
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Delle speranze d'Italia

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Delle speranze d'Italia


Author: conte Cesare Balbo



Release date: August 26, 2025 [eBook #76738]


Language: Italian


Original publication: Venezia: Tip. repubblicana di Teresa Gattei, 1848


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by the HathiTrust Digital Library)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DELLE SPERANZE D'ITALIA ***







DELLE
SPERANZE D’ITALIA










DELLE

SPERANZE D’ITALIA




DI




CESARE BALBO




Porro unum est necessarium

    (Luc., X, 42).




VENEZIA

TIP. REPUBBLICANA DI TERESA GATTEI

1848








INDICE













A

VINCENZO GIOBERTI



DEDICA PRIMA





Pochi anni sono io scrissi sulla storia d’Italia e sugli
insegnamenti pratici a trarne, un libro ch’io serbava a
rivedere e pubblicare in altri tempi. — Ma ora voi. Signore
ed Amico, trattando quasi il medesimo assunto
nel vostro libro del Primato, avete fatte inutili molte
parti del mio. A che ridire men bene tante cose magnificamente
dette da voi, e nelle quali consentiamo? A che,
per le poche nelle quali dissentiamo, ripor io con fatica
quelle fondamenta dei diritti e dei doveri pubblici italiani,
da voi poste, a parer mio, irrevocabilmente? A
che ricominciar sempre, rinnegando i predecessori, per
profferir sè solo capo di scuola e d’idee, come fanno taluni
a grave danno delle scienze, e, che è peggio, delle
pratiche più importanti? — Meglio edificare sull’edificato
da voi; accettar da voi ciò che mi par dirittamente
sancito dalla vostra eloquenza ed autorità; e partir
indi per progredire, se mi sia possibile, poi.




Così ho tentato fare. E non, riprendendo e troncando
il mio libro or invecchiato, ma facendone uno nuovo,

che mi parve meno ingrata fatica, non, del resto, riferendomi
di continuo a voi, in quella forma polemica
che suol riuscir poco grata a’ leggitori, per l’obbligo
imposto loro di tener a mente due libri insieme; ma facendone
uno che possa star da sè, e sia piuttosto una
sintesi delle mie idee, che non un’analisi di quelle di
nessuno.




Ad ogni modo questo libro ebbe occasione ed origine
da voi; e mi venne incominciato con impeto, appena io
m’ebbi in quattro o cinque dì, studiato, annotato, e,
come si suol dire, divorato il libro vostro; e incominciai
riconoscendo ed avvertendo tale origine. Ma finito ora,
e sperando non aver offeso nel dissentire voi, che stimo,
venero ed amo in vostra persona, ed aver espressa la
mia ammirazione per tante parti de’ vostri scritti, ho
pensato dedicarvi questo come protesta di tali mie intenzioni
e speranze.




Novembre 1843.




Cesare Balbo.










A

VINCENZO GIOBERTI



DEDICA SECONDA





Quando voi, Signore ed Amico, mi faceste il favore
di accettar la mia prima dedica, voi mi esprimeste il
generoso timore che il vostro nome «recasse forse pregiudizio
nel concetto di alcuni alle pagine mie». Ma
uno più grave e più certo io ne previdi loro, dall’aver
io mirato a moderazione politica non dissimile dalla
vostra. È naturale, immanchevole: non si può camminar
diritto in mezzo ad una via accalcata, senza urtare
di qua e di là, dalle due parti, a destra ed a sinistra,
bianchi e neri. E questa è anzi la bellezza, questa la
fortezza della vera moderazione politica: che, mentre
le parti estreme non si propongono se non un avversario
a rimuovere e combattere, la nostra se ne propone
due. Noi dunque (se mi concediate continuar a mettere
in queste cose il nome mio dopo il vostro), noi non abbiamo
raccolto qui se non ciò che seminammo; non
abbiamo se non la guerra che movemmo. Se non l’avessimo
preveduta, noi avremmo avuta poca cognizione
degli affari umani; se ce ne meravigliassimo ora, avremmo

senno poco costante; se ci fermassimo o, peggio, ci
arretrassimo, poco cuore.




In tutti i paesi dove duran parti (e patenti o latenti
elle durano all’età nostra dappertutto), molti sono i
quali amano la patria meno che non una frazione di
essa, men che la parte o talora il ceto proprio; molti
che amano la stessa parte propria, meno che non odiano
gli avversari; molti che pretendono tutto conservare,
e molti che tutto mutare, e molti che vorrebbero
non solamente conservazioni o mutazioni, ma rivoluzioni
od all’indietro od all’innanzi; e queste stesse,
men come mezzi di profitti patrii, che di propri, profitti
chi di roba, chi di gloria, chi di vendette. E a tutti
questi è bello, è santo l’opporsi di qua e di là, il porsi
fortemente in mezzo, in tutti i paesi del mondo. — Tuttavia,
in quelli dove sono patenti le parti, dove apertamente
si può combattere, e per esse e contro ad esse,
è minore il pericolo senza dubbio, e per ciò la fortezza
de’ moderati. Colà essi possono colla parola, cogli scritti,
colle azioni quotidiane e pubbliche, dimostrare la
sincerità e virtù della propria moderazione; possono
distinguersi da tutti quegli uomini deboli, dubbi o
doppi, che sono gl’impostori della parte moderata, il
pervertimento della virtù della moderazione; e se non
possono scartar tutta la noia vegnente loro e dagli avversari
e dalla «compagnia empia e malvagia», che è
in qualunque parte, anche buona, essi possono pur prevedere
non lontano l’accrescimento, ed in ultimo la vittoria
della propria. Colà essi hanno compenso alle ingiustizie
presenti, nella certa e non lontana giustizia
de’ posteri.




Ma non così ne’ paesi dove le parti latenti s’esagerano
in quel segretume, che diventa lor necessità e natura.
Sotto tal velo e scudo sorgono di qua e di là quelle,
come che si chiamino, leghe difensive od offensive, ma
principalmente esclusive, che si rivolgono poi con ardore
contra a chiunque lor non si affratella e le sdegna,
contro a chiunque parla chiaro e pubblicamente; sorgono
quelle purificazioni sempre stolte anche quando

son fatte dalle parti vittoriose, più stolte quando dalle
parti ancora combattenti, stoltissime quando non è instaurato
nemmeno un aperto combattimento. Qui ogni
anima sdegnosa, respingendo i segretumi, riman respinta
da quasi tutti; rimane non solamente, come altrove,
poco accompagnata, ma quasi solitaria; non ha
per difendersi in suo modo aperto nè le opere, che le
sono vietate sia che soverchi l’una o l’altra parte estrema,
nè le parole, che non vi son pubbliche mai; se
scrive, ella ha contra sè non una, ma due censure,
quella pubblica della parte soverchiante, e quella segreta
della parte compressa; quella che sembra voler
conservar tutto, anche gli stranieri, e quella che tutto
mutare, anche gli strumenti da cacciar gli stranieri;
volendo serbarsi pura secondo la propria coscienza,
riman dichiarata impura di qua e di là; rimane quasi
exlege, fuor delle caste onnipotenti, senza speranza di
vincere vivendo la doppia guerra arditamente bandita,
senza speranza di niuna giustizia di posteri vicini. — Non
è dubbio; in tali paesi sono peggiori che altrove
le condizioni de’ moderati; maggiori le difficoltà,
i pericoli loro. E maggiore quindi il merito, la fortezza
della moderazione.




Peggio ancora ne’ paesi (come Italia) dove durando
da lungo tempo la compressione e i segretumi, le parti
estreme abbian fallito più volte l’una e l’altra nell’imprese
che pretesero fare per la patria. Allora, provata
da sè, dimostrata altrui, la propria impotenza, esse sogliono
attribuirla alla patria; allora molti di coloro di
qua e di là a cui questa non diede retta, sorgono ad
impedire che ella la dia a nessuno; allora di qua e di là
si rivolgono molti non solamente contra chiunque fa
o dice diverso da essi (caso consueto dappertutto), ma
contra chiunque fa o dice qualunque cosa in qualunque
modo (caso eccezionale in questi infelicissimi paesi);
allora sorge e si spande non solamente la generazione
degli indifferenti (caso consueto anche questo), ma la
generazione de’ disperanti (caso eccezionale e pessimo
fra tutti). Perciocchè è vero che alcuni disperanti talor

si veggono anche ne’ paesi di parti patenti‍[1]; ma in
quelli essi sono sempre pochi al paragone, non si moltiplicano,
non fanno schiatta; nè il possono, spinte innanzi
come sono ivi le parti dalle discussioni quotidiane.
Ma ne’ paesi di parti compresse, latenti e fallite, si
moltiplicano, di qua e di là ed anche in mezzo, i disperanti.
E si dividono e suddividono allora in generi e
specie numerose. V’è quello che si potrebbe chiamare
il disperante truce; quello che ripete il detto classico
«unica salvezza essere il disperare», che si rallegra
ad ogni male sopravegnente, ad ogni nuova inimicizia,
ad ogni turbamento scoppiato, perchè son tanti passi
alla desiderata disperazione universale. V’è all’incontro
il disperante languido, il quale langue a tutto ciò
che desta l’altro, a tutto ciò che desta chicchessia; langue
a tutti i fatti, a tutte le occasioni, a tutte le speranze;
e quest’è la specie più numerosa e più volgare di
qua e di là. E v’è di qua e di là il disperante importante,
che della sua disperazione s’è fatta un’autorità, una
abilità, o, come si suol dire, una posizione; dalla quale
poi egli guarda di su in giù, gravemente sorridendo,
a chiunque non dispera sapientemente con esso. E vi
sono i disperanti allegri, che si dan buon tempo; e i
disperanti speciali, che non veggono speranza se non
nella loro specialità (i men cattivi forse, perchè almeno
operano in essa); e perfino i disperanti pretendenti religione,
pretendenti smettere ogni pensiero della patria,
verso cui è pure uno de’ primi doveri della cristiana carità.
Tutti questi insieme poi fanno una massa, una pluralità,
una generazione fatale alla nazione intiera, che
incoraggiano allo scorarsi; fatale specialmente a chiunque
fa, scrive o parla per incuorare; più fatale a chi

incuora a ciò che sia da fare moderatamente, cioè immediatamente,
continuamente, universalmente. — E in
tal paese dunque è più bello che in qualunque altro il
porsi forte contro ai disperanti di qua e di là, ed anche
di mezzo.




E ciò avete fatto voi, Signore ed Amico, indubitabilmente
nel vostro libro del Primato; ciò spero anch’io,
or seguendovi ed ora osando scostarmi da voi. E quindi
non è la dedica, è il titolo stesso quello che potè nuocere
al libro mio; è quella parola di Speranze sollevata
contro a tutti i disperanti d’Italia. Ed io la sollevai,
confesserollo, con imprudenza compiuta; non pensai,
nè incominciando, nè inoltrando, ai disperanti. Mi rivolsi,
incominciando, contra a coloro che trovan tutto
bene in Italia, e non pensai a coloro che trovano tutto
male; mi rivolsi, inoltrando, contro a coloro che han
troppe speranze, e non pensai a coloro che non ne hanno
nessuna: non pensai vivesse uno che disperasse intieramente
di una nazione di venti e più milioni d’anime
in questa età progressiva, in questa operosità universale.
Stolto io! or m’avveggo, ne sono molti: alcuni
alti ed altissimi, alcuni bassi e bassissimi; alcuni dentro,
alcuni fuori; alcuni bianchi, alcuni neri; moltissimi.
Delle Paure, e non Delle Speranze d’Italia, avrei
dovuto intitolare e fare il libro mio per costoro; e lusingando
negli uni la paura dello spauracchio nero, negli
altri la paura dello spauracchio bianco, avrei servito
a tutte le paure; servito forse a quelle persecuzioni
ed a quegli apparecchi di vendette che sono sole ed impotenti
operosità degli uni e degli altri disperanti;
servito almeno all’ozio universale, figliuol consueto
delle reciproche paure. Peccato ch’io non abbia pensato
in tempo a tutti costoro, a tutto ciò!




Ma ora non v’è rimedio: il libro è fatto, ed è lì;
manifesto di speranze moderate, co’ suoi tre capitoli rivolti
contro a quelle di tutto mutare, e co’ suoi dieci
contro a quelle di tutto conservare; ondechè il meglio
che se ne possa fare oramai è compararlo, co’ manifesti
delle due parti estreme. Perciocchè molti di questi furono

fatti da gran tempo; e si possono fare facilmente da
destra e da sinistra tutto dì, che che si dica in contrario.
Que’ di destra si possono fare e pubblicare più facilmente
in Italia, que’ di sinistra più facilmente fuori,
che non si potè da me. Il mio libro ebbe incontro a sè
quelle due censure, la pubblica e la segreta, testè dette;
mentre i libri estremi non avrebbero se non l’una
o l’altra. Ma il fatto sta che non sono queste censure
altrui l’impedimento massimo a far libri di parti estreme;
è la censura propria, è l’impossibilità di far gravi,
sinceri, leggibili o almeno durevolmente letti tali libri.
Di corsa, in segreto, tra pochi, tra consenzienti e confratelli
tutto è facile ad esprimersi, tutto facile ad esagerarsi;
e l’una esagerazione s’accavalla anzi sull’altra
continuamente. Ma in iscritto, ma in istampa, in un libro
che pretenda a qualche gravità, crescono per le
mani poi le difficoltà, e talora le impossibilità intrinseche
agli scrittori estremi, ma sinceri. Ed a questi è che
io dico: vogliate prendere la penna in mano, e distribuir
capitoli ed argomenti, e pesar ragioni l’une con le
altre, e cassare contraddizioni, ed aggiungere complementi;
e vedrete quali libri usciranno dalle esagerazioni,
o piuttosto vedrete che non farete libri o che vi
modererete da voi. — In tutto il corso del presente
scritto io ho fatto poco conto di letterati e di libri, e il
rifò; perchè un libro è in somma poca cosa dappertutto,
pochissima in Italia, dove colle due censure un libro
di interessi italiani è ingrato a fare, difficile a pubblicare,
impossibile a diffondersi, ondechè non può avere
se non effetto minimo sull’opere nazionali. Ma i libri,
inutili sempre a chi non li legge, poco utili talora a chi
li legge, hanno almeno questo di buono per chi li fa:
che non si posson fare se non più moderati di gran
lunga che non i semplici detti, e talor che le azioni;
hanno questo vantaggio, di non potersi scrivere da
niun uomo sincero senza moderar le proprie opinioni.
Ei fu già osservato e detto da gran tempo: che la pratica
degli affari pubblici suol moderar gli uomini più
estremi; che le opposizioni venute al governo si moderano

naturalmente. Ma la pratica dello scrivere modera
e deve moderare anche più: chi scrive non ha nè verso
altrui, nè verso la propria coscienza la scusa qual che
ella sia delle passioni momentanee‍[2]. — E fu pur detto
che la carta tollera tutto; ed è vero; ma quella che
tollera troppo, riesce poi intollerabile, e non è a lungo
tollerata.




Ma andiamo più oltre, ed aggiungiamo arditamente
che fra speranze destre, sinistre e moderate, queste
hanno pure più probabilità di adempimento, non solo
ne’ paesi dove sono costituite e patenti le parti, ma in
quegli stessi dove elle sono latenti. In politica come in
meccanica due forze perfettamente eguali ed opposte
producono immobilità senza dubbio; ma per poco che
sieno disuguali, l’una avanza moderata dall’altra, e per
poco che sieno non opposte del tutto, ne risulta in mezzo
una forza diagonale. Non chiamerò a testimonianza
tutte le età, per non rifare di que’ sommari storici, in
che (cedendo forse troppo agli abiti dell’arte mia) io
abbondai. Bastino pochi esempi contemporanei, più
alla mano per gli uomini di pratica, e più convincenti
per tutti. — Cinquanta ed alcuni anni fa incominciarono
in Francia le due parti estreme che volean tutto
mutare e tutto conservare, e quella di mezzo che mutar
solamente il necessario. E vinse prima quella del
tutto mutare: e si mutò tutto, repubblicanamente prima,
imperialmente poi; essendo fatale che chi muta
tutto sia tutto mutato, facilmente e sovente. Poscia
vinse la parte del tutto o almen troppo conservare. Ma
si tornò in ultimo al mutare ciò all’incirca che avevan
desiderato i moderati primitivi del 1789. — In Inghilterra,
già costituite e patenti e combattenti da cento
anni alla medesima epoca le parti mutatrice e conservatrice,
erano molto meno estreme tutte e due; e tuttavia
anche fra queste sorse una parte di mezzo moderatrice.

E chi vinse anche là? Anche questa indubitabilmente.
E quanto alle mutazioni che pur vi si desiderano
di qua, e si respingon di là, ogni probabilità è,
che elle si faranno di nuovo moderatamente. — In Ispagna,
all’incontro, dove non era stato mutato nulla da
secoli, sorsero intorno al 1809 molto estreme le due
parti mutatrice e conservatrice; tanto che non sorse o
si ridusse a pochissimi scelti (quasi a due, un Jovellanos
ed un Saavedra) la parte moderatrice. E quindi
molte vittorie di esagerati si contano, o sono
innumerevoli ne’ trentacinque anni corsi d’allora in poi;
tantochè quella si potrebbe dire a’ nostri dì la terra
classica delle esagerazioni e di lor conseguenze, le rivoluzioni,
le purificazioni, le persecuzioni. E tuttavia
(contro all’affettata commiserazione d’alcuni) in quel
tempo comparativamente breve de’ trentacinque anni,
quella nobile e troppo disprezzata nazione sembra giunta
alla vittoria de’ moderati. Che anzi un grande insegnamento
esce da queste vicende spagnuole. Questo
periodo de’ trentacinque anni è la media contata da tutti
per la mutazione d’una generazione in un’altra; e
questo è forse appunto il normale, a compiere colla moderazione
una rivoluzione incominciata dalle parti estreme,
perchè è il periodo necessario a mutar le vite, a
mutar gli esagerati primitivi in moderati nuovi, una
nazione vecchia in una giovane: chi nasce in una nazione
invecchiata, è sopra ogni cosa ferito dai vizi vecchi,
e per rinnovarla vi fa rivoluzioni; ma chi nasce in
mezzo a queste, è ferito dai vizi nuovi, e le fa cessare.
Noi avemmo nomi ed imposture di giovani Francie,
giovani Germanie, giovani Italie esagerate; ma tutte
queste giovani sono ora vecchie; e il progresso naturale
della nostra età fece nascere una giovine Spagna
moderata.




Ma un altro esempio mi si affaccia qui così bello, che,
quantunque antichissimo, non so trattenermi dal ricordarlo
per dimostrare: antico essere questo costume
della Provvidenza di mutar le generazioni per adempiere
i suoi disegni. Quando il popolo di Dio giunse la

prima volta all’orlo della terra a lui promessa, molti
furono che vollero contro ai divini cenni immediatamente
progredire, e molti che, spaventati dagli stranieri
occupatori di quella terra, vollero all’incontro
indietreggiare. E i primi, acceleratori de’disegni di Dio,
furono puniti da Lui colla sconfitta; Dio parve unirsi ai
propri nemici. Ma contro ai dubitatori di sua onnipotenza
e provvidenza, Dio si rivolse in modo speciale, e,
se sia lecito esprimerci così; inventò allora questo modo,
consueto poi, di rinnovar le generazioni. «Vivo Io»,
diceva divinamente eloquente il Signore: «vivo Io, e
della gloria Mia si empirà tutta la terra. Ma tutti costoro
che videro la Mia Maestà e i segni ch’Io diedi
in Egitto e nella solitudine, e tentarono Me già dieci
volte, e non obbedirono alla voce Mia, non vedranno
la terra per cui giurai a’padri loro, nè la vedrà nessuno
di coloro che da Me detrasse.... In questa solitudine
giaceranno i cadaveri vostri; di tutti voi
quanti siete, di venti anni e sopra, e mormoraste
contra Me.... I vostri pargoli, di cui diceste che sarebbon
preda de’nemici, questi introdurrò Io, affinchè
veggano la terra che a voi dispiacque. I cadaveri
vostri giaceranno nella solitudine‍[3]». — Che più?
Mosè, il duce del popolo, Aronne, il gran sacerdote, che
s’eran tenuti fermi contro a quelle prime dubitazioni,
dubitarono una volta della provvidenza divina; ne dubitarono
un sol momento, e così tacitamente, che non
è nemmeno chiaramente espressa nella storia! E duce
e gran sacerdote trassero pure contro a sè la medesima
riprovazione: «Perchè non fidaste tanto a Me da santificarmi
dinanzi ai figli d’Israello, non introdurrete
voi questi popoli nella terra ch’Io darò loro‍[4]». — L’esempio
mi sarà scusato naturalmente non solo
da voi, sacerdote, a cui mi rivolgo; ma da tutti que’leggitori
i quali pur credono duri quella medesima Provvidenza;

e quanto agli altri è inutile ch’io mi scusi;
siamo troppo discosti per intenderci mai.




E ritorno ai nostri tempi, alla patria. Cinquanta e
più anni fa si progrediva, si mutava troppo lentamente
(a parer mio), ma in somma moderatamente in Italia.
E fatto a cui mi son riferito parecchie volte, e che è ad
ogni modo incontrastabile a chiunque abbia qualche
memoria o lettura del secolo scorso. Di fuori ci vennero
le due parti estreme, del tutto mutare, e del tutto
conservare; nativa italiana è la sola parte moderata; e
ciò è naturale, perchè l’Italia è antica, è la primogenita
tra le nazioni moderne in quella civiltà, che è sopra
ogni cosa moderatrice. Ma mosse di fuori, soverchiarono
le due parti estreme a vicenda per molti anni; sieno
trenta o quaranta, che non mi fermerò a disputare; ma
in somma da dieci o quindici o più, è innegabile la ripresa
delle mutazioni lente (troppo lente e troppo poche
pure, a parer mio), ma ad ogni modo reali e moderate;
ed è innegabile l’accrescimento che si fa della
parte moderata a spesa e diminuzione delle due estreme. — Lasciamo
dire, lasciamo tentar di fare. Anche
qui, anche nella misera e dipendente Italia vien meno
la generazione degli esagerati, sorge dopo una giovine
Italia esagerata, una più giovane moderata.




E quindi anche qui, a malgrado gli svantaggi e gli
accoramenti presenti, può, deve sorgere a’moderati
una speranza di giustizia ultima, più o men lontana.
Saranno essi ascoltati? riusciranno a distorre la patria
da quelle due male vie che conducono del paro a rivoluzioni,
e quindi inevitabilmente a delitti, vergogne e
danni? Allora que’ moderatori che abbiano dinanzi a sè
una vita sufficientemente lunga, vedranno forse sè stessi
giustificati come accennatori della buona via da’contemporanei
riconoscenti; ed essi e i troppo vecchi morranno
almeno colla certezza d’essere così giustificati
da’posteri. — Non saranno eglino all’incontro ascoltati,
seguiti? Le esagerazioni originariamente straniere
riprenderanno elle forze da noi? Allora, oh allora sì,
più certamente che mai, i loro nomi saranno giustificati

pur troppo da’rincrescimenti, da’ patimenti di coloro
che patiranno or nell’una, or nell’altra delle due male
vie. — Quale delle due giustificazioni è più probabile?
Se guardiamo al passato, certo l’ultima ed infelice; se
al progresso presente, universale ed italiano, forse la
prima e felice. Ma pronta o tarda, felice od infelice,
la giustificazione de’moderati è immanchevole anche in
Italia.




Cioè a coloro che si sieno assicurati l’attenzione dei
posteri. Perciocchè, guai ai poco attesi; meglio era per
loro essere dimenticati. Chi non fa nulla ed è dimenticato,
non ha almeno bisogno di giustificazione; ma chi
fa poco, ed oscuramente, sia scrittore, uomo di stato o
principe, egli avrebbe bisogno di giustificazioni sovente,
e negletto, non le suole ottenere. Una grande azione
o almeno un grande scritto si vuole aver fatto, o almeno
una grande ingiustizia sofferta, per isperare attenzioni
e giustificazioni da’posteri. E voi, Signore ed
Amico, vi siete già assicurata tale attenzione co’vostri
lavori filosofici e co’politici, e principalmente (se mi
concediate scegliere tra’vostri scritti) con quella Teorica
del Soprannaturale, di che avete dimostrata la
necessità nella filosofia, e con quel libro su’destini di
Italia, che aprì una carriera nuova di moderazione politica
agli scrittori italiani. E voi siete de’maggiori e
più generosi di quella letteratura italiana esterna, che
mi pare una delle più vicine e più feconde speranze italiane;
ondechè siete voi stesso una di queste nostre
speranze. E voi, giovane e forte ancora, avete, così
Dio voglia, lunghi anni da emulare e superare voi stesso;
e così (se di nuovo mi facciate lecito esprimervi un
voto di molti amici vostri), così lasciando i vostri avversari,
voi vogliate rivolger tutta a nostro pro quella
vostra forza e potenza. E ad ogni modo, e per quel che
farete, e per quello che avete fatto, non può mancare a
voi morto la gloria, a’voi morente la coscienza d’aver
bene e grandemente operato per la patria. — Vecchio
combattitore di parte moderata, e per ciò appunto cacciato
già dalla vita attiva, ed entrato tardi in quella di

scrittore, io non lascerò nome che giunga al tempo
della tarda giustizia. Ma che importa, se avrò anch’io,
a difetto del talento, moltiplicato l’obolo commessomi?
se avrò recato, secondo mie forze, un sasso all’edifizio,
un rivo al fiume, un seme al campo? se avrò la coscienza
che quel sasso è «tetragono», quell’acqua è limpida,
quel seme non è di danni, infamie o delitti alla patria
nostra?




Del resto, ho parlato qui di quelli fra gli avversari
vostri e miei, che sono avversari della moderazione politica
in generale; perchè mi parve degno assunto da
trattare in capo a un libro fatto appunto per istudiare
in che stia ora da noi questa moderazione. Ma di rivolgermi
poi agli avversari particolari del libro mio, alle
critiche più o men generose mossemi, io non mi sento
nè voglio farlo; salvi pochi luoghi ove il pensier mio
mi pare gravemente alterato, e dover restituirlo. E
queste stesse risposte ho fatte in note a’lor luoghi, affinchè
sien men noiose a chi voglia pur leggerle; ovvero,
anche meglio, sien facilmente tralasciate. — Andiamo
avanti, anzichè tornar su’nostri passi; non rimaneggiam
le idee già espresse, cerchiamone piuttosto
delle ulteriori; ed anzichè disputare, correggiamo
ed accresciamo. Ciò ho tentato fare nella presente edizione.
Così possa ella aggiugnere a quel poco di bene
che voi ed alcuni altri buoni speraste dalla prima. — Uno
di questi ne giudicava già colle poche parole:
Gutta cavat lapidem. Io accetto il giudicio e l’augurio;
e continuo.




5 luglio 1844.







OCCASIONE DI QUESTO SCRITTO





§ 1.º Come il sanno oramai tutti i colti italiani e non
pochi stranieri, il Gioberti è uno de’ filosofi principali
della Cristianità. Fattosi conoscere ed ammirare a un
tratto colla Teorica del soprannaturale, egli pubblicò
successivamente parecchie altre opere, con quella fecondità
che è prima virtù e primo segno di grandezza.
E, filosofo cattolico, egli è uno de’ maestri senza dubbio
(giudichi altri de’gradi) in quella scuola italiana che
si distingue dalle simili per una cattolicità, una teologia
più esatta o sola esatta. — Ma l’assunto mio non è filosofico.
Il Gioberti, abitatore di paesi stranieri, aveva da
questa sua situazione una libertà di scrivere che non è
nella penisola italiana. Ed il Gioberti non era uomo da
non valersene. Italiano sviscerato, e, se fosse lecito dire,
esagerato, frammischiò in tutte le sue speculazioni di
filosofia non poche considerazioni di storia, ed anche di
pratica italiana; e, lasciando ora, non il genio, ma la
forma filosofica, facendo di ciò che era accessorio nell’altre,
assunto principale di una nuova opera sua, ei ci
ha dati testè due importantissimi volumi Del Primato
morale e civile dell’Italia.




§ 2.º Questo titolo è molto indeterminato. Di qual
primato vuol parlare l’autore? Di quei due che furono
tenuti già dall’Italia romana e dall’Italia del medio evo
tra il secolo XI e il XVI? Ma questi sono noti e conceduti

da tutti gli uomini di qualche coltura; nè, spogliati di
narrazione e ridotti a discorso, sarebbero stati degno
assunto del potentissimo scrittore. — Ovvero, il primato
rivendicato sarebb’egli uno presente? Ma questa sarebbe
illusione così contraria pur troppo ad ogni fatto, che
niuno amor patrio, per quanto accecato egli sia, non se
la può fare; ondechè nemmen questo non sarebbe stato
assunto concordante coll’incontrastabile sincerità dell’autore. — Quindi
fin dal titolo, il leggitore entra naturalmente
in pensiero, che il primato così asserito da
tale scrittore sia piuttosto un primato futuro, in potenza,
in isperanza, e da procacciarsi per opera di coloro
che tengono in mano i patrii destini. E tale mi pare in
fatto il primato di che si discorre nella parte incomparabilmente
maggiore dell’opera‍[5].




§ 3.º E quest’è che distingue l’autore da quel volgo
o gregge di scrittori i quali assonnan l’Italia, rimescolandole
passato, presente e futuro. Del passato, dei due
primati veri e certi di lei, costoro le parlano a quella
guisa che i servi adulatori a’nobili e degeneri padroni;
vantando le glorie antiche quasi presenti, le azioni degli
avi quasi dispensa d’azione ai nepoti, la nobiltà quasi
non memoria, ma eredità dì virtù. Non contenti delle
glorie vere, costoro ne inventano delle false; perchè, a
modo d’ogni avvilito piaggiatore, o non capiscono le
prime, o sanno di farsi più merito colle seconde. Così
è, che all’Italia, dominatrice già di tutto il mondo occidentale,
riunitrice di tutte le maggiori civiltà antiche,
serbatrice poi delle reliquie di esse, centro predestinato
della religione cristiana, ordinatrice prima e rinnovatrice
poi della disciplina ecclesiastica, rinnovatrice ed
accrescitrice dei Comuni, rinnovatrice della civiltà e di
tutte le colture, all’Italia, scopritrice dell’Asia Orientale
e dell’America, all’Italia, madre, oltre ai Latini, di
Gregorio VII, di Marco Polo, di Dante, di Raffaello, di

Michelangelo, di Colombo, di Galileo e di Volta, costoro
vanno dissotterrando tuttodì non so quali glorie ignote,
non so quanti grandi uomini oscuri, non so quali disputabili
princìpi di qualsivoglia scoperta straniera. — Peggio
assai quando costoro toccano al presente. Qui è il
campo degli adulatori; qui versano consolazioni, incoraggiamenti
agli ozi, ai vizi, al beato far nulla, al far
male. Non siamo noi felici, operosi, gloriosi quanto ogni
altro? Quai campi più colti, quali città più crescenti,
quali popoli più sapienti o più virtuosi, quali aure (perciocchè
del clima stesso fan meriti), qual clima, qual
cielo, qual paradiso? Quante opere soprattutto e quanti
uomini utili, grandi, immortali? I quali si ringrazino
dunque e si benedicano essi prima a essersi fatti immortali:
ma se ne ringrazino poi anche il principe, i
mecenati, il buon popolo, il paese, tutti quanti. Chiaro
è: non è nulla da fare, nulla da rifare o mutare; nulla
se non vivere gaudenti. — E chiaro è massimamente
poi: non è da far nulla per il futuro. Anzi, di questo,
meglio è non parlare, non fiatare, non nominarlo. Chi
ne parla, chi vi fruga, chi ne spera o teme o s’inquieta,
è uomo inquieto, pericoloso, perseguitabile, sotto i nomi
nefandi di progressista, liberale, rivoluzionario e repubblicano.




§ 4.º A chiunque abbia per poco conosciuto o letto il
Gioberti, non è mestieri dire che egli è scrittore opposto
a costoro. Non entro a cercare s’ei distingua sempre
con sufficiente precisione il passato, il presente e il
futuro italiano; se nel suo labile argomento egli eviti
sempre la esagerazione delle lodi; se le témperi colla
virile comparazione dei biasimi; se, virile uomo quanti
altri mai, ei sia sempre virilmente severo, come quei
Dante ed Alfieri, da lui meritamente lodati. Quando il
Gioberti fosse caduto in questi ed altri difetti, essi sarebbero
un nulla rispetto ai meriti. E non dico de’letterarii,
non della lingua facile e pura di tutte le pedanterie,
non della ammirabile eloquenza, nè della sapienza;
il merito sommo di lui è l’aver parlato di quel futuro
della patria, di che tanto si parla in altre patrie, di che

tanto si tace nella nostra; d’averne parlato, egli apertamente,
egli più grandemente e più moderatamente
che nessuno de’predecessori; ondechè, contro all’aspettazione
forse di alcuni derisori, ne parlò egli filosofo, in
modo molto più pratico, che non fecero que’ pochi storici
od uomini pratici, i quali toccarono timidamente il
pericoloso assunto. Questo fa del libro di lui più che un
libro, un’azione; ed un’azione che non può se non giovare
alla patria. Il tema è oramai riaperto. Seguiranno
altri, criticando, correggendo; scemando, ampliando. Il
tema sarà sempre stato riaperto da lui; le discussioni
non faranno se non aggiungere al merito ed all’utile di
colui che lo trattò in modo da metterlo in mente e in
cuor di tutti.




§ 5.º Io non sono se non uno di questi che verranno,
così voglia Iddio, numerosi sulle pedate del Gioberti.
Se così fo, egli è perchè, consentendo in grandissima
parte co’ pensieri di lui, pur mi scosto o mi pare scostarmi
da parecchi, che sono o mi paiono importanti
alla nostra patria comune. Se la gravità dell’argomento
potesse lasciar luogo qui alle vanità letterarie, io non
vorrei correre nè il pericolo di essere confrontato, nè
quello d’essere contraddetto da uno scrittore così potente.
Ma da ogni confronto spero mi salvino la forma e
la mole stessa del mio scritto; e quanto alla contraddizione,
ella mi si rivolgerebbe in onore scendendo da
uno scrittore maggiore. — Del resto, attendendo io a
discutere le opinioni pubbliche diffuse nella patria nostra,
anzichè non quelle personali del Gioberti o di nessun
altro, se nominerò lui più che altri, egli è perch’ei
mi pare scrittore più importante; ma nol nominerò nè
dappertutto dove abbiamo pensieri comuni, nè dappertutto
dove diversi; ondechè io prego i leggitori di non
applicare a lui niuna critica dov’io nol nomini, siccome
quella la quale o non volli applicare a lui, ovvero applicherei
con riserve e spiegazioni, nelle quali non posso
entrare in così breve scritto.




§ 6.º Niuna patria è più amata che la nostra da’ figliuoli.
Ma, colpa delle rare e difficili discussioni degli

interessi di lei, colpa del non poterci intendere, niuna è
forse più diversamente amata; ed è grande sventura.
Non perdiamo il tempo almeno in discussioni, nomi ed
interessi personali. E del resto, qualunque protesta mia
d’avere scritto con animo libero, ma moderato, d’aver
cercato il ben della patria, ma non il mal di nessuno,
nemmeno degli avversari di lei, sarebbe inutile qui a
chi non abbia letto; e non sono senza speranza che abbia
ad esser anche più inutile poi, a chi avrà letto con
pari intenzioni.













DELLE

SPERANZE D’ITALIA









CAPO PRIMO.
L’ORDINAMENTO POLITICO PRESENTE DELL’ITALIA
NON È BUONO





1. Io parto dal fatto che l’Italia non è politicamente
ben ordinata, posciachè ella non gode
tutt’intiera di quello che è primo ed essenziale
fra gli ordini politici, quello che anche solo procaccia
tutti gli altri buoni necessarii, quello senza
cui tutti gli altri buoni son nulli o si perdono,
la indipendenza nazionale. Se tal fosse fra’
miei leggitori, a cui l’arguzia dell’ingegno, l’abito
soverchio del distinguere, o qualunque altro
più o men sincero motivo persuadesse che l’Italia
ha quest’indipendenza politica; ovvero che
senz’averla ella possa essere e dirsi ben ordinata,
tant’è ch’ei non continui. Questo scritto si
appoggia tutto sulla incontrastabilità e sulla importanza
di quel fatto; non si rivolge se non a
coloro che prendendo la parola d’indipendenza

nel senso comune, accettato dentro e fuori, credono
che una gran parte d’Italia non l’ha; e che
una nazione di cui gran parte non l’ha, non è
nè può dirsi politicamente ben ordinata.




2. E continuando dunque con questi, osserverò
soprabbondantemente: che la dipendenza di
una provincia nostra dallo straniero, non solamente
distrugge ogni bontà, ogni dignità dell’ordinamento
in quella provincia; ma guasta, fa
men degni gli ordini dell’altre provincie; non
lascia compiutamente indipendenti nemmeno i
veri stati, i principati italiani. Gli esempi di ciò
sarebbero facili a darsi, e moltiplici; ma forse
noiosi ed odiosi. Ed io me ne rimetto a tutti gli
Italiani, e più ai più informati, a quelli che son
più su ne’ segreti e nelle pratiche de’ nostri governi.
Niuno di essi negherà che nei disegni, nei
fatti, sovente nelle massime, talor nelle minime
azioni governative, si senta, sia grave, sia più
grave che qualunque altra potenza straniera,
quella che signoreggia una provincia italiana.
Non parlo di forme, e nemmeno di trattati; i
quali so che riconoscono le nostre indipendenze
come assolute. Ma non son eglino altri trattati
che le infermino? E dove non sien questi, non è
egli il fatto, l’abito, la prepotenza inevitabile
nelle discussioni tra più e men forti? Ma, non
che contraddirmi, io credo che questi uomini di
governo sorrideranno, e fors’anco si sdegneranno
che facciasi questione di ciò che è difficoltà:
scusa loro quotidiana e grande; che non si tenga
conto di lor condizione, la quale implica scusa
di ciò che non fanno, lode di ciò che riescono

a fare, ingiustizia in chiunque li giudica senza
tenere tal conto. In tutti i paesi, in tutte le età
del mondo, noi governati parlammo, giudicammo
de’ governanti; or tanto più che se ne parla
e giudica pubblicamente in molti paesi; e molto
più male ne’ paesi dove non se ne parla così. Se
fosse una pubblica tribuna in Italia, il primo che
vi salisse, vi salirebbe probabilmente ad accusare
i nostri governi; ma il secondo a scusarli colla
dipendenza, in mezzo a cui essi vivono. Ed
ho fede nel senno italiano, che, ammessa in generale
tale scusa, non si disputerebbe d’altro se non
del sapere se sia sufficiente in ogni caso particolare.
Finchè non è discussione pubblica, è naturale
che si passi da molti il segno della critica;
è naturale, dico, nel volgo; ma non ne’ mediocremente
informati e che vogliano esser retti.
Questi non hanno scusa mai, di non ammettere,
di non cercare essi stessi le scuse altrui.




3. Nè voglio entrare nell’altra trista e lunga
enumerazione di quegli impedimenti a’ nostri
commercii, alle nostre industrie, alle nostre arti,
alle nostre lettere, a tutte le operosità anche
private, che vengono dalla dipendenza diretta di
una gran provincia, dalla indiretta de’ principati
d’Italia. Non è peggior impegno che volere spiegare
a chi non vuole intendere, o a chi intende
e non conviene; e chi intende ed è sincero sa
molto bene che nelle nazioni come negli uomini
non suole esser compiuta operosità, senza compiuta
indipendenza. — Non darò dei danni della
dipendenza se non un esempio. Il papa è papa,
e sarà papa non solamente durante la preponderanza

austriaca presente, ma quand’anche questa
s’accrescesse e diventasse usurpazione universale,
come furono quelle di Napoleone e di alcuni
imperadori del medio evo. Ma finchè dura quella
preponderanza, finchè il papa principe italiano
è sotto la dipendenza dell’Austria più che di
Francia, Spagna, Portogallo o Baviera, grandi
potenze cattoliche, e più che d’Inghilterra, di
Prussia o d’altre potenze non cattoliche, non è
dubbio che il papa non può fare il papa così bene,
come farebbe se avesse nome ed effettività di
principe del tutto indipendente; non è dubbio
che non può fare il capo spirituale effettivo della
Cattolicità, il capo in isperanza dell’intiera Cristianità,
così felicemente, come farebbe se ogni
governo, cattolico o non cattolico, fosse persuaso
della compiuta indipendenza, della probabile
imparzialità di tal capo. Certo in ogni caso, quali
che sieno i decreti della Provvidenza, ogni
buon cattolico tiene il papa per papa; non può
essere quistione di ciò. Ma può essere: quanti
buoni cattolici saranno in tale o tal caso? E posta
la questione, se sian probabili più numerosi
cattolici nel caso del papa tenuto per indipendente,
o del papa tenuto per dipendente, non
parmi che lo scioglimento sia dubbio; ognuno
risponderà: certo più nel caso che il papa sia
indipendente.




4. Ma io mi vergogno di trattenermi in siffatte
generalità; d’aver fatto un capitolo quantunque
breve sur una proposizione così ovvia e in che
convengono tutti. Ed io dico che in essa convengono
non solamente i governati che criticano

bene o male, e i governanti ingiustamente o giustamente
criticati dei principati italiani, e tanto
più i sudditi degli stranieri; ma dico che vi
convengono pure gli stessi stranieri signoreggianti,
quanti sono fra essi di qualche buona
fede, di qualche buon giudizio; e più i più alti,
anche qui. Questi stranieri di alto affare, questi
uomini di stato dell’impero austriaco sono nella
medesima condizione che quegli uomini di stato
francesi ed inglesi i quali continuamente e dalle
loro pubbliche tribune professano di attendere
agli interessi loro nazionali sopra tutti gli altri,
ma che pur mostrano d’intendere molto bene anche
quelli dell’altre nazioni, e scusano od anzi
approvano ciascuna di promuovere i proprii.
Gli uomini di stato austriaci professano il medesimo,
benchè non da una pubblica tribuna,
che non hanno; il professano come possono privatamente;
veggono quant’ogni altro, più forse
che ogni altro, il non buono ordinamento della
penisola italiana; ma, ministri dello stato austriaco,
tengono primi i loro doveri austriaci, e
provvedono al mantenimento della grandezza
della potenza austriaca. E, siamo giusti se vogliamo
essere utili: essi hanno ragione; può esser
questione del modo di adempiere tal dovere,
non, che sia dover loro. Ma insomma anch’essi,
a modo loro, convengono nella proposizione
troppo ribattuta oramai: che l’ordinamento politico
dell’Italia non è buono per l’Italia.







CAPO SECONDO.
DI QUATTRO ORDINAMENTI SPERATI — E PRIMA
DEL REGNO D’ITALIA





1. E quindi ei parrebbe a cercare prima, come
rimuovere il vizio manifesto dell’ordinamento
presente. Ma, questo sarebbe procedere a modo
de’ sovvertitori di tutti i tempi; i quali di qualunque
cattivo ordinamento s’adirino, non pensano
se non a sovvertirlo, senza aver pensato prima
all’ordine nuovo che avranno a porre in vece. La
massima contadinesca di non mettere il carro innanzi
a’ buoi, è buona a seguirsi, principalmente
in politica: ei si vuol pensare a’ conducenti prima
che al carro condotto; e quindi all’ordine nuovo
da stabilirsi, prima che al vecchio da abbandonare,
allo scopo cui arrivare, prima che alla via
da scegliere.




2. Ma lasciamo le idee, i disegni, le speranze
troppo antiche: il principe di Machiavello, il papa
de’ Guelfi, l’imperator de’ Ghibellini, e la monarchia

di Dante. Tutti questi furono poco più che
sogni a’ loro tempi, ed or sono sogni antiquati.
Volendo fermarci a sogni, parliamo di quelli dei
nostri dì. Non risaliamo oltre al 1814; ci basterà
e soverchierà, anche ridotto così l’argomento. — Io
crederei che il primo e più frequente sogno
fatto intorno a quell’epoca sia stato quello d’una
monarchia comprendente tutta la penisola, d’un
Regno d’Italia. Nome e idea erano conseguenti a
tutto ciò in mezzo a cui eravamo stati allevati. Il
più potente uomo di nostra età (e di molte altre)
aveva anch’egli fatto un gran sogno della monarchia
universale, un sogno minore del regno
d’Italia. Chè anzi questo esisteva già di nome, in
cominciamento: eravi un regno d’Italia, corrente
dall’Alpi agli Abbruzzi, e comprendente così quasi
tutta la penisola orientale. — A che tal forma,
informe, longitudinale, lunga e stretta? Io non
credo che il possa dire nessuno, nemmeno dopo
aver letto ciò che ne dice Napoleone ne’ suoi dettati
di Sant-Elena. Tutto ciò è una solenne impostura.
Che l’Italia s’avesse a tagliare in lungo e
non in largo, e dividerla per educarla ad unità od
a non so che, sono sofismi tali, che non potevano
venire in capo se non a chi, avvezzo a tiranneggiare
coll’opera, sperava tiranneggiare collo
scritto; non pensando che, se là giova la forza,
qua non serve se non la ragione. Io crederei che
se Napoleone sognava una riunione d’Italia, ei
sognasse quella all’imperio francese; che il suo
regno d’Italia fosse destinato a sorte pari a quella
del suo regno d’Olanda, e Napoli a quella d’Amburgo;
che quell’ordinamento napoleonico d’Italia

non fosse in somma se non ciò che chiamavasi
nella lingua franca allor corrente, una organizzazione
interinale o provvisoria. — Ma ad ogni
modo n’eran rimasti il bel nome, la bella idea di
un regno d’Italia. Il napoleonico era stato parziale,
e manco male, il nuovo sognossi intiero; il
napoleonico era stato dipendente, e manco male,
il nuovo sognossi indipendente; il napoleonico
era stato sotto un principe straniero, e il nuovo
sognossi sotto uno nazionale, o che diventasse nazionale,
qualunque fosse, o, per servirci della frase
allor volgare, «fosse il diavolo» purchè fosse
re d’Italia. E fu sognato di siffatto regno da non
pochi. Prima da Gioachino Murat e suoi partigiani
nel 1814 e 1815; e quasi nel medesimo tempo
da’ Milanesi sollevati il dì della morte di Prina, e
dai deputati che furono mandati a Parigi; poi,
da altri congiurati del 1815; poi, da tutti quelli
del 1820 e 1821. E ne fu sognato allora e poi,
non solo da congiurati e società segrete, ma da
uomini di governo e di stato; e non solamente
da quelli che ebber nome di amici, ma da quelli
che l’ebbero di nemici a siffatte novità. Nè di tuttociò
mancheranno agli storici futuri citazioni e
documenti. Ma io scrivo a’ contemporanei; i quali
sanno quanto o meglio di me, che il sogno del
regno d’Italia fu se non universale, molto frequente
a quell’epoca.




3. E che fosse sogno basterebbe forse a dimostrarlo,
il fatto che non s’effettuò. Accenniamone
tuttavia le ragioni, chiare ora. Principi, uomini
di governo, popolani, congiurati, e sudditi varii,
volevano il regno, ognuno a modo suo: i congiurati,

i popolani non tanto il regno, quanto
gli ordini sognati liberi nel regno sognato, un
sogno allora aggiunto all’altro, la libertà all’indipendenza.
I principi avrebbon voluto indipendenza,
ma non guari libertà. I grandi, nobili,
ricchi, notabili d’ogni maniera volevano aristocrazie;
i non distinti per nulla, democrazie, secondo
il solito. E secondo il solito Napoli s’avventava;
e contro al solito Milano aspettava, Torino
si muoveva; con una differenza, un disaccordo
di mosse, da far presagire un disaccordo
anche maggiore di scopo, quando fosse venuto
a palesarlo ciascuno. Ed Austria era lì a valersi
del disaccordo; Francia non v’era ad opporsi;
Inghilterra ed altri non se ne curavano. Gli assennati
l’avevan preveduto; alcuni generosi si
eran sacrificati; molti ambiziosi s’eran perduti.
E n’erano usciti grandi insegnamenti, non nuovi
per vero dire, ma sempre utili a ritrovare:
che non si debbono frammischiar le imprese di
libertà e d’indipendenza; che questa deve passare
prima di quella, e sopra tutto che il regno di
Italia è cosa impossibile in tanta varietà di opinioni,
di disegni, di provincie.




4. Del resto, fatti antichi e ragioni perpetue
concordano a ciò provare. Niuna nazione fu riunita
in un corpo men sovente che l’italiana. L’Italia
anteriore a’ Romani fu divisa tra Tirreni,
Liguri, Ombroni, Fenici, Pelasgi, Greci, Galli e
forse altre genti, concorse nella nostra penisola,
occidentale rispetto al mondo d’allora, a quel
modo che si concorse poi nell’America moderna,
o si concorre ora nell’Oceania. — I Romani riunirono

sì la penisola a poco a poco, ma posero
a ciò non meno tempo che a conquistare l’intiero
mondo lor noto; la conquista de’ Salassi fu
l’ultima fatta da Augusto prima dì chiudere il
tempio di Giano, prima di fermare i limiti, e lasciar
come arcano d’imperio il non oltrepassarli.
Ei non fu dunque, se non insieme con tutto un
mondo, che l’Italia rimase riunita sotto l’Imperio.
E così poi di nuovo, insieme con molte altre
provincie, sotto Teodorico, per una trentina di
anni. E quindi, se si voglia parlare d’un regno
d’Italia propriamente detto, dell’Italia riunita in sè
senz’altre appendici, non se ne troverà in tutta la
storia se non un esempio, intermediario tra la distruzione
dell’imperio e Teodorico, un periodo di
tredici o quattordici anni sotto Odoacre. Dopo Teodorico
l’Italia si ridivise tra Goti e Greci: i Greci
la riunirono per altri dieci anni; ma come provincia
di lor imperio lontano. Poi fu divisa tra Greci
e Longobardi; poi tra Longobardi Beneventani,
Franchi e Greci; poi tra Beneventani, Imperatori
Franchi, Borgognoni, Tedeschi o Italiani, Saracini
e papi; poi tra Sassoni, Beneventani, Saracini e
papi; poi variamente ad ogni anno, ad ogni mese,
tra imperatori, papi; comuni guelfi, comuni
ghibellini, Normanni, Angioini, Aragonesi; poi
tra Francia ed Austria e stati come poterono indipendenti;
poi Spagna e stati; poi Francia, Austria
e stati; poi Francia sola, e residui di stati;
ed ora Austria e stati. Io non so per vero dire
qual possa dirsi sogno politico, se non dicasi
questo: d’un ordinamento, che non ha nella storia
patria se non un esempio di quattordici anni,

e che non sarebbe se non restaurazione di un
regno barbaro di millequattrocento anni fa.




5. Ma si potrebbe fare ciò che non si fece mai,
diranno gl’immaginosi. — E risponderanno coloro
che per parlar di cose future vogliono partire
almeno da fatti presenti: Torino, Milano,
Firenze, Roma, Napoli, Parma e Modena sono
sette città capitali al dì d’oggi (senza contar Lucca,
destinata a riunirsi con Toscana); in sei di
quelle regnano sei principi; ed uomini, città o
stato non diminuiscono di condizione mai se non
per forza, non mai per accordo, di buon volere,
nè per uno scopo eventuale. Sogno è sperar da
una sola città capitale, che voglia ridursi a provinciale;
maggior sogno che sei si riducano sott’una;
sogno massimo che s’accordin le sei a
scegliere quell’una. — E tanto più che ciò non
è desiderabile, nè per le sei sceglienti, nè per
l’una prescelta, nè per la nazione intiera. Si grida
in tutt’Europa (bene o male, non importa),
si grida ora quasi unanimemente dappertutto
contro alle grandi capitali, contro a ciò che si
chiama centralizzazione de’ governi, degli interessi,
delle ricchezze, contro alla spogliazione
delle provincie. E chi ha sette capitali si ridurrebbe
a spogliarne sei a vantaggio d’una? Lo
sperarlo sarebbe non più sogno, ma pazzia; sarebbe
un voler fare all’opinione ciò che è più
contrario all’opinione presente; ciò è impossibile
quanto evitabile, evitabile quant’è impossibile;
è, diciam la parola vera, puerilità, sogno
tutt’al più da scolaruzzi di retorica, da poeti
dozzinali, da politici di bottega.









6. E poi, quando non fosse sogno per tutte
queste ragioni, tal rimarrebbe per quest’una.
Che diventerebbe il papa in un regno d’Italia?
Re esso? Ma ciò non è possibile, non si sogna
da nessuno. Suddito? Ma allora sì, che ei sarebbe
dipendente; e non solo come al peggior tempo
del medio evo, suddito dubbioso del monarca
universale, ma suddito certo d’un re particolare.
Ciò non sarebbe tollerato dalle altre nazioni
cattoliche; non sarebbe dalle stesse acattoliche;
ciò anderebbe contro a tutti gl’interessi, tutti i
destini della Cristianità, ciò non sarebbe tollerato
da una parte della nazione stessa italiana, che
nol tollerò nel medio evo. E v’ha chi dice che
ciò fu male, e chi che ciò fu bene. Io dico che
ad ogni modo ciò fu, ciò sarebbe in simili occasioni;
ondechè il tentarlo o solamente proporlo
sarebbe dividere e non riunire la nazione nostra,
sarebbe quindi non migliorare, ma peggiorare
le nostre condizioni. — Ed io mi vergogno
d’aver fatto un altro capitolo inutile.







CAPO TERZO.
DI UN REGNO D’ITALIA AUSTRIACO





1. Ed io sono per farne uno, che spero sia il
più inutile di tutti. Ma volendo noverar tutti i
sogni moderni fatti sull’Italia, accennerò anche
questo; il quale del rimanente non è se non una
modificazione di quello testè detto. — Alcuni
sono così innamorati del regno d’Italia, che vorrebbero
vedere tutta la penisola soggiogata agli
stranieri i quali ne tengono una parte; colla speranza,
che così riunita, ella fosse per liberarsi
poi tutta da sè, ovvero (non avendo io verificato
qual dei due si speri più) che ella sia liberata
spontaneamente dagli stessi stranieri.




2. Questo è sogno rinnovato dall’antico ghibellino.
E quindi io chiamerei neo-ghibellini siffatti
sognatori; se non che nè essi, nè i Neo-Guelfi,
nè in generale le parti e le condizioni politiche
da gran tempo cadute e mal cadute, non
si restaurano. Il sogno ghibellino non s’effettuò,
nemmen quando l’Italia era abbandonata a Germania

da tutte le altre potenze cristiane; quando
Germania era tenuta per posseditrice legittima
d’Italia, e Italia scotente il giogo, per provincia
sollevata: quando non uno o due scrittori, non
alcuni congiurati, non alcuni impazienti, ma
quasi tutti i principi, e la buona metà dei popoli
nostri eran ghibellini; quando rimaneva talor
sola a propugnar l’indipendenza or Milano, or
Alessandria, or Ancona, più sovente Firenze o
Roma; ondechè non è probabile nè possibile che
riesca il sogno neo-ghibellino, ora che ha ed
avrà contra sè tutti i principi italiani, tutti i
popoli loro, e della provincia straniera, e poi
Francia, Spagna, e Germania stessa, ed intiera
la Cristianità. Il neo-ghibellinismo è una illusione
o delusione simile a quella di tutti i sovvertitori,
quando vogliono sacrificare il presente al
futuro. Il Gioberti è ammirabile in questo particolare,
e sarebbe tutto danno mio il voler insistere
su ciò che è così ben provato da lui: che
le rivoluzioni imaginate da’ pochi non si fanno
da’ molti; i quali non ne fanno mai se non per
oltraggi presenti e gravissimi. Ma fra le rivoluzioni
non fattibili, la men fattibile fu sempre
quella che sacrifichi l’indipendenza presente per
una eventuale. Lo sanno adulti e bambini, che
ciò che si prende non si rende, se non per forza;
ondechè la proposizione del lasciar prendere
sulla speranza che sarà reso, è, a malgrado di
qualunque gran nome bene o male invocato di
Napoleone, Machiavello o Dante, proposizione
da uomini rimbambiti oltre il bamboleggiare dei
bimbi. — Ma aggiugniamo per amor di giustizia

verso l’età nostra progredita, che tal sogno
non è fatto oramai se non da pochissimi Italiani,
e non è nemmen sogno de’ nostri signori stranieri.
Il neo-ghibellinismo non è, che io sappia,
nè proposto, nè promosso, nè accettato, nè sofferto
nemmeno da niuno di essi; se non sia stato
forse da qualche capitano di bersaglieri di presidio
in qualche terricciuola di Romagna, e divisante
col capo-popolo di colà sulle sorti italiane
future.




3. Non credendo io nè buona nè possibile nella
storia l’imparzialità tra coloro che fecero meglio
o peggio in ogni età, se io scrivessi storie
italiane del medio evo, io starei molto più sovente
per li Guelfi, che mi paiono (a malgrado
i loro numerosissimi errori) la parte senza paragone
migliore, più assennata, più politica, più
virtuosa, più italiana. Se fosse possibile che si
restaurassero mai parti simili in Italia, che i nomi
di neo-guelfi e neo-ghibellini si avessero ad
applicar non ad alcuni sognatori solamente, ma
a due parti combattenti in Italia; io vorrei, secondo
il precetto antico, combattere per la men
cattiva, e combatterei per la neo-guelfa. Ma prego
Dio che ci salvi da queste stoltezze di più;
ed ho fermissima fiducia che ce ne salverà; non
veggo possibilità nè all’adempimento di tali sogni,
nè alla formazione di tali parti; non veggo
di qua come di là, se non rari ed impotenti sognatori.
Guardiamoli e passiamo‍[6].







CAPO QUARTO.
DELLE REPUBBLICHETTE





1. Temo sia molto più diffuso quest’altro sogno
tutt’opposto: lasciarsi dividere la penisola
in una moltitudine di tanti stati popolari, quanti
ne risultassero di mezzo ad una sollevazione
d’Italia. Fu sogno di coloro che il buono e sincero
sognatore Carlo Botta‍[7] chiama gli utopisti
del nostro secolo incipiente; fu, od apparve,
sogno de’ sollevati romagnoli del 1830, dei
congiurati con essi, e di quelli che chiamaronsi
Giovine Italia.




2. Sogno di stolte restaurazioni anche questo!
sogno partorito dalla monomania greco-romana
che corse tra gli anni 1790 e 1800; sogno

fomentato dalla monomania del medio evo,
che corse tra gli anni 1814 e 1830; monomanie,
fissazioni, mode, serbate, come avviene troppo
sovente, in Italia, quand’erano già vilipese e
derise altrove. Le repubblichette italiche e greche
dell’antichità, le repubblichette italiane del
medio evo furono l’une e l’altre molto belle e
buone a’ lor tempi; furono l’une e l’altre princìpi
di due magnifiche civiltà. Ma progredite
queste, le repubblichette greche soggiacquero lene
lene al regno semibarbaro macedonico, poi
sotto l’ombra di questo a’ Romani; le repubblichette
italiche, pur ai Romani, e le repubblichette
italiane del medio evo, agli Angioini, a’ re
francesi, agli imperadori tedeschi, a casa d’Austria,
a Napoleone, senza tener conto che anche
prima di morire elle stettero il più del tempo di
lor breve vita sotto ai tiranni. E quindi ei mi
pare che, quando anche fosse buono in sè, non
varrebbe la pena di stabilire un tale ordinamento,
il quale da ogni esempio antico o nuovo è
mostrato così poco durevole, così incompatibile
colle civiltà progredite.




3. Ma, quando anche potesse durare, non sarebbe
buono nè desiderabile. Come? si scioglierebbero
gli Stati che han costato l’opera di tante
generazioni? si ridividerebbe ciò che s’è
unito? si distruggerebbero questi, che sono pure
edifizii della presente civiltà? si farebbe campo
nudo di tutto ciò per riedificarvi le macerie
del medio evo, o le pelasgiche o ciclopee? E
questo si chiamerebbe liberalità, e progresso?
Ma il progresso e la liberalità vanno innanzi e

non indietro, edificano e non distruggono, si
giovano di ciò che è, per aggiungervi ciò che
manca; capiscono ogni bellezza, riconoscono
ogni bontà, e fan virtù del conservarle ed accrescerle.
Pogniamo che si sciolgano gli Stati
italiani presenti, per esempio Toscana nelle repubblichette
antiche di Firenze, Siena, Pisa, Pistoia,
e nella nuova di Livorno, che ben vi potrebbe
pretendere. Non sarebbe egli gran peccato
veder disfatto quel bello e lieto stato di Toscana?
e morte le speranze delle vie moltiplicate,
del commercio accresciuto, dell’arti, delle lettere
riunite in grandi studi, speranze che non possono
effettuarsi oramai se non per le forze congiunte
di tutte quelle città? Non parlo dell’agguerrito
Piemonte, e di Napoli che s’agguerrisce.
S’intende che si scioglierebbono quegli eserciti
italiani ed or esistenti, che non si accrescerebbero
quell’armate navali or nascenti, che si tornerebbe
alle milizie ed alle navi municipali del
medio evo. Se non che, ai nostri dì nè milizie
nè navi non si hanno se non dagli Stati ricchi,
e non sono più ricchi se non i grandi; ondechè
le restaurazioni delle milizie o delle navi comunali
sarebbero il più ineffettuabile fra’ sogni fatti
per restituir potenza all’Italia. Quanto agli stati
del papa, io non ho accertato se le repubblichette
da restaurarsi sarebbono quelle di Veio,
Tarquinio od Alba-Lunga? ovvero, quelle di Tivoli,
Spoleto e Perugia coll’accompagnamento
de’ Crescenzi, de’ Frangipani, degli Orsini e Colonna,
e sotto a un Arnaldo, o ad un Cola? ovvero
la repubblica romana e suoi consoli dell’anno

1799? Ed io so bene che ad alcuni tutto
ciò parrebbe pur meglio che i frati, i preti, i
cardinali ed il papa. Ma io non temo per costoro;
non vi è pericolo; ei sono molto bene difesi
dal nostro Gioberti, e si difenderanno del resto
da sè‍[8].




4. Ma poniamo che le repubblichette paressero

autorizzate dalla storia, e desiderabili; elle
sarebbero pure l’ordinamento più impossibile
ad effettuarsi. Pensare che col discredito, col ribrezzo,
colla paura, esagerata o no, che s’ha in
tutta Europa delle repubbliche, si tollerassero
in Italia dalle potenze straniere, le quali hanno
quelle paure; pensare che i principi italiani, che
i lor aderenti soffrissero la propria distruzione,
non provvedessero a quella conservazione di sè,
che è primo istinto, prima forza, primo diritto
e dovere d’ogni persona individuale o complessa;
pensare che la pluralità della nazione italiana
si lasciasse far legge da pochi i quali, sani od
insani, spensierati o provvidi, si farebbero ad
ogni modo sovvertitori di tutti gl’interessi, di
tutti i diritti, di tutti i doveri presenti: sarebbe
pensare che noi non siamo nel secolo XIX, in un
secolo di civiltà progredita, cioè appunto di quegli
interessi, que’ diritti e que’ doveri meglio sentiti,
e più rivendicati da ciascuno; sarebbe pensare
che si possa tornare ai tempi barbarici;
sarebbe anzi inventare una barbarie non mai veduta,
posciachè nemmeno ai tempi barbarici non
si fece mai tale astrazione da ogni fatto e diritto
attuale, tal campo raso. — E il vero è che
tutti quanti questi sogni, se non fossero più sogni,
se potessero passare ad esecuzione, sarebbero
scelleratezze, delitti di lesa civiltà.







CAPO QUINTO.
DELLA CONFEDERAZIONE DEGLI STATI PRESENTI





1. Ma il fatto sta che tutti questi o rimasero
puri sogni ineseguiti, o passarono tutt’al più ai
primi e vani atti d’esecuzione; che la loro stessa
moltiplicità e la loro non riuscita provano il
piccol numero di chi s’abbandonò a ciascuno, o
forse a tutti insieme; che la grandissima pluralità
degl’Italiani, tutti quelli di qualche pratica
o di qualche senno, non tennero nè tengono per
possibile nè desiderabile nè niuno sminuzzamento
nè niuna riunione universale degli Stati esistenti;
e che non desiderano, non sono pronti a
promuovere di lor concordia, se non quel progredir
dalle cose presenti alle future, il quale fu
sempre il solo giusto, e il più util modo di mutazione,
ed è desiderio, vanto, carattere, virtù
speciale dell’età nostra.




2. Ora, quando un’opinione si vien facendo
universale, ella non tarda a trovare un interprete.

E questa dell’ordinare sul presente il futuro
della nostra Italia, ne ha trovato uno eloquentissimo,
il Gioberti. Noi riconoscemmo già in lui
il merito d’aver parlato il primo opportunamente
delle cose future italiane. Riconosciamogliene
ora un altro; d’averne parlato secondo giustizia,
fondando le speranze future su’ diritti e doveri
presenti, proponendo una confederazione
degli Stati ora esistenti.




3. Le confederazioni sono l’ordinamento più
conforme alla natura ed alla storia d’Italia. L’Italia,
come avverte molto bene il Gioberti, raccoglie
da settentrione a mezzodì provincie e popoli
quasi così diversi tra sè, come sono i popoli
più settentrionali e più meridionali d’Europa;
ondechè fu e sarà sempre necessario un governo
distinto per ciascuna di tutte o quasi tutte
queste provincie. E come in Europa rimasero,
salvo le brevi eccezioni, quasi sempre distinte
quelle sue divisioni di Britannia, Gallia, Spagna,
Germania, Italia e Grecia; così nell’interno della
penisola nostra rimasero quasi sempre distinte;
la punta meridionale, la valle Tiberina co’suoi
monti e sue maremme, il bel seno dell’Arno,
e l’Italia settentrionale divisa o non divisa
in occidentale ed orientale; la Magna-Grecia o
Regno di Napoli, il Lazio o Roma, l’Etruria o
Toscana, la Liguria o Piemonte, la Insubria o
Lombardia, con nomi e suddivisioni varie, ma
tornanti alle primarie. Ma ei vi sono pure somiglianze
in queste varietà; unità in queste divisioni;
comunanze di schiatte, di lingua, di costumi,
di fortune, di storie, d’interessi e di nome

tra queste provincie italiane; è una antica ed
incontrastabile Italia. E quanto men sovente queste
comunanze si manifestarono in produrre uno
stato universale italiano, tanto più sovente elle
produssero confederazioni or provinciali or nazionali. — Nella
storia primitiva è sola illustre
la confederazione delle città etrusche; ma quanto
più si va studiando, tanto più si trova il medesimo
ordinamento comune tutto all’intorno.
Non sono dubbie oramai una confederazione latina,
una sannite, una gallocisalpina; e sono poco
men che certe una sabina, una umbra, una
ligure, una veneta e forse altre. Delle quali non
so veramente se gli storici antiquari troveranno
monumenti sufficienti a dimostrarle; ma so bene
che, senza supporle, gli storici filosofi o spiegatori
non ispiegheranno mai nulla dell’Italia
anteriore ai Romani, e poco forse della romana. — Ad
ogni modo, riunite e poi sciolte dall’Imperio,
le città italiane non tardarono a rifar
confederazioni. L’indipendenza serbata da Roma,
da Venezia, dalle città dell’Esarcato e da
parecchie meridionali per due secoli contro a’
Longobardi così forti e così vicini, non si spiega
con gli aiuti dei Greci deboli e lontani; non
si può spiegare se non colla esistenza di confederazioni,
quali che fossero, simili a quella accennata
indubitabilmente dal nome della Pentapoli.
E se così fu, si potrebbe forse far risalire
a Gregorio Magno la rinnovazione delle confederazioni
italiane. Ma io crederei che debbasi
tal somma gloria a quel Gregorio II, il quale sin
dal principio del secolo VIII riunì, sotto la presidenza

sua, una confederazione di città poco diversamente
indipendenti quinci e quindi da’ Longobardi
e da’ Greci; quel Gregorio II, che aspetta
solamente uno storico o biografo o monografo,
per esser posto pari a qualunque de’ maggiori
papi politici. I successori del quale poi, lasciate
improvvidamente le confederazioni, chiamati i
Franchi ed avutane signoria su Roma ed altre
città, serbarono queste più o meno indipendenti
parecchi secoli, non con altro modo se non
tornando alle confederazioni. E Gregorio VII, in
mezzo a tutte le sue grandezze, fu grandissimo
confederatore di città; intorno a Roma, in Toscana,
in Puglia, intorno a Milano. Ma il confederatore
massimo fu Alessandro III, la confederazione
grandissima fu la lega di Lombardia;
quella che essa pure (vergogna nostra) aspetta
uno storico. Dall’elezione di Gregorio VII alla
pace di Costanza, dal 1073 al 1183 corre un
lungo secolo, solo o sommo della virtù politica
italiana, il secolo ove nacquero que’ comuni,
quella indipendenza, quel primato di civiltà e
coltura, onde poi la civiltà e la coltura di tutta
la Cristianità. Che se non furono ben ordinati
que’ comuni, non compiuta quella indipendenza,
non durevole quel primato nostro, colpa fu, colpa
sola, ma incommensurabile, di non avere allora
fatta continua ed universale in Italia quella
confederazione temporaria di Lombardia. Ma
che? non eran maturi i tempi; era appena nascente
la civiltà; non si sapeva quel sommo
dogma politico che la indipendenza si vuol compiere
prima di tutto; non s’immaginava

nemmeno una indipendenza compiuta dall’imperatore
romano. Sciolsesi la lega in parte fin dalla
tregua di Venezia, sciolsesi del tutto nella pace
di Costanza; pattuironsi, ottenersi i troppo esclusivamente
desiderati diritti regali dai comuni;
ma ottenendoli ad uno ad uno, si sciolse la
lega, si perdette il più bel frutto della vittoria.
E corsi dieci altri anni, i grandi propugnatori
della indipendenza, il gran comune centrale, il
capo già della lega, Milano, troppo stolta, festeggiava
con applausi e solennità di che restano
deplorabili descrizioni, quel matrimonio di Arrigo
VI di Svevia con la erede di Puglia e Sicilia;
che fece impossibile per gran tempo il compimento
d’indipendenza, irremediabilmente perduta
per molti secoli l’occasione. — E sorsero
poi una seconda lega lombarda, una toscana e
forse altre; ma tutte minori, anche meno pretendenti,
anche meno fruttifere, e talor dannose;
leghe di parti, più che nazionali, fin verso il fine
del secolo XV. — Quando, Lorenzo dei Medici
(quel Lorenzo che alcuni osano mettere in fascio
e vituperare insieme co’ Medici del degenere
Seicento), il magnifico Lorenzo imaginò, trattò
e adempì la più ampia confederazione che sia
stata mai di Stati italiani. E non durò il grande
esempio, pur troppo: un decennio all’incirca.
Ma questo non è distante da noi, se non di tre
secoli e mezzo, non è di età e d’uomo barbaro;
è dell’età e dell’uomo più civile e più colto che
sia stato mai in Italia e forse altrove. — Morto
lui, e surto Ludovico Sforza il gran traditore,
disceso Carlo VIII, e seguendo i secoli delle preponderanze

straniere, si spense ogni uso di confederazioni,
non fecersi quasi nemmeno alleanze
italiane. Anteponevansi da ciascuno le straniere,
o come più forti, o come meno invidiose.




4. E quindi non parrà strano ormai, ciò che
ridico: che la proposizione d’una nuova e continua
confederazione italiana, la proposizione di
fare compiutamente e durevolmente colla civiltà
adulta ciò che la fanciulla non seppe se non incompiutamente
e temporariamente, è più che un
evento letterario, è un fatto nazionale. Non importa
che altri possa pretendere d’aver avuta od
anche espressa la medesima idea. Delle idee come
dell’invenzioni ha men merito chi le concepisce
o le accenna adombrate, che chi le svolge
in modo da divulgarsi ad utile comune. Nè importerà
che l’idea proposta sia criticata, migliorata
o guastata da altri poi; egli è appunto da
tali incontri che può venir la luce, da tali discussioni
l’opinione, dall’opinione universale la possibilità
dell’esecuzione. Ed aggiugnerei, che non
è se non dal passar così ne’ tre gradi di discussione,
opinione ed esecuzione, che può venire il
sommo grado di gloria al proponitore; se non
che, volendo disporre un Gioberti a tollerare
contraddizione, mi paiono più a proposito argomenti
di patria utilità che non di propria gloria.
Egli non ha voluto senza dubbio dare un’idea
morta, ma una viva; non una immobile, ma una
capace di progredire; non un’utopia da rimaner
proprietà dell’autore, ma un gran pensiero da
diventar nazionale, e sopratutto efficace.




5. Epperciò noterò arditamente una che mi

pare esuberanza, ed una che mi pare deficienza
nella proposizione di lui. — Quando d’un ordinamento
proposto sono incerti il tempo, l’occasione
in che si eseguirà, e chi, quali e quanti la
eseguiranno, quali interessi lo moveranno e vorranno
essere rispettati, quale opinione pubblica
regnerà allora, l’aggiugnere particolari parmi
esuberanza, difficoltà aggiunta alle difficoltà naturali.
Non che questo preveder lungo sia (come
dicono alcuni) quasi usurpazione d’uffizio contro
alla Provvidenza. Lunganime è la Provvidenza,
nè si offende di chi con animo sincero e rispettoso
tenta indovinarle gli arcani; il nostro Dio
è Dio geloso contro a chi il tradisce, non contro
a chi si addentra in lui con amore e fiducia. Ma
più gelosi sono gli uomini, e fra tutti, gli uomini
di stato; e lasciano bene, talora, che noi uomini
di penna spaziamo sulle generalità; ma se
scendiamo ai particolari, di che pretendono essi
la privativa, allora ei sono pronti a farci mal
viso, a rimandarci al nostro mestiero, ad annientare
di un tratto l’idea proposta, sotto i nomi
d’idea da scrittore, da filosofo, da sognatore.
È noto il detto usuale di Napoleone, che qualunque
idea non gli andasse a grado, o s’opponesse
alla pratica sua, la tacciava d’Idealismo. E
molti uomini di pratica, senza esser Napoleoni,
hanno preso il modo di lui; e perchè non quadra
alla pratica un particolare aggiunto all’idea
della confederazione italiana, diranno o dicono:
filosofia! e passan oltre. A me par più giusto dire:
è idea senza paragone più vicina a pratica
che niuna delle proposte finora, salvo forse

un solo particolare, che convien dunque esaminare.




6. L’idea di dar fin d’ora al papa la presidenza
della confederazione futura, è senza dubbio
una magnifica idea; fu idea, fu fatto incontrastabile
del medio evo. E questo fatto, oggetto già
di scorno in bocca a storici e filosofi volontariamente
od involontariamente ignoranti, è col progresso
della scienza diventato oggetto dell’ammirazione
e della gratitudine di molti scrittori
più sinceri o meglio informati. Ma potrà egli
mai restaurarsi tal fatto? E quello del terzo gran
primato d’Italia, sperato insieme come conseguenza?
Io dirò schietto e con molti: crediam
difficili e l’una e l’altra restaurazione. Difficili
sono per sè le restaurazioni tutte. Di cento ideate
s’arriva appena a tentarne dieci; di dieci tentate
se ne compie una; e quest’una compiuta
non suol durare senza modificazioni, rimane men
restaurazione, che mutazione nuova ella stessa.
La confederazione sarebbe pur essa restaurazione;
già difficile dunque per sè, in generale; non
v’aggiungiamo la difficoltà maggiore dell’imitazione
più particolare. Quando quei Gregori I, II
e VII, ed Alessandro III, ed Innocenzo III restaurarono
le confederazioni italiane, essi non imitarono
già così particolarmente i modi delle antiche,
nè Lorenzo imitò i modi di quelle non antiche
ma già antiquate; tutti questi ne inventarono
delle nuove, secondo i tempi. Imitiamo anche
noi, o i nostri nepoti, non i particolari, ma gli
autori delle opere grandi; quella è, in ogni cosa,
imitazione sempre servile, questa sola talora

grande. — Del resto noi crediamo, che nè il
sommo pontefice il quale regna ora con quel nome
ben augurato de’ Gregori, nè i successori di
lui, nè i buoni e sodi servitori di essi, non desiderano
nè desidereranno mai più siffatte presidenze;
come i sodi Italiani non desiderano all’Italia
quel gran primato, che pur fu, ma non
può esser più nemmen esso, in niun futuro prevedibile.
Non sono più i tempi delle dispute di
Egemonia fra quelle repubblichette greche in
cui era raccolto tutto il fior d’una nuova e stretta
civiltà; non più i tempi delle dispute d’imperio
tra Roma e Cartagine, che si dividevano
quella civiltà cresciuta e pur limitata ancora;
non più i tempi delle contese tra la monarchia
universale affettata dagli imperatori germanici,
e la monarchia ecclesiastica tenuta dai papi; non
più i tempi che una sola nazione cristiana raccoglieva
in sè quasi tutta la cristiana civiltà, e
ne teneva quindi incontrastabilmente il primato;
non più tempo nemmeno delle guerre che si
chiamavan d’equilibrio e furono di preponderanza
europea tra Francia e Spagna, Francia ed
Austria, Francia ed Inghilterra. Ora son tempi
felicemente diversi; ora è forse men sogno sperare
una indipendenza universale, una guarentigia
reciproca di tutti gli stati cristiani, che non
nè una monarchia universale, nè una preponderanza,
nè un primato durevole, nè uno stesso equilibrio;
men sogno l’indipendenza reciproca
delle due potenze temporali e spirituali, che non
una temporal presidenza della spirituale. — Accettiamo
dunque il gran pensiero del Gioberti;

trattiamo della confederazione italiana in generale,
senza scendere a’ particolari nè della presidenza,
nè delle leggi e dei patti di essa, nè del
numero e qualità dei confederati eventuali. Anche
ridotta alle generalità, la questione è ispida
di difficoltà, per la lontananza e le incertezze
d’esecuzione. Non accresciamo quelle difficoltà
collo scendere ai particolari incertissimi d’un
ordinamento già incerto. Lasciamo ai posteri
qualche cosa da fare; ai contemporanei dell’evento
qualche libertà d’esecuzione. — Se Dio
voglia, se mai venga il gran dì della confederazione,
i confederati pongano essi patti, limiti e
presidente.




7. Ed all’incontro parmi sia da scendere ai
particolari del primo eseguimento; sia da trattare
almeno della prima e più ovvia difficoltà.
Non facciam dire ai soliti derisori: «Tutto ciò è
bello e buono. Tutto ciò starebbe bene. Ma a
tutto ciò è un ostacolo grave, attuale, irremovibile;
il sappiam noi che non iscriviamo, ma operiamo,
noi che siamo all’opera, alla guerra effettiva,
alla breccia. Sogno, sogno anche questo;
scrittura, filosofia, idealismo». — Ma anche qui
parrebbemi più giusto dire: l’ostacolo vi è,
l’ostacolo non fu considerato sufficientemente,
consideriamolo; vi fu deficenza nella proposizione,
facciamo un supplemento o complemento. Il
rimanente della breve opera mia non sarà altro
oramai.







CAPO SESTO.
LA CONFEDERAZIONE È IMPOSSIBILE FINCHÈ UNA GRAN
PARTE D’ITALIA È PROVINCIA STRANIERA





1. L’ostacolo, unico, ma gravissimo a qualunque
confederazione italiana, è quella signoria
straniera che penetra nel fianco della penisola,
che soverchia in potenza e popolazione italiana,
quattro de’ sei principati italiani; e che li soverchia
tutti insieme poi come parte d’un imperio
più grande che non la penisola intiera‍[9]. Finchè
dura tal condizione, non è possibile niuna
confederazione, niun ordinamento, niun equilibrio
italiano, non è possibile se non una preponderanza
di quell’imperio sugli stati italiani.

Quando Napoleone, ordinata Francia sotto il suo
consolato, volle ordinare Italia, ognun sa ch’ei
chiamò a sè molti notabili italiani in quell’adunanza,
a cui rimase il nome di Consulta di Lione.
Fra i primi o primo era Melzi. Il quale entrato
in discorso, e buono Italiano ed alto uomo
di stato com’era, proponendo che l’Italia settentrionale
fosse riunita sotto una sola dizione, ed
assentendo fin lì pur Napoleone, proseguì il Melzi
a cercare qual casa di principi si potesse chiamare
a sì bello stato, e nominò Casa Savoia.
Sorrise allora malcontento Napoleone. Ed insistendo
Melzi a mostrare come ciò converrebbe
insieme all’equilibrio d’Italia e a quel d’Europa: — «Ma
chi vi parla d’equilibrio?» riprese
vivamente Napoleone. — E Melzi, stato alquanto
sopra sè: «Or intendo. M’ingannai. Io doveva
parlare di preponderanza». — «Così è, or vi
apponete», riprese Napoleone; e di preponderanza
o prepotenza od onnipotenza fu l’ordinamento
effettuato. — E finchè sotto diversissima
signoria dura pur un simile ordinamento, ei si

può ben soffrire e rassegnarsi o gridare; ma
niun equilibrio, niun ordine vero sarà mai in
Italia, od anzi niuna vera Italia nell’equilibrio
d’Europa.




2. E niuna confederazione buona in Italia. Io
credo che ciò sia chiaro a chiunque abbia ombra
di senno. Ma discorriamone; posciachè siamo a
discorrere. — Io dico che la confederazione italiana
non è desiderabile nè possibile, se v’entra
la potenza straniera; e che sarebbe desiderabile
forse, ma così difficile, che monta ad impossibile,
senza la potenza straniera.




3. Presieduta dal papa o da qualunque altro,
ed ordinata in qualsiasi modo che lasci entrare
la potenza straniera, la confederazione non può
più essere desiderabile a nessun Italiano. Quando
si pattuisse e giurasse che il papa sarebbe
presidente, il papa nol sarebbe; anzi sarebbe
meno indipendente, meno principe, in men buona
situazione di papa che non è ora. E così di
ogni altro principe che fosse bonario tanto da
accettare un nome, un’impostura di presidenza.
Ma il fatto sta che nemmeno il nome non sarebbe
conceduto dalla potenza straniera a nessun
altro se non a sè; ch’ella s’arrogherebbe titolo,
grado ed effettività di presidente; che n’avrebbe
buon pretesto dalla superiorità di sua potenza;
e che quando mancassero ragioni, pretesti o
patti, verrebbe la forza a decidere o la questione
in generale o le questioni eventuali quotidiane;
che in somma d’un modo o d’un altro ella
la potenza straniera sarebbe prima, sarebbe prepotente,
sarebbe tutto. E così pure senza gran

diversità se s’imaginasse di non avere presidente,
se si pattuisse una diplomatica eguaglianza
o reciprocità; questa diventerebbe in breve ciò
che sogliono le eguaglianze pattuite, ma non
reali, le perfette reciprocità in diplomazia; parole,
finzioni legali, cerimonie, e non più. — E
quindi, se non si volesse supporre che si perdesse
il senno dai principi italiani, e da tutti i
lor ministri e consiglieri, non è possibile ch’essi
si riducan mai a tal errore, a tal viltà, di farsi
volontariamente così, più dipendenti, più servi
che non sono.




4. Forse è più difficile a dimostrare la seconda
asserzione che non sia possibile la confederazione
senza lo straniero. E per vero dire, se i sei o
sette principi italiani, convenendo un bel dì insieme
tra sè o per ambasciatori, pattuissero, firmassero
e ratificassero un trattato di confederazione,
io non so chi potrebbe, chi ardirebbe opporsi
a tal trattato; legittimo senza dubbio, poichè
in legge essi sono principi indipendenti e
compiuti, e che una inalienabil prerogativa di tal
principato è quella di poter fare trattati d’alleanza,
secondo l’utile o piacer proprio. Se la potenza
straniera vi si opponesse, il torto di lei sarebbe
così chiaro, che probabilmente la confederazione
italiana sarebbe aiutata da altre potenze
straniere secondo l’occorrenza; nè in tal caso io
sarei di quelli che con soverchio orgoglio nazionale
consigliassero di rigettar tali aiuti. Ed anche
senza aiuti (perchè, uniti che fossero i principi,
s’unirebbero con essi e tra sè molto volentieri
i popoli a tale scopo), io confiderei che

resisterebbero facilissimamente alla potenza straniera,
anche aiutata da una o due altre, ma impacciata
più che mai da’ suoi sudditi italiani. — Ma
il difficile è appunto quell’accordo dei principi.
Siamo compiutamente sinceri; veggiamo ciò
che è; non ciò che dovrebb’essere, o potrebb’essere
se fosse come non è; parliamo dei principi,
degli uomini come sono, di quelli che sono
ora, o son probabili per l’avvenire, ne’ secoli come
corrono, nell’Italia com’è ridotta. E poniamone
uno od anche due uomini grandi, arditi e
quasi avventati, come avrebbero ad essere per
proporre e firmar quel trattato, tali non sarebbero
gli altri cinque, o almeno quattro o tre o
due od uno; non essendo probabile nè possibile
che tra sei o sette uomini quali ch’ei sieno, principi
o no, si incontrin mai sei o sette uomini
grandi, arditi e generosi; e bastando uno o due
che mancassero, a fare quasi nullo l’effetto dell’ideata
confederazione. — Due sorta di possibilità
sono negli affari umani: la condizionale e la
assoluta. Ma finchè rimane impossibile la condizione
della prima, questa rimane impossibilità
pari alla seconda; e non val la pena di fermarci
a considerare l’una più che l’altra. Io vorrei
averne smentita dal fatto: io auguro alla patria
mia sei o sette principi capaci d’ideare, trattare,
firmare e mantenere tal atto, come sarebbe una
confederazione italiana senza stranieri.




5. All’incontro, facciam l’ipotesi che non fosse
più la provincia straniera. In qualunque maniera
ne rimanesse divisa l’Italia, quanti e quali che
fossero i principati risultanti, la confederazione

sarebbe fattibile, facile a farsi, tutta fatta. La
differenza stessa delle situazioni e delle potenze
vi aiuterebbe. La comunanza degli interessi vi
moverebbe. Il fatto della confederazione precederebbe
i patti. — Il solo ostacolo è la potenza
straniera. Ciò è chiaro, patente, saputo da tutti,
è una di quelle verità volgarissime e di senso
comune, delle quali avendo io già dette ed essendo
per dire parecchie, mi vergognerei di farne
un libro; se non che, elle sono quelle appunto le
quali, meno splendide, si sogliono scriver meno,
e le quali tuttavia gioverebbe più spandere e far
penetrare nella politica di qualsivoglia nazione,
in quella sopratutto della più immaginosa fra le
nazioni.







CAPO SETTIMO.
BREVE STORIA DELL’IMPRESA D’INDIPENDENZA
PROSEGUITA SEMPRE, NON COMPIUTA MAI PER XIII SECOLI





1. Così noi siamo ritornati ora a ciò che dicevamo
in sul principio del Capo II, all’ostacolo
straniero. Ma ei ci corre questa differenza, che
noi abbiamo ora accettata da un nobilissimo
scrittore l’idea di ciò che sarebbe a fare quando
fosse rimosso l’ostacolo. Or dunque è tempo di
rivolgerci a questo; e volgendovici, di guardarlo
in faccia, qual è, in tutta l’estensione e la potenza
che ha.




2. L’ostacolo è antico ed antico il tentativo
di rimuoverlo; antica la grande impresa dell’indipendenza
italiana. Quando fosse compiuta tale
impresa, quando si potesse fare una storia revoluta,
del principio, delle vicende e del termine
di lei, certo è che riuscirebbe la più bella che
possa essere al mondo; una storia di costanza
italiana, da disgradarne la famosa di Spagna

nella cacciata de’ Mori. — Potrebbero allora introdurre
a tale storia forse un’antichissima impresa
dei Tirreni contro all’altre genti primitive;
e certamente poi quella impresa di Roma contro
ai Galli, che incominciò di mezzo alla città stessa
già perduta tutta, salvo il Campidoglio; quando
un fuoruscito, il più grande de’ fuorusciti, il
grandissimo Camillo, tornò nella patria occupata,
e liberolla; e respinti quinci gli stranieri, continuò
a respingerli più e più su, ed ordinò Roma,
e fecela capo a ciò di quella penisola inferiore,
dove era nato il santo nome d’Italia. E fu perdurando
poi quattro secoli in quell’impresa, che
Roma si fece capo a poco a poco di tutta la penisola,
e riunilla, e comunicolle quel nome; il
quale ricorda dunque l’origine, l’impresa e la
propagazione dell’antica nostra indipendenza.




3. Ma lasciamo l’Italia antichissima, e la romana
repubblicana e l’imperiale, e veniamo a
quella che, soggiaciuta ai Barbari insieme con
ogni altra nazione europea, tentò sola liberarsene;
un vanto che non fu forse avvertito abbastanza,
nemmeno dai nostri adulatori. Ad ogni
modo incomincia l’impresa d’indipendenza se
non già fin dalla venuta di Teodorico, chiamato
o mandato in nome dell’Imperio, certo almeno
fin dagli ultimi anni di lui, e così fin dalla prima
metà del VI secolo, XIII secoli dunque prima di
noi. Incontrastabile documento ne è allora quella
accusa (di che dubita la storia, ma non importa
qui se fosse giusta od ingiusta) che fu data a
Boezio ed altri Italiani di macchinar la restaurazione
dell’Imperio romano. E ne sono documenti

ulteriori e fatti incontrastabili, le crudeltà
che ne seguirono e in mezzo a cui finì quel barbaro,
ma grande e un dì mitissimo Teodorico; e
le raccomandazioni di concordia troppo tardi
fatte da lui morente a’ nobili goti e italiani; e le
favole popolari con che fu perseguitata la memoria
di lui; e poi le discussioni surte in breve
tra Goti ed Italiani per l’educazione del successore,
le vicende d’Amalasunta e di Teodato; che
chiamarono finalmente i Greci, restauratori pretesi
dell’Imperio. Ma, tristo risultato di quelle
chiamate, i Greci non restaurarono l’imperio italiano,
estesero solamente il greco; ed Italia, già
capo, diventò provincia. — Ond’esce un grande,
quantunque notissimo, insegnamento: che le restaurazioni
d’indipendenza non si vogliono domandare
a stranieri; e quest’altro poi, ch’elle
non si vogliono complicare di altre restaurazioni.




4. L’imperio greco durò un venti anni a ristabilirsi
sull’intiera provincia italiana, un dieci altri
a stentarvi e cader poi sotto a’ Longobardi.
Allora la penisola fu divisa per non riunirsi forse
mai più, tenendo i Greci tutta la parte orientale
con Roma, i Longobardi quasi tutta la occidentale.
Ma gl’Italo-Greci, o Imperiali, o come si dicevano
Romani, furono senza paragone più indipendenti
che non gl’Italo-Longobardi. Avevano
esarchi, duchi, governatori greci, stranieri, cattivi;
ma obbedivano loro poco e di rado, obbedivano
piuttosto a’ papi, a’ loro vescovi, a’ loro
magistrati cittadini; erano già veri comuni, a
modo de’ lombardi e toscani di cinque secoli appresso;

non tenevano conto dell’imperadore greco
lontano, se non come questi poi degli imperadori
tedeschi vicini od anche meno; e come
questi, così quelli fecero le leghe e confederazioni
già da noi accennate. E questa è la vera e
bellissima origine della potenza temporale dei
papi; origine pari in antichità, superiore in vera
legittimità a quella di qualunque regno europeo;
scusa od anzi merito e virtù del loro costante
resistere ai Longobardi; gloria di Gregorio Magno,
che prese primo la difesa di quel che restava
d’indipendenza; gloria maggiore di Gregorio
II, che la difese contro i Longobardi e l’accrebbe
contro ai Greci con una bella confederazione
nazionale, e senza aiuti stranieri; scusa
dei papi successori di lui, che, pressati da’ nemici
vicini, abbandonati da’ signori lontani, ricorsero
men vilmente che imprudentemente ed infelicemente
all’aiuto dei Franchi, stranieri novelli. — E
il risultato e l’insegnamento furono i medesimi
che due secoli prima. Rimasero signori i
nuovi chiamati.




5. Nè questo fu tutto; in breve rifecesi l’altro
e forse maggiore errore di restaurare un nuovo
preteso imperio romano. E siccome il primo restaurato
era stato non italiano, ma greco, così
questo fu franco. Errore, preoccupazione, cecità,
smania, stoltezza, impostura quasi inconcepibile
a noi, questa di restaurare l’Imperio! Nè par vero
che sia durata tanti secoli, mille e più anni,
dall’800 al 1805. Tanto può una memoria, una
parola! Ma, non ci si venga a dire a noi Italiani,
che quest’imperio romano fu una grande idea di

Carlo Magno, una gran bellezza del medio evo,
una gran fortuna della Cristianità, a cui furono
dati così un gran centro temporale, e un gran
centro spirituale, due grandi capi, l’imperatore
e il papa. Io non so se tutto ciò, quantunque cantato
da un vero poeta, sia poesia; ma non è storia
di niuna maniera. Grande sì fu l’ambizione,
ma non l’idea di Carlo Magno; non dovendosi
dir grande niuna idea che tanto scemi passando
a realità. Certo, l’imperio ideato da Carlo Magno,
cioè la supremazia d’uno dei re sugli altri, non
durò incontrastato se non 14 anni, quanto il fondatore;
nè tra molti e gravi contrasti, se non 88,
assai meno che non la schiatta carolingia, di cui
fu rovina; ondechè si vede essere stata piccola e
cattiva idea. E quanto a quella bellezza dell’edifizio
della Cristianità posta in bilico su due centri,
io non so guari veder nulla di tutto ciò; posciachè
in somma il centro imperiale non durò
se non quegli 88 od anzi quei 14 anni, dopo i
quali ogni re fece il re da sè, senza curarsi dell’imperatore
più che di qualunque altro re. I due
centri o perni esistettero sì veramente, ma per
l’Italia sola; dove l’imperiale fu non fortuna ma
sventura grandissima e moltiforme. Perciocchè
prima, fu causa che dovendo l’imperatore esser
re d’Italia, tutti i re carolingi vollero quel regno
e così sel disputarono e l’invasero. Poi fu causa
che i pochi principi italiani, due Berengarii, un
Guido, e un Arduino riusciti a farsi re d’Italia,
non poterono rimaner tali come altri principi rimasero
re di Francia, di Spagna e di Germania;
il che, sia o non sia da lamentare per li tempi

seguenti, certo fu gran danno per quelli, nei
quali l’Italia ne riuscì più invasa, più avvilita,
più corrotta che non sia stata mai ella o niuna
nazione cristiana. Perciocchè certo furono molto
avviliti quei re che sottoposero la corona italiana
alla tedesca; avviliti tutti quegli altri principi
italiani che non traevan potenza se non dalle intervenzioni
straniere; avvilite quelle principesse
meretrici che la traevan dalle libidini nazionali e
straniere; avviliti gli ecclesiastici ravvolti in tutto
ciò, compratori e venditori delle sedie vescovili
e della stessa romana; avvilita la nazione intiera
la quale chiamò più stranieri in quel secolo
e mezzo che non facesse mai, e la quale alla
morte di Arrigo Sassone giunse al segno di accattare
padroni in tutta Europa, Francia, Germania
e Castiglia, e di far rifiutar sua servitù da
tutti, salvo che dai Tedeschi, che non la rifiutarono
mai. E so che que’ nostri inalterabili piaggiatori
i quali quando non ci possono lodare ci scusano,
e quando non ci possono scusare ci consolano
col paragone de’ vizi altrui, diranno qui che quel
secolo d’intorno al 1000 fu secolo di avvilimento
a tutta la cristianità, ai signori nostri come a noi
servi, ai compratori come ai venditori della nostra
indipendenza. Ma io dico che in tali contratti,
i venditori son sempre di molto più avviliti che
non i compratori; chi si fa servo, che non chi si
fa padrone. E confermo e conchiudo: che la nazione
italiana cadde allora più basso che non fosse
mai ella o niuna cristiana; e che fu effetto di
quel mal sogno del Primato italo-imperiale. — Onde
mi sembrano uscir poi due insegnamenti:

che prima di mirare a primati si vuol arrivare a
parità, e che la prima delle parità colle nazioni
indipendenti, è l’indipendenza.




6. Ma le nazioni cristiane possono ammalare,
non morire, dice ammirabilmente il nostro Gioberti‍[10].
E la storia del secolo XI non solo prova
la verità, ma dà le ragioni di tal fatto, accenna
i modi del risanamento delle nazioni cristiane.
Il rimedio che queste hanno e le antiche non avevano,
è la Chiesa cristiana; la quale, incorruttibile
essa, basta a preservarle da mortal corruzione,
basta a preservare la virtù, la operosità cristiana
risanatrice. Pareva allora corrotta la stessa
Chiesa, ma non era. Incorrotti molti membri
di essa, si ritrassero dal mondo, ne’ monasteri.
Fondaronsi quelli di Cluni, di Cisterzio, della
Certosa, di Camaldoli, di Vallombrosa e molti
altri; il cui merito massimo non fu, come si suol
dire troppo umilmente, l’aver serbati i manoscritti
o le lettere o l’agricoltura, ma la virtù;
dico la severa e cristiana virtù. La storia di quei
chiostri d’intorno al 1000 è una meraviglia, un
miracolo continuo. Un uomo, un santo sdegnavasi
contro al secolo (quel secolo da fulminare
allora veramente), contro ai costumi secolari, ecclesiastici,
monacali. Quindi facea disegno di fondar
un monastero nuovo, di restituire in esso la
disciplina; fondavalo con due o tre compagni;
l’estendeva a qualche centinaio di monaci; fondavane
altri all’intorno, e tutto insieme chiamavasi
una riforma. Talora, morto appena il riformatore,

talora anche prima, la riforma cadeva
nella corruzione universale; tal forza era in questa!
Ma allora risorgeva un altro riformatore, un
altro monastero, un’altra riforma; e ricorrotta
questa, un’altra ed un’altra, finchè durò la corruzione
universale, ed anche oltre. Intanto, or
nell’uno or nell’altro chiostro, la virtù s’era
serbata; e n’uscì intorno alla metà del secolo
uno stuolo, una schiera di uomini, che io non so
come io chiami: grandi santi, grandi filosofi,
grandi riformatori ecclesiastici, o grandi politici,
perciocchè furono tutto ciò; Pier Lombardo, Lanfranco,
sant’Anselmo da Aosta, uno o due altri
Anselmi, san Pier Damiano, Annone di Colonia,
e finalmente Ildebrando, cioè san Gregorio VII.
Il quale fu il più grande, ma non il solo grande,
fu il principe di quello stuolo già formato, fu il
raccoglitore e propagatore delle frutte seminate
da altri; grande ingegno senza dubbio, ma più
gran coscienza, gran politico, ma pontefice anche
più grande. Ed egli e tutti gli altri insieme furono
i risanatori della corrotta Cristianità in generale,
ma della corrottissima Italia in particolare;
non solamente perchè dall’Italia nacquero i
più di essi (come è facile vedere dai nomi citati),
ma sopratutto perchè a risanar Roma, a
restituir ivi primamente la disciplina e l’indipendenza
ecclesiastica attesero unanimi; e perchè da
queste appena incominciate a restituirsi, seguì,
quasi conseguenza naturale, l’indipendenza italiana.
Invano si disputa di questa o quella minuzia
di libertà da attribuirsi o no ai vescovi ed
agli ecclesiastici nella fondazione dei comuni;

invano si allega che i comuni sorsero talora non
a favore nè con aiuto, ma contra i vescovi. La
virtù fece i comuni italiani; e la virtù di quel secolo
fu incontrastabilmente d’origine ecclesiastica;
anche quella che in parecchi luoghi si risolve
contro ai corrotti ecclesiastici. — E quindi
esce l’insegnamento, che la virtù fa l’indipendenza;
e quest’altro, che niuno forse può tanto sulle
virtù nazionali quanto gli ecclesiastici.




7. E quindi dal pontificato di Gregorio VII
(an. 1073) incomincia quel lungo secolo che dicemmo
il più bello della storia d’Italia; non per
altro se non perchè fu il solo bello nella storia
dell’indipendenza, il secolo della conquista fattane
da’ comuni. Ed incomincia insieme e s’accompagna
il secolo de’ maggiori papi politici che
sieno stati. E primo dunque Gregorio VII, di cui
non è facilmente finito di dire, che fu pure inventor
delle crociate, difensor di popoli e principi
oppressi, stabilitor del solo vero centro politico
che sia stato nel medio evo; esagerator forse di
questa centralità; usurpator forse di alcuni diritti
temporali, e di ciò vituperato già, lodato
ora sovente, mentre si dovrebbe forse solamente
scusare; Gregorio VII, combattitor lunganime
per tutte queste imprese, e che morì fra esse,
esule, martire, vantandosene e tramandandole ai
successori. I quali furono tra gli altri un Urbano
II, adempitor del pensiero delle crociate, Calisto
II, adempitor della indipendenza ecclesiastica,
Alessandro III, il gran confederato dei comuni
italiani. Del resto tutti questi papi non furono
già essenzialmente capi di una parte italiana

contro all’altra; e nemmeno capi della nazione
contro agli stranieri. Tali furono sì occasionalmente,
temporariamente; ma in essenza, in continuazione
ed in somma, furono ciò che dovevano,
capi della Cristianità, non meno e non più.
E se attendendo a tutti gl’interessi cristiani, promovendoli
tutti, que’ d’Italia si trovarono più
promossi, ei non fu se non perchè questi erano
allora de’ maggiori. La grandezza temporale dei
papi e l’indipendenza d’Italia crebbero insieme
e s’aiutarono senza dubbio a vicenda. Ma inducono
in grave errore coloro che non sanno narrare
se non l’una o l’altra impresa, e fanno così
que’ papi più italiani o quegli italiani più papalini,
che non furono. Ei non fu se non Alessandro
III che s’unisse veramente all’impresa d’indipendenza;
e non vi si unì forse intieramente
se non quando Federigo Barbarossa ebbegli contrapposto
un antipapa, e così più per gl’interessi
del papato che non dell’indipendenza. Nè egli
o i predecessori sono a biasimare, o tener in minor
conto perciò. Chi oserebbe biasimare, ed anzi
non lodare coloro che fecero il proprio ufficio
prima che quel degli altri, il loro ufficio maggiore
prima che il minore; e che avendo in mano
gl’interessi dell’intiera Cristianità e quelli d’un
principato od anche di una parte italiana (chè
di tutte non l’ebber mai), attesero a quelli sopra
questi? In somma, questa fu appunto una delle
cause che quella magnifica guerra d’indipendenza,
quella guerra così giustamente incominciata,
così costantemente sostenuta, così mirabilmente
condotta alla confederazione, così felicemente

vinta a Legnano, si terminasse colle paci inadeguate
di Venezia e Costanza. Anche Alessandro
III, il massimo fra’ papi aiutatori d’indipendenza,
riconosciuto che fu papa, lasciò l’impresa,
abbandonò i comuni vincitori; ed io non so chi
oserebbe dire che facesse male, o che egli avrebbe
dovuto rigettare dalla comunione della Chiesa
l’imperatore e mezza cristianità per gl’interessi
d’Italia. E se si dicesse ch’egli avrebbe dovuto
far cessar lo scisma come papa, e continuar la
guerra come principe, si farebbe una distinzione
impossibile forse a mantenersi in qualsiasi tempo,
ma certamente in quello. Non era nemmeno
proprio di quel tempo, già il dicemmo, che si
cercasse l’indipendenza compiuta dall’imperatore;
ed ottenutone quel tanto per cui s’era combattuto,
si sciolse la lega. — E da tutti questi
fatti uscirebbono poi numerosissimi insegnamenti;
ma due sopra tutti: che le confederazioni sono
senza dubbio il miglior mezzo di conquistare
l’indipendenza; ma che senza indipendenza compiuta
non si sogliono nè si possono conservare
confederazioni; e che i papi, grandi aiutatori,
non possono essere buoni capi a tali imprese.




8. Dalla pace di Costanza (anno 1183) alla
venuta di Carlo VIII (anno 1494) corrono poi
quei tre secoli della gioventù, dello splendore e
dell’incontrastabil primato d’Italia, da cui sorgono
sperimenti e insegnamenti innumerevoli oramai;
secoli di minor virtù che non il precedente,
colsero i frutti seminati da’ padri, tranne uno che
non seppero maturare. Non seppero compiere la
indipendenza; allettati che furono dall’altra opera

più immediatamente piacevole, di compiere
ed esagerare la libertà interna. Dimenticarono
l’imperatore per volgersi contro a questo o quel
tirannuccio vicino, contro ai nobili grandi o minori,
contro agli stessi popolani maggiori o grassi,
o viceversa; con perpetue vicende, con ispensieratezza
che anch’essa pare inconcepibile a
nostra età, con un eccesso di licenza che servì
poi d’argomento agli avversari non solo de’governi
popolareschi, ma d’ogni libertà. Ma ciò
non ostante il vero è che in que’ tempi del sistema
feudale, cioè dell’aristocrazia più ristretta e
più oppressiva, dell’ordinamento più mal ordinato
che sia stato mai, il disordine, la licenza
stessa, ogni eccesso popolaresco erano ancora
un vantaggio, facevan della nostra nazione mal
libera e male indipendente, una nazione meglio
condizionata di gran lunga che non le feudali.
Questo fu il vantaggio d’Italia, questa la causa
del primato di lei lungo i tre secoli; vantaggio
e primato che cessarono poi naturalmente da sè,
quando, scemato lo svantaggio degli ordini feudali
nell’altre nazioni, l’Italia non si trovò più
al paragone se non collo svantaggio proprio e
massimo della indipendenza incompiuta. — Intanto
fin dal primo de’ tre secoli, tra que’ governi
popolari nuovi, i dialetti diventaron lingua;
lingua poetica, politica, nazionale, servente a
tutte le colture. E sorsero o s’accrebbero le industrie,
le navigazioni, i commerci, le ricchezze,
tutte l’arti; in cima a cui, come sogliono, quelle
che si chiamano arti belle, e potrebbon chiamarsi
arti somme. Quindi quel primato di coltura,

che riman più incontrastabile che non quello
di civiltà, potendo rimaner dubbio di questa in
coloro che tengono per sommo pregio di essa la
indipendenza. — Ad ogni modo corre su questi
tre secoli una grande illusione. Que’ comuni popolarmente
retti chiamaron sovente sè stessi repubbliche;
e repubbliche furon chiamati poi da
parecchi scrittori, e ultimamente dal Sismondi in
quella storia intitolata appunto Delle Repubbliche
italiane, che è uno dei più leggibili e più
letti, e letterariamente uno de’ più bei libri di
nostra storia. Ma se si conservi a quel nome di
repubblica il senso etimologico ed universalmente
accettato, di cosa pubblica, cioè tutto lo stato,
cioè lo stato indipendente pubblicamente amministrato;
ei si vedrà che di tutte le così dette repubbliche
italiane del medio evo, una sola fu repubblica
vera, quella di Venezia; e nemmen questa
dal tempo di sua nascita o di sua gioventù
favolosa, ma solamente da quando essendosi disputato
de’ limiti tra l’imperio carolingio e il
greco, ella era rimasta in mezzo, indipendente.
Tutte l’altre città nostre rimaser comuni e non
più; comuni dipendenti, in diritto sempre; in
fatto, tutte le volte che un imperatore potè far
valere il diritto. E questo fu il grave vizio, che
viziò le variatissime costituzioni, i fatti, la vita,
la intiera civiltà di quei comuni. E quindi tutti i
vizi minori, tutte le sventure, tutte le incapacità,
e la mala riuscita ultima di que’ tre secoli. — E
prima le due parti guelfa e ghibellina, le quali
(tanto era il vizio di mirare nelle cose italiane
non all’Italia ma fuori, ma all’imperio, il vizio

imperiale) prendendo nome da due famiglie che
si disputarono l’Imperio poco dopo la pace di
Costanza, rimasero in breve, la ghibellina parte
imperiale, la guelfa parte papalina e dei comuni;
parte, così, incomparabilmente più nazionale.
Strano, assurdo a vedersi ora, dopo l’evento!
che fosse tale una parte, non la nazione intiera;
che una parte sola sapesse e volesse seguire quell’andamento
così naturale in tutte le imprese di
indipendenza, di compierla dopo una prima vittoria;
che un’altra parte fosse a voler fermare
od anche far indietreggiare l’impresa. Ma tant’è;
in tutt’i tempi, fra tutte le imprese, sono di questi
fermatori ed indietreggiatori; buoni senza
dubbio se l’impresa è cattiva, ma pur senza dubbio
cattivi se l’impresa è buona, come era certamente
questa dell’indipendenza. Quindi per un
secolo all’incirca, tra le contese d’imperio che
seguirono la morte d’Arrigo VI di Svevia, e la
lunga minorità di Federigo II, e le vicende di
questo forse più immaginoso che grande imperatore,
e le nuove dispute d’imperio alla morte
di lui, e sotto la condotta di nuovi grandi papi
politici, inferiori solamente ai grandissimi del
secolo precedente, la parte guelfa crebbe, potè
molto più che non la ghibellina. E sotto la sana
ombra di lei nacquero, crebbero i padri di tutte
le grandezze italiane: san Francesco, la gran
carità, san Bonaventura e san Tommaso, la gran
filosofia teologica italiana; il Compagni, i Villani,
che si dicon grandi cronichisti, ma che in
virtù sono forse i più grandi storici italiani;
Dante, Petrarca e Boccaccio, la gran poesia italiana

non arrivata, non arrivabil forse mai più; i
Pisani, Cimabue, Giotto, frate Angelico, Arnolfo
di Lapo, i padri dell’arte italiana. E andiam pure
più oltre: guelfe furono la maggior parte delle
grandezze italiane anche posteriori al secolo
guelfo: guelfe in corpo tutte le grandezze papali;
guelfe tutte le ecclesiastiche; guelfe tutte quelle di
Venezia, che senza il nome ebbe più che nessuna
l’essenza guelfa, ebbe e serbò ciò che i Guelfi
desideravano, la compiuta indipendenza; guelfe
in corpo tutte le grandezze di quella Firenze, la
quale non per altro fu la prima, la più gentile,
la più civile, se non perchè fu la più costantemente
guelfa tra le città italiane; la quale fu l’Atene
d’Italia, perchè, come la greca, fu la innamorata
dell’indipendenza.




9. Ma pur troppo, verso il fine del secolo XIII,
i Guelfi (come succede fra’ trionfi a tutte le parti)
caddero in gravissimi errori. E prima in
quello già accennato di esagerare, purificare le
democrazie. Meno male! quando la democrazia
ha spenta un’aristocrazia, ella se ne fa una nuova,
inevitabilmente; la quale può ben essere
meno splendida, non ricordar co’ nomi i fatti antichi,
destar minori ammirazioni ed invidie; ma
che in somma, nata che è, rifà l’ufficio essenziale
d’ogni aristocrazia, l’ufficio di adoperare nel
governo della patria chiunque non ha necessità
d’adoperarsi per le proprie sostanze. Ma l’irremediabil
errore guelfo fu quello fatto per un’ira
di parte, anzi per una di quelle prolungazioni
d’ira, che son fatali dopo cessati i motivi e i pericoli
antichi, perchè distraggono da’ pericoli

presenti; per una di quelle intolleranze che sviano
dallo scopo. I Guelfi del mezzodì non vollero
tollerare l’ultimo resto dell’odiata schiatta sveva,
Manfredi re di Puglia e Sicilia; il quale, non
imperatore, non pretendente all’Imperio come i
maggiori, era il solo Svevo da tollerarsi, e sarebbe
diventato poi egli o i figli re indipendente
ed italiano. Per ciò i Guelfi rinnovaron l’errore
antico di chiamare i Francesi; e con tanto minore
scusa allora, che avevano cinque secoli di
ulteriore sperienza, e di cresciuta civiltà. E l’errore
produsse il danno solito. Carlo d’Angiò, e
gli Angioini suoi discendenti, e i Francesi suoi
parenti diventarono essi signori di parte guelfa,
ne tolsero il capitanato ai papi, trassero ed esiliarono
questi ad Avignone, e ponendo sè stessi,
sè stranieri in lor luogo, snaturaron la parte, la
fecero scender da parte sola nazionale, a non
altro che parte degli uni stranieri contra gli altri. — Allora
salì d’altrettanto la parte ghibellina;
d’allora in poi diventarono grandi alcuni
Ghibellini; e allora Dante, il grandissimo guelfo,
diventò il gran ghibellino. Dico che questo spiega,
non iscusa, e tanto meno non fa bello, non
imitabile il mutar parte di Dante. Io credo amar
Dante quanto l’ami qualunque Italiano. Ma più
che lui quell’Italia, che egli amò pur errando;
ed ammaestrato co’ miei contemporanei da cinque
nuovi secoli succeduti, amo sopra ogni uomo
o cosa italiana l’indipendenza d’Italia. E dico
che il mutar parte è sempre grande infelicità a
chicchessia; che tuttavia non è colpa, anzi è virtù
mutar da una più cattiva ad una più buona,

o men cattiva, ma che è infelicità e colpa il mutar
alla più cattiva, quand’anche l’altra abbia
fatto errori, sciocchezze o delitti; bastando allora
separarsi in ciò, od in tutto da essa, senza
unirsi alla peggiore. E Dante si vantò di tal
moderazione, si vantò d’aver «fatto parte da sè
stesso»; ma nol fece, ma cadde in quella parte
peggiore. Pur troppo è dimostrato irreparabilmente,
a chiunque non abbia il vizio di non veder
vizi negli oggetti del proprio amore, da
quell’incredibil libro Della Monarchia, che è
più colpevole, più fuorviato, più mediocre che
non le stesse mediocrità e sciocchezze guelfe,
perseguite con tanti disprezzi da Dante. E molti
pur troppo fecero come lui; molti si ritrassero
dalla parte guelfa diventata non meno straniera
che la ghibellina, si ritrasser da’ papi diventati
stranieri. Vedesi nell’opere degli altri due padri
di nostra lingua, Petrarca e Boccaccio; e vedesi
nel fatto de’ Vespri Siciliani, e in quel di Cola di
Rienzi, e in tutti quelli italiani fino al ritorno
dei papi. La parte guelfa aveva perduta la sua
virtù primitiva. Ma la ghibellina non ne aveva
guari acquistata, perchè non n’era in sua natura;
perchè non ne può essere in niuna parte contraria
all’indipendenza nazionale.




10. Dal ritorno de’ papi fino alla morte di Lorenzo
il Magnifico, è la decadenza dei comuni
italiani, è quel secolo XV, tanto inferiore in virtù
politiche al XII e al XIII, in lettere al XIV e
XVI; quel Quattrocento, che, salve l’erudizioni e
l’arti, si potrebbe ricordare all’ingrosso col nome
di secolo di mediocrità. I papi reduci di quel

soggiorno di Avignone che fu chiamato cattività
di Babilonia, non ritrovarono nè il capitanato di
parte guelfa nè quasi parte guelfa. Le parti,
snaturate, cadono da sè. E tra la guelfa non più
buona, e la ghibellina non istata buona mai, non
rimase più parte nazionale nessuna. Vera e compiuta
nazionalità italiana non era stata mai; ma
in mancanza di quella aveva giovato la parte
nazionale. Or, mancando questa, mancò tutto;
la virtù, l’ambizione stessa, l’ispirazione nazionale.
E questa è la causa dell’essersi fermato il
progresso delle lettere, e dell’armi nel Quattrocento.
Nate le lettere, sempre continuano ad essere
letterati; nate le milizie, condottieri, uffiziali.
Ma quando manca l’ispirazione i letterati
non si fanno autori, i condottieri non capitani.
Che se poi nel Cinquecento si rividero autori ma
non capitani italiani, egli è che a rifar quelli bastano
talora le speranze, ma a questi è necessaria
la realità della nazionalità e dell’indipendenza;
e che a questa riacquistare la misera Italia
mancò intanto una delle più belle occasioni che
le sieno mai state apparecchiate dalla benigna
Provvidenza. — Era il tempo che cresceva con
ammirabile intelligenza degli interessi proprii e
di tutti i germanici la casa d’Absburgo, la gran
casa d’Austria. Fin dal nascere, fin dal suo grandissimo
fondatore Rodolfo, ella s’era scostata
dalle vane ambizioni italiche degli antichi imperadori
sassoni, franconi e svevi; aveva inventata,
proseguita, ampliata, satisfatta una nuova ambizione
nazionale germanica. E quindi, se ci si
conceda una volta dir grandi i principi, non in

ragione di ciò che ambirono, ma di ciò che fondarono,
grandi noi diremo questi, che posero le
fondamenta della grandezza austriaca lungo le
falde settentrionali dell’Alpi, su quel Danubio
dove sono oggi ancora la sedia e i destini di lei.
Quinci era bella all’Italia l’occasione di conquistar
quel poco che le mancava d’indipendenza;
di far passare in diritto ciò che ella aveva quasi
intiero in fatto. Ma ella si contentò di godere
ciò che n’aveva senza cercare il rimanente. Nè i
papi talor grandi, nè Cosimo e Lorenzo de’ Medici,
i più grandi uomini di stato di quel secolo,
non pensarono guari all’avvenire della patria.
Lorenzo stesso, l’autore della confederazione da
noi lodata, non pensò a compiere nulla, ma solamente
a conservare; e non pensò che non si
conserva mai nulla bene, che non sia perfetto.
L’Italia dopo due secoli di coltura, dopo quattro
d’indipendenza quasi compiuta, non s’era maturata
a compierla, a carpirne l’occasione. E l’indipendenza
incompiuta, lasciò l’Italia aperta a
qualunque nuova, ed anche menoma intrusione
straniera.




1. La venuta di Carlo VIII sovvertì l’Italia al
momento in che, sgombra di stranieri e confederata,
ella potea parer più vicina a condizione di
vera e grande nazione. E quindi sono giuste, naturali,
e volgari le invettive contro a quel re di
mente ed ambizioni leggiere, contro a’ Francesi
che leggiermente il seguirono, contro agli Italiani
che lo chiamarono scelleratamente. Ma si vorrebbon
pure rivolger l’ire contro a tutta quella
generazione d’Italiani più colti e più eleganti

che non forti, più corrotti che inciviliti, i quali
soffrirono così facilmente quella conquista così
leggera. Del resto questa passò in poco più di
un anno; e passarono poi parecchie altre francesi,
spagnuole e tedesche, con vergogne e danni
nostri crescenti senza dubbio. Ma il danno
maggiore e durevole ci venne da questi ultimi e
soliti stranieri. L’Imperio, il funesto imperio romano-tedesco
fu quello che ci perdette questa
volta come l’altre; le ragioni dell’Imperio furon
quelle che fecero dar prima al Moro traditore,
poi rivendicare all’Imperio, e serbarsi finalmente
da casa d’Austria quella Lombardia che è di lei
ancora; l’Imperio che spalancò tutte le porte
d’Italia a Carlo V; l’Imperio che, già infermo di
tutti que’ mali fra cui prolungò poi sua decrepitudine,
sostituì a sè, nel possesso della misera
Italia, le due case austriache, spagnuola e tedesca.
L’Imperio e l’elegante corruzione furon
quelli che in poco più di sessant’anni fecer passare
l’Italia dalla più lieta alla più trista, dalla
più libera alla più servil condizione in che sia
stata mai. — Ma ammiriamo anche di mezzo ai
nostri dolori le vie della Provvidenza. Tutti quegli
stranieri accorsi a straziarci, Spagnuoli, Francesi
e Tedeschi, riportarono a casa alcune parti
della nostra già vecchia coltura; e così questo
secolo, già terzo della nostra, fu tenuto primo
di tutte l’altre, e v’ha nome di secolo di risorgimento.
E diciam pure, che noi soffrimmo dunque
per tutti. Ma sappiam confessare che non
soffrimmo senza colpa; sappiam vedere che tutto
quel nostro primato di coltura od anche di civiltà,

non ci servì nulla, nè a compiere nè a serbar
nemmeno ciò che avevamo d’indipendenza,
nulla a salvarci nè da lunghi strazi nè dall’ultima
abiezione. — La quale fu confermata poi nel
1559 per quella pace di Cateau-Cambresis, che
lasciò Sicilia, Napoli, Sardegna e Milano in mano
a casa d’Austria spagnuola, e l’Italia imbrancata
così da due estremi. Quando sarà che si osi fare
una storia di questi sessanta sei anni, così splendidi
e così tristi, da Carlo VIII a Filippo II, da
Machiavello al Tasso, da Raffaello ai Caracci, da
Lorenzo Magnifico a Cosimo granduca? e che si
faccia non coll’animo elegantemente indifferente
di Machiavello o Guicciardini, ma con uno artisticamente
sensitivo ed insieme virilmente giudice
delle rade virtù, degli innumerevoli vizi, delle
varie ma vane meraviglie di quella generazione
italiana? A scrivere e far leggere in patria una
tale storia, la minor difficoltà verrebbe forse dalle
censure: sarebbe cibo da forti palati, da generazioni
avvezze o almeno adulte all’indipendenza.




12. Da quella nuova e pessima condizione fatta
all’Italia, incomincia quel periodo troppo più
lungo che un secolo, il quale è svergognato in
tutte le memorie italiane sotto il nome di Seicento;
periodo della dipendenza diretta più estesa,
dell’indiretta più grave, della nazionalità più ridotta
che sieno state mai; periodo che rimane
quindi per natural conseguenza povero d’ogni
operosità e virtù ispiratrice, ricco d’ozi, di vizi
e di corruzioni, nelle lettere, nelle arti, negli ordini
civili e nell’armi. Questa opinione del nostro
Seicento fu già universale, ed era non meno sana

che giusta. Giusto era e sano, che un periodo di
dipendenza si tenesse per periodo d’abiezione, e
l’abiezione per corruzione; giusto e sano, che
posto questo nostro secolo XVII col X, si vedesse
che da qualunque grado di coltura e civiltà, una
nazione può precipitare in dissimili ma pari abiezioni
e corruzioni. Ma ora, corre un modo pessimo
di storie; una ricerca di erudizioni recondite,
di filosofie storiche rovesciate; una smania di
negare tuttociò che il senso comune delle generazioni
aveva fatto passare in certezze universali;
una pretensione di trovare ed insegnare ciò
che non fu mai nè insegnato nè saputo. È semplice
ambizione di novità? ovvero forse applicazione
lata di quel metodo storico, che incominciò
colla negazione delle verità, delle tradizioni più
universali e più importanti? Io non entro in intenzioni,
e lascio ciascuno decidere inappellabilmente
delle proprie. Ma discuto i fatti e lor importanze;
ed importantissimo affermo, che si
serbi la salutare infamia del Seicento. Invano ci
si cita per redimerlo la grandezza di Galileo.
Galileo fu primo, buono, grande e pratico avviatore
delle scienze materiali tutte quante, in quel
metodo dello sperimento, che Bacone non fece se
non raccomandare quand’era già incominciato a
praticarsi. E quindi è buona la rivendicazione di
questa vera e grande gloria italiana; buono l’osservare
la inesauribile fecondità dell’ingegno italiano,
il quale, troncategli tutte l’altre vie, seppe
pur trovarne a sè ed altrui una nuova e magnifica.
Ma le scienze materiali hanno questa, che
non so s’io chiami virtù o vizio: che elle non sono

quanto l’altre, dipendenti dalle virtù, dalle
condizioni nazionali; che elle possono allignare
e fiorire anche in nazioni servili e corrotte; benchè
poi non vi fruttifichino a lungo nemmen esse.
E il vero è che la vita di Galileo è prova ella
stessa della dappocaggine de’suoi contemporanei.
Non è il papa, non la curia romana, contro cui
si voglian rivolgere l’ire principali per le persecuzioni
fatte a Galileo. La curia romana non fece
forse, ella, di quella questione di scienza, una questione
di teologia. Galileo, egli il primo la fece
tale, con imprudenza e zelo senza dubbio molto
perdonabile; ma perdonabile è pure l’imprudenza
e lo zelo contrario della curia romana. Ondechè
il più imperdonabile in tutto ciò fu la dappocaggine
del gran duca, e degli altri protettori,
e di molti amici, cioè in somma de’ contemporanei
di Galileo. Ma peggio assai è quando, a redimere
il Seicento, ci citano un Masaniello, un
Bruno, un Campanella; un pescator capopopolo
impazzito tra gli otto dì d’una sollevazione vilissimamente
poi terminata; e due frati, nelle opere
di cui si ritrovano non so quali semi di alcune
idee filosofiche, che si trovano (siccome insiste
nella natura umana) quasi dovunque si frughi;
ma le cui opere e la cui vita furon certamente
men di buoni filosofi, che di cattivi teologi, e talora
di sciocchissimi astrologi. Meglio citato è
Vico, filosofo nuovo e grande senza dubbio, il
quale scrisse tra il finir del Seicento e il principio
del Settecento; ma l’assoluta trascuranza in
che fu tenuto da’ contemporanei, prova la nullità
ed abiezione prolungata fino a questi. Nè servirebbe

citare un Alessandro Farnese, un Piccolomini,
due Villa, Montecuccoli o il principe Eugenio;
tutti insigni ed alcuni grandi guerrieri, ma
guerrieri di ventura fuor di patria. Le grandezze
fuor di patria dimostrano sì, che, secondo la frase
d’Alfieri, la pianta uomo nasce vigorosa in Italia;
ma dimostrano insieme che l’aria vi è sovente
cattiva; che per allevarsi grande, la buona pianta
ha talor bisogno d’essere trapiantata; e che l’arie
straniere le sono talora pur troppo più amiche.
Tutti questi guerrieri senza possibilità di guerreggiare
per l’Italia e guerreggianti fuori, mostrano
quanto fossero mutate le condizioni nostre
da que’ tempi, in che almeno assoldavamo noi gli
stranieri, non mandavamo a soldo altrui i nostri
capitani di ventura. — Se si voglia riposar l’occhio
su qualche vero resto di virtù italiana esercitata
in Italia, forza è rivolgersi a quelle province
che, dipendenti dalla preponderanza, erano
almeno indipendenti dalla diretta signoria straniera,
Roma, Venezia, il Piemonte. Ma quali indipendenze,
quali virtù anche queste, se vogliamo
una volta guardare e vedere? Di Roma e de’ papi
dell’ultima metà del Cinquecento e di tutto il Seicento,
abbiamo da un Tedesco ed acattolico una
recentissima storia, la quale descrive la magnifica
resistenza fatta da que’ papi coll’aiuto di parecchi
nuovi e giovani ordini religiosi, contro all’eresie
giovani e forti ancor esse. E v’abbiamo pur degnamente
lodati alcuni fatti civili di alcuni di
que’ papi, sopra tutti di Sisto V. Ma questi furono
pure i tempi di quei nipotismo menomato e più
vile, che non potendo più dar province e città,

dava poderi e danari; e non aveva quindi nemmen
la scusa di accrescere la potenza, diminuiva
solamente la ricchezza della Santa Sede‍[11]. E
questi sono i tempi che Francia, esclusa dalla
penisola, non aveva nemmen bisogno di scendere
per tiranneggiare Roma, e farsi fare scusa d’aver
resistito alle proprie insolenze; i tempi in cui bastava
un confessor di Ludovico XIV a turbar la
quiete della curia romana. — E Venezia poi era
indipendente; ma come usava l’indipendenza?
Contro ai Turchi. Ed era bene senza dubbio, e
le imprese di Candia e di Morea possono servire
di consolazione a coloro che ne voglion trovare
ad ogni modo. Ma queste imprese tanto vantate
furono, o di conquiste mal assicurate e in breve
lasciate, o di difese lunghe, ma finite coll’abbandono;
ondechè in somma elle dimostrano non altro
che impotenza. La quale poi è confermata dalla
sofferenza della repubblica in quella congiura,
che più si spiega, più è brutta per Venezia; come
la crescente e già incancherita corruzione di
lei è confermata poi da tutti i particolari di quelle
guerre, di quella congiura, e di tutta la storia di
que’ tempi. Ora è un’altra moda, di esaltar Venezia,
e dir immeritate le miserie di lei, e chiamar
insulto il palesarne le cause. Ma a me pare che
il peggior insulto che si possa fare ad una generazione
presente, sia il crederla incapace di sentir
le colpe e le corruzioni degli avi. Venezia del
Seicento fu corrotta un po’ più, un po’ meno, come
l’altre proviuce italiane. Tanto facilmente, io

stava per dire tanto giustamente, s’attacca la
corruzione dalle dipendenti alle indipendenti che
soffrono tal vicina. — Non è dubbio: la men corrotta
come la men dipendente fra le province
italiane incominciò allora ad essere il Piemonte;
grazie ai principi antichi e all’armi proprie che
serbò. Io non temetti poc’anzi di sfogliare una
corona, la quale si suole por fra l’altre sul capo
de’ reali di Savoia; non fuggii dal dir principio o
conferma della servitù italiana quel trattato di
Cateau-Cambresis, che fu principio o conferma
della potenza di quella casa. I fatti parlano, e la
verità è sola utile, e sola rispettosa; ed a quali
si vorrebbe servir più, a tali si debbe, non potendo
altro, far omaggio al meno di essa qual si
vede da ciascuno. Emmanuele Filiberto, spoglio
del suo stato da Francia, è, per il primo e sommo
diritto di propria conservazione, scusabile di
aver offerto, nobile e gran guerriero, i suoi servigi
a Spagna; d’aver combattuta e vinta la giornata
di S. Quintino, imposto il trattato di Cateau-Cambresis.
Ma Emmanuel Filiberto è senza riserva
ammirabile poi fin dal domani del trattato.
Appoggiandosi da quel dì a Francia contro a Spagna,
non puerilmente o poeticamente nemico, ma
politicamente e secondo utilità or avversario or
alleato d’ogni straniero, subito intese la nuova
situazione di sua casa; subito ne fondò la politica;
la naturale, la inevitabile, la giustissima politica
di giovarsi, tra due vicini soventi prepotenti,
di quello che fa meno prepotenze in ciascuna occasione;
e per ciò, per poter offerire quinci un
alleato, quinci un avversario valutabile, tener

sull’armi unito, tranquillo e quanto può felice, il
popol suo. Del resto, il maggior esempio che lasciasse
Emmanuel Filiberto a’ successori fu quello
di far italiana la sua potenza. Fino a lui quei
principi s’eran tenuti come a cavallo dell’Alpi;
egli posesi di qua, dimorò nella italianissima Torino,
stanziovvi la corte e il governo, fortificolla
e incamminolla a gran città, gran capitale; intendendo
subito e molto bene (all’incontro di alcuni
moderni) che negli stati italiani più che
negli altri, la capitale è quasi tutto. Così pure
chiamò letterati e incamminò lettere italiane in
quella terra sua, che fu creduta gran tempo Beozia,
ed era piuttosto Macedonia nostra. Nel che e
nel resto fu imitato poi da ciascuno de’ successori
più o men bene, secondo le capacità. Ma non è
vero che questi tenessero fin d’allora, come si
suol dire, le chiavi d’Italia. Le quali se avesser
eglino tenute, le avrebber tenute molto male,
aprendo ad ogni vegnente; e il vero è che senza
Saluzzo e Monferrato essi non avevan forze da
ciò, ed atteser anzi a rafforzarsi con queste nuove
province in Italia, a lasciar per esse parte delle
francesi, a chiuder a poco a poco quelle porte. E
così in somma, continuando l’opera di Emmanuel
Filiberto, e quasi soli fra gl’Italiani, guerreggiando,
e soli serbando le conquiste, soli si posson
dire aver serbate armi e virtù italiane, mentre
gli altri pultrivano; soli essere progrediti, mentre
tutti gli altri retrocedevano. E così arrivarono
essi soli degnamente alle nuove occasioni. — Ed
anche del Seicento sarebbe utile una storia, severa.
Se non che, quale storia farebbe dimenticare

quella, difettosa sì ma inarrivabilmente
splendida del Botta? quale poi principalmente
arriverebbe alla piacevole ma terribile, immaginosa
ma veritiera descrizione che ce n’ha data il
Manzoni?




13. Ma diciamo una seconda volta qui al secolo
XVIII, come il dicemmo all’XI: LE NAZIONI
CRISTIANE POSSONO AMMALARE MA NON MORIRE; e
non possono dunque, quando sono inferme se
non guarire. E così, dopo aver notata nel Seicento
una gran dipendenza e corruzione italiana,
noi abbiamo a notar nel secolo seguente un
secondo risorgimento d’indipendenza e di virtù.
Il risorgimento è indubitabile; e, noto già
a’ più veggenti, fu fatto chiaro e volgare dai due
nostri grandi storici moderni, Botta e Colletta.
Ai quali rimandando per li fatti, basterà a noi
fermarci alle cause principali. — E la prima fu
la medesima che quella di sette secoli addietro:
la incorruttibilità cristiana. Ma questa operando
sempre, opera con mirabile ed inesauribile varietà,
secondo i tempi. Nel secolo XI, corrotta la
intiera cristianità, non poteva essere se non la
chiesa stessa, il fonte dell’incorruttibilità che
risanasse il resto; ed ella risanò prima la nazione
circondante il centro suo, la italiana. Ma progrediti
i tempi, le corruzioni generali diventarono
e rimangono impossibili quanto le barbarie;
e ad ogni modo fino ad ora non se ne rividero
più. Quando l’Italia, che aveva tenuto il lungo
primato, ma che non l’aveva stabilito sulla compiuta
indipendenza, lo perdette poi colla corruzione,
il primato passò di mano in mano all’altre

nazioni cristiane. Ebbelo prima, dopo l’Italia,
la penisola iberica, operosa e virtuosa in navigazioni,
conquiste, missioni, diffusioni, arti e
lettere lungo tutto il secolo XVI e parte del XVII.
E vuolsi egli vedere come fa a passare il primato?
Italiano era stato Marco Polo scopritore e
descrittore dell’ultimo oriente; italiano tutto
quello studio di questo, italiano quel disegno di
giungervi da occidente, che furono così bene illustrati
dall’Humboldt; italiano Colombo, che
adempiè il disegno; italiano Amerigo, che gli
diè nome. Ma memorie, studii ed uomini proprii
furon negletti dall’Italia non più operosa; e
così tutto il frutto ne passò a Spagna operosa, e
questo frutto trasse seco il primato. E corrottasi
Spagna rapidamente fra i rapidi trionfi, il primato
passò poi a Francia. Se non che questo
passare i primati dall’una all’altra nazione cristiana,
ci pare fatto così importante a ciascuna
(ed alla nostra principalmente, dopo quello che
chiameremmo il magnifico error del Gioberti)
che trattandone espressamente altrove, noi il lasciamo
qui non più che accennato. — Ad ogni
modo, al finir del Seicento, al principio del secolo
XVIII l’Italia giaceva in condizioni inferiori a
quelle di una o due, o quasi tutte le nazioni cristiane.
Un caso, una fortuna (uno di que’ fatti
che più indipendenti dalle cause umane, sono,
anche dagli uomini men credenti, attribuiti alle
superiori, e detti così provvidenziali) il finir della
schiatta austriaca spagnuola, rimescolò le nazioni
cristiane, e le ricondusse, siami lecito dire
felicemente per questa volta, in Italia. Una sola

provincia, un solo principe si trovò pronto alla
occasione; e tanto bastò a determinare un risorgimento
d’indipendenza, e quindi di operosità,
di civiltà, di colture, di virtù italiane. Aprissi nel
1700 la successione di Spagna; un buon terzo
d’Italia trovavasi, quasi podere, compreso in
essa; gli abitatori del podere non si mossero,
non s’aiutarono; fu naturale, eran sudditi stranieri
da cencinquant’anni. Ma un principe italiano,
Vittorio Amadeo II di Savoia, pretendeva
parte pur egli a quel retaggio; e se la fece dare,
tra per l’operosità e virtù propria, e quella del
parente, il principe Eugenio, e quella serbata
da’ suoi maggiori a’ suoi popoli (tanto quest’arte
di serbar l’operosità de’ popoli è arte utile ai
principi); e così n’uscì col titolo e la realità di
re, e con Sicilia aggiunta al suo stato più che
mai italiano; e così rimase scemata di tanto la
parte straniera. — Ciò fin dalla pace di Utrecht
nel 1714. E rimanevano province tedesche il resto
del Regno e Milano, e spagnuola Sardegna.
Ma in breve, surte due altre occasioni simili, le
due successioni di Polonia e della casa d’Austria
tedesca, e rimescolatasi similmente due volte la
Cristianità primachè il secolo fosse a mezzo, si
concentrò e s’accrebbe di nuovo lo stato Italiano
di Piemonte lasciando Sicilia per Sardegna, ed
acquistando a brano a brano buona parte di
Lombardia; e il regno di Napoli e Sicilia finalmente
restaurato passò a un ramo di casa di
Francia, che diventò prontamente italiano; e passò
Parma a un altro simile; e Toscana a un ramo
della nuova casa austriaca, che pur diventò italianissimo.

E così accresciuti, rinnovati quasi
tutti i principati italiani, non rimase straniera
se non Milano con una striscia di Lombardia. E
allora di nuovo si toccò in altro modo all’indipendenza
compiuta; la seconda metà del secolo
XVIII somigliò alla seconda metà del XV; con questo
vantaggio di più, che nel primo l’Italia era
sul retrocedere, in questo era tutta sul progredire. — Nè
furon soli a venirci così di fuori i
risorgimenti civili. Io scongiuro gli scandali; e
noto subito che questo era in quasi tutta Europa
il tempo di una perdutissima filosofia; ma era
pur il tempo di progressi incontrastabili in molte
arti, ne’ commerci, in tutte le scienze materiali,
in molte civili. E l’Italia ebbe allora il gran senno
di prendere molto di questi, e poco di quella;
prese il buono e lasciò il cattivo degli stranieri;
seguì quell’esempio de’ propri maggiori, i Romani,
che è più di niun altro degno di tramandarsi
a’ nepoti. Ed io pur m’affretto a spiegare,
per coloro che contro ai fatti generali più chiari
hanno il vizio d’addurre le eccezioni particolari,
non mai mancanti, che qualche male fu preso,
qualche bene lasciato senza dubbio. Ma in somma,
questi furono i tempi in Napoli di Carlo
Borbone, in Firenze di Leopoldo, in Milano del
conte di Firmian, ed in Piemonte di Vittorio Amedeo
II e Carlo Emmanuele III; i tempi che il
Piemonte fatto entrare da Emmanuel Filiberto
nella politica, entrò finalmente pure nella coltura
d’Italia, e v’entrò coi due gran nomi di Lagrangia
e d’Alfieri. I miei leggitori hanno già
potuto vedere che io non do importanza ai fatti

letterarii sopra quelli di civiltà o di virtù nazionale;
ma questo dell’essere entrata una gran
parte d’Italia nella comunanza de’ pensieri italiani
mi sembra fatto più che letterario, e che fu e
può essere fecondo di civiltà e virtù. Quelle rinnovazioni
che accennammo venir naturalmente
dall’una all’altra nazione cristiana, sono forse
anche più facili e più felici dall’una all’altra provincia
d’una medesima nazione. E così (aggiugnendosi
al Parini, il grande derisore dell’effeminatezze
ereditate dal Seicento) il piemontese
Alfieri fu il gran rinnovatore di virilità nelle lettere,
e per le lettere nell’opinioni italiane. E
così gli ozi e vizi scemati, le operosità e virtù
cresciute corrispondevano alla cresciuta, alla
quasi compiuta indipendenza.




14. Ma qui si vede più che mai, che non è fatto
nulla finchè questa non è compiuta. Fu veduta
da’ nostri padri, e udita da noi tutti in quegli
anni di puerizia o gioventù le cui impressioni
non si cancellano per prolungar di vita ne’ superstiti,
e fu tramandata ai posteri dal Botta e
dal Colletta, la trista ma utile storia degli errori,
delle impotenze italiane in quella ultima e
grande occasione. — Francia anch’essa aveva
avuta dopo il suo primato la sua corruzione, il
suo Seicento; dopo il secolo XVII e Ludovico XIV,
il secolo XVIII e Ludovico XV. La corruzione
francese fu diversa dalla nostra, secondo la diversità
dei tempi e delle nazioni; fu minore nelle
condizioni politiche e civili, uguale forse nei
vizi, molto minore in lettere, molto maggiore
in teorie e filosofie; ma in somma fu pur grande

corruzione. E scoppiata in sovvertimento della
intiera nazione, minacciò sovvertire l’altre cristiane.
Sollevaronsi quasi tutte queste contra
Francia, Francia contra esse; e ne seguirono invasioni
di qua, invasioni di là, tentativi di repubbliche,
tentativi di monarchia universale; ma
all’ultimo (tal è la virtù intima, la vitalità della
Cristianità) ne risultarono il fine di quell’impostura,
durata 1005 anni, dell’Imperio romano,
Francia tornata ne’suoi limiti e riordinata sotto
alla sua schiatta regia, Germania meglio ordinata,
Spagna diminuita, ma ridestata, le colonie
spagnuole salite a indipendenza; salita Inghilterra
a quella grandezza che veggiamo; la Cristianità,
a malgrado i difetti di quell’ordinamento,
più che mai costituita addentro, più che mai
trionfante fuori a tutti i limiti suoi. — Ma l’Italia?
Non facciamo su di essa ipotesi retrospettive,
non perdiamoci in rincrescimenti troppo discosti
dal fatto; non cerchiamo qual parte avrebbe
potuta prendere alle pugne od ai profitti, se
ella si fosse trovata indipendente e confederata.
Ma abbandoniamoci pure al rincrescimento, che
potrebbe esser utile un dì: ch’ella non siasi trovata
pronta alla grande e nuova occasione di
compiere quel poco che le mancava d’indipendenza;
che quel risorgimento durato già da quasi
un secolo non fosse giunto a tanto da riunir
tutte le opinioni, tutti gli animi in questo solo
pensiero. Pur troppo quel risorgimento d’origine
straniera aveva coi beni incontrastabili portati
seco alcuni mali che divisero la nazione. E poi
tutte quelle case di principi straniere, già allora

italiane nuove, non erano ancora tanto progredite
in nazionalità da sentire od ispirar fiducia,
non erano italianizzate abbastanza. Ma soprattutto
ed al solito, il gran danno fu lo straniero,
dico lo straniero piccolo allora dentro Italia, ma
sproporzionatamente grande fuori; e che entrato
quindi con tal superiorità a trattare e difendere
gli interessi italiani, li fece diventar in breve
tutto suoi. Così avvenne che quella pugna durata
25 anni in Italia non fu un momento mai pugna
italiana, ma solamente tra lo straniero stanziato
e l’invasore, tra Austria e Francia. Noi ricordiamo
ancora quegli anni in che non era nulla
così odiato da Austriaci o Francesi e talora (vergogna!)
da Italiani, nulla così sospetto, o perseguitato,
o proibito, come l’interesse, come il nome
stesso d’Italia. Non poteva venir bene ad una
nazione così mal progredita per anco, così male
apparecchiata. — E di fatti Piemonte, assalito
primo, gridò, chiamò confederazione, ma invano.
Napoli mandò due reggimenti di cavalli, e
credette aver mandato degno aiuto. Austria sì
mandò; ma altro che aiuto! un esercito d’occupazione.
E tra l’armi proprie e il mal aiuto,
Piemonte si difese pur bene tre anni; ma poi tra
l’uno e l’altro passò Bonaparte battendo di qua,
battendo di là, che non avrebbe battuto forse
(come disse pochi anni dopo un suo intrinseco
a un ambasciadore piemontese a Parigi) se avesse
avuto dinanzi solamente o gli uni o gli altri;
o piuttosto, direi io, se avesse avuti solamente
Italiani, soli interessati vivamente a non lasciar
passare. Ma aperta allora la penisola, fu corsa

poi a vicenda da Francesi, Austriaci, Tedeschi di
ogni sorta, Ungheri, Slavi, Inglesi e fin Turchi
per 18 anni; provate repubbliche, provato un
regno d’Italia, provate divisioni nuove in lungo
ed in largo, sollevate parti nuove, parte francese,
parte austriaca, parte regia, parte popolare,
parte di chiesa, parte filosofica, tutte le parti,
salvo parte italiana; un Cinquecento novello,
meno l’eleganza, le lettere e le arti. E i risultati
ultimi e sommari furono: cessato il grande
incomodo dell’Impero romano, grandissima fortuna!
cessate le decrepite aristocrazie di Genova
e Venezia, pochissimo danno! Genova riunita a
Piemonte in uno stato irrevocabilmente italiano,
gran fortuna anche questa, che sarà ogni dì più
sentita! Lucca ed altri territori minori riuniti ai
principati maggiori, fortune simili. Ma Venezia
riunita a Lombardia in provincia straniera, più
ampia, più compatta, più fortemente tenuta; innegabile
ed incompensato peggioramento delle
condizioni italiane.




15. E quindi, che fu d’allora in poi? Che è per
noi quest’età allora incominciata? Qual nome
avrà in Italia questo secolo XIX in che inoltriamo?
Forse nuovo e peggior Seicento? Secolo indietreggiato
a quella o peggior dipendenza, a
quella o peggior corruzione? Ovvero all’incontro
continuazione del risorgimento del secolo
precedente? — Certo, se s’attenda a quella parte
tanto cresciuta dello straniero, si può temere
d’esser tornati ad una dipendenza poco minore
di quella del Seicento, si posson temere simili
conseguenze, di impedimenti, d’inoperosità, di

ozi e vizi servili. Nè mancherebbon pur troppo
indizi di tali danni. — Ma forse, a chi attenda
meglio, a chi si volga alla parte italiana d’Italia,
i timori si volgeranno in isperanze. Quell’essere
finalmente liberati i principati italiani dallo
spauracchio del falso Imperio romano, è pure
un gran chè, un gran progresso. I principati italiani,
non sono abbastanza, non intieramente indipendenti
in fatto; ma egli è pure un gran chè
l’essere diventati tali in diritto incontrastato. Il
diritto può ricondurre al fatto; e tanto più nelle
presenti condizioni di civiltà, di Cristianità. Non
solamente non sarebbero più tollerate le usurpazioni
materiali della potenza straniera sulle italiane;
ma nemmeno le prepotenze morali, le intrusioni
gravi, scandalose, patenti. Non solamente
sono guarentite dall’intiera Cristianità e fanno
parte del diritto pubblico europeo le indipendenze
de’ principati italiani; ma sono desiderate
da quasi tutti, sono riconosciute di diritto
quasi naturale le indipendenze d’ogni grande
ed antica nazione cristiana. Si tende a fare entrar
tutte queste nella gran repubblica, nel grande
stato degli stati; s’intende ciò essere interesse,
ciò forza, ciò felicità universale. — Ed aiutati
o spinti così, dall’universale opinione, i principi
italiani han pure ricominciato a progredire da
sè. Qual più, qual meno, ma quasi tutti. Hanno
ordinati eserciti quali non furon mai in Italia.
Han rinnovate leggi accostandole ai tempi e le
hanno ordinate in codici, progresso immenso per
sè. E se s’accingono lenti a secondar i progressi
della marineria, delle comunicazioni, de’ commerci,

ed in generale di tutti quegli interessi materiali
che disprezzan forse troppo, ei vi si sono
pur accinti, e qui forse più che in niuna cosa il
principio importa seguito. Se non han data nè
lasciata alle colture quella spinta, quella ispirazione
nazionale, che sola fa di esse un fatto importante;
essi non le hanno poi nemmeno fatte
nè lasciate cadere in corruzione e viltà; vi hanno
promossa quella sodezza che è vicina a virilità;
e noi siam lungi dalle effeminatezze e
dalle puerilità del Seicento, e da alcune stesse
del Settecento‍[12]. E si aiutano pur da sè i popoli
italiani; non solamente secondando e chiamando
tutti que’ progressi di lor governi, ma entrando
spontanei in quelli che non posson venire
se non dall’opinione, dalle virtù di ciascuno. Noi
siamo lungi dal Seicento, e forse dal Settecento,

ne’ costumi anche più che non nelle colture. E
noi ritorneremo pur su questa, che è una delle
migliori Speranze italiane. Qui ci basta l’osservare
che, incontrastabilmente, noi non siamo ricaduti
per ora, in una terza corruzione italiana;
che siamo nella continuazione dell’opera del secolo
scorso, in quel risorgimento che parve, ma
non fu arrestato, dall’invasione straniera; che
noi uscimmo di questa con vantaggi i quali supereranno,
se Dio voglia, i danni; con innegabili
progressi nell’operosità, nella virtù, nel sentimento
di nazionalità, nel desiderio d’indipendenza. — La
storia dell’impresa incompiuta in XIII
secoli, è, intanto che diventi gloriosa, lunga e
trista pur troppo; trista sopratutto per tante occasioni
perdute. Ma la nazione italiana sembra
educarsi a non perderle più. Ed è quindi tempo

molto opportuno di cercare quali sieno probabili,
come possiamo giovarcene. Dal passato brevemente
percorso, facciam dunque ritorno al futuro,
oggetto solo ed importante del nostro
studio.







CAPO OTTAVO.
EVENTUALITÀ FUTURE DELL’IMPRESA





1. Siami lecito domandare qui a’ miei leggitori
un raddoppiamento di tolleranza. Io sono per dir
verità o che almeno mi paiono tali, più ingrate
forse che non le dette; per eliminare speranze
più care forse che non le eliminate finora. Ma le
verità ingrate sogliono essere le meno dette,
epperciò le più utili a dire: e non è se non colla
eliminazione delle speranze false, che si può
giungere al risultato delle vere. Conscio io di
dispiacere a molti, forse ai più (terribil pensiero)
de’ miei compatriotti, non ne avrei probabilmente
il coraggio, se credessi di poter mai giovar
loro coll’opere, se temessi troncarmivi la
via colle parole. Ma non potendo far loro tributo
se non di queste, tant’è ch’io il faccia tutt’intiero.




2. Quando si parla di futuro, ei ne sono a distinguer
due. Uno lontano, separato dal presente

per una serie indeterminata di tempi e di fatti,
e che si può quindi chiamare futuro imprevedibile.
E questo è quello di che abusano i sognatori,
tutti coloro che immaginano cose nuove
impossibili ad effettuarsi, o cose antiche impossibili
a restaurarsi. Non serve dimostrare a costoro
le improbabilità. Con ostinatezza che scambiano
per costanza ei ti rispondono sempre i medesimi
«Chi sa? Verrà un giorno. Non bisogna
disperare». Non è da discorrer con costoro, nè
con nessuno del futuro imprevedibile. Nè è per
tal futuro o per le poche speranze implicate in
esso che si vuole adempiere niun dovere; ma per
il dovere nudo, avvengane che può. Quando la
impresa d’indipendenza, durata XIII secoli, avesse
a durarne altri XIII, o XXVI, o infiniti, senza
compiersi, ella dovrebbe pur proseguirsi senza
speranza; perch’è dovere d’ogni nazione; perchè
val più una nazione che prosegua quell’impresa
tra una servitù interminabile, che non una
che alla servitù si adatti, che se ne consoli. E
detto ciò a tal nazione sarebbe detto tutto.




3. Ma ei vi ha, grazie al Cielo, un altro futuro,
un futuro prevedibile per l’Italia. Il quale è
per vero dire incerto anch’esso, come è ad ogni
uomo ogni ora, ogni momento, oltre il presente,
ma a cui più o meno vicino arrivano pure le
conseguenze dei fatti presenti, arrivano le deduzioni
che se ne posson trarre, arriva la previdenza
umana. E di questo non è vero, come dicono
alcuni storici impuntati sul passato od alcuni
pratici impuntati sul presente, che non si
possa parlare. Si può, si deve, e si fa continuamente

da tutti gli uomini di pratica che sanno
governar gli affari umani e non lasciarsene governare;
si fa da molti grandi ed anche piccoli
scrittori; si fa quotidianamente da numerosissimi
scrittori quotidiani; e quando si fa colla pretensione
non di pronunciar profezie, ma di discutere
probabilità, si fa bene o male, ma legittimamente
da ciascuno. Dicemmo gloria del Gioberti
l’aver primo forse discorso in tal modo di
questo nostro futuro prevedibile. E di questo
solo e in tal modo intendiamo discorrere anche
noi; restringendoci anzi a ciò che tocca all’indipendenza,
alle eventualità della antica impresa
italiana.




4. Incominceremo colle solite e pompose frasi.
Sappiamo anche noi che una nazione di 23
milioni d’uomini che voglia liberarsi, si libererebbe
quando avesse contra sè l’universo mondo.
Sappiamo che una tal nazione può mettere
in campo uno, due, tre milioni di combattenti, e
che il mondo moderno non può nè vuole metterne
contra essa la metà altrettanti. E sappiamo
che quando fosse all’opposto, quando stessero
mezzo milione od anche meno di combattenti
per l’indipendenza, due o tre milioni di combattenti
all’incontro, la vittoria non sarebbe dubbia;
perchè la virtù d’una causa contò sempre molto,
ed ora conta forse tutto; e se non su un campo
di battaglia, certo su un campo di guerra, fa
all’ultimo valer per dieci ogni difensor della
causa virtuosa, riduce a un decimo del valor suo
naturale ogni difensor della cattiva. — Ma qui
sta il punto, qui la difficoltà: unire in campo

quelle poche centinaia di migliaia di combattenti,
unire all’impresa la nazione intiera. La difficoltà
mi par grave; e valer la pena d’esser esaminata
adagio, e facendo tutti i casi.




5. L’unione all’impresa d’indipendenza, ci pare
non poter venire se non 1.º o spontaneamente
da principi italiani, 2.º o spontaneamente da una
sollevazione nazionale, 3.º o per mezzo di una
chiamata di nuovi stranieri, 4.º ovvero finalmente
per qualche occasione che si afferrasse meglio
che non fu fatto finora. Sono quattro speranze,
o disegni. Esaminiamole ad una ad una.




6. Speranza 1.ª — dai principi. Questi non si
possono unire se non o per mezzo di una confederazione
che avessero già stretta, in che continuassero,
e che volgessero allo scopo speciale
dell’indipendenza; ovvero per una che facessero
apposta. — Ma la prima, già difficile per sè, come
dicemmo, sarebbe impossibile poi a rivolgere
allo scopo d’indipendenza. Quand’anche i principi
italiani fossero stati da tanto, di far la confederazione
continua senza lo straniero (come vorrebb’essere
naturalmente per poterla rivolger
contra lui), e questo fosse stato così dappoco da
lasciarla fare, egli è poi più che mai improbabile
che fossero quelli tanto dappiù, e questo tanto
dammeno che si potesse fare quel rivolgimento.
Il timor del quale è quello appunto che non lascerà
far mai la confederazione continua, quantunque
innocua in apparenza. — E quanto poi a
far d’un colpo, partendo dal nulla, una lega di
indipendenza, ella può ben succeder nel futuro
imprevedibile, ma non in niuno di che io sappia

prevedere o discorrere. In fondo ad ogni pensiero
di confederazione per l’indipendenza, è sempre
un circolo vizioso; la confederazione per
l’indipendenza non si può fare, o almeno non si
può sperare che si faccia, se non coll’indipendenza.
Questa speranza mi sembra poco da valutare
per sè stessa indipendentemente dall’altre. Dato
che i sei o sette principi italiani facciano mai una
lega per l’indipendenza, ei non la faranno se
non aiutati da’ popoli o dagli stranieri o da una
occasione, o da tutto insieme. Ondechè all’ultimo
le speranze da considerare sono le tre rimanenti.




7. Vengo dunque alla Speranza ii.ª — da una
sollevazione nazionale. Ma io penso che nessuno
mi vorrà udir discorrere d’una sollevazione
che si facesse per un moto spontaneo e concorde
da Susa a Reggio. L’accordo dei 23 milioni di
uomini sarebbe più impossibile che non quello
de’ sei principi. Questi moti spontanei non si sono
veduti guari in niuna gran nazione, ma solamente
in qualche gran città, o tutt’al più in conseguenza
di qualche atto immane di tirannia che
unisse tutti gli animi in uno sdegno‍[13]; due casi
diversi dai nostri prevedibili. Nè potrebb’essere
il caso di quel modo di sollevazione recentemente
inventato o perfezionato in Irlanda, e chiamato

per agitazione. Qual che abbia ad essere il
frutto di questo modo, ei non può usarsi se non
in paesi già molto liberi, e in che si voglia più
libertà o indipendenza; ma in quelli così tenuti
che v’è difficile ogni menomo movimento, è impossibile
il movimento massimo dell’agitazione. — Quanto
alle sollevazioni non universali, ma parziali,
non della nazione, ma d’una città od anche
di uno intiero degli stati italiani, ho io bisogno
di ridire che elle sono un nulla, o peggio che
nulla allo scopo unico, alla indipendenza nazionale?
di rammentare gli sperimenti fattine? o
fermarmi a dimostrare che il frutto delle imitazioni
sarebbe simile a quello degli esempi? Che
sarebbe frutto di dipendenze vecchie accresciute,
e di nuove aggiunte? Ma io farei ingiuria ad
ogni lettore assennato con fermarmi a tutto ciò. — Io
scrittore, avendo nel 1814 avuto l’onore d’essere
presentato ad uno de’ maggiori uomini di
stato dell’Imperio austriaco, al dì che giunse in
Parigi la nuova della sollevazione de’ Milanesi (la
qual fu pure diretta allo scopo unico dell’indipendenza,
più che niuna delle fatte poi); e scandalezzandosi
chi mi presentava ed era gran conservatore,
all’udir quella sollevazione, quel tumulto
popolare: «Oh! ma!» riprese l’Austriaco,
«è sollevazione tutta a favore di casa d’Austria».
E il detto mi s’infisse per non uscirne più mai,
nella mente giovanile; fu uno di quelli che la
conformarono fin d’allora a queste opinioni, che
vengo or vecchio promovendo. — Quanto poi a
quella osservazione volgare, che anche questi
moti parziali, ed anche falliti, giovano a tener

vivo il fuoco sacro della libertà, risponderò brevemente
(e credo basti ai sinceri) che giovano
anzi a tener vivo il fuoco empio delle divisioni e
delle vendette. E finisco con dire ai governanti:
»Deh non date occasioni»; ed ai governati:
»Deh non prendetele quand’anche vi son date, a
queste sollevazioni parziali. Dove che sia la prima,
dove che resti la colpa ultima, è men colpa
degli uni verso gli altri, che non verso la patria
comune e straziata». — Ma se la sollevazione
universale contro agli stranieri è poco men che
impossibile, ed una parziale è nociva, ei ci resta
ad esaminare se non sarebbe il caso poi di una
sollevazione generale, che si preparasse e facesse
con quelle congiure o società segrete, che son
tutt’uno comunque si chiamino, e qual che sia
vessillo esse innalzino. E di queste poi non mi
fermerò a dire tutte le bruttezze; non prenderò
a mostrare che l’essenza loro, il segreto accettato
prima di conoscerlo, l’obbedienza a un capo
ignoto, la tendenza a un ignoto scopo, sono servitù
moralmente peggiori di gran lunga che non
qualunque servitù anche allo straniero; che a
tenere e promuovere tali secreti, la dissimulazione
si volge necessariamente in simulazioni, inganni
e tradimenti; che non solo la bontà dello
scopo non iscusa la malvagità de’ mezzi, ma questa
deturpa e perde quella, dichiarandone l’impostura,
e che quindi quanto è più legittimo e
santo uno scopo, tanto più son condannabili ed
empi i cattivi mezzi; tutto ciò è chiaro a chi esamini
la quistione di moralità. — Ma perchè sono
e saran sempre molti che non esaminano se non

la quistione di utilità, a questa dunque ci fermeremo.
E diciamo risolutamente, che le congiure
sono il mezzo meno utile, di non probabile riuscita
in qualunque impresa di una grande nazione.
Le congiure non riuscirono guari mai; se
non di pochi e contro a pochi. Se son di molti
suol mancare in alcuni o la segretezza o la temerità
parimente necessarie. Se sono contro a
molti suol rimanere ad alcuni la potenza d’impedire
la riuscita. E quindi le congiure riuscirono
ne’ serragli dei despoti asiatici, ne’ palazzi degli
imperatori romani, degli autocrati russi, e dei
tiranni del medio evo, dove tolto di mezzo uno o
due uomini, era mutato tutto. E riuscirono per
la medesima ragione talora nelle repubblichette
antiche o del medio evo, che erano in mano a
pochi cittadini. Ma negli stati grandi e civili,
sieno più o men liberi, più o men pure monarchie,
le congiure poterono riuscir sì ad una scelleratezza
od a un ammazzamento, ma non allo
scopo di mutare lo stato; perchè l’ordine dello
stato non vi dipende in realtà da un sol uomo,
ma da molti, dall’abito, dall’opinione universale.
Noi dicemmo le sollevazioni difficili; ma le congiure
son molto più; e molte che han nome di
congiure non furono se non sollevazioni. È naturale
i perdenti non confessino queste, perchè il
confessarle implicherebbe confessione d’essere
stati o tanto scellerati da darne causa, o tanto
sciocchi da non vederne i segni che sogliono esser
pubblici; mentre il dirle congiure li scusa da
tirannia e da sciocchezza tutto insieme. E così è
che quanto più si studia storie, tanto meno congiure

si trovano; e le trovate, si trovano essere
state poco men che inutili al fatto già compiuto
dalle sollevazioni. A ciò son ridotte quelle due
famose del Rutli e di Giovanni da Procida‍[14].
Del resto, quando si volesse vedere nelle storie
più congiure riuscite che non ne so vedere io,
tale riuscita si è fatta e si fa più difficile ogni dì
nella crescente civiltà. È parte importante e bellissima
del progresso presente, che l’arte della
difesa dello stato sia progredita più che non
quella dell’offesa. E il vero è, che fra tante congiure
minacciate, temute, apparecchiate, rotte,
scoperte, svelate od anche momentaneamente
riuscite ai nostri dì, due sole si possono dire essere
state vere congiure, ed essere riuscite a vero
e durevole effetto; quella di Germania contro
a Napoleone, e quella dell’esercito spagnuolo
contro a Ferdinando VII. Ma lasciando questa,
perchè fu congiura d’esercito più che di nazione,
ed a scopo di libertà, non d’indipendenza,
fermiamoci all’altra che è più citata e più somigliante
a quella di che parliamo.




8. Ma, salva la somiglianza dello scopo, io non
saprei scorgere se non differenze. 1.º Fosse virtù
propria o di quegli anni, i Tedeschi non impacciarono
lo scopo; non incominciarono dalla libertà

interna quando mancava loro la esterna.
All’incontro, è vizio antico italiano l’abbandonare
questa per quella. Soli non vi caddero i collegati
di Lombardia, che presero consoli, podestà,
qual che lor s’offrisse governo interno, e seppero
giovarsene contro allo straniero; e perciò riescirono.
Ma pochi anni appresso vedemmo già
così distrarsi miseramente tutta Italia, i Guelfi
stessi. E così fino al fine delle repubbliche, così
ne’ 25 anni francesi moderni, così ne’ sollevamenti
parziali d’intorno al 1820 ed al 1830. Molti
di questi furono vere comedie politiche; da passare,
se fosse stato possibile nelle condizioni nostre,
sulle scene; ma che, innalzate all’incontro
dalla persecuzione a dignità tragica, rimangon
pur troppo tanto più profferite alle future imitazioni.
E questo che è gran pericolo d’ogni impresa
d’indipendenza, sarebbe grandissimo poi
di qualunque si facesse per congiure e società
segrete; le quali per lor natura e lor forme si
fanno quasi scuole, o prime prove non solamente
di libertà, ma di licenza. E deh fosse vivo uno,
di che mi vanto essere stato non meno amico privato
che avversario politico! Il quale, duce sincero
ed ardito di siffatti convegni, io invocherei volentieri
a riattestare «la compagnia empia e malvagia»
ch’io gli udii già lamentare. — 2.º La
nazione tedesca è per tutte le sue qualità e per
tutti i suoi difetti, la più propria che sia a far
congiure. È grave, soda, pensierosa, d’ingegno
più profondo che vario, più tenace che pronto,
più ragionatore che imaginoso; è operosa, ma
lentissimamente, segreta, confidente, semplice di

costumi. All’incontro, che che si dica da molti
stranieri a vituperio o da alcuni nostri a vanto,
la nazione italiana è la nazione del mondo men
capace di congiure; è quella che le fece sempre
men bene. Gl’ingegni vi son pronti e mutabili,
forse oltre ad ogni prontezza greca o francese,
sono varii, distraentisi ad arti, lettere, scienze
materiali o spirituali o miste, tutto a vicenda e
talor tutto insieme. E tuttavia l’ingegno v’è men
pronto che la fantasia, e la fantasia men che le
passioni. Molto si parlò di ciò che possono e
fanno gli odii e le vendette, ma non forse abbastanza
di ciò che può e fa o non lascia fare l’amore
in Italia. In fatto di costanza poi, noi ammirammo
quella della nostra impresa d’indipendenza;
ma è lamentabile l’incostanza de’ mezzi
tentati. Il segreto ci è antipatico; la confidenza
nostra suol essere abbandono; e i tradimenti ci
vengono a ciascuno, più sovente da sè stesso,
che non da altri. Tutte queste non sono qualità
da congiuratori, certamente. E s’io non temessi
di stancare colle rassegne della storia d’Italia, io
ne farei una delle Congiure italiane; e mostrerei
che in proporzione al gran numero degli stati
nostri noi ne facemmo meno, e peggio, che
niuna altra nazione, men che Francia ed Inghilterra
in particolare, i cui scrittori ce le rimproverano. — 3.º
Finalmente poi e principalmente,
riuscì a bene la congiura d’indipendenza tedesca
per questa ragione: che lo straniero v’era non
solo grave, ma opprimente, non solo incomodo,
ma disperante, non solo usurpator di provincie,
ma delle sostanze e delle persone, turbator delle

famiglie, delle vite, tiranno vero. Ora, ei si sa
(e fu molto bene e facondamente detto dal Gioberti)
che a far buone rivoluzioni ei ci vuol buona
tirannia; ma a far congiure ei ci vuol tirannia
buonissima. Questa era in Germania; epperciò
la congiura riuscì e diventò rivoluzione. Ma
in Italia è tutt’all’opposto. Ei può rincrescere,
ma così è: la tirannia non v’è. Sugli stati italiani
non è se non preponderanza, grado infimo di
oppressione; la quale si fa sentir più a’ governanti
che a’ governati; più nell’impedire il bene
che in procacciar mali. Il popolo, la plebe dei
principati italiani, che come ogni plebe ha a pensare
alla vita quotidiana, non pensa al popolo
delle provincie straniere; e gli uomini colti e
pensanti pensano a non perdere l’indipendenza
qual ch’ella sia che pur hanno essi, prima che a
darla ai fratelli; pensano, e non si può dir che
facciano male, ai doveri presenti verso il principe,
verso lo stato proprio, primachè ai doveri
eventuali verso i sudditi altrui. E tanto più che
nemmen questi non vi pensan tutti. Io credo bene
che colà gli uomini di coltura e pensiero pensino
la vergogna della soggezione, la miseria
dell’inoperosità, il danno de’ vizi fomentati dallo
straniero; ma nemmen là tutto ciò non si fa sentire
al popolo intiero, al volgo basso od alto, a
cui non sono impediti nè i bisogni nè i piaceri
quotidiani. Virtù e vizi di quel governo concorrono
là alla quietudine. Giustizia civile e criminale,
amministrazione, strade, imprese pubbliche,
stabilimenti di beneficenza, interessi privati,
studi elementari, tutto il sufficiente, è protetto,

è promosso là, sufficientemente. Si traggon ricchezze;
ma ne restano. V’è poca coltura alta;
ma v’è la bassa. Non si provvede all’operosità,
si promuove l’ozio, forse il vizio; ma l’ozio ed
anche il vizio sono piacevoli ai più, e chi pur
cadendovi se ne sdegna, n’è tuttavia fatto incapace
di sdegnarsene efficacemente. Pochi sono,
dappertutto, gli uomini che si serbin vergini dagli
effetti di qualunque servitù; ma più pochi, di
una mitissima. «Tant’è l’un basto quanto l’altro»,
dicono con parole degne del senso. E così
in somma nè negli stati italiani nè nelle province
straniere, non è materia da congiura che possa
diventar rivoluzione d’indipendenza; non è
probabilità che tal sia data dai tempi i quali diventano
via via più miti, più civili; non è a far
tal congiura una nazione naturalmente capace di
congiurare; se si facesse, sarebbe guasta probabilmente
dall’antica preoccupazione di libertà
cresciuta a’ dì nostri; sarebbero difficili, impossibili
ad unire in essa principi e popoli, grandi
e piccoli, provincie e provincie. Deh non si faccia!
deh tolga la Provvidenza il funesto pensiero
dalle menti, dalle fantasie italiane!




9. Speranza iii.ª — da una chiamata di stranieri.
Ma ciò che non è possibile per ispontanee
confederazioni di principi o congiure di popoli
italiani, non sarebb’egli forse chiamando stranieri,
i quali procurerebbero l’unione impossibile
tra noi soli? Posto fuori un centro qualunque,
un punto di convegno, non vi si riannoderebbe
egli ciascuno? S’io credessi buono tal convegno,
sarei il primo a confortarvi i miei compatriotti;

per l’impresa d’indipendenza non è a fuggir
niuna speranza che non sia colpevole. Ma non è
speranza buona nemmen questa. Qui si versa più
piena la facondia del Gioberti. E noi stessi ricordammo
testè i danni di tutte quelle chiamate, di
Greci contra Goti, Longobardi contra Greci,
Franchi contra Longobardi, Tedeschi contra
Franchi; un re francese ed uno spagnuolo invano
chiamati, i Tedeschi chiamati, e venuti; e fra
questi una casa opposta all’altra, parenti a parenti,
talora figli a padri; ed Angioini contra
Svevi, Aragonesi contra Angioini, Francesi contra
Aragonesi, Austriaci contra Francesi, Francesi
contra Austriaci ripetutamente, senz’altro
frutto che di servitù mutate, pessime delle servitù. — Ma,
io intendo venire, deh si tolleri, a recente
e maggior vergogna. In tutta quella lunga
serie di chiamate antiche non è se non una rimasta
inesaudita; salvo quella, i chiamati venner
sempre. All’incontro, negli ultimi anni, dal 1815
in poi, già sono parecchie chiamate italiane, a
cui non fu dato retta. Ondechè, se elle si dovean
già fuggire per le due buone ragioni, che elle
furon sempre inutili e sovente nocive, or s’è aggiunta
una terza e più vergognosa, che elle si
sono fatte molto più difficili ad essere esaudite.
E così sarà, secondo ogni probabilità, anche per
l’avvenire. Parliamo chiaro, e dando ad ognuno
il nome suo. Quando si tratta di chiamare contro
a Germania, s’intende che si tratta di Francia.
Francia fu sempre chiamata contro Germania,
come Germania contra Francia; e l’una val
l’altra quanto al pericolo di mettercele sul collo,

a vicenda; benchè la vicenda di Germania sia
durata sempre più a lungo che non quella di
Francia. Ma insomma Francia è quella ch’or ci
toccherebbe chiamare; e chiamata ultimamente,
non venne; e se si chiamasse di nuovo, verrebbe
anche meno. Tutto è mutato rispetto a noi, dalle
condizioni civili mutate in Francia. I re francesi
già assoluti, e principi belligeri d’una belligera
nazione, avean bel gioco in ispingerla fuor di
casa ad imprese di lor ambizioni od interessi
personali o famigliari. Poteva sì venir in mente
a qualche consigliero o cortigiano di rara rettitudine,
il porre innanzi l’interesse di Francia
non concordante con gli interessi del Valois o
dei Borboni, ma quelli non erano uditi; e i più
degli affollati attorno al trono non tenean conto
se non degli interessi di chi vi si sedeva. Il medesimo
e peggio fu sotto a Napoleone. E peggio
sotto alla repubblica democratica, intermediaria:
le democrazie sono anche più facili ad adulare,
più interessate e più ambiziose che non niuna
famiglia di principi. Ma dove prendon parte alle
deliberazioni pubbliche più o meno tutte le classi
educate o colte d’una nazione, queste non si
lasciano facilmente trarre all’imprese indifferenti
ad esse; nè per far un nome al principe, nè
per dar un trono ad un cadetto i cui figliuoli dimenticherebbono
l’origine e le gratitudini; nè
per congiungere al territorio una provincia, se
non sia veramente preziosa od alla difesa, od alla
ricchezza nazionale. E so bene che mi si opporrà
l’esempio d’Inghilterra; la quale con tal governo
ha pure fatte e fa latissime conquiste. Ma

queste non che infermare, confermano anzi la
proposizione mia. Le conquiste inglesi si fanno
tutte per l’interesse del commercio nazionale,
computato, spiluccato a lire, soldi e danari; e
qual non presenta vantaggio, o non si fa, ovvero
è riprovata, od anche, come vedemmo ultimamente,
abbandonata. Di che sarebbe ad aggiunger
molto ed inutilmente per coloro i quali non
abbiano contezza della storia inglese da un secolo
in qua; ma basta e soverchia quel che n’è
detto a coloro che l’abbiano‍[15]. E dico poi che
le conquiste in Italia non sono di quelle che presentino
a Francia utilità nazionali. Gl’interessi,
le ambizioni stesse francesi non han che fare in
Italia; arrivano all’Alpi, e non più. Di qua ritroverebbero
più tombe che trofei; quante venute,
tante cacciate, e non è più il tempo che una nazione
si consoli per un bel detto del suo re:
«tutto è perduto fuor che l’onore». Ora, conquistando,
non si vuol perdere nè onor nè roba,
nè quasi vite; e perchè le conquiste metton sempre
tutto ciò a gran rischio, perciò si fanno e
faran più rare ogni dì. Niuna provincia italiana
di qua dall’Alpi non è a Francia continuazione
di territorio per arrivare a un limite che sia o si
pretenda naturale, non a sponde, non a foci di
fiumi francesi; non è scalo a niuna colonia francese

presente nè prevedibile; e se tal è quel Levante
che Francia pretese testè, è scalo così vicino
alla partenza, che non ha pregio di vero
scalo; oltrechè quella pretensione già abbandonata
ora, sarà abbandonata più che mai, quanto
più s’assoderà, per opera di sua costituzione, la
ambizione di Francia. E quindi ei si può prevedere
per l’avvenire ciò che vedemmo negli ultimi
anni: che alcuni politici avventati di Francia,
alcuni di quelli che per aver meditato troppo
sugli eventi della repubblica o dell’imperio non
sanno vedere la gran differenza che corre ora,
alcuni di quella parte che si spaccia per progressiva,
ed è retrograda o almeno tardigrada, alcuni
di tutti questi Francesi sogneranno conquiste
e propagazioni di lor pazzie in Italia; e che alcuni
Italiani lor simili daran retta forse a quei
sogni, credendoli sogni di tutta Francia, poi l’incolperanno
di non averli effettuati. Ma quella
nazione, quel governo, or assodati, lasceranno
sognare i sognatori francesi ed italiani; e si contenteranno
di far ciò che han fatto, d’impedire
che l’Austria non s’accresca in Italia; e ciò stesso
faranno con rispetti infiniti all’Austria, già
emula e nemica, or l’alleata più naturale che si
abbian essi sul continente. Del che io sono per
dire più largamente fra poco. — Del resto tolta
di mezzo così la chiamata di Francia, non dimorerò
a far il medesimo su quelle che s’imaginassero
di Spagna od Inghilterra, o d’altre potenze
più lontane. Le medesime condizioni politiche
farebbono su quelle due il medesimo effetto di
non lasciarvi ascoltare le nostre chiamate; e

quanto alle più lontane e di condizioni opposte,
io credo bene che nessuno vi pensi. — Ma io
protesto che di tutte queste e di Francia non
volli escludere se non le chiamate propriamente
dette, e le venute simili alle antiche; dico le chiamate
fatte da una parte italiana, e le venute intraprese
o con animo di aiutare quella parte, o
peggio a fine di conquiste. Chè quanto allo escluder
le alleanze che si facessero da’ nostri principi
con qualunque di quelle potenze straniere o
per iscemar preponderanza della potenza straniero-italica,
od anche meglio per aiutarci in
qualunque occasione d’indipendenza; siffatta
esclusione sarebbe tale stoltezza, tale esagerazione
di principii, tal esaltazione puerile di vanità
nazionali, da non supporsi in niun adulto
leggitore. Del resto siffatte alleanze non si sogliono
fare, se non in e per occasioni determinate.
Ondechè questa Speranza si implica nella
seguente.




10. Speranza iv.ª — dalle occasioni. Una delle
maggiori vanità in che sogliamo cadere noi
scrittori, è quella di attribuire ai disegni degli
uomini più potenza, alle occasioni men potenza
che non avviene in realtà. I poeti tragici sono i
divulgatori di quest’errore perchè han bisogno
di magnificar gli uomini, e di rappresentare in
essi tutta una età. Gli altri poeti e i novellanti
traggon lor dietro per una quasi ugual necessità.
Seguono molti filosofi per una simile; e seguono
molti biografi, ed anche storici che si dilettano
in ritratti ed orazioni da porre in bocca
a lor personaggi. Chi non ha letto i disegni di

conquistare il mondo attribuiti a que’ Romani
primitivi, i quali stentarono pure 400 anni entro
al cerchio di 10 miglia intorno alla città? E
quell’altro di estendere la potenza temporale
sull’universo mondo, attribuito a que’ papi che
stentavano contro a Tivoli, o a’ Crescenzi, o agli
Arnaldi, od ai Colonna, od agli Orsini? O quelli
quasi creati di un colpo e proseguiti con regolarità,
che s’attribuiscono ad ogni conquistatore
quantunque surto da infimi principii? Gli uomini
pratici non cadono almeno in tale errore. Ei
sanno molto bene che i disegni ideati troppo lunghi,
riescono corti all’eseguimento; epperciò cadono
talora nel vizio contrario d’idearli troppo
corti. La buona pratica sta in mezzo; prende
scopi lontani anzichè disegni lunghi; e il tempo
e l’attenzione che soglion perdersi dai più a fantasticare
su questi disegni, ella li adopra a discernere
ed accertar le occasioni. Quindi noi
avremmo forse potuto ridurre a queste le ricerche
nostre. Riduciamovici ora ad ogni modo.




11. Noi non sapremmo vedere se non tre occasioni
che possono giovare all’impresa di nostra
indipendenza. 1.º Qualche conflagrazione
democratica. 2.º Qualche tentativo di monarchia
universale. 3.º Qualche partizione di stati, più o
meno simile a quelle che diedero le occasioni del
secolo scorso. Ma anche queste tre occasioni,
non ci paiono probabili tutte; ondechè sovr’esse
pure noi continuiamo la nostra opera d’eliminazione.




12. E per vero dire, la conflagrazione democratica,
quantunque molto minacciata e molto

temuta a’ nostri dì, ci par fatta improbabile dai
progressi che veggiamo appunto nella presente
democrazia. Noi non ci vanteremo, come fanno
alcuni tuttavia, d’essere o non esser del popolo,
gentiluomini o non gentiluomini. Passato ci sembra
il tempo dell’uno e dell’altro vanto; non è
più quello nè della superbia feudale, nè della
plebea; il nome nobile o non nobile può essere
illustre parimente; e il nome illustre procaccia
attenzione, non rispetto a chi il porta, ondechè
è vantaggio o danno secondo che è portato bene
o male; e in somma non si tratta più per ciascuno
di essere o no gentiluomo, ma uomo gentile,
persona educata. — E questo, delle persone educate,
è il ceto che s’accresce ogni dì più, di qua
e di là, dalle reliquie, a detrimento dei due o tre
e non so quanti ceti che erano. I quali dunque
scemano tutti d’altrettanto; e fra gli altri scema
la democrazia propriamente detta, distinta, odiante,
usurpante, conflagrante‍[16]. Quegli stessi

che eran di essa ieri, non ne sono più oggi;
quelli che avrebbero aiutato ieri alla conflagrazione,
l’impedirebbero oggi; quelli che ieri avrebbon
versate fiamme, porterebbon oggi l’acqua
per estinguerle. Gli studi stessi progrediti hanno
scemate le distinzioni de’ ceti antichi e nuovi. Le
democrazie antiche, tanto ammirate mezzo secolo
fa, sono sotto la critica presente diventate
quasi tutte aristocrazie; le pretese dispute tra
aristocrazie e democrazie sono quasi tutte diventate
contese fra le schiatte sovrapposte dalla
conquista sul medesimo suolo; ondechè cade da
sè ogni invito alle imitazioni presenti, impossibili
in condizioni troppo diverse di società. Del
resto l’antichità continua ad ammirarsi in molte
parti, ma non si propone più a niuna stolta imitazione.
E il medio evo, succeduto per pochi anni
in quelle ammirazioni usurpate, non si vuol ammirar
più, nè tanto meno imitare da nessuno nè
nella feudalità nè nei comuni. Quanto alle democrazie
che sopravvivono in qualche angolo di
Europa, o nelle vastità americane, le loro condizioni
già tanto vantate, sono ora troppo note
anch’esse per invaghire gl’imitatori. In alcune
la democrazia è tirannica e sconforta quindi ogni
altro ceto; in alcune s’assoggetta ella stessa alla
aristocrazia; nelle più scomparisce entro al gran
ceto delle persone educate. — Ei me ne duole
per li pochi democratici puri che rimangono;
uomini stantii non meno che i più stantii aristocratici,
rimasti addietro nel progresso universale,
escludenti sè stessi dal ceto crescente degli
uomini gentili, educati e veramente liberali, non

che formare o muover masse come sperano, non
che esser capaci di far conflagrazioni come temon
altri, non avranno in breve o già non hanno
compagni o consolatori, se non fra le rade
file di que’ poveri sansimonisti, owenisti, o fourrieristi,
a cui parrebbemi tempo perduto il fermare
i leggitori. La conflagrazione democratica
può continuare ad essere alcun tempo paura di
polizie, o speranza di società segrete, ma non
può entrare in conto di niun futuro prevedibile,
non può essere eventualità, occasione da calcolarsi
in niuna impresa importante.




13. Nè sarebbe da tener maggior conto di un
tentativo di monarchia universale che si supponesse
da qualche potenza europea. Questo, quantunque
sia stato sogno recente, od anzi appunto
perchè fu dimostrato sogno da’ fatti recenti, non
è probabile che si rinnovelli. Chi oserebbe ritentar
ciò, in che fallì Napoleone? Certo, Francia ne
fu troppo ammonita per ritentarlo. Inghilterra
non ne sognò, nè per sua situazione ne potrà sognar
mai. Prussia, quantunque grande, è troppo
piccola per ciò; ed Austria, non che avere spiriti
a tale impresa, non ne ha nemmeno a quelle più
facili che le si parano innanzi. Non sarebbe dunque
a temerne o sperarne se non da Russia. Ma
il vero è che nemmen questa nè gl’imperadori
di lei non sono così barbari da non conoscere
quella gran civiltà europea che hanno all’incontro,
o da disprezzarla a modo de’ loro avi antichissimi.
Ei sanno molto bene di non aver davanti
a sè niun imperio romano invecchiato da
conquistare facilmente; sanno d’aver anzi all’incontro

quattro grandi nazioni, Germania, Francia,
Inghilterra e Spagna, rinnovellate dagli sforzi
fatti al principio del secolo, per asserir ciascuna
la propria indipendenza; più una quinta,
Italia, che desidera quest’indipendenza, tanto più
quant’è più sola nella vergogna di non averla;
sanno in somma che una invasione a modo dei
Finni o de’ Mongolli non riuscirebbe; e non han
poi nè volere nè potere di far tali invasioni. Quei
loro eserciti che sono così sterminati sui prospetti,
o forse anche realmente tra le loro steppe,
nelle loro colonie militari, o nei campi di
esercizi, li abbiam veduti noi, a che fossero ridotti
quando giugnevano sul Po e su la Senna!
e dicesi che fossero anche men grossi quando
scesero sul Bosforo, od oltrepassarono il Caspio.
Nella presente civiltà le invasioni di nuovi barbari
son sogni che quando fosser fatti da’ Russi
sarebbon brevi; ma i Russi non li fanno. Il sogno
che fanno non è di monarchia universale,
ma solamente di preponderanza europea; e questo
stesso nol fanno in generale, non isperano
adempierlo in tutti i casi, ma in una eventualità,
in una occasione sola che prevedono molto bene
e preparano. Altro che barbari! essi sono anzi
di que’ buoni pratici, che dicemmo saper prefiggersi
uno scopo lontano, ed aspettarne i mezzi
dall’occasione. E l’occasione che prevedono è la
caduta dell’Imperio ottomano; e la preponderanza
che sperano è dall’occupare quelle bocche
del Danubio dove metterà capo un dì o l’altro il
commercio europeo, dall’occupar quel Bosforo e
quell’Ellesponto onde il dominerebbono. Questa

è la preponderanza che sarà sogno o realtà, secondo
che saprà ordinarsi a resistenza l’Europa
incivilita. E perchè appunto una resistenza qualunque
si farà, qualche compenso si vorrà, qualche
spoglia del medesimo imperio si pretenderà
pur dall’altre potenze cristiane, un dì o l’altro
del futuro prevedibile, questa sarà a noi pure
occasione buona probabilmente; ma occasione
che si riduce alla terza di quelle dette, all’occasione
di una partizione di Stati.




14. Nè sorgerà probabilmente niun’altra simile.
Niun’altra partizione, niun’altra caduta, niuna
gran successione non è a prevedersi in Europa;
se mai sorgesse, ella sarebbe regolata dalla
presente civiltà; sarebbe ridotta a quistione diplomatica
od interna, non sarebbe grande occasione
per noi. E quindi senza rigettarne niun’altra
se mai venisse, e tenendoci anzi apparecchiati
a tutte, fermiamoci a quella che ci par la più
probabile fra le favorevoli, la più favorevole fra
le probabili, la più promettitrice d’ogni maniera.







CAPO NONO.
L’EVENTUALITÀ PIÙ PROMETTITRICE






Es gibt keine Propheten mehr. Die Wahrsager,
welche unsere beschrænkte Zeit gebiert, müssen
sich, ob Mangel an gœttlicher Inspiration, ihre
Kunde aus eigener Anschauung holen; und nicht
aus den Linien der Hand, nicht aus den Konjuncturen
der Sterne kœnnen sie vorder das Schicksel
der Menschen weissagen, sondern aus der Kenntniss
seiner jetzigen Zustandes, und seiner bisherigen
Geschichte.




Oesterreich und dessen Zukunft, s. 143.






1. Ed ora, d’eliminazione in eliminazione noi
siamo giunti finalmente ad una che ci pare eventualità,
speranza buona. Terminata la parte ingrata
dell’assunto nostro, noi entriamo nella più
lieta, ma forse più difficile. Facile è sempre il
distruggere, difficile il riedificare; facile il dimostrare
gli errori altrui, difficile il non cadere in
nuovi, e talora peggiori; facile la parte negativa,
difficile la positiva d’ogni scienza, d’ogni studio.
Facile ci fu l’accennare che non sono probabili
nè desiderabili nè il regno d’Italia, nazionale o
straniero, nè le repubbliche, nè niuno ordinamento,

in somma, che non sia progresso de’ presenti;
nè probabile la confederazione stessa finch’è
tra noi lo straniero. È facile il dimostrare
che l’impresa di liberarcene, durata già XIII secoli,
non può nel futuro prevedibile compiersi nè
per unioni spontanee di principi, nè per ispontanee
sollevazioni di popoli, nè per chiamate nè
per alleanze di altri stranieri, senza qualche buona
occasione; e che non sono tali poi niuna conflagrazione
democratica, niun tentativo di monarchia
universale, niuna successione o caduta di
regni, se non una. — Ma ora, mutato ufficio, abbiamo
a dimostrare che questa è veramente occasione
e speranza buona; e qui sta la difficoltà.
Abbiamo contro a noi i nostri stessi leggitori che
disponemmo al dubbio fin qui; abbiamo in particolare
tutti coloro di cui dicemmo sogni le speranze,
e che saran disposti a dir pur sogni le
nostre‍[17]; ed abbiamo più che mai gli uomini

pratici, indisposti dalle utopie fatte e rifatte sulla
divisione dell’Imperio ottomano. Nè ci varrebbero
proteste. Non può valere se non la nostra attenzione
a tenerci anche qui ne’ limiti del prevedibile.
Se così faremo, e se, fra’ primi a trattar
dall’aspetto italiano l’assunto tanto trattato altrove‍[18],
noi riusciremo a fermarvi l’attenzione
di coloro che hanno in mano i nostri destini,
l’opera presente non sarà del tutto perduta. E se
in così arduo argomento noi pure erreremo, essi
giudichino, essi ci correggano, ma ci ascoltino;
ovvero anche senza ascoltarci altrimenti, vogliano
pensare essi a questa che, qualunque sia, è
pur la meno improbabile e la meno sfavorevole
delle occasioni; a questa che, mal apparecchiata
o mal usata, non ci lascerebbe forse se non il
dovere del perseverare senza sperare.




2. L’eventualità di che trattiamo consta di due
fatti: la caduta dell’Imperio ottomano, e la mutazione
che ne avverrà nella Cristianità. — Ma a
dimostrare la probabilità del primo, non mi par
necessario nè far una lunga storia della decadenza
maomettana in generale o della ottomana in
particolare, nè dimostrare la gran differenza che
è fra tali decadenze vere e le apparenti cristiane.
Le due civiltà maomettana e cristiana si trovarono
l’una e l’altra in presenza, giovane la maomettana,
vecchia già la cristiana, or sono più di

mill’anni alla battaglia Poitiers. E vittoriosa la
cristiana continuò poi a sorgere e crescere fino
alla onnipotenza presente; mentre la vinta stette
prima, e decadde poi fino alla presente impotenza.
Era naturale: questa non ebbe nè avrà mai i
rimedii della civiltà cristiana; non quello primario
della incorruttibile religione, non quelli che
ne vengono della virtù, della operosità rinascenti
ora in tutto il corpo, ora in alcune parti della
cristianità. La decadenza ottomana o turca in
particolare, incominciò dalla presa stessa di Costantinopoli,
dallo stanziamento della gente in
quella sede costante di corruzioni; e continuò
colla cacciata de’ Mori dalla Spagna, colla sconfitta
di Lepanto, e a poco a poco colle respinte
da tante provincie europee ed affricane; e dura
così da IV secoli. S’adduce è vero l’esempio dell’Imperio
greco, il quale durò cadente XII secoli
nella medesima Costantinopoli, per dimostrare
che l’ottomano vi può durare altrettanti. Ma l’Imperio
greco non era circondato, assalito, battuto
in rovina se non da genti piccole e più barbare
che non esso; l’Imperio ottomano è ora battuto
di fuori da nazioni più grandi e molto più incivilite
che non esso; ed è travagliato addentro
poi, e corroso da genti varie che tendono a libertà
e civiltà maggiori. Nè del resto è mestieri
di niuna di queste comparazioni, nelle quali è
difficile tener conto di tutte le somiglianze e differenze,
e che per ciò soglion portar più convincimento
in alcune menti solitarie e meditatrici
che non in quelle degli uomini pratici. Bastano
a questi oramai gli eventi quotidiani per tener

indubitabile la caduta, irremediabile l’infermità
dell’Imperio ottomano. Molti e varii rimedii furono
tentati o si tentano ogni dì; ma sempre invano.
Furono eglino tentati sinceramente? Non
importa. La mala riuscita dimostra o l’inefficacia
de’ rimedii, o l’insincerità de’ rimedianti, o l’irremediabilità
dell’infermo, o tutti insieme questi
malanni, e il pronostico riman lo stesso. Non è
confessato negli atti pubblici diplomatici, nè nei
pubblici dibattimenti parlamentari cristiani. È
naturale, e fino a un certo punto conveniente. La
civiltà pubblica si è imposti all’incirca i medesimi
doveri, che la privata. Le nazioni cristiane
stanno al letto di morte dell’Imperio ottomano a
guisa di medici, o piuttosto d’eredi, i quali non
vi parlano della morte nè del retaggio. Ma ne
parla il pubblico; e tanto più quanto più s’appressa
il fine ed è più grande il retaggio. Fu una
vera comedia udire i medici-eredi dirsi via via:
proviamo questo rimedio ancora, o quest’altro;
cercando ingannarsi a vicenda, per rimaner ciascuno
solo o con pochi all’ultima cura, ed alle
prime spoglie. Se non che, durando troppo la
comedia, pare che se ne sieno stancati essi stessi;
e guardatisi in viso e ridendone tacitamente, lascino
ora fare il suo corso alla agonia, tenendosi
convenientemente da parte, ed apparecchiati.




3. Più sincero, più ardito, più grande d’ogni
maniera fu già Alessandro, imperator delle Russie;
il quale professò vedere, non solamente la
caduta ottomana, ma le mutazioni che ne succederebbero
all’intiera Cristianità. Ne’ suoi giorni
più belli, in quei giorni sereni, quando, difesa

ammirabilmente l’indipendenza della patria sua,
ammirabilmente rivendicata l’indipendenza d’Europa,
avea riposta in pace la Cristianità, egli
vide subito, e primo, che ci voleva pure una
grande operosità alla Cristianità pacificata, un
grande scopo a questa operosità; e vide lo scopo
dover essere l’Oriente. E questo fu gran mente,
senza dubbio; ma fu gran cuore, l’avere, esso
autocrate delle Russie, esso nipote di Caterina e
pronipote di Pietro, chiamata a parte di quel
pensiero e quell’operosità russa l’intiera Cristianità.
Tuttociò è evidente ad ogni spregiudicato
in quel trattato supplementare, ch’egli Alessandro
fece firmare e chiamare della Santa Alleanza;
non importando che coloro che il firmarono
con lui ed egli stesso poi ne mutassero le tendenze,
lo scopo, l’essenza. Ma Alessandro rientrato
nella sua patria tanto meno incivilita che non lui,
Alessandro, o mutabile per natura o mutato dagli
eventi, non fu più l’Alessandro protettore
della civiltà cristiana, innalzatosi ad una intelligenza
di essa cui non arrivò forse nessun principe
del tempo suo. Intanto la civiltà cristiana
proseguì da sè l’opera così ben preveduta. La
proseguì per quell’intima ed invincibile operosità
che è natura sua; la proseguì e per le spinte
stesse date e non potute ritirare da Alessandro,
e per le ambizioni russe un momento generose,
poi di nuovo ristrette; e la proseguì come conseguenza
inevitabile delle conquiste inglesi nell’Oriente
ulteriore. Soggiogato questo alla Cristianità,
non era già possibile che ella si fermasse
per via; o piuttosto, arrivata ad una parte lontana

della via, non era più possibile che ella non
tentasse aprirsi il tratto intermedio. Giunta all’Oriente
ulteriore, doveva aprirsi il citeriore, il
Levante. Ed apertoselo in varii modi, per varii
aditi, vi si precipitò, ne sboccò, ne ritornò, se li
allargò; ondechè è ora una fiumana, una innondazione,
che niuna potenza umana non può fermare,
niuna umana cecità negare. — E lodiamone
la Provvidenza, quanti siamo a non chiuder
gli occhi alla oramai chiara opera di Lei: la
diffusione della Cristianità, che sarà quando che
sia seguita da quella del Cristianesimo. E lodino
il Cielo anche coloro che vantan nome di uomini
positivi. Positivamente, questa gran diffusione,
questo quasi trasporto ad Oriente è quello che
occupa ed occuperà per molti anni e forse secoli
la pace; che sazia e sazierà l’operosità; che contenta
e contenterà gl’interessi anche materiali di
tutte le nazioni europee. Calunnisi il gran movimento,
riducasi da opera provvidenziale a industriale;
neghisi o riducasi il motore, mutisi nome
a chi si muove. Il risultato riman lo stesso; e
noi diciamo: eppur si muove.




4. Ma, i due fatti oramai certi della caduta ottomana
e del movimento cristiano all’Oriente sono
eglino legittimi? Lo scrupolo si propone per
lo più da tali che non ne mostran guari poi in
lor opere; da tali che non ne hanno nel sollevare
popoli contra governi, o governi contra popoli;
nel sagrificar le generazioni presenti a’ lor sogni
sul futuro od ai loro sogni dal passato; da tali
che accumulando tutte le legittimità, tutti i diritti
in sè soli, se son popolo, mettono fuor di

legge i principi e chiunque dicono non popolo,
se son principi, il popolo e chiunque non è principe.
Costoro compiangono, gli uni la civiltà, gli
altri la legittimità turca. Ma noi non sappiamo
veder colà nè buona civiltà, nè legittimità, per
vero dire. Non buona civiltà, chè non ci par tale
nessuna oramai se non la cristiana; non legittimità
che non sappiam vedere in una dominazione
rimasta straniera, anzi d’una gente soprapposta
all’altre, barbara, despotica. E noi veggiamo
anzi diritti molto probabili nelle popolazioni
cristiane di liberarsi da quella verissima tirannia;
diritti e talor doveri negli stati cristiani d’aiutarli;
diritto e dovere nella civiltà e nel Cristianesimo
d’estendersi. E questi diritti e doveri,
noi li veggiamo riconosciuti da gran tempo dai
teologi, da’ filosofi e dagli uomini di stato egualmente;
da’ teologi che da Gregorio VII ed Urbano
II in qua sollevarono la Cristianità non solo
alle difese, ma all’offese contro a’ Maomettani;
da’ filosofi che spingono innanzi la civiltà nostra
e le debbon quindi concedere le conquiste sulle
civiltà minori ed inconvertibili; dagli uomini di
stato che veggiamo avanzarsi e fermarsi secondo
le convenienze de’ propri stati, ma non finora per
nessuno di questi scrupoli. — Ancora, quanto a
certo altro scrupolo del non intervenire, parmi
che dacchè fu posto ei non sia stato seguito guari,
se non quando tornò a conto seguirlo. Tornò
a conto negli affari interni delle nazioni cristiane:
perchè fu scoperto che queste s’assestano molto
più presto e meglio senza intervenzioni; e quindi
non s’intervenne, e riuscì. Ma colla nazione turca

non è il caso; che intervenendo o no, sempre avverrà
la caduta di lei; e non intervenendo si lascerebbero
cadere con essa e spegnersi le nazioni
cristiane implicate in essa. Ondechè, diritto e
fatto, tutto chiama le intervenzioni; le quali, se
non sieno false, non traditrici, se facciansi anzi
apertamente e fortemente, possono dunque in
molti casi essere legittime, in molti necessarie
e di stretto dovere. — Finalmente, per torci
una volta tutti gli scrupoli, si allega da alcuni
il tristo esempio della divisione di Polonia.
Ma in nome della verità, qual somma, qual
total differenza! La nazione polacca era, è nazione
cristiana; è di quelle che non possono
perire. E mirate il fatto; divisa, oppressa, dispersa
come nessuna mai è ella perita? O non
anzi forse progredita in virtù, in prudenza?
E i suoi tre rottami non sono eglino piaghe
in corpo alle tre potenze, che se li aggiunsero?
e più a ciascuna, secondo che più vuol distruggere
la indestruttibile nazionalità? Ma chi può
sognare d’una nazionalità turca risorgente mai,
quando fosse dispersa? O chi paragonare l’immanità
di aver voluto spegnere una nazione cristiana,
alla necessità di lasciare spegnersi spontaneamente
una maomettana, o piuttosto al prevedere
ch’ella si spegnerà, al raccorne le spoglie
quando sarà spenta? — Perciocchè in somma
tutti questi son discorsi inutili. Dei due fatti che
noi consideriamo, il primo, la caduta, non può
esser nè legittimo nè illegittimo, nè oggetto di
scrupoli alla Cristianità; è fatto estrinseco ad
essa, che si compie senz’essa. Non può esser questione

se non dell’occupar l’una civiltà le regioni
abbandonate dall’altra, del raccor l’eredità
lasciata vacua. E questa stessa questione seconda
è poi già decisa dal fatto. Le spoglie son già
incominciate a dividersi. Russia n’ha già raccolte
parecchie, incorporandosi le sponde settentrionali
ed orientali del mar Nero, e prendendo i tre
protettorati di Moldavia, Valachia e Servia nel
cuore stesso dell’Imperio. Grecia è un’altra di
tali spoglie, ed Algeri un’altra. Altro che scrupoli!
noi ne siam lungi; non n’è più tempo.
Smembrato, screditato, infiacchito uno stato non
è più conservabile. La questione è stata decisa
quando s’incominciò lo smembramento; e nuovamente
ad ogni volta che si continuò. La inarrestabile
civiltà cristiana la decise; o piuttosto la
Provvidenza, destinando questi popoli asiatici
come già gli americani a ritirarsi e forse spegnersi
a poco a poco, per lasciar luogo alle generazioni
cristiane. E in giustizia? Ma chi l’osa
dire? Sarebbe della Provvidenza; come sarebbero
state quelle adempiute altrove. Diciamo meglio:
è uno di que’ misteri che son nella storia
come in tutte le scienze umane. La civiltà progredita
può bensì addolcire i mezzi, evitar le ingiustizie
particolari, salvar qualche popolazione
men restìa: ma quanto a fermare la Provvidenza
o fermar sè, che è tutt’uno, la civiltà cristiana
non vuole e nol può. E se taluno venisse a dirci
ch’ella il vuole, il può, o il fa, noi risponderemmo
di nuovo: eppur si muove.




5. Ma lasciamo una volta i prolegomeni, vegniamo
ai due fatti non che probabili, principali:

che l’Imperio ottomano cade, e che la Cristianità
sottentra e sottentrerà, quandochesia, comechesia.
E cerchiamo questo quando e questo come,
il tempo e il modo. Ma del tempo non dimentichiamo,
che è il maggiore de’ secreti riservatisi
dalla Provvidenza in tutti gli eventi umani futuri.
Molti sono prevedibili, anzi certi, ma di che resta
incertissimo il tempo. Quando Gregorio VII ideò
primo un’invasione della Cristianità sull’Islamismo,
ei non la potè ideare se non prevedendole
un buon fine, e previde bene. Ma s’ei previde che
avverrebbe in tanti anni o secoli, ei previde male.
Quando dopo sette secoli e più, Alessandro
imperatore ideò nuovamente tale invasione, ei
previde con molta più probabilità il fine più prossimo;
ma s’ei previde un’epoca vicina, ei previde
pur male; non poteva prevedere nè la propria
incostanza, nè le distrazioni proprie e delle nazioni
cristiane in interessi minori, nè le alleanze
parziali e variabili che succederebbero a quella
universale ideata da lui. La descrizione di queste
alleanze sarà un dì uno dei più singolari episodii
della storia diplomatica. Ora sarebbe prematura,
quando n’avessimo luogo. E basterà quindi accennare
l’unione che si mantenne alcuni anni,
quasi reliquia della santa Alleanza tra Russia,
Inghilterra e Francia; e l’indipendenza della Grecia
che ne risultò, quasi arra d’acquisti futuri
alla Cristianità. Poi, Russia e Francia unite innaturalmente:
e frutti tuttavia della mala unione
gli acquisti russi sul mar Nero, l’acquisto francese
d’Algeri: nuove arre. Poi Francia ed Inghilterra
unite molto più naturalmente, ma con sospetti

reciproci, e maggiori, come suole, per
parte della potenza che era in minor fortuna;
onde il gran rifiuto di rompere i Dardanelli, che
ritardò chi sa di quanto tempo lo scioglimento
della questione. E quindi l’unione più innaturale,
più feconda di sospetti, più infeconda di veri
risultati, più breve che niun’altra, tra Russia ed
Inghilterra. E finalmente, Austria entrata in mezzo
a fermar tutto, a metter tutti d’accordo nel
far nulla per ora. Ma siamo giusti, pro come
contro ai nostri avversari. Questo ritardo operato
dall’Austria fu gran beneficio alla Cristianità,
al genere umano tutto intiero, all’Italia in particolare;
perchè con que’ sospetti che duravano
tra Francia ed Inghilterra, e le occupazioni indiane
e cinesi di questa, era impossibile allora
quell’unione delle due con essa Austria, quel
triumvirato, onde solo può venire qualunque
buono scioglimento. Ondechè se si conceda ad
un osservator solitario il classificare le azioni di
uno degli uomini di stato che ne adempiè più
ne’ nostri tempi, io direi ch’egli non ne adempisse
niuna mai, le cui conseguenze sieno per essere
più durevoli o più felici, niuna quindi che
meriti rimanere a lui più gloriosa, fin ora. Così,
mutate ora le posizioni, gli interessi, le possibilità
universali, e le proprie sue, ei ne adempisse
ancor una, la quale soverchierebbe in vera e durevole
utilità, e perciò in gloria, tutte le adempiute,
non solamente da lui, ma da tutti gli uomini
di stato dell’età sua. Ad ogni modo quanto
all’Italia, qual che abbia ad esser il profitto che
saprem trarre un giorno dalla grande occasione,

certo è che non eravam pronti in questi anni
scorsi a trarne nessuno. Ma ora, la Cristianità
si trova in un intervallo di riposo tra fatti e fatti;
si trova meglio che non fu da trent’anni in
qua, riunita in una quasi alleanza, o men disunita.
Quindi è momento favorevole ad esaminar
la questione. Approfittiamone anche noi, per cercare
non il tempo assoluto del termine, ma quello
relativo, dico il tempo che durerà incominciata
che sia la gran mutazione. I tempi di mutazioni
o rivoluzioni sono sempre pericolosi e dolorosi;
ed incominciati che sono, quanto più si
abbreviano, tanto è meglio. Ma ei si può osservare
in ogni storia e dedur da ogni ragione, che
le rivoluzioni non sogliono finire, se non quando
si sono satisfatti gli interessi veri di coloro che
le incominciarono; tantochè si potrebbe dire che
le brevità delle rivoluzioni stanno in ragione diretta
di questa satisfazione. E lasciando gli esempi
che s’affollerebbero qui, e venendo al fatto
nostro, facile è vedere fin d’ora: che qual che
sia per essere il dì della caduta ottomana, se le
nazioni cristiane si moveranno secondo gl’interessi
universali della Cristianità, che è quanto
dire gli interessi ben intesi di ciascuna, la mutazione
fatta così non avrà bisogno di rifarsi, sarà
più breve, più facile, men pericolosa e men dolorosa;
e che all’incontro, se ognuno tira dalla
parte sua, senza rispetto degli interessi altrui, e
con mancante intelligenza dei propri, la mutazione
fatta non potrà non rifarsi, una, due, o
molte volte, e durerà ed occuperà male per secoli
e secoli l’operosità, i dolori della Cristianità.

Noi siamo in una età, non ostanti le grandi
differenze, simile in ciò a quella quando le genti
germaniche precipitarono sull’Imperio romano.
Non intesesi, non potutesi intendere (chè non era
proprio di tal civiltà), strapparono ciascuna un
pezzo della gran preda, e poi sel disputarono
fra due, fra tre; e tutti i pezzi passarono di zanna
in zanna, finchè non cessò per stanchezza lo
strazio reciproco; e cessò, osservisi bene, colle
divisioni naturali, inalterabili del territorio europeo.
Sarà egli tal esempio di tali barbari imitato
ora da una civiltà così progredita, come si vanta
ed è la presente? Sembra potersi sperare l’opposto. — Del
resto, io prego non mi si faccia
forse più sperante, più utopista, che non sono.
Certo sarebbe desiderabile un trattato di alleanza
che provvedesse a tutti i casi. Ma questo nol
dico probabile, nè forse possibile. I casi sono
troppi; e suddividendosi ciascuno in parecchi, le
combinazioni di essi diventano incalcolabili. L’accordo
non può venir da un trattato universale,
ma forse da uno tra due o tre o quattro delle
potenze più similmente interessate; e intanto e
ad ogni modo dall’opinione universale de’ principi,
degli uomini di stato, degli uomini politici
di tutta la Cristianità. Nè questo poi è impossibile
nelle condizioni presenti di civiltà, di pubblicità.
E quindi sarebbe molto desiderabile, che
l’assunto si trattasse apertamente ne’ pubblici
parlamenti da uno di quegli uomini che, aggiungendo
all’autorità delle ragioni l’autorità del
proprio nome, possono soli riunire i loro pari in
una opinione universale. Ma questo è difficile per

ora, come accennammo. L’argomento non può
esser trattato pubblicamente e convenientemente
nè in tali luoghi nè da niuno di quegli uomini
di pratica ai quali noi l’abbandoneremmo volentieri.
E poichè così è, e non abbiamo a chi riferirci,
ei ci è forza esaurir noi da noi anche questa
parte inevitabile del nostro assunto. Forse,
contro al dir degli isolatori d’ogni sorta, noi
troveremo che gli interessi italiani non sono altro
che gl’interessi di tutti. Ma ei si può intanto
asserire, ch’essi ne dipendono almeno; che lo
studio delle speranze nostre, o si riduce a quello
o s’implica in quello di quegli interessi universali.




6. È egli interesse della Cristianità che si compia
la liberazione parziale delle province ottomane
passando sotto la protezione russa? Questa è
senza dubbio la prima questione da porsi; perchè
s’aggira su un fatto presente e pressante.
Moldavia, Valachia e Servia son già passate sotto
a quel gran protettorato; Grecia sotto quello,
mal equilibrato da due altri‍[19]; ondechè già
non rimangono, se non le quattro altre provincie;

Bulgaria che dicesi già apparecchiata, Bosnia
che si dispone al medesimo passaggio, Albania,
e finalmente Costantinopoli. Ma pogniamo
che queste quattro non passate ancora, passassero,
grazie agli sforzi della diplomazia, come
Grecia, sotto a qualche protezione complessiva;
che sarà, che diventerà questa, daccanto o frammezzo
a’ protettorati puramente russi? Che, in
nome del buon senso e dello sperimento, se non
un nido, un vespaio di difficoltà, di contese, di
guerre, d’invasioni, di miserie locali, e di miserie
di tutta la Cristianità, per anni ed anni e
forse secoli? Non par possibile, che una generazione
civile, forte, previdente, e che dovrebb’essere
provvida come la nostra, apparecchi tal destino
alle generazioni venture. Così si è fatto per
vero dire fino a ieri, così si fa oggi; perciocchè
sono di ieri o d’oggi le ultime prepotenze russe
nella Servia, la continuazione di questo modo di
protettorati semplici o complessi. Ma non è poi
possibile, che non venga dalla continuazione stessa
qualche maggior prepotenza, qualche intollerabile
usurpazione, per parte del protettore principalissimo,
la quale desti finalmente l’attenzione
universale. E allora qualche alleanza si farà,
qualche modo si troverà senza dubbio di fermare,
od anche di far indietreggiare l’invasione
russa. Questa è la sola che si faccia al presente;
e quindi ella pare sola probabile, sola possibile
ai veggenti poco lontano. Ma ella non può essere
se non un modo transitorio, non può di niuna
maniera essere modo ultimo e definitivo della
gran mutazione; ella lascia intiera la questione

di ciò in che debba accordarsi un giorno o l’altro,
a che tendere al più presto la cristianità.




7. Quest’interesse ultimo sarebb’egli che si
innalzi sulle rovine dell’Imperio ottomano un
Imperio qualunque cristiano? — Ma ciò sarebbe
porre uno stato debole per novità in luogo d’uno
debole per vecchiezza; sarebbe impacciarsi della
tutela di quello stato cristiano, come s’è impacciati
ora di quella del mussulmano; sarebbe un’altra
mutazione transitoria. Lo sperimento dello
stato greco è conchiudente. Un Imperio greco a
Costantinopoli non sarebbe se non un ingrandimento
del regno greco presente. Nè, per passar
questo da regno a imperio, o per fondarsene uno
simile avrebbonsi condizioni diverse. Le genti
state lungamente serve possono bensì ricevere la
indipendenza e la libertà, ma non la sapienza o
la potenza di ben usarne. Il nuovo stato cristiano
sarebbe, or russo, or austriaco, or francese,
or inglese, come sono l’ottomano e il greco presenti;
e potrebbe bene essere quindi accresciuta
la dignità, ma non la tranquillità, non il buon
ordine della Cristianità. Le stesse genti così raccolte
a forza non ne vantaggerebbero guari. Le
schiatte, le religioni diverse vi pugnerebbero tra
sè; ed appoggiandosi ciascuna all’una o all’altra
delle schiatte e delle religioni europee, nutrirebbero,
accrescerebbero più che mai la propria e
l’altrui confusione. Evidentemente dunque, un
nuovo Imperio greco sarebbe contrario all’interesse
universale della Cristianità. Ma non ce ne
inquietiamo: più evidentemente ancora egli sarebbe
contrario all’ambizione di parecchie nazioni

cristiane. Ondechè in somma o per la ragione
buona o per la cattiva, anche questo modo
di mutazione non par destinato ad effettuarsi,
ed anche meno a durare; non sarebbe in ogni
caso se non un modo transitorio ancor esso. — E
di nuovo rimane intiera la quistione definitiva.




8. Un giorno o l’altro, in un modo o nell’altro
sarà forza probabilmente tornare all’idea
semplice e primitiva, della partizione intiera o
poco meno che intiera dell’Imperio ottomano in
provincie delle nazioni presenti cristiane. E del
resto pogniamo che si spartisse non in provincie,
ma in protettorati cristiani; la questione riman
la stessa: fra chi si spartiranno? — Ora, non sono
limitrofi all’Imperio ottomano cadente, non possono
prendere parte diretta alle spoglie europee,
se non due potenze cristiane, Austria e Russia. E
quindi quando si venga all’inevitabile divisione
delle provincie o de’ protettorati, ella non potrà
farsi se non tra Russia ed Austria; tutto ciò che
non diventerà in qualunque modo russo, diventerà
in qualunque modo austriaco, tutto ciò che
non diventerà austriaco, diventerà russo. Le ambiguità
dureranno anni, secoli; ma cesseranno
all’ultimo, per lasciar luogo a que’ fatti semplici
e naturali, che sono come le constanti della storia.
E venutosi a ciò, che le spoglie ottomane
europee diventino in qualunque modo accrescimento
russo od austriaco, io lo domando poi a
qualunque uomo italiano, francese, inglese, tedesco,
spagnuolo, od anche russo spregiudicato:
quale può essere l’interesse cristiano maggiore?
Che s’accresca la Russia? ovvero l’Austria? Che

s’accresca di tanto, e si porti a mezzodì ed occidente
quell’imperio così oltrepotente già, così
ambizioso, così affettante preponderanza universale,
come è Russia? Ovvero che s’accresca un
imperio tanto meno potente, tanto meno (salvo
in Italia) prepotente, così poco ambizioso di conquiste,
che indugia quelle stesse che le sono inevitabili,
come Austria? — Che si lascino le bocche
del Danubio a chi non ne ha nè può aver
mai il corso germanico, a chi non v’ha nè può
avere interesse se non di chiuderlo? che si sottomettano
al capriccio russo, tutti i progressi
commerciali della Germania? Ovvero che si diano
quelle bocche e il corso inferiore di quella
gran comunicazione germanica ed europea a chi
ne ha già tutto il corso superiore, a chi ha interesse
a trarne tutto il profitto possibile per sè,
e per altrui? — Che si aggiungano per contrafforte
alle chiuse del Danubio le chiuse del mar
Nero, e si faccia di questo un lago, una darsena,
un dock russo, dove s’esercitino e progrediscano
tranquille le armate navali di quella potenza,
per iscendere in poco più d’un dì nel Mediterraneo,
e cadere in tre sul gran passaggio orientale
di Alessandria e di Suez, e in dodici o quindici
su qualunque altra stazione navale greca,
austriaca, italiana, inglese, francese o spagnuola?
Ovvero che, sottoposti Bosforo e Dardanelli
insieme colla costa occidentale ad Austria, non
solo si confermi l’utile che verrebbe alla Cristianità
dall’apertura del Danubio, ma si divida così
il mar Nero tra due grandi potenze, non si lasci
esser lago di nessuna esclusivamente, non occasione

ed aiuto ad affettar niun imperio nel Mediterraneo? — E,
che si lascino poi tutti questi
accrescimenti ad una potenza, la quale non avrebbe
se non un compenso occidentale da dare, ma
che non vuole e dichiara non volerlo dare? Ovvero
che si concedano ad una, la quale ha compensi
numerosi a dare ad Ouest, a Sud-Ouest, a
Nord-Ouest; e la quale per esempi antichi e moderazione
presente si deve credere disposta a
que’ cambiamenti di territorii a che ella s’adattò
sempre? — E mi si rinfacci pure, ch’io fo gli
interessi italiani, desiderando tali compensi. Certo
sì, ch’io li fo. Nè scrivo di tutto ciò se non
appunto, perchè tutto ciò fa gl’interessi italiani.
Ma non ne scriverei se non li credessi insieme
italiani ed universali; se non credessi che abbiano
a parer tali a qualunque sincero leggitor
mio, italiano o straniero. Certo è interesse italiano,
ma è pur universale cristiano che s’accresca
Austria, Austria sola od almeno principalmente,
Austria direttamente facendo provincie
sue, o almeno indirettamente facendo protettorati
suoi delle spoglie europee ottomane; perchè
non è destinazione durevole di quelle spoglie se
non questa; perchè Austria, salvaguardia e palladio
d’Europa per il presente, sarà tale molto
più per l’avvenire; perchè tutte l’esitazioni, tutti
i ritardi succeduti fin qui nello scioglimento
della gran questione, non sorsero se non dallo
esitare dell’Austria stessa; e perchè secondochè
durerà o cesserà quest’esitazione durerà a danno
o finirà a pro di tutti la gran rivoluzione
orientale. Io son lontano dagl’Italiani pregiudicati,

gretti, odiatori ed isolanti. Ma tant’è ch’io
li abbandoni del tutto. Essi avranno da gran tempo
già abbandonato me e il mio libro.




9. Ma passiamo dagli interessi generali della
cristianità a quelli particolari d’ognuna delle potenze
cristiane. E prima cerchiamo se tutto ciò
che abbiam detto in favor d’Austria sia veramente
interesse austriaco? E se, quando sia, cesseranno
pure le esitazioni austriache? — Andiamo
adagio. Sono due questioni differenti. Rischiariamole,
se sia possibile l’una, poi l’altra. — Che
sia interesse vero dell’Austria il trasportare la
propria potenza principalmente sul Danubio, è
riconosciuto da molti e buoni, s’io non m’inganni,
di quella corte, di quella cancelleria, di quell’aristocrazia
viennese, la quale non è solamente
molto nobile e molto elegante, ma molto civile,
ed anche colta; ed è riconosciuto principalmente
dall’aristocrazia, e da tutta la nazione
ungarese. E fu riconosciuto da gran tempo, fu
progetto di quel principe Eugenio di Savoia, che
rimane senza dubbio uno de’ maggiori uomini
di stato di quella monarchia‍[20]. La quale ha

per natura sua di potersi mutare, ha per virtù
di traslocarsi secondo i tempi, senza gran difficoltà
e senza pregiudizi. È la sola monarchia,
che non consti essenzialmente d’una nazione;
che sia durata e duri, sempre la stessa, mutando
sudditi. Vi fu, vi è una monarchia austriaca, non
una nazione austriaca. Quelle popolazioni che ne
portan nome, non fanno una decima parte dei
sudditi. Tedeschi Austriaci, Tedeschi non Austriaci,
Slavi Boemi, Slavi Moravi, Slavi Polacchi,
Slavi Illirici, Magiari, resti d’Unni, senza
contare altri resti, formano ora quella monarchia.
E furono già in essa pure Olandesi, Francesi
e Belgi. E mirate com’ella se ne sia lasciata

spogliare, o quasi spogliata da sè senza mutar
natura, ed anzi migliorandola col concentrarsi
da occidente ad oriente! Ed ora il nuovo movimento
non sarebbe se non continuazione di quelli
fatti già, continuazione del movimento orientale,
continuazione della concentrazione di luoghi,
di schiatte e d’interessi. Slave sono tutte le
schiatte delle provincie turche; Moldavi, Valachi,
Bulgari, Serbi, Albanesi e Bosniaci, tutti, tranne
forse i Greci della Romelia e del Fanar. E gl’interessi
di tutti questi si concentran tutti su quel
Danubio, dove già sono gl’interessi ungaresi,
viennesi, austriaci propriamente detti, austriaci
tedeschi e boemi, cioè tutti quelli della monarchia
austriaca presente, salve le provincie italiane
e polacche. E quindi, lasciando queste fuor
della monarchia come sono fuor degl’interessi,
e concentrando l’una e gli altri insieme sulle
provincie slave danubiane, non è dubbio che ne
riuscirebbe il più bello, il più gran concentramento
che siasi fatto mai nè da quella nè da
niun’altra monarchia. Il movimento slavo, quel
movimento che s’annunzia e minaccia o fa sperare
da ogni parte, può riuscire a pro d’Austria,
più facilmente forse che a pro di Russia. E lo
stato che ne risulterebbe sarebbe uno de’ più omogenei,
de’ più naturali, de’ più conformati a difesa,
a commercii, a conservazione ed a progressi,
che sieno in Europa o sulla terra; sarebbe non
solo l’antemurale presente di Europa, ma, se
non ingannino tutte le probabilità cristiane, sarebbe
un giorno o l’altro il nodo della Cristianità
europea colla asiatica. — Sogni forse, utopie,

ordinamenti fatti sulle carte geografiche? Certo
sì, se si fissi un’epoca; certo no, se si lasci indeterminata.
L’esecuzione è difficile, io lo concedo;
ma è inevitabile, io non temo affermarlo.
Certo, un tal cambiamento d’una tal monarchia
non è mutar casa d’un privato. Certo, il movimento
orientale, il concentramento sul Danubio
implicano abbandoni di provincie occidentali discoste;
e tali abbandoni non si farebbono saviamente
senza assicurazione di compensi. Ei bisogna
tornare a ciò che dicemmo fin da principio;
gli uomini di stato austriaci hanno doveri speciali
austriaci, e presenti; e qualunque bene sia
per avvenire alla Cristianità od alla stessa Austria
futura dal movimento accennato, essi debbono
attendere molto meno all’una o all’altra,
che non all’Austria presente. Austria non deve
nè può abbandonare nulla senza assicuranza dei
compensi; nè questa le può forse venire da un
trattato, da un’alleanza sola; ma sì da molte e
successive; da molti e successivi fatti. Ma Austria
può, deve tendere a ciò senza dubbio; perchè se
ella vi tende ella seguirà sua natura, adempirà
suoi destini, otterrà suoi progressi; perchè se
non vi tende, ella si apparecchia una lunga, una
inevitabile serie di esitazioni, di contrasti e indebolimenti;
perchè ella verrà un giorno o l’altro
a ciò, cui avrebbe potuto e dovuto venir fin
da principio; e perchè poi finalmente, quando
non vi si muova da sè, ella vi sarà spinta e sforzata
dalle nazioni cristiane che le stanno a spalle,
da quelle che le stanno nel corpo mal connesso,
dall’intiera Cristianità, che gravita su lei,

che ha bisogno, dovere, destino di compiere essa
tutta il suo movimento orientale‍[21].




10. E la prima e principale spinta verrà probabilmente
da Germania. Chiusa nel cuor d’Europa,
con una sola piaggia marittima, e questa
povera di grandi aditi e lontanissima da ogni
comunicazione coll’Oriente, la nazione germanica
non può prender parte al gran movimento, se non
spingendo innanzi Austria e Prussia in quella direzione;
cioè per parlar chiaro, Austria sulle
provincie turche, Prussia sulle polacche. — E
questo è sollevare un’altra gran questione, io lo
so; e so che alcuni sorrideranno più che mai. Ma
è forse il caso d’avventurare il proverbio volgare;
riderà bene chi ultimo. Perciocchè di nuovo,
non parlo di anni o lustri o nemmen secoli. Lascio
il tempo intieramente; parlo d’un futuro
indeterminato, ma pur prevedibile; e ne parlo
solamente a chi non sia così impressionabile al
presente da non saper mirare al futuro. Io m’ero
messo in animo principiando, di non complicare
la questione italiana colla polacca, quantunque
simile. Ma che? come bugia trae bugia, così verità
verità, e sincerità sincerità; ed io m’avveggo

di non poter trattare una questione compiutamente
senza l’altra. Polonia e Italia sono le due
nazioni oppresse, ma non perite, non periture;
le quali si voglion quindi costituire, anzichè non
niuno stato nuovo, niun imperio greco o slavo o
che che fosse; se pur si voglia dar costituzione,
ordinamento, stanziamento, pace durevole, conservazione
e progresso alla Cristianità. Polonia
è molto più giù che Italia: non ha principati nazionali
come noi; non ha solamente un quinto di
provincie straniere, le ha tutte. Ma Polonia ha
una nazionalità più recentemente perduta, e, diciam
tutto, molto meglio difesa. Polonia ha ammirabili
memorie recenti, ha le simpatie e i voti
di tutta la Cristianità. Non importa che sembri
ora vicina a distruzione, più lontana che mai da
ogni risurrezione. Le nazioni cristiane non possono
perire; nè perì Irlanda per sette secoli
d’una oppressione che potè anche essa parer distruzione.
Irlanda ne va sorgendo a nostri dì,
usando i mezzi lasciatile da una servitù che si
può dir libertà al paragone‍[22]; Polonia ne sorgerà
fra uno, due, sette o più secoli co’ mezzi,
coll’ire di una servitù più barbara, più compiuta,
che nessuna. Ma Polonia sorgerà? se ella pure
prende le occasioni, se ella pure guarisce le proprie
infermità, se abbandona i propri pregiudizi,
se dismette gl’isolamenti, e si affratella colle nazioni
cristiane, e principalmente colla sua nobil

vicina Germania. Le nazioni slave invasero già
barbaramente le germaniche; e si incastrarono,
si frammischiarono l’une coll’altre. Difficile oramai
o piuttosto impossibile sarebbe il disgregarle.
Fu già un regno polacco-prussiano; forza è che
sia un regno prussiano-polacco. Le congiunzioni
innaturali non durano; ma le naturali si rinnovellano.
E chi non volesse tollerar queste, sarebbe
destinato a patir quelle perpetuamente. Polonia
ebbe re tedeschi, ma disgiunti, e non fu nulla;
quando abbia re tedeschi congiunti sarà tutto
quel che può essere, sarà l’altro antemurale, l’altra
potenza intermediaria tra l’Europa e l’Asia
della futura Cristianità. Austria non può avanzarsi
orientalmente senza che s’avanzi Prussia;
la nazione germanica spinge a spalle l’una, a
spalle l’altra. E la nazione germanica è ab antico
invincibile nelle sue spinte. Barbara, invase il
mezzodì. Incivilita, invaderà quell’oriente d’Europa
che dal Baltico all’Adriatico scarseggia di
popolazioni. Anni sono, il fatto della popolazione
crescente a dismisura nell’occidente europeo fu
molto ben veduto da tutti, non economisti come
economisti. E sorse uno di questi, il Malthus, non
solamente a dimostrare ciò che sapevan tutti, ma
a proporre esso, o sua scuola, un rimedio che
nessuno sognava; proposero che ciascuno non
facesse se non un numero determinato di figliuoli;
e la media stabilita fu 3 1﻿⁄﻿2, o 3 1﻿⁄﻿4 se ben mi sovviene.
Stoltezze! La civiltà, cioè la Provvidenza,
diede ella, dà il rimedio: le terre vacue, che son
molte sull’orbe, le colonizzazioni, il trasporto
delle popolazioni addensate tra le rare. Mezzo

antichissimo per vero dire, ed a cui pure non
pensò abbastanza la scuola malthusiana, cattiva
in economia pubblica, peggiore in istoria. Da
Dublino a Cadice, a Sardegna, a Grecia, a Slesia,
a Stoccolma, le popolazioni hanno trascurato il
rimedio malthusiano, hanno preso il mezzo provvidenziale.
E Germania l’ha preso come può,
colle trasmigrazioni marittime; ma non le bastano
queste già, e le basteranno meno ogni dì.
Trasporto continentale le si vuole; il solo trasporto
che possa bastare oramai a’ bisogni propri
e dell’Europa; un trasporto che si faccia con tutti
i mezzi dell’industrie, de’ commerci, dell’armi,
dell’agricolture. Finchè i parlamenti e gli uomini
di stato scenderanno a discutere rimedi parziali
e piccoli, saranno non più che nuovi Malthusiani;
provvederanno per tre o quattro anni, per una
provincia o una città; ma ricadranno poi in quelle
che chiamano crisi commerciali, crisi agricole,
crisi proletarie, crisi democratiche, e son crisi di
addensata popolazione che non ha mezzi sufficienti
di diradarsi. Aprite le valvole dell’Oriente
alle popolazioni europee, questo è ufficio vostro;
è ufficio d’uomini di stato che non si contentino
di grandezze e glorie vitalizie; il resto lo faranno
le popolazioni da sè. Basta all’acque per equilibrarsi
che s’aprano loro gli sbocchi; ma se lor
si tengano chiusi, esse li rompono malamente, fan
danno dove avrebbero fatto servigio. Non è utopia
questa, che Germania abbia a popolare l’oriente
d’Europa; è utopia all’incontro il pensare che si
possa popolare l’oriente d’Europa fuorchè da’
Germani vicini; utopia il credere di poter fondar

stati nuovi e rari di popolazioni, là così appresso
a stati che ne sovrabbondano; utopia massima il
credere che basti niuna potenza umana a fermare
il gran movimento orientale, e peggio che mai a
farne uno di direzione opposta. Può succedere
che si tenti, può succedere che s’incontrino le
due onde, i due cavalloni, e sarebbe urto e tempesta
grande senza dubbio, e può succedere che
vinca una o più volte l’onda che viene d’Oriente.
Ma quella d’Occidente, l’onda condensata di cencinquanta
milioni d’uomini inciviliti che han bisogno
di spandersi, non può non vincere all’ultimo
l’onda rara di cinquanta milioni sparsi, che
ha bisogno di condensazioni. L’utopia non è di
quelli che prevedono la continuazione di un movimento
già principiato e progrediente; ma di
quelli che sperano poter tramutare tale e tanto
movimento‍[23].









11. Del resto se fosse possibile che Germania
non movesse Austria, Francia moverebbe Germania. — Ma
avendo a parlar di Francia in Italia,
e non potendo quindi schivar d’offendere alcuni
che mi paiono pregiudizi, or sinceri, ora no, ma
sempre molto dannosi; tanto è che mi vi opponga
direttamente. Incominciarono gli odii, i rancori,
i rimprocci esagerati contro a Francia, al tempo
che essa ci tiranneggiava. Ed erano naturali e
scusabili allora; è naturale e scusabile passar il
segno della giustizia, giudicando de’ propri tiranni;
e tanto più che, salve le eccezioni (notate sovente
dal Botta), i Francesi non ci mandavano
allora se non la feccia di Francia, come sogliono
tutti i signori stranieri. Ma il pregiudizio avrebbe
dovuto cessare, e, per quanto è lecito dire d’un
pregiudizio, avrebbe dovuto rivolgersi altrove,
quando passò altrove la signoria. Non cessò tuttavia;

e le ire compresse scoppiarono anzi allora
senza rischio, non senza viltà, nè senza adulazioni
ai signori novelli. Povero Alfieri! gli si fece
prender indegna parte a tutto ciò, pubblicando
postumo, d’ogni maniera, quel Misogallo ch’aveva
scritto egli contra una viva tirannia. I buoni, i
retti, i generosi, cioè, che che si dica, la pluralità
degli Italiani, torsero il viso a tali eccessi; e il
pregiudizio non passò dalle corti ai popoli. Ma in
breve le dissensioni, le peritanze, le variazioni,
le debolezze del nuovo governo e del nuovo parlamento
di Francia screditarono la nazione intiera
presso a molti non abbastanza sodi di mente o di
coltura, per vedere che questi eran vizi non di
quella nazione in particolare, ma d’ogni rivoluzione
in generale; che eran fiotti cessanti a poco
a poco dopo la tempesta. Vennero poi quelle rivoluzioni
fallite in Italia, a cui speraronsi aiuti di
Francia, e non si ottennero se non mali consigli
ed impotenti promesse di pochi rivoluzionari
francesi; e così scese il pregiudizio dalla parte
cortigiana alla popolana; e l’opinione italiana,
sviata di su e di giù, si riunì quasi tutta contro
Francia. Allora fu uno scatenarsi, un apparente
ragionare, e un effettivo ingiuriare che non è finito
per anche. Alzaronsi le grida a gara da tutte
bande. I letterati italiani, negletti in Francia come
in Inghilterra e talora in Germania, per la buona
ragione che quanto più si scrive liberamente in
que’ paesi, tanto meno vi si attende a ciò che si
scrive altrove non liberamente; i letterati italiani,
poco informati delle altre letterature, e così dell’altre
trascuranze straniere, ma offesi dì per dì

delle francesi, furono de’ primi, e saran forse degli
ultimi a gridare contra la ignoranza, o la leggerezza
francese. I classicisti sopratutti (dico, non
quelli che, studiata la maravigliosa arte antica,
se ne san valere come fecero gli antichi de’ più
antichi, secondo i bisogni del proprio tempo; ma
coloro che non sanno uscir essi o vogliono almeno
impedire altrui d’uscire dalla imitazione materiale
e ristretta), i classicisti esagerati, che s’eran
provati contro a un Manzoni, ed avevan sollevata
l’opinione italiana non contra lui, ma contra sè,
diedersi bello e facil gioco contro gli scrittori
stranieri; e confondendo in questi l’uso e l’abuso
della indipendenza letteraria, confondendo romantici
moderati ed esagerati, tedeschi, inglesi e
francesi, affettarono ed affettano un disprezzo,
un’ira speciale contro agli ultimi, più noti; senza
tener conto che quella letteratura è in tutto la più
classica fra le moderne; che là più che altrove si
grida contro a quelle novità e quelle esagerazioni;
e che v’è finita o finisce quella moda contro
a cui romponsi ancora inutilmente tante lance italiane.
Poi s’aggiunsero i filosofi, giustamente sdegnati
contro alla mala filosofia francese del secolo
scorso e contro alla insufficientemente corretta
del secolo presente; e s’aggiunsero i teologi, i
buoni cristiani e buoni cattolici, pur giustamente
rivolti contro all’empietà degli uni, e contro alla
nuova e non retta cattolicità degli altri, ma senza
avvertire che anche tutti questi sono errori finienti,
ritorni incipienti a verità. E s’aggiunsero
finalmente molti Italiani generosamente innamorati
della patria, generosamente assumenti l’impegno

di difenderla contro alle calunnie, e di restituirle
il sentimento della propria nazionalità;
ma che non tennero bastante conto nè di quanto
può essere accusa vera tra le calunnie, nè di ciò
che è ora la buona nazionalità; non avvertirono
esser natura delle nazioni cristiane incivilite, non
gli odii, ma gli amori, non le accuse reciproche,
ma le scuse, non gli isolamenti, ma le congiunzioni,
non quell’esaltar sè ed abbassare altrui che
era proprio delle civiltà antiche, ma il pregiar
ciascuna delle nazioni cristiane secondo l’operosità
sua nella Cristianità, ma l’accomunar gl’interessi,
i vanti, le cognizioni, l’operosità tutte in
una sola‍[24]. E sarebbe pur tempo, sarebbe pur

necessario che si distruggessero tutti questi pregiudizi.
Perciocchè insomma non potendosi fare
sparir dalla terra, nè allontanar da noi questa
Francia così odiata‍[25], sarebbe pur bene giudicarne
assennatamente, computare tranquillamente
le probabilità di lei per vedere quale abbia ad
essere buona o rea, ma inevitabile l’influenza di
lei sulle probabilità italiane. Non serve dire che
non si vuol tale influenza, che non si vuol far dipendere
il nostro avvenire dall’avvenir di Francia;
come se l’avvenire d’ogni nazione cristiana non
dipendesse da quel di tutte, e più delle più vicine!
come se la vicinanza di Francia fosse un fatto che
si potesse tor di mezzo con gli odii o i disprezzi!
Non è più Francia l’avversaria contro a cui si
voglian rivolgere, non dico gli odii, che non si
vogliono rivolger contro nessuno, ma gli sforzi.
Francia non è nè sarà più mai signora nostra, ha
interesse a scemar la signoria straniera, ad accrescere
le signorie italiane in Italia, è l’alleata nostra
più naturale, l’adiutrice principale all’occasione,
e tal sarà quanto più s’assoderà. Anche a
Francia si vorrebbe applicare il bel principio, che
le nazioni cristiane non possono morire, e che
debbono dunque guarire. E guardando allor bene
ed amorevolmente a Francia, si vedrebbe che la
guarigione è là molto più avanzata che non si
dice da noi; e che tornando ella a quegli abiti di
civiltà e religione in che risplendette già tanto,

ella va ora prendendo quegli altri di sodezza che
sono immancabili in qualunque nazione chiamata
a discutere i propri interessi. Del resto, io non
posso accennar qui tutte le guarigioni, tutti i
passi fatti là in pochi anni, e mi restringo a quelli
che vi si van facendo nella questione orientale. — Pochi
anni sono, già l’accennammo, Francia fu
innaturalmente alleata russa, poi sospettosamente
alleata inglese; ma ella è ora tornata dall’uno e
l’altro errore. Dal primo assolutamente; sia merito
di lei, od anzi dei disprezzi russi. Dal secondo,
non forse abbastanza, essendo Francia non
già leggera, ma anzi, come Italia, ostinata nelle
antipatie nazionali. Ma Francia sembra almeno
aver ora abbandonato il pensiero di porsi essa,
invece d’Inghilterra, in quell’Egitto il quale non
può aver gran valore nè per l’una nè per l’altra
parte se non come passaggio all’Oriente ulteriore;
e ne ha quindi tanto più per l’Inghilterra,
quanto son più le Indie inglesi che non i microscopici
stabilimenti francesi di Borbone, Pondichéry,
Chandernagor e Mahé. Certo Inghilterra
vi sarebbe perita tutta intiera, anzichè cedere su
tal questione, che è vitale per lei, e secondaria
od anzi di pura vanità per la Francia; ondechè è
grandissimo progresso in questa l’avere tralasciata
la inutile ed impossibile competenza. Ed io
crederei ch’ella venga poi abbandonando a poco
a poco anche quell’altro errore dell’isolarsi, in
che ella cadde testè, e di che ella diede così l’idea
a’ nostri scrittori non inventori. Perciocchè questa
è vana idea anche a Francia, quantunque tanto
più potente, e che parrebbe potere star da sè.

L’isolamento può durare o piuttosto può affettarsi
un anno o due, per contentare alcuni politici
popolareschi. Ma in realtà, in mezzo a questo
secolo XIX un isolamento vero non può durare
nemmen due anni; e i Francesi, pronti al tornar
dall’errore come al corrervi, son già tornati da
questo pure. E pronti come sono d’intendimento,
essi intenderanno presto o già intendono, che lor
vero interesse nella questione orientale non è di
avanzarvisi nè isolati, nè alleati russi, nè forse
inglesi, ma austriaci principalmente. Prima, perchè
a Francia più che a nessuno importa che non
s’accresca ad occidente Russia, sua nemica naturale
ed antipatica; ondechè importa a lei aiutar
Austria a prender quanto più può, affinchè Russia
prenda tanto meno. Poi, perchè Russia non si
potrà mai persuadere a dar compensi occidentali,
se non per forza, e non si potrà per forza se non
col mezzo d’Austria. Poi, perchè ne darà più facilmente
Austria, che v’è avvezza da gran tempo,
e n’ha parecchi a dare a parecchie potenze intermediarie
le quali ne darebbero a Francia. Poi,
perchè sarebbe vantaggio speciale francese, che
surgesse una potenza navale austriaca nel mar
Nero; la quale sarebbe seconda in quel mare e
quarta nel Mediterraneo, e farebbe tanto più difficile
che quello o questo diventino mai tutto d’una.
E finalmente, perchè quell’interesse dell’independenza
d’Italia che noi cerchiamo è pur interesse
di Francia; la quale è e sarà sempre la gran potenza
che raccorrà intorno a sè le minori occidentali,
e che non potendole temere emule, ha
interesse a farle forti alleate. Francia attende ora

troppo poco a Italia, ma non può non vedere tosto
o tardi il suo interesse. Neghi chi vuole a Francia
ogni amor disinteressato di civiltà o di cristianesimo,
ogni generosità, ogni virtù; ma non le si
neghi almeno quella prontezza d’ingegno e d’operosità
che basta a vedere e proseguire i propri
interessi. Le passioni, miseri resti di tutte le rivoluzioni,
poterono turbarle la vista sì alcuni
anni, ma ella s’allontana da sue rivoluzioni, ma
ella si libera da sue male passioni, ma ella s’assoda
ogni dì e si rischiara sui veri interessi suoi,
che sono gli europei ed italiani‍[26]. E Francia ha
già avuta sua spoglia diretta ed oltremarina dell’imperio
ottomano; le altre simili sarebbon poco
men che nulla al paragone; Algeri le basta, e
soverchia, le sue ambizioni ulteriori non possono
se non essere continentali. E queste ambizioni,
spingendo Italia ed Austria e Prussia ad Oriente,
sono buone all’Europa in generale, all’Italia in
particolare. Gli interessi francesi non meno che
gli austriaci sono oramai gli italiani; ma con
questa differenza: che i francesi sono tali fin d’ora,
mentre gli austriaci non saran tali che quando
ella si sarà mossa o per sè o per impulso altrui. — E
Italia vedrà, seguirà pur essa i veri interessi
suoi verso Francia, quando vi sia condotta
o da uno di que’ grandi principi, o da uno di que’
grandi scrittori che han potenza, non solamente

d’innalzarsi sopra le opinioni volgari ma di mutarle.




12. Ma se tutto questo è interesse di Francia
e di tutti, non vi s’incontrerà ella l’opposizione
d’Inghilterra? Non sorgerà ella, la tiranna dei
mari, la ambiziosa, la avara, la perfida Albione,
ad impedir secondo il solito il ben di tutti, per
far monopolio di tutto ella stessa? Singolare pregiudizio,
anche questo! il quale si congiunge in
alcuni con quell’altro contra Francia, e si fa tuttavia
venire di Francia od anzi da quanto vi è
in Francia di men colto e men progredito. Poco
si legge d’Inglese in Italia; e quel poco, per la
diversità di quel governo, e la peculiarità di quella
lingua o gergo parlamentare, s’intende da pochissimi.
Ai quali tuttavia io me ne rimetto, non
volendo fare una nuova digressione, per persuadere
contra i giornali francesi, a’ miei compatrioti:
che le conquiste inglesi nell’Indie, simili
per l’illegittimità a tutte le conquiste, furono
molto più civilmente fatte che non le portoghesi,
spagnuole, francesi ed inglesi anteriori; che furono
le sole fra le moderne di che i conquistatori
abbiano avuto a rendere conto (più o men severo,
non importa) a un pubblico tribunale; che
furono costantemente vietate prima e disapprovate
poi dalla compagnia mercantile dell’India,
più avida di dividendi che non di conquiste; ondechè
elle furono fatte più per necessità od ambizioni
private de’ governatori, che non della nazione
intiera; che si può creder quindi, che questi
governatori, tanto riaccostati alla madre patria
dal passaggio per l’Egitto, non ne potranno

più far così a lor talento, o le dovranno lasciare,
come si è già veduto del Cabulistan; che la guerra
della Cina non fu fatta per avvelenare i Cinesi
coll’opio, ma all’occasione dell’opio per rompere
finalmente il corso di que’ barbari usi commerciali,
troppo a lungo sofferti da tutte le nazioni
cristiane, o piuttosto per l’inevitabile irrompere
d’una civiltà maggiore su una tanto
minore; e che l’abolizione della schiavitù dei negri
imposta per forza dal Wilbeforce e da altri
buoni cristiani e filosofi al governo ed alla nazione
inglese, e costata un bilione, non fu nè
potè esser mai speculazione commerciale o politica;
e via via. Più lungo e più difficile ancora
sarebbe capacitare i nostri dispregiatori di tutto
ciò che chiamano oltremonti ed oltremare: che
questa potenza, la quale ha senza dubbio anche
essa le sue piaghe, saprà guarirsene probabilmente
molto prima che non ciascuna altra potenza
delle proprie. Io lascio tutto ciò, e vengo
al medesimo argomento finale, che feci per Francia.
Credasi pure interessatissima Inghilterra;
ma credasi interessata almeno secondo quella intelligenza
di civiltà che non le si può negare. — E
ciò posto, osserviamo prima quell’impulso
britannico a tutti i venti, il quale, piangane o
l’invidii chi vuole, è pur certamente spettacolo
pieno di speranze a tutta la Cristianità. Ma osserviamo
poi, che di tutti questi impulsi, il
principale senza paragone è all’Oriente. Là sono
oltre a cento milioni di sudditi inglesi, là la consumazione
principale delle proprie merci, là la
produzione di quelle più consumate e adoperate

in Inghilterra, là gl’interessi principali del commercio,
della potenza, della gloria delle schiatte
britanniche. E quindi quella necessità dell’Imperio
britannico d’aprirsi la via tanto più corta di
Egitto, e la certezza che egli serberà a qualunque
costo quella via, e la probabilità che egli se
l’assicurerà ed aprirà ognor più. Questo è di
gran lunga il maggior interesse britannico nella
questione turca. A petto di questo, tutte le conquiste
o i protettorati che ella potrebbe pretendere
sono un nulla; sono di quelle cose in che
un ambasciadore, un ammiraglio, od anche un
console possono bene porre ambizione od impegno,
ma in che non ne pongono il governo e
la nazione, ondechè si sogliono poi abbandonare.
L’Inghilterra ha più conquiste, che non desidera;
ella incomincia a sentir il peso dell’imperio
suo. Ha più regioni vacue che non ne può popolare;
ha più colonie che non profitti da esse; ha
forse più posti navali che non le son necessari a
mantenere la sua prepotenza marittima, e se alcuno
le ne manca, ella il prenderà probabilmente
senza scrupolo, ma lo prenderà quanto più ristretto
affinchè le costi quanto meno, come si
vede aver fatto in Aden e in varii altri ultimi
acquisti. E quindi può ben essere che tra le ruine
turche ella si approprii qualche dì o l’Egitto o
qualche stazione in esso o vicina ad esso; ma
non niuna altra parte notevole dell’Imperio, non
sopratutto niuna provincia europea. E questo
non voler conquistar essa, fa senza dubbio dell’Inghilterra
una potenza meno impellente alle
conquiste altrui, una potenza conservatrice nella

questione turca, e tanto più quando ella è retta
dai propri conservatori. Ma ella suol dimenticare
i riguardi, quand’è retta dalla parte opposta; e
li dimentica ogni dì più, quanto più ella s’avanza
sotto gli uni o gli altri in quella carriera di
progressi, in che non suol nessuno fermarsi ed
ella non mai. Quando la caduta e la divisione
turca fosser fatti imminenti, ella non sarebbe ultima
a vederli, nè ad accettarli. Tal non fu finora
ad ogni stadio della questione; la quale, se Francia
avesse corrisposto, sarebbe ora avanzata di
molto colla rottura dei Dardanelli, proposta da
Inghilterra. Quando si venga di nuovo a ciò,
quando là, nel mar Nero, sia ricondotta e ridiventata
importante la contesa, allora gl’interessi
britannici si troveranno così evidentemente identici
con quelli universali, che sarebbe stolta ipotesi
quella, che ella non li saprà vedere; o vedendoli,
non avanzarli; od avanzandoli, non deciderli,
non tenervi il posto suo presente di duce
della Cristianità. L’Inghilterra dissoda il terreno
alla Cristianità in tutte le regioni; fa ad essa
l’ufficio di quegli abbattitori di selve e dissodatori
di terreno (pioneers) che sgombran la via
a’ coloni americani. Ella il farà nel Levante come
l’ha fatto nell’Oriente ulteriore; e il farà per
l’interesse britannico come per il comune. È interesse
particolare britannico come comune, che
il mar Nero non sia lago russo; e quindi che Austria
abbia la parte maggiore possibile di quelle
marine. È interesse britannico come comune, che
una sola potenza abbia le bocche e il corso del
Danubio; e che le bocche del mar Nero sieno più

o men direttamente di chi abbia utilmente le bocche
e il corso del Danubio. È interesse britannico
particolare, che Francia abbia compensi continentali,
affinchè ella non ne pretenda de’ marittimi
in Levante, in Siria, nell’isole imminenti all’Egitto,
dove Britannia ha diritto, dovere e
volere di signoreggiare. Ed è interesse britannico
più che di niun’altra nazione cristiana, che l’Italia
diventi quanto prima nazione indipendente e
nazionalizzata; perchè Britannia, che è la nazione
più progredita in industrie e commerci, è
quella che trae sempre i primi vantaggi delle
nazioni nuovamente progredite in indipendenza
e nazionalità. Che se è interesse francese che
sieno nel Mediterraneo parecchie potenze navali
oltre Britannia; non è minor interesse britannico
che vi sieno tali potenze oltre Francia. Gli assennati
di là come di qua hanno dismessi tutti
que’ sogni del Mediterraneo lago francese o lago
inglese. Ei sanno che il Mediterraneo non fu lago
mai di nessuno, se non d’Italia due volte; una
volta nell’antichità ed una nel medio evo, quando
le civiltà e le colture universali furono italiane.
Ma dacchè la civiltà non può più essere dell’una
o dell’altra sola fra le nazioni cristiane,
quando ella non può aver nome nè realtà se non
di civiltà cristiana, non è più possibile che quel
Mediterraneo, su cui mettono tante di quelle nazioni,
diventi mai lago esclusivo di nessuna. Fidiamocene
pure a quel senno, a quella lenta, ma
continua forza progrediente, a quella intelligenza
quasi perfetta degl’interessi propri ed universali,
che è già vecchia e pur s’accresce ogni dì

nella schiatta britannica. Non è essa che abbia
voluti sempre gl’indugi, che siasi impuntata nello
statu quo della questione turca; ella non li
volle, se non quando vide probabili i profitti di
Russia, sua rivale vera e perpetua. Veda probabili
i profitti d’Austria, alleata sua naturale e riconoscente,
e di Francia e Italia, alleate sue naturali
quantunque sconoscenti: ed accertiamoci
pure ch’ella non mancherà l’occasione di assicurar
loro questi profitti. Se non fosse altro, per
non lasciar durare il rischio che diventino profitti
russi.




13. La vera opponitrice agl’interessi universali,
la dividitrice della Cristianità, quella che sta
sola da una parte, contra tutte le altre nazioni
cristiane, è la Russia. Un atteggiamento politico,
che non è senza apparenza di grandezza; e che
ella quindi accetta tacitamente per lo più, altamente
talora. — E tuttavia anche là, se fossero
intesi bene gl’interessi particolari, ei non s’opporrebbero
agli universali. I più grandi autocrati
dal principio del secolo scorso furono tre: Pietro,
Caterina, Alessandro. E Pietro fu veramente grande,
rivolgendo la sedia, le ambizioni, la vita russa
ad Occidente. Era necessario per incivilire quel
popolo; senza volgersi ad Occidente, all’Europa,
alla Cristianità, Russia non poteva incivilirsi, rimaneva
potenza asiatica e barbara. Pietro ebbe
così la sola che sia grandezza vera, quella che
sorge dalle condizioni ben intese e ben avanzate
del proprio tempo, quella che si potrebbe dire
grandezza opportuna. Nè trascurò egli gl’interessi
orientali; ma non essendo questi maturi,

sacrificolli agli occidentali, più urgenti. — E maturato
poi l’Oriente, precipitante già l’imperio
turco, Caterina vi si rivolse, opportunamente;
ma con più pompa che vera grandezza; non virilmente,
come pretendeva; nè con quella intuizione
semplice femminile, che sopravanza talora
le previsioni nostre, ma che non è data guari se
non alle donne semplici, diverse da lei; non con
quella fermezza di mente che vede il vero campo
di una grandezza ed abbandona gli altri; non
senza distrarsi ad Occidente, non senza dividere
l’impulso e sminuzzar l’ambizione russa. Il pensiero
di Polonia nocque fin d’allora al pensiero
di Turchia; la divisione di Polonia ritardò chi sa
per quante generazioni, guastò chi sa fino a qual
segno la divisione di Turchia. — Finalmente
Alessandro, mente e cuor più semplice, più largo
d’assai, ma educato fra’ pericoli, tra le vicende,
tra gli affetti e le tradizioni occidentali, ebbe sì
quel dì che dicemmo di grande intuizione, quel
dì di grande intelligenza degl’interessi russi e
cristiani presenti, degl’interessi orientali; ma al
domani o alla sera di quel dì, si lasciò distrarre
dagl’interessi occidentali, da quella stessa Polonia
la quale salvò così una seconda volta Turchia.
Non volle egli, non credette distrarsi; credette
anzi avere stanziata Polonia in una limitatissima
libertà. Come se si potesse stanziare in
questa! come se una libertà limitata non fosse
una incipiente, e non chiamasse il seguito! come
se, dove non è indipendenza, la libertà potesse
valere ad altro che ad acquistarla! Alessandro
pose in terreno fecondo i semi d’un frutto amaro

per lui; pose le fondamenta, e lasciò l’addentellato
d’un edifizio difficile ad abbandonarsi, impossibile
a compiersi da’ successori, la preponderanza
occidentale di Russia. — Non vegniamo
più giù; serbiamci puri d’ingiurie; e non esprimiam
nemmeno una indegnazione espressa da
tutti‍[27]. Osserviamo solamente che la distrazione,
l’impedimento, la piaga occidentale s’è più
che mai accresciuta ed inasprita negli ultimi anni.
Ma non è del tutto utopia veder possibile anche
là un progresso dell’opinione pubblica che
invada un dì anche quel governo, quella corte,
quella famiglia imperiale, e, perchè no? quello
stesso imperadore. Sono famose là le mutazioni
subitane di politica; un fatto patente, una felice
ispirazione, un pensiero del principe, basta là
più che altrove, senza aspettare le naturali, e sopratutto
senza desiderar le scellerate mutazioni
del principe, pur troppo frequenti colà. Que’ principi
sogliono essere gli uomini del loro imperio
più avanzati in civiltà; tantochè sono fino a persecuzione
gelosi di tal primato. Ma questo può
in somma trarre il principe ad uno di que’ pensieri
che fanno a un tratto d’un uomo e d’una
nazione sviata un uomo e una nazione grande;
che farebber là un quarto grande autocrate, anzi
il maggiore di tutti. Sarebbe, è vero, necessario
perciò il vedere, ma pare impossibile che non si
vegga anche là un dì o l’altro: che i tempi presenti
ed avvenire sono differentissimi, sono contrari

a quelli di Pietro; che se era grande allora
il volgersi ad Occidente per chiamarne la civiltà,
sarebbe più grande ora il volgersi ad Oriente per
portarvela; che Inghilterra e Russia sono a’ nostri
dì le due sole potenze che possono operare
in grande la diffusione orientale della civiltà cristiana,
ma che questo gran destino ed ufficio naturale
della Russia non si può adempier da lei
insieme con quello innaturale della diffusione,
della preponderanza occidentale; che queste due
diffusioni sono localmente impossibili a farsi insieme
o a vicenda, per essere insieme l’Oriente
e l’Occidente della Russia così distanti da non
potervisi fare que’ trasporti di eserciti, di navi,
di forze e di attenzione stessa, i quali son vantaggi
della posizione centrale ne’ paesi più piccoli;
che è dunque da sciegliere inevitabilmente
tra la diffusione della civiltà russa all’Oriente, e
quella della preponderanza russa ad Occidente;
cioè tra un’impresa legittima, santa, applaudita,
aiutata da tutti, ed una scellerata, empia, maledetta
e contrastata da tutto il resto della Cristianità. — Sembra
un gran chè per vero dire, una
impossibilità, che si fermi, che retroceda in qualunque
direzione un tale imperio. Ma retrocesse
il romano sotto Augusto da’ disegni di Cesare,
sotto Adriano da que’ di Traiano, e durò secoli
per queste retrocessioni. E retrocesse, invito dapprima,
adattatovisi meravigliosamente poi, l’imperio
britannico in America; e cominciò da quel
dì il suo secolo di vera preponderanza, d’incontrastabil
primato. Polonia è piaga insanabile nel
corpo russo; non sette, non tredici secoli domeranno

quella, più che Irlanda o Italia. L’identità
delle schiatte non è rimedio, ma esacerbazione
della piaga, mantenuta dalla differenza delle religioni,
ed incancherita oramai da ingiustizie,
da crudeltà non dimenticabili. Russia è più inferma
che nol si crede, e non ha forse rimedio
se non l’amputazione del membro piagato. Russia
n’è certo almeno fatta fiacca, incapace, impotente;
e il provò ad Andrinopoli sul Bosforo,
a Khiva e in Circassia, quantunque postasi a cimento
non più che or d’un imperio cadente, or
della diplomazia europea, or d’un kan, or d’una
gente barbarica. I limiti fatti naturali oramai alla
Russia dagli odii reciproci, i limiti che dovrebb’essere
arcanum imperii il porre e sancire sono:
a Nord-Ouest, là dove più o meno incomincia
Polonia; a Sud-Ouest, là dove incomincia
Ungheria, la sorella di Polonia, là dove estendendosi
Russia abbraccerebbe Ungheria ed Austria,
che non possono lasciarsi così abbracciare
ed irretire. Niuno, quantunque grande, non deve
durare in imprese impossibili a compiersi, niuno,
quantunque costante, deve tardare a lasciarle volontariamente;
sotto pena di lasciarle poi per
forza, con vergogna e danno. — Il dì poi che
fosse, non dico fatto, ma deliberato o solamente
ammesso come possibile il gran sacrificio, diventerebbero
semplici e facili i destini di Russia.
Fermati i limiti occidentali, rimarrebbero tanto
più aperti gli orientali a duplici e triplici compensi.
Perciocchè, pogniamo che sieno or russe
intieramente, non solo Polonia, ma Valachia e
Servia, che non sono pur tali di nome e forse

meno di fatto. Sarebber tuttavia più che compensate
tutte queste province europee che si lasciassero,
da quelle asiatiche che si prendessero, da
Sinope od anche Scutari fino ad Erivan od all’angolo
occidentale od anche all’orientale del
Caspio. Turche o persiane, queste provincie giacciono
lì a’ piè di Russia, che ha poco più a fare
che abbassarsi per raccoglierle. Gli Armeno-Turchi
e gli Armeno-Persiani chiamano i Russi, soli
cristiani chiamabili, soli possibili colà. Non ostano
se non due imperii impotenti, sconfitti quando
furon soli, e che ora sono appunto soli, e non
possono avere aiuti di nessuna potenza cristiana
gelosa. Inghilterra non anderà mai a ficcarsi così
addentro alle terre, nè partendo dall’Indo, nè dal
fondo del golfo Persico, nè dal fondo del mar Nero.
Inghilterra ha sperimentato ultimamente essa stessa
nel Cabul, e veduto sperimentare da Russia
sulla via di Khiva que’ deserti che dividono, per
secoli e secoli o forse per sempre, India da Russia.
Ed Inghilterra sa che un altro tal deserto è tra
India e Persia settentrionale; ondechè gli Inglesi
sodi e informati non han guari più paura di niuna
di quelle discese russe nell’Indie che furon
tema negli anni scorsi di utopie napoleoniche e
continentali. Quegli Inglesi sanno la storia dell’Indie
un po’ meglio che non la sapesse probabilmente
Napoleone; e che non la sappiano poi
certamente que’ giornalisti i quali, avendo osservato
che le invasioni all’India venner tutte dall’Indo-Kutsch,
dal Nord-Ouest della penisola, ed
osservando poi sulla carta che al Nord-Ouest di
quel Nord-Ouest si trova Russia, ivano profetando

una discesa di questa dalla Neva o dalla Moskova
all’Indo e al Gange. Quegli Inglesi sanno
molto bene che tutte quelle invasioni vennero sì
da quel primo Nord-Ouest, ma non mai dal secondo;
che vennero da genti numerose, e grandi imperii
stanziati là vicino a Cabulo Ghiznè, o tutt’al
più nella Transoxiana od in Persia, ma non mai
da imperii più lontani; tantochè nè gli antichissimi
re dei regi persiani, nè Alessandro macedone,
nè Gengiskan non posero mai piè in ciò
che è India, imperio britannico presente‍[28]. Se
verrà mai a questo qualche pericolo esterno, non
verrà da niun imperio lontano che abbia a passare
mezzo mondo per capitare poi ad uno dei
due deserti prima che all’Indo superiore; ma
piuttosto da qualche imperio nuovo che sorgesse
più vicino dalle rovine turche, persiane od anche
russe. Ed Inghilterra provvederebbe a ciò senza
dubbio, se venisse il caso; Inghilterra non lascerà
mai più sorgere nè risorgere niun grande imperio
asiatico; e si è veduto già che non ne vuol
nemmeno niun affricano vicino all’Asia. Inghilterra
ha quindi anzi interesse che le provincie
turco-asiatiche sieno tolte dall’eventualità degli
imperii asiatici vicini per essere aggiunte al lontanissimo
russo. Ma se pur non vedesse tal interesse

proprio, certo ella vedrebbe oramai con indifferenza
che Russia s’estendesse fino a mezzodì
del mar Nero od anche del Caspio, che sarebbe
ancora un sedici gradi lontano dall’Indo, co’ deserti
frammezzo. E se anche questa estensione
le paresse un tal qual pericolo, certo le parrebbe
pericolo minore che non l’altra estensione
russa sulla sponda occidentale del mar Nero o
sul Bosforo; ondechè ella darebbe le mani a
quella per impedire e far indietreggiar questa. — Ed
a Russia poi, qual differenza immensa, totale!
Le provincie occidentali, Polonia, quando anche
non fosse piaga, le provincie danubiane, quando
non fossero per essere pietra di scandalo, casus
belli perpetuo con Austria, il Bosforo stesso,
quando nol fosse coll’intiera Cristianità, non sarebbero
mai stromenti di vero progresso, di vera
potenza interna russa; non sarebbono mai se
non istrumenti a quell’edifizio di preponderanza
occidentale che non può compiersi. All’incontro,
le sponde meridionali del mar Nero aggiunte alle
settentrionali ed orientali, facendo della metà
orientale di questo un vero lago russo possibile,
chiuso da Sinope e Sebastopol, aprirebbero le
bocche di tutti i fiumi russi ad un commercio
orientale perpetuo, ed indipendente dal Bosforo.
E il grande istmo del Caucaso, già russo di nome,
ma che non sarà tale di fatto mai finchè non
sien russe le sponde Sud-Est del mar Nero e Sud-Ouest
del Caspio, accrescerebbe ancora questo
commercio russo-asiatico. Le sponde meridionali
del Caspio per sè stesse poi, aprirebbero nuova
via, nuove comunicazioni alla Russia europea

ed all’asiatica insieme. E questo sì che può e
debbe un giorno o l’altro esser tutto intiero lago
russo, senzachè nessuno lo possa impedire nè
disfare mai più. Là avrebbesi un campo inesauribile
di progressi. Nè dicasi utopia, perchè è
campo così trascurato finora, perchè così lontano,
perchè russo. Cinquant’anni fa avrebbe potuto
parer maggior utopia il voler solcar coi numerosi
piroscafi i laghi Ontario od Erie, il Mississipi
o il Missouri, che son pur solcati; e venti
anni fa quando le strade di ferro non parevano
adattarsi se non all’interno di qualche dock o di
qualche manifattura inglese, sarebbe paruta utopia,
volerne far una tra le due capitali russe, tra
cui pure si fa. Certo, quando Russia s’aggregasse
tutte queste provincie asiatiche-meridionali, quando
s’aprissero tutte queste comunicazioni commerciali,
il profitto primo ne verrebbe alla Russia
europea, ma a poco a poco pure all’asiatica. Nè
questa poi potrà mai progredire altrimenti. Non
serve mandar guerrieri, preti, principi e principesse,
polacchi e russi, insieme con ladri ed assassini
a popolar Siberia; non serve attirarvi qualche
sparso colono. Ma chi ardirebbe fissare limiti a
quelle popolazioni e a quella civiltà, quando non
più limiti, ma mezzi di esse fossero il Caspio, il
Volga e l’Ural, Astrakan, Casan ed Oremburgo?‍[29]

Anni sono, notarono alcuni viaggiatori che le condizioni
de’ paesi ultimi settentrionali i quali giacciono
verso le bocche dell’Obi, del Jenisei e della
Lena, si muterebbero notabilmente se si corressero
que’ fiumi con pochi piroscafi a portarvi più
brevemente e più regolarmente le poche merci
necessarie ai pochissimi abitatori. Ma senza concedere
nè negare le possibilità di que’ progressi
estremi, chi vorrebbe dire impossibili quelli dei
paesi tanto più temperati che giacciono alle latitudini
di Vienna, Parigi o Londra? Non son queste
le utopie, ma quella della preponderanza russa
occidentale; non il progresso dell’Asia, ma il regresso
dell’Europa; ed utopia massima quella di
condurre insieme le due imprese incompatibili.




14. Ma rivolgiamoci alla patria. Alla quale tornando
in qualunque maniera, anche in iscritto,
sembra ritrovare una cotale assicuranza che non
si sentiva tra gli stranieri. Io non so come faccian
altri che parlano e sparlano di questi così
facilmente; ma io mi sento di mal agio in tali
discorsi, non v’ho fiducia di poter essere utile
lodando nè biasimando. Ed all’incontro, per
quanto piccolo uno si ritrovi in casa, sembra pur
ritrovarvi la signoria de’ propri pensieri, più facile,
più consenziente l’udienza, più intese le
spiegazioni, più diritto, più dovere di parlare,
più speranze che non sien tutte parole vane
quelle che si rivolgano con sincerità ed amore
ai compatriotti. — E così, dopo molta via percorsa,
dopo molti casi posti, riducendoci ai nostri,
ci pare poterli determinare molto più precisamente,
e che sieno tre soli. — 1.º O le grandi

potenze cristiane, lasciando cader l’imperio
turco quando che sia, ne raccoglieran le spoglie
secondo gl’interessi universali; e la questione
così sciolta porterà naturalmente da sè l’inorientarsi
d’Austria, l’abbandonar essa l’Italia,
il farci quasi dono dell’indipendenza, cioè la più
bella e più facile delle occasioni per noi. — 2.º
Ovvero le grandi potenze cristiane, pur lasciando
cadere quell’Imperio, lo spartiranno tra
sè od in frazioni e stati nuovi, con, o senza protettorati,
in qualunque guisa, ma senza rispetto
agl’interessi, alla spinta, alle necessità della Cristianità;
ed allora sarà un lungo fare e disfare,
una inevitabil serie di contese, di guerre, di mutazioni,
la quale sarà pur serie di occasioni all’Italia. — 3.º
Ovvero (che parrà a molti il caso
più probabile, perch’è il presente) si continuerà
a tener su un imperio fattizio, una rovina, raccogliendone
un dì l’uno, un dì l’altro uso, ora
una provincia o una colonia di uno stato europeo,
ora uno stato sotto tre protettori, ora sotto due,
sotto uno, in varie guise, secondo le occasioni;
e la serie delle occasioni sarà quindi men buona
sì, ma più lunga che mai per l’Italia. — Quale
avverrà più probabilmente de’ tre casi? Nol sappiamo
e non ce ne curiamo per ora. Uno de’ tre
avverrà. La massima di tutte le utopie non è
quella della pace perpetua, ma d’una pace perpetua,
che offendesse tutti gl’interessi universali,
che fermasse tutti gli andamenti della Cristianità.
Una pace buona satisfarà anche a noi; una cattiva
non durerà; e qualunque guerra grande darà
occasioni, non importa quali, quante o quando

sien per essere; l’interesse, il dovere di valercene
per acquistar l’indipendenza riman lo stesso.
Nel primo caso del buono ordinamento della Cristianità,
non solamente sarebbe vergogna a noi
l’accettare, ma è improbabile che ci si faccia il
dono dell’indipendenza, intieramente gratuito ed
immeritato. Nel secondo e nel terzo caso delle
moltiplici occasioni, niuna di queste rimarrebbe
occasione ad oziosi. Dicemmo che Austria è quella
la quale può sola spingersi innanzi per posizione,
quella che si vuole spingere per l’interesse
universale; ma diciam ora ed è chiaro per sè, che
è sopratutto interesse italiano. E dicemmo che
Austria, lentissima per sè, sarà lentamente spinta
da Inghilterra, e più fortemente da Germania e da
Francia. Ma diciam ora che può e deve essere
spinta principalmente da noi, più interessati che
nessuno. A Germania e Francia l’inorientarsi di
Austria darebbe accrescimenti, sfoghi commerciali
o di popolazione; ma a noi darebbe il bene
che li passa tutti, l’indipendenza. E noi siamo poi
in tal condizione, che, quantunque minori che
non Francia o Germania, noi possiam pur dare ad
Austria la spinta maggiore di gran lunga. Alcuni
di noi siamo la piaga maggiore che ella abbia
in corpo; alcuni altri siamo i più pericolosi vicini
di lei. A noi sta farle sentire l’acerbità della
piaga, affinchè ella pensi a’ rimedii; farle sentire
crescente il pericolo della vicinanza, affinchè ella
pensi al proprio trasporto. La corona lombardo-veneta
è troppo bella corona, perchè si lasci o si
muti volontariamente del tutto; un po’ d’aiuto
vi si vuole; un po’ di fatti i quali provino che il

cambio non è lasciato a pieno arbitrio di lei; che
non si tratta per lei dell’alternativa di tener Po
o prender Danubio, ma di prendere o non prendere
Danubio, come compenso al Po da perdersi
un dì o l’altro ad ogni modo. Austria vive alla
giornata, profittando delle occasioni per continuar
come sta, perchè sta bene; viviamo se si
voglia alla giornata anche noi, ma pur valendoci
delle occasioni per mutar ciò che non istà bene
per noi. Aspettiamo sì le occasioni con longanimità,
ma prendiamole poi con prontezza. Troppe
passarono già. Tredici secoli è già durata
l’impresa. E i secoli son pur preziosi a una nazione;
e se è stoltezza anticiparli, è viltà il perderli.
In politica come in guerra, tutto il resto
dell’arte è un nulla rimpetto al saper cogliere il
tempo. Il quale incominciò dalle prime divisioni
fatte, dalle prime spoglie raccolte dell’imperio
destinato a riordinare cadendo la Cristianità. La
Provvidenza ci fu così propizia che ritardò a nostro
pro gli ultimi atti di quella mutazione, che
ci concedè nuovo respiro ad apparecchiarci. Ma
se continuassimo a rimaner disapparecchiati,
disattenti, non curanti, oziosi, allora, vergogna,
danno e colpa nostra, si deciderà di noi, senza
noi, e contro a noi. I figli nostri malediranno i
padri di non aver fatto nulla, non essere stati
nulla a’ dì dell’occasioni, che non si ritroveranno
più. — Ma speriamo, desideriamo, facciamo
che non avvenga così; e veggiam quindi fin d’ora
come apparecchiarci alla occasione, che non può
non risorgere un dì o l’altro, e può da un giorno
all’altro.







CAPO DECIMO.
COME VI POSSONO AIUTARE I PRINCIPI ITALIANI






Iis quidem qui secundum patientiam boni
operis, gloriam et honorem et incurruptionem
quærunt.




(Paul. ad Rom., I, 47).






1. Qui incomincia adunque la parte pratica
dell’assunto nostro; quella perciò in che mi duol
più di non aver credito che d’oscuro scrittore
su coloro che tengono in mano i nostri destini;
quella in che vorrei sapere entrar meglio in lor
ragioni, in lor difficoltà, le quali sono gravissime
senza dubbio. Ma ei mi par pure che sia toccata
loro in tutto una invidiabile opera. Certo, sono
al mondo principi più potenti, uomini di stato
in situazioni più clamorose, che non i nostri. Ma
niuno è che abbia dinanzi a sè un’impresa così
grande ed all’ultimo così gloriosa, come quella
della indipendenza patria. Passano le conquiste
d’una in altra parte, e lodate dagli uni, sogliono
essere maledette dagli altri; e le legislazioni
stesse mutano progrediendo; ondechè dubbie ed

instabili sono quelle glorie de’ conquistatori e
de’ legislatori che il nostro Machiavello e tanti
altri pongono in cima all’umane. Ma le glorie
de’ procacciatori e degli apparecchiatori d’indipendenza
sono le più pure, le più sante e le più
benedette finchè ella dura; e non che cessare se
mai ella cessa, elle soglion ricevere nuovo splendore
dai desiderii stessi che allor ritornano di
lei, e dagli sforzi per ricuperarla. Ma non dimoriamo
in esortazioni, le quali sogliono essere
inefficaci su coloro che abbiano il cuore incallito,
e inutili a coloro che l’abbiano innalzato dalla
pratica de’ pubblici affari.




2. Ed inutili a tutti sarebbero i particolari di
ciò che sia da fare quando venisse la grande occasione.
Non sapendo nè quando nè come verrà,
sarebbe tutto utopia il disegnare fin d’ora confederazioni
di due o tre o tutti i principi italiani,
od alleanze con gli stranieri, e peggio che
mai divisioni da patteggiare prima o dopo l’evento.
Io so che siffatti particolari sono i gioielli
più cercati ne’ libri politici, dai politici principianti
e dilettanti. Ma a costoro, io mi son già
forse fermato troppo; e mi vi vorrei fermare
meno che mai in questo capitolo, che di natura
sua s’indirizza agli uomini di pratica. — Due
sole avvertenze generali paiono poter farsi fin
d’ora. La prima è di quella moderazione che
deve trovar luogo dappertutto, anche in un’impresa
d’indipendenza. Il grande scrittore a cui
noi facciamo sempre supplemento, e talora opposizione,
aspira ad una indipendenza così compiuta
d’Italia, che comprenderebbe non solamente

la penisola e l’isole presentemente italiane,
ma anche la Corsica, che non è tale ora. E certo
questa pure sarebbe desiderabile. Ma è ella sperabile?
Certo, Corsica fu Italia e vi rimangono
italiane la lingua e le schiatte; ed italiana la famiglia
stessa di Napoleone. Ma questi appunto
fece la patria sua francese irrevocabilmente. È
puerilità quella questione posta in termini generali:
se Napoleone fosse italiano o francese? Veniamo
sempre ai fatti, al senso comune, alla voce
universale. Napoleone fu Italiano di schiatta,
di sangue, d’ingegno naturale; ma fu Francese
di educazione, d’idee, di disegni, di interessi, di
vita, di gloria; e, nè i Francesi si lasceranno
spogliar mai di questa gloria, nè i Corsi separarsene.
E poi, italiane sono pure le lingue e in
gran parte le schiatte di Malta, di Fiume, di Spalatro,
di Ragusi. E vorremmo noi per questo
ambire tutto ciò? Noi miseri, che non possiamo
se non da lungi ambire Venezia stessa e Milano?
E non solamente ci metteremmo contro, nella
grande impresa, Francia ed Inghilterra (quel
poco!); ma, che è forse peggio, faremmo impossibile
ogni consenso, ogni adattarsi d’Austria
ai compensi? pretenderemmo a quelle coste
orientali dell’Adriatico, che dan valore a quei
compensi, che son quelle che le possono far desiderar
le provincie danubiane? Queste sono generose
ambizioni senza dubbio, e da piacere al
volgo; ma da far sorridere quanti uomini di
pratica restin pure da noi. Ondechè questa ci
pare di quelle quistioni, che basta esporle chiaramente
per torle di mezzo.









3. Ma più importante è forse quest’altra. Quella
situazione e quella conformazione ammirabili
che fecero l’Italia atta a tante e così varie grandezze
lungo i secoli, hanno pure questo grande
inconveniente: che v’è naturale e quasi irremediabile
la divisione di essa in due parti distinte:
l’Italia settentrionale o val di Po sino agli Appennini,
e la meridionale al di là. La meridionale,
fin da quando ella diede il nome a tutta la
penisola, fu anticamente la parte principale,
quella che diede la civiltà e la vita alla parte
settentrionale, e che per essa le fece passare a
tutto il mondo antico, a tutto il moderno e cristiano.
Ma ciò è mutato da due o tre secoli in
qua: da quando la civiltà è uguale o maggiore
fuori che dentro Italia. D’allora in poi crebbe la
civiltà, la importanza della parte settentrionale,
e come notammo, quella del Piemonte in particolare.
Io sono, come s’è veduto già, poco ambizioso
di primati. Nè vorrei pretenderne nessuno
definitivo per l’Italia settentrionale sulla meridionale.
Ma finchè non è compiuta l’impresa
d’indipendenza, due primati sono, che non si
posson tôrre all’Italia settentrionale: quello dei
pericoli, e quello poi degli accrescimenti. Quando
e come che sieno per venire le occasioni dell’impresa,
questa si farà senza dubbio dalla e
nella Italia settentrionale principalmente; e il
risultato necessario sarà una riunione di essa,
uno inorientarsi, un accrescersi la monarchia di
casa Savoia. Ella sola ha i compensi occidentali
da dare; ella sola si trova vicina alle province
italo-straniere; ella sola può farle diventare italiane,

che è la somma dell’impresa. Tantochè è
quasi dir lo stesso impresa di indipendenza italiana,
o fondazione di un gran regno ligure-lombardo.
Parma e Modena tutt’al più potrebbon
prender parte a quegli accrescimenti; ma nulla
o quasi nulla Toscana, nulla Roma, nulla Napoli.
E quindi è forse il pericolo, l’ostacolo maggiore
all’unione de’ principi italiani: che i più, non
prevedendo aver parte agli acquisti, non prendano
interesse nè parte all’impresa, e dimentichino
che è impresa non d’acquisti, ma d’indipendenza. — Napoli
specialmente è così lontana,
che, oltre al non avere speranze di futuri accrescimenti,
ella può immaginarsi di non aver nemmeno
pericoli dallo straniero. Eppure vegniamo
sempre ai fatti. Dal 1814 in qua, Piemonte, così
vicino ad ogni straniero, non soffrì se non una
occupazione, e Napoli, così lontana, ne soffrì due.
E se noi risaliamo più e più su, Piemonte soffrì
sì molti passaggi, ma due sole occupazioni lunghe
e vere, nel cinquecento e a’ nostri dì, e non
mai una mutazione di dinastia; la quale anzi
uscì sempre da’ pericoli accresciuta di potenza.
Napoli, all’incontro, soffrì mutazioni numerosissime
e così durevoli, che diventarono mutazioni
dello stato e delle dinastie; Longobardi, Normanni,
Svevi, Angioini, Aragonesi, Francesi,
Spagnuoli, Austriaci, Borboni. E quindi, se si
lascino le apparenze vane de’ luoghi e si guardi
alla realità della storia, se anche in politica si
segua il metodo comune a tutte le scienze di
giudicare dei fatti incogniti da’ cogniti, di trar
le regole dagli sperimenti, noi avremo a dire

che Napoli e Sicilia sieno quella parte d’Italia
che ha più a temere delle invasioni straniere. Nè
diremo con parecchi che sia colpa irremediabile
del molle clima, delle molli schiatte. No, in nome
della patria comune; noi non accettiamo nè
per essa intiera nè per niuna parte di lei queste
necessità, queste perennità, queste naturalezze
d’ozi o di vizi, smentite dalle storie. Il clima di
Italia è quello de’ Romani; il clima del Regno è
quello in che si fecero famosi in guerra Siculi,
Sanniti, Normanni; e se la degenerazione fu più
frequente in quella che nell’altre provincie italiane,
ella è forse dovuta meno al clima, che a
quell’inganno della situazione estrema, il quale
le fa parer lontani i pericoli, e inutili le preparazioni
a difesa; onde poi le facili, le frequenti
invasioni, onde le mutazioni, onde le corruzioni,
effetti prima e nuove cause poi. Ma insomma e
per qualunque ragione, delle dieci mutazioni
portate dagli stranieri all’Italia, otto o nove toccaron
sempre a Napoli; ondechè quel popolo e
quella dinastia sono di gran lunga i più interessati
a tener lontani quegli stranieri, epperciò a
veder compiuta l’impresa d’indipendenza; e se
non avranno a questa interesse d’accrescimento,
essi v’avranno l’interesse maggiore di conservazione
e d’assicurazione. — Nè mancherà loro
ultimamente l’accrescimento stesso. Quando Italia
fosse indipendente, quando avesse satisfatta
quella necessità a che ella deve attendere tutta
intiera prima che a niun’altra, sorgeranno per
l’Italia quell’altre dell’estendersi, dell’inorientarsi
o immeridionarsi, che sono sentite da tutte

le nazioni cristiane. Ed allora Napoli, se avrà
saputo far bene l’ufficio di potenza seconda nell’impresa
di indipendenza, sarà chiamata all’ufficio
di potenza prima nell’impresa di estensione.
Sarà a Tunisi, a Tripoli, o in qualche isola
o parte di continente orientale? Non importa;
sarebbe puerilità cercarne ora. Per qualunque
scalo, in qualunque modo, Napoli è destinata a
diventar l’anello di congiunzione dell’Italia colla
Cristianità orientale, ed aver quindi i maggiori
profitti ultimi; ma a condizione d’essere stata
disinteressata ne’ primi, generosamente operosa
nell’acquisto fondamentale. Noi accennammo che
l’impresa d’indipendenza non vuol esser guastata
da niuna di libertà interna; ma aggiugniam qui,
da niun’altra nemmeno. Una sola conquista è in
somma necessaria; la conquista delle provincie
straniere. A chiunque venga il profitto apparente,
quello effettivo sarà di tutti i principi, di tutti
i popoli italiani. — E se taluno mi dicesse che
io mi scopro Piemontese parlando così, io risponderò
che poco importa pur ciò. Que’ nostri
compatriotti meridionali, qualunque difetto abbiano,
non han certo quello del poco ingegno.
E gli uomini ingegnosi, non solamente soglion
intendere ed apprezzar le ragioni onde ch’elle
vengano, senza tener conto della poca autorità
di chi le espone; ma non sogliono nemmeno
aspettar che sieno loro esposte, le trovano da
sè. La filosofia storica è colà sul terreno suo nativo;
ed ella serve, quand’è buona, ad intendere
non che il passato, pur l’avvenire; e ad apparecchiarlo.









4. Ma Napoli e Toscana non potrebbero esse
pure aver subito lor profitti, prendendoli sulle
provincie adriatiche del papa? e queste provincie,
che sono elle insomma se non un’appendice
quasi innaturalmente congiunta con Roma? E
concedendo la convenienza e la necessità che il
papa per essere indipendente sia signor temporale
della sedia sua, queste provincie non son
elle inutili a tale indipendenza? e non mostrarono
elle più volte già il loro desiderio di non rimaner
papaline? E quindi in un riordinamento
definitivo d’Italia non sarebbe egli desiderabile
di scioglierle in qualunque modo dal giogo ingrato?
E se il papa non le vorrà sciogliere, non
sarà egli il vero e grande ostacolo di qualunque
buono ordinamento futuro? come il furono i
predecessori? — Ma, rispondiam noi, se così
fu, se i papi furono o posson essere ostacolo, togliam
dunque di mezzo l’ostacolo, ma togliamolo
nel modo che è più facile. E non dunque togliendo
il papa, che non si può tôrre, nè interessandolo
contro al buono ordinamento; ma
anzi interessandolo ad esso, facendo che egli pure
vi trovi il vantaggio massimo ed universale
dell’indipendenza, e non vi trovi lo svantaggio
particolare, materiale e per così dire palpabile
della diminuzione di stato. Se non fosse della solita
ragione di brevità, io m’impegnerei a mostrare
che l’indipendenza d’Italia dovette ai papi
più beni che mali; più spinte che ostacoli, più
comodi che incomodi; ma pogniamo che, pieni
di pregiudizi storici guelfi, io e i miei simili o i
dappiù di me, un Manzoni, un Troya, un Gioberti,

c’inganniamo del tutto; pogniamo che, rifatto
bene il conto ai papi da Gregorio Magno a
Gregorio XVI, s’abbiano a dire essi definitivamente
inconvenienti; essi resterebbono pure inconvenienti
terribilmente antichi, terribilmente
radicati da XII secoli, e che bisognerebbe quindi
dire irremovibili, e che sarebbe utopia il voler
rimuovere, e che è necessità, trista o lieta non
importa, di sapervi adattare i nostri disegni. — Ancora,
che sia necessità non trista, ma lieta
necessità che si congiunge con tutti i destini più
lieti, più grandi della nostra patria; che l’Italia,
prescelta a sedia del capo, a centro della cristianità,
sia interessata non solamente alla indipendenza,
ma alla dignità, allo splendore, alla potenza
di quel capo; che non solamente l’albergarlo,
ma il difenderlo e glorificarlo sia il gran
destino d’Italia ne’ secoli futuri, tutto ciò è così
ben esposto non solo nell’ultima, ma anche nell’altre
opere di Gioberti, e queste opere hanno
e sono per aver tal popolarità (dico il popolo
de’ colti e sordi) in Italia, che sarebbe stoltezza
in me il volervi aggiungere nulla. E s’io ne detrassi
anzi alcun che, se dissi prematura la quistione
della presidenza del papa in una confederazione
italiana, ed esagerata l’idea del primato
così assoluto, così quasi universale come sembra
sperato dal Gioberti, io pur ammetto un primato
speciale presente e futuro d’Italia; il primato
che le viene, e non le si può tôrre, dall’essere
albergatrice, circondatrice e difenditrice della sedia
pontificale. Questo primato non implica tutti
gli altri, anzi ammette che ognuno degli altri

sia tenuto dall’una o l’altra nazione cristiana.
La sola differenza (se forse io non mi inganni,
ed anche egli non l’intenda così) che è qui tra
Gioberti e me, è che egli spera un primato italiano
universale o quasi universale in ogni cosa,
ed io non ne spero e direi quasi non ne desidero
se non uno speciale, sperando e desiderando
che ogni nazione cristiana n’abbia pur uno speciale
suo‍[30]. E i fatti passati mi paiono confermare
questa speranza, dei moltiplici primati.
Nell’antichità i primati erano assoluti, universali;
perchè la civiltà e la coltura cadendo allora
prontamente in ogni nazione, passavano tutt’intiere
dall’una all’altra. Ma oramai, la civiltà e la
coltura sono comuni a tutta la Cristianità, il vede
ognuno; civiltà e coltura si diffondono via
via dall’una all’altra nazione cristiana senza che
si perdano in nessuna; e quindi i primati si fanno
via via meno assoluti, meno universali; ogni
nazione serba un brano del primato universale,
serba un primato particolare suo. Il primato italiano
dalla fine del secolo XI alla fine del XV si
accostò ad universalità, perchè fu de’ primi. Ma
ei si fecero via via meno universali, e così si fanno
e faranno. Forse, conservandosi quello della
potenza e delle diffusioni marittime da una nazione
che il tiene ora con tanti altri, un’altra
nazione cristiana salirà al primato della diffusione
asiatica continentale, un’altra a quello della

diffusione affricana‍[31], un’altra a quello della
produzione industriale, e chi sa quali altre ai
primati variabili delle lettere, delle scienze, delle
arti. Ma in mezzo a tutti questi primati speciali,
quello d’Italia è più assicurato che niun
altro. Vorrebbe ella non tenerne conto? non farlo
valere tutto il valor suo? e di ciò che è aiuto
o vantaggio suo far impaccio? e non correre ardita
tutto il destino suo? od avendone uno bello,
grande e naturale, proporsene qualunque altro
fattizio, innaturale? — L’arte del governare
consistette dal principio del mondo sempre in
due parti: conservare e progredire; conservare
ciò solo, ma ciò tutto ch’è buono ed opportuno,
progredire in tutto il resto, ch’è quindi pur buono
ed opportuno a mutare. Quelle nazioni in che
la Provvidenza pose due forze, l’una conservatrice,
l’altra progreditrice, furono le più grandi,
le più utili al genere umano. Le monarchie asiatiche
ebbero lor forza progreditrice da principio
epperciò crebbero; ma soverchiò in esse la forza
conservatrice, epperciò, non bastando questa da
sè, caddero tutte, salvo tre, che veggiam languir
moribonde; Turchia, Persia e quella Cina ch’è
esemplar massimo della conservazione pura. Ma
Grecia con la sua forza dorica conservatrice e la
ionica progreditrice, e co’ suoi due centri di Sparta
ed Atene, fu la gran maestra antica di civiltà
e coltura. E tal fu Roma poi colla sua forza conservatrice
aristocratica e la sua progreditrice democratica.

E tale Italia nel medio evo, colla
sua forza conservatrice ghibellina, e la sua progreditrice
guelfa. Se non che erano male adattate
al loro ufficio queste due; la conservatrice
ghibellina perchè straniera, la progreditrice guelfa
perchè capitanata dai papi che erano di natura
loro men progressivi che conservatori; ondechè
ben poterono essere due, tre, dieci papi progressivi
finchè ebbero ad ultimar le libertà ecclesiastiche,
ma appena ottenutele diventarono
troppo conservatori come Innocenzo III durante
la minorità di Federico II, ed Alessandro III nei
negoziati della tregua di Venezia. E per ciò più
che per ogni altra cosa, si arrestò il progresso
italiano, e poi cadde. Spagna non aveva forza
progreditrice intrinseca, ma solamente una occasionale,
la diffusione americana; e passata questa,
decadde. Francia fu grande, finchè durò
l’equilibrio tra il suo governo monarchico conservatore
e l’ingegno eminentemente progressivo
della nazione; ma quando soverchiò questo,
ella prevaricò, gettò un lampo meraviglioso, e
decadde. Inghilterra straziò sè stessa per secoli
nella contesa delle due forze; ed equilibratele
all’ultimo meravigliosamente, ridottele tutte due
a contendere pacificamente, crebbero in un secolo,
quasi da nulla a tutto. Ed appunto perchè
la contesa si fa ivi sotto gli occhi di tutti, tutti
san vedere e dire d’Inghilterra, che la grandezza
di lei dura e durerà, secondo che vi si saprà
mantener l’equilibrio e non lasciar soverchiar
nè l’una nè l’altra forza. Ma il medesimo si può
e deve dire di tutte le altre grandezze, sieno esistenti

da conservare o cadute da risollevare. E
principalmente d’Italia. Nella quale, cadute da
gran tempo felicemente le due forze ghibellina e
guelfa, i due uffici di progresso e di conservazione
finiranno, se Dio voglia, con esser esercitati
molto più naturalmente; il progressivo dagli
stati secolari e principalmente da Piemonte e Napoli,
e il conservatore dai papi. Non bisogna giudicare
da ciò che è momento, a ciò che è età vera
nella storia. Pare a molti che Piemonte e Napoli
progrediscano lentamente, che non facciano
guari ufficio di elemento progressivo in Italia.
Ma concedendo questo, a chi la colpa? Agli stranieri,
che li trattengono. Tolti i quali, non è
possibile che Piemonte, così circondato da quanto
è più progressivo sul continente, e che Napoli,
che si trova in mezzo a tutto il movimento marittimo
orientale, non finiscano nel muoversi con
animo tanto più pronto quanto meno stanco. E
allora gioverà quella forza conservatrice del papa,
e gioverà tanto meglio, ch’ella non può
all’ultimo esser troppo conservatrice, tratta come
è fin d’ora da quella necessità sua ecclesiastica
di ammetter come figliuole egualmente tutte le
nazioni della Cristianità, in qualunque forma, da
qualunque forza governate. — E tutto ciò è futuro
molto prevedibile a parer mio. Ma non vuolsi
egli ammettere? Sia pure. Allora noi ricadiamo
nel presente; e la gran necessità del presente
è di non guastare con nessuna inutile difficoltà
la già difficile impresa d’indipendenza; di non
cacciare fuori di questa e non por contro questa
uno de’ principi italiani più potenti territorialmente,

quello che è poi il più potente per le due
autorità unite in esso; di partire dallo statu quo
dell’Italia, per non mutarvi se non ciò che è indispensabile
all’impresa‍[32].




5. Ma lasciamo tutto ciò che sarà da fare al
dì che venga l’occasione, e passiamo a ciò che
è da fare fin d’oggi per apparecchiarla e pressarla.
Sarà questa, nella parte pratica, la più
pratica del nostro discorso. Il primo degli apparecchi
è senza dubbio quel dell’armi. Ciò è chiaro
agli occhi di tutti; salvi forse alcuni gretti economisti,
i quali in Italia, come altrove, si fanno
difensori degli interessi materiali, in che
fanno bene; ma difensori esclusivi, in che fanno

male certamente. Costoro soglion guardar quasi
con invidia a que’ tanti milioni adoprati intorno
agli eserciti, e gridano contro a queste che chiamano
spese improduttive, e si fanno una dolce
utopia dei disarmamenti. Ma ei mi pare che incominci
a passare quel gergo delle spese improduttive,
e s’ammettano oramai, anche dagli economisti
più esclusivi, le spese improduttive materialmente,
ma moralmente produttive; e che
incominci pure ad abbandonarsi quell’utopia del
disarmamento, la quale è figlia o sorella di quell’altra
della pace perpetua. Ma, lasciando quanto
è fuori del fatto nostro, io dico che in Italia, al
dì d’oggi, non è spesa così ben fatta, come quella
che si fa da due principi italiani per tener su due
eserciti nazionali. E non solo perchè sarebbono
necessari all’occasione, che sarebbe ragione sufficientissima
quantunque lontana‍[33]; ma per
quest’altra presente e non meno importante, che
gli eserciti sono uno de’ migliori o forse il miglior
modo di conservare ed accrescere l’operosità,
d’impedire l’ozio italiano, di salvarci da
un nuovo Seicento. Eccettuando nelle professioni
materiali quella degli agricoltori, e nelle intellettuali

il sacerdozio (che non è professione, ma
altissimo ufficio umano, e non devesi prendere
per fruire la vita terrena, ma per condur sè ed
altrui alla ulteriore); di tutte le altre professioni
materiali ed intellettuali, la militare è forse la
più sana al corpo insieme ed all’animo. Delle
professioni industriali è noto che sono quasi tutte
mal sane, più o meno sedentarie, più o meno corrompitrici,
o almeno indebolitrici. E quindi alcuni
anni di milizia sono il miglior rimedio che
possa essere a tali vizi corporali ed intellettuali;
il solo mezzo di scemarli nelle generazioni presenti,
e d’impedirli di passare nelle future. E
quanto alle professioni della magistratura, dell’avvocatura,
dell’amministrazione pubblica, della
diplomazia, delle lettere, delle scienze e delle
arti, cioè quanto alle professioni liberali od intellettuali,
tutte sono buone e necessarie senza
dubbio, e tutte possono essere e sono sovente
virtuose; ma tutte esaltando l’intelletto e tenendo
in ozio il corpo, sono malsane a questo, e per
questo sovente a quello, e così in somma all’uomo
intiero, all’uomo qual è quaggiù, anima e
corpo. E se taluno pur riesce a non lasciarsi effemminare
ed infiacchire da queste occupazioni
sedentarie ed ombratili, è caso raro e da lodarsi
tanto più, ma è più raro che non si tramandi il
vizio alle schiatte; ondechè in somma è interesse
nazionale che non si moltiplichino tutte queste
professioni oltre il bisogno. E poi, tutte richieggono
disposizioni speciali, e facoltà oltre il comune;
e coloro che le esercitano senza tali facoltà
vi fan più male che bene. E poi, anche

quando si lasciassero moltiplicare oltre il bisogno
e le convenienze, elle occuperebbero pure
un numero relativamente piccolo di persone nello
stato. La sola professione militare può tenere
operosi i molti e d’ingegno comune. Mirate i
paesi dov’ella non è; e senza uscir d’Italia fate
il paragone co’ paesi dov’ella è. In quelli, le capitali
ed anche le cittaduzze ed i borghi sono ripieni
di una classe che si chiama alta, ma non è
tale sovente se non come le materie impure che
salgono a galla ne’ liquori fermentati; una classe
di giovani oziosi e corrompitori, di vecchi
oziosi e corrotti, figliuoli cattivi, mariti peggiori
e cittadini pessimi. All’incontro, ne’ paesi dove i
giovani sono occupati nell’armi, i più colti in
quelle che si chiaman dotte, e quasi tutti nell’altre,
l’ozio ed il vizio non avendo agio a moltiplicarsi
nell’età e nella condizione corruttrici, non
ne scendono con tanta forza sull’altre, e vi sono
in tutto incomparabilmente più rari. E quindi, persistete
voi a tor dieci, venti o cinquanta milioni
dal capitolo guerra del bilancio dello stato? Sia
pure. Ma riponeteli nel capitolo pubblica operosità,
dalla quale dipende poi il serbar ciò che ci
resta, il riacquistar ciò che ci manca di tutte le
virtù nazionali. — Esaminate dunque, correggete,
perfezionate gli ordini della milizia, togliete
le spese inutili a questa operosità; ma serbate,
accrescete questa; lasciate che coloro a’ quali
non bastano gli esercizi militari, possan prendere
parte alla realità delle belle guerre di diffusione
che va facendo da tutte parti la Cristianità; e in
nome dell’Italia, benedite insomma que’ principi

nostri che ci serban l’armi italiane, e confortate
gli altri, quantunque piccoli, ad imitarli. Gli aiuti
italiani d’ogni provincia, quando anche non accrescesser
molto il numero, la potenza materiale
degli eserciti italiani, accrescerebbero molto la
loro potenza morale al dì d’adoprarli. Ed intanto
negli stati piccoli come ne’ grandi l’esercizio
dell’armi serberà più sani i corpi e gli animi di
tutti, massime nelle condizioni naturalmente inoperose.
Nè dicasi forse ciò che era vero nel secolo
scorso, ma sarebbe falso a’ nostri dì: che i
militari sogliono essi stessi essere uomini di poca
moralità, di molto ozio, viziosi, corrompitori.
Per poco che uno abbia atteso, non dico alle
scienze militari or così progredite e moltiplici,
ma agli esercizi stessi che si fanno in piazza nei
paesi militari italiani o non italiani, ognun sa
che il mestier dell’armi è tutt’altro oramai, anche
in pace, che mestiere ozioso; e che quindi
non può esser vizioso. Io non vorrei offendere,
di niuna maniera, niuna dell’altre professioni liberali;
e meno che niuna quella di scrittore che
io sto facendo; ma se proseguissi il paragone,
io non potrei se non essere dell’opinione d’alcuni
vecchi della operosissima generazione or
finiente, i quali avendo avuto in sorte d’esercitar
parecchie di quelle professioni insieme od a
vicenda, pretendono aver ricevuti incomparabilmente
più esempi e conforti di virtù nella militare
che non in nessun’altra.




6. Del resto, tuttociò s’applica a quell’altra
professione della marineria, la quale, anche la
non militare, ha tutti i vantaggi morali, tutta la

operosità della milizia terrestre, od anche più.
E quindi io non mi fermerò ad essa se non per
far osservare, che è gran danno ch’ella non sia
promossa al paro della milizia nei due grandi e
militari principati italiani, ed anche meno negli
altri. Forse, la non buona direzione che fu data
alle nostre marinerie fin da’ primi anni dopo le
restaurazioni, è quella che, avendole fatte quasi
inutili in così poco tempo, le fa ora trascurate.
Fin da quegli anni uno de’ primi uomini di mare
inglesi, che era pure uno de’ più pratici del Mediterraneo,
dava consiglio che le nostre marinerie
si componessero principalmente od unicamente
di navi piccole atte a costeggiare e correre
in tutti gli angoli de’ nostri mari. E nota che
non erano allora quasi usate ancora quelle navi
a vapore, e non inventate quelle lunghe e grosse
artiglierie, che hanno ultimamente dato tanto
vantaggio alla marineria numerosa e piccola
sulla grossa e rara, per la maggior parte delle
operazioni navali nel Mediterraneo; e s’era lontani
dagli esempi di Beyruth e di San Giovanni
d’Acri; ondechè se il consiglio era buono allora,
ei sarebbe ottimo adesso‍[34]. E tuttavia ei non
fu seguito nè allora nè adesso; non allora, per
isfiducia, vanità, trascuranza od amor degli usi
vecchi; non adesso, perchè i nostri erarii non
sono tali da poter rifare una marineria nuova
oltre l’antica, come van facendo Inghilterra e

Francia. Ma non potrebbesi almeno trarre tutta
a noi ed ampliare quella navigazione tra una
parte e l’altra della nostra penisola, la quale si
fa in parte su navi e da compagnie straniere?
Non potrebbero sorgere più compagnie nazionali?
O a lor difetto i governi? Certo questa è
di quelle industrie le quali si dovrebbon tenere
e dire governative o politiche, perchè è interesse
non solamente economico, ma politico de’ governi
che s’esercitino da’ nazionali; ondechè è il caso di
promuoverle ed esercitarle i governi a difetto delle
compagnie. Ei non si dovrebbe perder di occhio
mai a quell’avvenir piuttosto certo che probabile,
quando le operosità del commercio, della guerra,
delle diffusioni d’ogni sorta, quasi tutte le operosità
cristiane ripasseranno per il Mediterraneo,
a modo del medio evo. Nel medio evo l’Italia ne
aveva il primato, quasi il monopolio. E, poeticamente,
oratoriamente, sarebbe più bello dire: riconquistiamolo;
ed altri forse il direbbe. Ma io
non dico nemmeno: facciamoci eguali a Francia
od Inghilterra. Questa eguaglianza potrebbe sì
ottenersi un dì; ma ora ne siamo così lontani,
che io dirò solamente; prendiamo pure una parte
minore, ma notevole e proporzionata. La gran
vergogna è non averne quasi nessuna; veder
passare e ripassare nuvoli di navi straniere intorno
alle nostre marine, noi collocati così favorevolmente
in mezzo al mare che fu già tutto
nostro, ed or sembra di tutti, fuorchè di noi.
Pochi anni sono, quando le navi austriache aiutavano
le inglesi sulle coste di Siria a decidere
uno degli episodi più importanti della questione

orientale, italiane erano per la maggior parte
quelle navi, ed italiani que’ marinari. Ma non fu
egli vergogna e danno, che non fossero se non
sotto bandiera straniera? E senza dubbio, in uno
o in altro modo, o tosto o tardi, risorgeranno
guerre non dissimili. Non risorgeranno allora
navi e marinai italiani a prendervi parte sotto
bandiera italiana? Certo, se Napoli e Piemonte,
emulando sè stessi, apparecchiassero marinerie
come eserciti, e gli altri principi italiani emulassero
quei due nell’una e l’altra di quelle forze
materiali, il complesso di queste sarebbe tale da
pesar gravemente nella decisione di quella gran
questione cristiana; e da preponderar poi nella
speciale italiana, che ne sarà dipendenza necessaria.




7. Ma passiamo a quelle forze morali le quali
all’occasione accrescono le materiali, quasi allo
infinito. In quelle è il gran vantaggio de’ principi
nazionali sullo straniero. Certo i miei leggitori,
certo tutti coloro che volgono l’attenzione a queste
speranze, a queste cose italiane, certo tutti i
veri Italiani anteporrebbono qualunque anche
men buono governo nazionale a qualunque anche
ottimo straniero. Ma pur troppo, e già il
notammo, sono pure Italiani così avviliti, da non
desiderar se non un governo dolce e buono, qualunque
sia del resto, onde ch’ei venga. E questi
avviliti sono pur troppo tante forze morali ed
anche materiali tolte all’Italia, all’occasione, e
fin d’ora; e questi sono che vorrebbonsi racquistare,
affinchè sorga una vera e grande opinione
nazionale; questi che non si possono riconquistare

se non facendo i governi italiani incontrastabilmente
migliori, più desiderabili e più desiderati
che non lo straniero. Niuna nazione è, anche
nella presente civiltà e coltura cristiana, che
compongasi unicamente di generosi e di colti;
in tutte sono molti incapaci, molti ineducati a
quel vero amor patrio, che come tutti gli amori
vive di sacrifici; e ne sono tanto più nelle nazioni
dipendenti. Non è colpa loro non essere
stati educati; perdoniamo e cerchiamo educarli
quanto sia possibile; epperciò facciamo loro invidiar
le condizioni de’ sudditi italiani. — Nè
questo è difficile. Io non salirò in cattedra a voler
insegnare quella scienza del buon governo,
la quale non è recondita oramai, è alla mano di
qualunque uomo di sincera volontà. Io suppongo
l’una e l’altra ne’ miei leggitori, e vengo al caso
speciale nostro. — Il governo buono è facilissimo
a’ principi nazionali, in paragone ai signori
stranieri, a cui è difficile naturalmente, e può diventar
impossibile. Un principe nazionale ha
molti timori di meno, che non uno straniero; e
i timori sono il vero fonte d’ogni mal governo.
Tra un principe nazionale e sua nazione è molta
più fiducia, che non tra il principe straniero e la
nazione non sua; e la fiducia reciproca è il vero
fonte di ogni buon governo. Un principe nazionale
non ha bisogno di comprare amici: tutti i
sudditi gli sono tali naturalmente; e se mai ha
nemici, può largheggiare con essi in clemenza e
rifarseli amici, mentre lo straniero non può, o
non gli serve. Quest’è la somma di tutto quel
libro del Principe di Machiavello, il quale letto

o non letto, è naturalmente messo più o meno
in pratica sempre da qualunque straniero. Un
principe nazionale può andar più ardito perchè
quand’anche egli erra, gli errori non gli sono
imputati dal popol suo, come sarebbono ad uno
straniero. Quando eccedesse in levar eserciti, i
soldati che restano nel paese e tornan sovente
alle famiglie, vi si adattano facilmente; mentre
quelli d’un principe straniero tratti fuori e lontano,
gliel perdonano difficilmente. Se il principe
nazionale eccede in levar tasse o tributi, spendendoli
ei li restituisce al paese, mentre lo straniero
portandoli via l’impoverisce. Se il principe
nazionale fa scelte buone, egli contenta tutti i
sudditi; se erra, malcontenta i migliori, ma contenta
pure alcuni, ed è meno danno. Ma il principe
straniero malcontenta tutti eleggendo stranieri
anche buoni; e potendo difficilmente eleggere
nazionali buoni, che non soglion servirlo,
malcontenta di nuovo tutti eleggendone de’ cattivi.
Se si eccettuino quegli eccessi di tirannia, i
quali ondechè vengano sollevan tutti per vero
dire, ma che si fanno ogni dì più rari; gli arbitrii
stessi di qualunque governo assoluto, ma
nazionale, offendon meno e son più rimediabili
che gli arbitrii di uno straniero. Nel primo, la
vittima dell’arbitrio può trovar almeno ne’ parenti,
negli amici, ne’ compatriotti qualche difensore,
e quindi qualche giustizia almeno arbitraria;
ma ne’ secondi non è nemmeno questo rimedio,
questo temperamento. Il quale è quello poi
che fa dar nomi di paterni a parecchi governi
nazionali; ma inapplicabile il temperamento, inapplicabile

è il nome a’ governi stranieri. E in
somma non è opera buona che non si conti le
cento volte più, non errore che non si conti le
cento volte meno in un principe nazionale, che
in uno straniero; ondechè di tali differenze farebbesi
facilmente un volume speciale; e noi non
ci fermerem quindi se non a due o tre delle più
importanti.




8. Un gran vantaggio de’ principi nazionali è
in quella che dicemmo somma arte del governare
in tutte le età, e principalmente nella nostra;
l’arte dell’opportuno conservare ed opportuno
progredire. Tale arte non può esercitarsi bene
mai da niun governo in una provincia straniera;
e v’è fittizio e falso il nome stesso di conservatori
che vi prendono alcuni. Non sogliono, non
possono esservi tali, o se sono, è danno loro. Se
conservano le leggi, gli usi, le feste pubbliche,
i nomi, la lingua, qualunque cosa patria, ei fanno
errore contra sè e contra la propria conservazione;
non possono conservare sè e la nazionalità
insieme, che sono cose antipatiche; non
possono essere sinceri conservatori. Ed all’incontro,
qualunque cosa patria sia conservata dal
principe nazionale, è tutto vantaggio della nazionalità;
ondechè, non è dubbio, ei deve conservare
quanto più può, quanto non è utile mutare. — Peggio
poi nel progredire. Al principe
straniero ogni progresso è tanto più pericoloso,
quanto più è buono; al principe nazionale è utile
ogni buono. Se io scrivessi di filosofia od anche
di politica generale, mi crederei in debito di
fermarmi qui a discernere i progressi buoni, indifferenti

e cattivi, cioè i progressi veri, quelli
che si credon tali e non sono nulla, e quelli che
son regressi. Ma lasciando le generalità e non
parlando se non di progressi veri, e nemmen di
questi non potendo fare un’esposizione o lista
compiuta, io mi contenterò di pochi esempi. Pogniamo
uno de’ progressi che sembrano potersi
fare con più parità dai principi nazionali e dallo
straniero, un progresso non più che materiale,
l’agevolamento delle vie d’ogni sorta tra l’una
e l’altra parte della penisola. L’agevolar siffatte
comunicazioni materiali è un agevolar quelle degli
ingegni e de’ costumi, un riunirli, un accomunarli
in tutta la nazione. Ma la comunanza
degli ingegni e de’ costumi non può se non far
sentire la comunanza degli interessi, e quindi il
pregio della nazionalità e dell’indipendenza; le
quali dovendosi proseguire dai principi italiani,
ma fuggire dallo straniero, ne resulta che il progresso,
così innocuo in apparenza delle comunicazioni
materiali, è buono ai primi e nocivo ultimamente
al secondo. E così di tutte l’altre comunanze,
dei commerci, delle poste, delle monete,
dei pesi e misure. E così di quelle leghe
doganali che ognuno sa quanto potente strumento
di nazionalità elle sieno altrove, e che tali potrebbono
essere anche in Italia. Perciocchè in
queste non sono le difficoltà della confederazione
politica, nè lo straniero le potrebbe impedire
ai principi italiani. — I governi italiani dovrebbono
capacitarsi di ciò: che quantunque di gran
lunga men forti in guerra che non il governo
straniero, essi non sono tali, ma puri, finchè duri

la pace, e non si sieno legati sotto lui con una
confederazione politica. In tempo di pace, nelle
condizioni presenti della repubblica cristiana, le
dipendenze indeterminate, le preponderanze non
dichiarate ne’ trattati, non sono dipendenze nè
preponderanze, se non per coloro che se ne lascian
fare spauracchio. Riducasi al fatto la superiorità
di potenza; è più uomini e più danari;
gran superiorità per vero dire in guerra; ma un
nulla finchè non si viene a guerra: alla quale poi
non si può venire dalla potenza prepotente, finchè
la inferiore non fa che porre in opera i diritti
della sua indipendenza riconosciuta. Io vorrei
vedere qualche gran principe italiano fare
per l’indipendenza ciò che fa il famoso cittadino
irlandese più veramente per la libertà che per la
indipendenza; usare i diritti, tutti i diritti propri
fino all’ultimo limite. L’impresa nostra sarebbe
tanto più bella, e più universalmente applaudita,
che i diritti d’indipendenza sono più
larghi e più chiari nella repubblica europea, che
non quelli di libertà nello stesso imperio britannico;
e, che de’ diritti di libertà interna si disputa
e si disputerà finchè sarà mondo, ma dell’indipendenza
nazionale, convengon tutti a lodarne
la legittimità, la virtù, la santità, il diritto e il
dovere di compierla‍[35].




9. Un altro gran vantaggio che hanno i principi
nazionali sullo straniero è nella protezione
delle colture. Perciocchè anche queste giovano
all’unione, sono forse il massimo stromento di

unione in qualunque nazione di lingua comune e
stati diversi; e giovando all’unione, giovano
dunque ai principi nazionali, e nocciono agli
stranieri. Questi non dovrebbero promuover mai
le lettere italiane, e se fosse possibile non dovrebbero
soffrirle; ed io mi meraviglio di quel
tanto di sofferenza che dan loro. Le lettere anche
compresse, anche attuate, censurate od evirate,
non possono non mantenere e promuovere
la nazionalità. La lingua è segno, suggello principale
di essa; la storia anche nuda ne tien vive
le memorie; la storia virilmente scritta nota gli
errori fatti contr’essa, e ciò che sia da imitare,
ciò che da fuggire, ciò che da soffrire per essa;
la filosofia storica mostra come nasca, come si
perda, come si recuperi; la filosofia generale ne
fa veder la virtù, vi conforta la ragione umana;
la poesia, le arti vi concitano le passioni; le
scienze materiali stesse, a malgrado della loro
apparente innocuità, vi contribuiscono di molte
maniere, e se non altro coll’accrescimento della
gloria nazionale. Niuna coltura è innocua agli
stranieri, niuna dunque inutile a’ principi nazionali,
niuna non promovibile da essi. — Ma per
promuoverle sarebbe prima d’ogni cosa necessario
rendersi conto, e compiuto del loro stato
presente. E qui è dove fan più danno non solo i
lodatori insinceri e prevaricatori, ma gli stessi
sinceri esagerati. Con queste lusinghe che ci si
danno, con questi paragoni che si fan di noi
scrittori italiani con gli stranieri, e si terminano
troppo sovente a nostro onore e gloria, non si
fa altro che tener nel sonno noi scrittori da una

parte, e i governi patrii dall’altra. Le lettere del
secolo XIX non han bisogno veramente di quelle
protezioni, di que’ mecenati, di quelle pensioni
che eran magnificenze e miserie dell’età de’ Medici
e di Ludovico XIV. Ma le lettere presenti e
future han bisogno di facilità, e, diciam pure la
vera parola, di libertà. Ed il lodar esageratamente
noi scrittori di quella che usiamo, e i governi
di quella che ci danno, è un dire che l’una
e l’altra bastano, è un impedire quel progresso
dell’una e dell’altra, che gioverebbe a’ nostri
principi, e nocerebbe solamente ai nostri stranieri.
Non entrerò ne’ particolari della censura
preventiva e repressiva; so che l’ultima non può
essere se non ne’ governi liberi, perchè il censurar
repressivo, cioè ne’ pubblici giudizi, è un
ammettere od anzi accrescere quella pubblicità
compiuta, che non può essere se non de’ governi
liberi. Ma anche nella censura preventiva sono
gradi diversissimi di facilità e libertà; e i governi
nazionali possono lasciar il massimo, mentre
lo straniero non può nemmeno il minimo. Questa
virtù, per esempio, ch’io lodo della indipendenza
nazionale si può certo, e mi pare si debba lasciar
lodare negli stati nazionali; ma non si può
nè si debbe tollerare dagli stranieri. Se questi
fossero assennati non dovrebbero lasciar lodare
niuna virtù; perciocchè tutte, anche le più umili
in apparenza, danno forza, e la forza della nazione,
sempre utile a’ governi nazionali, è sempre
dannosa agli stranieri. — Del resto anche
a’ nostri dì, sono uomini di scienze e di lettere
o d’arti, a cui è indispensabile una protezione

più sostanziale, che non quella della libertà. Coloro
a cui l’insegnamento o l’esercizio delle
proprie cognizioni sono professione, possono accettar
siffatte protezioni senza avvilirsi, se non le
accettino con condizioni avvilitrici. E qui pure
tutto il vantaggio è de’ principi nazionali. Questi
non hanno interesse ad impor di quelle condizioni
nè a professori nè a scolari; non hanno interesse
a menomare, ma ad accrescer l’insegnamento,
a far fiorire gli studi, le università, a
spingerle quanto più possano a quel grado a cui
son giunte in Germania, e in altri paesi anche
non liberi. Quando i principi italiani non si lasciassero
far paure inutili, non osterebbe la piccolezza
dei loro Stati e la povertà de’ loro erarii.
Non son più grandi nè più ricchi parecchi di quei
principi tedeschi presso cui splendono università
numerose e potenti. E se si riducesse a calcolo
ciò che costerebber di più cinque e sei professori
de’ primi della penisola, da aggiugnere a quelli
di ciascun paese, ei si vedrebbe che basterebbero
e soverchierebbero quaranta o cinquantamila
lire a dare splendore sommo a qualunque
delle nostre università, a qualunque delle capitali
letterarie italiane già esistenti. Nè questo
tornerebbe solamente a gloria di quel principe o
di quella città. Sarebbe gran profitto letterario,
ed anche politico. Che se giova alle lettere l’essere
coltivate in parecchi luoghi, l’aver parecchi
centri, giova lor pure avere un centro principale;
nè senza questo elle risplendettero molto
mai in niuna nazione. E politicamente poi, se
la potenza delle lettere non è da paragonare a

quella dell’armi in tempi di guerra, nè a quella
dell’istituzioni civili in tempo di pace, non è
dubbio ch’ella è la principale dopo quelle due,
che è il più gran supplemento a tutte e due. I
poveri letterati sogliono essere la ricchezza più
a buon prezzo, e nelle condizioni presenti della
Italia sarebber forse la più profittevole di tutte
ad un principe italiano. Certo, il fare è più che
dire; certo, le virtù civili, politiche e militari son
dappiù che non le letterarie; ma finchè non si
possono bene esercitar quelle, son da pregiare e
promuover queste pure, che possono ridestar
quelle. Un principe italiano che sapesse far di
sua capitale la capitale della coltura, darebbe un
centro all’opinione italiana; e da quel centro la
moverebbe poi facilmente. Prussia ebbe tal arte
in Germania.




10. Ma tutto ciò è un nulla, rispetto agli ordini
propriamente detti del governo. Qui è il
massimo fra’ grandi vantaggi de’ principi nazionali
sullo straniero. Qui i primi possono tutto,
qui lo straniero non può nulla, senza pericolo.
Io non mi ricordo più chi abbia inventato quel
nome di governi consultativi, che è usato poi dal
Gioberti, per accennare i nostri governi, e distinguerli
di qua e di là dai veramente assoluti e dai
deliberativi. Ad ogni modo è nome molto bene
inventato ed usato, se si dia non solamente ai
governi italiani presenti, ma ancora ad altri simili
e stranieri e più antichi, a quasi tutti in generale
i governi cristiani europei, come uscirono
di mezzo al disordine feudale. In tutti, la potenza
suprema fu temperata da consigli più o men bene

ordinati, più o meno indipendenti; e questi
furono che distinsero quasi tutte le monarchie
europee e cristiane da quasi tutti i dispotismi
orientali; molto meglio, che non que’ due principii
dell’onore e del timore, troppo leggermente
o forse non sinceramente predicati dall’altronde
grande Montesquieu. I governi consultativi che
rimangono in Italia, in Austria ed in Prussia,
sono più o meno reliquie di quelli che esistevano
già dappertutto; benchè quello dell’ultima sia
forse anche passaggio al deliberativo. — Ma che
che s’abbia a pensare dell’opportunità e della
durevolezza di tali governi, non è dubbio ch’ei
possono essere molto più buoni e più sinceri sotto
i principi nazionali, che non sotto allo straniero.
Sotto i primi, i consiglieri possono essere di buona
fede, il principe li può ascoltar con fiducia; perciocchè
l’interesse degli uni e dell’altro è quello
d’un medesimo stato. Ma i consiglieri d’un principe
straniero, o sono stranieri ancor’essi ed allora
hanno col principe un interesse contrario a
quello della provincia governata, in parecchie
questioni importanti, o almeno in quella importantissima
dell’indipendenza; ondechè nè sono
veri consiglieri di tutto lo stato, nè temperamento
del vizio massimo delle diverse nazionalità.
Ovvero ei sono nazionali nostri, ed allora io domanderei
loro: a chi attendono, a chi mirano, a
chi servono? Al principe, cui han fatto giuramento?
o alla patria, cui sono astretti senza giuramento?
Alla fedeltà contratta, od alla naturale?
Come si salvano dalla doppiezza? Come dallo
scrupolo, dalla vergogna, dal delitto di tradimento,

inevitabile dall’una parte o dall’altra?
E il principe crederà egli a tali consiglieri, che
nol possono consigliare se non eleggendo fra due
tradimenti, che nol consiglierebbono se fosser
uomini semplici e retti? E così è che un governo
consultativo a casa propria non rimane sinceramente
tale in casa d’altri; è insincero ed assoluto
in Italia. — All’incontro, i principi nazionali
possono non solo avere consigli veri, ma estenderne
l’importanza. Io so d’un principe italiano
al quale, salito al trono, furono proposte varie
forme di consigli; ed egli, lasciate tutte quelle,
ne imaginò una nuova e bellissima, una che io
direi la forma più perfetta del governo consultativo,
quella che più s’accosta ai vantaggi, quali
che sieno, de’ governi deliberativi. Sarebbe questa
forma novissima consistita di consiglieri perpetui
e quasi centrali, e consiglieri annui e provinciali.
I quali gli uni e gli altri sarebbero stati
(certo senza pericoli) promovitori di quelle due
forze indispensabili ad ogni governo, la conservatrice
e la progressiva. Ed avrebbero poi tenuto
conto opportuno degli interessi universali
dello stato e dei particolari delle provincie; molto
meglio forse che non i consigli provinciali
prussiani. Dalla potenza dei quali, più o men
buona colà, Dio voglia salvar l’Italia. Chè le provincie
italiane non han bisogno d’essere disgiunte,
ma unite; l’unione delle provincie in ciascuno
dei principati italiani, è l’interesse, il rimedio,
la speranza d’Italia dipendente, intanto che
sien possibili le riunioni degli stati nell’Italia
indipendente.









11. Ma procediamo, e cerchiamo tutto quanto
possa esser pericolo dello straniero, epperciò
vantaggio de’ principi nostri, cerchiamo se tal
potrebbe essere un governo anche più largo o
deliberativo. Nè perdiamoci tuttavia a discutere
in teoria la bontà più o men grande, o le forme
diverse di questi governi, quali si trovano in parecchie
monarchie europee. Anni sono, portavasi
a cielo or l’una, or l’altra forma, e predicavasi
ciascuna, quasi panacea universale, libertà somma.
Ora s’è passato all’eccesso opposto; si dispregiano
da alcuni, quasi illusorie ed insufficienti
tutte. Forse non si scosterebbe dal segno chi
dicesse: essenza di que’ governi, la pubblicità; e
dovunque sia questa, essere a’ nostri dì libertà
sufficiente. E quindi ai più sperimentati, le forme
varie sembrano ora meno importanti che non
parvero già; e il più importante essere il non
mutarne sovente, il fuggire le rivoluzioni. Ad
ogni modo e tenendoci all’Italia, non è dubbio,
benchè non abbastanza noto, che vi sono pur
troppo, molto sparsi ancora (come erano altrove
pochi anni fa) que’ desiderii di libertà. Pur
troppo dico, anche de’ desiderii moderati; perchè
io vorrei, non rimanesse luogo a niun desiderio
se non a quello d’indipendenza; perchè nelle nazioni
come in ogni uomo, due desiderii son men
forti che uno, e l’uno guasta l’altro, e rimangono
per lo più ineffettuati ambedue. Pur troppo
sopra tutto, se questi desiderii si proseguano o
senza o contra i principi; perchè allora sono disunioni,
e non unioni, rischi presenti per eventualità
future, pericoli e vantaggi a rovescio di

quelli che cerchiano noi, pericolo a noi, vantaggio
allo straniero, regresso, e non progresso
verso lo scopo grande. Di che vidersi da poco
più che venti anni in qua due esempi molto diversi:
uno men cattivo, in cui speravasi la libertà
vegnente dai principi, o tutt’al più senza i
principi; ed uno peggiore, in che sperossi contra;
e tuttavia tutti e due terminarono con invasioni
d’uno ed anche due stranieri, con diminuzioni
d’indipendenza. — Che le grandi mutazioni
dello stato si faccian male e con pericolo
dai molti, e sia necessario rimettersene ai pochi,
anche quando non è il pericolo dello straniero,
fu saputo molto bene da quegli antichi, anche
repubblicani democratici, i quali quando avevano
a mutare lo stato il mettevano in mano di
pochi o d’un solo, un Licurgo, un Solone, i decemviri,
un dittatore. E seppelo, e notollo Machiavello.
E sel sapevano gl’Italiani del medio
evo, i quali pure a pochi o ad uno davan balia
per le mutazioni. Ondechè si vede che fu vera
invenzione retrograda, quella moderna delle assemblee
costituenti o convenzioni, che ognuno
vide poi a quali e quanto lunghi turbamenti riuscissero,
massime ne’ paesi dove la impresa di
libertà si complicò con quella d’indipendenza,
come in Ispagna. E quindi io non posso se non
tornare a quell’esempio tanto più bello, di che
già accennai; a quegli Irlandesi i quali nella loro
impresa, comunque chiamisi e sia di libertà
o d’indipendenza, si sono fatti quasi un dittatore
od un principe, e ne seguono i cenni, a lui se
ne rimettono, intorno a lui si serbano unanimi

epperciò forti, con sapienza che è insieme veramente
antica e cristiana. Ciò che fa la forza (innegabile
ora, a che che ella riesca) della impresa
irlandese, è la perfetta legalità con cui si prosegue
da quella nazione, da quel dittatore uniti. Ciò
che può fare la forza dell’impresa nostra è quella
simile o maggior legalità, la quale possiamo
aver senz’essi. E non dicasi che i ribelli fortunati
fanno poi nuovi diritti, nuove legalità. È
vero, ma a carico d’esser fortunati. Se nol sono,
e finchè nol sono, son ribelli, han contro a sè
tutti i migliori, nazionali o stranieri. Chi, all’incontro,
segue il diritto presente, la legalità, la
legittimità (tutti sinonimi) in una impresa buona
ha buoni dunque il fine e i mezzi; ha per sè la
propria coscienza, la propria alacrità, che è gran
forza; ha tutti i buoni, ha la pubblica opinione,
che è forza grandissima; ha il tempo, non dipende
dalla fortuna, può aspettarla, che è la
maggior delle forze in una lunga impresa. Io non
saprei augurar maggior ventura, maggior forza
o virtù alla patria mia. — Ma ridotta così ai
principi la decisione del passare o no a un governo
deliberativo, sarebbe egli utile passarvi?
Parliamo schietto: anche presa dai principi può
esser decisione piena di pericoli, feconda di disunioni,
distraente dall’impresa d’indipendenza,
nociva dunque. Le assemblee deliberative o parlamenti
vivono delle opinioni diverse e divise.
Queste sono loro essenza. E se è così nei parlamenti
vecchi, nelle nazioni educatevi e sperimentatevi,
tanto più nelle ineducate e nuove. Francia
e Spagna ne han dati esempi numerosi e terribili;

senza contar i pochi e piccoli italiani. La
virtù prima di que’ governi è la sodezza; virtù
seconda, la tolleranza reciproca. Sono elle virtù
nostre? — Ma, dicesi, se nol sono, diventerebbono.
Sta bene; ma intanto? Durante l’impresa
d’indipendenza, tanto più importante? — Ma,
dicesi ancora, vi si potrebbe educar la nazione
nelle assemblee consultative. Sta benissimo; ma
questo apparecchio riconduce di natura sua ad
aspettar tutto dal principe; posciachè dal principe
dipende, nel principe si concentra qualunque
governo consultativo, ed al principe lascerebbe
la decisione dell’opportunità e del modo
di passare al governo deliberativo. — E so che
può parer noioso agli affrettati. Ma che farvi?
Sia inconveniente; è necessità. Chi non è lunganime,
rinunci alla pratica, ai pensieri stessi di
politica. Chi non voglia ammettere il tempo in
qualunque calcolo, non faccia calcoli. Chi ha fretta,
tenga pure sè stesso incapace di quella libertà
che desidera.




12. Ma, posta la mutazione fatta da qualche
principe italiano, forte d’animo esso, forte della
fede antica e provata de’ suoi popoli, forte degli
apparecchi legislativi, e dello sperimento del governo
consultativo; e postala fatta a tempo, fatta
bene, fatta felicemente; non è dubbio che quel
principe avrebbe messo mano al massimo strumento
di popolarità e di unione italiana; non è
dubbio che sarebbe da quel dì incomparabilmente
accresciuto il pericolo, inasprita la piaga, incominciata
a sonar l’agonia dello straniero in
Italia. Consideriamo posatamente le conseguenze

varie che glie ne verrebbero. — O non vorrebbe
egli soffrire novità, e ne farebbe lamenti, gride,
negoziati, minaccie. Ma a tuttociò sarebbe facile
rispondersi dal principe italiano allo straniero:
io son sovrano quanto te, e fo quel che mi pare
a casa mia. — Se allora a tal risposta si rompessero
negoziati, si ritirassero ambasciadori di
qua, si ritirerebbero ambasciadori di là, e si vivrebbe
senza. Ei s’è veduto ch’io non sono per
la politica dell’isolarsi, non credo che vi si abbia
a ricorrere spontaneamente; ma, se venga
dagli altri, l’isolamento è forse meno a lamentarsi
nelle potenze piccole, già quasi isolate dalla
diplomazia or corrente in Europa. Ognuno sa
d’un piccolissimo principe italiano, il quale da
13 anni in qua s’è isolato da tutta la politica
europea, e non glie n’è pur occorso nessun male.
Ondechè ciò che quello fece per una ragione,
si potrebbe fare da altri per una tutto diversa,
pur senza pericolo. E ad ogni modo l’isolamento
di che parliamo sarebbe tutt’altro che compiuto,
si ridurrebbe ad una o due potenze, e sarebbe
compensato dal riaccostamento ad una o
due altre. E farebbesi guerra per ciò? Non è probabile
di niuna maniera. Non si fa guerra oramai
con un torto così evidente, come sarebbe
quello d’una potenza che volesse impedir un’altra,
sovrana com’essa, di far da sovrana in casa
propria. Contro a tal potenza si solleverebbero
tutte le opinioni di tutta Europa, i biasimi di
tutte le parti, le armi di tutte le potenze interessate
a mantener l’indipendenza italiana, almeno
qual è, od anzi di tutte le interessate a mantener

la compiuta sovranità degli stati sovrani. E se
la guerra si facesse poi con tanto torto, con tanti
biasimi e tanti avversari da una parte, tanto diritto,
tanti voti e tanti aiuti probabili dall’altra,
facessesi pur quando che sia; chè non sarebbe
Italiano, suddito o non suddito, il quale ricusasse
morirvi e mandarvi a morire tutti i figliuoli
per il principe liberatore, nè sarebbe dubbia la
riuscita d’una tal guerra nazionale. — Ma la
probabilità, di gran lunga maggiore, è che non
si farebbe; che dopo gli scritti e i fatti diplomatici,
anche lo straniero tollererebbe ciò che non
potrebbe impedire. E ciò sarebbe poi ad ogni
modo il principio del fine suo. Perciocchè, od
imiterebbe o non imiterebbe la mutazione. Ma
l’imitarla sarebbe per lui pazzia; chè se i governi
deliberativi fanno troppa paura a’ principi nazionali,
ei non ne possono far troppa mai ad uno
straniero. Ei non è forse se non un esempio di
un governo deliberativo durato senza grandi pericoli
sotto un principe straniero; Ungheria sotto
casa d’Austria. Ma la sede di questa è così vicina,
che si può dire addentro all’Ungheria; e si
aggiunge ora l’antichità del fatto, che porta rimedio
a tutto. Ma credere che durasse non dico
secoli, ma nemmen dieci anni casa d’Austria in
Lombardia con un governo deliberativo, sarebbe
stoltezza che non può venir in mente a quel governo
prudentissimo, e che se venisse produrrebbe
il suo effetto naturale. La più probabile è
dunque l’ultima supposizione, che lo straniero
non imiterebbe l’esempio italiano; che, vedendo
di non poter risanare, si ridurrebbe a prolungare

la vita sua presso a noi. Ma questa sarebbe
breve allora, colla vicinanza d’un governo nazionale,
che tirasse a sè l’attenzione e i voti di
tutti gl’Italiani, che facesse invidiare ai sudditi
stranieri quella libertà e quell’operosità che vi
sarebbero naturali; che alzasse una di quelle
tribune, una di quelle pubblicità, una di quelle
opinioni universali contro a cui non può resistere
niuna grande ingiustizia, e men di tutte la
massima di tutte, la dominazione straniera. E
ciò sa, ciò sente lo straniero. Epperciò è così risoluto,
così acre contro questo suo pericolo
sommo; perciò usa tutta la sua prepotenza sui
principi italiani per impedir loro di apparecchiarsi,
di lasciarci sperare o parlare; perciò in
parecchi casi particolari gli astrinse di promesse.
Ma siffatte promesse non possono averli obbligati,
sempre, per tutti i casi; non possono
aver distrutti gli inalienabili diritti di lor sovranità;
non possono aver ridotta questa a vassallaggio
feudale, imponendole una condizione perpetua;
non possono reggere contro al diritto di
piena potenza di essi universalmente statuito e
riconosciuto. Fra due diritti o doveri ripugnanti
ma egualmente riconosciuti, il massimo distrugge
il minimo. Un principe riconosciuto sovrano
da un altro, non può esser astretto a non fare
nell’interno dello stato suo, nell’esercizio della
sovranità sua, ciò che creda utile al popol suo.
È finita l’impostura del sacro Imperio romano;
è finita la feudalità; son finite le graduazioni di
sovranità.




13. Ma di nuovo, ed in generale, di tutto ciò

che trattammo nel presente capitolo de’ principi,
lascinsi giudici i principi soli. Io son per dire di
ciò che possano gl’Italiani non principi; ma io
volli dir fin d’ora ciò che non possano e non debbano,
per distinguer subito i diritti d’ognuno,
que’ diritti esistenti, da cui è dovere d’ogni uomo
retto partir sempre, e dovere più speciale degli
amici di libertà, la quale insomma non è altro
che rispetto ai diritti‍[36]. — Per poco che facciano
i principi nostri, se facciano un passo di
più che lo straniero nella via de’ progressi veri,
materiali, intellettuali, di governo consultativo,
deliberativo o che che sia, essi sono sulla buona
via, sono anzi al lor posto nella buona via. Ma

quel posto all’innanzi, quel passo di più è l’essenziale;
per poco che sia in apparenza, egli è
molto, egli è tutto in conseguenza. O lo straniero
si fermerà in quella situazione inferiore, e
sarà continuo svantaggio a lui, continuo vantaggio
a noi; ovvero vorrà far egli un passo ulteriore,
ed allora, purchè facendone un altro, noi
serbiamo il posto, ei si può condurre a quello
che per lui è precipizio. In ciò sta tutt’intiero il
pensier mio.




Il quale, ben so che ad alcuni parrà troppo
ardito, ed a molti all’incontro troppo timido. Ma
io non sono senza speranza che possa parer moderato
e giusto a coloro che, senza debolezza,

doppiezza, nè dubbiezza, sieno moderati e giusti
essi stessi. E se paresse ad alcuni che queste sarebbono
state cose da dirsi sommessamente all’orecchio
di qualche principe italiano, anzichè pubblicamente,
io risponderei: che se le avessi credute
cattive, io non le avrei volute dire di niuna
maniera; e se buone e da restar segrete, non le
avrei dette nemmeno, non avendo orecchio di
principe a cui dirle così. Ma io credo anzi, che
questi segretumi, questi misteri politici sien cose
vecchie, e da sorriderne ai tempi presenti.
Ora è il tempo delle arti aperte, delle politiche
schiette, pubbliche, forti. Tal credo questa, e
perciò l’esposi, che è poco merito. Il vero e solo
merito, il merito della fortezza, sarà di colui,
nato o da nascere, che ponga in opera ciò che è
facile vedersi e dirsi, ed è oramai veduto e detto
da moltissimi. Perciocchè anche in Italia, grazie
al Cielo, sta crescendo questa somma fra le virtù
politiche, la forte moderazione.







CAPO UNDECIMO.
COME VI POSSONO AIUTARE TUTTI GL’ITALIANI






Iis quidem qui secundum patientiam boni
operis, gloriam et honorem et incorruptionem
quærunt.




(Paul. ad Rom., II, 7).






1. Noi abbiamo fatta parte grossa a’ nostri
principi nell’impresa d’indipendenza, per una
buona ragione: che essi hanno una parte più che
grossa, hanno tutta la potenza de’ nostri stati.
Coloro che pretendono escludere i principi dalle
speranze, dai disegni nazionali italiani, sono come
certi storici, i quali, noiati, dicono, che la
storia moderna sia stata ridotta troppo sovente
a’ principi, affettano l’eccesso opposto di scrivere
quella de’ popoli soli; quasi le azioni degli uni
e degli altri si potessero disgiungere, quasi fosser
fattibili due storie distinte, quasi fosse negabile
la parte maggiore della storia a coloro che
ebbero la parte maggiore dell’opere. Ma costoro
poi, o non tengono la promessa e fanno storie
poco dissimili da tutte l’altre, ovvero le fanno

così spoglie di fatti, così piene di generalità che
non sono più storie, e ritraggono peggio che
mai la vita de’ popoli stessi. E come la vita passata,
così è poi la vita futura di questi; non vi
si possono considerar soli i principi, nè soli i
popoli in qualunque luogo ove sia principe; ma
men che mai dove, piaccia o non piaccia, sia bene
o male, il fatto onde è forza partire, il fatto
presente è, che i principi hanno tutta la potenza. — Nè
perciò resta piccola la parte di tutti
gli altri. Non ci è pericolo; non resta piccola per
questa medesima ragione, che le azioni de’ principi,
appena passano dal disegno al fatto, diventano
azioni della nazione; che se i popoli non
possono nulla senza i principi, i principi non
posson nulla senza i popoli, non sono principi
se non perchè fanno operar popoli; che è una
corrispondenza, una vicenda, un circolo or vizioso,
or virtuoso, ma continuo di opinioni, di
azioni dagli uni agli altri, il quale non si può
interrompere per niun disprezzo, niun pregiudizio
di qua, niuno di là. In qualunque stato,
ogni uomo ha pure in fatto e in diritto una qualunque
operosità. La quale se si volga a buon
fine, ma oltre ai propri diritti, oltre alla propria
natura, guasta il fine, fa più mal che bene, produce
contrasti e disunioni. Se poi si volga da
ciascuno, secondo buon diritto, a buon fine, diventa
operosità buona di tutti, diventa operosità,
moto, forza nazionale irresistibile. L’Italia ha
per le mani un’impresa indubitabilmente giusta
nel fine; aggiungiamovi una indubitabil giustizia
di mezzi, e non dubitiamo allora della buona

riuscita. Le due giustizie unite sogliono ottener
questa dalla Providenza più sovente che non si
crede anche negli affari privati, ma più sovente,
ed io crederei sempre, nelle imprese di molti,
nelle imprese nazionali.




2. La operosità, la vita d’ogni uomo sarà considerata
da noi o come pubblica, o come sacerdotale,
o come letteraria, o come privata.




3. La vita pubblica italiana si riduce a quella
de’ ministri o consiglieri maggiori o minori dei
principi. Da noi il principe essendo lo stato, non
vi possono essere servitori dell’uno e servitori
dell’altro. È bene o male? Così è; e chi vuol far
la distinzione, fa sogni e non realtà, e guasta
tutto. Ei sono alcuni che, prendendo nelle gazzette
di fuori quelle gelosie, que’ disprezzi che
i consiglieri della nazione (cioè gli oratori dei
parlamenti) muovono contro ai consiglieri della
corona, le applicano poi a’ consiglieri che qui
sono necessariamente della corona e dello stato
e della nazione tutt’insieme. E quindi viene una
affettazione d’indipendenza personale, una condanna
dell’ambizione governativa, che può stare
in que’ paesi dove si può servire politicamente
la nazione senza il principe; ma che è molto
risibile e dannosa dove, non potendosi far tal distinzione
in realtà, tutto quello che è di buono
e di bello nel desiderio di servir lo stato può essere
nel desiderio di servire il principe. Quella
sì, che è idea straniera da non prendersi, nel
caso nostro. Hai tu, credi tu avere indipendente,
generoso, forte animo in te? Servi il principe,
o lo stato, o la nazione, come vorrai dire, che è

tutt’uno. Non s’adonta altrove nessuno di servire
la nazione. Non è ragione di adontarsene qui.
Non è onta, fuorchè nel modo, qui come là; e
qui come là vi può essere, vi è indipendenza.
Qui come là questa vuole essere duplice: indipendenza
dagli errori del popolo e da quelli del
principe; e la sola differenza è che là è forse più
difficile l’una, qui l’altra. Ma ad un animo veramente
indipendente, importan poco le varietà di
difficoltà; ei sa vincere l’una e l’altra o le due
insieme del paro. — Niun principe, per assoluto
che egli sia, non può saper nè fare tutto da sè;
e quindi niuno nega aver consiglieri e ministri.
La differenza tra il principe assoluto e il principe
in governo consultativo, e il principe in governo
deliberativo, è che il primo prende consigli
senza niuna regola da chi gli capita in mente
ogni volta, il secondo da consiglieri ordinati
ed eletti da sè, il terzo da questi consiglieri
propri, e da altri ordinati ed eletti dal popolo.
E la differenza è grande senza dubbio, perchè i
consigli dati dagli eletti dal popolo diventano
poco men che obblighi al principe ed a’ consiglieri
di lui. Ma in somma quanto più un principe
è assoluto, tanti più uffici sono raccolti nei
consiglieri di lui; e così tanti più doveri. Essi
da una parte soli esecutori, soli interpreti, sola
coscienza delle volontà del principe, che rappresenta
qui la volontà nazionale; e dall’altra, essi
soli interpreti de’ bisogni, de’ desiderii della nazione
appresso alla volontà del principe. Essi,
se non sola, certo la più breve via della pubblica
opinione; essi, soli oratori nazionali. Essi,

solo anello di quell’unione tra principi e popolo,
la quale, utile e desiderabile dappertutto, è
indispensabile ad una nazione che stia in presenza
d’uno straniero, e più ad una che intenda
liberarsene. — Del resto, detto così della importanza
e dignità de’ servitori de’ nostri principi,
contro all’opinione di coloro che non si contentano
di giudicarne le azioni, ma ne dispregiano
stoltissimamente l’ufficio, perchè non risplende
come in altri paesi pubblicamente (mancanza
di incoraggiamenti, che accresce anzi il
merito di coloro che sappiano esser buoni così);
io non mi fermerò a ciò che possano eglino fare
in particolare, per la indipendenza. Prima, perchè
naturalmente essi possono, ciascuno nel proprio
ufficio, tutto ciò che dicemmo potersi dai
principi, ch’essi servono ed informano in tutto.
Poi quanto ai particolari ulteriori, perchè, oltre
all’essere questi infiniti e fuor di luogo qui, essi
non sarebbero probabilmente attesi da coloro a
cui si rivolgessero. I ministri, talora i maggiori,
ma più i minori ed i minimi soglion esser gelosi
di tali particolari, che sono opera loro, molto
più che non sogliano i principi delle opere loro
più grandi. I principi, avvezzi a farsi dar cooperazioni
e consigli da alcuni, non si offendono
che sien lor dati da altri; come se n’offendon
coloro che, quanto più scendono, tanto più sono
avvezzi a far tutto l’ufficio proprio da sè. E i
principi hanno più pratica, più amore a quei
grandi interessi di che parliamo; i quali all’incontro
sono talor disprezzati da coloro che sogliono
versar tutta la vita tra le minuzie, e le

chiamano soli affari del mondo. E i principi,
posti sopra a tutte le condizioni de’ loro sudditi,
non hanno interesse poi a mantenere viva quella
distinzione, che è gloria, diletto e talor sicurezza
di alcuni uomini di piccoli affari, la distinzione
tra la pratica e la teorica, tra la potenza e la
scienza, tra la capacità di operare e quella di
pensare. — Nè saremo noi così illiberali. Noi
ammettiamo con piacere che parecchi Italiani
sanno innalzarsi dal merito di semplici amministratori
a quello di veri uomini di stato, dalla
pratica vagante degli affari pubblici ad ogni
buono ed alto scopo di essi, dalle preoccupazioni
quotidiane a quelle cure del futuro, che sono comuni
oramai a principi, uomini di stato ed anche
scrittori di qualche polso, o piuttosto a tutte le
persone educate e generose. Ed a questi veri uomini
di stato italiani si rivolgono, dopo i principi,
le nostre maggiori speranze; a questi i nostri
detti, i nostri desiderii di saperli persuadere.




4. Ma passiamo da coloro che servono i principi
nazionali, a quelli che sono così infelici da
servire lo straniero. De’ maggiori fra’ quali già
dicemmo non esser possibile nè che il principe
abbia fede in essi, nè che essi la serbino insieme
al principe e alla patria. Qui è tutto a rovescio
che negli stati italiani, dove i doveri non fanno
se non uno, e chi serve bene al principe serve
bene allo stato, all’Italia intiera. Qui son due
doveri diversi, opposti, inconciliabili. Chi si voglia
mettere a tal conciliazione vi perderà o la
pace o la integrità di sua coscienza; vivrà combattendola,
finchè non l’abbia fatta tacere; miserando

dapprima, più miserando in appresso. — Ma
io crederei che sia molto diverso il caso
de’ ministri minori, di tutti quelli a cui il piccolo
impiego è professione importante ad essi, ma
non alla patria. Questi non fan guari nè bene nè
male, seguendo una professione che non ha potenza
sui destini della patria, ma tutt’al più su
una provincia; la quale è poi interesse della patria
sia bene amministrata, si serbi quanto più
prospera per il dì che diventerà provincia italiana. — Nè
tal distinzione è nuova o mia. Quando
l’immortal Pio VII, il più forte Italiano de’ tempi
suoi, fu indegnamente spogliato de’ suoi stati,
uno dei ministri dello spogliatore pregava uno
dei ministri dello spogliato di voler continuar
nel suo ufficio importantissimo nello stato. E tacerò
il nome del primo, ma dirò del secondo,
che fu monsignor Lante, allora tesoriere. Il quale,
rigettando quella brutta continuazione nell’ufficio:
«E che», diceva l’altro, «che sono
queste rinunzie, queste congiure, questi ordini
del papa di lasciar gli uffici? Certo ei provvede
male al popolo suo. Oggi voi, monsignor
tesoriere, a rinunziare; saran domani i vostri
primi capi d’ufficio; doman l’altro i secondi;
e via via, così sarà abbandonato il tesoro, saranno
mal governate le pubbliche entrate da
noi mal pratici, non apparecchiati a supplirvi».
E monsignor Lante: «Il santo padre non
ha dati siffatti ordini; non a me, che non ne
ho mestieri per sapere che non posso nè debbo
servir voi, non agli impiegati minori, dei
quali l’impiego è professione e vitto, e che

continueranno». Ed insistendo l’altro tra minaccia
e celia a dire: «Ma voi vogliamo, voi sopra
tutti, monsignore; e chi non ubbidisce a
noi... voi sapete...» (E voleva accennar
Fenestrelle o l’altre fortezze di Francia, ove si
conducevano i resistenti). — «Io», riprendeva
il Lante sorridendo, «son pronto. Partendomi
di casa per venir da voi, feci ogni mio apparecchio.
Ho giù il legno». E così lasciò il celiatore
celiato, e non ne fu fatto altro. — Ancora
e tanto più, è a fare la medesima riflessione
pei militari italiani serventi lo straniero: gli uni
levati a forza, che sono moltissimi, gli altri volontari,
che son pochi. Ma de’ primi il voler dire
che non dovrebbero servire, tanto sarebbe come
dire che dovrebbero resistere alla levata, come
dire che facessero uno di quei sollevamenti che
dicemmo quasi sempre illeciti e dannosi, ed ora
certamente inopportuni. Oltrechè sarebbe pur
gran danno che un terzo delle popolazioni italiane,
che una delle più belligere si disavvezzasse
di nuovo dall’armi, e non si trovasse apparecchiata
il dì quando potrà diventar debito ed
opportuno che tutta Italia in sull’armi dica allo
straniero: o con voi o contra voi, secondo che
volete diventar amici o rimaner avversari della
patria nostra. E quindi mi paiono da lodar gli
stessi volontari; e da desiderare che fossero più
numerosi, massimamente in quelle classi di persone
che quando non militano sogliono poltrire.
Noi dicemmo già con piena sincerità, e così ridiciamo
qui, che in ogni altra cosa che l’Italia,
sono identici gl’interessi italiani ed austriaci,

che fuor d’Italia sono alleati naturali Austria ed
Italia. Tutte le guerre che avrà a fare Austria a
settentrione ed oriente saranno guerre italiane.
Il maggior servigio che si possa fare all’Italia,
è di far vittoriosa, conquistatrice l’Austria in
quelle parti. Salvo l’arciduca Carlo vivente, quasi
tutti i grandi capitani di casa d’Austria furono
italiani; Alessandro Farnese, Spinola, Piccolomini,
Montecuccoli, e sopra tutti il principe Eugenio
di Savoia. Così ne nascesse uno tale a far
trionfare Austria sul Baltico e sul mar Nero!
Così tutta la gioventù italiana aiutasse Austria
a tali conquiste; chè avrebbe avanzata di tanto
quella dell’indipendenza nostra, e col mostrarsene
ella degna, e coll’averne preparato il prezzo.
Nè vorrebbesi tale intenzione tenere vilmente
segreta; ma professarsi pubblicamente, onoratamente,
militarmente. Verrebb’egli poscia il
gran dì? o quello che ne sarebbe vigilia, d’una
guerra contro a un principe italiano? Non sarebbe
nemmen mestieri di seguir l’esempio (pur
lodato) d’Austria e Baviera e Sassonia quando
si rivolsero dall’uno all’altro campo, sul campo
stesso di guerra o di battaglia. Basterebbe quella
resistenza passiva, più conveniente all’onor
militare: il posare l’armi senza rivolgerle, le
demissioni, se si concedessero; ovvero il rimaner
prigioni, che non è se non disgrazia volgare
in qualunque guerra. Ma lo straniero non verrebbe
a ciò probabilmente. Il grande impaccio
di esso quando s’appressino i tempi, sarà il corpo
d’esercito italiano, tanto più grande quello,
quanto più grande esercitato questo.









5. È vera fortuna mia che il libro del Gioberti
mi dispensi dal parlar compiutamente dell’operosità
sacerdotale. I sacerdoti sono anche più gelosi
delle cose proprie, che non i principi e i
ministri de’ principi. Ed a ragione. La vita, i
pensieri, le leggi del sacerdozio sono un mondo
da sè, tutto diverso dal secolare; quasi un mondo
intermediario tra terra e cielo. Chi non ha
vivuto e non vive in quello ne discorre male; ondechè
i sacerdoti non han fiducia se non ne’ sacerdoti.
Ad essi è utile specialmente il libro del
Gioberti. E così tutti gli altri di lui, e così quelli
pure dell’avversario di lui, il Rosmini. Tutti
e due hanno ridesta nel sacerdozio italiano quell’operosità
del pensiero, che è forse più necessaria
in quella altissima, che non in niun’altra
delle condizioni umane; tutti e due hanno sentita
e fatta sentire quella necessità, che il sacerdozio
cattolico accresca la propria coltura quanto
più ad esso ritorna l’opinione universale;
tutti e due hanno collocato il sacerdozio italiano,
forse al primo, certo ad uno de’ primi posti,
in questa buona e gran via. Io non so s’io mi
inganni; ma io non vedo guari che due Inglesi,
il Wiseman e il Lingard, che possano in promovimento
di coltura star a petto dei due Italiani.
E quindi io non so trattenermi dal ripetere, ancor
che fosse a rischio di dispiacere e al Gioberti
e al Rosmini: quando vedremo darsi la mano
da due tali cristiani, due cattolici, due sacerdoti,
due Italiani? Certo le divisioni sono utili talora,
come uno dei mezzi usati dalla Provvidenza a
far risorgere ogni buona operosità. Ma non son

elle tutte le divisioni e massime le ecclesiastiche,
quelle di che pur è detto, guai a chi le desti? Nè
cercherò io profano, chi abbia destata od a chi
tocchi finir questa, nè se si possa. Ma ei mi par
di poter dire, che sarebbe bello a qualunque dei
due; e, riducendomi al mio assunto italiano, che
sarebbe bello e buono specialmente per l’Italia,
a cui tutte le divisioni nuove son dannose, tutte
le buone riunioni necessarie. — Ad ogni modo
tutti e due ci dimostrano che sarebbe gran danno,
se si escludessero gli ecclesiastici dalla discussione
delle cose temporali, e si riducessero
alle spirituali, come vorrebbero alcuni. Nè ciò è
possibile. Dov’è il limite tra l’une e l’altre? Chi
lo porrebbe? Chi n’ha autorità sulla terra? Il
capo degli ecclesiastici e della Chiesa può bene
dir di questo o quello che ha passato i limiti
dell’ufficio, della dignità sua, in ogni caso particolare.
Ma è impossibile determinare que’ limiti
esattamente, per tutti i casi. Il medio evo ne disputò
e combattè secoli intieri; la civiltà progredita
lascia più latitudine in questa come in
altre cose, e non s’oppone se non all’usurpazioni
evidenti. E le ecclesiastiche poi sono a temer ora
men che mai. Il chiasso che si fa di qualunque
menoma sorga qua o là, basterebbe a provare la
impossibilità che se ne faccian delle grandi; ondechè
il temerne gravemente oramai, non è da
conoscitori della presente civiltà, ma da rimasti
addietro in tal cognizione, ed in emulazioni, odii
e paure. E così pure il desiderarne. Alcuni sono,
dentro e fuori d’Italia, che chiamano sulla cattedra
di Gregorio XVI un Gregorio VII. Ma ei

non vedranno mai più, nè uno tale, nè un Alessandro
III, nè gl’Innocenzi, nè un Giulio II. La
differenza de’ tempi è troppa, anche contando da
quest’ultimo. Dal quale in poi, oltre le nuove
eresie, sorsero tutte le civiltà oltramontane ed
oltramarine europee e non europee. Finito è il
tempo della tutela temporale della Cristianità;
ella è uscita de’ minori, ella governa i suoi affari
temporali da sè; e se ne farà forse tanto più docile
alla tutela spirituale. A’ nostri stessi dì è avvenuto
un fatto importante e non avvertito abbastanza.
Pio VII sarà grande nella storia dei
papi non solamente per il fatto immortale della
sua resistenza, ma per la causa ultima di essa:
il rifiuto da lui fatto a Napoleone di entrare nella
lega contro Inghilterra. Con tal rifiuto e coi
patimenti sofferti per esso, Pio VII abdicò in
gran parte quell’ingerenza negli affari politici
della Cristianità, in che risplendettero pur tanti
de’ suoi predecessori. Non rinnegolli, ma fece diverso,
secondo i tempi; diè un esempio, incominciò
una età novella per il papato; non rese
impossibili, ma difficili, ma rare quell’ingerenze;
e rese impossibile sopratutto, se già non era, il
farsi essi papi, capi d’imprese politiche, temporali,
ed in particolare di quell’impresa d’indipendenza
in che fallirono quantunque grandi i
papi stessi del medio evo. — Nè è a lamentare
o a tentare vanamente di mutare quel fatto oramai
adempiuto. Lasciamo e il papa e il sacerdozio
tutt’intiero a quegli alti e numerosi uffici più
o meno spirituali, che chiamano la loro opera
a’ nostri dì. Essi hanno a compiere la sconfitta

(incominciata da altri) d’ogni anticristiana filosofia,
hanno a vincere i vincitori del secolo XVIII;
hanno a rivolgersi, non più inutilmente contro
a’ materialisti o sensisti di quel secolo, nè forse
contro agli incerti e vergognantisi panteisti del
nostro, ma contro a quei razionalisti che sono il
vero pericolo, il pericolo preveduto già ed or
ultimo. Ed hanno così quella magnifica opera
della riunione de’ dissidenti al cattolicismo, la
quale sembra apparecchiarsi in tanti modi diversi
secondo i luoghi; là cogli studi teologici e il
ritorno all’autorità, là con gli studi storici e il
ritorno all’unità, là con la povertà, e là con le
persecuzioni ben sofferte; dappertutto con le
controversie, con le predicazioni opportune. Ed
in ciò abbiamo un bell’esempio italiano, se sia
vera la notizia di numerose conversioni fatte dai
sacerdoti rosminiani in Inghilterra; tanto più
bello che là sono le più prossime speranze, le
maggiori importanze delle conversioni. Perciocchè
hanno i sacerdoti cattolici dinanzi a sè quell’altra
anche più ampia opera della conversione
degl’infedeli; quell’opera in che da secoli pareva
non rimaner a’ missionari altro profitto a
trarre se non quello del proprio martirio, e di
poche conversioni individuali; ma a che la civiltà
cristiana ha aperte tante vie nuove, agevolate
tante antiche, e in che il massimo di tutti i passi
sarebbe fatto quando con vantaggio reciproco si
riunissero o almeno s’aiutassero l’Inghilterra e
il Cattolicismo. — Ma tutte queste sono opere,
occupazioni che gli ecclesiastici nostri hanno in
comune cogli stranieri. Opera poi particolarmente

italiana, e ben che indirettamente, pur
molto utile alla impresa d’indipendenza, sarebbe
ed anzi è quella di tutti i nostri ecclesiastici,
i quali o coll’esempio o colle parole accrescano
l’esercizio di qualunque virtù della nostra nazione.
Io sono per dire frappoco della importanza
delle virtù private, e per porle sopra qualunque
degli stromenti d’indipendenza. So anch’io
che le predicazioni degli ecclesiastici debbono
avere scopo più alto che non questa stessa, più
alto che non tutta la vita terrena degli uomini o
delle nazioni; ma le virtù conducenti ai due scopi
sono le medesime, e chi le promuove serve
insieme all’uno ed all’altro. Il maggior ausiliare
del liberatore irlandese, è il padre Matthews, predicatore,
non di politica, non di libertà nè d’indipendenza,
ma di privata temperanza, di astinenza
da’ liquori inebbrianti. Colà que’ meditatori
ed operatori veramente grandi della grande
impresa nazionale intesero bene la gran forza
motrice essere la virtù, la gran debolezza essere
il vizio; e attaccarono il vizio nazionale. Da noi
non è quello; ma ne son altri e non pochi. Gli
ecclesiastici sono meglio che niun altro in situazione
di saper quali sieno, di studiarli, di perseguirli,
di correggerli; gli ecclesiastici sono i più
efficaci maestri di morale; sono maestri della
morale più perfetta che sia stata o possa esser
mai. Lasciamoli, preghiamoli di far ciò, liberamente,
largamente, con reciproca fiducia, senza
paure, senza troppe distrazioni; essi avran fatto
più per la indipendenza, avran fatta opera più
nazionale e più ecclesiastica, che non se avessero

combattuto come i frati spagnuoli, o negoziato
e governato come gli Alberoni, i Fleury, i
Mazarini o i Richelieu de’ secoli scorsi, o cercato
dominar tutto come i grandi papi del medio
evo. Ogni età ha i modi suoi; la nostra ha quello
che noi lodammo già, di far ognuno l’officio
suo, di operar ciascuno nel cerchio della propria
operosità. — Del resto, s’io avessi a dire qual
condizione d’uomini in Italia paiami adempier
meglio gli uffici, la operosità sua speciale e presente,
quale esser più apparecchiata per l’occasioni,
io non dubiterei di rispondere, gli ecclesiastici;
e rammenterei la fortezza mostrata da
essi dal 1808 al 1814. Certo niuna provincia,
niun ceto d’uomini italiani, non furono allora
così forti come questi preti, non tenuti da tanto.
Ed io so di taluno a cui, giovanissimo allora,
tale spettacolo, tal sorpresa, tal paragone, tali
ammirazioni e vergogne furon semi di quelle
opinioni papaline o guelfe o come che si voglian
dire, onde egli fu poi accusato da molti, ma in
che ei si confermò sempre, quanto più venne
studiando e ripensando.




6. Ed ora, venendo a noi altri letterati, ei mi
pare sopratutto necessario guardarci da quella
esagerazione della propria importanza, nella
quale cadono sovente non solo gli uomini di piccola
pratica, ma quelli pure di piccola teorica.
L’innamorarsi esclusivamente del proprio mestiere,
è vizio di tutti gli uomini di mente miope,
i quali non veggono se non ciò che hanno
molto vicino. Si dice che le lettere son creatrici
delle idee, le quali creano i fatti; maestre degli

uomini, duci dell’opinione, onnipotenti nelle società.
Ma io non so se elle abbiano avute mai
tutte queste potenze; se non sieno stati per lo
più all’incontro i fatti, quelli che fecer sorgere
le idee; la società, le opinioni, quelle che guidarono
le lettere; gli uomini operanti, veri maestri
o almeno signori degli scriventi; e la verità
è che s’avvicendarono continuamente le potenze
degli uni e degli altri. — E si suol dir poi, che
la potenza delle lettere s’è accresciuta nella nostra
età, per la moltiplicazione degli scrittori e
degli scritti. Ma gli scritti sono come tutte l’altre
merci, che moltiplicandosi s’inviliscono. La
facilità di scrivere, di stampare senza spesa o
con profitto, ha fatti diventare scrittori molti,
che avean poca o niuna facoltà naturale di scrivere,
molti che non l’hanno accresciuta cogli
studi, molti che non elaborando lor produzioni,
non usano tutta quella che hanno, o non meditandole,
l’usan male; e quindi la merce, già invilita
per troppa quantità, s’invilì di nuovo per
mala qualità. Il vero è, che si fanno ogni dì più
rari, quinci quegli ampii e studiati lavori letterari
che furono frequenti nei due o tre secoli
scorsi; e quindi più ancora quella universale attenzione
che si soleva concedere loro. Sminuzzati
si sono a’ nostri dì i grossi libri, i lunghi
studi, le grandi riputazioni. Nè tuttavia vorrei
troppo lamentarmene, come fanno alcuni; o compatir
la intiera società di questo accrescersi il
numero, e diminuirsi il credito degli scrittori. Io
crederei che la società vi abbia forse guadagnate
più numerose verità; che queste, più discusse,

si sien fatte più chiare; che la coltura latamente
sparsa sia da preferire alla coltura più
altamente insegnata; che sia la più assurda e la
più tirannica a voler restaurare, l’aristocrazia
delle lettere; e che insomma sia accresciuta la
potenza della coltura in generale, e sopratutto
della buona coltura. Ad ogni modo, non è dubbio,
resta scemata la potenza di ciascuno scrittore,
di ciascun scritto in particolare; a guisa
appunto che in un esercito tutto vittorioso, non
conta guari niun guerriero privato, quantunque
prode, il quale avrebbe contato molto in uno
nuovo o sconfitto. — Ma questa potenza degli
scrittori è scemata poi, e va scemando, più che
altrove, in Italia; e scemerà ogni dì più, finchè
dureranno le condizioni presenti. Gli scrittori
italiani non hanno solamente a vincere gli emuli,
diventati più numerosi; hanno a vincer emuli
posti in condizione più vantaggiosa. Chi scrive
colla paura delle censure, chi è sforzato a calcolare,
a misurare, a lisciar ogni frase o parola
per farla, come si dice, passare, chi ammorbidisce
le proprie idee, non potrà mai emular felicemente
gli scrittori che scrivono schietto senza
tanti riguardi. Non serve dire agli Italiani: leggete
italiano, leggeteci noi, non ricorrete agli
stranieri; gli Italiani ricorreranno sempre agli
stranieri; più chiari, più facili, più piacevoli, più
utili a leggersi, finchè più liberi. Noi ammettemmo
già, parlando dei principi nostri, che una
censura preventiva è forse necessità politica dei
loro governi. Ma è ad ogni modo infelicità, impotenza
letteraria, la quale è giusto notare dove

si parla di ciò che possano o non possano gli
scrittori italiani. Veggiamo il fatto com’è, una
volta. Studio precipuo degli stranieri è porger
chiaro, limpido il loro pensiero. Studio precipuo
degl’Italiani scriventi in Italia è velarlo più o
meno. Ne’ primi anni del secolo, restaurate le
censure sotto Napoleone e i successori (e restaurate
con severità tanto maggiore, che i tempi
parevan più pericolosi), coloro che avrebbon
voluto scrivere, sdegnarono adattarsi, e non
iscrissero o scrisser pochissimo. Poi verso il
quarto del secolo, si girò, come succede, intorno
all’ostacolo che non si potea vincere; ognuno
cercò adattarsi, si usò l’artifizio contro alla
forza. Gli scriventi s’accorsero che ci era modo
di dir molto, anche colla censura. Le pieghevolezze
della parola sono infinite. A un nome particolare
rigettato si sostituì uno generale, un sinonimo
accettato; a una idea compiuta, una in
germe; ad una precisa, una involta; ad una
chiara, una annuvolata. Si fece conto sulla intelligenza
del discreto leggitore, si sperò che
questi intenderebbe. E così avvenne per lo più;
l’acutezza italiana, l’identità degli interessi, la
universalità di molte opinioni fecero nascere
uno stile adattato, convenzionale, quasi un gergo,
tra scrittori e leggitori. Artifizio illecito senza
dubbio se ad esprimere cose illecite, e lecito
pure se a lecite. Ma l’artifizio anche lecito è
sempre infelicità. Non è bella se non la parola
compiuta e limpida. Talora, ingannando il censore,
s’inganna il leggitore; talora vien meno
tra l’uno e l’altro la consueta intelligenza del

gergo; e da tutto questo adattarsi, nasce una
letteratura adattata, oscura, men bella, men utile,
e talora nociva; si trattano più i generi nei
quali si può parlare apparentemente d’una cosa,
e realmente d’un’altra, i generi oscuri; la confusione
de’ pensieri, la insincerità di espressioni
diventano vizi della parola, e minaccian diventare
delle azioni nazionali. Gl’Italiani che scrivono
e stampano fuori sono i soli che possano uscir
di tali difficoltà, correggerci di tali vizi, rivendicarci
da tali pericoli, da tali vergogne, fondare
una letteratura italiana esterna e non adattata,
all’incontro dell’adattata; far per la patria nostra
altrettanto o forse più che non gli stranieri
per le loro. Così sappiano valersi di tal potenza
e valersene con quella moderazione ch’è dovere
tanto più stretto ai più liberi; così lavorare essi
almeno con quell’alacrità che non s’ha se non
isfogando tutte le proprie facoltà; così non dimenticar
la patria antica per le nazioni che sono
nobili e generose ospiti a tanti di essi‍[37]. — Ma

Dio mi liberi dallo scoraggiar nemmeno coloro
che scrivono e stampano in patria. Non volli se
non toglier di mezzo qui come altrove, quelle
false speranze, le quali non adempiute lasciano
poi, alla prova, il male incoraggiato più scoraggiato
che mai. Io temo sia avvenuto a parecchi
de’ nostri scrittori anche dei primi, anche di quelli
le opere di cui ebbero maggior potenza in
Italia, che comparato tal effetto colle fatiche fatte,

colle difficoltà sofferte, quest’effetto parve
loro poco al paragone e si lasciaron quindi cader
di mano la penna, la quale avrebbe pur potuto
esser utilissima ancora alla patria. Nè sarebbe
forse avvenuto tal danno, se fin dal principiare
avessero ben preveduta la pochezza di
questo effetto. I nostri più alti ingegni scriventi
tra lo svantaggio delle condizioni d’Italia, si trovan
nel caso degli scrittori stranieri di secondo

o terz’ordine; i quali sanno bene di non potere
acquistarsi gloria, nè produrre effetti pari a
quelli d’un Byron, d’un Walter-Scott, d’un
Goëthe, d’un Alfieri o d’un Chateaubriand, ma
che perseverano ciò non di meno; o perchè par
loro pregiabile anche una buona riputazione in
mancanza di una gran gloria, o meglio perchè
par loro dovere adoperare ognuno a pro della
patria le facoltà quali che sieno, ricevute dalla
Provvidenza. E così i nostri. Non possono eglino
scrivere chiaramente, limpidamente, con parole
proprie? scrivano oscuro. Non possono scrivere
liberi? scrivano impacciati. Non possono
scriver tutto? scrivano la metà, il quarto, ciò
che lor si conceda. Dei tre precetti di scrivere la
verità, nulla se non la verità, tutta la verità,
i due primi si posson seguir sempre, anche da
noi; e seguiamo il terzo quanto possiamo. Il
pietoso Iddio in cielo, e i nostri compatriotti in
terra ci terran conto un dì di questa vita così
angustiata, così tormentata, così ricca d’interni
strazii, così povera di esterni compensi com’è
la vita dello scrittore italiano. Tolti uno o due
fra noi scriventi al presente in Italia, noi tutti
gli altri avremo probabilmente presso i posteri,
come abbiamo presso gli stranieri, poco merito
di lettere; ma forse ci si concederà tanto più
merito di virtù. E poi, non importa ciò che ci si
conceda, purchè adempiamo anche noi il nostro
ufficio verso la patria.




7. Di gran lunga più felice vita vivon da noi
gli scienziati, gli artisti, tutti coloro che adoprano
lor facoltà in materie lontane dalla politica,

dalla storia e dalla filosofia. Questi si trovano
più o meno nelle medesime condizioni addentro
come fuori d’Italia; e se essi pure hanno
a patire della moltiplicità degli emuli, non patiscono
almeno di niuna condizione particolarmente
italiana. E tutti questi possono giovare
alla patria, forse più che non credono. Prima
colla loro gloria personale, la quale sempre ritorna
alla patria, e di che le sarà tenuto conto
al gran dì, quando i destini di lei dipenderanno
da tutto insieme il rispetto ch’ella avrà saputo
acquistarsi. Noi vedemmo Grecia aver dovuta la
indipendenza sua, in gran parte, alla propria
gloria antica, alla gratitudine delle nazioni che
riconoscono da lei una civiltà, una coltura, quantunque
lontane di tanti secoli, quantunque spente.
È forse vergogna per la nostra età, che siasi
tenuto conto di quella gloria antica, più che non
della qualità di cristiani ai Greci presenti. Ma ad
ogni modo le medesime nazioni europee avrebbero
pure un altro simile e più vicino debito a
pagare all’Italia; il debito della civiltà e della
coltura moderne e cristiane. Nè il negano, che
che si dica da molti di noi. Negano le esagerazioni
che ne facciamo; negano i falsi e piccoli
primati che pretendiamo sovente oltre al vero e
grande che avemmo; negano sopratutto la continuazione
presente o probabile futura. Noi siamo
verso di esse come i benefattori ricordanti
ed esageranti i propri benefizi, o come i nobili
ricordanti ed esageranti la propria nobiltà, che
ne fan venir noia a ciascuno. Non predichiamo
i benefizi e la nobiltà nostra, e questa e quelli

ci saran più facilmente riconosciuti; non vituperiamo
nelle nazioni sorelle le educate da’ nostri
maggiori; non ci mostriam sopra tutto troppo
degeneri da questi, e verrà dì che raccoglieremo
anche noi i frutti della gloria italiana e della
gratitudine straniera. — Del resto, anche direttamente,
tutte l’arti, tutte le scienze possono
giovare alla patria, avanzarla verso i destini futuri.
Perciocchè tutte possono servire a quelle
virtù, che serviranno a que’ destini. Io non so
se non volendo estendermi, saprò far capire il
mio pensiero. Ma ei mi pare che sia pure una
musica virtuosa ed una no, e così una pittura,
una scoltura, e direi per fino una architettura.
Della musica non può esser dubbio. Esprimendo
essa gli affetti, i sentimenti dell’animo, ella può
esprimere i virtuosi e i viziosi; ed è quindi virtuosa
se fa piacere i primi, dispiacere i secondi,
viziosa se alletta tutto all’incontro; nè più nè
meno che la poesia, o le lettere. E così pure la
pittura e la scoltura. Da alcuni anni in qua si
sono venuti scegliendo soggetti patrii più vicini
a noi che non gli antichi greci e romani. Ma sarebbe
da fare anche più sovente che non si fa e
da’ committenti e dagli artisti. E sarebbe poi da
progredire nella scelta di tali soggetti. Non basta
venirci ritraendo qualche fatto del medio evo,
insigne per le vesti, i rasi, i velluti o l’armi che
vi si introducano. Dovrebbonsi scegliere fatti insigni
per virtù, insigni per quelle principalmente
dell’unione e dell’indipendenza, insigni non
solamente per la provincia, ma per tutta la patria,
tutta la nazione. Certo si troverebbero in

que’ XIII secoli che durò finora la impresa, in
quello principalmente da Gregorio VII alla pace
di Costanza, che dicemmo il più bello della storia
italiana. Lettere, scienze, arti, tutte le colture
dovrebbero cercare quanto possa ricordare,
lodare, far risorgere e progredire, esaltare e
scoppiare le due virtù, dell’unione e dell’indipendenza;
dovrebbero farle entrare per tutti i
sensi negli animi italiani, per tutti i sensi importunarne
gli stranieri.




8. Ma ei v’è più. Ciò sta in mano non solamente
di tutti coloro che hanno una operosità,
una vita eccezionale, principi, uomini di stato,
sacerdoti, scrittori, scienziati od artisti, ma di
ciascuno anche privato italiano. Qui è dove desidererei
ingegno ed autorità da persuadere, non
più alcuni, ma tutti i compatrioti miei. Qui li
conforterei a contarsi, qui a conchiudere che una
nazione di venti e più milioni d’uomini è invincibile,
se unanime e virtuosa. Unanimità e virtù
sono i due desiderati dell’indipendenza. Virtù
senza unanimità; unanimità senza virtù non servirebbono. — E
l’unanimità è più avanzata che
non si crede. Noi disdegnammo i varii sogni italiani,
perchè son da disdegnare finchè ne resterà
un’ombra; ma li dicemmo, secondo credemmo e
crediamo, sogni di pochi, sogni vicini a svanire,
anche senz’opera nostra o di altri scrittori, anche
lasciando fare il semplice senso comune italiano
ridesto dagli ultimi sperimenti. E svaniti i
sogni resterà necessariamente la verità nuda ed
una, l’unanimità. La quale non è impedita nemmeno
dalla divisione territoriale d’Italia. Due

terzi di questa sono indipendenti abbastanza perchè
vi sien nati e cresciuti l’idea, l’amore, il desiderio,
la volontà dell’indipendenza compiuta;
perchè si persuada ogni suddito di principe italiano
che non sarà compiuta per essi e lor principi
se non quando sarà comune a tutti i sudditi
dello straniero; perchè ognuno vi professi apertamente,
altamente tale opinione; perchè propagandola,
tramandandola intorno e dopo sè, ella
penetri ne’ consigli dei principi e ne’ principi; se
già non l’abbian questi dalla propria natura generosa. — E
quanto alle province straniere, lodiamo
pure i fratelli nostri. Uomini e donne, vecchi
e giovani, colti o solamente educati vi sono
anche più unanimi che non i sudditi de’ principi
italiani. È naturale; provan da vicino ed addosso,
non alcune, ma tutte quelle spine della dipendenza
che son martirii a qualunque animo colto
ed educato, e che passano da questi poi a farsi
sentire agli incolti ed ineducati. Segno, fatto,
protesta di quell’unanimità è colà il tenersi discosti
quasi tutti dal governo, dalla corte straniera,
da quella famiglia imperiale, quantunque
stimata come sovrana a casa sua, quantunque
ammirata come famiglia privata dappertutto; discosti
tutti e ciascuno da tutti e ciascuno di quegli
stranieri, quantunque pregevoli personalmente.
Segni, fatti e proteste sono, le antipatie a
quella nazione germanica, che per la sua natural
bontà, per la sua pacatezza, per il suo intelligente
amore dell’arti sarebbe la più simpatica,
sarebbe sorella dell’italiana: e segni, fatti, proteste
sono tutte quelle rinunzie ad ogni operosità

pubblica e militare, che dolgon certo a que’ nostri
compatrioti, naturalmente operosi, e che, se
sono, com’io le credo, esagerate, provano tanto
più l’abborrimento della dipendenza. Tuttociò in
Lombardia. Ma dicono, non sia altrettanto nella
vicina Venezia. Sarebbe egli vero che un popolo,
indipendente già per mill’anni, abbia in meno
di cinquanta imparata la dipendenza? Se è, sarebbe
gran prova della corruzione di quell’antico
governo che avrebbe infracidito a tal segno
que’ popoli; sarebbe gran ragione di non lamentarne
la caduta; di volgersi dal passato ad un
migliore e tutto diverso avvenire. Ma noi non
crediamo a tale avvilimento di niun popolo italiano;
non crediamo in ogni caso che possa durare
così, in mezzo all’unanimità italiana, vicino
alla stupenda protesta lombarda. — E queste
proteste poi, questa unanimità hanno in sè ben
altra efficacia che non le società segrete, le congiure,
o i sollevamenti. Le società segrete si vincono
colle pulizie, le congiure co’ supplizi, i sollevamenti
colla forza; ma qual forza, quali supplizi,
quali pulizie bastano a vincere una resistenza
passiva, unanime, quotidiana, in tutti i
luoghi pubblici o privati, di ogni nazionale che
dica ad ogni straniero: «Voi siete persone di
conto, stimate, amate, felici nelle vostre case, nel
vostro paese; voi siete qui e sarete in perpetuo
rigettati dalla società, lasciati soli tra voi, mostrati
a dito, disprezzati più che esecrati; come
ciechi e servili esecutori d’una flagrante ingiustizia,
di una che è stoltezza nell’interesse stesso
del vostro padrone?» Nè io son solo ad ammirare

siffatte proteste. Le ammirano Italia, Europa
tutta. Le ammirano, e stupiscono forse che
non abbiano prodotto ancora maggior effetto.




9. E perchè nol producono? perchè si tiene
così poco conto di questa unanimità? Perchè appunto
ella non basta senza la virtù. Le nazioni
sono tra sè come gli uomini, i quali non tengon
conto delle proteste nè delle minacce se non dei
forti, degli operosi, de’ virtuosi. Non è verace
quella distinzione di Montesquieu, che la virtù
sia necessità, principio delle repubbliche sole;
se così fosse, questa sarebbe la sola forma buona
e possibile in ultimo di governare. Ma il vero è,
che tutte le nazioni, sotto qualunque forma governate,
han bisogno di virtù; che la virtù è
principio di ogni buon governo alle nazioni indipendenti,
principio d’indipendenza alle dipendenti;
ondechè ella è necessaria a queste sopra
tutte. E non è vero poi, come dicono Montesquieu
e tanti altri, che sien due virtù, la pubblica e la
privata; sono due forme, o meglio due applicazioni
della medesima virtù. La virtù pubblica
non si può esercitare se non da pochi in qual siasi
nazione, da pochissimi nelle non libere, da più
pochi ancora nelle dipendenti; e non si suole
esercitar poi quasi da nessuno nelle sue parti
difficili, quando sono facili i tempi. Ma la virtù
privata è accessibile a tutti, sotto tutti i governi,
in tutti i tempi, e più ne’ facili e tranquilli. La
virtù nazionale si compone delle due sorta di
virtù, pubbliche e private; ondechè può essere
una nazione che non possa avere quasi nessuna
virtù pubblica, ma che avendone molte private

abbia una somma di virtù nazionali maggiore
che non altre dove sieno più delle prime; e la
somma, comechè fatta, delle virtù nazionali, è
quella all’ultimo che impone altrui ammirazione
o paura, secondo le occorrenze. In Italia, a’ tempi
nostri, le virtù pubbliche non possono se non
esser rare; quindi tanta più necessità di accrescere,
di moltiplicare le private, se vogliamo una
somma vantaggiosa, un totale che imponga. E
quindi debb’essere l’oggetto più importante, non
dirò di questi nostri pensieri, poveri, pochi, ed
approssimantisi a lor fine, ma di tutti quelli di
qualunque buon Italiano: cercare se sieno o no
queste virtù private in Italia; e se non sieno,
come si possono procacciar da ciascuno co’ propri
mezzi; colle leggi, se è principe od uomo di
stato; colle predicazioni, se sacerdote; colle produzioni
dell’ingegno, se è uomo di coltura; ma
sopra ogni cosa coll’esempio, che è il mezzo più
efficace, e che sta in mano di qualunque privato.
Ma qui è, che s’io dirò intiero il pensier mio,
sarò chiamato moralizzante, austero, pedante,
uom di mal umore, bacchettone, o (col modo di
dire di Botta) cappuccino, o che so io? E peggio
che tutto ciò, sarò detto forse non amator della
patria, se veggo e confesso i vizi di lei. So anch’io
che il chiuder gli occhi ai vizi, il non veder
se non le virtù e le bellezze è il più facil
modo di farsi amare. Ma da chi? Da quella qualità
di persone a cui Dante coll’autorità propria
e la rozzezza de’ tempi osava paragonare pur
troppo l’Italia; ma a cui non crederei giusto
oramai il paragonarla, ondechè spero ella non

brami essere amata così. E poi, se questo è il
più facile modo di farsi amare, non è il buono
d’amare, non è amar l’amata più che sè, amar
sè in lei e per lei; non è amor vero e virile di
niuna maniera. Nè così amarono Dante o gli altri
due, Alfieri e Parini; ed io, incapace d’imitarli
nell’ingegno, vorrei imitarli almeno nell’amore. — E
dico dunque, che non è oramai la unanimità,
non sono le opinioni, non quanto dipenda
dall’ingegno, non i consigli, non forse i duci
all’opera quelli che manchino all’Italia; manca,
se non assolutamente, certo comparativamente,
la virtù severa, forte e sufficiente. Io dico che
ella ci manca in paragone di altre nazioni cristiane
contemporanee nostre; forse d’Inghilterra
quantunque non cattolica, forse di Francia quantunque
uscente di rivoluzione, forse di Germania
stessa signora nostra, che è il gran danno. Io
non mi porrò a ragguagliare e discuter fatti, che
sarebbe da non finire. Ma non mi si venga a dire
con finto scandalo e pervertitrice compunzione
che non possono essere più virtuose di noi, nè
virtuose di niuna maniera quelle nazioni eretiche
o quella rivoluzionaria. Le nazioni eretiche sono
eretiche ne’ dogmi o in qualche punto di morale,
ma hanno in somma quasi tutto quel tesoro di
moralità cristiana che è principio di ogni virtù,
di ogni civiltà, d’ogni coltura e d’ogni progresso.
E quanto alle rivoluzioni, io dico che sono
immorali le nazioni che v’entrano, o che dan retta
a chi ve le vuol fare entrare, non quelle che ne
sanno uscire. Ed io n’appello poi a tutti quegli Italiani
che conoscono quelle tre nazioni straniere,

non per avervi viaggiato correndo, ma per avervi
esulato o vivuto di qualunque maniera lungamente,
posatamente, nelle capitali, nelle provincie e
tra le famiglie. I quali, mal grado il desiderio della
patria lor negata, ci narrarono e narrano con
santa invidia la moralità, la unione di quelle famiglie,
la severità, la operosità, la fortezza di quei
costumi. E n’appello poi per il confronto coll’Italia,
a quegli stranieri che scrivono di noi;
e non già a quelli che ci scrivon contro, anzi a
quanti son più per noi, e si mostrano più innamorati
di noi; un Goëthe, una Staël, un Byron,
un Lamartine ed altri tali. I quali, come ne sono
eglino innamorati di questa che chiaman terra
degli ulivi e degli aranci? di questo bel cielo,
delle belle donne, delle molli aure d’Italia? Ne
sono innamorati, la lodano appunto, vergogna!
quasi regione apparecchiata a’ loro riposi quando
sono stanchi de’ loro gravi pensieri settentrionali;
quasi luogo da piaceri e sollazzi, quasi
giardino, passeggio, o che so io, pubblico a chicchessia.
E talora ei ci lodan pure per vero dire
del nostro ingegno facile, vario, mutabile, rivestente
nuove forme; ed han ragione. Ma delle
virtù nostre, chi ne parla? chi non ne tace? anche
fra questi nostri innamorati? E il tacer della
virtù esaltando l’ingegno, che altro è se non o
la più perfida delle calunnie, o la più mordente
dell’accuse? Ma è accusa pur troppo verosimile,
quando si fa da chi gode le bellezze e le piacevolezze
della mal lodata, quando questa accetta
vergognosamente tali lodi, quando se ne compiace,
sfuggendo ella stessa l’ingrato assunto della

virtù. Nè ciò fa, tutta la patria nostra, per vero
dire. Ma il fanno per lei i piaggiatori di lei, che,
allargandosi su tutti gli altri pregi nostri, non
trovano talor a fare un periodo di lor panegirici
sulle nostre forti e virili virtù. Che più, che più?
La stessa lingua nostra se n’è guastata! e virtuoso
fu chiamato da’ nostri classici Cesare Borgia;
virtuoso, l’Aretino; e virtuose chiamiamo anche
oggi, non più le madri di famiglia o le vergini
italiane, ma quelle che servono sulle scene a’ diletti
nostri e d’Europa. — Ma lasciamo i paragoni.
Purchè abbiamo una virtù sufficiente! diranno
parecchi, e direi pur io. Ma sufficiente a che? A
vivere di giorno in giorno per le bisogne nostre
presenti, in pace e tranquillità, senza curarci dell’avvenire?
Certo abbiamo virtù sufficiente a ciò.
Ma se tal sia de’ miei leggitori che consenta meco
nella probabilità o solamente nella possibilità di
un progresso qualunque della patria, e sopratutto
del progresso d’indipendenza, a questo io domanderò:
abbiamo noi virtù sufficienti all’occasione,
quandochesia che ella venga? Le avremmo noi
se venisse domani? Saremmo noi apparecchiati
dalla severità di nostra vita privata, alla severità
di quella vita pubblica che allora incomincierebbe?
Alla continua, alla faticosa, alla dura operosità?
ai sagrifici delle superflue, delle necessarie
sostanze? a quello della persona? Ed a que’ sacrifici
morali, tanto più ardui che non tutti questi?
Di nuovo n’appello a’ sinceri e buoni. Non
dunque a quelli che scusano le mollezze col clima,
i turpi amori coll’ozio, l’ozio colla servitù,
la servitù colla forza ch’ei chiamano maggiore;

non a quelli che piangono i carnovali, le maschere,
i casini di Venezia o d’altre città, quasi istituzioni
nazionali perdute, i piaceri, le spensieratezze
del secolo scorso, e i cavalier serventi,
quai esempi de’ maggiori. Con tutti questi non ci
cale d’intenderci mai. Ma rivolgendoci per parlar
di virtù a coloro che abbiano almeno, come
noi, desiderio di virtù, questi conforteremo a
quella verità che è primo principio di virtù; a
volere quindi guardare e vedere quali virtù ci
manchino, in quali noi siamo superati dagli stranieri,
quali ci abbisognino a diventare nazione
stimata, rispettata, ed all’occasione temuta. Se
dopo tali riscontri sinceramente fatti, si trovi
che noi siamo, come io temo veramente, superati,
non ci diam pace, emuliamoli, travagliamo noi
stessi, finchè siamo almeno lor pari in virtù, chè
senza tal parità, non avremo mai parità d’indipendenza.
E se, come desiderio, io m’ingannassi,
se non avessimo bisogno d’emulare gli stranieri,
tanto meglio! emuliamo, superiamo allora noi
stessi. — Accresciamo ad ogni modo le nostre
virtù. Elle non saranno mai troppe per l’impresa
che abbiamo alle mani, non massimamente per
il gran dì del compierla.




10. Ma sia pur vero, dicono alcuni, che la virtù
produrrebbe indipendenza; intanto la dipendenza
produce vizio, il quale mantiene dipendenza. — Costoro
hanno ragione; questo è il circolo
vizioso ond’è difficile uscire. Negli stessi stati
italiani l’operosità nazionale è compressa dalla
dipendenza indiretta; ma è incomparabilmente
più dalla diretta nelle provincie straniere. Là

sono da compatire senza dubbio que’ giovani a
cui non è possibile nè bella niuna operosità pubblica,
a cui è così ingrata qualunque militare,
così impedita qualunque letteraria. Ma ei sono
da compatire, non da scusare nemmen là, se si
abbandonano. Qualche operosità rimane ad essi
pure; una principalmente, quella a cui sono chiamati
tutti, che non si può togliere a nessuno,
l’operosità della vita privata, della famiglia. Qui
sta il punto, qui il rimedio. La famiglia a chi la
accetta come fonte di operosità, è fonte quasi inesauribile.
Al giovane la cura, l’aiuto, l’osservanza
verso i parenti, allo sposo il primo amor
della donna, i primi passi dei figliuoli; all’adulto
l’educazione, le speranze, i timori e il retaggio
di essi; all’invecchiante tutte queste cure moltiplicate
e complicate; al vecchio il tesoro delle
memorie; ed ecco occupazioni più che bastanti
non solamente a fuggir ozi e vizi, ma ad esercitare
virtù; quelle virtù, dico, le quali chi l’abbia
serbate entro le mura domestiche può esser
chiamato un dì ad esercitarle anche moribondo
a pro della patria, o che tramanderà almeno incolumi
ai nepoti. Quasi tutti possono aver tal
campo di operosità, se spoglino vanità, pregiudizio,
pretensioni. Nè ai pochi cui manchi o non
basti, mancherebbe quella che è supplemento e
rimedio a tutto nella civiltà cristiana, l’operosità
della carità. — In somma, il gran circolo vizioso
si vuol rompere in qualche maniera da tutti
se vogliamo servire alle speranze nazionali. E
non ci sono se non due modi di romperlo; od
acquistando prima l’indipendenza per venire da

essa poi alla virtù, od acquistando prima questa
per venir a quella. Ma il primo modo non istà
in noi, il secondo sì. Afforziamoci a questo virilmente,
resistiamo a quell’arti corruttrici ch’io
non credo scientemente usate se non forse da
alcuni vili subalterni, ma che s’usano senza rendersene
conto anche da’ maggiori e migliori stranieri;
resistiamo a quell’arti con cui ci si profonde
l’ozio, la spensieratezza, la facile, l’inutil
vita, la nullità. Qui sia guerra aperta tra gli stranieri
e noi; gli stranieri corrompano, noi resistiamo.
Non è grado di corruzione onde non si possa
guarire. Diciamo una ultima volta col nostro
gran compatriota: LE NAZIONI CRISTIANE POSSONO
AMMALARE, NON MORIRE. — Uno straniero, non
de’ nostri molli innamorati, ma de’ nostri amici
severi, un’illustre Tedesco settentrionale, trovandosi
una sera fra parecchi non del tutto indegni
Italiani, e conversando con amore delle
condizioni, della virtù e delle speranze d’Italia,
mordeva pure amaramente i men buoni costumi
d’una delle province soggette allo straniero.
Sorgevano gl’Italiani a compatire, a scusar i
fratelli, ad accusarne i corruttori. «Avete ragione»
rispondeva quegli con sua freddezza e
sua pronuncia tedesca; «avete ragione; ma una
nazione che non vuol lasciarsi corrompere,
non si lascia corrompere». — Ed insistendo
noi, e citando fatti e nomi, e gli esuli là ripatriati,
a cui fu raccomandato divertirsi; e i giovani
che presentandosi con un manoscritto alla censura
ricevetter risposta, esser peccato che uomini
di famiglia e di speranze si perdessero in

letteratura; ed altri non dissimili fatti: «Avete
ragione», riprendeva il duro Tedesco: «ma
una nazione che non vuol lasciarsi corrompere,
non si lascia corrompere». — Ed infiammandosi
la disputa e venendosi alle grida e al domandare:
«Come si fa? chi ci può? che ne sarà?» — «Avete
ragione, avete ragione»,
ripigliava colui, e nol potemmo trar mai di sua
costanza tedesca, «avete ragione, ma UNA NAZIONE
CHE NON VUOL LASCIARSI CORROMPERE, NON
SI LASCIA CORROMPERE». — Così è. Ed una nazione
che non si lasci corrompere, fa tal atto che
è già virtù, che è già apparecchio all’indipendenza.




11. Ma non sarebbe compiuto nè verace il nostro
discorrere della virtù privata italiana, se dopo
aver detto che ella è impari pur troppo a parecchie
straniere, ed alle speranze nazionali, noi
non dicessimo, che ella è pure notevolmente progredita
dai secoli ultimi al presente. — Noi osservammo
altrove, che dal principio del secolo
scorso è chiaro un progresso di tutte le condizioni
d’Italia, il quale continuò poi e continua
indubitabilmente a’ nostri dì. Ma fra tutte l’altre,
la condizione morale è certamente la più progredita.
E ciò parmi da osservare non solamente
a vana lode, ma a conforto della nazione in generale,
ed a quello in particolare de’ nostri governanti.
Perciocchè, capacitandosi essi d’aver
intorno e dietro sè una nazione progredita e progrediente
in virtù, essi ne potranno andar tanto
più arditi ad adoprar tal nazione, a cimentar tal
virtù. Ei vi ha un libro, non buono, non forte, non

puro in virtù, per vero dire, ma pur consolante
in sommo grado a qualunque italiano. Son due
volumi d’appunti fatti dal Baretti (Italiano come
ognun sa, dimorante in Londra nella seconda metà
del secolo scorso) contra un viaggiatore e scrittore
inglese, molto severo o forse impertinente verso
l’Italia. Ed è a vedere nel Baretti quel generoso,
ma smoderato impegno di difendere le cose nostre,
che è diventato così volgare a’ nostri dì. Il
Baretti mordentissimo in patria, come ognun pur
sa, si faceva, se non adulatore, avvocato generale
d’Italia fuori patria. E tuttavia pur difendendoci
così, pur volendo far le scuse nostre in ogni
cosa, egli si lascia sfuggire o piuttosto profonde
le confessioni de’ nostri ozi e vizi in tal modo,
da vergognarcene per quell’età così vicina, ma
da consolarcene per la nostra, che si vede tutta
mutata. Bisogna vedere, ora scusate ora no, ma
in somma confessate, le impertinenze signorili,
le tolleranze popolari di que’ tempi: le corruzioni
non solamente delle classi infime, locandieri,
doganieri, gondolieri e via via, ma delle medie,
dell’alte e delle sante stesse; e la vita scioperata
di tutti quanti, principalmente in Venezia; e la
mollezza dei costumi e delle vesti, e i travestimenti,
e quel bamboleggiar di ninfe e pastori
che era, per vero dire, universale allora anche
fuori d’Italia, ma che in Italia erasi costituito
nell’Accademia dell’Arcadia, e nelle numerose
colonie di lei. Ed è a vedere il Baretti, l’autor
già della Frusta letteraria, scusare e lodar tutto
ciò, e fare quelle lunghe liste di pretesi illustri
Italiani, che non servono nè a mettere quei

nomi nella memoria degli stranieri, nè a serbarli
in quella de’ posteri, ma talor solamente a
farne ridere i concittadini. Ancora, potrebbero
esser prova della leggerezza insieme dell’età e
dell’autore, quelle lodi dell’ingegno italiano che
egli trae dall’abilità del giocar a carte ed a tarocchi;
e quelle poi della sapienza politica dei
Romani contemporanei suoi, ch’egli pone sopra
qualunque altra; e quelle del commercio italiano
comparato in isperanze al francese ed inglese;
e quelle delle razze de’ nostri buoi, nostri cavalli,
e nostri asini, e via via; ridicolezze, puerilità,
illusioni, inganni, pazzie, ora a noi evidenti.
Ma la più curiosa difesa e la più vergognosa
confessione è quella de’ cicisbei e delle cicisbee,
i quali, se i miei giovani leggitori nol sapessero,
furon coloro che si chiamarono poi il
cavalier servente e la dama, poi abbreviatamente
il cavaliere o il servente e la donna, poi l’amico
e l’amica; cioè per parlar chiaro l’adulterio
sfacciato, pubblico, regolarizzato dall’usanza.
Qui s’allarga, qui si compiace lo scusatore;
dà l’etimologia della bella parola; vanta l’origine
antica dalla cavalleria e dalla filosofia, spiega,
ingentilisce, innalza l’usanza ad amor platonico,
immateriale, o che so io. Ed era pur surto già,
ed aveva scritto il Parini; ed egli il Baretti cita
lui e la immortal satira di lui! Tanto, per dar
lodi immeritate, si sogliono trascurar le meritate!
Tanto questa buona intenzione dello scusare
acceca su’ progressi già incominciati; fa rimaner
indietro de’ propri tempi anche coloro che
sono per natura e furono altrove scrittori progredenti,

virili e severi! — Ad ogni modo tutti questi
usi, ozi e vizi di settanta anni fa (il libro è
del 1769), sono pur così diversi da’ nostri, che
paiono discosti di secoli e secoli, e che non possono
nemmeno più esser soggetti di sdegni, ma
di risa. Notevole sopra tutto è la differenza dei
costumi delle famiglie, delle donne italiane. Certo
sono anche ora, e saran sempre donne e famiglie
scostumate, in Italia e dappertutto. Ma
n’è scemato il numero, scemata la sfacciataggine;
che sono due miglioramenti, grandi ciascuno
per sè, e prove l’un dell’altro. L’usanza, la
moda era allora l’adulterio, il vero o almeno il
finto; il vizio o l’affettazione del vizio; l’ozio,
la mollezza, ad ogni modo; ed eccezione era la
costumatezza, eccezione rarissima la costumatezza
professata. Or tutto all’incontro; la virtù
e il vizio han ripreso ciascuno loro luogo naturale;
regola e moda è la virtù, eccezione il vizio;
si professa quella, si cela questo. È vero
che da alcuni ostinati ammiratori del buon tempo
antico, tutto ciò si chiama peggioramento ed
ipocrisia. E tra l’ipocrisia della virtù e l’ipocrisia
del vizio io non saprei, per vero dire, qual
sia peggiore o minore per l’ipocrita; ma per la
società, ma come segno di pubblica moralità,
certo è migliore l’ipocrisia della virtù; la quale
mostra almeno che la virtù è più pregiata, più
in autorità, più vantaggiosa ad affettarsi che
non il vizio. Io non cercherò qual parte abbiano
avuta gli stranieri in questo sommo progresso
italiano; se le invettive di Napoleone non v’abbiano
forse operato più che non quelle dello

stesso Parini; se forse non v’abbiano potuto anche
più il ridicolo, e più i disturbi recati in questi
quasi matrimoni dagli stessi scostumati stranieri;
e se pur vi potessero le lettere, gli stessi
romanzi stranieri, non nemici certamente di ogni
mal costume, ma nemici incompatibili di questo;
ovvero se più la civiltà, le leggi mutate, la distruzione
delle primogeniture, il numero scemato
de’ celibi e cadetti, e le operosità cresciute,
principalmente ne’ principati italiani. Forse tutte
queste cause insieme hanno cooperato alla mutazione;
ma la mutazione, il progresso è certo,
evidente a tutti. Le donne italiane amano od affettano
amare i mariti; amano od affettano amare
i figliuoli; attendono all’educazione di questi,
al governo della famiglia, a’ lavori femminili, alla
casa, quel santuario di lor virtù. E perchè come
vizio fa vizio, così virtù fa virtù, l’educazione
delle fanciulle, che non si soleva nè si poteva
fare in case disoneste, or si può e si suol fare in
casa dalle madri; e se per isventura non si può,
si fa pur meglio ne’ conservatorii e ne’ monasteri,
di gran lunga migliorati; e dove che facciasi,
si rivolge allo scopo di allevar donne di famiglia,
anzichè di mondo, o, come si diceva, di talento
od eleganti. In tutto, le donne italiane sembrano
esser progredite più che non gli uomini,
tantochè se continuano, sarà di esse il vanto di
aver risollevati questi a lor dignità ed operosità.
Certo, odo dire di una e parecchie città italiane
dove molti giovani son ridotti a lasciar le case,
le conversazioni di lor donne, troppo superiori
ad essi per esser loro piacevoli; a cercarsi donne

più pari ad essi. E di ciò pure piangono i
piagnoni, ed alcuni altri a cui par minore il vizio
se sia ingentilito, o come dicono in buona
società. Ma a me pare che non sia mai a dir
buona società quella in cui si professin vizi; che
essendo condizione umana che sempre sorgano
virtù e vizi, sia molto bene che si separino i due
campi, che faccian vita diversa, che sia esiliato
questo da quello. E se continuino così, non dubitino
le donne italiane di riavere in breve reduci
e degni di esse quegli uomini stessi a cui
non manca forse per esser lor pari se non d’aver
trovata pari operosità. — Perciocchè, siamo giusti;
questo è più difficile agli uomini, che non
alle donne. Basta ad esse la operosità della famiglia;
non sempre agli uomini; anzi tanto meno
quanto più ne lasciano alle donne. Ma queste
gioveranno forse a quelli con gli esempi e i conforti
e la stessa moda. E il vero è, che colla moda
femminile del governo della famiglia, incomincia
per gli uomini quella del governo delle
sostanze private. Lo sciuparle, il non attendervi,
il rimettersene a segretari è passato di moda;
non par più vezzo nè obbligo signorile. Ora si
curano le campagne, s’abbelliscono le ville, si
accumulano nelle case que’ comodi, quelle pulitezze,
quelle eleganze che chiamansi con voce
straniera, ma bellissima ed anche italiana, di
conforti. La quale è eleganza non che sana, ma
quasi virtuosa, è minimo grado di operosità, ma
pure operosità; tanto migliore, che di natura sua
vuol essere continua. E vi s’aggiungono quell’altre
mode ed eleganze degli esercizi della persona,

e sopratutto del cavalcare, dell’allevar cavalli
e delle corse; a cui i nostri puristi di nazionalità
fanno il mal viso, perchè le dicono eleganze
straniere, ma che sono italiane antichissime,
passate fuori già come tante altre ed ivi progredite,
ed indi tornate, e che non è vergogna
riprendere o prendere, come che sia. La vergogna
sarebbe di non prenderle intiere, in quanto
hanno di migliore; il guidar per esempio i tiri
a quattro o a sei comodamente, invece del cavalcare;
il cavalcar tranquillo, a diporto, in vece
del virile e difficile, invece del domar cavalli, o
montarli alle caccie, alle corse al campanile, e
via via. Il Baretti vanta le caccie alle reti, ai roccoli;
io vanterei anzi tutte, quelle che si fan coll’armi
e sui cavalli; le quali se per la diversa
natura de’ paesi non son possibili tutte le medesime
che altrove, come quelle della volpe e del
cervo o del capriolo, ne son altre proprie all’Italia
e che sarebbe bello mettere alla moda, come
quelle dei cignali nelle nostre macchie, e de’ camosci
e degli stambecchi e degli orsi stessi nelle
nostre Alpi. Le quali poi furono troppo cantate
forse come difesa, ma certo son bellezza peculiare
di nostra Italia, e potrebbero essere palestra
di variissime operosità alla gioventù italiana.
Certo è vergogna che, così vicine a noi, così
nostre, elle sieno tentate, superate, corse, studiate,
descritte d’ogni maniera da tutti, salvo
che da noi. Non è forse un Italiano che abbia
vanto d’una di quelle prime ascensioni sulle somme
Alpi, che si notano quasi a modo delle scoperte
transatlantiche o polari. In quelle stesse

liste annue dell’ascensioni al Monbianco che si
van facendo così numerose, raro è che tra gli
Inglesi, Russi o Svedesi si trovi (come pur trovossi
in quest’anno) un nome italiano. Questi
son viaggi in che all’allettamento, all’esercizio
della operosità, s’aggiungono l’allettamento e
l’esercizio del pericolo; e che brevi e facili del
resto ai giovani ed arditi, non possono essere
impediti loro nè dalle loro occupazioni abituali,
nè da scarsezza di fortuna, nè da gelosia de’ governi. — Ma
è egli poi vero che sieno loro impediti
i viaggi più lontani? Che duri nelle province
straniere quella proibizione di uscir dall’imperio,
che sarebbe per questo una così candida
confessione di non voler esser paragonato
con altri paesi più inciviliti? una confessione da
doversi lasciare ai barbari? Ad ogni modo, non
è fatta niuna tal proibizione da principi italiani;
ed i sudditi loro hanno ed esercitano l’operosità
del viaggiare, non solamente in Europa, ma in
tutto il globo. E se ai vecchi il viaggiare è sovente
ozio o inganno d’ozio, ai giovani e ardenti
ad imparare è operosità e nuova educazione.
Alcuni ne sono, per vero dire, che tornan da’ paesi
più colti e più operosi del mondo, dicendoci
che vi si sono noiati. Lo credo anch’io; non ci
è maggior noia che parer noioso, che l’essere
sfaccendato tra gente affaccendatissima. Ma vi
tornino buoni, se non altro, a desiderare operosità,
e ne saran contentati da quelle medesime
genti che trovan tempo a tutto, fuorchè alla noia.
Io mi meraviglio di nuovo, che non facciasi una
qualità di viaggi che pur avrebbero il doppio

allettamento dell’operosità e de’ pericoli; dico il
viaggiare o piuttosto il guerreggiar volontario
ne’ paesi dove sono le belle guerre di conquiste
cristiane. Questo sì che sarebbe un diretto apparecchiarsi
a quell’altre guerre, onde sorgeranno
le migliori speranze nostre. Noi abbiamo una di
tali guerre tutt’all’incontro d’Italia; ed è colà
men bello che altrove, che si veggano volontari
di tutti i paesi cristiani e lontani, e non del nostro,
così vicino. — Ma io non finirei, se volessi
dire di tutte le operosità che in questa operosissima
età si parano innanzi a qualunque privato
anche italiano; e che abbracciate già da parecchi
(lodevolissimi in tal precedenza), si può sperare
sieno a poco a poco abbracciate da molti,
e secondo le condizioni di ciascuno, finalmente
da tutti. Hannosi tutte quelle società ed imprese
pubbliche, le quali, se non accrescono sempre la
fortuna de’ socii, accrescono almeno il capitale,
il progresso della patria, ondechè dovrebbero
essere speculazioni de’ ricchi principalmente. Io
non parlo dei commerci propriamente detti, perchè
questi, come le arti e gli studi liberali, sono
operosità speciali, più che non comuni a tutte le
persone private, di che parliamo qui. — Ma mi
rivolgo a lodare e benedire ultimamente quella
che noi chiamammo già operosità supplementare
di tutte l’altre, e che chiameremo qui operosità
antica e nazionale italiana, l’operosità della
carità. Io crederei che non sia modo o forma di
essa, fiorente a’ nostri dì, della quale non si trovino
principii in qualche istituzione italiana antichissima.
Ondechè io mi meraviglio che i reclamatori perpetui

delle priorità italiane, non si
sien data ancora la pena di cercare quei principii
nelle memorie di nostra patria. Ed io, che
tengo poco conto de’ principii non progrediti, il
terrei pure di questi; perchè appunto non furono
semplici nè improduttivi principii, ma progrediron
molto nel medio evo, e lasciarono esempi
e modelli poco superati. Ma quello di che è
da rallegrarci più è il veder continuati e moltiplicati
ora siffatti progressi dall’un capo all’altro
d’Italia. Questa è operosità buona a tutto ed
a tutti; buona come operosità cristiana, il che è
saputo da chicchessia, ma buona pure come operosità
pubblica, e buona come privata. Come
operosità pubblica, la carità è scioglimento ultimo
forse di quei grandi problemi economici, del
massimo accomunamento delle sostanze, del massimo
ravvicinamento delle condizioni estreme, di
una quasi legge agraria del mondo cristiano. Ed
in Italia particolarmente, oltre al vanto del continuar
l’opera de’ maggiori, la carità ha il gran
merito di essere la virtù più riunitrice di natura
sua, vincolo di tutte le qualità di persone, di
tutte le opinioni. Principi, grandi e popolo, ricchi,
mediocri e poveri, uomini, donne, vecchi,
fanciulli, sani, infermi, sacerdoti e secolari, tutto
si riunisce nell’esercizio della carità, e talora
in una sola casa di carità. Là si apparecchia
quanto è sano ed utile alla patria; popolazione
salvata, educazione allargata, generazioni apparecchiate,
moralità serbata o corretta, ordine,
obbedienza, regolarità, amore. Nulla di cattivo,
nulla almeno di peggiorato non ne suole uscire.

E come operosità privata poi, la carità è il modo
più certo e più in mano a ciascun privato di
far bene alla patria ed a sè, tutto insieme; è il
modo di tener vive in sè più virtù, più virili virtù;
è operosità del corpo, dell’ingegno e di tutto
l’animo; è fatica, pericolo, sacrificio. Hai tu
un’altra operosità speciale, obbligatoria dalla
tua condizione? Sei tu principe, uomo di stato,
sacerdote, professore, artista, artefice, commerciante,
padre, madre o figliuol di famiglia, occupato
ne’ tuoi doveri dati da Dio? Segui quelli
prima; prima i doveri imposti dalla Provvidenza,
poi gli scelti da te. Se no, saresti appunto
come coloro che fan mendica la famiglia per arricchire
un ospedale. E tanto più che, anche nell’esercizio
de’ tuoi doveri, puoi, anzi devi esercitare
la medesima carità. Ma non hai tu operosità
pubblica, nè speciale, nè privata? Ovvero
non ne hai tu una bastante a riempiere la vita
tua, a farti fuggir gli ozi? E vuoi tu salvar te e
i tuoi, e quanti più puoi, l’intiera patria dalla
corruzione? e così giovarle quant’è in te in un
modo sicuro? Fa allora ciò che fecero tanti nostri
maggiori, ciò che fanno tanti nostri contemporanei;
datti alla carità, e lascia dire; tu ti sarai
dato alla patria. E lascia che altri si scusi
degli ozi, accusando la patria, i principi, i tempi,
gli stranieri. Niuno di questi, nemmeno gli
ultimi, non ti posson rapire il gran supplemento
a tutte le operosità; non ti posson rapire questo
esercizio delle due virtù, di che più abbisogna
ed abbisognerà ogni patria, ma più la nostra
sempre e più finchè si apparecchia all’impresa,

e più che mai quando venga l’occasione: le due
virtù, dell’operosità e de’ sacrifici.




12. Ma stando già in sul finire, io temo mi si
domandi forse chi son io che tanto predico virtù?
qual diritto, qual missione ho a ciò? e se ho
io tal virtù? Ed io risponderò prima, che poco
importa chi io mi sia; che la mia missione, io
la tengo dal mio amore alla patria, il quale inspira
a me a dir ciò che sarà da altri chiamato
austerità, come ispira altrui a dir ciò che chiamo
io adulazione; e poi che se queste mie si
chiaman prediche, io reclamo il diritto e dovere
di dire con ogni predicatore: guardate a quel
che dico, e non a quel che fo, io vi parlai di
virtù, non di mie virtù, e quelle studio e desidero
in generale, appunto perchè sento il bisogno
di farle mie. — E se mi si dicesse poi ch’io ho
percorsa e fatto percorrer gran via, per riuscir
a cose, non che private, volgari, alla virtù dei
padri e delle madri di famiglia, de’ fratelli ignorantelli
o delle suore di carità, io risponderei
che noi abbiam percorsa gran via per riuscire a
ciò: che ogni virtù pubblica e privata è indispensabil
mezzo a raggiungere lo scopo altissimo
dell’indipendenza, a rivolgere i sogni in isperanze,
e le speranze in realità. — E se mi si dicesse
finalmente, che la somma di quanto io seppi
proporre non è altro che rassegnazione, virtù
dei miseri e deboli, io risponderei che la somma
di quanto propongo è appunto la rassegnazione,
virtù degli infelici, ma forti; quella rassegnazione
che non è rinuncia, ma nuova direzione d’operosità,
quella che è volontaria accettazione di

quanto non si può virtuosamente mutare, per
progredir tanto più alacri a tutto ciò che si può
e si deve virtuosamente mutare‍[38]. — Di che

poi, e di tutto lo scritto fin qui, fo il sunto in
due parole: un solo scopo, L’INDIPENDENZA; un
solo mezzo, LA VIRTÙ.







CAPO DUODECIMO.
BREVE STORIA DEL PROGRESSO ITALIANO






L’azione incivilitrice dell’Evangelio è
tuttavia ne’ suoi principii.




(Gioberti, Del Buono, Avvert., XX).






1. Ora è finito il mio libro, quale mi proposi
di scriverlo, rispettando, quanto più potessi, senza
tradire i miei pensieri, quella esagerata opinione
di nazionalità che parmi molto sparsa nella
patria nostra. Ogni opinione patria mi sembra
rispettabile fino a questo segno, che chi crede
doverla combattere, il faccia, come figliuolo,
colla speranza d’ingannarsi sugli errori de’ genitori;
col desiderio almeno di trovarne le scuse.
Ma in una nazione che non ha nazionalità
compiuta, è poi particolarmente scusabile qualunque
esagerazione del sentimento di nazionalità.
Quindi, volendo dire delle speranze d’Italia,
io m’attenni a quelle speciali di lei; e se talvolta
per necessità io toccai pure alle straniere, io
m’affrettai di rivarcar l’Alpi, e porle quasi fra

noi e l’universo mondo; e se talvolta non potei
evitare la parola e l’idea di progresso cristiano
universale, io mi affrettai, mio malgrado, a lasciarla. — Ma
il mio libro è finito; e non so trattenermi
dal pensare che sien pur molti Italiani
d’animo più largo e veramente liberale; i quali,
anche tra le condizioni men liete della patria,
sappiano vedere e fruire le condizioni lietissime
della Cristianità, e trar da esse volontieri nuove
e maggiori speranze. Questa virtù del sapere
nella minor ventura, od anche tra le sventure
proprie, rallegrarsi allo spettacolo delle fortune
altrui, è una delle più necessarie virtù private
senza dubbio; è quella che dà forza a qualunque
sventurato di adempiere i doveri e gli affetti a
lui restanti. E così è delle nazioni. Ad esse come
agli uomini l’invidia è colpa; l’invidia è pervertimento
del dolore, destinato a migliorare, non
a guastare; l’invidia è ultimo grado della miseria.
Ed alle nazioni più che non agli uomini il
saper partecipare alle letizie altrui è talor fonte
di letizie novelle; perchè non si rinnovella la vita
negli uomini, ma sì nelle nazioni. — A coloro
adunque fra’ miei compatrioti che sien capaci di
questa virtù io rivolgo il presente supplemento
o complemento del mio libro; rivolgo quest’altre
poche pagine per chiarir quell’idea del progresso
universale, la quale è oramai inevitabile
a chiunque attenda ad una delle tre scienze che
trattano dei destini umani, la storia, la politica
e la filosofia. Giusta o fallace, buona o cattiva,
utile od inutile, quest’idea preoccupa gran parte
della nostra generazione. Non sarà quindi tempo

perduto quello adoprato in chiarircene ciascuno. — E
non sarà perduto particolarmente per niun
Italiano. Siamo sinceri. Molte, forse tutte le speranze
speciali fin qui proposte a’ nostri compatrioti,
scendono da quella somma, che progredisca
la Cristianità in mezzo al genere umano,
l’Italia in mezzo alla Cristianità. Se fosse fallace
la speranza somma, sarebbe fallace la nostra
speciale. Se è verace quella all’incontro, non
importerebbe ch’io mi fossi ingannato sulle minori
od eventuali; invece d’una occasione venuta
meno, ne sorgerebbero parecchie altre. Il progresso
cristiano è il fonte di tutte. E val dunque
la pena di risalire ad esso. — Ma, naturalmente,
non può essere se non brevissimo questo supplemento
a breve libro; e non può pretendere quindi
nè a persuadere gli invecchiati in opinioni
contrarie, nè ad insegnar le nostre a coloro che
vi sien nuovi del tutto. Ei non può essere se non
reminiscenza, o, tutt’al più, ordinamento d’idee
già concepite; discorso tra consenzienti o poco
dissenzienti.




2. L’idea del progresso del genere umano non
è nuova. Io crederei che sia surta in mente a
molti, ogni volta che surse una gran nazione,
un grande imperio, un gran conquistatore; a
cui gli adulatori dissero probabilmente, incominciar
quindi una nuova era di riunione e di felicità
universale. Così, senza cercarne altri esempi,
avvenne a’ tempi di Augusto; la famosa egloga
di Virgilio ed altre simili adulazioni ne sono
chiari documenti. — E tutte queste si trovarono,
per vero dire, fallaci profezie. Ma altre se ne fecero

già tutto diverse; e non a niun conquistatore,
a niun imperio, a niuna nazione da poeti o
panegiristi, ma alla Cristianità primitiva da’ santi
Padri, dagli apologisti, dagli apostoli e da san
Paolo principalmente, anzi dal divino autore del
Cristianesimo; e risalendo più su da’ profeti, dai
salmisti e dagli scrittori sacri fino alla Genesi, i
quali congiunsero colla promessa del Redentore,
la promessa d’una nuova luce, d’una nuova via,
d’una nuova verità, d’una nuova unione di tutto
il genere umano. Confusa in coloro che non avevano
se non i lumi della ragione o delle tradizioni
mal serbate, più chiara in coloro che erano
rischiarati dalla rivelazione, l’idea d’un progresso
universale futuro è ad ogni modo antica
quanto il mondo; l’idea precisa d’un progresso
già incominciato e futuro è antica quanto la Cristianità.




3. I filosofi del secolo scorso, a cui ella si suole
attribuire, non fecero se non nominarla e determinarla.
Bene o male? Qui è grave questione. — Vedendo
il progresso vero e grande che facevasi
a lor tempo in tutte le scienze materiali,
sperarono e promisero farne fare essi uno simile
nelle spirituali, annunciarono un progresso universale
presente e futuro; e quindi a poco a poco
innamorandosi, come succede, della propria
idea, e retrocedendo al passato, protestarono
che tal progresso era già antico, antichissimo,
coevo col mondo, perpetuo, connaturale al genere
umano. L’uomo fu definito animal progressivo;
progressiva la ragione, la natura umana per
sè; quanto fu, quant’è o sarà buono nel genere

umano, effetto di tal virtù progreditrice; quanto
è cattivo, eccezione. — Una difficoltà rimaneva:
gli storici avean notato sempre, gli uomini pratici
e politici osservavano ogni dì nazioni salenti,
nazioni scendenti in fortuna e virtù; e gli storici
universali e i filosofi avevano anzi osservati
periodi di tempi in che parve retrocedere non
solamente una o più nazioni, ma il genere umano
tutt’intiero; e ciò avrebbe distrutta fin dalle
fondamenta la nuova e lieta idea del progresso
perpetuo. Ma non si arrestarono perciò i filosofanti;
non potendo co’ fatti nè quindi co’ ragionamenti,
ei si salvarono con un paragone; paragonarono
il progresso umano a quello d’una
spirale che ad ogni giro sembra retrocedere e
pure avanza; e con questo, senza chiarire se i
regressi umani sieno stati apparenti o no, e
quanti e quali, tennero satisfatti sè stessi e distrutta
la difficoltà. — Un’altra, per vero dire,
ne sorse. In quell’idea del progresso perpetuo
fin dal principio, era implicata l’idea che il Cristianesimo,
quell’innegabilmente sommo de’ progressi
umani, non fosse se non un progresso
umano, naturale; che quindi fosse possibile, probabile,
certo, imminente un altro progresso simile
e per conseguenza maggiore il quale poi
fosse la filosofia. E questa era, per vero dire,
gran difficoltà per li sinceri cristiani, i quali non
ammettono nè che il Cristianesimo sia un progresso
naturale, nè che ne possa succedere uno
superiore. Ma nè perciò si arrestarono que’ filosofi.
Posta evidente la caduta del Cristianesimo,
e disprezzando poi e commiserando tutti coloro

che non la vedevano, non tennero di questi, cioè
di tutti i cristiani, niun conto; separarono in
questa come in altre questioni i due campi della
religione e della filosofia; dismessero le discussioni
sul passato, sull’intiera storia del genere
umano; la dichiararono inesplicabile, la lasciarono
inesplicata; e rifuggirono al futuro, facile
sempre a spiegare, malleabile a conformare per
tutti coloro che non si prendon cura di farlo concordar
col passato.




4. Ma a costoro, il tempo suol dar pronte e
solenni smentite; e diedene una tale a’ nostri dì.
Quel futuro così mal preveduto da’ filosofi delle
ultime generazioni è diventato presente nostro;
e noi veggiamo il Cristianesimo più fiorente che
mai. E quindi men che mai, noi cristiani studiosi
di filosofia, di storia o di politica, non accettiam
nessuno di siffatti compatimenti, non abbiam
bisogno nè di separare i campi della filosofia
e della religione, della ragione e della rivelazione,
nè di rimettercene al futuro incerto; bastaci
il passato e il presente, la storia, qual l’abbiamo,
compiuta dal principio del mondo fino a
noi. — Per noi questa si divide in due sole parti
principali, due serie d’eventi spartite da uno
massimo, la venuta del Redentore. Per noi la serie
antica è regrediente; la cristiana è progrediente.
Per noi il progresso presente del genere
umano è evidente e certo; ma non incomincia dal
principio del mondo, non dal primo uomo, non
naturalmente; incomincia soltanto col Cristianesimo,
dalla venuta del Redentore, dalla ultima
gran rivelazione, e così soprannaturalmente. E

per noi in somma il Cristianesimo, fu, è, non solamente
progresso massimo, ma causa del progresso;
e non progredì egli stesso in sua intima
virtù, la quale dovette essere e fu perfetta fin da
principio, poichè divina; ma progredì negli effetti
di quella virtù, in tutti gli effetti umani suoi,
fece progredire tutti gli uomini in che si diffuse,
la società cristiana, la Cristianità. Tutto ciò fino
a noi, certamente; tutto ciò molto probabilmente
in tutto il futuro a noi prevedibile; rinunciando
noi per il futuro lontano a sapere quanto non
ce n’è rivelato; e così a quasi tutto, salvo che
la chiesa cristiana durerà in qualunque condizione,
quanto il genere umano. — E veggiam
ora le prove sommarie di tutto ciò.




5. Le prove del regresso del genere umano
fino al mezzo de’ tempi sono a noi evidenti da
tutti insieme i libri sacri e profani. I primi (che
sono solo chiaro, solo tollerabile documento per
li tre o quattro primi millennii fino a Ciro), ci
ritraggono il genere umano due volte surto da
una famiglia, due volte incipiente dall’adorazione
del Dio vero ed unico e dalla vita semplice
patriarcale, e due volte scostatosi dalla verità e
dalla virtù, due volte caduto in que’ politeismi e
in quell’idolatrie moltiplici e corruttrici, che si
son fatte quasi inconcepibili a noi oramai. — Nè
contraddicono le stesse storie profane; se non
sieno interpretate, come pur troppo si fa talora,
con quella pedanteria, con quella scienza affettata
ed ignoranza effettiva, che non lascia libera
la mente a niun concepimento di realtà. Fuori
d’una cronaca cinese, il Shu-King, ed una di

Cashmir, io non conosco libro profano anteriore
ad Erodoto, che meriti nome di storico, che non
sia assurdamente mitico e poetico. E questi due
libri, non discordi in nulla dalla narrazione biblica,
ma poveri poi nell’altre notizie, non sono
noti se non, il primo da men d’un secolo, il secondo
da una decina d’anni. Tutti gli altri storici,
compreso Erodoto, che han nome d’antichi,
non ci ritraggono se non gli ultimi sei secoli,
fra i quaranta o cinquanta della storia antica; e
questi sei sono quelli di quell’arti e quelle lettere
greco-romane, le quali furono apice delle
antiche. Quindi l’illusione. Dico, l’illusione di
coloro che attendendo a quell’arti e quelle lettere,
e non sapendo vedere più in là nè più su,
quando veggono un progresso di coltura, lo dicon
progresso di civiltà, e dimenticando poi i
due maggiori bisogni, i due più essenziali progressi
umani, quelli della verità e della virtù,
danno ai due altri minori il nome di progresso
universale del genere umano, o con parola propria
loro umanitario. Se questa non è pedanteria,
cioè preoccupazione, anzi restrizione e studio
incompiutissimo della propria scienza, io non
so che cosa sia. Non s’avrebbe se non a studiar
meglio tutti quegli storici antichi, così facili del
resto e piacevoli per l’arte ammirabile colla quale
scrissero, e congiungere lo studio de’ poeti e
de’ filosofi e di tutti gli altri scrittori non meno
ammirabili di quell’età, per vedere: 1.º Che tutti
quanti, ma più i più alti d’antichità e d’ingegno,
Erodoto e Platone sopra tutti, e poi Senofonte,
Livio, Cicerone, Tacito, e poi tutti in corpo

i poeti della età colta antica, ricordarono continuamente
non una sola, ma parecchie età anteriori
e migliori, e in capo a tutte una età dell’oro,
cioè un’età di pensieri e costumi semplici,
di vita patriarcale, e d’adorazione unica. 2.º Che
tutti, ma principalmente i filosofi, e sopratutti
Platone, non fecero già quella distinzione dei
due campi della filosofia e della religione, che è
novissima de’ nostri dì; ma cercarono anzi come
potevano co’ lumi uniti della loro ragione potentissima
ed avanzatissima, e delle loro tradizioni
all’incontro perdutissime, le reliquie di quelle
credenze e que’ costumi primitivi che volevano
restituire. 3.º E che in somma, non pedanti, non
preoccupati essi dallo splendore della loro coltura
ed anche meno della loro civiltà, confessarono,
professarono, proclamarono vivere in una
età corrotta e retrograda, ed aspirarono (quantunque
invano, come si vide in breve) a quello
che sarebbe stato progresso primo incipiente da
essi. Non è colpa loro se i moderni, non credendo
alle loro stesse parole, lodandoli di ciò di
che non lodavano sè stessi, e commentatori simili
a tanti altri, aggiungendo ciò che non era nei
testi, fecero una storia antica in veste moderna,
ad uso delle moderne opinioni, e contraddicente
a tutte l’antiche; nè se poi alcuni scrittori di
storie moderne, aggiungendo alla stretta scienza
la stretta imitazione, ingioiellarono le narrazioni
dei tempi nostri con que’ piangistei sulla decadenza
del genere umano, i quali erano gravi
di spontanea verità negli storici antichi, ma sono
in essi risibile e bugiarda copiatura.









6. Ma lasciamo la storia antica; e della moderna
stessa non prendiamo se non ciò che sia
necessario al nostro assunto. — La storia della
Cristianità è per noi nè più nè meno, che storia
del progresso; lo comprende tutto, vi è compresa
tutta; le due sono contemporanee, parallele,
identiche. Pare a molti impossibile a provarsi, lo
so; pare che in parecchi secoli, in quelli specialmente
detti della barbarie, sia impossibile a
scorgersi un progresso qualunque. Ma se qui
pure noi lascerem da banda, noi scrittori o leggitori,
ogni preoccupazione del nostro mestiero
di letteratura, se ci sapremo innalzare a considerare
come prime necessità, prime condizioni,
primi scopi della vita in ogni uomo e nel genere
umano la verità e la virtù, non ci sarà difficile
scorgere il progresso del genere umano nel progresso
della Cristianità, e questo poi lungo tutti
i secoli cristiani, anche in quelli detti oscuri o
barbari. — Considerata la questione nella sua
generalità, nel suo complesso, dal suo principio
a noi, nel suo risultato presente, ella non può
essere, io non credo che sia, dubbiosa a nessuno.
Non dubita nessuno che sia ora progredita la
Cristianità, non dubita nessuno che la Cristianità
sia sola delle grandi società umane, progrediente
oggidì; non dubita nessuno che sieno o
stazionarie od anzi in regresso le società maomettane,
le bramaniche, le buddiste, la cinese, e
i resti delle altre idolatre. Gran prova sommaria
per vero dire, e che basterebbe a dimostrare la
virtù progressiva insita esclusivamente nella Cristianità;
gran presunzione che questa abbia dovuto

progredir continuamente. Ma lascisi pure,
come troppo breve, tal prova; noi non fuggiam
l’esame consecutivo de’ varii secoli, e non abbiamo
altro rincrescimento se non di non potere
scender qui ai più minuti particolari, i quali dimostrerebbero
sempre più la nostra proposizione.




7. Le divisioni sono nella storia, come nell’altre
scienze, molto importanti, dipendono dal concepimento
giusto e complessivo nell’autore, e il
producono nel leggitore. Ma, perchè parecchi
concepimenti giusti di qualunque scienza possono
essere nella mente umana, che non arriva al
concepimento infinito, perciò parecchie divisioni
possono esser buone, perciò qualunque divisione
è sempre più o meno arbitraria. Dopo tal protesta
su tutte le divisioni, pongo qui questa della
storia del Progresso Cristiano. — Età I.ª dalla
nascita del Redentore alla distruzione dell’Imperio
romano (anni 1-476); età della coltura e civiltà
antica cadente, e delle cristiane sorgenti;
età intermediaria tra il mondo antico e il rinnovato. — Età
II.ª dalla distruzione dell’Imperio
romano fino a Gregorio VII (anni 476-1073);
età che si potrebbe forse dividere in due, prima
e dopo Carlomagno; ma che noi comprendiamo
in una sola, per chiamarla Età del Primato Germanico. — Età
III.ª da Gregorio VII al gran rimescolamento
degli stranieri in Italia (anni
1073-1494); età incontrastabile di Primato Italiano. — Età
IV.ª da quel rimescolamento della
Cristianità fino a noi; la quale, per non suddividere
troppo secondo i primati più brevi che

succedettero, noi chiameremo Età de’ varii Primati
Cristiani. — Come si vede, noi accettiamo
dal Gioberti il nome e l’idea d’un Primato tenuto
finora da una nazione cristiana sull’altre; ma
scostandocene in ciò che crediamo non sia stato
tenuto da una sola sempre, ma sia passato dall’una
all’altra parecchie volte. Delle idee dei
grandi pensatori, sempre si serba molto da coloro
che vi contraddicono non per ismania di novità,
ma per istudio di verità.




8. Nella I.ª età (dall’anno 1 al 476) non ha
guari bisogno di dimostrazione il progresso cristiano
in mezzo alla decadenza greco-romana.
Qui si trovarono in presenza i due mondi, l’antico
e il nuovo; qui furono contemporanee, qui
spiccarono al paragone le due serie d’eventi, regredienti
gli uni, progredienti gli altri; qui precipitarono
del paro i due moti contrari. — All’anno
1.º la coltura antica era al suo apice; l’antica
civiltà ci si credeva; e la religione, non quella
del volgo per vero dire, ma quella de’ filosofi
e di tutti i colti, si sforzava di risalire alla semplicità
ed unità abbandonata da molti secoli.
All’anno 476 poi la coltura aulica erasi spenta
già tutta da sè, a poco a poco, per vizio, per
impotenza propria; la civiltà, qualunque fosse
stata, era passata per tutti gli eccessi della tirannia
imperiale, ed era giunta al disordine più
compiuto che sia stato mai; e quella religione
filosofica, la quale si era potuta credere tanto
più vicina al trionfo, che era sulla via della verità
in mezzo agli errori universali, la religione
filosofica non era tuttavia progredita per quella

via; non era stata capace di farvi entrare nè
l’Imperio, nè una provincia, nè una città, nè una
condizione, nè una società d’uomini qualunque;
non era stata capace di formare società di quei
pochi filosofi; non nemmeno di riconoscere la
religione, la società veramente filosofica, veramente
risalente ad unità, che le sorgeva daccanto. — E
la società cristiana all’incontro, incominciata
da pochi uomini del più disprezzato
volgo nella più disprezzata fra le provincie romane;
dimorata pochi anni in quella e nelle provincie
greche circondanti; portata in breve a
Roma ed ivi subito propagatasi a segno da trar
l’attenzione e le persecuzioni imperiali; e propagatasi
quindi tutto all’intorno, a malgrado di
quelle persecuzioni, a malgrado della guerra
mossale da tutta la filosofia, da tutta la cultura,
a malgrado della guerra ch’ella moveva a tutti
i costumi del tempo, e, non come tutti gli altri
progressi secondando l’opinione e secondatane,
ma a malgrado di essa; tanto crebbe, tanto potè
in tre secoli, da salir sul trono imperiale e diventare
religione dello Stato, da creare un gran
principio di coltura propria, di propria civiltà,
da porsi in somma essa sola in luogo di tutta la
società greco-romana. — E questa era stata, per
vero dire, la più splendida, la più progredita fra
le antiche; ma ne rimanevan pur altre, fra cui
due grandi, l’indiana e la cinese. E tutte due,
chiamisi caso o disposizione della Provvidenza,
tutte due trovaronsi appunto intorno al medesimo
anno 1.º al loro sommo, tutte due quasi nel
medesimo fiore che la società occidentale greco-romana;

anzi in quella medesima condizione di
filosofie ricercanti la religione primitiva. E tutte
e due dimostrarono a lor modo la medesima impotenza;
e la dimostrarono tanto più, quanto più
diversamente. Non decaddero, o decadder poco;
rimasero stazionarie; stazionarie allora; stazionarie
poi fra molte vicende, lungo molti secoli,
fin presso a noi che le veggiamo cadere. E stazionarie
rimasero allor pure le reliquie della società
e della religione antichissima de’ Persiani
o de’ Magi; stazionarie le società e le religioni
varie e moltiplici di barbari settentrionali e meridionali,
Germani, Scandinavi, Finni, Sciti, Tartari,
Arabi, Affricani; e stazionarie come si trovarono
poi le società e religioni americane. Certo
non sarebbe mestieri venir più giù nella storia
della Cristianità; basterebbe fermarci a questa
prima età di lei per dimostrare 1.º che è in
lei infusa una virtù del progresso; 2.º che non è
infusa in nessun’altra società umana; 3.º che è
dunque infusa in lei, non per natura umana, ma
da fuori, soprannaturale. — E l’accenno a scanso
di ogni scandalo; certo di tal soprannaturalità
sono altre prove che la filosofia della storia;
ma la filosofia della storia, come tutte l’altre filosofie,
ha e dà la prova sua, e deve darla; la
grande idea del progresso cristiano non sarebbe
compiuta senza quella dell’origine soprannaturale
di esso.




9. Ma lasciata l’età della chiesa primitiva, or
perseguitata, or trionfante, l’età degli apostoli,
dei primi apologisti e de’ santi Padri, della quale
non può essere nè è contrastato il progresso;

entriamo in quella seconda, della barbarie, che
è il campo eletto da’ negatori di esso. — Dal 476
al 1073 sono sei secoli, ne’ quali tu non trovi un
grande scrittore, non un grande artista, non una
scienza, non una coltura fiorente. Nè io disputerò
facendo liste di grandi uomini ignoti; non
solamente ammetto, ma propugno io stesso quella
oscurità; quella barbarie di coltura. E ammetto
e propugno la contemporanea barbarie di
civiltà. — Ma che perciò? Ritorniamo a ciò un
altra volta: viviamo noi quaggiù per iscrivere o
dipingere, od anche governare ed essere governati?
Ovvero, non si scrive egli e dipinge, e
promuove le colture, tutte, e non si governa egli
e non si è governati, per viver buoni, per la
virtù? Qual è la somma (io do il problema ai
filosofi non teologi o puri, non meno che a’ nostri),
qual è la somma, la risultante delle vite di
qualunque generazione, quando lascia luogo alla
successiva? La somma de’ libri e de’ quadri e
delle leggi, ovvero quella delle virtù? E se, come
io credo, non solamente tutti i filosofi, ma
tutti gli uomini di senso comune convengano in
ciò, che la somma, lo scopo delle vite umane sia
la virtù; certo, una età che sia progredita in
virtù si dovrà dire progredita in generale, quand’anche
non sien progrediti tutti quegli accessorii
od amminicoli di virtù. Ora, così appunto
avvenne, che questa età, caduta di coltura e civiltà,
progredì in virtù; che al difetto di que’ soliti
e minori amminicoli supplì e soverchiò quello
maggiore del Cristianesimo; che continuando
a decadere o rimanendo stazionarie la coltura e

la civiltà, continuò a progredire in somma totale
la Cristianità. — L’Imperio romano diventando
cristiano era senza dubbio progredito in virtù o
piuttosto aveva corretto molti vizi suoi. Ma questi
erano stati così estremi, che anche scemati
rimanevano grandissimi, così grandi che abbondano
le testimonianze dei sudditi imperiali desideranti
passare sotto i barbari invasori. I quali
poi erano poveri di virtù, ricchi di vizi pur essi;
di che pure abbondano le testimonianze. E il fatto
sta che, viziosissime le due società civili le
quali si rimescolarono a quel tempo, non era
virtù se non nella società religiosa, nella Cristianità;
e che il solo che potesse essere progresso
di virtù, era dunque il progresso di essa. Il quale
poi è innegabile. Progredì la Cristianità in
diffusione, dall’interno dell’Imperio, dov’era
stata rinchiusa (salve poche eccezioni), tutt’allo
intorno, ma principalmente nelle schiatte germaniche,
invaditrici od invase. Come? non sarebbe
stato progresso questo accedere d’una
grande e numerosissima nazione da’ culti di Odino,
di Teuth e di Erta e da’ sacrifici umani, al
culto del Dio Uno, al sacrificio di Gesù Cristo?
Ma, ei si conta pur per progresso l’antico accedere
de’ Romani alle arti ed alle lettere greche!
I due casi sono simili: i vincitori romani preser
dai vinti le colture greche, i vincitori germanici
preser la religione cristiana. Chi prese più? Di
nuovo, io do la questione a’ filosofi purissimi. Nè
credo che osi uno negare che presero più gli ultimi;
che fu maggiore, e, per dire a modo di
quelli, più umanitario progresso, il germanico.

E se uno l’osasse, io l’inviterei a guardare ai
due risultati, la corruzione romana dall’arti greche,
l’incivilimento germanico dal Cristianesimo.
Quest’età fu destinata all’incristianirsi, all’incivilirsi,
al progredire delle genti germaniche; il
progresso germanico fu il grande ufficio di quest’età;
e quest’età tutt’insieme fu quindi età di
Primato Germanico, prima e dopo Carlomagno,
da Odoacre a Gregorio VII. — Uno de’ più illustri
e degli ultimi filosofi della scuola pura, Hegel,
nella sua filosofia storica dataci postuma,
chiama Età Germanica, Mondo Germanico tutte
quante le età della storia cristiana. Esagerazione
anche questa! ma in cui pure è un nocciolo
di verità. Non fu mai mondo germanico, nè come
li chiama il medesimo Hegel, Mondo Orientale,
Mondo Greco, Mondo Romano. Ma primeggiarono
fra le antiche già, e fra le cristiane poi
alcune nazioni indubitabilmente; con questa essenzial
differenza, che i primati antichi riuscirono
tutti a cadute, i primati cristiani a progressi
e della nazione primeggiante e delle primeggiate.
Questa parmi la realtà della storia contro
alle due esagerazioni simili, del primato germanico
e dell’italiano. Nè l’un nè l’altro non durarono
lungo tutte le età cristiane; nè l’un nè
l’altro nè nessuno non fu nè potè essere destinato
a durar sempre, in una società destinata ad
essere universale, cattolica, cristiana. — Ma il
primato germanico ne’ sei secoli di che parliamo
è incontrastabile. Primeggiarono i Germani coll’armi,
primeggiarono stanziando ne’ governi,
nelle case, nei campi de’ vinti, propagandosi nelle

schiatte, nelle generazioni; e primeggiarono
forse nella coltura (così povera del resto a quell’età,
che quasi non conta) e certo nella operosità
universale, che era grande dappertutto, e
in che furono essi grandissimi. Ed il primato
germanico fu il primo in tempo fra’ primati cristiani;
e fu il più lungo, durò dai primi stanziamenti
di quelle genti in mezzo alla Cristianità
d’intorno alla metà del secolo V, fino alla cessazione
della tirannia degli imperadori germanici
sulla Chiesa romana, e per essa su tutta la Chiesa,
cioè fino a Gregorio VII, dopo la metà del
secolo XI, sei secoli in tutto. Il tentativo, l’imperio
di Carlomagno non fu, se si consideri bene,
se non un evento di quel primato, il più grande
per vero dire; quello per cui ei si volle, ma non
si potè fare perpetuo; quello per cui si divide
la barbarie, in barbarie propriamente detta, e
barbarie feudale; barbarie germaniche tutte e
due ad ogni modo.




10. Nè il progresso di diffusione fu il solo fatto
dalla Cristianità in quell’età; un altro non
meno importante e non abbastanza avvertito fu
pur fatto da lei contemporaneamente: un progresso
di riunione. La Cristianità dell’Imperio
romano, sia la primitiva e soffrente, sia più quella
poi trionfante, era stata divisa da innumerevoli
eresie. Quella moltiplicazione di errori che,
annunciata così arditamente da Bossuet due secoli
fa, noi osserviamo così indubitabilmente effettuata
a’ nostri dì, fu già pari e quasi identica
al secolo V; tanto che non è forse un’eresia presente
che non potesse, volendo, prendere il nome

d’una di quelle antiche. E (magnifico augurio
per vero dire!) tutte queste cessarono, si
spensero da sè, nel corso del secolo VI; ricominciò
in questo l’unione di tutta la cristianità, che
durò poi senza grandi eccezioni non solamente
lungo tutta l’età barbara, ma lungo tutta la seguente.
Sarebb’egli a farne onore alla semplicità,
al buon senso della schiatta germanica primeggiante?
Io crederei che sì; e che questo sia
poi buon augurio a quella stessa schiatta, sviata
sì più che l’altre da tre secoli in qua, ma che
dagli intensi e sinceri suoi studi storici sembra
essere ricondotta all’imitazione de’ suoi maggiori. — Ad
ogni modo, è indubitabile questo progresso
di riunione nella Cristianità dell’età barbara
o germanica.




11. Ma un altro grand’evento successe intanto
sui limiti della Cristianità (non succedendo niun
altro tale più in là, durando colà più o meno
stazionarie le religioni, le civiltà, le colture indiane
e cinesi, e l’altre minori); sorse il Maomettismo. — Fu
progresso o regresso questo?
Certo fece perdere alla Cristianità non poche
provincie, alcune asiatiche, tutte l’affricane, e
quasi tutte le iberiche; e quindi nuovo argomento
a coloro che vogliono vedere regressi in questa
età. Ma prima, questa diminuzione di sudditi
meridionali fu più che compensata alla Cristianità
dall’accrescimento che dicemmo nelle schiatte
settentrionali. E poi questo stesso Maomettismo,
il quale si può considerare e si considera
da parecchi quasi non più che una setta, un’eresia
semirazionalista cristiana; questo Maomettismo

non fu forse gran regresso dalle incerte e
miste religioni arabiche, e fu poi certamente un
progresso vero dovunque sottentrò alle idolatrie
moltiplici e vagabonde, cioè nei tre quarti dell’immenso
territorio su cui s’estese. Se per esempio
si consideri il Teismo maomettano nelle sue
conquiste indiane, nella sua guerra contro quell’idolatrie
che si potrebbero dire le più perfette
perchè appunto le più inoltrate nel proprio
principio della moltiplicità; certo egli è a considerare
come un ravvicinamento alla verità, come
un miglioramento. E così dove ei distrusse od
asservì il Magismo persiano, e i Feticismi delle
genti vaganti asiatiche od affricane. — Noi non
possiamo sapere ancora, quali saranno le vie
della Provvidenza nelle future ampliazioni della
Cristianità e del Cristianesimo che sembrano annunziarsi
da tutte le parti; nè se si convertiranno,
ovvero si perderanno, come in America, le
schiatte non cristiane in mezzo alle cristiane; nè
se, succedendo larghe e nazionali conversioni,
elle succederanno dalla religione maomettana
più che dall’altre. Ma considerando questa in sè
e ne’ suoi primi secoli non è negabile, non è negato,
ed è anzi esagerato da parecchi il fatto che
ella fu e produsse progresso. — La storia dell’Islamismo
è un magnifico assunto, il quale non
è maturo per quella sorte di storici che pretendono
narrare tutto, ambiscono erudizioni recondite,
veggono tutta l’importanza nei documenti
inediti, e che direbbono quindi impossibile una
storia maomettana senza compulsar di nuovo gli
archivi di Simanca, ed aver aperti quelli di Costantinopoli,

e ritrovar quelli di Bagdad, di Brussa,
di Ghiznè, di Bokara o di Samarcanda. Ma a
coloro che, senza disprezzare i fatti e le rettificazioni
minute, non danno grande importanza
se non a’ grandi fatti, e credono che la storia sia
oramai più saputa che intesa e volgarizzata, e
attendono perciò a spiegarla e diffonderla; a costoro
basterebbon certo i fatti maomettani noti,
per comporne una storia e direi quasi un poema
vario, piacevole, utile, ed oramai compiuto. Incominciando
da Maometto e l’egira, intorno al
seicento, e venendo fino a noi, sono dodici secoli
in tutto; quattro di gioventù e d’ingrandimento,
quattro di stazione o compensi tra il perduto
e il nuovo conquistato, e quattro oramai di
decadenza; tre età meravigliosamente corrispondenti
alle tre cristiane da noi poste, quantunque
diversissime ne’ due andamenti. Ma basti a noi
l’osservar qui, che la prima di quelle età maomettane,
l’età della gioventù, delle conquiste dilatate
di qua fino ed oltre i Pirenei, di là fino ed
oltre all’Indo, l’età d’un incivilimento poco minor
del cristiano contemporaneo, d’una coltura
forse superiore, fu dunque un’età di progresso
incontrastabile per tutte quelle immense regioni;
e che quindi questo progresso maomettano, si
consideri o no come conseguenza del cristiano,
entra ad ogni modo nel conto del progresso universale
di questa età. In tutto, gli storici che vogliono
abbassar il Cristianesimo, che vogliono
dare la virtù progreditrice alla natura, alla ragione
umana, alla filosofia, al Maomettismo, a
checchessia, purchè non al Cristianesimo, non

sapendo dei XIX secoli nostri trovarne altri in
cui il progresso cristiano sia stato così piccolo
come in questi sei, s’impuntano, si compiacciono
in questi, per dimostrarvi la quasi nullità
della coltura e della civiltà cristiana, e la superiorità
della maomettana. Noi all’incontro veggiamo
nella Cristianità di questi sei secoli, prima
due chiari, due grandi progressi, uno di diffusione
nelle schiatte germaniche, ed uno di riunione
nella chiesa cattolica. Poi, potendo forse
reclamare tutto il progresso maomettano, come
fatto che non sarebbe succeduto senza il Cristianesimo,
e perciò come conseguenza di esso, noi
non insistiamo tuttavia in tal pretensione; e scegliamo
anzi di considerar il maomettano come
ultimo progresso tentato fuori della Cristianità,
come uno simile agli antichi, ed a guisa di quelli
incapace di durare o progredire ulteriormente,
destinato a mostrare la incapacità di tutti
fuori della Cristianità. Ma, dei due modi di vedere,
noi lasciamo volontieri la scelta a ciascuno:
tutti due risultano a gloria esclusiva del progresso
cristiano.




12. E passando quindi alla III.ª delle età che
ponemmo da Gregorio VII (1072) alla fine del
secolo XV, e che chiamammo età del Primato Italiano,
noi saremo più brevi, e perchè già abbiam
toccato di tale età scorrendo le vicende della nostra
indipendenza, e perchè poi sono notissimi e
conceduti da tutti e il gran progresso di questa
età, e il primato tenutovi dall’Italia. Perciocchè
io credo che in questo convengano non solamente
i miei compatrioti, ma anche gli stranieri;

men gelosi, men bugiardi e meno ignoranti che
non si dicono da alcuni di noi. Gli stranieri non
ci negano se non le esagerazioni, il prolungamento,
la perennità del nostro primato; ma il
primato vero de’ quattro secoli e più, io non saprei
straniero colto che ce lo neghi; e parecchi
di essi resergli anzi l’ossequio più reale che sia,
e che pur troppo non sapemmo o potemmo rendergli
noi, quello di studiare e descrivere quei
tempi, quelle cose, quegli uomini nostri. Chi ci
diede la storia delle repubbliche italiane? chi le
vite distese di Silvestro II, di Gregorio VII, di
Innocenzo III, di Cola di Rienzi, del Poggio, di
Lorenzo de’ Medici, di Colombo, di Leon X e di
Raffaello? Le quali se non ci contentano del tutto,
sono pure ciascuna o la migliore, o la sola
opera che abbiamo su ciascuno di questi assunti;
e provano ad ogni modo il rispetto, la riconoscenza
di quegli stranieri per quell’età nostra,
che studiarono tanto. Quella stessa impresa della
lega di Lombardia la quale è vanto e dovrebb’essere
studio precipuo nostro, chi la studiò
più? Noi vincitori od anzi i Tedeschi vinti nostri
quella volta? Certo le opere del Raumer, del
Voigt, del Kortüm e del Leo non hanno satisfatto
al grande e nazionale assunto; ma certo pure
non ne fu fatto nè tentato altretanto, non ne fu
tentato nulla in Italia. Un Francese dedicò già
gravissimi studi al Petrarca; ed un Francese,
parecchi Tedeschi ed un Americano vivente ne
dedicano de’ più gravi a Dante. Certo tutti questi
non sono disprezzi di stranieri contra noi. Nè
furonvi, alla grande età nostra, disprezzi d’Italiani

contra stranieri. Que’ nostri maggiori, che
eran duci della civiltà pubblica universale, e che
fecero già una parola sola di essa e della civiltà
privata o personale (notevole e bella povertà
della lingua nostra!), non che predicare invidiuzze
od isolamenti, predicavano e praticavano
unione, larghezza, liberalità universale. Pier
Lombardo, Lanfranco, sant’Anselmo, Ildebrando,
Alessandro III, san Tommaso, Dante, Petrarca
e Boccaccio, i più grandi della nostra grande
età, tutti impararono, o insegnarono, o rifuggirono
presso a quegli stranieri. Cinquecento anni
fa e più oltre, gl’Italiani riconoscevano una sola
ed universal civiltà cristiana; ed era ciò naturale;
la conducevan essi. Or la riconoscono gli altri,
fattisi nuovi duci; e riconoscono insieme il
ducato o primato nostro antico. Noi soli, negando
i progressi e i primati succeduti, neghiamo
parte di nostre glorie, neghiam le conseguenze
dell’opera de’ nostri maggiori. — Io non saprei
guari niun contradittore del nostro primato del
medio evo, se non gli esageratori del primato
maomettano. Nacque questa esagerazione nel secolo
scorso da coloro che dicemmo aver voluto
torre ogni gloria, ma sopra tutte quella del progresso,
alla Cristianità. Dissero e dicono che la
resurrezione della coltura cristiana nel secolo XI,
l’architettura così detta gotica, la poesia provenzale,
e le scienze matematiche sopra tutto,
furon dovute alla coltura maomettana. Ma della
architettura, ei bisogna non aver veduto nè i
monumenti nè i disegni, per poter confondere o
creder venuti l’un dall’altro i due stili gotico e

moresco; e tutti gli studi moderni concorrono
poi a dimostrare normanna o sassone o longobarda
e ad ogni modo germanica l’origine di
quell’architettura gotica, od anche meglio la
lenta trasformazione dell’architettura ultima romana.
Quanto alla poesia provenzale, noi concederemo
che, derivando dalle due spagnuole, catalana
e castigliana, ella derivasse dalla moresca
indirettamente. E così concederemo la terza e
più certa derivazione delle scienze matematiche;
cioè (esclusa forse l’astronomia poca, o guasta
dall’astrologia maomettana e cristiana di quel
tempo) la numerazione decimale e i segni algebraici.
Ma fatte tali concessioni, è a dire di queste
due colture straniere nella Cristianità ciò che
delle tre grandi invenzioni pure straniere, pur
importate durante questa età; la bussola, la polvere
da guerra, e la stampa. Tutte e tre furono
probabilmente importazioni fatte a poco a poco
dalla Cina nell’Oriente indiano, nel Levante
maomettano, nella Cristianità; o, se mai furono
invenzioni nostre, furono invenzioni che erano
state fatte fuori molto prima. Ma che? Qui risplende
la capacità progreditrice della Cristianità,
la incapacità di tutte l’altre civiltà o colture
non cristiane. Tutte queste invenzioni, e così la
poesia, così le scienze matematiche, erano antiche
di secoli e secoli in quelle colture non cristiane,
eran passate dall’una all’altra; e tuttavia
nè nelle loro culle, nè nel corso delle loro migrazioni
non avean trovato campo buono a crescervi,
fiorirvi e fruttificarvi, finchè non giunsero
sul campo cristiano! Che vuol dir ciò, in nome

della verità? Che? Se non ch’erano inopportuni,
naturalmente infecondi, mal apparecchiati
tutti que’ campi? solo fecondo, ed apparecchiato
il cristiano? dove e le tre invenzioni e la poesia
crebbero rapidissimamente appena nate durante
il primato italiano; e le scienze matematiche più
lentamente sì, ma pur in pochi secoli, rispetto a
quelli che eran durate stazionarie altrove. Noi
lasciamo a’ filosofi la questione del come o perchè,
la questione della connessione che è tra la
verità universale o religiosa, e le verità o le scoperte
particolari e materiali che ne paiono indipendenti.
Ma sfidiamo storici e filosofi a negare
il fatto e la importanza del fatto: che queste tre
invenzioni massime e con esse poi parecchie altre
(come le chimiche) di poco minori, possedute
prima, possedute secoli e millennii‍[39] dall’altre
colture, non fruttificarono se non quando per
importazione o reinvenzione diventarono cristiane.
E ciò posto, lasciam pure attribuire a Maomettani,
Indiani o Cinesi quanto si voglia. Quanto
più se ne dia loro, tanto più sarà vergogna
della loro incapacità, vanto della nostra capacità
di progresso. La quale si dimostrò, si svolse
in tanti modi, sotto tante forme poi, libertà civile,
arti governative, carità, eloquenza, poesia,
storia, musica, pittura, scoltura, architettura, teologia,
economia pubblica, arte militare, commerci,
navigazioni, scoperte terrestri e marittime,

durante tutta quest’età del primato italiano;
che il volerne dar le prove sarebbe inutile opera
da retore, e il volerne dar la descrizione, assunto
di una lunga storia tutt’intiera. Ci sarà ella
data anche questa da qualche straniero?




13. Ora, venendo all’età che dicemmo IV.ª,
dal principio del secolo XVI in poi, un grande
evento, una gran questione ci si affaccia: qual
parte abbia avuta nel progresso cristiano, quella
separazione che fu chiamata Riforma della
Chiesa. Ei ci pare che una parte molto troppo
larga le sia stata fatta dagli amici, e quasi conceduta
da molti nemici di lei. Errore, per vero
dire, non insueto e ne’ politici contemporanei e
negli storici speciali di ogni grande evento; i
quali, preoccupandosene unicamente, ne esagerano
l’importanza, e lo dicono non mai veduto,
non da vedersi più, principio di nuova età, causa
universale di quanto avviene, di quanto avverrà;
ond’è poi principale ufficio della storia
universale, restituir l’importanze giuste ad ogni
evento, comparandolo con quelli dell’altre età,
e richiamando ad esame gli effetti esagerati dalle
speranze e dalle paure contemporanee. Della
riforma, noi accennammo già, che ella fu poco
più che rinnovazione di tutte le eresie primitive
della Chiesa, alle quali ella non aggiunse nulla
guari se non l’inimicizia al papa, e gli argomenti
tratti dalle condizioni mutate della coltura.
Ma lasciando tal comparazione, che sarebbe
lunga a proseguire, ed a cui saremmo insufficienti
noi, ci contenteremo di osservare le esagerazioni
degli effetti della riforma. Gli amici la

dissero termine del medio evo, emancipazione
della ragione umana, madre d’ogni libertà di coscienza,
da cui disser figliata la libertà civile, da
cui ogni civiltà, ogni coltura, ogni progresso
presente. E i nemici, non so s’io dica troppo incauti
o troppo impauriti, od anzi, come succede,
incauti e impauriti insieme, i nemici della riforma,
le concedettero troppo sovente tutte queste
importanze, tutte queste figliazioni; si contentarono
di mutar loro i nomi da buoni a cattivi, e
di porre invece di emancipazione e libertà, ribellione
e licenza. Ma il vero è che non sono storiche
tutte queste figliazioni nè sotto l’un nome
nè sotto l’altro. La ragione non aveva bisogno
nè d’essere emancipata nè di ribellarsi al secolo
XVI, dopo i quattro della coltura italiana, dopo
un san Tommaso, un Dante e un Machiavello, per
non dir di tanti altri. Nè la libertà o la licenza
civile avevan bisogno di essere figliate dalla libertà
o dalla licenza di coscienza, non avevano
a nascere nè l’una nè l’altra, eran vecchie già
tutte e due di quei quattro secoli medesimi nei
comuni, nelle repubbliche italiane. La riforma fu
senza dubbio ribellione e licenza religiosa, ribellione
dall’originaria autorità stabilita nella Chiesa,
licenza della ragione umana; ma fu non più
che una delle tante ribellioni e licenze che avvennero
ed avverran forse; non principio di nuova
età, non fine di medio evo, nè di oscurità nè
di barbarie, le quali eran finite a poco a poco sin
dal secolo XI, se non altrove, certo in Italia. Io
non so che cosa s’abbiano in mente tutti questi
discorritori di storia, i quali dimenticano così

tanti fatti, tanti effetti di quattro tali secoli. Non
così alcuni eletti contemporanei, Erasmo e Tommaso
Moro‍[40] principalmente; i quali giudicarono
fin d’allora la riforma per quello che fu veramente,
per quello ch’è ora più chiaro e sarà
senza dubbio ogni dì più; non ispinta e aiuto, e
tanto meno causa o madre di niun gran progresso;
ma distrazione, impiccio, fermata, ritardamento
di esso in tutte le nazioni dove allignò e
potè. — La Germania, dove la riforma potè più,
non entrò allora, nè per due altri secoli, nel progresso
universale; non fiorì in niuna di quelle
colture ch’ella, una delle due vicine e l’antica
signora d’Italia, n’avrebbe potuto riportare più
facilmente che niun’altra nazione. In lettere parve
fuori d’Europa, fuori della coltura universale.
In arti ricadde dallo splendore che parevale
promesso allora da Alberto Durero ed Holbein,
in una nuova oscurità. In quelle sole scienze le
quali son sempre le più indipendenti dalle condizioni
nazionali, nelle sole scienze matematiche
sorsero due Tedeschi, Keplero e Leibnizio,
ad emulare il grande Italiano e il grande Inglese.
Ma la vera e gran coltura germanica non sorse
se non quando, corso un lungo secolo di divisioni
e guerre religiose, ed un altro di riposi
e nullità, furono cessati quello zelo e quella
grettezza di spiriti, quella inimicizia a tutti gli
antecedenti cristiani, quell’avversione quasi iconoclasta
all’arti, tutti quegli odii, e, per chiamarle
col loro nome, tutte quelle illiberalità

che la riforma suscitò e nodrì, rinfacciandole
alla cattolicità. E forse a chi ben consideri e
compari, nemmeno il sommo fiore presente delle
colture germaniche non sembrerà pari a quelli
che furon sommi in ciascuna dell’altre nazioni
cristiane; e questa inferiorità sembrerà da attribuirsi
alla inferiorità religiosa di lei, e non rimediabile
se non quando sarà rimediata la causa. — E
così della nazione britannica, che fu seconda
nel calor della riforma. Certo a chi ben consideri
la storia di lei, parrà chiaro che dovette esservi
ritardato ogni progresso e dalle tirannie neroniane
di Arrigo VIII, e dalle tiberiane d’Elisabetta,
e dalle vanità teologiche di Giacomo I, e da tutte
insieme quelle guerre civili fino al 1688 che vennero
dalla riforma. Nè osteranno gli stessi grandissimi
nomi di Shakespear, di Milton, di Newton,
o le forme così avanzate ora di quella civiltà.
Perciocchè di que’ tre grandi, due furono negletti
e poco meno che sconosciuti in patria per gran
tempo, e il terzo, quantunque lodatissimo, non
vi ebbe grande schiera di emuli o seguaci contemporanei;
ondechè essi, se niuno mai, si hanno
a dire ingegni solitari ed eccezionali; e il fatto
sta che il gran fiore, l’apice, l’universalità, il
primato della coltura britannica non avvenne se
non più tardi, a’ nostri dì, quando furono cessati
pur là lo zelo, l’ispirazione, la illiberalità della
riforma. E quanto alla civiltà, ella pure non incominciò
a fiorir là se non dal 1688; e se ella vi
crebbe d’allora in poi a quella potenza che ognuno
le riconosce al presente, non è dubbio pure
che i vizi rimanenti in lei, e massime i tre principali

(la carità pubblica mal costituita, la proprietà
territoriale tiranneggiante, e le ingiustizie
accumulate sull’Irlanda), sono funeste reliquie
della riforma: ma: ondechè anche là ei si dee
credere che quella nazione sia stata ritardata già
nel suo fiore, e non sia per risplendere in tutto
quello a lei possibile se non quando abbia sgombrate
quelle reliquie, abbia ricalcati tutti i passi
mal fatti sotto la mala guida. — Finalmente,
Francia, che fu terza in calor di riforma, fu pur
terza in disturbi di coltura e civiltà. Al secolo XVI
ella era una delle nazioni più frammiste all’italiana,
era di quelle che ne riportarono più spoglie
di coltura e civiltà; aveva uno de’ principi
più amici di queste, più progressisti che non sieno
stati mai, Francesco I; e questi, e i suoi successori,
e Caterina de’ Medici, nuora di lui, trassero
in Francia più artisti e letterati italiani che
non ne andassero in tutto il rimanente della Cristianità.
E tuttavia lo splendore della coltura e
della civiltà non incominciarono in Francia se non
sotto Ludovico XVI; impedite che furono anche
là un secolo e più dalle preoccupazioni e dalle
guerre della riforma. — Io non so, nè mi curo
verificare, se io dica qui cose nuove, ovvero già
avvertite da altri e solamente poco note; ma verrà
tempo che il progresso degli studi storici le
farà volgari. Non è possibile che resti sempre
inavvertito questo gran fatto: che dal principio
del secolo XVI fino a noi, le tre nazioni che progredirono
più, ed ottennero i tre primati del progresso
cristiano, gli ottennero appunto nell’ordine
inverso a quello che ebbero nella riforma,

e così prima Spagna, pura di essa, poi Francia,
poi Inghilterra. Incontrastabil prova, che ella non
fu aiuto a progresso; prova, parmi, che fu impedimento.




14. Ad ogni modo, l’ordine de’ primati tenuti
dalle nazioni cristiane in questi tre secoli fino a
noi, fu quello. — Il primato iberico è incontrastabile
dalla metà del secolo XVI alla metà del
XVII. Spagna e Portogallo furono le prime a prenderci
i primati delle lettere e dell’arti. Ma elle
preserci ben altro; preserci tutt’intiero il commercio
orientale, quel commercio che è sempre
il massimo dell’orbe; e preserci quello spirito
che non so com’io chiami di venture o di scoperte
o meglio di propagazioni cristiane, in che
noi pure eravamo stati primi tre secoli addietro,
e saremmo rimasti allora, se non avessimo disprezzato
il maggior uomo di quel progresso, il
nostro Colombo. Ma eran passati per l’Italia i
tempi di tener conto degli uomini grandi suoi,
passato il tempo di adoprar la propria virtù. Ed
era passata questa all’Iberia, esercitatavi e cresciutavi
negli otto secoli della sua impresa d’indipendenza.
Il fatto ci è, non solamente dimostrato,
ma particolarmente narrato, e quasi messo
in iscena dalla storia, più epica e più drammatica
qui che non possa essere niun dramma
o poema. Perciocchè ei fu all’assedio di Granata
e dinanzi a Ferdinando d’Aragona ed Isabella di
Castiglia, all’ultimo atto, e dinanzi ai due protagonisti
del dramma precedente d’indipendenza
e riunione iberica, che si presentò Colombo, il
grande Italiano disprezzato in patria, a propor

loro l’America, il gran campo della futura operosità,
del futuro primato. E l’accettarono Ferdinando
ed Isabella, da Colombo. E tutti e tre lo
tramandarono poi quasi compito a Carlo V, Tedesco
d’origine e d’educazione, ma Spagnuolo
poi d’operosità e d’abiti e di cooperatori lungo
tutta sua vita. Chè Spagnuoli furono i suoi guerrieri
e ministri principali (salvo uno o due italiani),
que’ suoi Palatini quasi simili e forse più reali
che non quelli di Carlomagno. E Spagnuolo si
professò egli; e vide in Ispagna, che lasciò al figliuolo,
egli Augusto al suo Tiberio, l’importanza
della sua successione. Ed a Filippo II, senza
dubbio (perchè la natura del principe è quasi
tutto in un regno assoluto, e più in uno grande)
si deve attribuire la prima decadenza del primato
iberico, la perdita delle Fiandre, il dismetter
le imprese contro a’ Maomettani, Turchi e Barberi,
quantunque vinti, il non chiamare a niuna operosità,
il fare o lasciar poltrire e infracidire le
province italiane, la grettezza, i sospetti, le precauzioni,
le spie, i supplizi posti in vece della larga
ed operosa tirannia del padre. Ma molto pure
di quella decadenza deve attribuirsi alla natura
stessa di quel primato iberico, il quale era fondato
e mantenuto principalmente dalle conquiste,
dalle colonie transatlantiche. Le colonie, quando
sono grandi, hanno questo inconveniente, di esaurire
l’operosità della madre patria, chiamando a
sè quanti uomini sono naturalmente arditi e venturieri.
Peggio poi, quando, come in Ispagna,
queste colonie arricchiscono facilmente e in pochi
anni i venturieri; perciocchè allora esse esauriscono

l’operosità di questi stessi, rimandando in
patria oziosi e viziosi quelli che ne erano usciti
tutto diversi. E peggio ancora quando alle colonie
lontane s’aggiungono paesi di conquista vicini;
come furono a Spagna quelli di Napoli e
Milano; i quali corrompono anche più facilmente
più numerosi ministri, grandi e piccoli, tutta
quella caterva d’impiegati stranieri che vengono
a ingrassare, viziare e viziarsi. E insomma tra
il tiranneggiare e il poltrire dei tristi successori
di Carlo V, e la corruzione delle colonie americane
e de’ governi italiani, il primato spagnuolo,
che aveva raccolto in sè tutto l’iberico, precipitò
il termine suo, e durò appena 100 anni.




15. Sottentrò Francia non immeritamente, non
senza causa nemmen essa. Perciocchè essa pure
s’era apparecchiata al primato, come già Italia
e Spagna, con una lunga e felice guerra d’indipendenza.
Vinta la quale sotto Carlo VII, e riunitasi
sotto Ludovico XI, ella trovossi sotto Carlo
VIII, Ludovico XII e Francesco I molto bene
apparecchiata ad accedere ad ogni progresso
trovato in Italia; e v’accesse subito e lo svolse
poi, quando, come accennammo, furono cessati
in lei gl’impedimenti delle divisioni religiose e
della grettezza riformatrice. Fatti cessare questi
da Arrigo IV, sgombratane ogni reliquia da Ludovico
XIII e Richelieu, Ludovico XIV colse finalmente
i frutti di tutte le unioni nazionali. E
allora incominciò quel primato francese, che vorrebbesi
invano negare o menomare. Coloro che
ciò tentano, sogliono disputare della grandezza
personale di quel principe; e giudicandolo poi,

or secondo la inalterabile severità cristiana, or
secondo la progredita severità della pubblica opinione,
hanno facil trionfo per vero dire. Ma
prima per giudicare della grandezza d’un principe,
ei si vorrebbe comparare sempre ai principi
dell’età sua; ed io crederei che così facendo,
Ludovico XIV se n’accrescerebbe più che mai.
E poi, nemmen Leon X, nè Lorenzo de’ Medici,
nè Augusto, nè Pericle non furono uomini incolpevoli;
nè produssero essi le grandezze de’ secoli
a cui pur diedero il nome; e tutti, come Ludovico
XIV in Francia, così quelli in Firenze e
Roma e Grecia, nascendo a’ tempi di raccoglier
le frutte, seppero coglierle e non mancare a’ loro
tempi, che è pur virtù non volgare. Ma lasciando
la persona di Ludovico XIV, e venendo al primato
francese incominciato sotto lui e durato fino
a’ nostri dì, io crederei che il negarlo taluni
sia meno effetto d’ignoranza che non di quella
sorta di vendetta, o, come si suol dire, reazione,
solita farsi contro a tutte le dominazioni ne’ primi
tempi dopo ch’elle son finite, e da coloro che
ne sono usciti. Ma, corso qualc’altro tempo e surte
nuove generazioni, suol ritornare poi quella
moderazione di giudizio che non è nè servilità
nè reazione. Tornata quella, giudicherà probabilmente
ognuno, il primato francese essere consistito
molto meno in grandi diffusioni, simili alle
ultime spagnuole, che non in un progresso di
tutte le scienze di guerra e di pace, un progresso
somigliante al penultimo italiano. Nell’arte
del governo incominciò o crebbe almeno sotto
Ludovico XIV quell’ordine centrale e quella divisione

di ministeri non secondo le provincie, ma
secondo le materie governative, che si sparsero
poi e sono universali ora in Europa; e che criticate
più o men giustamente ne’ loro eccessi, sono
pure per ogni dove un certissimo progresso.
Nell’arti belliche Condè, Turenna, Lucemburgo
e Vauban, per lasciar gli altri, inventarono e
praticarono quella tattica e quella strategica le
quali, superate o no da’ loro emuli Eugenio e
Malborough, durarono fino a Federico e Napoleone.
Nelle sole scienze naturali e matematiche,
Francia, a malgrado del suo Descartes e del suo
Fermat, rimase inferiore, non produsse per allora
progressi da compararsi a quelli fatti in Italia,
Germania ed Inghilterra, da Galileo, Keplero,
Leibnizio e Newton. Ma questo non fu se non
un indugio; e quell’inferiorità fu compensata poi
da que’ Lavoisier, Laplace, Cuvier e tanti altri
che risplendettero nell’ultima generazione del
primato francese. Quanto alla letteratura francese,
chiamisi primato o dominazione o tirannia
quello che si sopportò già con tanta servilità da
tutta Europa per 150 anni, egli è confermato
dalle grida stesse che si muovono contro, da
quelle tardive proteste, da quelle oramai inutili
esortazioni che si fanno a liberarcene. S’accusa
ora quella letteratura d’essere stata ella stessa
servile imitazione dagli antichi; e s’accusa insieme
d’aver ritratto troppo i tempi, la nazione, la
corte, i principi suoi. Ma l’una accusa distrugge
l’altra; e fa vedere che l’imitazione classica
francese (dico quella fatta da’ buoni al tempo di
Ludovico XIV principalmente) non fu servile, fu

ciò che l’imitazione romana antica, e l’italiana
del buon tempo, ciò che dovrebbe essere sempre
ogni imitazione classica o non classica, imitazione
adattata a’ propri tempi, alla propria lingua,
alla propria patria. E quanto alla filosofia poi, se,
rimosso ogni zelo di nazione o di scuola, si consideri
che i filosofi antichi non furono forse grandissimi,
se non perchè meditarono e scrissero al
lume naturale di lor ragione in tempi e luoghi
dove quello soprannaturale della tradizione e della
rivelazione era inferiore ed oscuratissimo; e
che all’incontro ai filosofi moderni, meditanti, e
scriventi in mezzo alla luce della tradizione restituita
e della rivelazione accresciuta, non fu, non
è, nè sarà conceduto mai più uno splendore uguale
(perchè qual più vuole innalzarsi in filosofia, o
incontra il campo della teologia, ed ha nome poi
di teologo più che di filosofo, ovvero, per tenersene
fuori, si svia irremediabilmente); se, dico,
si consideri questa menomata condizione della filosofia
in mezzo alla Cristianità, forse che quel
gran filosofo storico di Bossuet, e quegli altri
metafisici Descartes e Malebranche, sembreranno
nella loro semplicità e ritenutezza più vicini a
verità, che non molti lor successori francesi
scozzesi e tedeschi. E quindi forse, diciamolo
passando, questo sarà il merito della scuola italiana
presente, ricondurre la filosofia a quella
modestia che sola le si addice in seno al Cristianesimo;
così sappiano i maestri non distrarsi da
quell’alto ufficio loro, non perdersi in analisi non
necessarie oramai, e produr quelle sintesi potenti,
di che si mostraron essi capaci più volte, e

che sole asseriscono la capacità ultima di qualunque
scuola. — Ad ogni modo, questo fu il
grande inciampo del primato francese: che i successori
di que’ primi filosofi ritenuti, facendosi
via via più arditi, infelicemente logizzando a
modo de’ più infelici dialettici del medio evo, arrivarono
a poco a poco dall’analisi del pensiero
ad una stolta analisi dello spirito umano; ed inevitabilmente
poi, ovvero alla circoscrizione e materializzazione
di esso, al materialismo; ovvero
all’infinito estendimento di esso, al farlo onnipotente
e quasi Iddio, al razionismo o razionalismo.
E quindi, effetto o causa non so, od anzi effetto
e causa a vicenda, l’altro pervertimento dei costumi;
quella corruzione mal elegante nella corte
di Ludovico XIV, dissoluta in quelle del Reggente
e di Ludovico XV, e che passò quindi alla città,
alle provincie, a tutti i ceti della nazione. Allora,
spoglia di verità e virtù, fu perduta Francia e
cadde in quegli eccessi che ognun sa, in quella
perdizione di civiltà e coltura che certo fu delle
massime in che sia caduta mai niuna nazione cristiana. — Ma
questo è quasi privilegio di Francia,
dovuto alla prontezza degli ingegni suoi, o
piuttosto a quella virtù dell’operosità ch’ella non
perdette mai fra tante perdizioni: che gli errori,
prontissimi a spargervisi, son prontissimi a correggervisi.
E così dopo un dieci anni o poco più,
la civiltà e la religione vi furono ravviate da Napoleone,
le lettere cristiane da Chateaubriand, le
cristiane scienze da Cuvier; un triumvirato per
vero dire, che, a malgrado gli errori di quei
grandi, rimarrà immortale nelle storie, non solamente

nel progresso francese, ma dell’universale
cristiano. E così ravviato, il primato francese
risplendette di un nuovo ed ultimo lampo.
Dopo aver primeggiato colla coltura, primeggiò
Francia coll’armi. Ma durata poco in tal fortuna,
ritornò ella poi ed ora sta negli antichi limiti;
forte della memoria dell’antiche e nuove glorie;
guarita di molti errori, ed accresciuta in civiltà,
restituentesi in coltura, in filosofia, in religione;
non più prima per vero dire, a malgrado del
vanto che le ne danno taluni per abito, ma non
seconda se non ad una sola altra nazione, tutt’al
più. Così si salvi essa pure da tali pretensioni
retrospettive a quel primato, a cui non è probabile
risalga ella, più che niuna nazione che l’ha
perduto! Così sottentri in lei la pretensione a
quella parità che è destino probabile delle maggiori
e più virtuose nazioni cristiane! E così voglia
Iddio, pietoso per essa e per noi! Perciocchè,
posta come ella è, in mezzo a Spagna, Inghilterra,
Germania e Italia, le altre quattro
grandi nazioni della Cristianità, non è nazione
le cui sorti buone o cattive si facciano sentir più
a tutti, sia ch’ella primeggi, sia che soggiaccia
o pareggi.




16. Ed ora, giunti ai tempi che viviamo, noi
faremo per la storia generale del progresso cristiano
una questione simile a quella che facemmo
per la storia particolare italiana: quali sono,
come s’hanno a nominare questi tempi? semplice
continuazione dell’età precedente? età di progresso
simile, o poco diverso? ovvero età diversa,
novella, età di transizione, Era umanitaria

come la chiamano alcuni, or vantandola, or esecrandola? — Ma
confesserollo: io non ho capite
mai queste due denominazioni, le quali mi paiono
dettate dalla solita preoccupazione magnificatrice
delle cose presenti, dimenticatrice delle
passate. Qui è dove ci potrà forse giovare l’aver
raccolte in poco spazio e quasi comprese in una
idea, le vicende di molte età; la sola salvaguardia
dall’esagerazioni è la comparazione. Della
quale chi si giovi vedrà facilmente: che tutte le
età di che abbiano discorso sono state età intermediarie
tra una di minore ed una di maggior
progresso, età dunque di transizioni nè più nè
meno che la presente; ondechè tal nome non può
distinguere nessuna età, od anzi non significa
nulla, essendo inevitabilmente ogni età, età di
transizione tra una che precedette, ed una che
seguirà. E quanto all’altro nome d’Era umanitaria,
se si voglia dire che questa nostra è età in
che diventano più universali gli interessi di ogni
nazione e si confondono in quello del genere umano,
ciò è vero, ciò è certo, ciò non sarà negato
da noi. Ma se si voglia dire che questo sia fatto,
o principio di fatto nuovo, progresso in senso
diverso da’ precedenti, altro in somma che continuazione
del progresso cristiano di XVIII secoli;
noi negheremmo, per vero dire, tal novità; noi
sapremmo immaginare quale possa essere, come
venire questo progresso diverso, non sapremmo
indovinare niuna significazione a quel nome di
progresso umanitario diverso dal passato e cristiano.
E vi ha più. Noi, tanto credenti e speranti
nel progresso presente, non sappiam tuttavia vederlo

maggiore che i passati, se non come è sempre
naturalmente maggiore degli anteriori ogni
progresso ulteriore; non veggiamo che i passi
facentisi ora, sieno più grandi che quelli fatti
parecchie altre volte. Certo è grande il progresso
di propagazione che si fa ora in Asia e s’incomincia
in Affrica dalla Cristianità; ma sarebbe
lungo a disputare e difficile a determinare, se
più grande che il progresso simile fatto sotto il
primato iberico e in quella medesima Asia, e di
più nelle due Americhe. Certo sarebbe gran rivoluzione,
gran progresso quello che sembra apparecchiarsi
al commercio, nel mutargli le vie
dai due gran capi d’Affrica e America ai passaggi
di Suez e di Panama; ma è difficile a determinare
se sarebbe mutazione e progresso maggiore
che quello il quale si fece tutt’all’incontro, dal
Mediterraneo a quelle due grandi circumnavigazioni.
Certo è grande il progresso delle scienze,
delle lettere e della pubblicità ai nostri dì; ma
resta molto disputabile se non più grande quello
che si fece nel mezzo secolo della invenzione e
propagazione della stampa. E certo poi è grande
il progresso della età presente in tornare dalle
false filosofie, e sarà più grande se le distrugga,
e più grande se distrugga le eresie, e grandissimo
se distrugga l’erede di tutte le filosofie false
e dell’eresie, il razionalismo; ma quando ciò facesse,
non perciò l’età nostra o niuna futura sarebbe
a comparare mai a quell’età, mezzo dei
tempi, nella quale furono fatte cadere d’un colpo
non alcune, ma tutte le false e tutte le insufficienti
filosofie dell’antichità; d’un colpo non alcune

eresie, ma tutte le false religioni. — Sappiam
comparare se vogliam giudicare; se vogliamo
non esser noi giudicati fanciulli da coloro che,
quanto più noi progrediamo, tanto più saran essi
progrediti.




17. E così dunque comparando e giudicando,
ei ci parrà che l’età comprendente il tempo presente
e il futuro vicino è prevedibile, sia per essere
nè meno nè più che un’età di continuato
progresso cristiano, età o porzione d’età simile
a quella che dicemmo del primato iberico e del
francese, età o porzione d’età che si potrà chiamare
molto probabilmente del primato britannico. — Perciocchè
dolga ad alcuni Francesi, dolga
a Spagnuoli od Italiani o Tedeschi, detronati dai
primati, dolga ai pretendenti nuovi o a chicchessia,
sono fatti chiari a qualunque sincero e mediocremente
informato: 1.º Che ora, al finir dell’anno
1843, la nazione che comprende Inghilterra,
Scozia ed Irlanda e noi chiamiamo non
propriamente, ma abbreviatamente britannica, è
prima delle nazioni cristiane nell’opera delle conquiste
della Cristianità, bella e grande essendo
senza dubbio, ma non comparabile fin ora, la
parte che vi prende Francia nell’Affrica; e non
bella nè grande la parte che vi prende Russia,
sviata dall’Asia. 2.º Che la nazione britannica è
prima delle presenti, in quella propagazione della
propria schiatta, e così di una di quelle schiatte
cristiane, le quali (giudicando da tutti gli esempi
anteriori, e da quello massimamente dell’America)
sembrano destinate a succedere a tutte
l’altre, a popolar tutto l’orbe, ad essere il terribil

mezzo della Provvidenza alla propagazione
del Cristianesimo. 3.º Che la nazione britannica
è ora prima in quella propagazione di commerci,
la quale è mezzo a quell’altre due più importanti.
4.º Che ella è prima in tutte quelle operosità industriali,
in tutte quelle applicazioni scientifiche,
in tutti insomma que’ progressi materiali che sono
mezzi al mezzo commerciale, e per esso alle
due grandi propagazioni; e che perciò, a malgrado
di tanti stolti disprezzi, sono e saranno
l’occupazione, l’oggetto di operosità, la via di
molti nobili intelletti presenti e futuri. — Se tutto
ciò non si voglia chiamar primato, io non so quale
possa o potrà esser chiamato mai. Non quello
germanico, che non fu guari se non propagazione
e prepotenza della propria schiatta fra le cristiane;
non l’italiano, che fu pari o più grande
del britannico presente in colture, in industrie,
in commerci, ma molto minore e quasi nullo in
conquiste per la Cristianità, ed in propagazione
di schiatte cristiane; non l’iberico, che fu grande
in queste propagazioni, ma non in tutte le colture;
non il francese, che fu all’incontro e di
nuovo, come l’italiano, grande nelle colture, ma
poco potente nelle propagazioni. — È buono o
cattivo, giusto od ingiusto, utile o dannoso il primato
britannico? Sono questioni diverse dalla
questione del fatto, e poco meno che vane. Nè le
facemmo per gli altri primati; o piuttosto noi ne
prendemmo gli scioglimenti dalla Provvidenza e
dagli effetti adempiuti, ed in ciascuno di questi
riconoscemmo le vie di Lei. Confidiamo pure in
Lei per gli effetti del primato britannico presente;

e lasciamo ai nepoti la descrizione che ne
potran fare essi soli. — E così lasciam loro le
due altre quistioni se questo primato sarà durevole,
e se sarà ultimo. Della durata, noi non possiamo
guari scorgere se non che ella dipenderà
probabilmente dal saper la nazione britannica
vincere non tanto le difficoltà esterne, come le
interne, quelle tre grandi piaghe del pauperismo,
della prepotenza aristocratica, e della prepotenza
inglese in Irlanda; che il gran rimedio alle tre,
ed a quest’ultima principalmente, sarebbe senza
dubbio il ritorno alla cattolicità, a cui sembra
tendere la nazione tutt’intiera; e che quando
fosse compiuta od avanzata tale opera, quando
alle missioni infruttuose degli acattolici succedessero
le fruttuose cattoliche, allora solamente
si potrebbe sperare quell’incristianirsi dell’Asia,
il quale solo sarebbe avanzamento definitivo colà
della civiltà cristiana, conferma e guarentigia
forse dell’imperio britannico in quelle regioni.
Del resto, nulla d’umano dura perpetuo quaggiù;
e gl’inglesi più colti, più dotti in istorie ed
in pratica che nessun altro, sanno molto bene che
il loro imperio asiatico, da cui dipende il loro
primato, non durerà sempre; e tal professione si
trova, se non nei documenti governativi, certo in
molti degli innumerevoli libri di storie e di descrizioni
indiane, che dimostrano la pubblica opinione.
La quale professa sì volere e dover tener
quell’imperio e quel primato quanto più si possa,
e trarne intanto il maggior profitto in tributi e
commerci; ma tende a far più legittimi, men gravosi
ai popoli questi profitti; e prevede un tempo

in che rimarrà forse profitto solo la propagazione
delle schiatte e del nome e della civiltà britannica,
e tien conto di tal profitto come grande
anche ai nepoti, a quel modo che tien gloria ed
utilità britannica presente l’imperio-anglo-americano,
quantunque diviso. E questo è senza dubbio,
alto e veramente liberale e cristiano modo
di considerare il presente e il futuro, l’operosità,
la virtù, i doveri e il destino delle nazioni cristiane.
Una nazione in cui tale opinione è, se non
universale, certo pubblica e frequente, non ha
forse bisogno di altro per asserire il proprio primato;
e può ben lasciare a’ nepoti le questioni
della durata di esso; ferma essa nella coscienza
o almeno nel desiderio di ben usarlo finchè durerà‍[41]. — E
noi ci metteremo anche meno poi
in quell’altre questioni di più lontano scioglimento,
se qualche altra nazione succederà alla
britannica nel primato cristiano, se il riacquisterà

alcuna delle nazioni che già l’ebbero, o s’ei
passerà ad alcun’altra dell’antico o del nuovo
continente, ovvero se dal vedersi men chiari,
meno assoluti, men durevoli quanto più si succedono
i primati, si possa argomentare, che essi
vengono cessando e cesseranno quasi assolutamente
per l’avvenire, e che così sorgerà più o
meno tardi una età novella in che le nazioni cristiane
non proseguano più se non quella parità,
che si può fin d’ora giudicare la più utile a tutti,
la più utile forse a ciascuna, la sola giusta, la
sola legittima, la sola compiutamente cristiana. — Certo,
a chi ha fede nel progresso, a chi partendo
dal presente, ne scorge immanchevole uno
ulteriore nel corso de’ secoli, niuna speranza può
parer troppa. Ma noi lasciamo queste e l’altre
simili, le quali appartengono a quel futuro lontano
che continuiamo a chiamare imprevedibile;
e ci contenteremo di dar un ultimo sguardo a
quel progresso presente, che congiunge le men
discoste speranze dell’universa cristianità con
quelle particolari della patria nostra.







CAPO DECIMOTERZO.
IL PROGRESSO CRISTIANO PRESENTE
ED ACCRESCIMENTO CHE NE VIENE A TUTTE
LE SPERANZE ITALIANE






Lo que ha de ser, no puede faltar. — C’est là
un fatalisme particulier à l’Espagne, un fatalisme
religieux qui repugne aux lâchetés
Épicuriennes, comme aux stériles vertus du
Stoïcisme.




Durieu, Revue des deux Mondes,

15 juin 1844, p. 972.






1. Noi nol celammo già, ma gli opponenti cel
fan ripetere deliberatamente qui: Se le Speranze
che noi venimmo esponendo della patria nostra
fossero isolate, se noi sperassimo un progresso
di virtù e d’opinione nel popolo nostro, un progresso
d’unione tra popolo e principi, un progresso
di territorio ad uno o parecchi principati,
un progresso d’indipendenza a tutta l’Italia,
senza sperarne altri simili o maggiori dell’universa
cristianità; tutte quelle Speranze nostre ci
parrebbero mal sode a noi stessi; noi ci sottoporremmo
satisfatti al giudicio di coloro che le
dissero più virtuose forse, ma non meno vane

che le rigettate da noi, sogni nuovi posti invece
di sogni vecchi. Ma qui sta, diciamo noi, la differenza;
qui, se si voglia, la sola, ma qui, il pretendiamo,
la total differenza; che le speranze da
noi rigettate sono appunto contrarie, che le presentate
da noi sono concordi, col progresso universale
della Cristianità. — E quindi è che, svolta
oramai la serie di questo per li XIX secoli suoi,
noi ci fermiamo a cercare posatamente, partitamente,
qual sia esso a’ nostri dì; e quali poi le
prove, gli accrescimenti che ne vengono alle Speranze
italiane. Se oltrepassando qui il nostro
primo disegno, noi cadrem forse in alcune ripetizioni,
noi ne rigettiam la colpa sui disperanti. — I
quali, non abbiam fiducia per vero dire di
persuader tutti; non quelli certamente che invecchiati
in lor disperanze ed adattatavi da gran
tempo lor vita, non vorranno disturbarne i resti
per le nostre o per niune ragioni. Ma molti sono
pure che non hanno ancora adattata lor vita;
molti giovani che cercano adattarla alle speranze
della patria, che cercano quindi candidamente,
spregiudicatamente quali sieno più probabili,
cercan vivere, cercan morire per l’adempimento,
od anche per l’avanzamento di queste. Ed a tali
giovani, alla vera e sincera giovane Italia de’ nostri
dì, noi rivolgiamo, non senza fiducia, il nostro
discorso. — Ad ogni modo, noi prendiamo
a dimostrare qui 1.º che la Cristianità presente
è in progresso di dilatazione, 2.º che è in progresso
di unione, 3.º in progresso di civiltà, 4.º
in progresso di coltura, 5.º in progresso di virtù;
e che ciascuno di questi progressi accresce

le speranze italiane, ne fa, non che probabili, ma
in un modo o in un altro, una volta o l’altra, e
per quanto possa qualunque cosa umana, certi
gli adempimenti.




2. Io dico che la Cristianità presente è ora evidentemente
in PROGRESSO DI DILATAZIONE. — Tutta
l’Europa senza eccezioni, tutta l’America con
così poche che già non contano e finiscono, sono
cristiane; ed in esse, e qua e là nel resto dell’orbe,
cristiani sono da dugento milioni d’uomini,
tra il quarto e il quinto del genere umano. Ed
ora (ei fu già osservato da altri) non istà all’incontro
niun’altra società religiosa comprendente
un numero così grande d’uomini; non la Bramanica,
che comprende solamente una parte degli
Indiani; non la Buddica, che comprende l’altra
parte degli Indiani, ed una di Cinesi; non l’antico
Teismo, che dura nell’altra parte di questi.
Ma noi aggiugniamo poi, che, fatta in tal modo
la comparazione delle forze cristiane colle non
cristiane, ella è molto incerta e poco significante.
Ogni calcolo di forze umane non può esser giusto,
se vi si tenga conto solamente del numero
delle anime, se non si tenga pure dell’impulso
che le muove; le forze umane, come le materiali,
constano di due elementi, la massa e la velocità.
Ed introdotto quest’elemento della velocità, dell’impulso,
la comparazione delle forze cristiane
con ciascuna delle acristiane non rimarrebbe dubbio
per vero dire. Ma noi andiamo più in là; noi
accettiamo e provochiamo una comparazione più
svantaggiosa: la comparazione delle Cristianità
con tutto il resto del mondo; la comparazione

delle forze dei 200 milioni di cristiani, con quelle
degli 800 che concederemo de’ non cristiani.
Quest’è la divisione del genere umano che incominciò
al dì che incominciò la Cristianità; al dì
che erano contro l’universo mondo 70 cristiani
o poco più. — E così instituito il paragone, diciamo
che que’ 70 essendo diventati 200 milioni
in XVIII secoli, è molto probabile che questi diventin
mille milioni in pochi secoli; diciamo che
la massa de’ 200 milioni moltiplicata per l’impulso
presente cristiano è una forza che ci par
molto grande, ma che noi lascerem supporre mediocre,
o piccola, o piccolissima; perciocchè ad
ogni modo ella sarà sempre maggiore che non
la forza la quale, constando della massa degli
800 milioni acristiani, moltiplicata per la velocità
zero dell’impulso loro presente, risulta quindi
zero ad ogni modo. — E che poi sieno zero al
dì d’oggi tutti gl’impulsi religiosi non cristiani,
io non credo che ne possa dubitare nessuno, il
quale v’attenda pur un momento. Lasciamo le
religioni anticamente cadute, guardiamo sole le
superstiti. Io crederei che il Teismo Cinese sia
antico quanto il mondo postdiluviano; che fosse
simile, fosse parte del teismo primitivo, prima
buono, in breve sviato; e si propagasse quindi
colle genti primitive, e durasse presso le cinesi
forse meno sviato, forse quasi solo, lunghi secoli
certamente, intorno a 2,500 anni. Ma ad ogni
modo il suo trionfo, il suo imperio esclusivo cessava
già intorno al secolo VI prima di nostra era;
e d’allora in poi fu combattuto, fu ristretto, fu
alterato dal Tao-teismo, dal Buddismo antico,

dal Shamanismo successivo; ondechè è ridotto
oramai a non molti in quell’imperio, e quell’imperio
è il più misto di religioni, od anzi, al dir
di tutti, il più privo di religione che sia al mondo;
ondechè in somma l’impulso, la forza di
quel teismo si vede cessata da ventiquattro secoli
oramai. — Ed io crederei che il Bramanismo
primitivo sia parimente antico, parimente originario
dal Teismo; ma sviatosene più prontamente,
ei si costituì ad ogni modo qual è nei Vedi
duemila anni incirca prima di G. C. E fiorì, ebbe
un primo periodo di propagazione, un primo impulso
fino intorno al medesimo secolo VI avanti
G. C. Ma allora ebbe ad emulo il Buddismo, e ne
fu vinto in parte fino ai primi secoli dopo G. C.;
e il rivinse poi, ed ebbe così un secondo periodo
di vittoria, un secondo impulso indubitabilmente.
Ma questo durò molto meno che il primo; e intorno
all’anno 1000 il Bramanismo fu assalito e
vinto dal Maomettismo, e durò schiavo di esso
dapprima, schiavo poscia ed ora della Cristianità;
ondechè in somma sono otto secoli ch’egli è
schiavo, otto secoli che è cessato ogni impulso
suo. — Ed io crederei che anche il buddismo
primitivo fosse quasi contemporaneo alle prime
genti postdiluviane. Ma checchesia di tal opinione,
certo è che il buddismo, vincitor del Bramanismo,
non risale nemmen esso oltre al secolo VI
avanti G. C.; che il Buddismo Lamaico è posteriore
di parecchi secoli a questa nostra era; che
l’impulso e la propagazione di lui cessarono all’incirca
alla medesima epoca ed allo stesso modo
che l’impulso bramanico, per le vittorie orientali

del Maomettismo; cioè da’ medesimi otto secoli. — E
l’impulso, la propagazione di questo
poi, durò (non disputiamo nè distinguiamo qui,
e concediamo quanto si possa pretendere) durò
presso a mille anni, dall’Egira fino all’assedio
di Vienna. Ma da due secoli in qua, non solamente
ogni impulso suo è cessato, non solamente
è chiara a tutti la sua decadenza, ma la sua
caduta a precipizio; perdè la signoria dell’Indie,
perdè molte provincie asiatiche ed europee conquistategli
dalla Russia, fu cacciato intieramente
di Valachia, Moldavia e Servia, perdè Grecia ed
Algeri; ondechè la cessazione del suo impulso,
quantunque molto meno antica, è più evidente a
ciascuno, che non quelle stesse del Teismo Cinese,
o del Bramanismo e del Buddismo. — Ed ora
supponiamo (ciò che tuttavia è assurdo) che si
congiungessero tutti questi acristiani e di più
tutti gli altri del mondo contra i cristiani, gli
800 milioni d’uomini senza impulso contra i 200
milioni più o meno impulsi, la vittoria, il risultato
ultimo non resterebbe dubbio; non è possibile
che questi non finiscano per vincere, conquistare
ed asservire o spegner quelli, in un modo
o in un altro, quandochesia. — Ma questo impulso
cristiano poi non è vero che sia piccolo; è
grandissimo, è patente da tutte le parti, su tutti
i limiti della Cristianità. Tre secoli fa ella incominciò
a spandersi in Occidente; ed ora è finito
quell’impulso per una buona ragione, perchè è
finito il terreno da conquistare, sono conquistate
o spente tutte quelle schiatte d’uomini. Ora è la
vicenda dell’Oriente e del Mezzodì; e ad Oriente

è conquistato da un secolo un imperio intiero, il
vero imperio di mezzo dell’Asia, tutte le Indie:
ed indi raggiando, la Cristianità, condotta dall’Inghilterra,
domina più o meno già su tutta
l’Asia meridionale; mentre Russia regna su tutta
la settentrionale; e s’incontrano le due preponderanze
nell’Asia centrale, ondechè non è libera
della preponderanza cristiana niuna terra asiatica,
se non la Cina e il Giappone, o forse già questo
solo. E l’Affrica è da gran tempo cinta da
una corona d’isole e di porti continentali cristiani,
ed è ora intaccata gravemente nell’Algeria,
ed è ultimamente assalita a Marocco; e la lontana
Oceania è invasa nelle sue isole maggiori e
minori tutta quanta oramai. È egli probabile,
non dico che dia indietro, ma che si fermi tal
impulso, tal progresso di dilatazione, il quale
dura vittorioso così da tre secoli, crebbe e cresce
fino a ieri ed oggi? O non anzi, che cresciuto si
acceleri; e che fra altrettanti o meno secoli diventin
cristiani o almen soggetti a’ cristiani quei
rimasugli di terre e di schiatte non cristiane?
No, no; non è profetare, non è se non umano od
anzi volgarissimo prevedere questo, che fra pochi
secoli non rimarranno sul globo se non iscemate
e sparse, e suddite nostre, e nascondentisi
ne’ deserti le genti acristiane; a quel modo che
poco dopo i tre primi secoli rimanevano sparsi e
nascosti ne’ pagi più oscuri que’ pochi idolatri
dell’Imperio romano, che ne preser nome di pagani. — Al
secolo scorso, nel calor della smania
anticristiana si accusava il Cristianesimo di essere
propagandista; ed alcuni cristiani erano così

semplici da volerlo scusare di tale imputazione.
Ma questa era pur giusta; e fu sempre ed è ora
più che mai provata dal fatto. Propagandista si
mostra il Cristianesimo da tutte parti; propagandista
fu lungo tutti i secoli suoi; propagandista
fin dal nascere suo, per istituzione, per la
natura sua soprannaturale. Il Cristianesimo non
è altro che propagazione; è verità, epperciò si
propaga. E se noi scrivessimo qui di teologia
o filosofia, noi invertiremmo l’argomento, e diremmo:
si propaga solo e dappertutto, ei debbe
essere dunque verità. Ma noi scriviamo di storia
e politica; e notiamo solamente il fatto: si propaga
in tutto l’orbe.




3. Ed ora scendiamo da queste evidenti certezze
generali alle speranze italiane. — Noi dimorammo
già non poco tratto a dimostrare la
probabilità che cada l’Imperio ottomano, sedia
principale del Maomettismo, e che, cadendo, lasci
luogo alle nazioni cristiane. Ma ora, considerata
nel suo impulso presente, in quello dei tre
ultimi o, per dir meglio, dei XVIII secoli suoi la
cristianità; la questione turca s’impicciolisce a
tal segno da non parer più degna forse nemmeno
dello studio che vi ponemmo; da parere non
più che parte della certezza della propagazione
universale cristiana. Quell’Imperio è ad uno dei
limiti dell’Europa, della madre patria della Cristianità,
della sedia ov’ella è compressa, ristretta,
confinata contro tutti i bisogni presenti suoi,
contro a tutti i suoi destini futuri; è al limite
orientale, verso a dove si volge l’impulso presente
di lei; è sulla via, primo sulla via ond’ella

ha a passare; ed è non solamente imperio stazionario,
ma cadente, ma già scemato, ma già
incominciato a spartirsi tra la Cristianità. Se
dunque non mutino tutte le proprietà, tutti gli
andamenti di lei, se non cessi a un tratto tutto
l’impulso cristiano, contro tutti i fatti precedenti,
senza ragione presente, senza annunzi, senza
cenni, senza probabilità nè possibilità avvenire,
se non si volgano a rovescio i secoli e il genere
umano, quell’imperio è destinato a finir di cadere,
a lasciarci luogo, a darci spazio. — Se fosse
possibile che la Cristianità non passasse per quella
via, ella passerebbe per qualunque altra; e la
propagazione sarebbe la medesima; e medesimi
sarebbero all’incirca i risultati per la Cristianità
in generale, per l’Italia in particolare. Supponiamo
che la Cristianità non passi per la sua via
naturale, da Occidente ad Oriente, che incominci
dal Mezzodì, dall’Oriente, dal Settentrione; supponiamo
(improbabilissimo) che l’Imperio turco
duri come già l’Imperio greco a Costantinopoli,
intanto che Inghilterra e Russia lo spoglierebbero
delle sue provincie asiatiche. Ma un dì o l’altro
ei sarebbe spogliato pure delle sue provincie
europee, pur di Costantinopoli. E allora, risorgerebbero
le medesime eventualità, le medesime
occasioni, i medesimi tre casi di spartimento che
ponemmo. Ridico che non è possibile che avvenga
tal ritardo; ma poniamolo, non è che ritardo;
e sempre si verrebbe a’ tre casi già considerati.
Di qua non s’esce; qualche nazione cristiana
passerà o sorgerà, un dì o l’altro, nelle provincie
europee dell’Imperio turco; ed, o vi passerà

l’Austria, o vi passerà la Russia, che sono le due
sole potenze limitrofe; o sorgeranno stati nuovi
delle popolazioni cristiane che vi si trovano or
rare e serve. Ma nel 1.º caso (il più conveniente,
dicemmo e confermiamo, a tutta la Cristianità)
l’Austria s’accrescerà a segno da non poter nè
essa conservare, nè esser sofferta di conservare
le sue provincie occidentali straniere; e queste
non possono se non ridiventar italiane, compiere
finalmente la nostra indipendenza, in qualunque
modo. Nel 2.º caso, se la Russia fosse quella che
sottentrasse all’Imperio turco, ciò sarebbe segno,
sarebbe effetto d’una decadenza, d’un ozio, d’un
avvilimento, d’una nullità dell’Austria molto
peggiori che non le presenti stesse; e ciò sarebbe
occasione, ciò speranza, grandissima oltre
ogni altra, all’Italia. Quella viltà, quella nullità
esterne sarebbero pur interne; sarebbero scioglimento
di quell’imperio; sarebbero sorgimento
d’indipendenza nuova e compiuta agli Ungaresi,
ai Boemi, a tutti gli Slavi. E non sarebbero all’Italia?
Non è probabile. L’indipendenza è desiderata
dalle popolazioni austro-lombarde, più
che non dall’austro-ungaresi, od austro-slave; e
queste non hanno principi connazionali vicini,
da aiutar quell’indipendenza, da approfittarne.
Certo sì: lo scioglimento dell’Imperio austriaco
sarebbe l’occasione la più propizia per l’Italia;
e se i nostri desiderii fossero italiani gretti, non
italo-europei od anzi italo-cristiani, noi non desidereremmo
mai altra occasione. E finalmente
il 3.º caso, che sorgessero stati cristiani dalle
provincie turche, non può succedere forse, se non

col medesimo od un poco minore avvilimento
dell’Austria, e di più, con uno simile della Russia;
e ad ogni modo dall’instabilità, dalla debolezza,
dalle dispute interne ed esterne di questi
stati nuovi sorgerebbero tali e tanti turbamenti
in tutta la Cristianità, che sarebbero non più
un’occasione, ma una lunga serie di occasioni
favorevoli alla indipendenza d’Italia. — Ma si
vuol egli fare un 4.º caso? uno composto de’ tre
primi? il caso che qualche cosa sia presa dall’Austria,
qualche cosa da Russia, qualche cosa
da stati nuovi indipendenti? Sia pure: in tal caso
le nostre occasioni sarebbero pur composte delle
tre occasioni, le nostre speranze delle tre speranze
particolari; noi avremmo occasioni e speranze
dall’inorientarsi d’Austria, e dall’avvilimento
di essa, e da’ turbamenti che nascerebbero. — Ovvero
ancora, vuol egli farsi un 5.º caso?
che tutto ciò avvenga a poco a poco, pacificamente,
diplomaticamente? Sia pure anche ciò; ma
sorgerebbero almeno occasioni diplomatiche, speranze
quindi da’ nostri principi che possono e
debbono entrare in tali diplomazie, speranze dai
nostri popoli che vi possono incorare, spingere i
nostri principi. Perciocchè, già s’intende, che
tutto ciò non succederebbe se mancassimo noi
stessi a noi, all’Europa, alla Cristianità. Già s’intende,
che non è speranza a chi non prenda le
occasioni, a chi non s’aiuti quando Dio l’aiuta.
Non è che un caso contro a noi: il caso che poi
rimaniamo oziosi nell’occasione. Ma questo stesso,
grazie a Dio, non è probabile. Noi non siamo
in un seicento. Noi valiamo più che al principio

del secolo XVIII. E allora bastò l’occasione della
successione di Spagna per rialzar l’Italia. Ben
altra successione ci si apparecchia; e noi siamo
di gran lunga meglio apparecchiati a valercene.
No, non è sogno questo; sogno è quello de’ disperanti;
ed alla moltiplicazione di essi si riduce
il solo caso che abbiamo contra noi. Deh non
date lor retta, o miei compatrioti.




4. Ma andiamo innanzi; passiamo ad altri progressi
della cristianità, ad altri accrescimenti di
speranze nostre. — La Cristianità è in PROGRESSO
D’UNIONE. Comparisi quella che è ora, con quella
che era, o tre secoli fa, al principio della riforma,
ovvero due, al costituirsi di essa, ovvero
uno, al suo lasciar luogo alla filosofia del secolo
XVIII, ovvero al principio del secolo presente,
ovvero dieci anni fa, come si voglia, come paia
più svantaggioso al tempo presente. Non importa;
riman favorevole qualunque di questi paragoni. — E
non è bisogno di spiegare che quand’uno,
quantunque piccolo, di noi cattolici parla
di riunione, ei non intende altro se non il riaccostamento
degli altri a noi; noi non ammettiamo
se non una verità in teoria, una chiesa in
istoria ed in pratica. Ma questa chiesa nostra è
quella appunto che veggiamo, ora più che mai,
in progresso di dilatazione, a detrimento continuo
di tutte l’altre parti della Cristianità. Facciamo
anche qui arditamente la divisione de’ due
campi; mettiamoci anche qui, noi da una parte,
e tutti gli altri dall’altra. Sarà paragone pieno
di letizia e speranza, qui più che mai; qui abbiam
per noi i due coefficienti della forza, la

massa e l’impulso. De’ duecento milioni di Cristiani,
cento all’incirca son cattolici; tutti gli
altri, divisi in parti innumerevoli, arrivano appena
insieme all’altra metà; ogni parte è una
frazione piccola; è peggio, è una quantità indeterminata,
variabile di dì in dì. — Ma prendiamoli
pur tutt’insieme; tutta intiera la riforma,
come se facesse corpo; ella non ha più impulso,
noi l’abbiam conservato e rinnovato. Da trecent’anni
e più ch’ella sorse, ella progredì poco più
di cinquanta‍[42], ma poniamo cento; e rimase
stazionaria, pogniam cento altri; certo poi da
cento in qua, quel suo dividersi, ridividersi, disordinarsi,
discostituirsi, sminuzzarsi, prova che
non ha più impulso, che non è più essa, non è
più riforma; nè quasi eresia, nè quasi Cristianesimo;
che ella è regredita a quel dubbio del Cristianesimo,
a quel razionalismo, il quale sotto
varie forme e varii nomi, ma sotto quello sopratutti
di Arianismo fu antichissimo sì, ma quasi
spento per un intervallo di mille anni. Giunta a
tal condizione la riforma, è egli sperabile per
lei, temibile per noi, ch’ella ricalchi le vie sue,
che si riordini e ricostituisca per progredire di
nuovo? Che faccia ciò che non ha fatto essa mai,
ciò che non fecero le eresie primitive? O non

anzi, che succeda a lei ciò che a quelle? che si
spenga, si perda a poco a poco, insensibilmente,
da sè? E tanto più, che ella non pretende più a
propagarsi nella Cristianità; che ella ci ha lasciato
il vizio stesso, o virtù del propagandismo,
che ella si vanta di non averlo, che ella l’ha
cancellato da’ suoi dogmi. — E noi, all’incontro,
l’abbiam serbato; e siam tornati a più arditezza
nel professarlo. Non parlo dell’uno e dell’altro
caso speciale; non entro in dispute nè particolari
di teologia. Ma sono campo della storia
oramai quella liberazione dall’antica servitù religiosa
di sette milioni d’irlandesi ed uno d’Inglesi,
che vedemmo inaugurarsi or son poc’anni,
e vedremo compiersi probabilmente fra pochi altri;
e il riaccostarsi della scuola teologica puseista
e di altre inglesi e germaniche; e il progresso
di quegli studi storici germanici e francesi,
che non possono non ricondurre alla sola
chiesa che sia storica, alla sola che non presenti
l’intervallo dei mill’anni. La storia universale
bene studiata non può non fare ciascuno cristiano;
bastando il paragone di tutte l’altre religioni
antiche o nuove a dare un infinito vantaggio
al Cristianesimo. Ma la storia moderna non può
non fare ciascuno cattolico; dando un vantaggio
simile alla chiesa cattolica su tutte le altre‍[43].
E sono campo della storia, sono progressi cattolici
tutti que’ progressi della filosofia che la conducono

a riconoscere la propria insufficienza nel
capire, e più nel diffondere e più nel ridurre in
pratica universale le grandi verità che ella contempla;
ed a riconoscere quindi la necessità, e
quindi la realità della rivelazione, e quindi della
conservazione e continuazione di essa in una
chiesa, la cattolicità, il cattolicismo. Qui pure, le
generalità della filosofia conducono al Cristianesimo,
le particolarità al cattolicismo. — Certo
rimase e forse rimarrà il gran residuo della riforma,
anzi di tutte le eresie, il gran residuo
della filosofia del secolo XVIII, anzi di tutte le
grette e incompiute filosofie antiche o moderne,
la filosofia escludente la contemplazione del soprannaturale,
la filosofia razionalista; certo questa
è e forse sarà gran tempo e forse sempre
l’avversaria vera del cattolicismo; certo ella è
da combattersi molto più che non quel materialismo
e quel panteismo duranti in pochi, rinnegati
da questi stessi. Ma il razionalismo stesso
può combattersi oramai da’ nostri, come da vittoriosi,
con alacrità, senza timore; il razionalismo
non è per natura sua se non filosofia, non
fu nè può essere religione mai, non credenza
popolare nè molto sparsa, non culto, non fede,
non amore, non fiducia compiuta nel Creatore,
che sono pure qualità intime della natura umana;
non è nemmeno satisfazione compiuta alla
ragione: non può essere opinione nè dei pochi
sommi, nè dei molti piccoli; non è nè sarà mai
se non errore di pochissimi intermedii. Ne’ quali
duri più o meno tempo, egli è ad ogni modo
ultimo stadio di tutto ciò che si scosta dalla cattolicità;

comprenderà in breve quanto non è cattolico
nella cristianità; ondechè, riducendosi a
questi necessariamente pochi il campo opposto,
si accrescerà il nostro di altrettanto. — Del resto,
io non profeto, non parlo di una riunione
pronunciata, d’un ritorno dichiarato de’ dissidenti,
lascio nelle incertezze del futuro imprevedibile
la forma, la quantità, la compiutezza delle
conversioni. Ma questo veggo ed affermo con
tutti (con gli stessi dissidenti sinceri e colti),
che la dissidenza o riforma è in disordine e in
regresso; che è in regresso ogni filosofia acristiana,
in progresso ogni cristiana; che la cattolicità
è in progresso; ch’è quindi in progresso
d’unione la Cristianità tutt’intiera. Un fatto solo
è all’incontro; una disunione sola è crescente;
quella della Russia, o per dir meglio del governo,
o forse solamente dell’autocrata russo. Ponga,
chi vuole, tal regresso al paragone di tutti i
progressi. Io non so se non compiangerlo, ma
contarlo per piccolo, e probabilmente di poca
durata.




5. Ed anche qui da questo progresso d’unione
cristiana sorgono begli accrescimenti di speranze
italiane. Unendosi la Cristianità nella cattolicità,
ella non può unirsi se non intorno al centro
di questa; ed essendo tal centro, d’instituzione
sua, italiano, non può se non accrescerne l’interesse
universale per quell’indipendenza d’Italia
che è così necessaria all’indipendenza del centro,
del capo della Cattolicità; e tale interesse universale
accresciuto non può se non accrescere gli
amici, far più sinceri, più efficaci gli aiuti, scemare,

scoraggiare gli avversari e le resistenze a
quella indipendenza. — E vegniam pure ai particolari.
Tre grandi potenze sono nella cattolicità,
Francia, Spagna, Austria. Francia è la massima;
Francia fu la istitutrice del dominio temporale
dei papi sotto i Carolingi; Francia fu più
o meno il sostegno loro contro agli imperatori
germanici fino a Filippo il Bello; e Francia fu
poi lor rivale per vero dire, od anzi lor tiranna
per un secolo e più, grazie alle emulazioni per
il dominio d’Italia; ma Francia fu di nuovo lor
protettrice più o men buona, ma sola contro alla
preponderanza di Carlo V e delle due case d’Austria
spagnuola e tedesca lungo il seicento; Francia
la distruggitrice di tal prepotenza, e così la
restauratrice d’indipendenza della Santa Sede
nel secolo XVIII; e Francia fu poscia e colle sue
opinioni e coll’armi la principal nemica di quella
Sedia per vero dire; ma quell’opinione e quell’armi
le son tutt’altro che nemiche oramai; e
senza voler nè lodar nè scusare l’ultima mossa
di quell’armi in Italia, di che tanto si scandalezzano
alcuni, elle paiono a me, e credo pur ad
altri devoti della Santa Sede, essere state molto
meno antipapali che antiaustriache, e men dannose
al papa che a tutti i nemici di lui. Ad ogni
modo Francia, non più ostile al papa, è ridiventata
di natura sua la potenza maggiore, epperciò,
politicamente, la potenza duce della Cattolicità;
serba in questa il primato suo. Del quale
poi, lungi dal far disprezzo o scherno come al
secolo scorso, ella si rifà gloria e potenza; e
l’esercita molto volontieri e apertamente, dentro

e fuori d’Europa; e l’esercita ogni dì più,
quanto più ella s’assoda; tantochè un suo ministro
protestante, perchè è uom sodo e progressivo,
è quello fra tutti il quale lo esercita più apertamente. — E
Francia sarà in ciò aiutata ogni dì
più da Spagna, pur riassodata, pur riaccostata alla
Santa Sedia. Bisogna conoscere quella nazione così
intimamente cattolica, per capire come le alleanze
inglesi, che vi dovrebbero essere favorite da tante
gratitudini e da tanti interessi, vi sieno pur sempre
brevi e mal ferme, per la sola dissidenza od anzi avversione
religiosa; e come, all’incontro, vi si torni
sempre all’alleanza francese, che ha pur contro a sè
tanti interessi e tante memorie, per ciò solo che
non ha quel vizio intrinseco, e che è rifugio dall’antipatica
alleanza inglese. E ad ogni modo ogni
progresso spagnuolo è progresso cattolico, progresso
papalino, progresso da diventar utile un
dì o l’altro all’Italia‍[44]. — Ma Austria fu ed è
buona cattolica, eppur non fu guari papalina
mai, e men che mai da Giuseppe II in qua. Molti
lo dicono; e parecchi ne la lodano, e si trovò
un Italiano il quale ci confortò ad imitare l’Austria
in ciò, anzi ad accostarci all’Austria per
ciò; il quale ci volle far credere che l’essere essa
antipapalina riscatta tutti gl’inconvenienti,
tutti i difettucci che potrebbe aver per noi la dominazione
di essa. Ma chi gli diè retta? Lasciamo
in pace i morti dimenticati; e tanto più uno
che errò senza malizia. E passiamo ad osservare

che l’antipapalismo austriaco va cessando come
tutti gli altri; che il progresso dell’opinione cattolica
riconduce anche l’Austria a maggior rispetto,
a maggior interesse verso la Santa Sede;
che se fosser possibili a lei quegli antichi disegni
di dominazione universale della penisola,
ella non li adempirebbe forse per quel rispetto;
che ella rigetterà certo tutte le stoltezze, non
sue, dei neo-ghibellini; e che in tutte le eventualità
future, ella s’accosterà probabilmente a qualunque
disegno si faccia dall’altre potenze cattoliche
ad onore e pro della Santa Sedia. E non
mi si faccia dir poi che Austria ci darà l’indipendenza,
si ritrarrà d’Italia per amore alla Santa
Sedia; chè io non dico questo, anzi dico che
l’Austria non si ritrarrà mai per amor di nessuno
se non di sè stessa, e farà in ciò come fan
tutti. Ma dico che se l’Austria vedrà l’interesse
suo vero, che è di portar altrove la sua potenza,
ella lo farà in modo che non ne scapiti la potenza,
la dignità del papa; e che intanto nè Austria,
nè Francia, nè Spagna, nè l’altre potenze che
sono e saran cattoliche non aderiranno a niun
altro detrimento di esso; e dico che tal fatto, e
la persuasione di tal fatto, debb’essere ed è una
causa d’unione, epperciò una nuova fortuna una
nuova speranza all’Italia. — E dico poi che questa,
anche da sè, anche indipendentemente d’ogni
paura od influenza straniera, anche per interno
effetto del progresso cattolico, anderà smettendo
nell’avvenire tutte quelle opinioni, e quei tentativi
antipapalini che guastarono da secoli e secoli,
fino a ieri od oggi la nostra impresa d’indipendenza. — Pochi

mesi sono, io m’interrompeva
in quest’ultime pagine per deplorare uno di
tali tentativi; ma corso quel poco tempo, il tentativo
è già finito. E deh nota ciò, ti piaccia o
dispiaccia, o leggitore italiano. Un venti e più
anni fa una sollevazione di quelle medesime provincie
fu impedita da una grande invasione austriaca;
rimedio all’antica. Un dieci anni fa un’altra
sollevazione vi fu in parte repressa da una
invasione austriaca minore, in parte impedita da
una contro-invasione francese; rimedio già nuovo
e che si potrebbe dir di transizione. L’anno
scorso una terza sollevazione succede; e non fa
più bisogno nè di grande nè di piccola invasione
austriaca, nè di contro-invasione francese; l’opinione
nazionale assodata la riduce a nulla da sè,
fa che bastano poche armi, le armi del papa, a
spegnerla del tutto; rimedio novissimo, e almeno
nazionale. E quindi, io vo incontro a tutto ciò
che mi si apporrà qui; vo incontro alle risposte
che mi si faranno a ciò che dico e non dico; e
chiamo progresso e grandissimo progresso siffatto
assodamento dell’opinione italiana. — E
spero che si accrescerà ancora. Io dissi già, doversi
lasciare ai principi italiani la decisione delle
mutazioni da farsi ne’ loro governi; e quindi
al papa, che è uno di questi principi. Ma aggiungo
qui, che il governo di lui è il più difficile a
mutare, è quello ove le mutazioni fatte per forza
trarrebbero intervenzioni o forse invasioni
dell’universa cattolicità; e che è quindi gran fortuna,
non si facciano così, e ne cessino i tentativi;
e che cessando, elle si faranno più facilmente,

da chi solo le può fare utilmente, che sarà
nuova fortuna. E mi si rimproveri pure di non
entrare in particolari; io non entrerovvi qui più
che altrove; e v’entrerei anche meno. Chè le costituzioni
mi paion già puerili a far così, a priori,
da lungi, sulla carta e non sul terreno, anche
per li principati secolari e volgari; ma per quel
principato eccezionale, unico in sua specie, e
duplice in sua natura come è il papato, io riderei
di me stesso se mi vi arrischiassi. Del resto,
la unione crescente della cristianità, raccogliendo
nel centro più opinioni, più aiuti, più consigli
di tutti i cattolici, non può se non servire al
progresso del governo temporale del papa; non
può se non accrescere anche questa grande speranza
italiana.




6. E quindi siam condotti molto naturalmente
a considerare il terzo progresso della Cristianità,
il PROGRESSO DI CIVILTÀ. I passi fatti in essa sono
quelli che si sogliono riconoscere con minore
unanimità da’ contemporanei, perchè non si posson
fare senza distruggere privilegi ed ingiustizie;
senza far passare dall’une alle altre mani, o
almeno senza allargar parecchi diritti civili; senza
che rimangano malcontenti molti di coloro che
furono spogliati, molti a cui pare spogliazione
l’allargamento de’ loro diritti, e molti a cui non
paiono acquisto i diritti che hanno in comune cogli
antichi possessori; la numerosa caterva degli
illiberali. La ricognizione de’ progressi civili non
si suol fare se non quando, cessata la generazione
degli spogliati e degli spogliatori, e sentito
poi universalmente il beneficio della più larga

ripartizione; e questa ricognizione è allora suggello
dei progressi avvenuti, gran progresso ella
stessa. — Ora, io crederei che non siamo discosti
da questo; che sia incominciato il giudizio
de’ posteri sulle mutazioni fatte nella civiltà cristiana
dal principio nel nostro secolo; che già
non si neghi loro il nome di progressi, se non
forse da coloro a cui ripugna, in odio degli autori,
men l’idea, che non la parola. Ed alcuni di
questi sogliono torle quella macchia o correggerla,
chiamando ben intesi i progressi riconosciuti
da loro. A me parve migliore e più determinata
correzione, chiamar cristiani tali progressi che
veggiamo estendersi più o meno su tutta la Cristianità,
e non estendersi se non sulla Cristianità;
ma se più piaccia dirli ben intesi od anche più
timidamente, miglioramenti, ordinamenti o che
si voglia, sia pure; purchè si riconoscano come
beneficii della Provvidenza alla Cristianità de’ nostri
tempi, come arra di continuazione probabile
ai tempi prossimi venturi. — Ma poveri uomini
di stato, poveri uomini di studio, poveri cristiani
vogliono essere coloro che non professino tal
gratitudine per lo sgombramento fattosi quasi
dappertutto degli ultimi resti di quella feudalità
che fu resto ella stessa degli antichi e gentili diritti
di conquista, che non fu mai sistema od ordine,
ma mancanza d’ogni ordine, che fu la più
mal costituita fra le aristocrazie; aristocrazia nemica
al principe ed al popolo, stato nello stato,
felicità ed operosità di pochi a spese di molti,
eccezione anticivile ed anticristiana, e non più.
E poveri uomini di stato o di studio, poveri cristiani

vogliono essere coloro che non professino
gratitudine per l’allargamento e l’agguagliamento
de’ diritti civili a tutte le condizioni dei
cittadini; per la semplificazione e l’ordinamento
in codici delle leggi di quasi tutti gli stati; per
quell’abolizione della schiavitù la quale fu proseguita
dalla Cristianità fin dalla prima età sua,
ma non fu avanzata mai come alla nostra; per
l’abolizione di tutti quegli usi che nelle successioni,
nelle fortune di mare, nella punizione dei
delitti, separavano l’una dall’altra le nazioni cristiane;
e per la diminuzione di quelle gelosie
commerciali che le separavano anche più, ed
erano quasi guerre continuate in tempi di pace;
e così poi per tutti que’ commerci allargati e tutte
quelle comunicazioni materiali ed intellettuali
agevolate, che fanno più che mai quasi una repubblica,
uno stato degli stati, una società non
solamente religiosa, ma civile dell’intiera Cristianità.
E poveri uomini di stato e di studio voglion
esser coloro i quali non riconoscano un immenso
progresso civile, in quel progresso della
carità, che è universale ne’ paesi cristiani, ma sopratutti
ne’ cattolici presenti; e che dicemmo già,
e (con gran rincrescimento di non poterci estendere
in prove) confermiamo, esser massimo possibile
scioglimento delle ultime, delle vere e sublimi
questioni della pubblica economia. E finalmente,
poveri uomini di stato e di studio e poveri
cristiani voglion esser coloro i quali non riconoscano
il beneficio di quel riaccostamento delle
parti, che noi, nati nel secolo scorso, abbiam
veduto avvenire durante il corso di nostra vita.

Erano nell’ultimo decennio di quel secolo divise
le nazioni tutte della Cristianità in due parti,
non che diverse, assolutamente avverse, in due
campi, non che ostili, mortalmente nemici; repubblicani
gli uni, regii o realisti gli altri, quelli
chiamavan questi tiranni e vili servi, e come tali
li trattavano; e questi chiamavano e trattavano
quelli come scellerati, ribelli e ladroni. Ora
all’incontro pochi, sparsi, non influenti, non istimati
e cessanti, sono coloro che usino tuttavia
que’ nomi, che serbino in cuore quegli odii invecchiati.
Pochi sono, che che si dica, gli assoluti
repubblicani, pochi gli assoluti realisti, nel
cuor d’Europa e della civiltà cristiana. Le differenze
tra le parti son diventate piccole al paragone;
son mezze tinte rispetto ai colori urtanti
di cinquanta anni fa. In Inghilterra, Francia e
Spagna e parte di Germania dove son governi
deliberativi, già non si parteggia se non tra il più
o meno conservare o progredire nella libertà ivi
definita; e nel resto d’Europa non si parteggia
se non tra chi vuol governi più o men consultativi,
e chi deliberativi; ondechè in somma sono
dappertutto e indubitabilmente riaccostate le parti.
E se questo non si dica progresso o miglioramento
di civiltà, io non so più veramente che sia
civiltà o miglioramento.




7. E da tal progresso universale, è venuto, viene
e verrà immanchevolmente un progresso importante
italiano. Ei s’ha un bel dire da’ parteggianti
estremi di qua e di là, e talor pure da alcuni
intermedii, che non bisogna prender nulla
dagli stranieri, nulla dall’opinione fuor di patria,

nulla da oltremonti ed oltremare. Le parti, le opinioni
patrie lascian dire, e continuano a prendere,
e prender molto. Nè questa è novità; ei fu così
dal principio del mondo; ed io conforterei questi
gravi politici e scrittori a studiar su ciò un po’
più di storia; a studiarla non ne’ compendiuzzi,
ma ne’ monumenti originali e contemporanei ad
ogni età antica ed antichissima. E vedrebbono che,
a malgrado delle comunicazioni poco frequenti,
od anzi perchè queste comunicazioni furono fin
d’allora molto più frequenti che non si dice, le
forme de’ governi, le civiltà furono pur molto più
simili, e furon dunque molto più prese che non
si crede, da un paese all’altro; che all’origine fu
universale un cotal governo misto naturalmente
di regno, aristocrazia e democrazia, il quale durò
poi nelle genti germaniche fino a Cesare e
Tacito, che lo descrissero; che dopo questo fu
sparso in tutta l’Asia quel governo che si suol
chiamare de’ grandi despoti orientali, e fu più
propriamente di re grandi imperianti sui piccoli,
il governo dei Re de’ Re, dei Melek-malachim,
dei Shahin-sha, dei Kakan, dei Maharadja; che
fu al medesimo tempo o poco dopo universale
nell’Europa meridionale Grecia, Italia, e forse
Iberia e Gallia, il governo delle repubblichette
federative; che furono soggette poi Asia ed Europa
insieme sotto un solo imperio; e che, caduto
questo, fu universale il governo dei regni barbarici,
alla tedesca, di nuovo misto dei tre elementi
primitivi; ed universale poi la feudalità
od usurpazione aristocratica; universale poi (salva
l’Italia) la riunione de’ re e de’ popoli contro

a quell’aristocrazia; universali quindi i regni
consultativi, cadenti in assoluti; ed universale ai
nostri dì il sollevamento estremo contro a questi,
e finalmente il ritorno moderato a’ regni consultativi
e deliberativi. — E si crederebbe tener
l’Italia isolata da queste universalità? Ai nostri
dì? Ma non è possibile quando fosse bene; non
sarebbe bene quando fosse possibile. L’Italia non
è isolata nè isolabile; non è per la natura sua,
colle sue frontiere, che non la dividono da due
grandi nazioni progredienti, colle sue marine,
che la riaccostano a tutte l’altre; e tal sarà men
che mai, ora che l’universa Cristianità si porta
nel Mediterraneo. È bene o male? Così è. Ma non
è poi male certamente, posciachè le opinioni europee
si son moderate, non è male che noi siam
ridotti a prendere tal moderazione. Io credo che
l’Italia sia ancora il paese dove rimangono più
repubblicani; è bene grande che noi prendiamo
dal resto della Cristianità europea le opinioni
antirepubblicane. L’Italia è, tranne Russia, il
paese dove sono meno ordinati i governi a consultativi
o deliberativi; è bene che si prenda l’uno
o l’altro ordinamento. L’Italia è il paese dove
le due parti sono per anco più discoste; è bene
grande che prendiam di fuori il riaccostamento.
Quando i repubblicani nostri sieno diventati
non più che partigiani dei governi deliberativi,
e gli assolutisti non più che partigiani
del governo consultativo, le dissensioni saranno
diventate molto meno acerbe, la divisione meno
larga; le parti meno ostili; e le unioni tra principi
o popoli, tra governanti e governati, tra nobili

e plebei, tra stato e stato molto più avanzate.
Prendiam pure di fuori gli esempi d’unioni;
non possiam prender nulla di migliore in generale,
nulla di più necessario in particolare all’Italia.
E confortiamoci pur del pensiero che non
è possibile che noi prendiamo. L’utopia, il sogno
non è, nemmen qui, la partecipazione nostra
futura a’ progressi della civiltà cristiana; è
che noi possiam tenercene isolati; o che il possa
chicchessia.




8. Ancora, la Cristianità è in PROGRESSO DI COLTURA. — E
ciò pure è negato da parecchi. Innocentissimi
alcuni, per vero dire; i quali in qualche
angolo della Cristianità, da quello del loro
studio o del loro giornale, a cui non penetrano i
frutti della coltura universale, giudicano di questa
da ciò che li circonda e che solo veggono; ondechè,
anche giudicandone sinceramente, ne giudicano
per ignoranza insufficientemente. Lasciamo
costoro nella loro innocua impotenza; i loro piagnistei
non possono guari far danno, se non appunto
intorno a quegli angoli, dove non abbiam
agio ad andarli cercare. — Ma altri sono, i quali
pur vedendo ed ammirando i progressi della coltura
cristiana, si meravigliano e si dolgono che
non sorga di mezzo ad essa niuno di que’ grandi
ingegni i quali risplendettero già nelle passate
età; che la coltura più sparsa, sia quasi meno
alta; ondechè dubitano se abbiano o no a dirla
progredita. Questo è dubbio molto più grave, e
che può sorgere non solo negli ingegni ben informati,
ma forse tanto più ne’ più alti, portati
dalla loro altezza a non tener conto se non dei

loro pari. Ma a questi pure ci sembra aver già
risposto in parte, dove dicemmo: che la diffusione
stessa della coltura, la moltiplicazione degli
scrittori, degli artisti e degli scienziati, e l’agevolamento
delle pubblicazioni, sieno quelli che
lasciano men comparire ciascun autore, ciascuna
opera. E noi anderemo più oltre qui: confesseremo
che i progressi precedenti di tutte le colture
sono quelli che impediscono i presenti. Nè le lettere,
nè le arti, nè le scienze umane non hanno
campi infiniti; molto limitati sono tutti all’incontro;
e quanto più è stato coltivato ciascuno, tanto
meno ne resta a coltivare. Nelle lettere, quando
una lingua ha avuti da due o tre grandi epici, due
o tre grandi tragici o lirici, od oratori, egli è
molto difficile che sorgano altri eguali. Se imitano
que’ primi, è lor difficile non cader nelle stentatezze
dell’imitazione; se cercano scostarsene,
nelle affettazioni della novità. E quindi si cerca
quel rimedio di imitare gli stranieri; che sembra
salvare, ma non salva sempre dalle due difficoltà,
e v’aggiugne quella di adattare alla patria pensieri
ed imagini che non sono intesi da lei. E così
nell’arti. Ei fu molto più facile esser buon pittore
o buono scultore, ma forse molto più difficile esser
grande dopo Raffaello o Michel Angelo. E
quindi è, che anche i più ardenti nelle speranze
del progresso universale, ne sogliono escludere
le lettere e le arti; riconoscendo che giunte a
una cotal altezza, elle non possono innalzarsi più,
elle ricadono necessariamente per risalire poi.
Ma io crederei che siasi per arrivare alla medesima
conchiusione, anche rispetto a quelle scienze

materiali e spirituali che furono dette campo
di progresso indefinito. Certo nelle materiali,
dopo i grandi inventori vengono gli applicatori
delle invenzioni; i quali appunto stanno ai primi,
come gli imitatori in letteratura ai grandi ed originali
scrittori. E quindi dopo due secoli d’un
progresso scientifico che non fu veduto mai l’uguale,
dopo que’ sommi inventori, Galileo, Newton,
Leibnizio, Herschel, Lavoisier, Volta, e Cuvier,
venne l’età degli applicatori; grandi e poco
minori che gli inventori, i primi; ma via via minori
quelli che seguono in questo campo, esso
pure non infinito, esso pure preoccupato. Quanto
poi a quelle scienze che hanno per oggetto o l’uomo
materia e spirito, ovvero lo spirito solo, politica, economia,
storia e filosofia; elle sono, in che
i progressi anteriori impediscono forse più gli ulteriori.
Tutte queste scienze più o meno spirituali
partecipano a un tempo alla incapacità delle scienze
materiali, ed a quella delle lettere; perchè procedendo
talora per invenzione, è inevitabile che
dopo gl’inventori vengano gli applicatori; e procedendo
pure per esposizione letteraria, è inevitabile
che dopo i grandi ed originali scrittori vengano
gli imitatori. Ondechè in somma, nelle lettere,
e nelle arti, e nelle scienze materiali, e nelle
miste, e nelle spirituali, noi sembriamo giunti
a quella età degli imitatori ed applicatori, che non
può se non parere inferiore a quella degli scrittori
spontanei e degli inventori. — Ma conceduto
od anzi professato tutto ciò, ei non parmi che sia
per ciò a dir men progrediente la nostra età o
quella che prevediamo vicina. Due sono i progressi

della coltura; è progresso in lei l’innalzarsi,
ma è pur progresso il dilatarsi. Non istanchiamoci
di tornare a ciò: che le lettere non sono
fatte per i letterati, nè le arti per gli artisti, nè
le scienze per gli scienziati; ma quelli e questi
per il pubblico, per l’universale, per il genere
umano. E il genere umano approfitta forse più dell’estesa
che dell’alta coltura; o piuttosto, approfitta
di tutte e due a vicenda; ha bisogno che s’innalzino,
ma pur che s’estendano le idee; e il più
grand’uomo del mondo, venuto all’età dell’estensione
non farà se non estenderle, perchè i grandi
sono appunto quelli che fanno ciò che è fattibile,
ciò che giova più alla loro età. Il voler restringere
la grandezza agli inventori, il voler far privilegio
od aristocrazia della coltura fu ed è pretensione
di alcuni; ma è la più stolta delle pretensioni,
è quella molto ben derisa col nome di
pedanteria. I veri dotti non hanno scopo nè piacere
di lor dottrina se non l’utile universale. Certo
è un piacer solitario nell’imparare, nello scoprire,
nello scrivere stesso; ma non dura tal piacere,
se non colla speranza di comunicarlo altrui
e di farlo diventar utilità; ed io non so se si direbbe
più pazzo o più cattivo colui che chiudesse
in sè il frutto dei propri studi. L’incertezza di
quest’utilità è quella che più tormenta qualunque
buono e sincero studioso; è quella che gli pone
in mano la penna, e glie la fa cadere a vicenda;
come la certezza o la speranza d’aver diffusa qualche
verità, è la sola degna ricompensa di lui. Non
abbassiamo noi stessi il mestiero; non ne facciamo
una speculazione di gloria o vanità, poco migliore

che quella de’ danari; e, non solamente consoliamoci,
ma rallegriamoci che i nostri nomi sieno
oscurati fra molti pari o maggiori. Spogliamoci
d’ogni invidia, e confesseremo facilmente i progressi
altrui, e quindi il progresso universale. — E
quindi confesseremo novelle universali speranze.
Come dopo l’età di spontaneità e d’invenzione
è venuta quella di imitazione e d’applicazioni, così
dopo questa tornerà una di quelle probabilmente.
Ei si sono già avuti parecchi esempi parziali di siffatti
ritorni. Due ne furono dati dall’Italia; quando
dopo l’imitatore quattrocento, sorse il cinquecento,
di nuovo inventore; e quando dopo il seicento
sorse il settecento, dico il settecento perdentesi
nell’ottocento, l’età di Parini, Alfieri, Lagrangia,
Volta, Canova e Manzoni. Ed Inghilterra pure,
dopo l’età degli imitatori francesi, ebbe l’età di
Byron e Scott. Nè è improbabile, quandochesia,
un simile rinnovamento delle lettere cristiane tutte
intiere. È appena incominciata la liberazione
di esse dalla vana imitazione antica; e se, come
quasi ogni liberazione al suo principio, questa fu
licenza, già si ritorna dall’esagerazioni, e se rimarranno
opportunamente cristiane le lettere della
Cristianità. Ancora, la comunicazione reciproca
delle varie letterature nazionali, e lo spandersi di
tutte in nuove regioni, e l’arricchirsi esse quindi
di nuove immagini e nuovi fatti, sembrano dover
produrre un accomunamento e una moltiplicazione
d’idee, che sarà ricchezza e novità delle lettere
e dell’arti future. Ancora, benchè sia più difficile
a prevedere il futuro delle scienze materiali, non
è improbabile nemmeno in esse, che, esauste le

applicazioni, moltiplicati i fatti e gli sperimenti,
sorga qualche nuovo ingegno, ricco di quella facoltà
sintetica che è somma delle scientifiche, a
raccorre insieme i fatti ed a creare alcuna di quelle
teorie le quali sogliono disprezzarsi dagli ingegni
minori, ma essere scopo de’ maggiori. Qui
come altrove non è se non il volgo che dica non
rimaner nulla o poco a fare; non è se non il volgo
a cui la difficoltà di capire tutto ciò che è fatto
tolga la facoltà e il desiderio di far più. Qui come
altrove i grandi ingegni si fanno scala dal fatto al
fattibile; ed io odo alcuni di essi aspirare a quella
teoria della materia imponderabile, la quale
se sarà data al genere umano, incomincierà una
nuova Età scientifica pari a qualunque delle maggiori.
Ad ogni modo già certo e incominciato è
il progresso di tutte quelle scienze che noi chiamammo
spirituali miste, e spirituali pure. In
tutte queste il più grande de’ progressi è la moderazione,
è il vedere i propri limiti, il restringersi
in essi; è il non tentar l’inarrivabile, l’infinito,
l’assoluto. E questo progresso si va facendo
incontrastabilmente. Non ha guari si cercava
l’ottimo de’ governi, la forma unica di libertà;
or si viene da tutti i pratici e sapienti a riconoscere
una varietà troppo grande nelle condizioni
nazionali, perchè non sia utile pure una varietà
nelle forme de’ governi; ed è messo in cima del
grande e cristiano governare piuttosto l’estendere
la libertà, che non il tendere ad una quantità
o qualità determinata di essa; piuttosto il
conservare e progredir bene insieme, che il progredir
sempre, o solo, o netto. Pocanzi gli economisti

davan le ricchezze come scopo di loro
scienza; e chi le vedeva nella terra sola, chi nel
solo commercio, chi nell’industria, chi meglio
nel lavoro. Ma or meglio ancora, si viene a prendere
per iscopo delle ricchezze e di ogni operosità,
il buon costume, la virtù. E gli storici (non
dico i parolai, che proseguon l’arte, non la scienza)
pretendevano a una quasi indipendenza della
scienza loro da tutte l’altre, pretendevano a
trovar nelle azioni umane le cause e il fine di esse,
isolavano il genere umano dal mondo superiore,
il riponevano (quasi rinnegando Copernico
e Galileo) al centro dell’universo, od anzi
(rinnegando Cristo e la Provvidenza) facevano
dell’uomo un essere indipendente, una non-creatura,
quasi un Dio; e chi ne faceva poi un Dio
stolto, andante a caso, senza ragione, e chi peggio,
un Dio sempre ragionante nelle azioni sue.
Ora poi, già si ritorna a riammettere una Provvidenza,
una Cristianità, una direzione superiore
alla terrena; or la storia si va rifacendo sorella
dell’altre scienze spirituali, della filosofia
cristiana. E questa finalmente, è risorta a quella
sua moderazione nativa che sta appunto nel riconoscere
nel mondo un ordine di fatti soprannaturali,
nello spirito un ordine d’idee inarrivabili
alla ragione pura, arrivabili alla ragione illuminata
dalle comunicazioni con Dio, dalla
rivelazione. Questo progresso sommo della filosofia
è tutto contrario a quello annunciato da lei
pocanzi, a quel progresso che doveva consistere
nel por sè in luogo della rivelazione, nell’eliminar
i fatti, le idee soprannaturali. E il fallimento

di queste speranze è quello appunto che conduce,
e, come par che Dio voglia, condurrà ogni
dì più alla restaurazione della vera filosofia. Già
una volta, all’ultima delle età antiche, la filosofia
pura d’ogni soprannaturalità dimostrò la propria
insufficienza; in Grecia e Roma, nell’India,
nella Cina; e la dimostrò tanto più, che erano
pur grandi i filosofi greco-romani, indiani o cinesi.
Ora un’altra volta, quella medesima pura
e razional filosofia prova e dimostra la propria
insufficienza; e la dimostra tanto più, che grandi
pure furono gli ultimi filosofi francesi, inglesi
e tedeschi. Dopo due tali prove (perciocchè anche
l’ultima par finita, e confessata oramai col
silenzio di molti filosofi puri, e col ritorno di altri
alla filosofia soprannaturale), dopo due tali
prove sembra impossibile che il ritorno principiato
alla vera filosofia non prosegua ed acceleri
il corso suo. I nostri due gran filosofi, Rosmini
e Gioberti, non hanno solamente, come credono
alcuni, mantenuta sana la filosofia nazionale;
hanno innalzata la filosofia universale a ciò che
è oramai il sommo ufficio di lei, a ritrovare i
nessi tra la ragione pura e la rivelazione. Schelling,
il gran filosofo tedesco, si rivolse a ritrovar
più o men bene altri di questi nessi, che sono
infiniti. E Cousin, il gran ravviatore della filosofia
in Francia, accennò già quello che è il più
chiaro, il più stretto, il più fermo de’ nessi, il
nesso storico; e compierà egli forse un dì la magnifica
opera sua a pro della filosofia universale,
o se non la compierà, ella non può tardare ad
essere compiuta da alcuno de’ suoi scolari o seguaci

o successori. — Ad ogni modo e di nuovo,
se questo, qual è già, non si vuol dire progresso
e cristianissimo progresso, ei bisogna inventar
parole nuove e rinnegar le antiche più
unanimemente intese in lingua italiana e in qualunque
altra.




9. Ed a questi progressi universali della coltura
partecipa e parteciperà certamente l’Italia.
La partecipazione reciproca, l’accomunamento
delle colture, è fatto anch’esso più antico che
non si crede. Ma, ei raddoppiò di forza poi, al dì
che fu inventata la stampa; niuno è che il debba
saper meglio che gl’Italiani, i quali ebbero fino
a quel dì e perdettero d’allora in poi quel primato
che era quasi monopolio di tutte le colture.
Da quattro secoli le colture s’accomunarono
così, che or corre in esse molto minor differenza
tra l’una e l’altra nazione cristiana europea od
anche americana, che non corresse tra l’una e
l’altra provincia, o talor tra l’una e l’altra città
italiana del medio evo; corre meno differenza
tra la coltura presente di Parigi e New-York, che
non corresse tra Milano e Torino. Eppure io crederei
che quest’effetto della stampa, venutosi
accrescendo per i quattro secoli passati, s’accrescerà
ancora negli avvenire. Non fu fatta ai nostri
dì, per vero dire, niuna invenzione ulteriore
che possa parere così grande o aver tanto nome
come quella della stampa; ma ne furono fatte
parecchie piccole, che tutte insieme valgono una
grande. Il torchio a macchina e che stampa doppio,
la stereotipia, la politipia, la fabbricazione
agevolata della carta, oltre poi alle leggi ed ai

trattati della proprietà letteraria, oltre a’ trasporti
accelerati ed agevolati, fanno e faranno i
libri molto più volgari che non fosse fatto quattro
secoli fa dalla grande invenzione. — E, a
malgrado di ciò, vorrebbesi da alcuni mantenere
isolate le colture nazionali! E si ha fiducia nelle
linee doganali e nelle critiche per escludere le
colture straniere! Ma questi sì che son sogni in
qualunque paese d’Europa si facciano, e, più che
altrove, nell’Italia, così aperta a tante introduzioni.
Noi il dicemmo, l’industria letteraria è
soggetta alle medesime leggi che ogni altra; e
quanto più si scema la qualità e la quantità di
questa produzione nazionale, tanto più si moltiplicano
le domande di produzioni straniere; e
moltiplicate che sono tali domande, ei si ha un
bel chiuder le vie, e raddoppiar i posti o le linee
doganali, le produzioni molto domandate trovan
sempre aditi tra posto e posto, ed attraverso a
quante linee si voglian porre. Peggio poi avviene
a que’ censori dilettanti che vorrebbono escludere
le imitazioni straniere col logoro strumento
di lor critica letteraria. Questi, non avendo a lor
servigio impedimenti materiali, non fanno assolutamente
nulla colle loro esortazioni contrarie
all’andamento universale; fanno così nulla, che
t’accade di veder continuamente, non dico il compagno
o l’amico di uno di tali censori, ma esso
stesso il censor dilettante, colui che grida come
critico, come giornalista contro all’introduzioni,
essere poi grande introduttore di modi e idee
straniere nelle sue prose o poesie; e, che più è,
far prose e poesie lodate; e, che è più, a ragione

lodate, appunto per ciò. Deh che non si mettono
in pace costoro? Perchè non s’adattano a ciò che,
sia fortuna o sventura, è invincibile? A ciò che
ha vinti essi stessi? Perchè non volgono l’ingegno
dalle inutilissime generalità, a quelle che
sarebbero utili distinzioni? Dal vituperare in corpo
le cose straniere al distinguere ciò che vi sia
da imitare, ciò che da fuggire? Perciocchè le lettere
straniere sono come le nazionali nostre, le
moderne come l’antiche, le romantiche come le
classiche; vi è da imitare e da fuggire in tutte;
e i buoni ed utili critici son quelli che prendon
la fatica di tutto ciò distinguere, non quelli che
facilmente e pigramente gridano in corpo contro
questo o quel genere o quel paese, o quell’età. — Del
resto questa grettezza è particolare di noi
letterati. Gli scienziati non l’hanno; danno e
prendon fuori, senza conto reciproco. E gli artisti
stessi, quegli artisti italiani che avrebbon forse
tanta più ragione di non prender nulla di fuori,
gli artisti nostri essi pure danno e prendono
senza conto. Sarebb’egli che gli scienziati e gli
artisti nostri si sentano meno inferiori? Certo,
chi tanto fugge i paragoni mostra temerli. E ben
so che mi si dirà qui, dovere le lettere di natura
loro rimaner più nazionali che non le scienze e
l’arti. Ed io aderirò fino a un certo punto a tal
sentenza. Assomigliando alle scienze, tutte quelle
parti delle lettere che s’aggirano su qualche
parte di scienza, la storia, la filosofia, la politica,
l’economia pubblica, le quali debbon dare e prendere
esse pure non meno fuori, che in patria;
concederò che quelle le quali si soglion chiamar

propriamente belle lettere, le poesie, i romanzi
e le orazioni, debbano serbar più nazionalità, più
specialità, più di quello che con parola nuova si
suol chiamar color locale. È naturale: lo stile e
la lingua fanno il merito principale di queste
composizioni; e le lingue debbono tenersi pure,
rimaner differenti l’una dall’altra anche in mezzo
all’accomunamento delle colture. Ma primamente,
ridotta a ciò, ridotta alla lingua, alle parole,
l’esclusione delle cose straniere, ella rimarrebbe
men difficile e men dannosa senza dubbio.
Ma poi, è egli ben certo che anche nella lingua
non sia niun progresso, niun esempio buono a
prender di fuori? Che, per esempio, quel modo
così semplice di costruir la frase naturalmente,
senza inversioni, senza periodoni, il quale è seguito
oramai universalmente in tre lingue, l’inglese,
la francese e la spagnuola, e che incomincia
ad accettarsi anche nella tedesca, non possa,
non debba forse accettarsi da tutte, e principalmente
dalla nostra? Ma io mi fermo; chè non ho
luogo di entrare in particolari; di spiegare come
quella costruzione, sola naturale, non sia contro
al detto da molti, noiosa mai; come essendo sola
logica, ella sia destinata a passare in tutte le letterature
dove si voglia pur logizzare; come, essendo
sola chiara, ella sia destinata a passare dovunque
si possa e voglia parlar chiaro; come il
Botta, che tanto loda le inversioni e i periodoni,
ne faccia pochissimi, e come pochi ne facessero
i nostri trecentisti. E ben so di scandalezzare i
nostri puristi di lingua e nazionalità, con tali
proposizioni non ispiegate; ma io scandalizzerei

forse più se le spiegassi. E ad ogni modo il mio
intento qui non fu se non d’accennare che nella
lingua stessa e nelle opere di bella letteratura, e
più nelle lettere più scientifiche, e più nelle scienze
propriamente dette, e nell’arti, e in tutte insomma
le colture, ei si darà e prenderà ogni dì
più dagli uni agli altri; e così si riunirà, si rinforzerà
e si dilaterà quella che è già detta da
gran tempo repubblica letteraria della universa
Cristianità, nella quale entrerà pur ella la patria
nostra. — Nè (siamo sinceri od anzi umili noi
altri letterati), nè questo è il progresso di lei sul
quale si fondino le maggiori nostre speranze.
Ma anche questo vi può conferire. L’entrar meglio
nella repubblica delle lettere, può aiutarci a
tener meglio il nostro luogo nella repubblica
delle nazioni cristiane.




10. Ma di ben altra importanza è l’ultimo dei
progressi della Cristianità che noi abbiam presi
ad esaminare; IL PROGRESSO DI VIRTÙ. — E questo
è, per vero dire, il più negato fra tutti, dai
disperanti e piagnoni del secolo nostro. Concedono
essi sovente i progressi materiali, e concedono
talor tutti quelli della coltura od anche della
civiltà, e dell’unione o della dilatazione della
Cristianità; ma si tengon fermi a negare che ella
sia progredita in virtù; asseriscono che questa è
uguale in tutti i secoli‍[45], od anche peggio, che è
cadente, caduta nel secolo nostro, destinata a cadere
ulteriormente ne’ secoli futuri. Che anzi;

alcuni sono, che di tal questione, tutta storica o
politica, pretendono fare una questione religiosa;
e, mal imitando l’eloquenza dei pulpiti e
delle cattedre cristiane, affettano di piangere o
tuonare essi pure contro al secolo ed al mondo,
e si profferiscon così, non chiamati, ad aiutare i
predicatori veri della nostra chiesa. Ma questa è
una grande illusione, od una grande arroganza
e un grande abuso; corre tra i predicatori ecclesiastici,
e questi secolari dilettanti, una grandissima,
una radical differenza. I predicatori veri, i
chiamati e mandati, hanno dinanzi a sè continuamente
un’idea, anzi un modello reale e divino
di virtù; al quale essi han missione di far
riaccostar gli uomini perpetuamente, al quale gli
uomini non arriveranno mai, al quale dunque
essi hanno ed avranno perpetuamente ragione,
diritto e dovere di sgridar gli uomini di non accostarsi
più e più; ragione, diritto e dovere di
riprendere il secolo qualunque sia, e il mondo
perpetuamente. Ma il caso è tutto diverso per
que’ moralisti o filosofi o storici o politici od oratori
o discorritori profani, i quali, instituendo il
paragone degli uomini presenti, non col modello
divino inarrivabile, ma solamente con gli uomini
di altri secoli, non han ragione nè diritto di dirli
peggiori o migliori se non confrontando conscienziosamente
e scientemente (perciocchè la scienza
diventa dovere nelle discussioni scientifiche), confrontando
dico, i fatti umani de’ diversi secoli,
tra sè. Benchè, anche prima d’istituir qualsivoglia
confronto, questi e qualsiasi cristiano han
ragione di credere ed asserire che il Cristianesimo,

instituito per ben degli uomini, deve pure,
non può non aver prodotto, sopra ogni altro, il
progresso di virtù. Tutti gli altri progressi, di
coltura, di civiltà, di unione, di dilatazione del
Cristianesimo, sono un nulla, non avrebbono servito
a nulla senza questo; non possono avere avuto
nella mente divina altro scopo che questo, del
progresso di virtù. Sappiamo innalzarci una volta,
e non lasciamo che l’eccesso del rispetto ci
impedisca di guardare alle verità conceduteci, ci
impedisca di sentire tutta la gratitudine che dobbiamo
al divin fondatore del Cristianesimo; interniamoci
anche noi uomini di quaggiù in quell’idea
divina che è forse chiara agli spiriti superiori,
ma che è anche a noi conceduta. A che
avrebbon servito dagli apostoli fino ai presenti i
predicatori veri, sacri, e mandati, se non avessero
prodotto d’allora in poi il solo frutto degno
di lor missione, il frutto di virtù? Il frutto stesso
di verità sarebbe stato inutile senza il frutto
di virtù; nè col lume naturale della nostra ragione,
nè molto meno con quello soprannaturale
della rivelazione, noi non possiamo concepire un
Dio che si fosse contentato di spandere tra gli
uomini una verità sterile, improduttiva di virtù.
Lascino dunque costoro la questione religiosa, la
quale troppo facilmente si scioglie contra essi; e
riducendola poi a storica, prendansi la poca fatica
di aprir qualche storia, qualche raccolta di
fatti. — E quindi, io li conforterei prima ad aprire
alcune di quelle descrizioni che sono numerose
a’ nostri dì, delle nazioni acristiane, e non dico
delle più barbare o selvagge, ma delle asiatiche

più incivilite, Turchia, Persia, India o Cina. Ivi,
oltre alle innegabili decadenze, alle imminenti
cadute di quegli imperi, di quelle civiltà e di
quelle religioni, essi vedranno tali particolari di
costumi e vizi d’ogni sorta da farli a un tratto
rivolgersi, se pur sien cristiani, a benedir la Provvidenza
di essere nati cristiani; da farli prostrare,
se sien umili cristiani, a benedirla di non trovarsi
in mezzo a tali pericoli; da persuaderli una
volta dell’immensa differenza che è tra la virtù
cristiana e non cristiana, e quindi dell’innegabil
progresso fatto fare agli uomini da questa. Ma
non basta loro e vogliono essi particolari? Aprano
qualunque libro un po’ particolarizzato di storie
o memorie di qualunque nazione cristiana,
nell’età barbare, o in quella della feudalità, o in
quella di Carlo V o di Ludovico XIV, o di Ludovico
XV, di Federigo e Catterina; e paragonino
di nuovo que’ costumi, que’ vizi, quegli scandali
coll’età presente; e ne risulterà di nuovo in ogni
sincero la medesima persuasione. E finalmente,
se sono della generazione de’ vecchi, si ricordino,
e se son giovani, credano a noi od alle numerose
memorie de’ nostri coetanei; e vedranno quali
innegabili progressi di virtù siensi fatti, all’età
nostra stessa: in Francia dai costumi pubblici e
privati del Direttorio o dell’Imperio a quelli della
Restaurazione e della Rivoluzione del 1830;
in Inghilterra dal principe e la principessa di
Galles a Vittoria Regina; in Ispagna da Carolina
e il Principe della Pace a quanti vi si vide anche
in mezzo agli ultimi pervertitori turbamenti; e
così poi in Portogallo, in Italia, in Prussia, in

Austria, in tutta Germania, e fino in Russia. Tutti
questi son fatti chiari, a cui sopravviviamo noi
testimoni a migliaia; son fatti che fanno evidente
la menzogna, l’error colpevole per volontà o per
ignoranza di coloro che vituperano i costumi, la
virtù del secolo nostro in paragone degli altri. — Certo
questa non è perfetta; nè tal sarà quella
di niun secolo mai, certo sono e saran passioni
sempre, e colpe e delitti; certo i governi n’avranno
a punir sempre; e certo i veri predicatori avranno
a predicar sempre contro essi, ma mente contro
alle nostre rimembranze, mente alla storia di
tutti i secoli, mente al paragone della virtù cristiana
con tutte l’altre, ed oserei dire che mente
all’istituzione stessa del Cristianesimo, chi nega
al Cristianesimo l’efficacia della virtù, alla Cristianità
il progresso di virtù. — Ed anche qui
vorrei avere spazio da estendermi; vorrei poter
comparare le esagerate virtù antiche colle presenti;
vorrei rispondere a coloro che si scandalezzano
del lusso presente, quasi avesse a far
nulla con quello degli antichi; a coloro che non
capiscono quale immensa differenza sia surta tra
i due dall’abolizione della schiavitù e dalla introduzione
della carità. Vorrei premunire i leggitori
contro a quella esagerazione, men cattolica
che protestante, la quale per ricondurci agli
usi, alle discipline della chiesa primitiva, deprime
troppo gli usi, le discipline, i costumi della
chiesa e di tutto il secolo presente. Vorrei premunire
contra altri simili confronti che si fanno
col secolo XIII, o coll’XI, o con non so quali altri
del medio evo, i quali, dicesi, ebber più santi;

quasi le virtù eroiche di que’ santi non provassero
appunto che era necessario l’eroismo per
mantenersi allora nelle virtù, fatte tanto più facili
ai dì nostri. Ma parecchi di questi assunti
toccano appunto a quelle scienze ecclesiastiche
di che io mi tengo lontano, per non cader ne’ vizi
e negli errori di que’ predicatori dilettanti i quali
presero o si fecero dare il nome assurdo di neocattolici.
E del resto, tutto ciò sarebbe di tale
importanza da sforzarci non che ad uno, ma a
parecchi trattati speciali. Ondechè, contentandoci
della proposizione generale, che crediamo non
sia dubbia a niuno assennato e sincero cristiano,
aver il Cristianesimo fatto progredire ed essere
per far progredire la Cristianità in virtù, noi
passiamo a considerare l’accrescimento ultimo e
massimo che ne viene a tutte le speranze italiane.




11. E portiamoci, a un tratto, in mezzo al
punto essenziale della questione. Il vizio essenziale
della patria nostra è l’ozio; l’ozio, a cui
siamo invitati dal dolce clima, dal bel paese nostro;
a cui fummo avvezzi più o meno da tre secoli;
in cui siamo mantenuti dalla natura de’ nostri
governi, che non chiamano il comune degli
uomini a niuna deliberazione; a cui siamo sforzati
dall’oppressione straniera, che c’impedisce
tante operosità incompatibili colla dipendenza.
L’ozio, il beato far niente, od anzi (come udii
riprendere sè stesso un uom di stato italiano) il
beatissimo far niente; la massima (che fu d’un
altro, il quale sarebbe stato grande fuor d’Italia),
la massima che il mondo va da sè, sono il gran
vizio italiano. Popolani piccoli, popolani grassi,

commercianti, nobili o grandi, uomini di stato e
di chiesa, e principi, quasi tutti cadono più o
meno in questo vizio. Non è vizio nativo, naturale,
posciachè noi fummo la nazione più operosa
del mondo; ma è oramai vizio vecchio, nazionale.
Non è ozio del seicento, perciocchè già da
un secolo e mezzo ne andiamo uscendo un poco;
ma è grande ozio tuttavia, al paragone della operosità
contemporanea del resto della Cristianità.
Non è ozio all’Orientale, ma è ozio ancora anticristiano. — Ma
la grande operosità altrui è quella
appunto che ci debbe dare speranze. Qui men che
altrove non servono isolamenti e dogane; l’operosità
cristiana c’invaderà (s’intende se l’aiutiamo)
sempre più. Gli stranieri ci venner già oppressori
o corruttori, o l’uno e l’altro insieme.
E di tali ci restano in seno molti pur troppo; e
di tali ce ne arrivan talora. Ma sappiam distinguer
da questi, tutti coloro che ci recano, il rimedio
a tutte le corruzioni, le loro operosità;
scienziati, artisti, commercianti, uomini di mare
e militari, tutti quelli specialmente che ci dan
l’esempio e la spinta in mezzo al nostro Mediterraneo,
e verso quell’Oriente, onde ci ha a ritornare
riaccresciuta la nostra operosità. Apriam
pure le porte a siffatti stranieri; concediam loro
quell’ospitalità italiana, già troppo facilmente
conceduta agli oziosi e corruttori, già troppo
male lodata da costoro. Facciamo a casa nostra
ciò che fanno essi alle loro; non accettiam guari
altre lettere di raccomandazione o d’introduzione
se non il merito di ciascuno, il capitale d’opere
o almen d’idee ch’ei viene aggiugnere alle

nostre. — E non contentiamoci poi di accogliere
e lodar tali ospiti. Aiutiamoli ed imitiamoli. — Epperciò
non solamente accresciamo l’operosità
nostra, ma volgiamola nella sola direzione che
sia buona oramai; in quella del progresso cristiano.
Questo aiutiamo; di questo aiutiamoci;
epperciò sappiam vederlo, confessarlo, professarlo
ed anche nominarlo. I nomi, le parole anche
esse sono doni di Dio; e il rinnegare quelle che
sono universalmente accettate in ogni secolo è,
se non colpa, gran pericolo; è quasi rinnovamento
della confusione babelica, è diminuzione delle
idee acquistate dalla propria generazione. E quindi
parvemi accettare quella di progresso; senza
badare agli abusi fatti di essa, come di tante altre
scientifiche, politiche ed anche religiose, le
quali non si rigettarono perciò. Ma m’inganno io
forse? E la parola progresso è ella più abusata
che ben usata, più da rigettarsi che da accettarsi,
non corretta, non determinata abbastanza dicendo
cristiano quel progresso? Trovisi qualunque
altra da uno di que’ tanti che son vaghi di novelle
nomenclature, e le prendono o danno per invenzioni;
trovisi qualunque altra per esprimere la
serie di memorie, di fatti presenti e di speranze
che noi abbiam comprese sotto il nome di progresso
cristiano. Ma questa serie è importante il
nominarla, e più il confessarla e professarla colle
opere, coll’intiera vita. È importante a’ principi,
uomini di stato, scrittori, scienziati, artisti ed anche
privati di qualsiasi nazione; perchè quanto
operano ed opereranno in tal senso dell’operosità
universale rimarrà, aiutato da questa, a gloria

loro, e, che è più, ad utile del genere umano;
quanto operano ed opereranno in senso contrario
sparirà, sarà nullo, o non rimarrà se non più o
men compatito, come sprecamento di opere fuor
delle vie della Provvidenza. — Ma più che ad
ogni uomo è importante ad ogni nazione; perchè
ogni uomo può sì esser virtuoso, seguendo quei
semplici precetti che son compresi in qualunque
dottrina cristiana, senza rendersi conto della alta
mira, anche terrena, di essi; ma a congiungere
le operosità, le virtù personali in nazionali, sono
necessari uno scopo materialmente visibile, una
via largamente aperta; il quale e la quale poi non
possono essere oramai se non lo scopo e la via
della cristiana operosità. Questa fu sempre la
principale, ma ora è la sola sull’orbe, non lascia
luogo a nessun’altra; fuor di questa non è salvezza,
nemmen terrena; qualunque nazione non
entri in questa, non vi prenda l’ufficio suo, non
ne troverà altro; cadrà in inoperosità, in vizi,
sventure e vergogne. E badivisi bene poi; ogni
nazione ha dalla natura, dalla situazione sua, di
necessità, l’ufficio suo nella Cristianità. Son passate
o presso a passare le età de’ primati comprendenti
quasi tutte le operosità, de’ primati
onnipotenti ed onnioperanti. Incomincia o sta
per incominciare l’età, che ogni nazione cristiana
potrà e varrà secondo il proprio ufficio,
non primeggerà se non nel cerchio di esso,
lasciando primeggiare ogni altra nel suo; e l’ufficio,
il primato parziale di ciascuna si fa più
chiaro, ogni dì. La nazione britannica può più
ch’ogni altra, e primeggia su quasi tutti i limiti

della Cristianità, in diffusione di territori, di
schiatte, di commerci, di civiltà cristiane. La nazione
francese può e primeggia in diffusione religiosa
e civile al limite affricano, e in diffusione
di colture nell’interno della Cristianità. La nazione
germanica può e primeggia nell’ufficio di
distruggere tutte le reliquie de’ primati universali,
s’accosta in industrie alla britannica, in civiltà
alla britannica e francese, le supera in liberalità
di commerci, le agguaglia o supera in
intensità di studi; ha forse ufficio di ricondurre
essa a quell’unione religiosa da lei distrutta or
son tre secoli; e non può se non essa aver l’ufficio
d’inorientare il territorio europeo della
Cristianità. La russa non può se non essa aver
l’ufficio d’inorientarla ulteriormente; avrebbe
quello di ripopolar di cristiani tante regioni già
fiorenti, or deserte in temperatissimi climi, e
quello di popolare le settentrionali estreme. Ed
a Polonia, a Grecia, a Spagna pure, si faranno
chiari i propri uffici, quando escano, la prima
da quella dipendenza assoluta che non ne lascia
adempier nessuno, e la seconda e la terza
da que’ noviziati d’indipendenza e libertà, che li
lasciano adempiere male. E così tutti gli stati
americani, pur novizi; e così quanti altri cristiani
sorgessero. A tutti, o quando entrano nella
gran società, o quando rientrano nella grande
operosità, è forse inevitabile un tempo di noviziato;
ondechè la grand’arte agli entranti o rientranti
è abbreviare il noviziato, entrare o rientrar
pronti ed alacri nell’operosità, nell’ufficio. — E
così sia a noi, o miei compatrioti principalmente;

sia arte e virtù nostra, il rientrar pronti
ed alacri nell’operosità, nel progresso universale;
epperciò vedere, riconoscere, accettare ed
adempiere i nostri uffici in essa; tutti gli uffici
nostri, non meno e non più. I quali, mutate le
età, non sono nè possono esser più nè di riunire
il mondo occidentale, riunito da XIX secoli, nè di
far sorgere la civiltà e la coltura cristiana, surte
da IX; non sono nè posson essere di restaurar il
primo nè il secondo primato nostro, nè d’instaurarne
niuno simile, assoluto, universale. Ma sono
pur belli e grandi, e da contentare qualunque
ambizione nazionale gli uffici a che possiamo e
dobbiam pretendere tuttavia. Noi possiamo primeggiare
in quell’arti liberali che sono uno dei
più bei fiori della civiltà e della coltura, e nelle
quali non sorse mai nazione, non la greca stessa,
pari a noi, e in alcune delle quali noi serbiamo
oggi ancora, perduti gli altri, il primato. Noi
possiamo forse primeggiare di nuovo, ma possiam
certo pareggiar chicchessia in quelle lettere
a cui strumento abbiamo una delle più belle
lingue che sieno state mai. E noi possiamo primeggiare
o pareggiare in quelle scienze in cui
primeggiò primo fra’ moderni Galileo, ed in cui
Lagrangia e Volta pareggiarono testè i più grandi.
E noi potremmo e dovremmo non rimaner
secondi a nessuno in quelle industrie, in quei
commerci in che primeggiammo già finchè lor vie
furono per il nostro Mediterraneo, in che scademmo
per non aver seguite le vie mutate, ma
in che dobbiamo poter di nuovo, or che si riconducono
quelle tutto intorno alle nostre costiere,

tutt’attraverso alle nostre acque. E possiamo e
dobbiamo poi primeggiare in quell’ufficio massimo
di circondar noi immediati la sede centrale
della Cristianità, di difenderla, di tenerla e farla
compiutamente indipendente. Quest’è il principale
ufficio nostro (svelato, dichiarato, fatto incontrastabile
in tutte l’opere del Gioberti); quest’è
l’ufficio il quale, piaccia o dispiaccia, paia
piccolo o grande, accettisi ringraziando o rassegnandosi,
è incontrastabile, è naturale, è costituzionale
a noi, dura e durerà quanto la Cristianità;
l’ufficio per cui adempiere i migliori dei
nostri padri spesero il sangue di generazioni e
generazioni; per cui non dovremmo negar noi
il nostro, se non che noi avremo a spendervi
probabilmente meno sangue che virtù. — Ma
sangue o virtù, noi dobbiamo spendere quanto è
nostro nell’adempimento di questi uffici nostri,
epperciò di quell’indipendenza che n’è indispensabil
mezzo. In età barbare od uscenti di barbarie,
poteva bastare l’indipendenza incompiuta,
col desiderio di compierla. Ma in età progredite,
non serve se non la compiutissima; perchè l’altre
nazioni che l’han compiuta ci soverchiano
con ciò in modo da umiliarci, se non opprimerci,
e che agli umiliati non meno che agli oppressi
non può restar capacità di adempiere bene niun
ufficio. Le arti non possono sollevarsi, le lettere
non possono esistere, le scienze stesse patiscono;
i commerci non si svolgono per gli umiliati dalla
dipendenza, in mezzo alla quale è poi del tutto
impossibile adempier l’ufficio di ben circondare
la sede centrale della Cristianità. L’indipendenza

è un dovere a tutte le nazioni senza dubbio; ma
all’altre è uno di quei doveri verso sè stesse, nel
cui adempimento non ha ad entrar altri a giudicare
e meno ad operare. Ma a noi è dovere non
solo verso noi, ma verso l’universa Cristianità,
cioè, ormai verso l’intiero genere umano; od
anzi dover più che umano, verso il divin fondatore
e mantenitore della Cristianità. Stima degli
uomini, aiuti di Dio, non si ottengono, se non
adempiendo ciascuno, uomo o nazione, il proprio
dovere. Fu così sempre; ma or tanto più quanto
più progredisce il genere umano; perchè quanto
più progredisce in esso ciascuno, tanto più ha
bisogno per adempiere il dover proprio, che ciascun
altro adempia il suo. Non adempiremo noi
il nostro o per ignoranza o per negligenza, per
non sapere o per non voler riconoscere le condizioni
universali della Cristianità? Allora (io lo
protestai già, e non vi fu atteso dai disperanti,
a cui giovava affiggermi il ridicolo predicato di
speranzoso), allora, io lo protestai e lo riprotesto,
tutte le speranze che io sono venuto moderatamente
svolgendo, e tanto più quelle più magnifiche
presentate da altri, e quante altre sieno
state o possano esserci presentate mai, saranno
vane. Sprecando in operosità dipendenti o troncate,
od in vane, od in ree, i doni fatti da Dio
larghissimamente all’Italia, continuando sogni,
mutando lato nel letto d’infermità, nel gran circolo
vizioso in che giacciamo da secoli, farem
non più che mutar dipendenze e sventure e vergogne;
e dipendenze, sventure e vergogne ci
terranno afferrati nell’ozio, l’ozio ne’ vizi, ed ozi

e vizi ci apparecchieranno nuovi ferri. Adempiremo
noi, o almeno proseguiremo noi, o solamente
incomincieremo noi a proseguire i nostri
doveri nella Cristianità? Allora, mentre cadranno
da sè tutte le vane, tutte le ree speranze, cresceranno
d’altrettanto tutte le buone. Tutte le occasioni
perdute da’ maggiori non ci sgomenteranno
più, quando ci paia naturale che si perdessero
nella barbarie o nella mezza civiltà o nella corruzione,
ma naturale che non si perdano più in
mezzo alla civiltà presente. La grande occasione
della caduta e della divisione dell’imperio ottomano,
che ci parve probabile e buona studiandola
in sè, ci parrà tanto più probabile e più
buona considerandola come uno degli eventi necessari
all’avanzamento della Cristianità. Se mancasse
quell’occasione, noi vedremo immanchevole
qualche altra simile ed equivalente. Se si facesse
aspettare oltre ogni giusta previsione, non perciò
dimenticheremo o guasteremo l’impresa nostra
precipitandola. Gli aiuti esterni, già a ragione
temuti, si temeranno meno venendo dalla
Cristianità progredita, a noi progrediti. Le unioni
interne tra principi e principi, principe e popolo,
grandi e piccoli, tutte le unioni italiane,
già così rare e corte, si faranno più frequenti e
più durevoli in mezzo alla progredita Italia. E
la virtù, quel sommo o solo mezzo che dicemmo
all’indipendenza, la virtù nostra ci sarà agevolata
dagli esempi e conforti altrui, quando li sappiamo
accettare; in vece di cercar esempi e consolazioni
ai vizi dal paragone dei vizi. — Noi
compendiamo già il discorso nostro sulle speranze

speciali della patria, proferendo un solo
scopo, l’indipendenza; un solo mezzo la virtù.
Ma ampliate ora le osservazioni nostre all’intiera
Cristianità, ed accresciuteci le speranze dalle crescenti
condizioni di lei, aggiugniam pure arditi:
che l’indipendenza arrivata ci si farà mezzo a
virtù ulteriori. Siffatto circolo virtuoso è immanchevole,
non meno che il vizioso opposto. Così
voglia il pietoso Iddio dar forza all’Italia d’uscir
da questo, per rientrare in quello finalmente;
forza di cercar virtù come mezzo necessario d’indipendenza,
indipendenza come mezzo necessario
di virtù.



CONCHIUSIONE



Io ho posta e cercata sciogliere nel presente
libro la sola questione: QUALI ABBIANO AD ESSERE
LE SPERANZE D’ITALIA. Ora un’altra, il riconosco,
una forse di più concitante interesse, sarebbe a
porre e sciorre; QUANTO GRANDI POSSANO ESSERE
QUESTE SPERANZE. Ma tale scioglimento sarebbe,
a parer mio, molto più difficile e molto meno importante. — Sarebbe
più difficile, perchè a determinare
la quantità delle speranze, ci si vorrebbe
prima poter determinare la quantità delle virtù
nazionali, proporzionali essendo sempre le due.
Chi dice speranze, dice probabilità, non certezze;
dice fatti eventuali, non adempiuti; dice potere,
non volere; dice cause, e non effetti; vuol
ispirare il sentimento delle cause presenti, affinchè
producano effetti avvenire. E quindi s’intende
da sè (tranne da coloro che, per non intendere,

mutan senso alle parole d’uno scrittore, o peggio,
mutano, combattendolo, le idee di lui), s’intende
da sè che il passaggio d’una causa presente
ad effetto avvenire, dipende poi da ciò che i filosofi
direbbero attuazione o virtù efficace, e noi
dicemmo più semplicemente virtù. E s’intende
da sè che questa, or progrediente, può continuare
ad accrescersi, può fermarsi e può retrocedere,
e s’intende da sè che ciò dipende poi principalmente
da que’ pochi uomini i quali si trovan ora
duci della nazione, duci de’ fatti nostri, duci delle
nostre speranze; que’ pochissimi il cui sommo
privilegio è che le loro virtù personali valgano
per migliaia e centinaia di migliaia, nella somma
totale delle virtù nazionali. E queste virtù personali
sono, non che difficili, impossibili a conoscersi,
a valutarsi da niun uomo al mondo; sono
anch’esse uno de’ segreti della Provvidenza. Tal
uomo che pareva aver in serbo grandi virtù non
ne produce poi una mai, tal altro non pareva
averne nemmeno il germe, e dà frutti inaspettati
all’occasione, e tal fa nascere egli stesso le occasioni,
spinto com’è da quella virtù ch’era in lui,
nascosta a tutti, salvo a Dio ed a lui, o nascosta
talora ad esso stesso. Ma, grazie a Dio, tutto
questo calcolo della quantità delle speranze, della
quantità delle virtù nazionali e personali, non è
poi importante, non è almeno se non a’ timidi ed
oziosi. Questi soli han bisogno per entrare in una
buona impresa, di sapere quanta sia la probabilità
della riuscita, quanto lunga la via; i codardi
chiedono al mattino della battaglia il calcolo delle
probabilità della vittoria. I forti e costanti non

soglion chiedere quanto fortemente nè quanto a
lungo, ma come e dove abbiano a combattere,
non han bisogno se non di sapere in qual posto,
per qual via, a quale scopo; e sperano poi, ed
operano, e combattono, e soffrono ivi fino al fine
della giornata, lasciando a Dio gli adempimenti. — Facciam
ciascuno l’ufficio nostro, a nostro posto,
fino all’ultimo di nostra potenza; lasciamo alla
Provvidenza l’ufficio suo. Anche in condizioni
peggiori, con probabilità, con isperanze minori
che non le nostre, un caso, un uomo, risollevarono
sovente le nazioni cadute, ma avviate a virtù. — Od
anzi, un caso, un uomo non mancarono
loro mai. — Od anzi, non vi sono casi al mondo;
una Provvidenza regna, e regnò quaggiù in tutti
i secoli della lunga vita del genere umano, e
quella Provvidenza non ha, non può avere altro
scopo quaggiù se non la virtù; non mancò mai
ad aiutarvi chi vi s’aiuti, promise anche un angelo
a salvar un giusto, e non negherà un uomo,
un’occasione a salvar una nazione virtuosa; non
negherà il grande strumento d’operosità e virtù,
ad una nazione che voglia veramente entrare a
far l’ufficio, tutto l’ufficio suo nella Cristianità.







APPENDICE.
SE E COME SIA SPERABILE UNA LEGA DOGANALE
IN ITALIA





1. L’idea d’una lega doganale italiana si è
certo presentata molte volte alla mente non solo
degli uomini di stato, ma di quanti commercianti
e viaggiatori italiani o stranieri sentono ogni
dì i danni materiali del nostro sminuzzamento.
E probabilmente molti di questi ultimi accusano
i primi di negligenza o d’incapacità, perchè non
fanno ciò che si vede così felicemente fatto altrove.
Ma il vero è, che se è talor questione difficile
a sciogliere, quella dell’accessione di un semplice
stato germanico alla lega già esistente colà e
fiorente; molto più difficile è quella della costituzione
di qualunque nuova lega, e difficilissima
poi per le sue complicazioni quella d’una lega
italiana. Ne fu trattato da non pochi scrittori‍[46].

Ma perchè gli stranieri non possono preveder
tutte quelle complicazioni, e i nazionali non ne
possono discorrere, ei non fu forse distinto finora
sufficientemente tra le varie leghe immaginabili,
quali sieno possibili, quali desiderabili, nè
come desiderabili. Per intendersi bisogna distinguere.
Ciò tento fare, brevemente, secondo le
convenienze di questo libro, epperciò supponendo
nei miei leggitori, non solamente la cognizione
delle scienze economiche in generale, ma
quella in particolare del fatto e de’ risultati della
lega doganale germanica. Lasciamo i grossi libri
a coloro che voglion rimuovere il secolo dalle
sue vie; chi accetta queste, può esser breve, riducendosi
a cercare come entrarvi, come seguirle
più opportunamente in ciascuna opportunità.




2. Due casi s’affacciano nel primo mirare alla
questione. La lega italiana potrebbe esser fatta,
o tra i principati italiani soli, o comprendendovi
l’Austria. Ma questa può comprendervisi per le
provincie italiane sole, ovvero per tutto l’Imperio.
E, considerato poi che in quest’Imperio austriaco
è surta la questione dell’entrar esso nella
lega doganale germanica, sorge il nuovo caso
che l’Imperio austriaco acceda con tutta questa
alla italiana. Ondechè sono in tutto quattro casi,
quattro modi immaginabili; cioè, procedendo dal
più lato a’ più stretti:









I.º Una lega germanico-italica;




II.º Una lega austro-italica;




III.º Una lega compiutamente italica;




IV.º Una lega de’ soli principati italiani.




3. La I.ª, la lega germanico-italica sarebbe,
per vero dire, magnifica idea, magnifica combinazione.
Tutta la media Europa collegata insieme.
Un moderatore tra l’Occidente e l’Oriente
contrappesanti. Inghilterra, Francia e Spagna
tendono ad unirsi con o senza una gran lega occidentale;
non prossima per certo, ma non impossibile
forse un dì o l’altro. Ma anche senza
tener conto di siffatta eventualità, anche senza
uscir del presente, non è dubbio che i grandi e
veri interessi commerciali dell’Europa media,
dal Baltico al Mediterraneo, sono molto simili; e
che sarebbero quindi ben promossi da quest’unione
economica di tutte le popolazioni comprese
tra i due mari. Queste unioni economiche son talora
più profittevoli che le stesse comunicazioni
materiali; le producono, o vi suppliscono. A coloro
poi che sieno entrati nell’idee del nostro libro,
questa riunione di tutta Italia con tutta Germania
parrà anche più importante; la questione,
od anzi tutte le questioni orientali si scioglierebbero
molto più facilmente, se queste due nazioni
si potessero intendere come due uomini. Ei s’è
usato ed abusato di quell’espressione, del sollevarsi
le nazioni come un uomo. Non si potrebb’ella
mettere in uso pur quest’altra, d’intendersi
come due uomini? In ciò non sarebbe da temere,
non possibile niun abuso. E quanto all’Italia
in particolare, non è mestieri dire che la lega

germanico-italica sarebbe desiderabile. La preponderanza
austriaca vi sarebbe compensata dalla
prussiana; l’interesse italiano dell’inorientar
Austria, sarebbe rinforzato dall’interesse germanico
dell’inorientar Austria e Prussia; la spinta
italiana dalla spinta germanica; la molle operosità
nostra da quella fortissima; le lontane speranze
italiane da tutte le più prossime germaniche. — Tutto
ciò è vero e certo. Ma pur ciò
all’incontro: che per ora e gran tempo le nazioni
in generale non s’intendono come due uomini;
che qui in particolare bisognerebbe supporre di
animo larghissimo e previdentissimo, supporre
spregiudicati sugli interessucci passeggeri, ma
presenti, tutti i principi, tutti gli uomini di stato
tedeschi e italiani, cioè una trentina di principi,
alcune centinaia di ministri, e consiglieri o deputati
a’ parlamenti. Non dico nel futuro imprevedibile,
ma non volendo parlar mai se non del
prevedibile, tale accordo si può arditamente pronunciare
impossibile. Oltrechè, ei sarebbe forse
a dubitare che Prussia promuova mai sinceramente
niuna accessione alla lega germanica cui
presiede ella, d’un’altra grande potenza, la quale
le torrebbe quella presidenza. Non ci inganniamo
diplomaticamente, noi non diplomatici. La
presidenza o precedenza o preponderanza doganale
è a Prussia potente strumento di preponderanza
politica; ed ella rinuncierà a questa difficilmente.
Tuttavia, quella potenza è così sinceramente
progressiva, così intelligente de’ suoi veri
interessi presenti, e così previdente de’ futuri universali,
che non è impossibile ch’ella rinunciasse

alla propria situazione vantaggiosa particolarmente
in Germania, per prenderne una forse più
vantaggiosa generalmente in Europa. Ma tal non
è l’Austria; la quale rinuncierebbe certo difficilmente
alla sua preponderanza politica in Italia,
ammettendo il contrappeso della Prussia. Ciò che
giova ed è desiderabile a noi, sarebbe, a parer
mio, desiderabile pur all’Austria, se intendesse
bene, compiutamente, grandemente gl’interessi
suoi; ma ella non li intende così: è fatto attuale
e probabile per gran tempo. Ondechè in somma
a questa lega doganale germanico-italica sono
tali difficoltà che parrà chiara a ciascuno la conchiusione:
essere essa molto desiderabile sì, ma
molto improbabile.




4. Caso II.º; la lega austro-italica ossia dei
principati italiani e di tutto l’imperio austriaco.
Se noi attendiamo a ciò, che fra le pubblicazioni
citate in capo a quest’appendice, tutte quelle fatte
in paesi e da persone più o meno dipendenti
dall’Austria, promuovono questa lega di tutta
Italia con tutto l’Imperio austriaco, ei parrà confermato
a ciascuno il fatto, per sè stesso altronde
probabile, che tal lega sarebbe desiderata dall’Austria.
E noi non siamo di quelli che vogliam
conchiudere a un tratto: se è desiderata dall’Austria,
non è desiderabile da noi. Noi torniamo
sempre a ciò, che i veri interessi futuri dell’Austria
e dell’Italia sono identici. Ma di nuovo e
sempre; il male è, che per ora, e probabilmente
per a lungo, l’Austria non li intende così. Ella è,
più che noi, che li separa, che li contrappone;
ma in somma, finchè è così, noi non possiamo

promuovere gl’interessi di lei, intesi tutt’all’incontro
de’ nostri. — Pogniamo fatta la lega austro-italica,
che ne avverrebbe ora, economicamente,
politicamente? Economicamente, noi ci
uniremmo al sistema austriaco vecchio, proibitivo,
protettorale; noi ci separeremmo dal sistema
più largo, men protettorale, più liberale, che viene
e verrà promosso dalla lega germanica principalmente,
dall’Inghilterra a poco a poco, e dalla
Francia probabilmente. Se Austria volesse entrare
in questo, ella entrerebbe nella lega germanica,
ella promoverebbe la lega germanico-italica,
e non la austro-italica; ondechè, finch’ella promuove
questa sola, è probabile ch’ella non vuol
entrare nel sistema largo, solo conveniente all’Italia.
Noi torneremo frappoco alla necessità di
questa larghezza. Ma è facile ad intendersi fin di
qua sommariamente: che l’Italia entra ora in una
nuova età commerciale; che, ricondotto il commercio
orientale nel Mediterraneo, ella può e
deve riprendere gran parte a quel commercio, se
non vi ponga ostacoli ella stessa; che non ha
nemmeno bisogno qui, nè di grand’arte, nè di
grande operosità; che per lei più che per nessuno
l’economia politica si ridurrà al lasciar fare
e lasciar passare; ma che se ella s’aggiungesse
a un sistema economico proibitivo, o solamente
protettivo, o di preferenze, contra Francia ed Inghilterra,
le due nazioni più passanti e ripassanti
per le sue acque, l’Italia troncherebbe da sè tutte
le sue migliori speranze commerciali; cadrebbe
non solamente nel fallo di trascurare le occasioni,
ma in quello di opporsi ad esse; non sarebbe solamente

neghittosa, ma avversaria de’ propri interessi,
a pro de’ propri avversari. Napoli e tutta
la parte meridionale della penisola, e le due isole
Sardegna e Sicilia, vi perderebbero evidentemente;
siccome quelle che per la loro situazione sono
prime e principalmente destinate a’ profitti di quel
nuovo passaggio del commercio orientale. Ma la
parte settentrionale della penisola, o almeno la
parte nord-ouest, il Piemonte vi perderebbe per
altre ragioni forse più. Finora il Piemonte fu disgiunto
da Francia, da un muro commerciale, per
così dire, ferreo; era pregiudizio politico ed economico
insieme. Ma, non è forse paese al mondo
in che i pregiudizi cadendo lentamente, cadano
all’ultimo più certamente; e v’è incominciato a
cadere questo del muro commerciale. Un primo
trattato è stato fatto testè tra Piemonte e Francia,
ed alcuni cenni fanno da credere che si potrà
estendere quandochesia; e senza entrare qui nel
merito, nè de’ trattati di commercio in generale,
nè di questo in particolare, questo è senza dubbio
principio ed arra di più larghe comunicazioni,
cioè, a parer di tutti oramai i migliori economisti,
di miglioramenti commerciali. A’ quali
tutti dovrebbe dunque rinunciar l’Italia occidentale,
rientrando nel sistema vecchio, facendosi
economicamente austriaca. Nè le stesse provincie
orientali o lombardo-venete ne vantaggerebbero.
Noi ci riferiamo pur qui a ciò che crediamo aver
dimostrato altrove; tutti i veri e buoni interessi
futuri austriaci sono sul Danubio e non sul Po;
ondechè quanto più s’intenderanno in Austria
gl’interessi austriaci, quanto più progrediranno

quell’imperio, que’ popoli, quegli uomini di stato,
quella corte e cancelleria, tanto più sempre
sarà sagrificato il Po al Danubio. Qui il fallo fatto
una volta non avrebbe nemmeno il rimedio che
è a tutti gli altri; non che scemare, accrescerebbesi
il danno in ragione del progresso avvenire. — E
politicamente poi? I leggitori informati delle
cause, delle vicende e degli effetti di quella lega
doganale germanica, che è finor solo esempio di
tali istituzioni, sanno il grande accrescimento di
preponderanza politica venutone a Prussia, che
si trova potenza principale in quella lega. Vorremmo
noi procacciar simile situazione, simile
preponderanza all’Austria? Io credo che niun
principe, niun uomo di stato, niun uomo pensante
e senziente in Italia abbia tal desiderio; e
che se qualche Italiano pur si trovò a promuover
la lega austro-italica ei fu per un’illusione fattasi
troppo semplicemente, per vero dire, a sè stesso:
che non fosse per succedere in Italia ciò che
successe così evidentemente altrove. Ma speriamo
che i molti, i più, o tutti si atterranno a quel
modo più naturale di ragionare, il quale argomenta
da simili cause a simili effetti, dal passato
all’avvenire, dai fatti alle probabilità; e che quando
fra cento di queste, ne fosse una sola di accrescere
la dipendenza degli stati italiani, quand’anche
invece di vantaggi commerciali probabili
dalla lega austro-italica, basterebbe quell’uno
pericolo a farla rigettare. Gli stati, le persone
morali non hanno doveri dissimili dalle individuali;
e se ad ogni uomo è dovere (ed all’ultimo
utile) il rigettar qualunque vantaggio

di fortuna acquistato con una viltà, tal è pure
agli stati, alle nazioni‍[47]. — E conchiudiamo,
sperando assenso unanime italiano, la lega austro-italica
sarebbe, quanto a difficoltà esterna,
fattibilissima; ma ella non è desiderabile, è assolutamente
rigettabile da tutti i princi italiani.









5. Caso III.º: lega italica compiuta, ossia de’
principati italiani e delle provincie austro-italiche. — Questa
può essere desiderabile o no per
noi, secondo che ne’ particolari ella si scosterebbe
o s’accosterebbe alla precedente. Chiaro è: se
l’unione delle provincie austro-italiche co’ principati
italiani fosse solamente un nome, una finzione;
e se la separazione tra quelle provincie e
le germanico-austriache fosse un’altra finzione o
si riducesse ad una linea doganale di più tra l’une
e l’altre; e se quell’unione implicasse come nel
caso precedente, accettazione per noi del sistema
economico austriaco, antiquato e stretto, tal unione
non sarebbe desiderabile da noi nè economicamente
nè politicamente. Non economicamente,
traendoci a’ medesimi falli, alle medesime rinuncie
di speranze che denunciammo testè; non politicamente,
perchè questi falli ci trarrebbono a
separazione anche politica dalle altre nazioni europee,
ed a maggior unione (che sarebbe maggior
dipendenza) colla potenza già troppo signora
nostra. — Se all’incontro i negoziati che
s’intavolassero per la lega italica, e il trattato
che ne risultasse fossero tali di far entrar le provincie
austro-italiche in quella larga economia
politica italiana da cui dipendono tutte le nostre
speranze commerciali; se così le provincie austro-italiche
si educassero ad una futura unione
anche politica con gli stati italiani, non è dubbio
che tal lega sarebbe non solamente molto, ma la
più desiderabile di tutte per l’intiera Italia; sarebbe
arra dataci dall’Austria, del suo rivolgersi
dalla mala politica sua occidentale a quella nuova

e buona orientale, la quale ci farebbe a un
tratto da avversari amici ed alleati naturali. — Ma
non c’inganniamo; niun fatto, niun principio
di fatto, niun cenno è di tal rivolgimento; e quanto
più la lega esclusivamente italica s’accosterebbe
a buona per noi, tanto più è improbabile
ch’ella fosse accettata dall’Austria presente;
quanto più qualunque lega italica sarebbe proposta
od accettata dall’Austria, tanto più probabilmente
ella sarebbe dannosa all’Italia. — E
quindi di questa lega comprendente i principati
italiani e le provincie austro-italiche, ei ci pare,
senza fermarvici altrimenti, poter conchiudere:
che ben fatta, ella sarebbe senza dubbio la più
desiderabile, ma è la più improbabile; e che mal
fatta, non sarebbe desiderabile; ovvero più brevemente,
che la probabilità vi sta in ragione inversa
della bontà.




6. E veniam dunque alla IV.ª ed ultima delle
leghe accennate, a quella de’ principati italiani
soli fra sè. — E di essa diciam subito, che difficilissima
in apparenza, ella non è tale in realtà;
se non si tenga forse per irrealtà, impossibilità,
supposizione assurda, quella che i principi italiani
abbiano il volgar coraggio di non veder
pericolo dove non è. Io direi anzi che sarebbe
ingiustizia non isperar tal coraggio da due o tre
di questi principi; i quali unendosi potrebbon
fare il nocciolo, a cui si unirebbon gli altri, come
avvenne in Germania. Qui è luogo da ridere: che
in tempo e per le opere di pace i principi piccoli
son potenti (grazie alle condizioni della presente
civiltà cristiana) quanto i più grandi. Siami lecito

recar un esempio che mi par quadrare al caso.
In quegli anni che seguirono la restaurazione di
Ferdinando VII di Spagna, e che la nazione spagnuola,
insuperbita della recente difesa, e credendo
aver essa liberata l’Europa, anzichè essere
stata liberata da nessuno, trattava verso l’altre
nazioni grandi o piccole con una superbia che è
rimasta famosa nella diplomazia, trovossi un giovane
diplomatico incaricato colà degli affari di
una potenza italiana. Ed avvenendogli d’incontrare
difficoltà, e non potersi far render giustizia
negli affari commerciali che sorgevano ogni
dì, zelante siccome novizio ch’egli era, ei se ne
veniva rammaricando con un altro diplomatico
sperimentatissimo in quella corte, e che degnamente
rappresentava colà una delle principali
potenze europee. Ma questi «Che volete? fate
come fo io. Prendete pazienza». — «E che?»
ripigliava il novizio. «Vi avverrebbono essi anche
a voi di questi incontri?» — E l’altro
«Certo sì; ogni dì; a me, ed a tutti, quanto a
voi». — «Ma come lo soffrite voi, rappresentanti
di grandi potenze, che potreste d’un cenno
annientar questa superbia spagnuola?» — «Noi?»
ripigliava l’assennato e sperimentato.
«Nol possiam noi più che voi. Noi abbiamo più
navi, più armi, più eserciti, e forse più coraggio
che non costoro, è vero; ma finchè non si
viene all’usar tutto ciò, finchè non ci è guerra,
e in tutti gli affari di che non si vuole nè può
fare un caso di guerra, una potenza piccola vale
una grande, Spagna, qual è ridotta quanto noi
fiorentissimi, e voi quanto noi verso essa. Questi

Spagnuoli non sono stolti, sanno ciò, sanno di
poter quanto noi in tutto ciò che non è caso di
guerra, ed usano ed abusano di questa situazione
di pace, sempre favorevole ai piccoli». — E
il diplomatico novizio se ne capacitò tanto più,
ch’era massima buona a riportar a casa; e ne
conchiuse fin d’allora: che i principi piccoli italiani
possono molto più che non si suol credere,
in tempo di pace; e tanto più poi, che non solamente
per le cose dappoco, ma nemmeno per le
dappiù, non torna conto all’Austria il romper
guerra. — E difatti, facciamo il caso (minore, ma
simile ad un altro posto già nel testo del libro)
che due o tre principi italiani consentissero un
bel dì nella opportunità d’una lega doganale, e
che tenendo giusto conto degli immensi interessi
meridionali, e dei minori, ma pur grandi settentrionali,
facessero cedere questi a quelli (all’incontro
di ciò che vedemmo doversi fare nell’impresa
eventuale dell’indipendenza), e che convenissero
i due o tre nelle condizioni principali, e
che accedendovi gli altri più o meno, una lega
doganale qualunque si conchiudesse e firmasse;
io lo chiedo a’ più prudenti od anche timidi, che
ne avverrebbe o duranti le trattative o conchiuso
il trattato? Molto probabilmente, il confesso, che
Austria s’opporrebbe. Ma di nuovo, che vorrebbe
dire, che sarebbe questa opposizione di lei? Che
darebbe note, od anche farebbe proteste, od anche
(benchè non è probabile) che interromperebbe
le relazioni diplomatiche, e più probabilmente
che chiuderebbe più che mai suoi limiti,
aggraverebbe suoi dazi, separerebbe dalla restante

Italia le sue provincie italiane. Ma tutto ciò,
nemmen questa separazione, non sarebbe gran
danno economico nè politico; e quando fosse,
sarebbe largamente compensato dai vantaggi
economici e politici della lega. E quanto a guerra,
le sarebbe impossibile; o, se mai, le sarebbe
immanchevolmente funesto. Se i principi italiani
proseguissero tranquillamente il fatto loro, nè
Austria, nè nessuno non potrebbe nè impedir loro
d’adempiere l’ideato, nè far loro disfare il già
fatto. E non vi si vorrebbe nemmen segreto; alla
faccia di tutta Europa si vorrebbe provare una
volta se sieno o no indipendenti secondo i trattati
questi principi italiani: alla faccia d’Europa
tutta, e coll’aiuto di mezza, si vorrebbe rivendicare
ciò che ce ne fosse imprudentemente negato.
Le seccature, i disturbi, le cattive ragioni,
le minacce, non son pericoli; son parole, e nulla
più. E se n’avrebbono in abbondanza senza dubbio,
ma non altro; ondechè, in somma, a far la
lega che diciamo, ci si vorrebbe men coraggio,
che operosità, meno uscir di timori, che di pigrizia. — E
ne varrebbe la fatica per li grandi vantaggi
che ne risulterebbono. Politicamente, una
lega doganale non val per certo una politica, e
tanto meno una confederazione stabile. Ma ella
varrebbe molto più che non tutti insieme quei
mezzi vantati di unire e nazionalizzare nostra
nazione; più che non i trattati tipografici, e i
congressi scientifici, e i comizi agricoli e via via;
che son pur unioni buone, ma minori. Lo sperimento
di Germania è evidente; e quest’evidenza
è quella appunto che farebbe quindi l’opposizione

dell’Austria, e quinci il merito de’ principi
italiani di non lasciarsene spaventare. E il medesimo
sperimento fa evidente l’utilità economica.
L’Italia si trova in condizioni simili alla Germania;
sminuzzata anch’essa in parecchi Stati, intermediaria
tra l’Oriente e l’Occidente, con interessi
provinciali non tanto simili da nuocersi
colla concorrenza, non tanto diversi da non potersi
accordare; ondechè non è dubbio che una
lega simile fatta con principii similmente larghi,
produrrebbe senza dubbio simili effetti, simili vantaggi.
Se non che anzi la situazione dell’Italia
in mezzo al Mediterraneo, cioè alla via probabile
di tutto il gran commercio avvenire, è molto più
felice che non quella della Germania; ondechè si
potrebbono prevedere risultati anche maggiori.
E conchiudiam pure: che, dato solamente nei
principi il coraggio bastante a non veder pericolo
dove non è, la lega de’ principati italiani
sarebbe possibile e vantaggiosa tutt’insieme.




7. Ricapitoliamo dunque il paragone delle
quattro leghe:




La germanico-italica sarebbe forse la più desiderabile,
ma è la più difficile di tutte ad effettuarsi;




La austro-italica sarebbe la più facile, ma non
è desiderabile, non è accettabile assolutamente
da niuno stato italiano;




La italica compiuta, non sarebbe facile se desiderabile,
non desiderabile se facile; ondechè
insomma, nelle condizioni presenti, non è desiderabile
nè facile;




La sola lega de’ soli stati italiani (impossibile

in apparenza a’ paurosi od inoperosi) è di fatto
possibile e desiderabile.




E lascio trar la conchiusione a ciascuno; che
la trarrà buona, in ragione inversa della propria
paura e pigrizia.




8. Eppure qualche cosa è da fare. Lasciando
la questione politica e riducendoci all’economia,
apparirà evidente a ciascuno la necessità d’una
lega doganale italiana, e d’una fatta su larghi
principii commerciali, e d’una fatta prontamente. — E
prima, è principio, dogma economico
universalmente accettato, che quando molte nazioni
vicine entrano in un gran progresso commerciale,
quella che rimane stazionaria cade nel
danno di retrocedere, non solo comparativamente,
ma positivamente. Se questo principio avesse
bisogno di dimostrazione, la storia nostra ce la
darebbe. Al sorgere del secolo XVI il commercio
italiano era ancora il principale di tutti; ma Portogallo
e Spagna, poi Inghilterra, Olanda e Francia
essendosi aperte nuove vie e nuovi mercati,
l’Italia, che non seppe prendervi parte, non solamente
decadde dalla sua condizione relativa,
ma dalla sua positiva, da quasi tutta la sua navigazione,
da quasi tutte le sue industrie, e, se
non decadde, rimase stazionaria nella sua agricoltura. — Ora,
a’ nostri dì, non solamente molte
nazioni europee hanno un’operosità commerciale
superiore all’italiana, ma hanno ogni probabilità
di accrescerla tuttavia; Inghilterra con essersi
procacciati nuovi mercati alla Cina e nell’Oceania,
e con essersi aperta la nuova via del
Mediterraneo e dell’Egitto a tutti gli immensi

mercati suoi orientali nuovi o vecchi; Francia
col suo muoversi alacramente a que’ mercati ed
a questa via; Olanda per il progresso continuante
nelle sue colonie cinesi, e perchè pur si approfitterà
della Cina e del Mediterraneo; Germania
colla sua lega e con sua liberalità commerciale;
e forse in breve Spagna, se, uscendo da
sua mala operosità politica, entrerà (come succede)
con pari ardore in una nuova operosità
commerciale, valendosi della medesima nuova
via del Mediterraneo. È evidente: tutti han progredito
o minacciano progredire. Se non progrediamo
noi pure, ci avverrà una seconda volta
di peggiorare nelle nostre condizioni relative; e
quindi secondo ogni probabilità anche nelle positive;
qual che sia la nostra operosità presente
noi perderemo anche questa, tutta o in gran parte. — E
come poi possiam noi progredire? Certo,
non conquistando anche noi grandi colonie, chè
non n’abbiam forza; non aprendoci nuovi mercati
orientali, dove saranno non solo ultimi, ma
sconosciutissimi; non isperando competere co’
nostri prodotti industriali, troppo rimasti indietro,
nè co’ nostri agricoli, troppo scarsi e cari al
paragone. Noi non abbiamo speranza buona di
progressi commerciali, se non dalla nostra mirabile
situazione in mezzo a quel Mediterraneo,
attraverso a cui s’è ricondotta, senza fatica nè
merito nostro, la via del commercio universale.
Per noi han lavorato, e lavorano tutti questi che
riconducono il commercio europeo-asiatico (il
massimo de’ commerci del mondo), nel nostro
mare. Chi va e chi viene ci passa in vista, solca

nostre acque, tocca o vede i nostri porti. — Ma
non c’inganniamo; veggiamo i vantaggi di questa
nostra situazione quali sono, nè più nè meno.
Essi non ci possono venire se non dalla vicinanza,
che può fare i nostri prodotti più facili a spacciare
in Oriente, i prodotti orientali più facili a
spacciar da noi, e i porti nostri, scali o depositi
a chi va e viene; vantaggi dunque di esportazioni,
di importazioni, di scali. Ma fra questi tre, il
vantaggio solo dell’esportazioni si potrebbe forse
serbare da’ paesi piccoli e disgiunti della nostra
Italia; i due altri dell’importazioni e degli scali
non si possono nè serbare nè accrescere se non
invitando co’ mercati grossi e con gli approdi
facili; i quali poi nè gli uni nè gli altri non possono
essere se non in paesi grandi, ovvero in
piccoli congiunti da una lega. Agli stranieri niun
porto nostro non è mercato nè scalo necessario,
non è se non facoltativo, e non sarà adoprato se
non sarà mercato grosso e approdo facile; ed ai
nazionali stessi, cui i porti nostri son mercati e
approdi necessari, essi non saran buoni se non
colle medesime condizioni. Finchè Otranto o Napoli
non saranno se non mercati del Regno, finchè
Ancona o Civitavecchia non saranno se non
degli stati del papa, Livorno di Toscana, Genova
del Piemonte, niuna spedizione grossa si farà
mai da o per Otranto, Napoli, Ancona, Civitavecchia,
Livorno o Genova. Ma se ognuna di queste
potesse essere mercato, deposito, transito di tutta
o molta Italia, certo vi moltiplicherebbe l’invito,
l’approdo e per le navi straniere e per le nazionali;
e moltiplicherebbero quindi, non solo le industrie,

i commerci propri de’ luoghi di scalo o
di transito, ma per effetto immanchevole, tutte
le produzioni dell’industria e dell’agricoltura
nazionale. Il fermarsi nelle prove di ciò sarebbe
non altro che pedanteria, sarebbe ripetizione inutile
di ciò che è saputo da qualunque mediocremente
informato delle scienze e de’ fatti della
pubblica economia‍[48].




9. Ne è dubbio a questi informati: che la legge
dovrebbe esser fatta su principii commerciali larghissimi. — Ognun
sa che i vantaggi della lega
doganale germanica furono effetto, meno forse del
fatto stesso della lega, che non della larghezza
de’ principii su cui ella sorse e crebbe. Non solamente
in Germania, ma in Inghilterra, in Francia,
in Italia, e dappertutto, la scienza è unanime
nel tener come dogma quella larghezza o liberalità.
I pratici soli se ne scostano; e non già,
negando que’ principii, ma solamente la possibilità
di questa o quella applicazione; non combattendo
i dogmi, ma introducendo eccezioni. Nè
sarebbe forse difficile mostrare la vanità di quasi
tutte queste eccezioni in tutti i paesi dove si van
facendo. Ma riduciamoci all’Italia e veggiamo se
l’apertura de’ nostri porti, l’abolizione de’ dazi
protettori, le larghezze commerciali nocerebbero
o gioverebbero alle nostre navigazioni, alle nostre
industrie, alle nostre agricolture.




I.º Contro alla libera navigazione, ei si suol

citar quell’atto di navigazione inglese che, escludendo
o svantaggiando le straniere, dicesi aver
promosso la nazionale. Ma in questa citazione ei
mi par che sia un cumulo d’errori gli uni sugli
altri. Perciocchè non è provato che quell’atto restrittivo
sia stato quello che fece crescere la navigazione
nazionale; questa crebbe per la situazione
dell’Inghilterra, intermedia a molte nuove
vie, a molti nuovi mercati aperti nel 1500; come
è intermedia ora la situazione dell’Italia alle vie
riaperte ora. Poi, la nostra navigazione non è in
su suoi principii com’era allora l’inglese; è anzi
decadente o almeno stazionaria; non si tratta di
insegnarci a costrur navi o a condurle, ma a costrurle
e condurle al par degli emuli, a che anzi
ci può giovar l’emulazione, ci debbono nuocere i
privilegi. E finalmente e principalmente, Inghilterra
ha ora abbandonate queste strettezze; e ci
insegna così, non a prenderle, ma appunto ad
abbandonarle; Inghilterra conosce l’età nostra
commerciale; noi dobbiam seguire non gli usi
che lascia, ma quelli che prende. Quando finirem
noi di prendere gli abiti fuor d’uso agli altri? — Ma
lasciando gli esempi bene o mal citati, ci si
permetta porre a dirittura una alternativa conchiudente.
Ovvero le nuove facilità accresceranno
effettivamente il numero delle navi straniere sulle
marine italiane; ovvero no. Se no, le condizioni
delle navi italiane rimarran le stesse che sono
ora, quanto a concorrenza; ed elle si miglioreranno
inoltre di tutte le facilità di che non si saran
voluti valere quegli stranieri. Se all’incontro
se ne varranno gli stranieri ed accresceranno la

navigazione sulle nostre marine; così pure ce ne
potremo valer noi, ma con tutto il vantaggio (immenso,
come sa chiunque abbia per poco atteso
a questi studi) che ha sempre la navigazione piccola
ma vicina, breve, ripetuta, e moltiplice, il
cabotaggio e il quasi cabotaggio, sulla navigazione
grande, ma lunga e rara. Apransi i porti
italiani; chi se n’approfitterà più? Certo non le
navi in corso lontano, e massime non quelle che
abbiano approdi propri; certo le navi italiane che
han tempo a far tre viaggi, mentre l’altre uno,
ed a cui gli approdi nostri sono gli unici e naturali. — Ora,
mentre scriviamo, non è forse gran
porto italiano dove non sia qualche navigazione
straniera più privilegiata in qualche rispetto,
che non qualche altra navigazione italiana. È
vergogna, è danno grave. Ma, vergogna e danno
maggiore, il governo di Roma propose già di
equiparare alla propria le navigazioni di tutti
quegli altri stati italiani che volessero corrispondere
con simile liberalità; ed a tal liberal proposizione
non corrispose finora niuno stato italiano!




II.º Quanto alle industrie, quali sono, in nome
della verità, quelle che si vogliono proteggere
colle chiusure o colle strette aperture? Le industrie
del cotone, o de’ ferri, o delle canape, o dei
lini, o delle sete, o di che? Non n’è una ora (anno
1843) che superi le straniere, che abbia primato
su’ mercati europei od ultra-europei. Le
stesse seterie di Genova, di Firenze e di Torino,
già famose, sono un nulla ora su que’ mercati; e
quanto all’altre, ei si può dire, relativamente parlando,
che non esistono. Non servono esposizioni

pubbliche, non medaglie d’incoraggiamento, non
statistiche comparative degli accrescimenti annui.
Fate statistiche comparative con le produzioni inglesi,
germaniche ed anche francesi, e tirate le
conseguenze vere, sinceramente, senza voler trovare
ciò che non è, per adulare principi di qua, o
popoli di là; e vedrete che bello avvenire industriale
s’apparecchi all’Italia? Tanto brutto, tanto
nullo, che basterebbe tal nullità a conchiudere:
facciamo tutto a rovescio di quel che facemmo finora;
noi non potremmo fare se non meglio; poichè
le chiusure ci portarono qui, apriamo per Dio
una volta per provare; peggio di ciò che è, o ci si
apparecchia, non potrà esser mai. — Benchè anzi
molto miglioramento si potrebbe sperare quando
i principi italiani, colti come sono i più (che non
parrà adulazione), applicassero francamente, tutti
o quasi tutti d’accordo, quel gran principio del
lasciar fare e lasciar passare, a cui niuna nazione
si trova forse apparecchiata quanto l’Italia. La pochezza
delle industrie esistenti scemerebbe il danno
inevitabile della concorrenza ammessa. E poi,
noi abbiamo avuta più volte l’occasione di osservarlo:
l’ingegno italiano è sopratutti meraviglioso
in varietà, in adattamenti. Varierà, s’adatterà anche
in ciò. Cadranno le industrie men potenti,
men naturali; ma sorgeranno le naturalmente più
potenti. Se gli uomini di stato che si occuperanno
in ciò, pretenderanno a un calcolo minuto di tutte
le importazioni od esportazioni, utili a concedersi
per le industrie italiane ad una ad una, ei vi perderanno
probabilmente l’ingegno e la fatica, come
avvenne a tanti altri; ma se se ne rimetteranno

all’ingegno vecchio ed all’operosità nuovamente
eccitata degli Italiani, ei ci è novanta per
cento di probabilità, che questa, compressa com’è
in tante altre parti, si precipiterà tutta nel nuovo
sbocco, e vi farà miracoli. Possibile che noi,
produttori di tante sete, non arriviamo ad operarle
quanto i Francesi e i Tedeschi? Possibile
che nell’operare i cotoni egiziani così vicini non
abbiam parità con coloro che li tessono in mezzo
al continente europeo? Perciocchè mal si dice che
la natura ci ha negate tali competenze, negandoci
il carbon fossile, epperciò le macchine a vapore.
Sono elle messe in opera tutte l’acque italiane?
Non confondiamo; l’acque non valgono il
vapore per le strade a vapore; ma per le industrie
non locomotrici, le acque che, fatte cadere
una volta opportunamente, cadon sempre, valgon
più che non il vapore; e finchè rimane in
Italia un fiume o un rivo non usato nella sua caduta,
non abbiam occasione di accusar la Provvidenza,
nè di affettare una rassegnazione, la
quale non è in somma se non pigrizia. Non è il
carbone che ci manchi, ma l’operosità; e all’operosità
non manca se non la competenza; la competenza
dico, che farà danno ai pigri senza dubbio,
ma profitterà agli operosi, che sono quelli
soli onde si può approfittar la nazione. Se ne capacitino
gl’Italiani tutti, ma sopratutti i principi:
i nemici della loro gloria, del loro pro, della
loro potenza, sono i pigri, i gaudenti, tutta quella
genia degli ostinati nel far nulla, degli invidiatori
ed impeditori di chiunque fa. Quando alcuni
o molti di costoro scapitassero all’operosità

altrui, poco male; il mal de’ tristi risulta sempre
dal ben de’ buoni, e non si vuol fermar questo
per quello.




III.º Del resto dicono alcuni che le industrie
italiane sono e saran per l’avvenire sempre un
nulla rimpetto all’agricoltura. Io nol crederei;
ma pogniamo che così sia, che le speranze materiali
italiane debbano venir unicamente dalla agricoltura.
Ad ogni modo queste speranze si accrescerebbono
incalcolabilmente per una lega
doganale che si facesse su principii larghi. Grani,
risi, canapi, lini, olii, vini, pascoli e sete sono
i principali prodotti agricoli nostri. Ma questi
tutti (salvo i pascoli) sono prodotti pure di
tutti i paesi circondanti il Mediterraneo; e prodotti
che si può preveder forse si moltiplicheranno,
quali in un paese, quali in altro, a segno
da diventar là più a vil prezzo che in Italia. Niun
metodo nuovo, niune società agricole, niuni incoraggiamenti
governativi, non possono impedir
tal danno. Tutti questi sono rimedi piccoli microscopici.
Niun rimedio grande può essere, se
non, o la chiusura assoluta, che lasci i mercati
nostri esclusivamente a’ nostri prodotti, o l’assoluta
apertura, che li equilibri agli stranieri, che,
facendo abbandonare le produzioni svantaggiose,
promova d’altrettanto le vantaggiose. Ma il primo
di questi due rimedi grandi è difficile, forse
impossibile ad applicarsi, ognuno il sa, in un
paese così vario, così sulla via universale, così
facile al commercio illegale com’è l’Italia; e poi
non servirebbe se non a dar vantaggio su’ mercati
nazionali, e crescerebbe lo svantaggio sugli

stranieri. Ondechè il secondo rimedio, l’apertura,
che equilibra tutte le produzioni, ed accresce le
più naturali, è solo proficuo e possibile all’ultimo;
epperciò tant’è volgervisi quanto prima.
Non sono i metodi di colture quelli che si debban
mutare, ma le colture stesse; i metodi nostri son
buoni da secoli e secoli, e poco o quasi nulla v’è
d’aggiungere; ma le colture si debbono mutar
di secolo in secolo secondo le condizioni nuove,
e quest’è che non abbiam fatto, e dobbiam fare.
Noi eccettuammo testè i pascoli da quelle colture
italiane che hanno a temer competenze. E difatti,
se si giri tutt’intorno al Mediterraneo, ei non si
troverà forse regione che sia comparabile per
essi a tutta l’Italia settentrionale e a molte parti
della meridionale. E quindi ei si può prevedere:
che quelle regioni non arriveranno forse mai, e
certo non per grandissimo tempo a competer con
noi per li pascoli, e perciò per li bestiami e i
latticinii: che quindi, quanto più la competenza
scemerà la produzione de’ grani, tanto compenso
e forse vantaggio noi potrem trovare nella produzione
de’ pascoli, de’ bestiami, de’ latticini: che
accrescendosi la abitazione, e quindi il lusso dell’altre
coste del Mediterraneo, s’accrescerà la
richiesta di questi nostri prodotti; e tanto più
che son prodotti di natura loro cercati sempre
ne’ luoghi più vicini; e quindi in ultimo, che l’Italia
è destinata ad accrescere molto, immensamente,
questa produzione sua, a rivolgere in pascoli
tutte le terre sue che ne sien capaci, a valersi
per ciò di tutti i suoi corsi d’acqua e di tutti i
lavori accumulativi da parecchie generazioni, e

ad accrescerli di gran lunga, che è in somma un
avvenire speciale suo e fecondissimo di operosità
e ricchezze d’ogni sorta. — Questa è la nostra
speranza agricola principale senza dubbio. Ma
non è la sola. I nostri risi pure sono fin ora senza
competenza nelle ragioni circum-mediterranee, i
nostri oli han sostenuto fin qui, o poco meno,
tutte le competenze; e se i nostri vini non lo sostengono,
la potrebbero sostenere quando s’introducessero
perfezionamenti ed incoraggiamenti
in questa industria, che n’è forse sola capace fra
le nostre. Anche questi prodotti si accresceranno
probabilmente, per la vicinanza nostra a tutte
quelle immense regioni che sono in progresso
probabile. Qui più che altrove i progressi altrui
aiutano e quasi sforzano i nostri. La nostra pigrizia
sola li potrebbe impedire. Non sarebbe se
non nel caso che non volessimo produr noi quanto
ci domanderà ogni dì più tutt’all’intorno, che
le domande si rivolgerebbero altrove, e forse per
sempre. Se noi ci ostiniamo a voler produr grani
come nel mezzodì della Russia, od in Barberia,
o in Egitto, a confondere (come fanno troppi
agricoltori, amministratori ed economisti) l’agricoltura
in generale con la coltura de’ grani; se
in un’età di comunicazioni infinite ci ostiniamo
a voler produr tutto, o a tener più necessaria la
produzione de’ grani; se sagrifichiamo a questa
le produzioni che ci daran ricchezze da comprarne,
armi e navi da procacciarcene sempre, allora
questa vecchia preferenza ci farà mancar l’occasione,
e l’Italia non solo scaderà una seconda
volta dai suoi commerci, ma scaderà dalla sua

agricoltura, che sarà ultimo danno materiale. — E
il danno materiale porterà seco quelli morali
anche maggiori, della inoperosità e de’ vizi che l’accompagnan
sempre. Ne’ secoli scorsi l’operosità
non cessò quasi, se non nelle così dette classi
alte, o tutt’al più nell’industriali; l’agricoltura,
progredita lungo i grandi secoli italiani e serbatasi
lungo i piccoli, salvò l’operosità in una gran
parte della nazione. Ma guai se, cessando anche
in questa parte, tutta la nazione nostra cadesse
mai in inoperosità, a’ tempi appunto che i popoli
circondanti, od anzi tutti i cristiani, accrescono
la loro operosità. Allora sarebbe colma la misura
de’ nostri danni; allora non servirebbero se non
quegli estremi rimedii, che la Provvidenza permette
bensì, ma che debb’essere studio d’ogni
buon evitar sempre, quanto più sia possibile, in
ogni cosa.




10. Epperciò qualunque cosa si voglia e possa
fare, facciasi quanto prima. Qui non è solamente
necessità; è urgenza. In questi anni dintorno
alla metà del secolo XIX, forse in questi
pochi che restano del quinto decennio di esso, si
deciderà il nostro avvenire commerciale industriale
ed agricola, per secoli e secoli. Questi
sono gli anni climaterici dell’economia pubblica
di tutte le nazioni europee, ma più dell’Italiana.
Li trascureremo noi? Il commercio universale
prenderà altre abitudini; ed ognun sa, quanto le
abitudini commerciali sieno poi difficili a mutarsi.
Ci varremo noi all’incontro di questa nuova
e grande e forse ultima occasione dataci dalla
Provvidenza? Di questa nostra magnifica situazione

in mezzo al Mediterraneo? Di questo nostro
trovarci prima nazione europea sulla via
riaperta all’Oriente? E, parliam chiaro, ce ne
varrem noi più largamente, più arditamente che
non le altre nazioni circum-mediterranee? Faremo
noi i nostri sbocchi, i nostri approdi, più facili
che gli altri? Allora le nazioni più lontane
che non hanno scali nel Mediterraneo, Olanda,
Germania, Svezia, America, se ne varranno molto;
e se ne varranno talor anche quelle stesse
che v’hanno scali o coste, Inghilterra, Francia e
Spagna, se sappiam precederle in quelle liberalità.
E prese allora quelle abitudini, elle continueranno
poi anche quando Inghilterra e Francia
e Spagna entrassero in quella via dove noi le
avremmo precedute. Ma capacitiamocene bene;
qui si tratta di una corsa; qui d’arrivar primi;
qui di prendere il solo vantaggio che ci rimanga
a prendere. Altre nazioni hanno altri vantaggi,
altre precedenze, più navi, più industrie, più
mercati; noi non li possiam tôrre ad esse; non
possiam prendere se non ciò che non han saputo
esse finora: le liberalità de’ commerci. — Io
fo tutt’uno in somma, fo una sola ipotesi della
lega doganale italiana, e della liberalità e della
prontezza di essa. La liberalità senza lega, o la
lega senza liberalità, o la lega e la liberalità senza
prontezza, non gioverebbero. Pogniamo che
Napoli (la meglio situata) entrasse sola nella liberalità;
questa non darebbe mercato grosso
senza la lega, la nave straniera o nazionale approdata
ne’ porti napoletani dovrebbe spacciar
tutto il suo carico nel Regno, o portarlo via in

altri porti italiani, dove nuovi dazi, nuove leggi
l’aspetterebbero. Ingannata, non tornerebbe quella,
nè altra; non s’avrebbero grandi approdi,
nè gran commercio di niuna maniera. Ed all’incontro
poniamo fatta la lega, ma non liberalmente,
non servirebbe a nulla; le abitudini straniere
ed anche nazionali continuerebbero a pro de’ più
liberali. E pogniamo in ultimo fatta la lega, e
fatta liberalmente, ma quando (fra pochi anni
probabilmente) saran venute le altre nazioni circum-mediterranee
a quella liberalità; allora di
nuovo non servirà a nulla. Preceduti, non arriveremo
mai più. — Il so anch’io, che è dogma
di buona economia politica, far a poco a poco le
novità. Ma è pur dogma di buona economia politica,
che vi sono eccezioni a tutti i dogmi. E qui
è il caso d’eccezione al dogma dell’a poco a poco.
Il nuovo commercio ultra-orientale, e il cinese
sono in sui lor principii; ma fra dieci anni al
più essi avran prese probabilmente tutte le loro
abitudini. La via d’Egitto è in sui suoi principii;
ma fra dieci anni ella avrà prese forse tutte
le sue agevolezze. Questi pochi anni in che si
stanzieranno quelle abitudini e quelle agevolezze,
sono gli irremediabili. Passati questi, non ci
sarà nulla a fare, nulla a sperare più, per l’accrescimento
de’ nostri commerci, nostre industrie
e nostre agricolture; cioè per le nostre grandi
operosità nazionali. Altro che primati, o nemmen
parità! Se non vi provvediamo a tempo, noi siamo
forse per cadere in una inferiorità non mai
veduta; inferiorità a tutti gli altri, che son sulle
mosse d’una non mai veduta operosità; inferiorità

a noi stessi, che non avemmo mai una
occasione così bella a prendere, così brutta a
perdere. Ma Dio ci salvi da ogni infausta previsione!
Dio spiri forza ne’ petti in cui sta salvar
la generazione presente italiana dai disprezzi,
dall’esecrazione de’ nipoti. A che servirebbe che
adulassimo o tacessimo noi? Costoro sogliono
essere inesorabili poi; e tanto più nel giudicar
di ciò che fu alterato o taciuto da’ contemporanei.







NUOVA APPENDICE.
A MOLTE CRITICHE UNA RISPOSTA:
FATTI NUOVI.





1. Il volgo e i naturalisti antichi credevano a
certe serpi, che col guardo affascinate tirasser
giù tra’ raggiri di loro annella e a poco a poco in
lor bocca, gli uccelli che le guardavano imprudenti
e reluttanti dal nido. Questa favola è rigettata
dalla scienza moderna, ma può servire a un
paragone. Non dissimili mi paiono la polemica
personale e gli scrittori, i quali, quantunque avversi,
si lasciano trarre al fascino di essa. E poco
mancò che mi vi lasciassi trarre io pure, quantunque
avversissimo.




2. Il presente libro, primo da parecchi o molti
anni che sia surto d’Italia a discorrere apertamente
di politica italiana, primo che l’abbia rivolta
tutta intiera allo scopo dell’indipendenza,
doveva suscitare e suscitò fin dall’apparire non
poche critiche. Ma io dissi già brevemente di
quelle che precedettero la seconda edizione; qui
dirò più brevemente di quelle che seguirono da
dieci mesi in qua. Continuarono a venirmene da

destra e da sinistra. Ma le prime a voce, in opera,
senza pubblicazioni, nè pubblicità. I destri (dico
d’Italia) sdegnano l’opinione, e ciò che la fa;
sdegnano gli scritti altrui e lo scrivere essi; son
conseguenti. E conseguenti sono i sinistri, quando
scrivono il più che possono. — Ma in Italia,
proibito più o meno severamente ed efficacemente
il libruccio dappertutto, ei non potè, naturalmente,
esser criticato, nè menzionato, nè annunciato
da niun giornale. Due soli scrittori, ch’io
sappia, ne fecero cenno pubblico in Toscana, citandone
onorevolmente alcuni squarci a proposito
di strade ferrate; e due altri poi fecero altrove
il medesimo al medesimo proposito in lor relazioni
d’ufficio, non pubbliche. Nè io saprei dire
quale dei due mi sia più incoraggiante pensiero;
d’aver potuto servire così o all’opinione pubblica,
o ai governi della patria nostra; motrice
quella o aiutatrice massima, effettuatori questi
necessari, di qualunque buona impresa italiana. — In
Germania, parecchi giornali, mi fu
detto, raccomandarono il mio scritto a quella
grande e lenta, ma sempre progrediente ed a noi
preziosa opinione pubblica. Ma io ne vidi uno
solo; e perchè egli mi propose molto cortesemente
due questioni supplementari, cercai scioglierle
in due lettere pubblicate sotto il titolo
Della fusione delle schiatte in Italia. Ed un illustre
scrittor di colà diede poi un sunto onorevole
ed amichevole del libro mio, nel suo libro sulle
condizioni presenti d’Italia. — Dall’Inghilterra
non ho notizia, che d’un articolo della rivista più
antica e più grave fra le Tories, la quale mi assalì

con pensieri e frasi che mi paiono, per vero
dire, molto diverse da quella opinione, e ad ogni
modo coll’allegazione d’un fatto inesatto; ed io
le risposi per rettificare una volta di più quel
fatto a me importante‍[49]. — E finalmente, poche

lodi pubbliche, e parecchi attacchi mi venner di
Francia; alcuni da Francesi propriamente detti,
i più da nostri compatrioti. Nè celerò che in tali
attacchi mi fu amara, oltre a ciò che mi ero aspettato
o preparato, una cosa: che si continuasse
talora a travisare le opinioni mie. Già s’era fatto,
ma s’insistè; e ciò mi dolse tanto più, che più
mi duole essere travisato presso a quegli stranieri,
i quali non prenderan probabilmente la fatica
di confrontare le opinioni allegate con quelle che
io scrissi; e tanto più che quel paese è pur quello
la cui opinione, la cui politica mi parve più
importante a noi fra tutte le straniere; e quello
poi, a cui dopo la patria io sono personalmente
più stretto, quello che fu a me pure largo di ospitalità
da 47 anni oramai, quello che fu a me
pur rifugio nell’esiglio, quello della mia più dolce

e più sacra memoria, quello di molti preziosi
affetti privati che mi vi rimangono. E quindi parevami
l’occasione da dover rispondere, protestare;
e più volte presi la penna a ciò; ma ne fui
ad ogni volta trattenuto dagli amici di qua o di
colà in varii modi. Ho io fatto bene o male di arrendermivi,
di non insistere? Certo mi pena ancora,
per me, di lasciarmi giudicare colà su quei
rendiconti; per la patria, di lasciar cadere colà
la discussione sulle cose italiane. Io aveva sperato
che questa discussione politica incominciata
da un Italiano di fuori, proseguita da un Italiano
d’addentro, con serietà, con sincerità, con moderazione
(o almen lo spero), fosse continuata di
nuovo da fuori al medesimo modo, e continuata
colà con più vantaggio; e che continuandosi così,
potesse uscire o dalle speranze massime del Gioberti,
o dalle già minori mie, o se mai da altre
minori ancora, una politica nazionale italiana;
una di quelle politiche che non è dato a nessuno,
e a me certo men che a niun altro, di fondar
solo; ma una di quelle politiche che, fondate
dalla discussione sull’opinione dei più di una
nazione, e non discordantemente dall’opinione
della civiltà universale cristiana, non possono a
meno di non condurre una nazione qualunque;
a tutti i suoi qualunque sieno, più o men buoni
destini. Disgraziatamente, non fu così; e dopo
pochissime discussioni d’opinioni (di che ringrazio
sinceramente), la polemica si ridusse ad appormi
opinioni non mie, e sarebbesi così ridotta
per me a protestare: io non ho detto questo o
quest’altro. E questa non sarebbe più stata polemica

utile, buona a nulla; e fatta tra Italiani, dinanzi
a stranieri, e «In Francia, dove in pregio è
cortesia,» sarebbe probabilmente stata nociva‍[50].
E quindi in tutto non so se io abbia fatto bene a
farne il sacrificio, o se io n’abbia fatto uno utile
alla patria; ma mi perdoni ella d’aggiugnere
che credo averne fatto uno non lieve.




3. Ad ogni modo, tra tutti questi attacchi prodigiati
di fuori al presente libro, e la pubblicazione
impeditane addentro a tal segno da non
potersi più quasi dir pubblicazione‍[51], 3000

esemplari o poco meno ne corsero di mano in
mano e in un anno sul suolo italiano; qui dov’è
in somma il corpo, la gran pluralità di miei compatriotti,
la vera, la grande opinione italiana.
Quindi (per non parlare di alcune simpatie a me
preziose, ma che espressemi in modo privato o
meno esplicito, io non debbo, miseria patria palesare
ulteriormente) quindi quel poco incoraggiamento
che può venire in Italia ad uno scrittore
sincero; e quindi poi l’occasione della presente
edizione terza. Ma quindi pure un nuovo
dubbio in me: se avessi in questa ad aggiugnere
nuove note, come feci nella seconda, ai due intenti
1.º di rispondere alle nuove critiche; 2.º di
accennare i nuovi fatti surti a conferma delle
speranze accennate. Ma quanto alle risposte, non
so se io mi sia lasciato persuadere di nuovo dalla
mia pigrizia, ma in somma mi persuasi: che il
rispondere a tutti i nuovi criticanti avrebbe fatto
oramai di questo libretto un volumaccio tempestato
di note, e quasi di un commento perpetuo,
a modo d’un libro d’erudizione; che il rispondere

ad alcuni solamente, avrebbe fatto dire che
tralasciavo i più forti opponenti; che del resto,
alle poche critiche vere, ai principii diversi io
aveva risposto già o primitivamente nel testo, o
nelle note alla seconda edizione, le quali serbo
in questa, ondechè le risposte nuove sarebbero
state ripetizioni; e che finalmente le proteste di
non aver detto questo o quest’altro, se potevano
aver qualche vantaggio dinanzi a un pubblico
che non mi conosce, e non ha od ha poco il mio
libro in mano, elle sarebbero inutilissime in Italia,
dove il libro è volgare oramai, e massime a
coloro che, tenendo appunto il libro in mano,
possono vedervi da sè ciò che v’è o non v’è‍[52].
All’incontro, quanto alle conferme, a’ fatti nuovi
avvenuti da dieci mesi in qua, essi mi parvero di
tale importanza da non poterne discorrere adeguatamente

in note, e da star meglio collocati
qui in calce tutti insieme. E quindi in somma
lasciai testo e note come nella seconda edizione,
riducendomi alla sola presente aggiunta de’ fatti
nuovi. — I quali, per vero dire, se io non m’inganni
sovr’essi, se sieno per parer tali altrui
come paiono a me, serviranno di risposta sommaria,
e la migliore che possa essere alle critiche
sincere. Certo, se in così poco tempo, e, pur
troppo, con così poca opera nostra, le nostre speranze
si sono tuttavia accresciute veramente e
notevolmente; ei bisogna pur dire che sia nell’andamento
universale di questa civiltà cristiana
in cui viviamo, una spinta irresistibile la quale
arrivi fino a noi; ei bisogna dire che le speranze
tratte dalla certezza di quel gran movimento,
non sieno sogni; ei bisogna dire che gl’Italiani
speranti abbiano, in generale, ragione contro ai
disperanti d’ogni luogo o qualità. E poco importerebbe
allora a me, nulla, alla patria, che io,
sperante particolare, abbia più o men bene esposte
quelle speranze. Torniamo oramai, e sotto
rinnovati auspici, al modo nostro; lasciamo le
persone, la polemica, le cose dette; andiamo
avanti, colla patria; ed anzi, se ci riesca, spingiamola
avanti.




4. Del resto, è vero che il tempo, il gran giudice
delle politiche proposte ed anche delle effettuate,
è lento al solito a pronunciare il giudicio
suo; e che quindi può parere presunzione il pretendere
che l’abbia pronunciato così prontamente.
Ma, altronde, il tempo nostro, non c’inganniamo,
è tempo di operosità esaltata, accelerata.

Perchè non vi son guerre grandi, non rivoluzioni,
quasi nemmeno più parti estreme, contese
aspre o pericolose; perciò pare ad alcuni disattenti
che noi siamo in un tempo pigro, ozioso,
quasi d’aspetto. Ma il fatto sta, che l’opera del
nostro tempo è appunto tanto più pronta, più efficace,
che ella è men contrastata. Di due persone
che vadano, l’una correndo, ma sovente fermata
e fatta dar indietro dagli opponenti sulla via, e
l’altra stampando i passi giusti, contati, con pochi
contrasti, e così sempre all’innanzi, la seconda
fa più via, arriva più lungi, naturalmente. E
il nostro secolo, nel suo primo terzo si può assomigliare
a quella prima persona, d’allora in
poi alla seconda. E se continua così, quali speranze,
quali disperazioni non s’apparecchiano
per la gran metà del secolo ancor restante? Speranze
a coloro che prenderan parte al moto; disperazioni
a coloro che vorranno pazzamente
contrastargli, o stoltamente tenersene discosti?
È detto, è fatto, più che a mezzo già nella minor
metà: il secolo XIX non sarà solamente, è già
secolo di progressi, grandi in sè, grandi al paragone
de’ precedenti: se non sorge qualche ritorno
proporzionatamente grande all’indietro,
che non è probabile di niuna maniera, sarà secolo
grandissimo, sarà, è già era di molti fatti
nuovi a tutto il mondo futuro. Altro che secolo
di transazioni, di dubitazioni, di mediocrità, come
dicevano taluni! La transizione è finita, le
dubitazioni si mutano in certezze, la mediocrità
rimane a quegli uomini, alti o bassi, così mediocri
da non prender parte alle grandezze che lor

si svolgono all’intorno. Ma volete voi ridurvi a’
fatti presenti, compiuti? Sia pure. Da un dodici
o quindici anni in qua, l’Europa, la cristianità
camminò forse più che ne’ trenta precedenti;
ogni anno vale ora secoli. E così è che, in un
anno ed anche meno, poteron sorger fatti confermanti
le previsioni, così poterono udirsi giudizi
già pronunciati dal tempo. — Del resto, i
soli operosi di fatti o almeno di pensieri, capiscono
il tempo operoso, accettano i giudizi di
lui; gli oziosi non li odono nemmeno, o se li odono,
non li intendono, ed anche intendendoli, li
ricusano come troppo incomodi; e quindi noi lascierem
questi; e co’ primi soli esamineremo,
trascurando parecchi eventi minori, due fatti
nuovi italiani, e due o tre stranieri. E per non
far un altro libro appiccicato al primo, saremo
più brevi che mai. Gli operosi che ci abbian letti
fin qui e si degnino continuare, ci capiranno
in poche parole. Gli oziosi non ci capirebbono in
molte, e non saranno arrivati fin qui. Il mio libro,
il mio stile non son molli, nè forse facili, lo
so. Ma chi m’insegna il modo di dir mollemente,
facilmente, di tante cose, nuove ancora in nostra
lingua? La novità produce moltiplicità; la
moltiplicità, brevità; e la brevità inevitabilmente
oscurità, o almeno difficoltà. Lo stile politico
moderno, è, esso stesso, da formare in Italia. Nè
ho la pretensione di formarlo io. In ciò, come
nel resto, desidero essere, non che accompagnato,
superato; ed è certamente molto facile. Ma
finchè son lasciato solo o poco meno, io imploro
questa scusa della solitudine. Chi parla solo, suol

parlar tronco, ruvido od anche rozzo. Mi serva
di scusa appresso ai compatrioti; i quali non
vorrei prendessero per frutto d’impertinente negligenza
ciò che è all’incontro di felice od infelice,
ma perdurante lavoro.




5. Il I.º FATTO NUOVO italiano da notare è negativo.
È, che da un anno in qua cessarono i moti,
anzi le minacce di moti (diciam la parola
usuale) rivoluzionari. Così continuò a decrescere
la serie decrescente notata nel testo più volte.




Nel 1.º decennio del secolo: continuazione della
rivoluzione massima e pessima incominciata
nel secolo scorso: servitù straniera.




Nel 2.º decennio: rivoluzione minore e migliore;
si passa di sotto alla servitù assoluta ad una
servitù minore, a semplice preponderanza straniera.




Nel 3.º decennio (incominciando dal secondo
semestre 1820): prove di rivoluzioni nazionali,
poche e povere in sè, grandi al paragone delle
seguenti.




Nel 4.º decennio: prove minori.




Nel 5.º, ove siamo: prove minime.




E noi possiam quindi indurre una speranza
che si continui così; che l’ingegno sempre risorgente,
che l’operosità indestruttibile italiana si
rivolgano da queste prove (buone o cattive, non
ne rifarem questione, certo infelici) alla prova
nuova e migliore, delle mutazioni a poco a poco,
de’ miglioramenti universali, dell’unione tra l’opinion
nazionale e il poter de’ governi, della creazione
d’una politica, d’una operosità universale.
Se continua siffatto rivolgimento dell’operosità

sprecata ad operosità efficace, è impossibile ch’ei
non produca l’effetto suo. Egli invaderà le
amministrazioni, i consigli, i ministeri de’ principi,
anche più oziosi e lenti; e gli operosi, invece
d’ostacoli ed ostilità, troveranno aiuti. E
principi e popoli, divisi già in operosità contrarie,
troveranno l’operosità comune, che è il più
grande, anzi il solo buono fra gli stromenti di
unione.




6. II.º FATTO NUOVO. L’operosità comune è incominciata.
Negativamente e positivamente. Negativamente
quel disegno di lega doganale dei
principati italiani colla provincia straniera, che
preoccupava pubblico e governi italiani un anno
fa, è caduto. La lega de’ principati soli continua
sì ad esser difficile, a parere impossibile. Ma il
tempo giudicherà di tale impossibilità; ed è un
gran passo intanto, che paia più impossibile la
lega colla provincia straniera, quale è‍[53]. — Positivamente
poi, pubblico e governi italiani si
sono destati, finalmente, al desiderio, al bisogno,
al fatto delle strade ferrate. Gran danno che sia
un po’ tardi! maggiore, che ci sia venuto dallo
straniero. Ma meglio tardi che mai, ed onde che
ci venga, il bene. E questo fatto serve già di suggello
a ciò che dicemmo sovente; che lo straniero

stesso sarà sforzato a farci del bene, a prepararci
le vie, la via sino al fine, allo scopo. E questo
fatto, questo progresso è immenso. 1.º Egli
torrà di mezzo, probabilissimamente (io m’avventuro
forse; ma più penso, più confido) i tentativi
di rivoluzioni. Quali potranno riuscire,
quando potranno i principi in poche ore mandar
milizie, portarsi di lor persona sul punto sollevato
o minacciante? quando si potranno aiutare
essi a vicenda, senza chiamata di stranieri? Od
anzi qual tentativo o minaccia seria si farà, quando
le popolazioni non sieno più inoperose, oziose,
tormentate da quel non saper che fare del
proprio ingegno ed animo, il quale nella condizione
presente della società, è il gran motore
delle rivoluzioni? 2.º Ed all’incontro, le strade
ferrate, cioè le comunicazioni agevolate, accelerate,
moltiplicate non possono non conferir molto,
tutto, alla formazione della politica nazionale,
dico la politica di principi e popoli, popolo
grande e piccolo insieme, tutta la nazione. Relazioni
frequenti, opinione universale, politica nazionale:
sinonimi. Questa politica si formerà a
poco a poco, allora che si provin comuni gli interessi
materiali, gli intellettuali. Lo straniero
porrà ostacoli? Saranno incitamenti al desiderio
d’indipendenza. Continuerà a dar aiuto a queste
comunicazioni di merci, di mode, di usi, di costumi,
d’idee? Saranno aiuti a comunanze, e le
comunanze aiuti a indipendenza. Nè mi si dica
che io sono imprudente, che rivelo pericoli allo
straniero. Egli li vede, ma li vede doppi, e non
può uscir dall’ambage. 3.º E quindi non disputeremo

qui, quali sieno utili di tali comunicazioni
nuove. Tutte sono utili più o meno.




Prime forse, quelle che uniscano le capitali, le
sedi de’ principati, i centri d’operosità e d’idee
italiane, i centri d’idee, or più, or meno diverse,
da riaccostare.




Seconde, quelle che uniscano i grandi approdi
nostri coll’interno o coll’estero; e così Genova
con Torino, Francia e Svizzera occidentale; Genova
con Torino e Svizzera orientale; Genova
con Milano e Germania; Livorno con Firenze;
Adriatico con Firenze; Ancona e Civitavecchia
con Roma; Napoli ed Otranto coll’interno del
Regno.




Terze, tutte quante le comunicazioni terziarie
tra quelle primarie e secondarie.




Ed io voleva dire più a lungo di tutte queste.
Ma molti ne dicono; ed è un bene, un progresso
pur questo, che i nostri governi ne lascin più o
meno dire. Pochi anni fa, una cosa qualunque,
anche materiale, che fosse caduta sotto l’opera
o il solo pensiero de’ governi nostri, era vietata
alla discussione pubblica; or questa si soffre e
talor si eccita. Quindi tra le infinite cose da dire,
ne scelgo una non o men detta; tra tante strade
ferrate di che si parla molto e bene, parlerò io
di una sola, che comprenderebbe tutte le prime
e gran parte delle seconde sopra accennate, e ne
accrescerebbe l’importanza di gran lunga. — Se
il principe italiano dell’Italia settentrionale, e il
principe italiano dell’Italia meridionale s’intendessero
(e non v’è nessuno al mondo che possa
impedirli d’intendersi) a fare, il primo la strada

che forando l’Alpi mettesse da Torino a Francia,
e il secondo la strada che varcando o forando
l’ultimo Appennino mettesse da Napoli ad Otranto,
queste due strade sarebbero i due sommi capi
di quella che riunendo tutte le capitali italiane
percorrerebbe tutta la longitudine della longitudinale
penisola nostra; e tutta questa strada insieme
libererebbe i principati italiani d’ogni loro
dipendenza commerciale germanica, e farebbe
poi dell’Italia la via più lunga in terra, più breve
in tutto, tra l’Occidente d’Europa e l’Asia intiera.
Molto probabilmente questa strada torrebbe
di mezzo ogni altra concorrenza, rimarrebbe
la migliore, la preferita per quella comunicazione,
che fu, che sarà sempre la massima di tutte
sul nostro pianeta. Le comunicazioni per terra,
per istrade ferrate, si preferiscono già, e, perfezionandosi,
si preferiranno sempre più alle comunicazioni
per mare; le quali per quanto si
perfezionino mai, rimarran sempre soggette ed
alcune fortune di mare. Guardate la carta; la via
diritta tra Londra e Suez attraversa la penisola
nostra da Susa ad Otranto. Da Otranto non riman
più Golfo di Lione, non Adriatico da navigare;
non riman più che il Jonio, un mar solo,
che è gran vantaggio a non correre due fortune,
due incertezze. Questa via farebbe guadagnare
su quella di Marsiglia una giornata forse, la sicurezza
certo. Chi può dubitare che il commercio
e i due governi di Francia e Inghilterra, i
quali pagano così caro la sicurezza e il tempo,
ne approfitteranno? — Ma volete voi creder pure
che rimarran preferite le vie per Marsiglia o Venezia

o Trieste per li loro corrieri? Ammettiamolo,
benchè io nol creda. Ma rimarrà quella
fila, quella folla di ufficiali pubblici francesi ed
inglesi che faranno il passaggio in Levante ed
Oriente, e poi quell’altra fila o folla di viaggiatori
scientifici, letterari ed oziosi, che ne faranno,
come si dice, il giro, e che facendo quel passaggio
o quel giro preferiranno senza niun dubbio
far per via il passaggio o il giro d’Italia. E
questa folla, già grande oggidì, già pur importante
che non si pensa, s’accrescerà così certamente,
ad uno o più doppi. Io mi meraviglio (se
forse non m’inganno per ignoranza) che non
siasi fatto un computo, facilissimo, dell’importanza
di quella folla presente, e della presumibile
in avvenire. Poniamo che vengano da 40,000
stranieri all’anno in Italia‍[54]. Poniam che la
media del soggiorno di tutti sia sei mesi, anzi
solamente 180 giorni. E poniam finalmente che
spendano (voglio porre sempre poco) 10 lire
al giorno. Saranno 10 × 180 × 40,000 =
72,000,000. E notate ciò: questi sono settantadue
milioni quasi netti portati in Italia, guadagnati
dall’Italia. Siano pur servitori di piazza,
facchini, postiglioni, vetturini, locandieri che ne
guadagnino il più; ma tutti questi si provvedono
da agricoltori, fruttaiuoli, fabbricanti e mercanti
d’ogni sorta. E poi vi guadagnano direttamente
tutti questi fabbricanti e mercanti, e i banchieri,

e i padroni di case, e gli artisti, in somma chiunque
lavora e guadagna nella penisola. E questi
settantadue milioni, ripeto, sono guadagno quasi
netto‍[55]; ed equivalgono perciò a quello che in
qualunque altro commercio sarebbe solamente
guadagno definitivo, risultato ultimo di esso,
dopo dedotti i consumi proprii e i profitti stranieri.
Ora poniamo (per por sempre tutto contro
al calcolo nostro) che il guadagno netto degli
altri commerci sia di dieci per cento, che un
commercio sia il cento per dieci del suo guadagno
netto; resta chiaro, che il guadagno datoci
dagli stranieri viaggianti in Italia equivale a
quello di qualunque altro commercio che fosse
stimato a 720 milioni. Ei non s’è forse badato
abbastanza a questo computo; il quale spiega,

come siasi così poco impoverita la così oziosa,
così poco produttrice Italia. Noi viviamo del benefizio
del Cielo, e dell’opera de’ nostri maggiori‍[56].
Essi lavorarono per noi; noi raccogliamo
ancor le frutte seminate da essi. I lor monumenti,
le opere di lor mani e lor ingegni ci fanno vivere.
Noi siamo come i nobili degeneri, che mangiano
e bevono sul reddito dei capitali messi insieme
da’ maggiori. Sappiamo almeno non far
come quelli, che trascurano perfino di migliorare
que’ redditi, secondo le opportunità dei tempi. — Poca
fatica ci vuole a raddoppiarli, triplicarli, od
anche più. Chi può prevedere il totale degli stranieri
i quali passerebbono, girerebbero e soggiornerebbero
in Italia, quando agli allettamenti
del nostro cielo, di nostre campagne, di nostre
città, di nostri monumenti, di nostre memorie,
s’aggiugnesse quello d’essere il nostro suolo la
via più breve tra tutta l’Europa Occidentale e
l’Asia, tra le due nazioni più operose del pianeta,
e il maggior campo di lor operosità? Io credo
esagerare in meno, portando il guadagno nostro
probabile in tal caso sotto al triplo del guadagno
presente, a incirca 200 milioni all’anno, equivalenti
al guadagno d’un commercio di due bilioni‍[57].
Tanto che questo solo guadagno nostro

eguaglierebbe quello delle nazioni più produttrici
o più commercianti! Tanto che io non m’inquieterei
che d’un solo inconveniente, della facilità
di tal guadagno, e così dell’allettamento all’ozio
che ne verrebbe ai nipoti! Ma incominciamo
con essere operosi noi, e non inquietiamoci
troppo dei nipoti; li avremo incamminati pure
essi. Incamminiamo l’operosità; l’operosità saprà
trovare nuove vie. Elle sono infinite. — Che
le comunicazioni a vapore, strade e navi combinate
insieme, sieno per mutare forma al mondo
incivilito, ed anche poi al non incivilito; che ne
abbiano a sorgere condizioni, relazioni nuove a
tutte le nazioni; è oramai un assioma non più
scientifico, ma volgare in tutta la cristianità. Saremmo
noi soli a non vederlo? o se il veggiamo,
a non farlo entrar nella politica, nella pratica
nostra? O se v’entra, a non dargli tutta quella
efficacia, tutti quegli svolgimenti di che è capace,
e che gli si danno altrove? Se così fosse, allora
sì che sarebbe convinta d’incapacità la nazione
nostra, o chi per essa; ed alla faccia di tutte
l’altre nazioni incivilite, libere, men libere, od
anche serve, e tra la servitù trovanti pur modo
a questa almeno fra le grandi operosità. Alla fine
del secolo, od anche prima, i gradi di civiltà delle
nazioni diverse si segneranno probabilmente sulla
scala di proporzione delle popolazioni ai miriametri
di strade accelerate che esse possederanno. — Materialità,
diranno alcuni! E materialità risponderemo
noi! Ma materialità come quella d’un
corpo sano e ben disposto, il quale serve all’animo,
all’intelligenza, ed anche alla virtù.









7. III.º FATTO NUOVO. Ora usciamo d’Italia, e
veggiamo se quelle speranze che notammo, or fa
un anno, e furono derise, in versi e in prosa da
alcuni nostri compatrioti ed anche amici (non
meno rimastici amici perciò), sieno pur di quei
sogni che si dileguano coll’andare del tempo e
della realità. Io parlo della speranza che ci viene,
come fu detto, da Turchi, o per parlar sul serio
dalle inevitabili mutazioni di quell’imperio, di
tutta la civiltà Maomettana. — Questa civiltà è
una, è solidaria più o meno, dall’Indo all’Atlantico.
Nel qual grande spazio, tre imperii maomettani
sono od erano: il Persiano, il Turco e Marocco.
Vero è che questo era da gran tempo più
supposto, che effettivo; ma appunto in quest’anno,
ne’ pochi mesi scorsi, apparve, fu dichiarata
a tutti la supposizione. Io notava già timidamente:
ecco Francia postasi in contatto, entrata in relazioni
sforzate con Marocco. Mal detto, mal preveduto,
timidità mia, esitazione ne’ miei proprii
principii! Con un grado ulterior di fiducia, io
avrei detto fin d’allora: Francia entra a buttar
giù l’imperio di Marocco, a far comparir quel sogno,
quella bugia. Ad ogni modo, così fu. Una
battaglia, due bombardamenti marittimi, bastarono
a dileguare lo spauracchio di que’ vincitori di
D. Sebastiano, di quella gloria antica, di quel deserto,
di quelle nubi di cavalieri, di quell’imperatore.
Quell’imperio giace lì, preda disputabile
forse tra Francia, Inghilterra, od altri; preda insomma
a’ Cristiani, quando che sia che s’accordino
in prenderlo; come i due altri imperii di
Turchia e Persia. I tre, tutto l’islamismo, giacciono

ora nella medesima condizione; sopravvivon
per grazia della cristianità; grazia momentanea,
fatta loro fino a che ella non abbia tempo od ozio a
rivolgervisi, finchè pensa ed opera in altro, finchè
non le giova ritirar la grazia, finchè a tutti o
molti, od anche a due o ad uno de’ forti popoli
cristiani non venga una necessità, una occasione,
un piacere, un capriccio di levarsi l’incomodo. — E
già è minacciata un’altra parte, già
l’istmo di Suez è un incomodo. Chi può credere
che rimarrà gran tempo, mal aperto com’è? Che
quando sieno moltiplicate, agevolate le comunicazioni
in tutta Europa e tutto il Mediterraneo di
qua, nell’Indie, e tra l’India e la Cina, e tra l’India
e Suez al di là, l’istmo di Suez rimanga a
lungo, quasi un’interruzione, abbandonato alle
comunicazioni patriarcali sui cameli? Ma, mentre
io scrivo, o prima che il mio scritto diventi stampa,
sarà forse incamminato il progresso primo; e
i cameli saran per diventare locomitivi, e in breve
le locomitive accresceranno il tragitto, e il
tragitto accresciuto domanderà un canale, e il canale
sforzerà a guarentigie, e le guarentigie a
nuovi gradi di preponderanze, dominazioni o dominii
cristiani. — Ancora, da una terza parte,
Grecia s’educa ogni dì (più o men lentamente)
a costituzione, a libertà, a pubblicità, ad operosità;
Grecia, già quasi tutto russa, si fa or russo-inglese,
or russo-francese; finirà con essere anglo-francese
in diplomazia, e greca solamente, ma
compiutamente in interessi, in parole, in opere.
Gli Status quo son buoni per alcuni anni, o lustri.
Ma secoli? Chi il può pensare? Chi può credere

che resti per secoli un milione di Greci liberi
daccanto a quattro o cinque milioni di Greci
schiavi, senza che quelli chiamino questi a
libertà? Sono sogni buoni tutt’al più per qualche
novizio di diplomazia, tutto ancora rispettoso
ai protocolli; ma non per chi rammenti la
storia de’ protocolli moderni od antichi, da quelli
di Londra risalendo su fino a quelli per cui
Atene e Sparta riconobbero la dipendenza sotto
al gran re delle città grecopersiane; quelle medesime
città, le quali elle aiutarono tuttavia in
breve a liberarsi, a vendicarsi, a distruggere il
gran re. Ei s’ha un bel dire; ma la storia, sovente
mal intesa, serve pure talvolta; quando se
ne ragioni tenendo conto della natura umana,
immutabile in condizioni simili. Una nazione
nuova e libera, ficcata in fianco a un imperio
vecchio ed assoluto, non può non tendere a distruggerlo.
Una nazione libera che ha fratelli
schiavi, non può non tentar di liberarli. Sol che
l’Europa lasciasse fare a Grecia, Grecia basterebbe
probabilmente alla caduta dell’Imperio
ottomano. E se l’Europa vi porrà le mani, la caduta
sarà forse più lenta, ma tanto più certa e
più a profitto di tutti, o di molti, e per nostro,
se non teniam noi nostre mani alla cintola. — E
tanto più, che oltre queste nuove spinte interne
o vicine, una o due altre van pur incalzando
da più lontano.




8. IV.º FATTO NUOVO, ma dubbio, e così posto
qui solamente per memoria. Pochi mesi sono noi
dicevamo impossibile che l’Europa in generale,
che la nazione Germanica in particolare ed in

vangardia, non s’inorientino un giorno o l’altro
in qualche modo; e che l’inorientarsi di Germania
non sia inorientarsi d’Austria e Prussia. Ma,
un gran dubbio ci rimaneva; come faranno a
inorientarsi quelle due potenze assolute, fra que’
popoli slavi che mostrano tante voglie di libertà?
Delle tre potenze assolute, Russia, Prussia
ed Austria, Russia è la più forte, la più operosa
e la più omogenea agli Slavi orientali; ondechè,
finchè le tre non adoprano se non mezzi pari,
mezzi da potenze assolute, tutto il vantaggio è
dell’ambizione russa. Quindi alle due altre non
resta se non una speranza: adoprar mezzi diversi,
mezzi di libertà; non hanno che la libertà
da opporre all’omogeneità di lingua e di religione.
Ma questa libertà, nè l’Austria nè Prussia
non parevano, pochi mesi sono, volerla offerire,
adoprare. Delle due, Austria pareva quasi
la meno discosta da tal mezzo; Austria dico,
che è pure Ungheria. Ma ecco che, quando
meno vi ci aspettavamo (almen noi altri Italiani,
mal informati sempre d’ogni cosa straniera,
e massime settentrionale), ecco, dico,
rumori, parole che annunciano più o meno di libertà
politica in Prussia, in quella parte di Germania
che è duce di Germania. Saran false, quest’altra
volta, siffatte voci? Sia allora per non
detto. — Ma sarebbon elle vere? Oh, allora io
credo che ei si vorrà esser ciechi, e volontariamente
ed assolutamente ciechi per non vedere
che questa pure sarà una gran mutazione per
tutti gli affari d’Europa, ma principalmente per
quelli d’Oriente. Prussia assoluta, o mezzo libera

solamente, non ha nulla ad offerire a quelle popolazioni
slave, che sono oltre ogni cosa al mondo
vaghe, o se si voglia pazze, di libertà. Prussia
assoluta non ha di che trarre quelle popolazioni
dalla Russia a sè. Può dir loro tutt’al più: non
ho Siberia ove mandarvi. Tra Russia slava e Prussia
tedesca, e ambe non libere, la scelta degli
Slavi sarebbe sempre per Russia slava. All’incontro,
se e quando sia libera Prussia, se e quando
la scelta sia per gli Slavi, tra l’essere Slavi, servi
di Slavi, ovvero Slavi liberi con Tedeschi, io non
credo poter ingannarmi, benchè scrivente da lungi,
benchè straniero, benchè non informato, dicendo
che la scelta degli Slavi non rimarrà dubbia
un momento. E so che la scelta di una nazione
serva e dispersa non conta molto da principio, o
in un’occasione, in un tempo determinato. Ma so
pure, che alla lunga, ed a tempo determinato,
la scelta di tutta una nazione pazza di libertà,
non è, non può essere nulla. E massime in questo
secolo; e massime quando quel voto d’una nazione,
gloriosamente caduta, consuoni con quello
della universa cristianità, simpatizzante; e massime
quando questa troverebbe il suo utile a tal
mutazione. Io non fo se non tornar al mio dir
primo delle precedenti edizioni, ma vi torno con
isperanze confermate: il buon ordinamento e la
potenza ulteriore della Cristianità dipendono dall’ordinamento
reciproco, dalla fusione progrediente
delle due grandi schiatte centrali, germanica
e slava. — La schiatta, o come si dice ora,
il mondo slavo si divide in tre parti: Slavi germanici,
Slavi russi, Slavi turchi. Questi tendono

a sciogliersi della signoria turca. Rimarran essi
indipendenti, o s’accosteranno ad una delle due
signorie, russa o germanica? Se si attenda a’ fatti
prossimi passati si crederà che diventeran Russi;
se alle voci, alle tendenze presenti si crederà che
diventeranno indipendenti; ma se a’ grandi insegnamenti
della storia antichissima, antica, moderna
ed alle grandi previsioni avvenire ed agli
stessi destini asiatici, incivilitori, cristiani dell’Imperio
russo, si argomenterà che è più naturale
insieme e più desiderabile qualche fusione
nuova delle due grandi schiatte germanica e slava‍[58]. — E
lascio poi un altro grande effetto
che verrebbe da questa mutazione prussiana; effetto
sul resto di Germania; effetto forse su Austria
stessa; effetto sulle relazioni del governo di
lei con le provincie sue, colle stesse provincie
italiane. Chi può dire ove giungerà tal effetto?
O se s’avrà a dir felice od infelice? Felice per
quelle provincie italo-austriache immediatamente?
Infelice perchè ne sarebbero italo-austriache
per sempre o almen per secoli? Per ora non v’è
pericolo, è vero. Ma col tempo? chi può giurare,
che come furono introdotte da quegli stranieri
parecchie novità, non sarà introdotta anche questa?
E allora?




9. V.º FATTO NUOVO; e questo adempiuto, indubitabile
a parer mio; l’unione confermata delle

due politiche francese ed inglese. Pochi mesi sono,
erano flagranti una occasione grande e due
minori di disunione; il Marocco, Taíti, e il diritto
di visita. Ora delle tre la 1.ª e la 2.ª son composte,
e la 3.ª si compone. Ma separiam primamente
le due ultime, noi che non abbiamo a farne
questioni di ministeri o d’opposizioni; noi osservatori
stranieri e disinteressati in que’ risultati
personali, benchè poi interessantissimi come tutta
la cristianità progrediente, più interessati che
niun altri come Italiani, all’unione dei due popoli
duci di quel progresso. Agli occhi nostri, quelle
due questioni minori od altre simili, non fecero,
non faranno mai guari pericolare l’unione, non
faranno se non tutt’al più mutar ministeri di qua
e di là; ed ora nel 1845, di tutti i ministeri probabili
o possibili, francesi od inglesi, non è uno
che voglia veramente distruggere o menomare
l’unione, non ne è uno il cui desiderio, la cui
gloria non sia, o non sia per essere, di accrescerla.
Uno di questi giorni, il nuovo presidente
degli Stati-Uniti diceva con magnificenza; esser
salito esso al maggior carico che sia sulla terra.
Ma, se mi si faccia lecito dire, io crederei che le
due maggiori potenze sulla terra sieno alla nostra
età quelle dei due uomini i quali abbiano
fra le mani la direzione dei due popoli inglese e
francese. Tenendo conto del numero e dell’impulso,
queste due potenze sono le maggiori del
globo; ed unite, soverchiano forse tutte l’altre
insieme; e non è se non divise che possono trovar
contrapeso, controstacolo, tra sè. Ed ora,
credete voi, o compatrioti, che gli uomini i quali

si trovano in sì alta potenza, in sì gran facilità
di raddoppiarla, non sentano, non capiscano tal
magnifica situazione? Ma se non la sentissero,
non vi sarebbero probabilmente arrivati, tra tanti
concorrenti che se n’ispirano; e sentendola, non
è probabile che vogliano guastarla di tanto, ridurla
a metà per niuna causa men grande. Nè
tal grandezza è men sentita da coloro che l’invidiano
e fanno quelle opposizioni, le quali montano
a dire: togliti di lì che mi vi metta io. Essi
(anche quelli che son men creduti tali) vi si vorrebber
mettere per fare il medesimo, od anche
più, nel medesimo senso; i più prudenti per evitare
meglio, a creder loro, i pericoli di disunione;
i più arditi per troncarli forse d’un tratto,
facendo assumere insieme alle due nazioni qualche
grande scopo di comune operosità. Io udii
già lamentare, compatire la situazione di que’
ministri combattenti colà per que’ sommi luoghi
della potenza umana; da alcuni politici od anche
letterati di altri paesi. Ma costoro misuravan coloro
alla loro spanna, alle facoltà o forse solamente
all’abito di lor minute ambizioni; mentre
per ambizioni personali, ma ingrandite dal gran
campo, od anche (perchè calunniar sempre la
natura umana?), od anche per ambizioni patrie
più generose, tutti quegli uomini di stato sentono
e professano il piacere, la gloria di combattere
per le due somme tra le potenze umane, il
piacere, la gloria principalmente di tenerle unite. — Ma
(insisteran forse i politici minori), ma
se gli uomini di stato francesi ed inglesi son per
l’unione, le due nazioni sono, od una almeno è

per la disunione, per la rinnovazione delle antiche
rivalità. Illusione anche questa, a parer mio!
La rivalità tra quelle due nazioni non è, come
ci dicevano le gazzette dell’Imperio, nè immemoriale,
nè incessabile, nè naturale. Antichissimamente
per li quattro o cinque mila anni primi
del genere umano non esistette; anzi le due nazioni
sursero delle medesime schiatte, celtiche,
cimbriche, teutoniche. Non è tra Inghilterra e
Francia niuna di quelle situazioni reciproche le
quali fanno le inimicizie naturali, perpetue; come
tra le genti dell’Asia settentrionali e la Cina, tra
quelle dell’Asia centrale e l’Indie, tra qualunque
signor dell’Asia occidentale e l’Egitto, e tra le
nazioni germaniche e l’Italia, le quattro seconde
sempre facilmente invase ed assoggettate dalle
quattro prime. La più antica grande invasione,
e nimicizia e rivalità che si sappia tra Inghilterra
e Francia, venne da questa a quella da Normani
del 1066. E, nota ciò, il peggior frutto della conquista
ricadde in breve su’ conquistatori, riconquistati
in gran parte. E allora sì fu bella, fu ragionevole
e giusta la rivalità, magnifica la difesa
di Francia, che durò tre secoli e più, e finì colla
cacciata ultima dello straniero. Poscia, dalla metà
del secolo XV fino alla metà del XVII succedette
un secondo periodo di rivalità, è pur vero; ma rivalità
non più ragionevole, non più avente niuno
scopo grande e bello, prolungazione, reminiscenza
della rivalità passata, rivalità di vicinato tutt’al
più; prolungazioni, rivalità da medio evo,
da età male uscite ancora di barbarie. E successe
poscia, dalla metà del secolo XVII al principio

del XIX fino al 1815, un terzo periodo di rivalità
più reale, una rivalità d’interessi, ciò che gli antichi
chiamavano una guerra d’imperio, ciò che
or direi di primato. E il primato rimase in ultimo
all’Inghilterra, e questo inasprisce Francia,
per vero dire. Ma, prima, non inasprisce Inghilterra,
a cui poca generosità si vuole per non serbar
rancori; ed è già molto, quando tra due disputanti,
uno voglia cessar di disputare. E poi,
quanto a Francia stessa, chi crederà da senno,
che una nazione così avanzata nella cognizione
e nel proseguimento de’ propri interessi, com’è
ora Francia, sia per fare quell’errore da medio
evo, di continuare la rivalità, in qualunque modo
terminata, ma senza scopo oramai? Perciocchè
il primato inglese, qualunque egli sia altrove,
non è europeo, non offende nè onore, nè interessi,
nè speranze francesi sul Continente, ed anzi le
può e dee promuovere; e fuor d’Europa poi, negli
spazi de’ mari, il primato inglese è giunto a
segno da non potersi estendere, da dover limitarsi
da sè, da dover ammettere per interesse
proprio altre potenze, ed ammette Francia, come
l’ha dimostrato testè nell’Oceania e nella Cina.
Ondechè in somma, nel nostro secolo XIX, in mezzo
alla nostra civiltà, e nella situazione che vi
tengono con profitto e gloria ed orgoglio reciproco
Francia ed Inghilterra, non è probabile che
si dividano e si guerreggin le due per niuna ragione
che di grandi interessi; e niun tale interesse,
niun gran casus belli è al presente o si
può preveder tra le due, se non fosse forse l’imperio
del Mediterraneo.









10. Ma egli è appunto per questo, che fu un
gran fatto, un gran progresso il trionfo su Marocco
ottenuto da Francia, tollerato da Inghilterra.
Quel trionfo è conferma, ultimazione della
conquista dell’Algeria; e la conquista ultimata
dell’Algeria è divisione irremediabile dell’imperio
del Mediterraneo tra Francia ed Inghilterra; è
limite posto anche qui al primato dell’ultima. Un
anno fa si poteva credere che questa non tollererebbe
tal limite postole dalla rivale antica, tal
divisione di sì bell’imperio. Ora non è possibile
dubitarne, è fatto compiuto, non è possibile credere
che Inghilterra l’abbia veduto e voglia tornarne
indietro, nè ora nè poi, finchè durerà quella
sua mirabil saviezza di stato, che non le è
negata oramai se non da’ meno informati di infimo
grado. Inghilterra non è così stolta da volere
oramai contrastare ad una parità da lei acconsentita,
quando poteva impedirla; Francia,
assodata ed assodatesi, non così stolta da non
soddisfarsene. E Francia ed Inghilterra terranno
insieme volentieri il primato del Mediterraneo,
perchè elle non hanno solamente intenzione e
poter di serbarlo, ma di svolgerlo; e che a svolgerlo,
elle sentono, elle sanno di dover rimaner
unite; e che in tale svolgimento elle sentono,
elle sanno essere le maggiori speranze loro. Così
sapessimo noi che ivi pure sono le nostre! Così
si lasciassero da tutti noi tutti i pregiudizi contro
quelle due nazioni d’oltremonte e d’oltremare,
nella cui opera unita è il principio d’ogni
nostro buon avvenire! Così i nostri uomini di
stato volgessero là la nostra politica, i nostri

scrittori la pubblica opinione! Oh un po’ esser
giovane e forte e dedicar alla prima o almeno
alla seconda di quell’opere, la vita italiana! — Un
magnifico libro sarebbe da fare e intitolare
IL MEDITERRANEO. Nell’antichità mitologica il Mediterraneo
tirreno, fenicio, pelasgo ed ellenico;
nell’antichità storica il Mediterraneo romano;
nell’età de’ Barbari il Mediterraneo greco ed arabo;
nel medio evo dal 1000 od anche prima fino
al 1500, il Mediterraneo per la seconda o terza
volta lago Italiano; dal 1500, dalla scoperta del
giro d’Affrica e dell’America, il Mediterraneo
scaduto, quasi insolcato, impoverito, ridotto a
cabottaggi e piraterie, quasi inutile, fino al 1814
od anche al 1821; dal 1821, dal grido d’indipendenza
levato in Grecia, e traente a sè l’attenzione,
le simpatie, le armi, le navi, l’operosità, le
nuove invenzioni, la potenza delle nazioni cristiane,
il Mediterraneo risalente a sua importanza
naturale, quell’importanza che non può indietreggiare,
che non può non accrescersi di dì in
dì e chi sa fino a qual segno? E questo segno,
questo avvenire sarebbe pur bello a prevedere, e
ben prevedendo, a preparare per quanto possibile.
A niuno più che a un Italiano si converrebbe
tale opera di scritto; niuna nazione più che
l’Italia ha interesse a quell’avvenire; ha interesse
che le due potenze primarie intendano i loro
interessi veri, non lottanti, e li svolgano concordemente;
Inghilterra nel Mediterraneo orientale
principalmente, ond’è il suo passaggio al suo
grand’imperio; Francia in quella metà occidentale
dove ella imperia di qua e di là, oramai indistruttibilmente;

e tutte due insieme, poi opponendosi
all’avanzamento della sola potenza che
può far pericolare tutti i destini del Mediterraneo,
dirigendo e determinando tutte le mutazioni
inevitabili de’ popoli ripuarii orientali, da cui
que’ destini dipendono in somma. Certo, Francia
ed Inghilterra non han lezioni di politica a prender
da noi! Noi così piccoli oramai, noi al paragone
così poveri di operosità, di potenza, di
esperienza, di riputazione politica. Ma, noi siamo
più che nessuni sul luogo, noi in mezzo a quel
campo marittimo de’ primati altrui. E noi non
siamo tuttavia senza qualche ingegno naturale
che possa vedere e dire se si lascia dire; siffatto
ingegno è la sola facoltà che ci resti; e forse egli
acquisterebbe qualche attenzione, quando studiasse
gl’interessi propri, così identici con gli
altrui. Perocchè in somma, sia io pure accusato
dagli uni come troppo speranzoso, dagli altri
come sacrificante le speranze del primato italiano,
io non mi rimarrò dal notarlo e protestarne:
tutte le speranze italiane mi sembrano oramai
confermarsi ed unirsi in questa unione delle due
potenze più grandi, più incivilite, più progredienti,
e così primeggianti nel Mediterraneo. — E
v’ha più. Un’ultima speranza mi sembra compresa
in quella: la speranza che una terza potenza
del Mediterraneo, che l’Austria, s’aggiunga
un giorno o l’altro ad Inghilterra sua vecchia
alleata, a Francia, più nuova. Il dì che si segnasse
la triplice alleanza noi potremmo diventar alleati
commerciali od anche politici dell’Austria
stessa. Ma intanto o a difetto della alleanza triplice,

perchè non accostarci alla duplice? commercialmente
e politicamente, per adesso subito,
e massime per l’avvenire qualunque alleanza nostra
con quelle due potenze ci varrebbe tanto e
più che non qualunque lega doganale tra noi.
Mentre approfitteremmo di quell’unione, noi la
stringeremmo coll’accedervi. E notate come ciò
concordi con ciò che accennammo dell’avvenir
possibile delle strade ferrate. Tutto concorda in
un avvenire operoso. L’essenziale è l’entrarvi; e
francamente, alacremente‍[59].









11. Ed ora, accennati questi quattro o cinque
fatti nuovi, e abbandonandone le conseguenze
ulteriori a chi legga e pensi, e passando a conchiudere,
mi si conceda servirmi perciò di due
parole italiane d’un mio critico francese, le quali
mi vengono molto in acconcio. Questo scrittore,
avverso a quasi tutte le mie opinioni, ma pur
cortese, e che mi fece l’onor di combattermi dopo
Manzoni e Pellico, e con Rosmini, Gioberti e
Troya,




«Sì ch’io fui sesto tra cotanto senno»;






questo eloquente professore riprova tutte quelle
speranze italiane ch’egli chiama cancelleresche,
e termina poi una concitata esortazione agli Italiani,
con queste parole in lingua nostra: ci vuole
il ferro. Ma queste parole, mi perdoni egli,

son troppo indeterminate, troppo oscure, troppo
abusate, o almeno troppo abusabili tra noi. Certo
in bocca di lui, quel ferro non può voler dire
se non un nobil ferro, la spada, od anzi le spade
italiane, nazionali, levantisi, raccoglientisi un dì
o l’altro, all’occasione, contro allo straniero. Ma
queste spade io pur le lodai, od anzi, di esse sole
lodai esplicitamente due soli de’ nostri principi;
e vi confortai gli altri, e tutta la nazione, come
a speranza, a ragione ultima delle nazioni;
ondechè egli, mostrando opporsi a me o andar
più oltre, parrebbe chiamar altri ferri, men nobili,
che non fu certamente intenzione di lui. Meglio
dunque disse già delle nostre speranze politiche
un valoroso amico mio: che elle stanno pur
bene, ma ci vorranno un dì o l’altro grandi sciabolate.
Qui almeno, non è equivoco il ferro, qui
l’objezione è più determinata, meglio formulata.
Ma ad essa pure rispondo primamente: che appunto
a far dar grandi ed utili e numerose e concordanti
sciabolate all’occasione, tendono gli
scritti, tendono le buone e sincere discussioni,
tendono le politiche nazionali dove sono. — Ma
poi, da un anno in qua, dopo i quattro o cinque
fatti nuovi, ei parmi che un gran cambiamento
sia avvenuto; che si sieno allontanate le occasioni,
scemate le speranze dell’armi; che siensi accresciute
all’incontro di gran lunga le speranze
della politica di pace. È bene o male, guadagno
o perdita per noi? Chi lo sa, chi lo può dire
fuorchè la Provvidenza, la quale sola sa quel che
sarebbe stato, se fosse ciò che non è? Per noi,
son tempo sprecato queste supposizioni del passato.

Supponiam piuttosto il futuro, i casi probabili
di esso. Il futuro è un mare che ad ogni
modo forza è solcare; e che giova studiare per
avere i casi a seconda. — Le probabilità di guerra
hanno, dal 1830 in qua, seguito il medesimo
andamento che le probabilità di rivoluzioni; sono
venute scemando via via: grandi ne’ primi anni,
e poi sostanti; poi rinnovatesi nel 1840, ma
minori; poi rinnovatesi nel 1844, ma anche minori;
ed ora dopo quelle tre prove minori che
mai. Sarò io accusato di predir la pace perpetua?
Certo sì, posciachè ne fui accusato già, a
malgrado le mie proteste raddoppiate, che è inutile
quindi triplicare. Dirò dunque semplicemente,
che io non credo all’abolizione della guerra;
ma che credo, prima ad una minor frequenza di
essa, come avvenne sempre ai tempi di gran civiltà;
e poi, ad una quasi trasformazione di essa,
come sempre dopo le grandi invenzioni, la polvere,
la stampa, ed or il vapore. E la trasformazione
farà, come le precedenti, le guerre sempre
più corte e grosse (come già prevedeva Machiavelli),
e perciò più terribili, epperciò di nuovo
più rare. E ciò non vuol dire di non apparecchiarvici;
anzi di apparecchiarvici tanto più. Ma
vuol dire insieme, di non veder tutti noi leggermente,
quasi giovinotti al primo dì che cingon
le sciabole, speranze di guerra tutto dì; vuol dire
di attendere quindi tanto più alle speranze di
pace, di raccoglierci intorno a queste, queste
studiare, di queste far profitto, queste svolgere
agli ultimi termini loro. E questo in somma è
ciò che si chiama formarsi una politica nazionale;

quest’è che fecero sempre, e fanno ora le nazioni
più civili; quest’è, mi scusino coloro a cui
appartiene, quest’è che non fa, che non mostra
voler fare, nè intendere, la nostra nazione. Noi
andiamo via facendo progressi particolari, parziali,
ed io li notai senza esagerazione, spero nè
detrazione. Ma questi progressi sono sconnessi
fin ora, non formano, non accennano una politica
nazionale ferma, franca, soda, forte; e quest’è,
che lamento per la patria italiana tutt’intiera,
per ciascuno de’ principati di lei, popoli e
principi, non disgiunti da me mai. — M’inganno
io su quella probabilità di pace non perpetua
ma durevole? Verrà ella pronta qualche guerra
a troncare le quistioni inevitabili oramai allo
svolgimento della civiltà cristiana universale?
Quella guerra andrà a profitto delle nazioni che
avranno apparecchiate non solamente l’armi, ma
le politiche guidatrici? Ovvero quelle questioni
saranno elle sciolte dalla politica? Allora tanto
più ci sarà, ci è necessario averne anche noi una
nazionale. E in un modo o nell’altro, in pace o
in guerra, ci è necessario, pressante costituir tal
politica: Questa è l’opera, questo il lavoro del
dì d’oggi, ogni dì ha il suo.




12. Il volgo è il più sapiente, e il più ignorante
insieme de’ politici. Ha un barlume di certe
verità che potrebbe insegnare a’ maggiori uomini
di stato; ma sovente, invece di svolgerle, egli le
avvolge così, che ne fa errori manifesti. Il volgo
antico e nuovo parlò sempre di politiche nazionali,
politica romana antica, politica romana dei
papi, politiche inglese, russa, austriaca, prussiana,

francese de’ nostri dì. Fin lì sta bene; vi furono,
vi sono politiche nazionali importantissime;
il volgo l’indovina. Ma egli pensa talora,
che queste sieno profondità, oscurità, arcani inventati,
tramandati, serbati da pochi quasi iniziati;
mentre elle sono tutt’all’opposto; sono,
dove sono, prodotto, espressione dell’opinione
universale, pubblica, volgare. E così il volgo calunnia
sè stesso o i volghi pari suoi; non sa vedere
la propria parte nelle politiche nazionali;
se n’esclude mal a proposito. E volgo sono alcuni
politici, che credono, o voglion far credere a
questi arcani. E volgo alcuni storici, che cercano
esclusivamente, chi fondasse le arcane politiche
nazionali, e da chi si serbassero. La politica dell’imperio
di Roma si attribuisce fino a Romolo,
o Numa; la politica de’ papi a Gregorio VII, ad
Innocenzo III, a Bonifazio VIII od a Giulio II; la
politica francese si attribuì gran tempo a Richelieu,
poi ad una infelice regina, poi a questo o
quell’altro uomo della rivoluzione, e via via; la
politica inglese, già a Guglielmo III, poi a Pitt;
la russa a Catterina, l’austriaca a Kaunitz già,
come ora al successore di lui. E tutti questi contribuirono
certo a tutte queste politiche nazionali.
Ma dove furono o sono politiche nazionali,
elle son frutto non d’una testa, ma di molte, non
di un pensiero, ma d’infiniti, non di un giorno,
ma di secoli; sono nè più nè meno che L’INTELLIGENZA
UNIVERSALE DEGLI interessi universali;
la quale fu che, chiunque si trovi al regno, a’ ministeri,
al governo si promuovono pur sempre i
medesimi interessi. Ma questa intelligenza universale,

non è poi nè facile, nè frequente. Vi sono
nazioni che non l’hanno avuta per secoli e secoli;
distratte le une da lor male passioni interne;
altre dall’esterne, altre impedite da cattive costituzioni,
altre fatte del tutto incapaci dalla servitù.
La formazione d’una politica nazionale buona,
è un prodotto raro di molte circostanze felici,
ma principalmente della possibilità di discussione.
Qualunque forma prenda questa, ella serve;
più o meno, senza dubbio, secondo che è più
pubblica, più libera; ma servono anche le forme
meno buone a difetto delle migliori. Che cosa
principalmente fece l’Inghilterra riuscire a bene,
al proprio pro, al proprio accrescimento, sopra
ogni nazione nemica od alleata, nella lunga guerra
universale dal 1792 al 1815? l’aver avuta fin
dal principio una politica nazionale, già figlia
vecchia della discussione; l’averla continuata,
migliorata lung’anni per mezzo della pubblica
discussione. Perciocchè di questa, Inghilterra
aveva allora la privativa; in Francia non n’era,
se non or l’abuso, ora l’ombra; altrove, nemmen
questa. Inghilterra sola discuteva, e sceglieva la
sua politica; e qualunque avesse scelta, anche
men buona, la proseguiva ed avanzava poi con
costanza, con unanimità o poco meno, con ispirito
ed operosità nazionale; questo vantaggio almeno
le rimaneva. Le politiche discusse, diventate
nazionali, hanno questi tre vantaggi; l’uno
probabile d’esser migliori; i due altri certi, di
esser più costanti e meglio propugnate. Ed in
Inghilterra godete de’ tre vantaggi, se non esclusivamente,
ma con pochi, di nuovo dopo il 1815,

per più anni. Ora son comuni a molti, e si vanno
accomunando ad altri. Dove, come in Prussia,
la politica nazionale non si discute finora ne’ Parlamenti,
ella si discute almeno ne’ libri, che certo
è meno, ma è pure alcun che. E Prussia (dico il
governo, il principato stesso di Prussia) sente il
desiderio, il bisogno di afforzare questo suo strumento
d’azione, questo aiuto ad una gran politica
nazionale; non è altra maggior ragione alle
voci presenti, a’ fatti che s’apparecchiano colà.
Ma fin d’ora, dalla Vistola in qua, l’Italia è la sola
nazione che non discuta la propria politica, la
sola non incamminata a formarsene una nazionale.
Ed ammirate di nuovo la sapienza del volgo,
delle lingue, di tutti insieme. Fra mezzo a
tutte quelle espressioni che sono in tutte le bocche,
di politica inglese, francese, russa, prussiana,
austriaca, non s’ode, non si dice, da nessuno,
Politica italiana. Famosa (bene o male?) or son
pochi secoli, essa non esiste più nemmen nelle
lingue. E i principi si lagnano d’aver popoli politicamente
mal educati! E i popoli d’aver principi
poco politici! Lo credo anch’io. Nè principi,
quando fosser Napoleoni, nè popoli, quando fossero
pari al popolo romano antico ed all’inglese
moderno, non possono farsi nè restar politici
senza discussione. Il popolo romano nol restò,
toltagli quella; Napoleone nol restò, abolitala. Se
i principi voglion popoli educati, che li capiscano
e li secondino quando fan bene, che sieno lor
grati quando l’han fatto o incominciato, concedan
loro l’educarsi, il discutere. Non credono
eglino concedere la discussione più efficace, più

autorevole, deliberativa? Concedan la consultativa
almeno; o la letteraria almeno almeno. E
voi, popoli italiani, volete voi principi che pur vi
capiscano, vi guidino, operosamente, politicamente?
Invece di scostarvi da essi, invece di fremere,
parlate loro, a stampa, per iscritto, a voce,
e con gli applausi, e i silenzi, in ogni modo,
ad ogni ora. — La politica nazionale, difficile a
formarsi dappertutto, più difficile dove vi è poca
discussione, e difficilissima dove sia una nazione
divisa. Tutte queste difficoltà non si posson vincere
che a forza di perseveranza, di operosità, di
amore; a forza di: I. Formarsi ciascuno la sua
politica personale; sincera, spoglia di vili e di
amare passioni, spoglia di amareggianti memorie,
non intesa che al futuro della patria: II. Studiare
questo futuro, sugli esperimenti datici dalla
storia sì, ma sopratutto sulle condizioni presenti
e crescenti delle nazioni circondanti, su quelle
della cristianità tutt’intiera: III. Questa politica,
che così concepita e studiata non può non riuscir
moderata, procurar di darla ciascuno ai vicini,
agli amici, ai piccoli, ma sopratutto ai potenti,
più potenti e potentissimi: IV. E per ciò fare, a
ciò riuscire, dismettere non che le ostilità, ma i
modi ostili, i minaccevoli, i pedanti; assumer
modi amorevoli, o meglio amorevolezza, amore:
V. Non adular principi, ma non popoli: VI. E
questa politica schietta, virtuosa, moderata, scriverla,
se si ha facoltà: VII. Pubblicarla, se si ha
possibilità: VIII. E dettala, o scrittala, o pubblicatala
il meglio che sappia e possa ciascuno, perdonare,
dimenticare non solamente i dissenzienti,

che è facile, ma i malevoli, gli sprezzatori, i
derisori, gli storpiatori delle nostre parole, che
è più difficile, ma che è pur necessario a non
prolungare o moltiplicar divisioni. — Così facendo
non uno o due, ma molti, e ciascuno secondo
il poter suo, faremo il più che sia fattibile, adesso,
per la patria; faremo a poco a poco una politica
nazionale, penetrante nell’opera di que’ governanti,
che s’arruolan pure, non possono non
arruolarsi ne’ governati. La politica che io sono
venuto esponendo lungo tutto il libro mio, e svolgendo
ulteriormente qui, non par ella buona? Se
ne proponga, se ne svolga un’altra, e un’altra,
sinceramente, seriamente, sufficientemente, finchè
la patria n’abbia scelta una, abbia incominciato a
metterla in opera. Ma una buona politica italiana,
così messa in opera, ei è oramai indispensabile
ad ogni caso, lieto o tristo, in cui sia avvolta la
patria; indispensabile a mantenere ed accrescere
la nostra prosperità materiale, le arti, gli apparecchi
di pace, finchè dura la pace, i ferri, i legittimi,
i pubblici ferri al dì della guerra; indispensabile,
cadano i Turchi o non cadano, a qualunque
occasione, qualunque vento, qualunque tempo. — Non
sapremo noi all’incontro fermarci in una politica
nazionale? Allora non ci serviranno memorie,
vanti, nobiltà, primati antichi; non l’indestruttibile
ingegno italiano; non l’arti di pace
promosse, non l’armi stesse apparecchiate, non la
stessa libertà quando l’avessimo. Ricordate ciò che
fece Polonia d’una libertà non politicamente ordinata,
d’una libertà senza politica! Senza questa,
senza un’opinione pubblica formata, i principi continueranno

a lagnarsi dei popoli, i popoli dei principi,
i nobili dei plebei, i plebei de’ nobili, i secolari
degli ecclesiastici, gli ecclesiastici de’ secolari, i Toscani,
i Romani, i Napoletani, i Lombardi, i Piemontesi
gli uni degli altri, gli Italiani di dentro di quei
di fuori, quei di fuori di que’ d’addentro, e tutti gli
Italiani degli stranieri, e gli stranieri degl’Italiani,
a vicenda, alla ventura. Ed alla ventura s’anderà — come
s’andò gran tempo — non a perdizione,
che è impossibile oramai a niuna nazione
cristiana — ma in continuazione di quella mediocrità
così vecchia da noi, che sembra esserci
diventata normale. — Oh Italiani noi mediocri!




15 Aprile 1845.




FINE













INDICE



 
  	Pag. 	 
 

 
  	5 	— Dedica prima.
 

 
  	7 	— Dedica seconda.
 

 
  	19 	— Occasione di questo scritto.
 

 
  	  	1. Il Gioberti. 2. Il libro del Primato morale e civile d’Italia. 3. Primati mal predicati dai piaggiatori. 4. Il Gioberti tutto diverso da costoro. 5. Ciò che sia il mio libro rispetto a quello. 6. Necessità d’intenderci e discutere in Italia.
 

 
  	27 	— Capo I. L’ordinamento politico presente dell’Italia non è buono.
 

 
  	  	1. Non può esser tale, non essendo indipendente. 2. È provato soprabbondantemente anche per li principati italiani. 3. Esempio. 4. Convengono in ciò gli stessi uomini di stato stranieri.
 

 
  	32 	— Capo II. Di quattro ordinamenti sperati — e prima del regno d’Italia.
 

 
  	  	1. Si sospende la discussione del come rimuovere il vizio manifesto. 2. Si procede ad esaminare i sogni fattine, e prima quello di un regno d’Italia. 3. Prove moderne, che fu sogno. 4. Prove storiche. 5. Prove dalla costituzione materiale della penisola. 6. Prova da un fatto speciale.
 

 
  	39 	— Capo III. Di un regno d’Italia austriaco.
 

 
  	  	1. È modificazione del sogno precedente. 2. È sogno neo-ghibellino. 3. I Neo-Guelfi migliori che i Neo-Ghibellini; ma non valgon nulla nè gli uni nè gli altri.
 

 
  	43 	— Capo IV. Delle repubblichette.
 

 
  	  	1. Fu sogno degli utopisti di Botta, ed altri simili. 2. È sogno di restaurazioni antistoriche. 3. E non desiderabili. 4. Ed impossibili ad effettuarsi.
 

 
  	
 

 
  	48 	— Capo V. Della confederazione degli Stati presenti.
 

 
  	  	1. Sola buona mutazione è il progredir dalle cose presenti alle future; 2. proposta dal Gioberti primo. 3. La confederazione è l’ordinamento alla natura ed alla storia d’Italia. 4. E fu pur proposta dal Gioberti. 5. Ma due vizi sono nella proposizione di lui. Uno è d’esuberanza. 6. Ed è quello di propor la presidenza del papa. 7. Uno è di deficienza, e si riserba al capo seguente.
 

 
  	58 	— Capo VI. La confederazione è impossibile finchè una gran parte d’Italia è provincia straniera.
 

 
  	  	1. La potenza straniera ficcata in Italia rende impossibile qualunque equilibrio in essa. 2. E qualunque confederazione. 3. Sia che vi si comprenda quella potenza. 4. Sia che no. 5. All’incontro, sarebbe bell’e fatta se non avessimo più lo straniero.
 

 
  	64 	— Capo VII. Breve storia dell’impresa d’indipendenza, proseguita sempre, non compiuta mai per XIII secoli.
 

 
  	  	1. Or si riprende la questione del come rimuovere l’ostacolo straniero. 2. Epperciò si accenna la storia della nostra impresa d’indipendenza. 3. Nell’Italia antica, fino alla caduta dell’Imperio. 4. Fino a Carlomagno. 5. Fino al secolo XI. 6. Lungo questo secolo. 7. Nel gran secolo da Gregorio VII alla pace di Costanza. 8. Da questa a Carlo d’Angiò. 9. Da questo al ritorno de’ papi da Avignone. 10. Da questo a Carlo VIII. 11. Da questo alla pace di Cateau-Cambresis. 12. Nel lungo seicento. 13. Nel secolo XVIII. 14. Dal 1789 al 1814. 15. Condizione presente.
 

 
  	103 	— Capo VIII. Eventualità future dell’impresa.
 

 
  	  	1. Doppia tolleranza domandata a’ leggitori. 2. Il futuro imprevedibile. 3. Il prevedibile. 4. Frasi solite in tali materie. 5. Quattro casi o speranze. 6. Speranza I., dai principi italiani. 7. e 8. Speranza II., da una sollevazione nazionale. 9. Speranza III., da una chiamata di stranieri. 10. Speranza IV., dalle occasioni. 11. Le quali sono tre principali. 12. Di una conflagrazione democratica, che è improbabile. 13. Di un tentativo di monarchia universale, pur improbabile. 14. E di una partizione di Stati, che è probabile.
 

 
  	
 

 
  	127 	— Capo IX. L’eventualità più promettitrice.
 

 
  	  	1. Eliminate le speranze che ci paion vane, noi accediamo a quelle che ci paion buone. 2. Certezza dei due fatti, della caduta dell’Imperio ottomano, e delle mutazioni che ne avverranno. 3. Veduti bene da Alessandro imperatore. 4. Obiezioni, scrupoli. 5. Incerti sono il tempo e il modo in che s’adempiranno. 6. Ma certo, non può essere interesse della Cristianità che s’adempiano sotto il protettorato russo. 7. Nè colla creazione d’un nuovo imperio cristiano. 8. È interesse che la maggior parte delle provincie turco-europee passi in qualsiasi forma ad Austria. 9. È interesse d’Austria. 10. E di Germania tutta. 11. E di Francia. 12. E di Inghilterra. 13. E di Russia stessa. 14. Ma naturalmente e sopratutto d’Italia.
 

 
  	182 	— Capo X. Come vi possano aiutare i principi italiani.
 

 
  	  	1. Qui incomincia la parte pratica del libro. 2. Epperciò si tace di ciò che sarebbe a fare al dì troppo lontano; si avverte solamente di non ambir acquisti fuor della penisola. 3. E di non ambirli tutti nemmen dentro. 4. E nessuno a spese del papa. 5. Apparecchi che si posson subito; e prima l’armi de’ principati italiani. 6. E lor marinerie. 7. E lor governi interni. 8. E il conservare e progredir opportuni. 9. E le colture. 10. E gli ordini consultativi. 11. e 12. Ed anche i deliberativi. 13. Ma dell’operabile da’ principi lascinsi giudici i principi.
 

 
  	224 	— Capo XI. Come vi possano aiutar tutti gli Italiani.
 

 
  	  	1. Cooperazione necessaria de’ principi e de’ popoli. 2. Le quattro operosità, o vite italiane, che considereremo. 3. La vita pubblica ne’ principati. 4. E nella provincia straniera. 5. La vita sacerdotale. 6. e 7. La vita letteraria. 8. e 9. La vita privata. 10. Una grave obiezione, e risposta. 11. Le virtù private crescenti in Italia. 12. Obiezioni minori; e sunto del fin qui detto.
 

 
  	
 

 
  	273 	— Capo XII. Breve storia del progresso cristiano.
 

 
  	  	1. Questo studio è complemento necessario al libro. 2. Antichità dell’idea del progresso. 3. Come la svolgessero i filosofi del secolo XVIII. 4. Come la intendano i filosofi cristiani. 5. Cenno del regresso (non in coltura, ma forse in civiltà, certo in religione e in virtù) del genere umano prima di G. C. 6. Cenno e prova generale del progresso cristiano. 7. Le quattro età del progresso cristiano. 8. Età I., intermediaria tra il mondo antico e il cristiano (anni 1-476). 9. e 10. Età II., del primato germanico (anni 476-1073). 11. Progresso laterale o dipendente, dell’Islamismo. 12. Età III., o del primato italiano (anni 1073-1494) 13. Età IV., o de’ primati varianti (anni 1494-1814) Questione se la riforma abbia promosso o ritardato il progresso cristiano. 14. Primato iberico. 15. Primato francese. 16. Il tempo presente; non si debbe chiamare Età di transizione, Era umanitaria. 17. E porzione dell’età de’ primati varianti; è tempo del primato britannico.
 

 
  	319 	— Capo XIII. Il progresso cristiano presente, ed accrescimento che ne viene a tutte le speranze italiane.
 

 
  	  	1. Tutti i progressi della cristianità accrescono le speranze italiane. 2. e 3. Progresso di dilatazione. 4. e 5. Progresso di unione. 6. e 7. Progresso di civiltà. 8. e 9. Progresso di coltura. 10. e 11. Progresso di virtù. 12. Conchiusione: la qualità e la quantità delle speranze.
 

 
  	375 	— Appendice. Se e come sia sperabile una lega doganale in Italia.
 

 
  	  	1. Stato presente della questione. 2. Le quattro leghe immaginabili. 3. I. Lega germanico-italica. 4. II. Lega austro-italica. 5. III. Lega italica compiuta. 6. IV. Lega dei soli principati italiani. 7. Recapitolazione. 8. Eppure, qualche cosa è da fare. 9. Ma liberalmente. 10. E prontamente.
 

 
  	405 	— Nuova appendice. A molte critiche una risposta: fatti nuovi.
 

 
  	  	1. La polemica. 2. Quella fattami. 3. Quella che son per fare. 4. I giudizi del tempo. 5., 6., 7., 8., 9., 10. Quattro o cinque fatti nuovi. 11., 12. Conclusione: Guerra, e pace; politica nazionale.
 












NOTE:




1.  M.r Guizot has, in one of his admirable pamphlets,
happily and justly described M.r Lainé, as «an honest and
liberal man discouraged by the revolution.» This description
at the time when M.r Dumont’s Memoirs were written
(an. 1799), would have applied to almost every honest and
liberal man in Europe; and would beyond all doubt have applied
to M.r Dumont himself (Macaulay’s Essays. Paris, Baudry,
1843, p. 183).





2.  It is a fine and true saying of Bacon: that reading makes
a full man, talking a ready man, and writing an exact man
(Macaulay’s Essays. Paris, Baudry, 1843, p. 378).





3.  Num. XIV, 21, 32.





4.  Num. XX, 12.





5.  Il fecondo Gioberti ha pocanzi pubblicato un nuovo volume
del Buono. E in esso parlando del Primato, egli lo dice
«un’opera indirizzata a nudar le piaghe della mia infelice patria
e a proporre i rimedi». Pag. LXXXV.





6.  Alcuni moti, alcune voci sorte da pochi mesi che scrissi
ciò paiono ad alcuni dar maggior importanza ai sogni neo-ghibellini.
Io, deplorando tali novità, non so dare loro tale importanza; epperciò non muto nè allargo ciò che mi venne detto
dapprima.




Nota della prima edizione.




A malgrado quanto precede contro alla resurrezione delle due
parti neo-ghibellina e neo-guelfa, uno scrittore della Revue des
deux mondes, 15 mai 1844, pagine 678, 679, mi fa esclamare
a proposito di una confederazione italiana che comprendesse
il principe straniero: «Ce serait renouveler le saint Empire
en Italie; ce serait de la folie. S’il y a des neo-gibelins, je
serai néo-guelfe»; tutto ciò, sic, virgolato, quasi fossero
parole mie riferite testualmente. Eppure, io ricercai invano nel
testo mio; e concedendo che la prima frase è implicata in altre
mie (principalmente CAPO VI, § 3), io nego aver detto mai, voler
esser neo-guelfo in niun caso. Anzi quant’è sopra esprime disapprovazione,
respinta, disprezzo delle due parti, o piuttosto
dei due nomi vani di neo-ghibellini e neo-guelfi; anche di questi,
per li quali dico che combatterei come meno cattivi e se
facesser parte; ma i quali dunque io dichiaro cattive e non
facenti parte. Quindi se quello scrittore degni attendere un po’ seriamente
al libro mio, o almeno a un capitolo, o almeno alle
frasi da cui egli trae la sua citazione virgolata, ei troverà naturale
ch’io respinga la ridicola qualità di le plus noble et le
plus chevaleresque des Guelfes; — come poi la supposizione
ch’io abbia scritto au point de vue di qualsiasi corte. Io avrei
creduto che la dedica e la prefazione, nelle quali narrai l’origine
del mio scritto, e parecchi, anzi molti passi di esso, e il
nome mio apertamente postovi, ed anzi l’intiero libro, scritto
se non altro con ispontaneità d’opinioni e di stile, farebbon
chiara a chicchessia la spontaneità, anzi l’indipendenza del mio
point de vue. Il punto di vista in che mi posi e tenni non è
quello di nessuna corte, anzi nemmeno di nessun principato
particolare italiano, ma di tutti; perchè lo credo il solo punto
di vista italiano contro al punto di vista straniero. — Del resto
continuin altri Italiani a dare agli stranieri il non bello spettacolo
delle supposizioni ingenerose contro a chiunque fa o
scrive qualche cosa in Italia. Io non iscenderò mai, se Dio mi
sorregga, nel campo, facile, delle recriminazioni. — E nemmeno
in quello del suddividere e moltiplicare le parti in Italia. Io
non veggo con quello scrittore quattro parti: liberali, assolutisti,
ghibellini e guelfi; nè altrettali con altri. Più guardo e studio,
più veggo due sole parti essere grandi ed importanti in
Italia (come sono due soli grandi punti di vista, due soli grandi
interessi nella sua politica; come due sole specie di territori
nella sua geografia, territori italiani e territori stranieri, principati
indipendenti e provincia dipendente); dico che sono due
soli grandi parti, la nazionale e la straniera; quella di coloro
che disperano dell’indipendenza e s’adattano alla dipendenza;
e quella di coloro che sperano e promuovono la liberazione.
E chiamo poi, secondo natura ed etimologia, liberale chiunque
si vuol liberare in qualunque modo; non veggo nei modi diversi,
se non diversità interne della gran parte consenziente
nel gran principio; e tutto il libro mio (prima e seconda edizione)
non è se non discussione di famiglia tra tali consenzienti.
Tutti gli altri sono per me profanum vulgus, et arceo.




Nota della seconda edizione.






7.  Vedi il sogno particolare di lui, un governo tribunizio,
in fine della Storia dal 1789 al 1814. Al quale, quantunque
di tanto scrittore, non volli fermarmi, siccome quello che non
passò, ch’io sappia, da sogno privato a pubblico, di molti, e
nemmen di parecchi.





8.  Ultimamente, mentre io scriveva così d’Arnaldo, uno dei
primi ingegni d’Italia pubblicava una tragedia con documenti,
nella quale ei tentava ridestar interesse per quel capo-popolo
romano. Forse l’interesse sarebbe riuscito più poetico, se si
fosse fatto il protagonista vittima solamente dell’accordo tra
un principe italiano e lo straniero; senza rifarlo eretico nella
tragedia, dopo averlo difeso dall’eresia nella vita preposta. Ma
questo stesso interesse poetico sarebbe egli stato storico? Certo
i documenti allegati (e notissimi) confermano che Arnaldo fu
sollevator de’popolani romani contra il papa, al momento che
popolo e papa avrebber dovuto riunirsi co’ Lombardi alla difesa
dell’indipendenza; che Arnaldo fu causa o almen occasione
(non iscusa) al papa di riunirsi all’imperatore; che fu dunque
disturbator di quella difesa, e ritardatore di quanto fu fatto
pochi anni appresso da’ Lombardi con un altro papa. Senza
Arnaldo la immortal confederazione di Pontida sarebbesi forse
fatta, la vittoria ultima di Legnano sarebbesi conseguita parecchi
anni prima e meglio; la gloriosissima guerra lombarda sarebbe
stata più grossa e più corta, più gloriosa, più italiana,
più efficace. Non basta recar documenti, bisogna interpretarli;
i documenti non sono storia per sè; la storia, come ogni scienza,
è interpretazione de’ fatti. — La quale poi pur troppo si può
fare, con sincerità ed eguale amor patrio, diversamente; ondechè
parmi a lasciare quell’accusa di moda straniera, d’imitazione
da’ Francesi e Tedeschi, che l’autore fa a noi, dissenzienti
da lui. Noi potremmo ribatter l’accusa, e dire che, se
noi seguiamo la moda straniera del secolo presente, egli segue
la moda straniera ed invecchiata del secolo scorso; che un Manzoni,
un Pellico, un Rosmini, un Cantù, un Gioberti, ed altri
forse hanno fatta italiana la moda nostra da un vent’anni, cioè
prima che fosse straniera; che gli scritti di tutti questi (e spero
anche questo mio) palesano almeno un lungo e indigeno studio
delle cose patrie; e che del resto straniera più d’ogni altra, e
straniera volgare, è la moda d’accusarsi di stranierume tra dissenzienti
sulle cose patrie. Gli alti ingegni in tutti i tempi, di
tutti i paesi, e gl’Italiani principalmente, fecero proprio sempre
quanto trovaron buono fuori di patria; e gl’ingegni buoni
dissenzienti van pur gridando: «pace, pace, pace». E noi teniamo
fra’ più degni d’accettare e ribatter tal grido l’illustre
autore dell’Arnaldo.





9.  Ho introdotta qui nel testo una giusta correzione fattami
dal mio traduttore in francese (Paris, Didot, 1844). E da una
statistica del 1839 da lui recata (ivi, p. 92), e da altri dati più
recenti partecipatimi gentilmente da uno scrittore italiano di
queste cose, traggo poi il seguente specchio approssimativo
della popolazione di varii stati italiani, nel quale trascuro (come
mi par si debba) le cinque ultime cifre, e così le poche migliaia
d’abitanti di Monaco e San Marino; ed ometto le popolazioni
italiane della Corsica, della Svizzera, del Tirolo, delle provincie
Illiriche, e delle Isole Jonie.




 
  	Principati italiani.
 

 
  	 
 

 
  	Regno delle Due Sicilie 	8,000,000
 

 
  	Regno di Casa Savoia 	5,000,000
 

 
  	Stati del papa 	2,700,000
 

 
  	Toscana, compresa Lucca 	1,700,000
 

 
  	Parma 	500,000
 

 
  	Modena 	400,000
 

 
  	Totale 	18,300,000
 

 
  	 
 

 
  	Provincia straniera.
 

 
  	 
 

 
  	Regno Lombardo Veneto 	4,700,000
 

 
  	Totale generale 	23,000,000
 





Nota della seconda edizione.






10.  Del Primato, ec., t. II, p. 337.





11.  Vedasi la storia scritta dal cardinal Pallavicini, e recentemente
pubblicata, di papa Alessandro VII.





12.  Io mi sono udito e veduto criticar qui e altrove per non
aver parlato degli errori particolari di questo o quello o di
tutti i principi italiani. Ed io mi sono pur udito generosamente
difendere coll’osservazione sommaria: che ad ogni modo da
trenta o quarant’anni in qua nessuno scrisse così liberamente
ed apertamente in Italia. Ed io ringrazio di vero cuore questi
generosi di tale osservazione, e me ne vanto. Ma non posso in
coscienza usurparla qui in iscusa; perchè in coscienza sento o
almeno spero che, quand’anche avessi scritto fuori, e fuoruscito
od esule o fatto straniero, io avrei scritto al medesimo
modo, senza entrare più di quello che ho fatto in quegli errori
o colpe: e




I. Perchè ciò non entrava nell’assunto, nel cerchio, nel titolo
del libro mio, che è delle Speranze, e non dei timori o dei
malanni d’Italia; che non è storia o raccolta di fatti presenti,
ma congetture di fatti avvenire.




II. Perchè quanto più liberamente io scrissi, tanto meno volli
cedere a quel vizio o prurito d’uscir dal proposito, e ficcar
critiche fuor del proposito, che mi par solamente perdonabile
ai libri scritti a dispetto delle censure.




III. Perchè questi errori o colpe, quali che sieno, possono bensì
mutare l’epoca d’adempimento, ma non le conchiusioni generali
dalle speranze da me presentate; non fanno per esempio
che questo nostro secolo XIX somigli o tenda a un nuovo
Seicento; non fanno che non siasi ripreso il progresso del
secolo XVIII; non fanno che non bisogni dunque spignere,
pressar questo, ed aiutarvi i principi nostri.




IV. Perchè, se avessi scelto fra quegli errori o colpe, e avessi
rammentate quelle d’un principe tralasciando quelle d’un altro,
ciò non sarebbemi paruto nè bello nè giusto.




V. Perchè, se le avessi messe tutte, ei mi si sarebbe potuto rispondere
troppo facilmente coll’osservazione, che queste colpe
de’ governanti procedono talora da altre de’ governati, e che
questi vi ebbero sovente l’iniziativa.




VI. E perchè dunque, ed insomma, e principalmente questo
modo di scrivere o dentro o fuori, o dove che sia, m’avrebbe
fatto servire a quelle recriminazioni, a quell’ire reciproche,
a quelle divisioni le quali fu, e sarà scopo mio tor di mezzo,
o almeno scemare, a tutta possa mia, finch’io scriva o parli. — Io
volli andar avanti, o almeno mutar modi; n’ebbi, n’ho
la pretensione, il confesso; questi rifrugamenti di torti reciproci
m’avrebbon ricacciato nel modo retrogrado, o almeno
vecchio. Io non mi vi lasciai trarre; ne ringrazio Iddio. Non
mi vi lascerò, ne lo prego. Ognuno a modo suo. Facciano altri
ciò che non voglio far io.




Nota della seconda edizione.






13.  Tal fu il caso della sollevazione degli Spagnuoli contra
Napoleone nel 1808; l’invasione perfida e nuova sollevò gli
animi di tutti. Ma sarebbe stoltezza sperare che un’invasione
antichissimamente adempiuta, e lungamente tollerata, producesse
a un tratto il medesimo scandalo, le medesime ire, il medesimo
accordo.




Nota della seconda edizione.






14.  Vedi la recente e bellissima Storia de’ Vespri Siciliani
dell’Amari; benchè questi abbia forse passato il segno, non in
propugnare meglio che i predecessori l’importanza della sollevazione,
ma in iscemare i fatti della quasi inutile sì, ma certa
e grande o almen larga congiura. Ed io lo noto, perchè quanto
più larga fu questa, tanto più urgente rimane l’insegnamento
della inutilità di lei. — Su quella poi della Svizzera io accennerei
a’ leggitori non tanto Müller, Zschokke o niun altro storico,
come Schiller nell’immortale Guglielmo Tell. Questa sì
che è poesia, storia, politica, filosofia, tutto insieme.





15.  Non paia semplice vanto se noterò qua e là alcune conferme
date dai fatti alle opinioni mie, ne’ pochi mesi dacchè
le scrissi e le stampai. — La destituzione di lord Ellemborough
pronunciata con esempio raro (od unico?) dalla Corte dei direttori
della compagnia delle Indie, senza partecipazione dell’ufficio
di Controllo, in seguito delle conquiste, giudicate inutili
del Sind e di Gwalior, è splendido commento a quanto sopra.




Nota della seconda edizione.






16.  Il traduttor mio (Paris, Didot, 1844) mi permetta di protestar
qui contro alla interpretazione data da lui alla frase qui
sopra. Egli traduce la classe démocratique, classe distincte,
haineuse, usurpatrice, incendiaire; e così aggiungendo, e
massime ripetendo la parola classe, egli estende al tutto, ciò
che io intesi dite, e mi pare aver detto evidentemente, della
parte cattiva della democrazia. Chi facesse tale aggiunta in qualunque
frase simile, chi per esempio traducesse gli Angeli ribelli,
con la classe degli Angeli, classe ribelle rovescierebbe,
come si vede, ogni senso. — E quindi cade da sè la postilla
fattami. Io ammetto come democrazie, così aristocrazie distinte,
odianti, usurpanti, conflagranti. Ma io parlava qui della sola
conflagrazione democratica, perchè sola temuta o sperata ai
nostri dì; ed io credeva del resto essermi fatto conoscere abbastanza,
anche in questo libretto, per non cader nel sospetto
d’aver voluto stoltamente ingiuriare niuna classe intiera della
società. — Ad ogni modo la frase non è ella abbastanza chiara?
Si muti così: quella democrazia, propriamente detta, che vuol
rimaner distinta, odiante, ec.




Nota della seconda edizione.






17.  Così mi avvenne; la mia speranza sull’eventualità più
promettitrice mi fu rimproverata come sogno dagli uni non
senza amarezza, e li lascio; da altri non senza sale e lepidezza,
e ne fo partecipi i leggitori. Anche in materia grave può aver
luogo la celia. Ecco dunque un




Epigramma.




Italia mia, non è, s’io scorgo il vero,

  Di chi t’offende il difensor men fero,

  Grida il Gioberti, che tu se’ una rapa

  Se tutta non ti dai in braccio al papa.

  E il Baldo grida: dai Tedeschi lurchi

  Liberar non ti possono che i Turchi.






Forse il Gioberti ed io potremmo dire di non aver detto precisamente
così. Ma per celia non mi par cattiva; e chi si mettesse
a rispondere alle interpretazioni stirate anche sul serio,
non la finirebbe mai più. Sappiam donare hanc veniam, senza
domandarla a vicenda per noi.




Nota della seconda edizione.






18.  Vedi G. B. Marocchetti, Indépendance de l’Italie. Paris,
1830, — che è ristampa ed ampliazione d’un altro scritto pubblicato
fin dal 1826. L’autore mi par cadere nel solito vizio
de’ particolari troppo minuti: ma, tolti questi e parecchie differenze
di opinioni generali, io ho la fortuna d’incontrarmi
sovente con questo scritto, che non conoscevo quando scrissi io.





19.  Qui più che altrove, poche settimane corse dacchè lo scriveva,
recarono mutazioni importanti. — E vorrebbesi pure supporre
che non si mutasse più! — Qual è utopia? il supporre
una subitanea immobilità in mezzo a un moto continuante fin
ora; o il prevedere e discuter il moto probabile?




Nota della prima edizione.




E pochi altri mesi corsi recarono mutazioni anche più importanti.
L’essere passata definitivamente Grecia a un governo
deliberativo, nazionale e pubblico, è fatto fecondo di conseguenze;
non solamente perchè ridurrà forse il protettorato da
triplice a duplice, ma perchè ad ogni modo la libertà e la pubblicità
son pessime vicine ad ogni dominazione straniera.




Nota della seconda edizione.






20.  Citiamo un’altra autorità, un politico meno puro, ma
non meno previdente che il principe Eugenio. Quando Napoleone
dopo Ulma ed Austerlitz ebbe in mano i destini dell’Austria,
Talleyrand, ancora ministro degli affari esteri e consigliero
principale di lui, gli consigliò di spogliarla sì delle province
italiane ed anche di altre occidentali; ma «après avoir
dépouillé l’Autriche sur un point, il l’agrandissait sur un autre,
et lui donnait des compensations territoriales proportionnées
à ses pertes.... Où étaient placées ces compensations?
Dans la valée même du Danube, qui est le grand fleuve autrichien.
Elles consistaient dans la Valachie, la Moldavie, la
Bessarabie, et la partie la plus septentrionale de la Bulgarie. — Par
là, disait-il, les Allemands seront pour toujours exclus
de l’Italie, et les guerres que leurs prétentions sur ce beau
pays avaient entretenues pendant tant de siècles, se trouveraient
à jamais éteintes; l’Autriche possédant tout le cours
du Danube, et une partie des côtes de la mer Noire, serait
voisine de la Russie et dès lors sa rivale, serait éloignée de la
France et dès lors son alliée,.... les Russes, comprimés dans
leurs déserts, porteraient leur inquiétude et leurs efforts vers
le midi de l’Asie». (Notices et Mémoires historiques par M.r
Mignet. Paris, 1843, tome I, pag. 129, 130). — E l’idea di
Talleyrand fu in parte l’idea di Napoleone senza dubbio: è provato
dall’occupazione militare, e senza riunione a niuno Stato,
delle provincie Illiriche, che egli destinava ultimamente ed evidentemente
all’Austria. Quali ostacoli impedirono allora l’eseguimento?
I due medesimi che l’impediscono ora, e l’impediranno
forse alcun tempo, ma non sempre. Il fatto che le
provincie danubiane non erano nè sono disponibili; che erano
e sono in mano del Turco, e ne’ desiderii del Russo. Ma
l’interesse universale della Cristianità rimuoverà il primo ostacolo
per forza, e il secondo per persuasione o per forza, come
che sia, quando che sia. «Le grand mérite de M. de Talleyrand
fut de prévoir un peu plutôt ce que tout le monde devait vouloir
un peu plus tard». (Ibid., pag. 159). — «Il y a quelqu’un,
diceva egli, qui a plus d’esprit que Voltaire, plus d’esprit que
Bonaparte, plus d’esprit que chacun des Directeurs, que chacun
des ministres passés, présents et à venir: c’est tout le monde».
(Ibidem, pag. 135).




Nota della seconda edizione.






21.  Mentre io scrivea così dell’Austria sono uscite alla luce
due opere importanti, e che confermano in molte parti le mie
opinioni; benchè nè l’una nè l’altra non entrino nella questione
orientale, che è pur la più essenziale a quella potenza. — Des
finances et du crédit public de l’Autriche, de sa dette,
de ses ressources financières, et de son système d’impositions
avec quelques rapprochements entre ce pays, la Prusse et la
France, par M. L. Tegoborski, conseiller privé au service de
S. M. l’empereur de Russie, auteur de l’ouvrage sur l’instruction
publique en Autriche. Paris, 1843, 2 vol. in 8. — Oesterreich
und ihre Zukunft. Amburg, 1843; breve libretto, già tradotto
in francese, e che è importante, anche per provare la
spinta che viene ad Austria da Germania.





22.  Veggansi gli altri passi dove parlo dell’Irlanda per non
interpretare con taluno ch’io desideri o creda nemmen desiderata
dagli Irlandesi, la separazione di lei.




Nota della seconda edizione.






23.  Io aveva incominciata qui un’appendice sul futuro della
nazione slava, su quello che ne’ discorsi politici presenti si
suol chiamare il mondo, il movimento slavo. Ed a quest’aggiunta
fui provocato pure dal mio traduttore. Ma che? accintomi
all’opera, nemmeno qui tal provocazione non mi parve
opportuna. E, in chi prende a trattare un argomento, un primo
pensiero, una misura, un tutto, che si suol di rado oltrepassare
o rompere convenientemente. — Quando parlo di cose
italiane, io ho, confesserollo, se non qualche autorità presso ai
miei compatrioti, ma almen qualche fiducia in me stesso, e
l’appoggio a venti anni di studi solitari e sinceri sulla storia di
Italia. Studi non interrotti se non una volta per forza, e da
cui sorsero, a cui si riferirono, cui confermarono quanti altri
feci di altre storie. Ma nè autorità nè fiducia io mi sentirei
parlando di cose altrui; parlando a, e di una nazione la quale
ha scrittori come il Mickiewicz ed altri, liberi, generosi e
numerosi. — Io veggo per vero dire, dall’autocrate russo fino
agli aristocrati boemi ed ai democrati polacchi, tutti prevedere,
annunciare, sperare o temere il movimento slavo; e credo
perciò che qualche tal movimento si farà; ma credo che complicandosi
con quello di tutta l’Europa occidentale e della
nazione tedesca in particolare verso l’Oriente, ne sorgano per
la nazione slava in generale, e per la polacca in particolare,
probabilità tutte diverse dall’italiane: credo insomma che le
probabilità slave sieno che s’unirà una gran parte di quella
nazione colla tedesca, mentre le nostre sono che ce ne separeremo.
Queste probabilità slave sono elle men belle? l’indipendenza
che ne risulterebbe sarebb’ella men compiuta che
l’italiana? sarebbe immeritato da quella nobile, generosa,
operosa nazione. E tuttavia, se fossero veramente probabilità,
sopra esse dovrebbero fondarsi le speranze slave; perciocchè
chi dice speranze, dice desiderii di probabile adempimento. — Ma
di nuovo come osar uno straniero discutere tali interessi,
proporre tali speranze diminuite a stranieri stimatissimi?
Ingrato e forse inutile ufficio, io lo provo, è scemar le
speranze, anche a compatrioti, anche ad una parte de’ compatrioti;
ma più ingrato e più inutile sarebbe rivolgendosi a
stranieri. — Teniamci dunque stretti al nostro assunto italiano,
e facciam solamente aggiunta di questa osservazione: che
in qualunque modo si prosegua, si adempia e si complichi
coll’inorientarsi d’Europa il movimento slavo, ei sarà all’Italia
occasione nuova, od accrescerà l’occasione della caduta turca;
ch’egli accresce dunque le nostre speranze.




Nota della seconda edizione.






24.  Qui il mio traduttore, postillandomi, dice: nous ne voyons
véritablement pas sur quels témoignages l’auteur pourrait appuyer
l’assertion d’une si forte inimitié entre les deux pays. — Ed
io rispondo, che non ho parlato di niuna tale inimicizia tra
i due paesi; che quanto a Francia io non credo che ella pur
vi pensi, ond’io neppur pensai a parlarne; e quanto a Italia io
parlai di pregiudizi e non di nimicizie nazionali. E non so se
altrui, ma a me par grande la differenza delle due parole, non
credendo che la nazione italiana sia tutta composta di uomini
pregiudicati. — Che esista poi, pur troppo, tal pregiudicio antifrancese
in Italia, ei mi è non solamente testimoniato, ma provato:
1. dal mio postillatore, il quale narra che un nostro grande
scrittore suole esclamare in mezzo alla penisola. La haine pour
la France! pour cette France illustrée par tant de génie et par
tant de vertus! d’où sont sorties tant de vérités et tant d’exemples!
pour cette France que l’on ne peut voir sans éprouver
cette affection qui ressemble à l’amour de la patrie, et que l’on
ne peut quitter sans qu’au souvenir de l’avoir habitée il ne se
mêle quelque chose de mélancolique et de profond, qui tient des
impressions de l’exil! Certo tutto ciò prova almeno che l’illustre
italiano qui citato vede, com’io, i pregiudizi di molti
nostri compatrioti, e com’io pure, li combatte. 2. da non pochi
squarci molto diversi, se non opposti, di un altro nostro scrittore
(altronde grande anch’esso), il Gioberti. 3. e da innumerevoli
squarci di molti piccoli e piccolissimi, dei quali è più
bello tacere. — I pregiudizi vi sono pur troppo; e non bisogna
negarli, ma combatterli: giova più agli Italiani, e ciò è l’essenziale;
e credo che piaccia anche più ai Francesi, i quali han
troppo ingegno per non vederli, e non prevedere che cesseranno
alla prima occasione vera.




Nota della seconda edizione.






25.  Qui fu tradotto inesattamente odiata con odieuse.




Nota della seconda edizione.






26.  Continuo a notare i fatti nuovi avvenuti in pochi mesi da
che scrissi. S’è inasprita in Francia la disputa tra una parte del
clero e l’università. Ma, già sono surti non pochi cenni che
fanno sperare una soda soluzione di quelle gravi difficoltà. A’
paurosi un venticello par tempesta.





27.  Qui pure ho ad accennare un’opera pubblicata mentre
scrivo, La Russie en 1839, par le marquis de Custine. Paris,
1843; quattro volumi in 8.





28.  Nuovo commento a tutto ciò: ultimamente i giornali
francesi minacciano una gran confederazione russo-asiatica. E
i giornali inglesi ne tacciono o sorridono. Come di cosa non
vera, o non importante? — In ogni caso, Russia e Inghilterra
s’accozzerebbero nel mar Nero, prima che nelle gole del Kiber
o sulle sponde dell’Indo, certamente. E ne sarebbero molto
appressate quelle occasioni che paiono così lontane ad alcuni
Italiani.




Nota della seconda edizione.






29.  Si può vedere nel libro testè citato, quanto fattizia e
probabilmente temporaria capitale sia Pietroburgo. Mosca crebbe
e cresce d’importanza dal 1812 in poi. Odessa è surta in
questo secolo. Ma quando Russia si rivolgesse a’ suoi destini
orientali, è probabile che ella stanzierebbe il nerbo di sua potenza
in quel triangolo tra Mosca, Astrakan e Asof (la Tana
del medio evo), onde ella dominerebbe i veri mari, i veri fiumi,
i veri commerci moscoviti.





30.  Il Gioberti ha dichiarato accostarsi all’opinione mia (ma
non mi sembra intieramente) in una sua lettera alla Revue des
deux Mondes. — Bruxelles, 19 mai 1844.




Nota della seconda edizione.






31.  Conferma recentissima: Francia è tratta a nuova guerra,
nuovi negoziati, nuove relazioni con Marocco.




Nota della seconda edizione.






32.  Questo paragrafo di non fondar niuna speranza italiana
sulla diminuzione degli stati del papa, fu, s’io non m’inganno, il
più criticato direttamente o indirettamente di tutto il libro mio.
Ma più lo ripiglio ad esaminare, men trovo a scemarne, più ad
aggiungervi. Potrei chiamar l’attenzione de’ miei leggitori su
quell’opinione cristiana e cattolica che si ridesta in tutta la
civiltà presente; — sulla probabilità quindi che qualunque cosa
si facesse contro al capo del Cattolicismo, urterebbe, solleverebbe
contro a sè quell’opinione universale della Cristianità;
di che abbiam tanto bisogno in qualunque impresa d’indipendenza
italiana; — sulla probabilità di urtare, di sollevar pur
così contra questa, forse la massima, probabilmente almeno una
gran parte, e certo poi una parte qualunque dell’opinioni, delle
cooperazioni italiane; — sulla utilità, sulla necessità di non guastare
un’impresa santa con nulla che sia o paia men santo,
un’impresa legittima con nulla d’illegittimo, un’impresa nazionale
con una provinciale; — sulla probabilità, sulla certezza
che i principi e i popoli italiani, i papi e i papalini come gli
altri, liberati che fossero dallo straniero, converrebbero più
facilmente, più pacificamente, più opportunamente ne’ propri
interessi reciproci od anzi comuni, od anzi identici; — e intanto
ad ogni modo sull’opportunità, sulla necessità, sul dovere
che incombe a ciascuna provincia, a ciascuna popolazione italiana
di sacrificarsi, se sia il caso, se sia d’uopo al ben di tutti,
al bene sommo per tutti, all’indipendenza. — E mi si conceda
ripetere il grido antico italiano, con un’aggiunta: pace, pace,
pace, tra noi.




Nota della seconda edizione.






33.  I derisori e disperanti non han forse badato a ciò: che
questi due eserciti italiani sommano ad oltre 200,000 uomini:
e che 200,000 uomini sono pure una bella somma d’esercito
in tutti i paesi in tutti i tempi; e che fra essi, i 100,000 che
si troverebbero naturalmente in prima linea in qualunque guerra
d’indipendenza, sono appunto di quelli del cui valore non
dubitò la storia mai, nè dubita l’opinione presente; che la seconda
linea sarebbe di quelli dei quali (parliamo schietto) si
dubitò per vero dire, ma i quali appunto perciò sono forse i
più ardenti; e che dopo queste due prime linee, ne sarebber
pure una terza ed una quarta de’ principati minori, e de’ provinciali
dello straniero.




Nota della seconda edizione.






34.  All’autorità del vecchio ammiraglio inglese, si può aggiunger
ora quella recentissima d’un giovane contrammiraglio
francese, il duca di Joinville, nella memoria Sur les forces navales
de la France.




Nota della seconda edizione.






35.  Vedi l’appendice in calce all’opera.





36.  Dell’idee di libertà qui esposte io ebbi a soffrire due critiche,
secondo al solito contrarie, dalle due parti opposte. — Dall’una
fui biasimato d’aver presentate tali idee, quasi elle
sieno pericolose a que’ principi italiani ch’io pur desidero aiutare,
quasi ridestanti que’ turbamenti ch’io pur desidero tor di
mezzo, quasi almeno riscaldanti (per servirmi d’una frase udita)
i giovani e gli inesperti. Ma io rispondo in poche parole, che
i giovani e gl’inesperti trovano ed assorbiscono tali idee, a
malgrado tutte le censure e le proibizioni, in ben altri libri
che il mio; e ve le trovano ben altrimenti promosse ed esagerate;
onde tanto è, od anzi è bene, che le trovino pur una
volta moderate dalle due riserve da me fatte, del sottoporre
ogni speranza di libertà a quella d’indipendenza, e perciò
di lasciar gli adempimenti di libertà a giudicio de’ principi. — Ed
appunto di queste due riserve io fui biasimato dall’altra
parte. Ma quanto alla prima sarebbe vano volerla difendere
ulteriormente qui: perciocchè ella è principio, corpo e fine
di tutto il libro mio, e proposta fin dal titolo nell’epigrafe;
e da chi non l’ammetta io m’era già separato implicitamente
fin dal primo paragrafo del primo capitolo della prima edizione,
e mi separai in questa poi anche più chiaramente nella
nota al § 3, capo 3; e mi separo soprabbondantemente e per
sempre qui. — Resta dunque ch’io difenda ulteriormente la
sola riserva seconda, contro a coloro che, posponendo meco
la libertà all’indipendenza, pensano pur meco che la libertà
può condurre all’indipendenza; ma diversamente da me pensano,
che ella dovrebbesi o potrebbesi procacciare anche a
malgrado de’ principi. Ed a questi consenzienti meco nel gran
principio, a questi non più divisi nello scopo, ma solamente
sui mezzi delle buone speranze italiane, io mi rivolgo, non
senza fiducia, per supplicarli di ben considerare: 1.º Che la
libertà così acquistata servirebbe male all’impresa d’indipendenza;
perchè lascerebbe semi, anzi frutti di divisione tra
principi e popoli; lascerebbe quelle gravi e lunghe diffidenze
reciproche, quelle contese che sono consuete in ogni libertà
nuova ed acquistata per forza; lascerebbe preoccupazioni di
cose presenti, immediate, appassionanti, le quali farebbero
posporre o dimenticare l’impresa d’indipendenza, e ne scemerebber
l’impeto e la forza, se pur si facesse; — 2.º poi e
principalmente, che ora, qui, non si tratta di libertà acquistate,
ma tutt’al più acquistabili; non di divisioni che rimarrebbero
dopo l’acquisto fatto per forza, ma di quelle molto
maggiori che sorgerebbero immanchevolmente e per natura
stessa di tal acquisto per forza. Perciocchè qui sta il punto,
tutto il punto di difficoltà: i cospiratori, le società segrete,
considerano sempre i lor disegni come «cosa fatta che capo
ha»; non considerano che prima d’esser cosa fatta e d’aver
capo o realità, ei s’ha a passare per tutti i pericoli, non dico
i personali, ma della patria, a cui non è forse lecito a nessuno,
non è certamente a chi non vi ha ufficio, esporre la patria,
quando ella ha per le mani il gran dovere a compiere
dell’indipendenza. — Insomma io ridico ai principi: Deh pensate
e provvedete voi a quella libertà che, data, sarebbe forse
strumento massimo; io dico ai popoli: Non isprecate pensieri,
e meno fatti, in quella libertà che, presa, e peggio nel prendersi
da voi, sarebbe impedimento massimo all’indipendenza.
Ed io rigrido pace, pace, pace, tra noi.




Nota della seconda edizione.






37.  Anche di questa letteratura esterna, che è specialità italiana
già antica, ma più che mai splendida a’ nostri dì, io
intendevo fare un’appendice. Ma è materia così ricca, che
non ho tempo a colorire il mio disegno nella presente edizione.
Suppliscano pochi cenni. — Più largo e magnifico assunto
sarebbe una Storia degl’Italiani fuor d’Italia. Oltre ai
crociati e ai missionari, che abbiam comuni coll’altre nazioni,
niuna diede agli stranieri un così grande scopritore di
terre incognite come Colombo; niuna poi tanti capitani e ministri
quanti furono gl’Italiani. Ma quest’assunto così allargato
servirebbe più alla gloria passata, che all’utilità presente
della patria nostra. Non c’inganniamo: lo spirito di nazionalità
s’è destato e ingelosito presso a tutte le nazioni, e più
nelle più libere, in tal modo che sono e saranno ogni dì più
rari gli esempi de’ grandi capitani o grandi uomini di stato
stranieri in qualunque nazione. Io vorrei che fossero molti
Italiani così giunti a potenza presso agli stranieri; perchè io
non dubito che essi volgerebbero sempre quella potenza a
pro della patria, e che al gran dì imiterebbero l’esempio di
quel Capo-d’Istria, il quale non solamente la rivolse così, ma
l’abbandonò poi per andar a combattere sulla breccia aperta
nel suo paese. Ma il ripeto, i tempi son mutati e si mutano;
e queste imitazioni si fanno impossibili. — E tutto all’incontro
è poi delle colture. Queste tendono ad accomunarsi in
tutta la cristianità; ondechè di qualunque paese sia un grande
scrittore di scienze o lettere, od un grande artista, egli è
facilmente adottato dovunque; ed entrando nella coltura straniera,
non esce dalla nazionale sua, e potendo fuori, continua
a potere in patria. Quindi (anche lasciando l’arti, e restringendo
il tema alle lettere ed alle scienze, che si posson comprendere
sotto il nome di Letteratura) un trattato storico e
pratico della Letteratura italiana esterna sarebbe tema ricco
non solamente di esempi antichi, ma di applicazioni presenti
e future. — Potrebbe la parte storica incominciare fin dal
primo risorger delle lettere, da Carlomagno; e con quel Paolo
Diacono, Longobardo prigione in corte di lui, il quale scrisse
forse colà quella storia che è unico monumento di fatti di
sua nazione. E s’interrompe od oscura per vero dire la letteratura
italiana esterna, come l’interna, come tutte l’altre,
verso il fine del secolo IX e lungo tutto il X. Ma risorge di
nuovo colla letteratura italiana interna e coll’universale verso
la metà del secolo XI; e, come queste, così quella non cessa
più di allora in poi. Nell’ultima metà del secolo XI e nel XII,
studiarono, od insegnarono, o scrissero, o in somma fiorirono
più o meno, fuor d’Italia, Gregorio VII, Lanfranco, Pier
Lombardo, S. Anselmo d’Aosta. Nel secolo XIII S. Tommaso
e S. Bonaventura. Nel secolo XIV Dante e Boccaccio per poco
tempo, Petrarca per quasi tutta la vita sua. Nel XV Cristina
del Pisano, il Poggio e parecchi minori. Nel XVI Amerigo,
Davila, Alciato. Nel XVII Montecuccoli, Marino, e quelli che
furono per vero dire oscuri a’ tempi loro, e si risuscitano ora
a troppo onore, ma che insomma furono scrittori italiani
esterni, i Socini, Diodati, Telesio, Radicati, Olimpio Morata,
Celio Secondo Curione ed altri tali. Ma sorge a vero splendore
la letteratura italiana esterna nel secolo XVIII, e vi si
potrebbe noverare forse Alfieri, e si debbono certamente Lagrangia,
Denina, Baretti, l’ab. Guasco, Algarotti, Metastasio,
Galliani, Goldoni, per non iscendere a Casanova e Cagliostro.
E continua poi incontrastabilmente e s’accresce quello splendore
nel secolo nostro per opera di Botta, Foscolo e Pecchio,
e de’ viventi Amari, Arrivabene, Berchet, Calleri, Collegno,
Ferraris, Gioberti, Gorresio, Libri, Mamiani, Rossetti, Rossi,
Ugoni, e d’alcuni altri, a cui si potrebbero aggiugner coloro
che come Colletta, scrissero addentro, ma furono pubblicati
fuori. E certo di tali scrittori e loro opere consta una letteratura
sui generis, qual non è posseduta da niuna altra nazione
antica e moderna. — E quindi, lasciando la storia e i
vanti, e venendo all’utile presente e futuro, quindi sorge una
speranza, e se non si guasti, io direi una delle maggiori speranze
nostre. Che non potranno tutti questi Italiani scriventi
di fuori, se sapientemente e virtuosamente studiando quegli
esempi antichi, sappiano ben discernere quelli da imitare e
quelli da fuggire; se, smentendo ciò che ne disse Machiavello,
vogliano o sappiano, quantunque di fuori, conoscere lor paese
qual è, qual mutossi dopo ch’essi lo lasciarono; se, ricordando
gli amori, dimenticando gli odii lasciati in patria, uniti
essi tra sè, uniti co’ fratelli rimasti addentro, si faccian centro
d’una opinione italiana libera e moderata, forte e costante?
E non pochi sono de’ nominati e non nominati che adempiono,
a lor possa, siffatti uffici verso la patria. Ma non sarebber
forse possibili più unioni, più aiuti, più tolleranze reciproche?
E quindi più operosità comune, più efficacia? E ciò
che poterono altri nobili fuorusciti, i Polacchi sopratutti,
convenire in pubblicazioni periodiche, alzar cattedre di lettere
e storie nazionali, non sarebbe egli possibile a quella famiglia
di fuorusciti italiani la cui nobiltà supera in antichità e gloria
tutte l’altre simili senza dubbio? — Ma io mi fermo per
forza. E lasciando e pregando si lascin sospetti, io rivolgo
verso colà pure, e per quanto io possa valere, il grido mio,
il grido antico: pace, pace, pace, tra noi.




Nota della seconda edizione.






38.  Io non m’ingannai prevedendo l’accusa e rispondendovi
preventivamente. In un articolo della Revue des deux mondes
1.r juillet 1844, p. 133, dopo aver lodata tutta la parte
del libro mio che annulla speranze, lo scrittore prosegue:
Jusque là tout va bien, et M.r Balbo a raison; mais lorsque,
après avoir fait table rase des idées des autres, il produit
les siennes, le publiciste sensé cède sa place à l’utopiste.
L’A. des Esp. d’It. base TOUS ses plans sur UNE éventualité
(lo scrittore s’inganna qui su quanto dissi in parecchi luoghi);
il prévoit la chûte de l’empire Ottoman, il le DÉPÈCE à sa
guise (s’inganna di nuovo), et donnant le Danube à l’Autriche,
il lui enlève le Pô avec le CONSENTEMENT (s’inganna
più che mai) de toutes les puissances Européennes. Cela fait,
M.r B. prend la Lombardie dans sa main; il l’offre à la
Savoie, et voilà un royaume Lombardo-Ligurien (concedo,
ricusando solamente il merito d’invenzione, la quale è antica).
Mais quand les Russes seront-ils à Costantinople? (Questa è
grossa! È l’opposto di tutte le mie speranze italiane, cristiane,
universali. Lo scrittore sembra non aver letto il mio libro).
C’est le secret de l’avenir. M.r B. ne le connoit pas; il conseille
seulement aux Italiens de se tenir prêts à tout événement
(e n’indico a mia possa i modi); quoiqu’il soit possible
que l’heure attendue ne sonne que pour les générations
futures. Cela n’est guère encourageant (la realità non è tale
pur troppo per noi; ma è molto meno, lodar i capitoli che
tolgono speranze, e pronunciar utopia tutti quelli che ne accennano,
senza accennarne niun’altra poi; onde verrebbe la
conchiusione che non v’è speranza): et en conscience, le livre
da M.r B. au lieu de s’appeller Des Espérances, devrait
s’appeller De la résignation de l’Italie. — In coscienza la
rassegnazion del «progredir alacri a tutto ciò che si può e si
deve virtuosamente mutare», è rassegnazione che chicchessia
può confessar senza vergogna, ed io la confesso.




Del resto vedi nel medesimo fascicolo ciò che è molto ben
detto di quella ch’io chiamai solamente l’eventualità più
promettitrice. Si l’Espagne avait conservé quelque chose de
son génie primitif, si l’anarchie qui la dévore n’avait arrêté
chez elle ce mouvement d’expansion qui fit sa gloire en
d’autres temps, elle aurait à remplir au Maroc une oeuvre
analogue à celle que nous exécutons si laborieusement en
Algérie. Dans cette dissolution universelle du monde musulman,
qui frappe aujourd’hui tous les yeux, sa part et sa
mission sont indiquées et la force des choses l’amenera à
s’y devouer, lorsqu’elle sera rentrée au nombre des nations
régulièrement constituées, et dès qu’elle aura pris possession
de son avenir (ibi, p. 146). Questo è quasi verbatim ciò che
io dissi dell’avenir d’Italia; è la miglior risposta ch’io possa
fare all’accusa di utopia. — Ma come si fa egli che quella
Revue così ben informata e grave sulle cose di Spagna (vedi
varii articoli dei signori Lavergne e Durieu), sia poi così sovente
diversa sulle cose d’Italia?




Nota della seconda edizione.






39.  Vedi per l’antichità dell’ago calamitato risalente a 2,000
anni avanti G. C., l’ultima opera dell’Humboldt sull’Asia; e
per la chimica la storia di quella scienza del Dumas; e per le
matematiche quella del Libri.





40.  Vedi la vita dell’ultimo nella raccolta del Lardner.





41.  Una nuova opera è uscita alla luce sulle Indie Inglesi,
la quale come in lingua francese sarà probabilmente letta in
Italia molto più che non le numerosissime inglesi sul medesimo
assunto: L’Inde Anglaise par le C. Edouard de Warren.
Paris, 1844, 2 vol. in-8. Ed a difetto di quelle, io conforterei
i miei compatrioti a leggere questa; io vorrei portar
in qualunque modo la loro attenzione all’Oriente. Ma mi si
conceda notare: che quanto è cristiano, liberale, generoso in
quest’opera francese, fu già più o men bene detto da parecchi
Inglesi, principalmente dai Whigs della Edimburg Review;
e che il progetto militare di conquista russa, il quale termina
l’opera, mi pare uno de’ più strani e più incredibili frutti di
quel pregiudizio anti-inglese risorto pur troppo e non cessato
in Francia dal 1840 in qua. Del resto i leggitori vi troverebbono
numerose conferme di fatti da me allegati: la assoluta
incapacità delle missioni protestanti; la capacità piccola ora,
ma che crescerebbe se non fosse compressa, delle missioni
cattoliche; la diminuzione forse inevitabile delle schiatte native,
etc., etc.




Nota della seconda edizione.






42.  Io trovo a questo mio calcolo storico una così notevole
conferma in uno scrittore protestante, che non so trattenermi
dal notarla. In fifty years from the day in which Luther publicly
renounced communion with the Church of Rome, and
burned the bull of Leo before the gates of Witemberg, Protestantism
attained its highest ascendancy — an ascendancy,
which soon lost, and which it never regained. — Macaulay’s
Essays Paris, Baudry, 1845, p. 405. — E vedi poi, pp. 415 e
250, la conferma delle molte speranze cattoliche, delle nulle
protestanti.





43.  Mi par notevole questo fatto: non vi fu forse fra’ protestanti
niun grande storico zelante protestante; all’incontro,
parecchi storici protestanti si fecero cattolici: W. Schlegel,
Stolberg, ed ultimamente Hurter, etc.





44.  Vedasi Situation politique et littéraire de l’Espagne
nella Revue des deux Mondes, 15 juin 1844; ed un articolo
di poco anteriore sulla poesia spagnuola moderna.





45.  Io stesso, in non so quale degli scritti miei, caddi in
questa prima proposizione; la quale, ripensando, or dichiaro
erronea ed antistorica.





46.  Vedi Letture popolari. Torino, 12 dicembre 1840. — La
Nourrais et Bères: L’association des Douanes Allemandes,
son passé, son avenir. Paris, 1841. — Petitti: Considerazioni
sulla Lega Doganale Germanica, nel Giornale Agrario
Toscano, n.º 61, A. II.º, Unione Italiana. — Petitti: Delle
associazioni Doganali fra varii stati; letto all’Accademia
de’ Georgofili in dicembre 1841. Firenze, 1842, § II.º, Unione
Italica. — Allgemeine Zeitung, 23 april, 2 junius 1842. — Annali
universali di statistica; marzo e novembre 1843, articoli
di L. Serristori; settembre e ottobre 1843, articoli di
L. Serristori; settembre e ottobre 1843, articoli di Gaetano
Recolci. — Portula, Dizionario di diritto e di economia
commerciale.





47.  Desidero andar incontro alle false applicazioni che si facessero
de’ principii, ch’io son costretto a porre troppo brevemente
talora. Non vorrei, s’applicasse quant’è sopra, contro
alle strade di ferro. Queste sono agevolamenti di comunicazione
come le leghe doganali; ma non portan seco (quando
anche si facciano tra i principati italiani e la provincia straniera)
i due pericoli di quelle; non l’economico, nè il politico. — Non
l’economico, perchè non ci farebbero entrare nelle
strettezze del sistema austriaco; non il politico, perchè non
le darebbero preponderanze, ci lascerebbero nella condizione
relativa presente; o se mai, darebbero preponderanza a noi,
complesso di principati, preponderanti in territorio e popolazione.
Le comunicazioni agevolate che non portan seco danno
speciale, anderanno sempre a pro della nazionalità italiana. — E
così abbiansi i nostri voti e la nostra gratitudine
quanti principi e ministri e capitalisti promovano o promoveranno
queste imprese veramente nazionali. Così veggiamo la
penisola solcata in lungo ed in largo da quante linee sieno o
si faccian possibili nello stato presente o futuro della scienza;
così prima d’ogni altre noi veggiamo riunite Genova e Torino,
e quella diventar porto di questa, e questa quasi avanzarsi
di tanto nella penisola; e pur riunite Torino, Milano e
Venezia, e Torino, Parma, Modena e la Romagna! E così Firenze
e Livorno; Firenze, Roma, Napoli e al di là; e riuniti
se sia possibile in uno o più luoghi i due mari italiani! Tutte
e qualunque di queste riunioni materiali, aiuterebbero a
quelle intellettuali e morali; le quali ne riprodurrebbero a
vicenda altre nuove materiali. — Ma mi si conceda aggiugnere,
non è forse paese in Europa, dove il commercio presente
possa meno supplire esso solo a tali opere; dove queste abbiano
più necessità dell’intervenzioni de’ principi; e dove
questi poi sieno per trarne più profitto diretto ed indiretto.
Negli altri paesi le strade ferrate sono strumenti necessari
alle prosperità commerciali esistenti; in Italia elle sono strumenti
necessari a far risorgere tal prosperità, e sarebbero di
soprapiù strumenti politici a tutte le buone riunioni. Non può
rimaner dubbio a chi v’attenda: parecchi principati italiani
sono, a cui l’uno od anche il due o il tre per cento perduto
in apparenza, sarebbero cento ed anche dugento o mille riguadagnati
od in contanti, od in potenza.




Nota della seconda edizione.






48.  Io non conosco se non un’operetta stampata a Livorno
su quest’assunto, pur così importante, degli interessi italiani
nel commercio orientale. Tanto più ragione di lodarla; e confortare
l’autore a migliorarla ed estenderla.




Nota della seconda edizione.






49.  



Torino, 19 febbraio 1845.




Signore,




Nella corrispondenza estera della vostra Rivista (gennaio 1845,
p. 526) io trovo sul mio libro Delle Speranze d’Italia le seguenti
parole: «La prima circostanza da osservare rispetto
alla pubblicazione del libro del signor Balbo è che esso non
è proibito nei dominii del re di Sardegna.» — Lo scrittore fu
mal informato. Il libro Delle Speranze fu e rimane proibito
qui fino a questo punto, che non si vende pubblicamente,
non s’annunzia, non si dà se non a chi ne fa richiesta per
iscritto, o come si dice qui sotto cautela. In una parola, il
mio libro si tollera qui, come i fatti stessi recati dal vostro
corrispondente provano che è o fu tollerato in Toscana; come
fu ivi tollerato il libro del Niccolini. E come questi colà,
così io pure son lasciato vivere tranquillo qui.




Tutti coloro che conoscono la mia posizione sociale, ed,
oso dire, il mio carattere personale, sanno ch’io non son guari
uomo a cui si comandi od ispiri un libro. E tuttavia se un
principe italiano avesse comandato un tal libro com’è il mio,
io l’avrei scritto molto volentieri; ma avrei professato di così
scriverlo; e parecchi milioni d’italiani si sarebbero, credo,
rallegrati che un principe italiano avesse così professato egli
stesso, voler preparare il giorno dell’indipendenza, e nel modo
da me accennato, camminando nelle vie del progresso universale,
e camminandovi sempre all’innanzi dello straniero, e
non temendo camminarvi fino alla politica libertà. Ma pur
troppo non fu così; il mio libro non fu nè comandato nè
ispirato, ma solamente tollerato. — Bensì, il mio è il primo
libro di politica seria e presente che dal 1814 in qua siasi
scritto sul suolo d’Italia, da uno scrittore continuante a vivervi.
Ed io non so se ciò torni a qualche lode per lo scrittore
tollerato, ma certo torna a quella del principe tolleratore.




Del resto nel mio libro io non proposi all’Italia nè quello
nè nessun altro principe a «Capitano delle Speranze di Lei».
Nè, io o niuno scrittore per quanto maggiore di me, avremmo
tale autorità. Sola l’opinione universale potrebbe far tal
proposizione o dichiarazione; e le farà, io non ne dubito, a
gloria immortale di qualsivoglia de’ nostri principi s’avanzi
mai primo ed arditamente sulle vie ch’io accennai, ma che
tutti veggono. — Ma io anderò qui più in là che nel mio libro;
io confesso desiderare, che tal sia, tal s’avanzi oltre agli
altri il mio principe; e perchè egli è principe mio, e perchè
egli è meglio collocato a ciò che nessun altro. Ed a compiere
tal desiderio, io verserei volentieri, non che le mie povere e
talor male interpretate parole, ma tutto il sangue mio, ma
tutto quello de’ sei figliuoli miei.




Signore, il mio libro, di cui a mal grado le difficoltà di su
e di giù, sono sparsi ormai presso a 3000 esemplari in Italia,
non potè essere nè criticato nè menzionato ne’ giornali italiani.
Al di fuori, parecchi miei compatrioti colà viventi mi assalirono
vivamente, men per ciò che io dissi, che per ciò che
io non dissi, ed anche per ciò ch’io dissi tutt’all’opposto. Io
ringrazio delle prime critiche; la franca e leal discussione è
utile alla patria nostra; e fu uno de’ miei scopi eccitarla. Alle
altre avrei forse risposto già, per farne apparir le inesattezze,
ne’ medesimi giornali; se non fosse che alcuni di questi non
ne valevan la pena, ed altri hanno il mal uso di non accettar
discussione sugli articoli da essi inseriti. Ma la vostra rivista
è grave ed importante in tutta Europa; e gli usi e l’onor britannico
mi fanno sperare che non vorrete ricusare questa mia
risposta, la quale non può trovare luogo in nessuna pubblicazione
della mia patria.




E con tal fiducia ho l’onore di protestarmi




Vostro obbligatissimo servitore

C.e Cesare Balbo.




La presente risposta fu inserita nel fascicolo immediato (aprile
1845) di Quarterly Review.





50.  Del resto: «On a beau dérober les principes que j’ai établis,
en ayant l’air de les combattre: tous les faux semblants
ne servent de rien; suivre des règles posées par un autre,
jusqu’à les compromettre par une application outrée, ce
n’est point les inventer» (Cousin, Des Pensées de Pascal.
Paris, 1844, p. 11).





51.  S’ingannerebbe chi applicasse a’ tempi nostri il detto vecchio,
che le proibizioni aiutano lo spaccio d’un libro. Anche
ciò è mutato. Quando le pubblicazioni non si facevano se non
ponendo in vendita un libro nella botteguccia d’un solo libraio,
o talor muricciolaio, senza annunzi o con pochi, l’allettamento
innegabile delle proibizioni poteva agguagliare o
superar quello vegnente da tale ristretta offerta. Ma ora che
s’è perfezionato di tanto l’artifizio di queste offerte, cogli annunzi
ne’ giornali, ne’ cataloghi, sulle coperte de’ libri, e sui
cartelli e cartelloni d’ogni sorta, gli allettamenti così procacciati
superano di gran lunga quello delle proibizioni. Vedansi
sull’importanza degli annunzi, le liti mosse in Francia dagli
autori agli editori, per isforzarli ad usare, secondo i patti o
il costume, questo gran mezzo di spaccio. E quindi io stimo
(e sarà poi detta vanità mia in causa propria) che lo spaccio
d’un libro proibito, ma non annunciato, possa essere così le
cinque o sei volte minore di ciò che sarebbe stato se si fossero
usati que’ mezzi. — Ma non si ingannino quindi troppo
candidamente le censure sulla propria efficacia. Possono colle
proibizioni di diminuir lo spaccio d’un dato libro; ma prima
non ne diminuiscon guari la cognizione; perchè in tal caso
ogni compratore impresta il suo esemplare a quattro o cinque
altre persone per l’appunto. E poi le censure accrescono così
e sovente esagerano l’importanza, l’autorità del libro proibito.
Ed impediscono che capiti alle mani di molti buoni; i quali
se il libro è buono, son pur quelli che ne approfitterebber
più, perchè i troppo dissenzienti da un libro non ne approfittan
mai; e se il libro è cattivo, son quelli che gli risponderebbon
meglio per iscritto od a voce. E poi a voler giudicar
l’effetto delle proibizioni non su un libro determinato, ma su
tutti insieme, ei bisogna tener conto di quell’assioma economico,
che, in fatto di merci proibite, sempre il contrabbando
fa entrare le qualità più fine; perchè a far entrar queste il
pericolo è uguale, mentre il profitto è molto maggiore. E in
fatto di libri proibiti, ognun sa che cosa sieno le qualità più
fine. — Del resto, dicesi che parecchi alti e gravi sudditi austriaci
abbian fatti ricorsi al loro governo per ottener rimessioni
dalla severità delle censure. Speriamo sieno ascoltati benignamente. — Ma,
ho io detto, speriamo? E non debb’egli
anzi dirsi timore, quello che ci venga anche questo miglioramento
o addolcimento dal signore straniero? E non gli sarà
tolta, chiaramente, incontrastabilmente tolta, tal precedenza
almeno da alcuno de’ nostri principi?





52.  Noterò una sola di queste alterazioni delle mie parole;
per l’importanza che ha forse una osservazione ivi aggiunta — Io
dissi al Capo IV, § 1, «che il sogno delle repubblichette
fu od apparve sogno de’ sollevati Romagnoli del 1830,
de’ congiurati con essi, e di quelli che chiamaronsi Giovine
Italia». Ora uno scrittore (Revue Indépendante, juin, 1844,
p. 567), dice: «M. Balbo affirme que ce rêve fut celui des
insurgés de la Romagne en 1830, et de ceux qui ont fait
partie de la Jeune Italie». — Come ognun vede, l’alterazione
è un po’ forte; dir fu od apparve è tutt’altro che affermare.
Ma andiamo avanti. Lo scrittore prende a dire: «Ce qu’elle
(la Giovine Italia) voulait alors, ce qu’elle veut aujourd’hui
c’est l’indépendance et l’unité italienne reposant sur la liberté
et l’égalité pour tous. Son rêve, puisque M. Balbo l’appelle
ainsi, serait de voir l’Italie non fédérée, mais une,
n’ayant ni barrières ni États distincts; étant enfin ce que
sont aujourd’hui la France, l’Espagne, et la Belgique». — È
egli così? in tal caso non fo che rimandare questi miei infelici,
e pur troppo sempre sognanti compatrioti miei dal Capo
IV al Capo II, dalle osservazioni sulle repubblichette, a
quelle sul regno unico; pur riconfortandoli a lasciar questi o
quegli altri sogni del paro, ed a volgere essi pure la loro migliorata
operosità allo scopo effettivo (arrivabile a parer mio)
del progresso universale e della indipendenza d’Italia.





53.  Nell’Appendice I.ª, su queste leghe, io toccai a un punto
d’economia ed agronomia italiana, che mi pare importante;
alla opportunità di estendere la coltura de’ pascoli, anche a
diminuzione di quella delle biade. Tal proposizione scandalezzò
alcuni teorici ed alcuni pratici. E di essa pure è uscita o
almeno annunziata una notevole conferma. Vedi ne’ rendiconti
dell’Accademia delle Scienze di Parigi le ricerche storiche
e pratiche del signor Dezeimeris. Sarebbe desiderabile una
pronta traduzione di tale opera appena pubblicata.





54.  Dicesi che quasi altrettanti forestieri sieno talora in Roma
sola per la settimana santa. È vero che gran parte di questi
sono nazionali, forestieri, e non istranieri. Ma, ponendo il
medesimo numero per l’Italia intiera, parmi (a difetto di più
esatte notizie) vi abbia ad essere più che compenso.





55.  Il Say (Écon. polit., liv. I, ch. XX (4. Éd.), T. I, p. 315)
sembra d’opinione contraria. Ma si legga attentamente e non
servilmente, e si vedrà da quella disquisizione stessa: 1. che
dal totale del capitale innegabilmente portato e speso in un
paese qualunque dagli stranieri, è a dedurre solamente il consumo
fatto da essi; 2. che in questo stesso consumo non è
da contare il consumo del lavoro nazionale pagato da essi, il
quale non si sarebbe prodotto senza essi (massime in Italia);
3. che non v’è a contare nemmeno il consumo di parecchi
prodotti materiali rozzi, i quali parimenti non si sarebbero
prodotti senza gli stranieri; 4. che quindi il consumo a dedursi
dal capitale portato e speso, si riduce a consumo di poche
e rozze tra le materie che paiono e si soglion dir consumate;
5. e che insomma è calcolarlo alto, il porlo in media
a un 8 o 10 milioni in tutto. — I quali poi io non deduco
dal calcolo mio totale perchè li credo più che compensati
dall’altre cifre, tenute tutte basse. Ma chi li voglia dedurre,
riduca i 72 milioni a 60; e rimarranno grandi tuttavia i risultati. — Del
resto sarebbe un trattato intiero e speciale a
far su ciò. E dal Davanzati e Botero o forse dal Pandolfini
fino al recentissimo Scialoja, l’Italia fu ed è pur patria dell’Economia
politica bene e liberalmente scritta. Così vogliano
gli scrittori di essa prendere ad esaminare, ed applicare la
questione qui accennata, importantissima certamente per la
patria comune.





56.  Due capitali innegabili e pur non ammessi (almeno il primo)
da parecchi economisti. Anche fuor d’Italia, a Hières,
all’isola di Whigt, a quella di Madera, ec., l’aria sana e dolce
trae stranieri o forestieri, che producon guadagni. L’aria buona
può dunque essere, è un capitale; morto in molti luoghi
sì, ma produttivo in parecchi.





57.  Che è, se non m’inganno, all’incirca il totale del Commercio
estero francese, l’esportazione ed importazione insieme,
nell’anno 1844.





58.  Io mi scosto così del tutto da una serie di articoli inseriti
nella Revue des deux mondes sul risorgimento del così
detto mondo slavo. Io l’avverto per gli ammiratori di quella
riputatissima raccolta; affinchè forse non mi rispondano con
mandarmi ad essa. Bene o male, io rispondo qui già agli argomenti
là usati.





59.  Mentre rivedevo la presente appendice, un nuovo fatto
avvenne, che, quantunque letterario, non è pur senza importanza
per noi; la pubblicazione della Storia del Consolato e
dell’Imperio. La quale, per bello e gran libro che sia, non è
nel resto d’Europa e in Francia stessa se non un libro di più,
fra moltissimi: ma in Italia, tra la povertà di libri nostrali, e
la varietà degli stranieri, da cui risulta tanto vagar delle nostre
opinioni, l’apparizione d’un libro così impazientemente
aspettato, così universalmente già letto, e, parlando in generale,
così sodo e moderato, non può avere una vera ed utile
importanza. — La storia precedente del medesimo scrittore ne
ebbe già una contraria, in Italia come in Francia e dappertutto.
Quella indifferenza ai grandi delitti politici, quella maniera
dì presentarli come necessari, epperciò o più o meno
scusabili o non delitti, spingeva a imitazioni, peggiori in Italia,
che in qualunque altro luogo. Ora l’autore ha felicemente
mutato modo; è tornato a quello di tutti i grandi storici antichi
o nuovi, a quel modo che usa la storia non solamente
ad narrandum, ma anche ad probandum, al modo di giudicare
narrando. Qui l’autore giudica il suo eroe continuamente.
Non sempre bene, a parer mio, ma il giudica; e il giudicio
di lui esercita il giudicio politico de’ leggitori, che è un
gran bene, dappertutto, ma principalmente in Italia, dove sono
così poche occasioni a tal esercizio. L’autore (fin da’ tre
volumi or pubblicati) giudicò bene e in parecchi luoghi l’errore
di Napoleone di non aver tenuto bastante conto dell’opinione,
della libertà del popolo conquistatore o francese. Ma
ciò non basta; sarebbesi dovuto notare anche l’error secondo
(e che diventò poi forse sommo per le conseguenze) di non
aver tenuto bastante conto de’ popoli conquistati; errore incominciato
a farsi verso l’Italia fino dalla Consulta di Lione,
e da quelle male ripartizioni delle provincie italiane, che dividevano
peggio che mai, non formavano nè educavano un
popolo italiano; errore ripetuto poi ed aggravato verso Germania,
e Spagna, e Polonia. E al dì delle sventure, Napoleone
ebbe Spagna e Germania contro a lui, Polonia incapace
di nulla per lui, Italia incapace insieme e indifferente a lui.
E questa indifferenza non si suol notare tra le cause della caduta
di Napoleone; non si suol notare Italia mai per nulla
nelle grandi mutazioni d’Europa. Eppure, se l’opinione d’Italia
fosse stata per Napoleone, nè Murat avrebbe immaginato
di rivolgergliesi contro, nè Beaurharnais avrebbe fatto sì incerta
quantunque sì nobil difesa; e la guerra vivamente nodrita
in Italia avrebbe forse impedita o trattenuta la invasione
in Francia; e ad ogni modo, uno Stato di più, un secondo
regno sarebbe probabilmente rimasto a’ Napoleonidi in Italia,
e due tali regni rimastivi sarebbero probabilmente stati durevoli. — Tutto
ciò, veduto senza dubbio da ogni Italiano,
sarà, se continua al medesimo modo, rimproverabile da essi
alla Storia del Consolato e dell’Imperio. Ma qual libro moderno
tien conto sufficiente di noi? E a chi la colpa? E ad ogni
modo, lasciata la parte italiana, o forse altre straniere, resta
sempre un grand’utile a trarre dagli esempi di operosità di
quell’uomo e quel tempo; e dalla sodezza, dalla moderazione,
dalla dottrina, dalle particolarità delle narrazioni e delle
discussioni dell’autore.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DELLE SPERANZE D'ITALIA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/9089198170598733218_cover.jpg
DELLE

SPERANZE D" ITALIA

DI

CESARE BALBO

VENEZIA

TIP. REPUBBLICANA DI TERESA GATTEI

1848





