
    
      [image: ]
      
    

  
The Project Gutenberg eBook of La rovina della civiltà antica

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: La rovina della civiltà antica


Author: Guglielmo Ferrero


Translator: Leo Ferrero



Release date: August 11, 2023 [eBook #71390]


Language: Italian


Original publication: Milano: Athena, 1926


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by the HathiTrust Digital Library)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA ROVINA DELLA CIVILTÀ ANTICA ***




LA ROVINA DELLA CIVILTÀ ANTICA










GUGLIELMO FERRERO




LA ROVINA

DELLA

CIVILTÀ ANTICA




TRADUZIONE ITALIANA DI




LEO FERRERO




EDIZIONI ATHENA

1926

MILANO — Via Vigentina, 7-9









PROPRIETÀ LETTERARIA




I diritti di riproduzione e di traduzione sono riservati per
tutti i paesi, compresi la Svezia, la Norvegia e l’Olanda.




Copyright by G. Ferrero 1925




Si riterrà contraffatto qualunque esemplare di
questa edizione che non porti il doppio timbro
a secco della Società Italiana degli Autori.




— Arti Grafiche G. MONFRINI — Milano — Via Vigentina, 33 —










INDICE












PREFAZIONE





I cinque capitoli di questo libro furono scritti
in francese per la «Revue des deux mondes»,
e pubblicati in altrettante puntate della
famosa rivista. Il fastidio di tradurmi da me,
e la ripugnanza di farmi tradurre da un estraneo
nella mia propria lingua, hanno ritardato
sin’ora questa pubblicazione, per quanto da
me desiderata. Trovato finalmente un traduttore,
che non era l’autore e che non era neppure
un estraneo, sono lieto di offrire questo piccolo
libro al pubblico italiano.




Questo piccolo libro racconta in succinto e
indaga uno degli episodi più grandiosamente
tragici della nostra storia della nostra civiltà.
Sebbene l’Europa sia oggi molto più ricca colta,

potente, che 17 secoli fa, credo non sia del
tutto inutile, in questi tempi difficili, ritornare
per un momento a questa grande esperienza
del passato. Essa può mostrarci alcuni pericoli,
che minacciano la nostra civiltà, come già distrussero
la civiltà antica. Con questo spirito
il libro è stato scritto, e con questo spirito spero
che sarà letto.




G. F.




Firenze 1 Febbraio 1926.












CAPITOLO PRIMO
LE CAUSE PROFONDE





È convinzione di molti che la civiltà antica
si sia spenta a poco a poco, dopo un’agonia
di secoli; ma bisogna persuadersi, quando almeno
si consideri l’Occidente, che la verità è
tutt’altra. Allorchè l’imperatore Alessandro
Severo fu trucidato dalle legioni, nel 235 dopo
Cristo, la civiltà antica era ancora intatta
in Europa, in Africa, in Asia. Nei templi edificati
e restaurati durante gli ultimi secoli, con
la magnificenza della prosperità, gli dei greci
e romani, e gli dei indigeni ellenizzati o romanizzati
delle provincie vegliavano ancora
sull’ordine e sulla prosperità dell’impero. Dal
fecondo seno del politeismo era nato, nei due

ultimi secoli, un culto nuovo: il culto di Roma
e dell’Augusto, che al principio del terzo
secolo unificava ancora, dal Reno all’Eufrate,
la maestosa vastità dell’Impero. Una mistura
cosmopolita di romanismo, di ellenismo
e di orientalismo si stendeva su tutte le provincie
come una vernice luccicante sopra una rustica
terracotta. Due aristocrazie, l’imperiale,
vivente in Roma, e la provinciale, disseminata
nelle città minori, erano preparate o dalla
cultura greca o dalla cultura latina o da
tutte e due, a governare l’Impero con saggezza,
giustizia e magnificenza. Le Arti — scultura,
pittura, architettura — benchè avessero
perduto la semplicità e la purezza delle grandi
epoche, per sodisfare un pubblico più numeroso
ed eterogeneo, fiorivano ancora; la filosofia
e la letteratura erano coltivate con un
ardore un po’ superficiale e senza grande originalità,
da uomini e donne, nelle classi medie
e nelle classi alte. Dappertutto, anche nelle
piccole città, pullulavano scuole. La disciplina
più studiata e pregiata era la giurisprudenza;
qualità, che fanno un giurista, la perspicacia,
la sottigliezza, la dialettica, l’equità, l’inventiva
nell’ordine dei principii, aprivano la

via alle cariche della corte e dell’esercito. Il
grande impero, fondato con tante guerre, voleva
dare al mondo la giustizia, con una legge
che fosse pura opera della ragione e dell’equità:
missione nobilissima tra tutte, nella quale
si attuava la dottrina di Aristotele, che non la
ricchezza e la potenza, ma la virtù è il supremo
fine dello Stato. Le piccole città rivaleggiavano
con le grandi nel costruire begli edifici,
nel fondare scuole, nell’organizzare feste
e cerimonie sontuose, nell’incoraggiare gli studi
in voga, nel provvedere al benessere delle
plebi. Prosperavano l’agricoltura, l’industria,
il commercio; le finanze dell’impero e delle
città non pericolavano ancora, anche se già erano
oberate; e l’esercito era abbastanza forte,
da imporre il rispetto del nome e delle frontiere
romane.




Cinquant’anni dopo l’impero è una rovina.
La civiltà greco-romana agonizza nel politeismo.
Gli dei si nascondono nelle campagne,
fuggendo i templi rovinati e deserti. Sono sparite
le aristocrazie, che governavano con tanto
splendore e che avevano eretto il grande
monumento del diritto razionale. L’Impero è
preda di un dispotismo violento e debole, che

racimola i funzionari civili e militari fra le popolazioni
più barbare. Rovinato è l’Occidente,
compresa la Gallia, compresa l’Italia. Si
spopolano le campagne e le cittadine, uomini
e ricchezze vanno a congestionare pochi grossi
centri; spariscono i metalli preziosi; deperiscono
l’agricoltura, l’industria e il commercio;
decadono le arti e le scienze. Mentre i due
secoli precedenti si erano sforzati di sovrapporre
una grande unità politica a un’immensa
varietà di religioni e di culti, la nuova epoca
crea una grande unità religiosa sulla frantumazione
dell’impero. La civiltà greco-latina, distrutta
nella carne dall’anarchia, e dallo spopolamento
e dalla miseria, è scompaginata nello
spirito dal cristianesimo, che scaccia gli dei
del politeismo per far posto a Dio e cerca di costruire
una universale società religiosa, mirante
solo alla perfezione morale, sulle rovine dell’esercito
e dello Stato romano. Come si spiega
questo mutare del destino? Che cosa è successo
in quei cinquant’anni?








I.



Per rispondere all’oscuro quesito, bisogna risalire
agli inizi dell’Impero e intendere che cosa
fu veramente l’autorità imperiale. Gli storici
odierni si ostinano a fare dell’imperatore
romano, nei due primi secoli dell’era volgare,
un monarca assoluto, sul modello delle dinastie
che governarono l’Europa nel ’600 e nel
’700. L’imperatore romano rassomigliavasi ai
monarchi degli ultimi secoli, perchè il suo potere
durava quanto la vita, e perchè questo
potere, senza essere proprio assoluto, era così
vasto che spiriti abituati alle forme e ai principii
dello Stato moderno possono facilmente
confonderlo con il moderno potere assoluto.
Eppure l’Impero romano si differenzia dalla
vera monarchia, antica o moderna, perchè non
ha mai riconosciuto, fino a Settimio Severo, il
principio dinastico o ereditario.




L’imperatore come i magistrati repubblicani,
è investito dei suoi poteri da un’elezione; la

parentela o la nascita non sono mai state considerate
titoli legittimi della sua autorità; e se
talora una stessa famiglia conservò il potere per
parecchie generazioni, ciò accadde per ragioni
non di diritto, ma di fatto. Basterebbe questa
differenza a farci concludere che fino a Settimio
Severo l’Impero non fu una monarchia assoluta,
senza che, per questo, possa essere definito
una repubblica. Fu un regime intermedio fra
i due principii; e questo incerto carattere è stato
una ragione di debolezza che gli storici hanno
avuto il torto di non studiare a fondo.




In ogni sistema politico fondato sulla scelta,
la grande difficoltà sta nel salvare il principio
elettivo dalla frode e dalla violenza. Per molte
ragioni che qui sarebbe impossibile di studiare,
ma quasi tutte nascenti da questo carattere
incerto dell’autorità imperiale, Roma non
riuscì a fissare le regole dell’elezione imperiale
in modo da rendere impossibili le esitanze
nella procedura e da render vane le tentazioni
della frode e della violenza. Il principio voleva
che l’imperatore fosse eletto nei comizi dal popolo
romano; tanto è vero che del potere era investito
con una lex de imperio; la quale, almeno
fino a Vespasiano, fu sottomessa ai comizi

e formalmente approvata. Ma noi sappiamo
che sotto l’impero i comizi erano una finzione
costituzionale, e che, votando la lex de
imperio, sanzionavano soltanto il testo del Senatus
consulto, col quale il Senato aveva assegnato
all’imperatore il potere. Il corpo che
per davvero legittimava l’autorità dell’imperatore,
investendolo del potere costituzionale, era
dunque il Senato. Il Senato avrebbe dovuto
scegliere l’imperatore, poichè esso aveva il diritto
di legittimare il potere. Ma per diverse ragioni
d’ordine politico e costituzionale il Senato
non fu sempre in grado di esercitare questo
diritto in tutti i casi e con la necessaria libertà:
cosicchè scelse qualche volta il capo e
lo impose all’Impero; ma gli capitò anche, altre
volte, di essere costretto a ratificare la scelta
fatta al di fuori di lui. Per esempio: Nerva
fu scelto dal Senato; ma Tiberio fu imposto dal
Senato da una situazione politica e militare,
che non corrispondeva punto con le preferenze
e le vedute dell’illustre assemblea; Claudio e
Nerone furono imposti dai pretoriani; Vespasiano
dalla vittoria e dai soldati. Da Nerva a
Marco Aurelio, durante il periodo più brillante
dell’Impero, prevalse un sistema misto:

l’imperatore sceglieva nel Senato e d’accordo
col Senato, l’uomo che gli sembrava più adatto
a succedergli; lo adottava come figlio e lo
associava al potere, cosicchè, assegnando al figlio
adottivo il potere imperiale, dopo la morte
dell’Imperatore, il Senato ratificava ormai una
scelta, alla quale aveva già consentito. C’era
insomma nell’Impero un corpo che poteva e doveva
eleggere l’Imperatore; ma questo corpo,
il Senato, non sempre ebbe l’autorità e la forza
necessaria per esercitare il suo diritto; e,
spesso, invece di eleggerlo, si limitò a legittimare
un imperatore scelto da altri. Ma questa
funzione almeno gli fu riconosciuta senza
contestazione, cosicchè l’autorità di nessun imperatore
fu legittima, prima che il Senato, volente
o per forza, gliela avesse conferita con la
lex de imperio. Il Senato romano sotto l’Impero
potrebbe dunque paragonarsi ai parlamenti di
molti Stati moderni, i quali in teoria dovrebbero
scegliere, ma in realtà spesso legittimano
soltanto, con la loro approvazione, dei governi
eletti dalla corte o composti da potenti consorterie,
estranee al Parlamento. Per questa ragione
gli storici moderni han l’aria, di solito, di disdegnare
il Senato dell’epoca imperiale, che

considerano come una mummia lasciata in eredità
dalla repubblica: mummia venerabile,
certo, ma inutile e ingombrante, nella nuova
costituzione. Il secolo XIX ha fatto troppe rivoluzioni,
e s’è troppo abituato a confondere
l’autorità con la forza, per poter valutare equamente
una istituzione, che aveva per compito
di imprimere sull’autorità imperiale il carattere
indelebile della legittimità. Tanto più
sarà utile e savio che ci sforziamo di capire come
la prosperità dell’Impero, durante il primo
secolo, fu opera di un’istituzione, la quale
sembra a molti storici moderni inutile, perchè
ebbe una funzione, invece che sostanziale, formale.








II.



Benchè la maggior parte degli storici moderni,
seguendo l’esempio del Mommsen, si ostinino
a immolare il Senato, come vittima espiatoria,
sulla tomba di Cesare, certo è, invece,
che il Senato non solo potè ancora vivere e
governare dopo la morte di Cesare, ma che
nella seconda metà del I secolo ringiovanì come
un albero invecchiato dopo un innesto. Si
rinnovò, acquistò nuovo prestigio e vigore, governò
l’Impero con un’energia e una saggezza
che possono essere paragonate ai tempi più
grandi della Repubblica. Per quali ragioni?
Quale fu l’innesto miracoloso?




Durante il primo prospero e pacifico secolo
dell’Impero, molte famiglie dell’Italia settentrionale,
della Gallia, della Spagna, dell’Africa
settentrionale, si arricchiscono e creano delle
nuove, piccole aristocrazie locali. La ricchezza,
come al solito, risvegliando il desiderio di distinguersi
e di dominare, queste famiglie cercano

un modello da imitare per raffinarsi e divenire
una vera aristocrazia, staccandosi dal maggior
numero non solo per l’opulenza ma anche
per la superiorità intellettuale e morale. Salvo
qualche rara famiglia, che cerca questo modello
fra le ceneri ancor calde delle tradizioni e della
indipendenza nazionale, le altre lo trovano a
Roma, e nella nobiltà romana; e non tanto
nella nobiltà divisa, prodiga, fastosa, inattiva,
indocile e debole del tempo dei Giuli-Claudi,
quanto nella figurazione solenne e venerabile
che Cicerone, Sallustio, Orazio, Virgilio,
Tito Livio, avevano tracciata della vecchia aristocrazia
romana; poichè la letteratura latina
non fu una semplice distrazione per ricchi
signori oziosi e curiosi, ma il più nobile organo
della potenza romana, il veicolo elegante,
che propagò la conoscenza della lingua latina,
il gusto delle lettere e le dottrine morali e politiche
in cui credeva l’aristocrazia tra nuove
élites che emergevano dalla confusa eguaglianza
dei vinti nelle provincie dell’Occidente e
dell’Africa. Educate da precettori latini, le nuove
generazioni studiarono i grandi autori come
maestri non solo della forma, ma anche del
pensiero e del sentimento; crebbero con il meraviglioso

modello dell’antica nobiltà romana,
innanzi agli occhi, della nobiltà non quale era
stata, ma come l’aveva dipinta, purificandola
dai vizi e dalle debolezze, nella cornice della
sua storia immortale, il pennello di Tito Livio;
s’innamorarono delle sue virtù, rese ideali dall’arte:
la semplicità, l’abnegazione civica, il coraggio,
la fedeltà alle tradizioni civili e religiose;
si persuasero che, per un uomo, la più
alta ambizione fosse d’essere accolto in quella
aristocrazia, e nel Senato, che la rappresentava.




Tuttavia, fino a Nerone, la vecchia aristocrazia
romana non disserrò le sue porte. Poche
furono le grandi famiglie provinciali, che riuscirono
a penetrare nel Senato. Il quale era
quasi esclusivamente composto di famiglie dell’Italia
centrale: aristocrazia, in verità troppo
ristretta per un impero così grande, e rosa da
troppi vizi, antichi e nuovi. Un secolo di pace
non era riuscito a spegnere le discordie, gli
odii e le rivalità da cui quelle famiglie erano
state sempre divise; aveva anzi esaltato i due
vecchi vizi, l’orgoglio e lo spirito di cricca, aggiungendo
a questi dei difetti nuovi: la frenesia
del lusso e un certo scetticismo, che non

aveva paura di scherzare con gli esotismi più
pericolosi. Fu responsabile dei torbidi da cui
fu agitato, da Augusto a Nerone, l’impero;
questa aristocrazia troppo orgogliosa e superba
l’avrebbe forse trascinato alla rovina, se, nelle
provincie, non si fosse formata un’aristocrazia
nuova, che, innestata sul vecchio tronco, doveva
ringiovanire il Senato.




Vespasiano fu l’imperatore che fece, e con
felice successo, in tempo opportuno, l’innesto
riparatore. L’atroce guerra civile, che si scatenò
dopo la morte di Nerone, vince l’egoismo
e l’esclusivismo secolare dell’antica aristocrazia.
Il pericolo era stato così grande, che tutti
gli uomini di buon senso capirono essere necessario
rinnovare e rinforzare il corpo politico, a
cui spettava di scegliere e aiutare gl’imperatori;
e Vespasiano potè, senza troppe difficoltà,
compire la gran riforma, che, qualche anno
prima, sarebbe stata impossibile. Gli storici
dell’antichità ci raccontano che assunta l’autorità
di censore, scelse mille famiglie fra le più
importanti delle provincie, le iscrisse nell’ordine
senatorio e nell’ordine equestre, e facendole
venire in Roma ricostituì l’aristocrazia romana.
Per questa riforma, Vespasiano merita

d’essere considerato come il secondo fondatore
dell’Impero, dopo l’Augusto. Siccome
veniva dalle provincie, quest’aristocrazia era
più parsimoniosa, più semplice, di costumi
più austeri, più attiva, più seria, e sopratutto
più devota alla grande tradizione romana, repubblicana
e aristocratica, che non la vecchia
aristocrazia originaria d’Italia, guasta dalle
guerre civili, dal successo, dalla ricchezza e
dalla pace del primo Impero. Per una di quelle
sorprese di cui la storia è piena, i nipoti dei
Galli, degli Iberi, degli Africani, vinti da Roma,
vennero a Roma, quando l’Urbe li chiamò,
più romani che i discendenti di quelle famiglie
dell’Italia centrale, da cui l’Impero era
stato fondato. Lo spirito di Roma, moribondo
in Italia, riviveva nelle provincie.




Tacito, Plinio il vecchio e Plinio il giovane
nella letteratura, Traiano e Adriano nella politica,
rappresentano questa nuova aristocrazia
provinciale che, con sincerità e fermezza, applicò
nel governo dell’Impero i principii morali
e politici della Repubblica, adattandoli al nuovo
stato del mondo, conciliandoli con l’arte e la
filosofia dell’ellenismo e del romanesimo, e
creando la vera civiltà dell’Impero. Il secolo

in cui quest’aristocrazia governò fu tranquillo
e prospero, perchè rispettò insieme l’autorità
del Senato e quella dell’Imperatore; cosicchè
non nacquero mai, fra i due poteri, quegli urti
e quegli antagonismi, immaginati dagli storici,
i quali, a tutti i costi, vogliono fare dell’impero,
già nei due primi secoli, una monarchia.
Come abbiamo detto, il Senato sceglieva, d’accordo
con l’Imperatore, colui che doveva succedergli;
lo Stato era una vera repubblica, governata
dal Senato e dall’Imperatore, quest’ultimo
rispettoso dei diritti del primo, e il primo
ossequiente all’autorità del secondo, come
al più illustre e al più potente dei suoi membri.
Non ci fu mai, per un secolo, nessuna incertezza
a proposito dell’elezione degli imperatori
e delle condizioni richieste perchè fosse
legittima. Il maggior difetto della costituzione
imperiale parve miracolosamente medicato;
l’autorità di Traiano, di Adriano, di Antonino,
e di Marco Aurelio fu riconosciuta da tutti, senza
essere minata, come quella di Tiberio, di
Claudio e di Nerone, dall’opposizione segreta
e inesorabile della nobiltà; e poichè non era
più infirmato da discordie troppo violente, infurianti
in seno al gruppo onnipotente che teneva

il governo, lo Stato romano riuscì, durante
quel secolo, a compiere grandi opere di pace
e di guerra nell’immenso Impero.



III.



Ma i principii su cui posa una civiltà, e le
classi che hanno il compito di attuarli, si logorano
con il tempo. Anche questa nuova aristocrazia,
originaria delle provincie, si disgregò
a poco a poco, per interno esaurimento, parte
per l’azione delle filosofie e delle religioni
di spirito universale. Dottrina nazionale e aristocratica,
e perciò esclusivista; simile ad
un’armatura, nella quale un popolo e uno Stato
si chiudevano, per isolarsi, il romanesimo era
in contradizione con le filosofie e con le religioni
universali, come lo stoicismo e il cristianesimo,
che mescolavano tutti gli uomini e tutti
i popoli in un principio di uguaglianza morale.
Senonchè già indebolita per l’esaurimento
interno e per l’azione delle filosofie e delle
religioni universali, quest’aristocrazia fu sorpresa
da una crisi politica, che l’annientò, dando

la prima spinta alla rovina della civiltà antica.
Marco Aurelio è uno dei più celebri tra gli
imperatori, perchè i suoi pensieri sono uno dei
più bei monumenti della saggezza umana. E’
però necessario riconoscere che la filosofia,
chiamata, nella sua persona, a governare il
mondo, fece un curioso passo falso nella questione
della successione, che imperatori meno
filosofi avevano così bene risolta. Invece di intendersi,
come i suoi predecessori, con il Senato,
e di scegliere Claudio Pompeiano che il
Senato giudicava il più degno, Marco Aurelio,
nel 177, si diede per associato all’Impero, e con
potestà tribunizia, il figlio Commodo, quindicenne.
Che proprio un filosofo stoico dovesse
tentare di introdurre il principio dinastico nella
repubblica aristocratica, a cui l’impero obbediva,
è per noi un mistero singolare e pur troppo
inesplicabile, con quello che sappiamo. Ma
le conseguenze dell’errore furono terribili.
Quando Marco Aurelio morì nel 180, Commodo,
che era diciottenne, non aveva nè l’età, nè
la preparazione necessaria, per sobbarcarsi a un
compito così grave; onde parte per la maniera
con cui Commodo era stato imposto, parte per
l’inettitudine sua non tardò a nascere, fra il

Senato e lui, un conflitto così violento che, dal
tempo di Domiziano, non se n’era visto l’eguale.
Come ai tempi di Domiziano, questa nuova
lotta fra i due supremi poteri dello Stato, si
chiuse con una congiura; ma mentre, dopo la
morte di Domiziano, il Senato aveva potuto dominare
gli eventi e imporre il suo candidato nella
persona di Nerva, questa volta, dopo l’uccisione
di Commodo, non riuscì ad assicurare
la trasmissione legale dell’autorità suprema.
Le legioni si mossero; incominciò, come dopo
la morte di Nerone, una guerra civile, che inalzò
l’assolutismo militare di Settimio Severo
sulle rovine dell’autorità del Senato.




Settimio Severo apparteneva a una famiglia
di Lepti, molto ricca e assai colta, ma di nobiltà
fresca, poichè egli stesso per primo sedeva
in Senato. Aveva coltivato con uguale ardore
le lettere latine e le greche; ma aveva anche
sposato Giulia Domna, discendente di una
delle più ricche famiglie siriache, alla quale
doveva i suoi più celebri sacerdoti il culto
del Sole. Africano di nobiltà recente, ellenizzato
e romanizzato ma con forti influssi dell’Oriente
asiatico, Settimio Severo non era uomo
da rispettare — come l’aveva rispettata un secolo

prima, il grande Traiano — l’autorità del
Senato, massime poi che il Senato si era schierato
contro di lui nella guerra civile. Se il Senato,
per ragioni che non conosciamo, aveva
messo al servizio dei suoi nemici l’autorità di
cui disponeva, l’Africano se ne vendicò dopo
la vittoria, lavorando a disfare l’opera di Vespasiano.
Appoggiandosi alla fedeltà delle legioni,
indebolì e impoverì quando potè, con
esecuzioni e confische, l’aristocrazia storica;
l’umiliò, diminuendo i suoi privilegi e il suo
prestigio a favore dell’ordine dei cavalieri; a
questi assegnò molte cariche, tenute, fino allora,
soltanto da senatori; e cominciò a costituire
fra i cavalieri una nobiltà di funzionari
scelti e dipendenti da lui, alla quale dette nuovi
titoli onorifici (vir egregius, vir perfectus,
vir clarissimus); esercitò apertamente il potere
assoluto, rinvigorì il principio dinastico, e
trattò apertamente l’impero come una proprietà
di famiglia, dividendolo fra i due figli; fece dell’esercito
una potenza politica superiore al Senato,
considerando il favore dei soldati e la forza
che gliene veniva, come titoli d’autorità più
validi che la scelta del Senato. Settimio Severo
fu insomma il primo vero monarca assoluto,

o quasi assoluto, dell’Impero; quello che osò
farsi chiamare, ufficialmente, dominus; che
rese giustizia nel suo palazzo, e colpì l’autorità
del Senato con una umiliazione, dalla quale
non potè più riaversi. Fece insomma nell’Impero
quella rivoluzione, che troppi storici troppo
frettolosi attribuiscono a Cesare!




Ora, da principio, non sembrò che l’Impero
avesse a lagnarsi di questa profonda rivoluzione,
per cui il potere aveva mutato natura e carattere.
L’abbassamento del Senato potè anzi,
nei primi tempi, essere salutato come guadagno
e beneficio, non solo dall’ottimismo ufficiale,
ma anche dagli osservatori imparziali. Il
governo degli ultimi Antonini, specialmente
quello di Marco Aurelio, era stato giusto e chiaroveggente,
ma assai debole, lento, poco attivo,
come sono spesso i governi delle aristocrazie
invecchiate. Il governo di Settimio Severo
fu agile, risoluto, fecondo in ardite iniziative,
quale poteva essere la dittatura di un
guerriero fortunato, intelligente, e nel quale
c’era la stoffa di un vero uomo di Stato.




Ma i pericoli, insiti nella sua rivoluzione, si
fecero manifesti, quando lo strumento così ben
maneggiato da Settimio Severo passò in mani

più fiacche. Settimio Severo aveva lasciato il
potere, come cosa sua, ai figli: Caracalla e Geta.
Ma i due eredi non andaron d’accordo; Caracalla
assassinò il fratello; e, rimasto solo padrone
dell’Impero, cadde a sua volta, poco
tempo dopo, vittima di una congiura militare,
che proclamò imperatore il prefetto del pretorio,
Marco Opelio Macrino, un semplice cavaliere.
Era la prima volta che i soldati osavano
scegliere un imperatore fuori del Senato;
ma la proclamazione dei soldati, benchè
Mommsen abbia sostenuto il contrario, non era
senza l’investitura del Senato, titolo legale di
autorità; non conferiva che un potere di fatto,
fragile e incerto. Ciò che un gruppo di legioni
aveva decretato, un altro gruppo poteva
disfare, se l’imperatore scelto non era uomo
molto forte e di gran prestigio personale.




Infatti, Macrino cercò di assicurarsi la ratifica
dal Senato. Ma mentre stava negoziando
e maneggiando per far legittimare la sua autorità,
un’altra rivolta militare, fomentata dalla
famiglia di Settimio Severo, lo rovesciò, proclamando
imperatore Eliogabalo. Appena
quattordicenne, e non avendo, come titolo, che
il favore mobile dei soldati, neppure Eliogabalo

conservò a lungo il potere. Dopo quattro anni,
i soldati che l’avevano inalzato all’Impero
lo rovesciarono; e non rimase, come Imperatore,
che il cugino di Eliogabalo, Alessandro
Severo, il quale era stato, un poco prima della
strage, associato a Eliogabalo, per volontà dei
soldati e della famiglia imperiale. Ma queste
rivoluzioni militari e l’instabilità del supremo
potere avevano tanto spaventato le classi governanti,
compresa la famiglia di Settimio Severo,
che tutti si rivolsero ancora verso il Senato, per
ristabilire un governo forte e rispettato, il quale
potesse, con incontestabile legittimità, imporsi
all’osservanza delle legioni.




Alessandro Severo rinnovò dunque, e persino
esagerò la politica di Traiano, di Antonino
Pio, di Marco Aurelio. Rifiutò il titolo di dominus,
soppresse il cerimoniale, trattò i senatori
da pari a pari, affidò di nuovo al Senato la
scelta dei funzionari più importanti, compresi
i governatori delle provincie; formò, con dei
senatori, il Consilium Principis; volle che i
senatori assistessero i governatori, e non solo
limitò l’autorità dei procuratori imperiali, ma
li fece anche eleggere dal popolo. Come Silla,
Augusto e Vespasiano oppose alla forza scatenata

della rivolta militare, il Senato, rocca della
legalità. Ma fu l’ultima volta. Le legioni non
erano più, come ai primi secoli dell’Impero,
reclutate quasi unicamente fra gli italiani, che
per tradizione veneravano il Senato come il padre
della loro nazione: erano piene di provinciali,
calati dai paesi barbari dell’Impero, pei
quali il Senato appariva un’autorità vaga, lontana,
che si rispettava solo in ragione della forza.
Inoltre lo spirito severiano del potere assoluto,
l’ambizione di essere unico sostegno dell’autorità
imperiale, era troppo penetrato nelle
legioni, perchè si inchinassero davvero e sul serio
dinanzi al Senato.




Le circostanze infine favorirono il loro spirito
di rivolta. In quel momento critico della storia
d’Occidente, scoppiò una grande rivoluzione
in Oriente: l’ultimo re dei Parti è rovesciato,
e risale sul trono la dinastia nazionale dei
Sassanidi, risoluti a sterminare in Persia la cultura
greca che era stata agevolata, nella sua
diffusione, dall’Impero dei Parti, e a riconquistare
i territori dell’antico impero persiano,
soggetti, allora, a Roma. L’Impero Romano
si trovò tutto a un tratto impegnato in una guerra
con la Persia. Alessandro Severo riuscì a respingere

l’invasione persiana, ma impiegando
tutte le forze dell’Impero, comprese quelle che
difendevano le frontiere d’Occidente. Ed ecco
gli Alamanni e i Marcomanni ne approfittano
per guadare gli uni il Danubio, gli altri il Reno.
Impegnato in Oriente, Alessandro Severo giudicò
di non poter respingere l’invasione, con la
sola forza delle armi, e ricorse ai negoziati e ai
sussidii. Ma i soldati scontenti di non sentirsi
più padroni dello Stato, come ai tempi di Settimio
Severo e di Caracalla, colsero questo pretesto,
accusarono Settimio Severo di render
l’Impero tributario dei barbari, si rivoltarono
e sterminarono con lui tutta la famiglia imperiale.
Dopodichè proclamarono imperatore il capo
della congiura, un ufficiale superiore nato in
Tracia, soldato valoroso, ma che sapeva appena
balbettare il latino: C. Giulio Vero Massimino.



IV.



Questa rivolta segna l’inizio di un interminabile
seguito di calamità, guerre civili, guerre

esterne, pesti e carestie che per cinquant’anni,
spopolarono e impoverirono l’Impero, distruggendo
le élites che l’avevano governato,
pacificato, e incivilito durante il primo e il secondo
secolo; e con queste élites, le arti della
pace e la parte migliore della cultura greca e
latina.




Si cercano da secoli le ragioni per cui la civiltà
antica è scomparsa: e si capisce che l’argomento
abbia tentato e tenti gli spiriti, perchè
poche civiltà sono state, nel loro fiore, più gloriose,
e hanno, nello stesso tempo, subito un
destino più fatale. Quando noi consideriamo
quale fu la sorte della civiltà che, dall’anno
mille, cominciò a rifiorire in Europa sulle rovine
della antica, non possiamo non domandarci
perchè l’Europa goda da 9 secoli di uno sviluppo
quasi ininterrotto, in cui le conquiste e
i profitti accennati sorpassano sempre le perdite;
e perchè, invece, la civiltà antica, vigorosa
e creatrice, è stata vittima di una terribile catastrofe,
in cui doveva essere, quasi interamente,
sommersa. Si accusano da molti, le invasioni
dei barbari; e si dimentica che è necessario, allora,
spiegare come un sì grande Impero, che
possedeva tutta la scienza militare dell’epoca,

non sia stato capace di difendere le sue frontiere,
contro quei popoli che da lui avevano imparato
i primi rudimenti dell’arte della guerra e
del governo. Altri storici attribuiscono questa
rovina al cristianesimo; altri ancora alla preponderanza
che presero, nell’Impero, le classi
inferiori e le popolazioni più barbare; altri al
fiscalismo spoliatore e all’assolutismo. Ma
tutte queste spiegazioni, in parte giuste, non
spiegano nulla; se non si spiega nello stesso
tempo perchè il cristianesimo potè, in certo momento,
imporre all’Impero dottrine e istituzioni,
che dovevano annientare il suo vigore politico
e militare; se non si spiega per quali ragioni
le razze, che popolavano l’Impero, si mescolarono
insieme, diventando barbare; e come
e perchè lo Stato finì per strangolare l’Impero
con il suo assolutismo e la sua finanza insensata.
Tutti questi fenomeni di decomposizione
dovevano avere una causa prima, che bisogna
chiarificare.




Questa causa prima è un grande disordine
politico: proprio quel disordine politico, che fu
generato dalle guerre civili seguite alla morte di
Alessandro Severo e che continuò per mezzo secolo.
Ma quale fu a sua volta la causa di questo

disordine politico? L’annientamento assoluto
dell’autorità del Senato, che tanti storici considerano
come ingombro inutile nella struttura
dell’Impero. Il Senato fu distrutto dalle legioni
barbare che, a un certo momento, non s’inchinarono
più alla sua autorità secolare; dalla paura
che lo paralizzò dinanzi alla forza scatenata
delle legioni, quando s’accorse che il suo prestigio,
tutto morale, non esisteva più; dalla distruzione
delle famiglie più illustri e più rispettate;
dagli elementi nuovi, incolti e grossolani,
che riempirono i vuoti della vecchia aristocrazia,
decimata dalle guerre civili. Ma quando il
Senato fu spogliato della sua autorità, non ci
fu più in tutto l’Impero un’autorità capace di
legittimare l’imperatore; venne cioè a mancare
ogni principio di legittimità, in nome del quale
si riconoscessero tutti obbligati a obbedire all’Imperatore;
e con questo principio sparì ogni
traccia di procedura legale per l’elezione dei capi
dell’Impero. Le legioni scelsero gli imperatori,
e il loro favore divenne unica fonte dell’autorità
suprema; ma le legioni eran molte,
stazionavano in paesi lontani, di rado si trovavano
d’accordo, e spesso cambiavano idea.




Come si sarebbe potuto, se non con la guerra

e la spada, fare una scelta, fra imperatori che
tutti si riconoscevano lo stesso diritto, poichè
tutti erano egualmente eletti da legioni, il cui
voto conclamatorio aveva il medesimo valore?
Onde l’interminabile seguito delle guerre civili;
perchè non c’è verdetto della forza contro
il quale non si possa ricorrere alla forza. Non
era la prima volta che, nel mondo antico, un
popolo restava come sospeso in aria, dopochè
erano cadute quelle istituzioni con cui s’era,
per secoli, governato.




Ma quelle crisi, benchè spesso rovinose, erano
state circoscritte, trovandosi quei popoli attorniati
di Stati, in cui l’ordine legale non era
turbato, e in cui il potere si basava su un principio
di legittimità ancora solido. Il popolo in rivoluzione
poteva sempre prendere in prestito
ai paesi confinanti questo principio di legittimità
e il modello delle istituzioni, che su quello
posavano, per ristabilire, presto o tardi, un governo.
Quando in un popolo l’anarchia durava
tanto tempo da inquietare i vicini, si trovava
sempre tra questi vicini, uno Stato, pronto a
imporre con la forza quell’ordine, che non sapeva
darsi da sè. Per questo, nell’antichità, le

guerre sono tanto spesso legate alle rivoluzioni
interne degli Stati.




Invece, per la prima volta nella storia del
mondo antico, nel terzo secolo nella nostra era,
un immenso Impero si trovò senza un principio
con cui distinguere l’autorità legittima dall’usurpazione
violenta, senza nessuna istituzione
politica abbastanza forte per imporre tale principio.
Ma questo immenso Impero, che comprendeva
una parte dell’Europa, dell’Asia e
dell’Africa, era, per la sua stessa grandezza,
al sicuro di un intervento, che vi avrebbe ristabilito
l’ordine, imponendo altri principii e altre
istituzioni; e non poteva d’altra parte attingere
in nessun paese un nuovo principio di legittimità,
perchè a settentrione, a occidente, a
mezzogiorno, confinava con una turbolenta
barbarie; a oriente con un Stato non barbaro,
l’Impero persiano, ma di recente fondazione,
uscito appena da una guerra civile, ostile e
quanto diverso per storia ed aspirazioni!
L’Impero Romano fu dunque abbandonato a
sè stesso e costretto a risolvere il tremendo problema
di trovare, con le sue forze, un nuovo
principio d’autorità e di legittimità. Donde la
formidabile esplosione di violenza, che distrusse

a poco a poco la più grande e miglior parte
della civiltà antica.



V.



Sarebbe un errore il voler negare che la civiltà
greco-latina, in apparenza ancor florida al
principio del terzo secolo, fosse già sordamente
minata da un travaglio di lenta decomposizione.




Questa civiltà posava sul politeismo e sopra
uno spirito di tradizione locale, che noi
troppo facilmente confondiamo con lo spirito
nazionale della nostra civiltà, benchè fosse cosa
molto diversa. Senonchè il cosmopolitismo
dell’Impero, le mescolanze delle razze delle religioni
dei costumi delle culture, l’unificazione
del governo, lo sviluppo del commercio e dell’industria,
le nuove dottrine religiose e filosofiche,
favorite dal cosmopolitismo, avevano ferito
a morte il politeismo e lo spirito della
tradizione locale. La prosperità stessa, quella
relativa facilità di arricchirsi, di istruirsi, e di

salire nelle classi superiori con la ricchezza o
con l’istruzione, o con ambedue insieme, erano
state segrete ma profonde cause di indebolimento.
La civiltà greco-latina era aristocratica;
la sua forza stava nelle sue élites molto ristrette,
ma molto intelligenti; quanto essa guadagnava
in diffusione, perdeva in intensità.
L’umanismo egualitario, che si sviluppò durante
l’Impero in forme così varie, doveva indebolirla
nella religione, nello Stato, e nei costumi.




Ma tutte queste cause nascoste e profonde
non avrebbero mai partorito una catastrofe così
vasta, se non fosse sopravvenuto un formidabile
accidente politico, che precipitò le cose e
impedì ogni tentativo di salvarle. Questo accidente
fu la distruzione dell’autorità del Senato,
opera della rivoluzione di Settimio Severo.
Bastò questa distruzione perchè tutto
l’Impero restasse senza un principio di legittimità
con cui riconoscere l’Imperatore che aveva
il diritto di comandare; e l’assenza di
questo principio scatenò rivoluzioni e guerre
quante bastarono in cinquant’anni ad annientare
quasi tutta l’opera di tanti secoli.




La rovina della civiltà antica è dunque il resultato

di una decadenza lenta, dovuta a malattie
organiche, e di un terribile accidente che,
distruggendo con una scossa vigorosa la chiave
di volta di tutto l’ordine legale, gettò questa
civiltà già indebolita, per la sua massa e per
la sua decadenza interna, nelle convulsioni del
dispotismo rivoluzionario. Questa terribile esperienza
merita di essere meditata dalla nostra
epoca. Da cinquant’anni la civiltà occidentale
s’è indebolita per la crescente confusione
delle dottrine, dei costumi, delle classi, delle
razze e dei popoli; per una specie di anarchia
intellettuale e morale a cui nessuna istituzione
o tradizione o dottrina ha resistito; per lo spossamento
del lavoro continuo, rapido e senza
riposo, per la mobilità via via crescente di tutti
gli elementi della vita sociale; per una specie
di febbre universale, che sovraeccita le volontà
e le intelligenze, rendendole atte a sforzi molto
intensi, ma corti e poco profondi; per la volgarizzazione
di tutte le attività dello spirito e
di tutti i beni della terra. Mentre eravamo in
questo stato di indebolimento interno, è sopravvenuto
un accidente terribile, il più terribile,
forse di tutta la storia....




La guerra mondiale può ricordare, per le

sue conseguenze, ed in grande, la rivoluzione
di Settimio Severo, perchè ha distrutto o indebolito
tutti i principi d’autorità o di legittimità
che sostenevano l’ordine sociale. Due erano
questi principii: il diritto divino delle dinastie
nelle potenti monarchie dell’Europa centrale
e settentrionale; la volontà del popolo,
nelle democrazie dell’Europa occidentale.
Con la caduta dell’Impero russo, dell’Impero
austro-ungarico, e dell’Impero tedesco, il diritto
divino ha ricevuto un colpo, da cui è ben
difficile che possa rialzarsi. Ma è dubbio che
l’opposto principio approfitti della sua rovina.
Questo principio, di per se stesso poco chiaro
e di applicazione difficilissima, esce da questa
grande crisi debole e screditato a tal punto,
che il suo inatteso trionfo negli imperi del
centro e nell’impero russo non suscitò sette
anni fa nè speranza nè entusiasmo nel resto
dell’Europa; è stato seguito da una sua clamorosa
rovina in Italia, e sembra oggi, sette anni
dopo la fine della guerra, pericolare in molte
nazioni, perfino in Francia e in Inghilterra,
dove è risalito da molte parti in vigore.




Come l’Impero romano al terzo secolo,
l’Europa sta dunque per trovarsi senza un principio

chiaro e preciso con cui riconoscere chi
e in che limiti ha il diritto di comandare e chi,
e in che limiti, ha il dovere di obbedire? Nessuno
potrebbe oggi rispondere risolutamente
nè sì nè no. Ma appunto perchè non si può
rispondere risolutamente di no, non sarà inutile
ristudiare un po’ la vecchia storia di Roma,
la quale ci mostra che cosa può capitare
ad una civiltà, la quale lasci cadere tutti i vecchi
principii di autorità, che sono il fondamento del
diritto di comandare, sia che non sappia sostituirli
con dei nuovi, sia che si illuda essere
cosa facile di sostituirli.









CAPITOLO SECONDO
LA CRISI DEL TERZO SECOLO.




I.



Alessandro Severo fu ucciso al principio del
235, da una rivolta militare, capeggiata da un
Trace, Massimino. Giunto grazie al suo valore
e alla protezione della famiglia di Settimio
Severo ai più alti gradi della milizia, benchè
parlasse assai male il latino, Massimino
rappresentava le razze più barbare dell’Impero,
che, approfittando del dispotismo orientale
della famiglia di Settimio Severo, cercavano
di prendere il posto delle vecchie famiglie
di nobiltà senatoria. Morto Alessandro Severo,
le legioni lo proclamarono imperatore a
Magonza. La rivolta contro Alessandro Severo,

che voleva restaurare l’autorità del Senato,
e l’elezione all’Impero di questo Trace, acclamato
dalle legioni, erano due sfide gridate
dal nuovo dispotismo militare al solo principio
di legittimità che esistesse allora; due sfide,
per conseguenza, anche all’ordine legale,
che si basava da tanti secoli sull’autorità del
Senato. Settimio Severo e i suoi successori avevano
ancora cercato di giustificare il loro dispotismo,
invocando, almeno per la forma,
l’autorità del Senato; ma con Massimino la rottura
diventa aperta. La forza rinnegava il solo
principio di autorità che poteva giustificarla, e
affermava la sua volontà di trovare in sè stessa
i titoli necessari all’esercizio del potere.




Massimino infatti non si preoccupò che di
aver l’appoggio delle legioni; non cercò neppure
la convalida del Senato, e governò come
se il Senato non esistesse. Ma per quanto indebolito
e depresso, il Senato non era ancora
giunto a tanto, da sopportare, da parte di un
Trace, questa umiliazione. Non sappiamo bene
ciò che successe allora a Roma; e possiamo
appena intravederlo, attraverso le frammentarie
informazioni che ci son date: certo è
che il Senato nominò due Imperatori, Pupieno

e Balbino, il primo un soldato di gran valore
che, partendo dal nulla era giunto ai gradi più
alti; il secondo, un senatore di intelligenza mediocre,
ma molto stimato e di grande casata.
Il merito personale e la nobiltà della razza erano
dunque invocati, dal Senato, a difendere
insieme la sua moribonda autorità. Un principio
di legittimità ha sempre bisogno, per farsi
rispettare, della forza; ma non è detto che
se questo principio e questa forza entrano in
lotta, proprio il primo sia destinato sempre a
soccombere; perchè rivoltandosi contro il principio
di autorità, di cui dovrebbe essere solo
strumento, la forza talvolta s’indebolisce. Così
avvenne allora. I due imperatori, con l’aiuto
del Senato, riuscirono a costituire un governo,
che fu riconosciuto legittimo da un certo numero
di provincie, e che oppose all’usurpatore
un esercito. Massimino non tardò
a capire, che se il governo di Roma si consolidava
sarebbe diventato pericoloso pel suo potere,
il quale s’appoggiava soltanto sul favore
di qualche legione; e per rovesciarlo subito
venne, con il suo esercito, in Italia. Ma in Italia
tutto il popolo era favorevole al Senato, e
contrario all’usurpatore; Aquileia chiuse a costui

il passo, obbligandolo ad assediarla; a
contatto del rispetto universale, che il Senato
ispirava ancora, la fedeltà delle legioni incominciò
a vacillare; Aquileia, resistendo, compì
l’opera nella primavera del 238. Massimino
fu assassinato sotto quelle mura inespugnate,
dagli stessi soldati che l’avevano portato
in trionfo.




Il Senato, Roma, l’Italia e la legalità avevano
trionfato delle legioni semibarbare e della
forza in rivolta. Ma questa vittoria della legalità
sulla forza durò poco. Presto nacque discordia
fra Pupieno e Balbino; il Senato non
seppe approfittare della vittoria e irritò i soldati
senza disarmarli; e prima della fine del
238, una nuova rivolta militare mandò a morte
Pupieno e Balbino e proclamò imperatore
Gordiano. La forza aveva avuto la sua rivincita.
In questo tempo i Carpi e i Goti traversavano
il Danubio; i Persiani invadevano la
Mesopotamia e minacciavano la Siria. Gordiano,
che era giovane e inesperto, aveva avuto la
fortuna di trovare come prefetto del pretorio
Timesiteo, un uomo intelligente, avveduto e — qualità
rara, allora — fedele. Timesiteo rimise
in ordine l’esercito e cacciò i Persiani, i

Goti e i Carpi. Queste vittorie, e il pericolo attenuarono
la discordia tra il Senato e le legioni,
tra la legalità e la forza; cosicchè, sebbene
eletto dalle legioni Gordiano non incontrò, nel
Senato, opposizioni. Il suo governo era legittimato
da un consenso posteriore. Disgraziatamente
Timesiteo morì nel 243, e Gordiano
non trovò, per sostituirlo, che un alto ufficiale
dell’esercito, Giulio Filippo, un arabo. Era
un soldato valoroso, ma non così fedele come
il suo predecessore. Volle essere, non il subordinato,
ma il collega di Gordiano, costrinse
i soldati a domandare per lui quell’onore; e,
siccome Gordiano rifiutava, lo fece assassinare.
Per la quarta volta, in pochi anni, la rivolta
militare trionfava, la forza si imponeva
alla legalità indebolita e screditata; ma questa
volta, e appunto perchè era la quarta, la rivolta
si propagò rapidamente in tutto l’Impero.
Indebolita al centro l’autorità imperiale l’esempio
diventa contagioso. Se proprio le legioni
devono eleggere l’Imperatore, perchè questo
privilegio sarebbe concesso alle legioni di una
provincia e non a quelle di un’altra? Ogni
gruppo di legioni vuole il suo Imperatore; i
pretendenti pullulano nelle provincie. Il pericolo

divenne di nuovo così grave, che avvenne
una reazione in favore del Senato, e che spaventati,
i tempi si volsero verso il solo principio
di autorità che sussisteva ancora, a dispetto
di tutti gli oltraggi. Per quanto arabo,
Filippo cercò di farsi legittimare dal Senato,
per avere quella convalida che sarebbe mancata
ai suoi concorrenti. E il Senato si rassegnò
a riconoscerlo, preferendo avere in Roma un
imperatore che almeno cercava, quantunque
eletto da una sedizione, d’essere confermato
dal suo consenso. Ma invano gli uomini ricorrono,
nella necessità, a quel principio d’autorità
che hanno indebolito, per sodisfare le loro
ambizioni. Mentre Filippo cercava di rafforzare
il suo potere in Italia, facendolo legittimare
dal Senato, i Goti invadevano di nuovo
l’Impero; e le legioni del Danubio, scontente
di veder che l’Imperatore s’adagiava in Italia,
quando le frontiere dell’Impero erano violate
dai barbari, annullarono i decreti del Senato
e proclamarono Imperatore il governatore della
Dacia e della Mesia, Decio. Scoppiò una
nuova guerra civile. Decio venne in Italia, vinse
Filippo a Verona e lo uccise; poi ripassò le
Alpi per andare a combattere i Goti. Ma senza

gran resultato, perchè, nel 251, morì sul campo
di battaglia. Era il primo degli imperatori
romani che cadeva combattendo i barbari.
È facile immaginare l’impressione fatta da
questo avvenimento. Le legioni, che ormai
credevano di poter disporre dell’Impero, s’affrettarono
a proclamare Imperatore il governatore
della Mesia, Treboniano Gallo. Ma anche
Treboniano, invece di combattere i Goti,
preferì trattare e comprare, a peso d’oro, la
pace. Allora le legioni si rivoltarono di nuovo,
e elessero all’Impero il Governatore che gli
era successo in Mesia, Emiliano. Scoppiò una
nuova guerra civile, in cui Treboniano fu sconfitto.
E l’autorità del Senato fu di nuovo invocata,
perchè desse al nuovo Imperatore un carattere
legittimo, atto a fortificarlo nel suo governo.
Il Senato riconobbe Emiliano; ma Emiliano,
appena riconosciuto, fu trucidato
dalle legioni, che si rivoltarono, acclamando
imperatore Valeriano (253).




Dalla morte di Alessandro Severo sono trascorsi
diciotto anni in continue sedizioni. L’autorità
del Senato è distrutta e con essa la pietra
angolare della legalità. Qualsiasi regola e
principio per l’elezione dell’imperatore messi

da parte, l’elezione è abbandonata al capriccio
delle legioni; si moltiplicano le rivolte militari,
stimolate dall’emulazione, dalla certezza dell’impunità
e dalla speranza del bottino; le
guerre civili nascono l’una dall’altra, indebolendo
dappertutto la difesa delle frontiere.
L’Impero comincia a diventare preda dei barbari
che, incoraggiati dalla crescente debolezza
del colosso, lo attaccano da tutte le parti. Fra
il 254 e il 260 i Goti invadono di nuovo la Dacia,
la Macedonia, l’Asia Minore; gli Alamanni
e i Franchi si gettano sulla Gallia, una nuova
razza germanica, quella dei Sassoni, fa la
sua comparsa sul mare, lungo le coste della
Gallia e della Bretagna; dei gravi torbidi scoppiano
in Africa, e nuovi pericoli minacciano
l’Oriente dove l’Armenia e la Persia ricadono
sotto l’influenza persiana. E come se tutte queste
disgrazie non bastassero, una epidemia di
peste infuriò, in quegli anni, spopolando intere
legioni dell’Impero. Valeriano il quale era
un senatore di nobile famiglia e di una certa
intelligenza, s’intese col Senato, e, d’accordo
con l’alta assemblea, cercò di provvedere alle
terribili difficoltà del momento con un ripiego
che, a poco a poco, doveva dislocare tutta

la civiltà antica; nominando Cesare suo figlio
Galieno, assegnandogli le provincie dell’Occidente,
e tenendo per se l’Oriente; spezzando
per la prima volta l’unità dell’Impero.
Chiara sembra l’idea ispiratrice di questa riforma:
rinforzare l’autorità imperiale, e con essa
il governo indebolito, rimpicciolendo l’area
troppo vasta, in cui doveva operare. Ma era
questo un rimedio di natura, per così dire, geometrica,
che poco poteva curare un male di natura
morale. Il governo era debole, perchè non
aveva più titoli indiscutibili e universalmente
riconosciuti; la divisione del potere non poteva
annullare questo incorreggibile vizio d’origine.
Mentre Galieno faceva del suo meglio
per arginare le invasioni germaniche in Occidente,
Valeriano tentava una grande spedizione
contro la Persia. Ma nel 259 o nel 260 è
fatto prigioniero dai Persiani, e va, non si sa
dove nè quando, a morire in prigionia. Pochi
anni prima, un imperatore era caduto sul campo
di battaglia, combattendo i barbari; ora un
imperatore era catturato, e andava prigioniero
nel campo nemico. Fu un colpo terribile per
l’autorità imperiale; e se ne videro presto le
conseguenze: alla catastrofe segue una specie

di smembramento dell’Impero.




Già sino dal 258 le legioni della Gallia avevano
acclamato imperatore Postumio. Postumio,
che era un uomo di molti meriti, riuscì,
dopo la morte di Valeriano, a farsi riconoscere
in Spagna e in Britannia, e fondò un Impero
gallo-iberico, che durò nonostante gli attacchi
di Galieno, fino al 267. Nello stesso tempo,
in Oriente, un generale di Valeriano, Macriano,
con l’aiuto della città di Palmira e di Odenato
che era il più ricco e il più potente dei suoi
abitanti, aveva di propria iniziativa, combattuto
contro i Persiani, ricacciandoli e salvando
le più ricche provincie d’Oriente. Ma incoraggiato
da questi successi, pensò di impadronirsi
anch’egli dell’impero a favore dei suoi
figliuoli.




Odenato rimase invece fedele all’Imperatore,
e col titolo di Dux Orientis si mise a far
guerra a Macriano. Ma l’Occidente e l’Oriente
erano già smembrati, o sul punto di smembrarsi,
e l’audacia dei barbari aumentava,
quanto più si indeboliva l’Impero. Nel 261,
gli Alamanni riescono a invadere l’Italia, e
Galieno li sconfigge soltanto alle porte di Milano.
Poco dopo, i Franchi invadono la Gallia

e la Spagna, e si spingono, a quanto pare, sino
in Africa. I barbari dell’Europa Centrale,
i Goti, gli Eruli, i Sarmati saccheggiano le coste
del Mar Nero, forzano i Dardanelli e penetrano
in Grecia e in Asia. Nel 267, gli Eruli
bivaccano in Grecia, a Atene, a Corinto, a Argo,
a Sparta. Il mediocre Galieno non sa come
opporsi a tante calamità; la disperazione si impadronisce
dei popoli; ogni provincia e ogni
regione, sperando di difendersi meglio da sola,
si rivolta e si da un imperatore suo proprio.
Durante gli ultimi anni della vita di Galieno,
i pretendenti — i tiranni, come disse — sono
così numerosi e transitori, che è quasi impossibile
di raccontarne, ad uno ad uno, la storia.
In Germania, dove la guerra contro l’Impero
Romano stava per diventare diremo per adoprar
parole moderne la «grande industria nazionale»,
si capì ch’era il momento di tentare
un grosso colpo. Molti popoli germanici s’intesero
per formare, sotto il nome di Goti e di Alamanni,
una potente coalizione contro l’Impero;
e nella primavera del 268 un forte esercito
passava sulla riva destra del Danubio, invadeva
la Macedonia Orientale, la Grecia, le
Cicladi, Rodi, Cipro, e le coste dell’Asia Minore.

Nello stesso tempo un altro esercito entrava
nella Mesia e s’inoltrava in Macedonia.
Il piano era chiaro: conquistare la penisola
balcanica e tagliare in due l’Impero, interponendosi
tra le provincie d’Oriente e quelle di
Occidente.



II.



Da trent’anni l’Impero era preda del dispotismo
militare, delle invasioni, della guerra civile,
dell’anarchia, della peste, della carestia.
Le guerre civili della repubblica, erano state a
paragone piccolezze, perchè non avevano
mai minacciato gli elementi vitali della civiltà.




Ora è altra cosa: tutti questi elementi, a cominciare
dalla popolazione, sono colpiti a morte,
nelle provincie occidentali. Già troppo
scarsa in tempi prosperi, la popolazione era
decimata dalla guerra, dalle invasioni, dalla
generale insicurezza, dall’impoverimento, dalle
epidemie. L’ostinazione con cui anche i più
saggi imperatori continuarono a trapiantar barbari
nei territori dell’Impero e specialmente in

Occidente, nonostante il manifesto pericolo, è
la prova più luminosa di questo bisogno d’uomini.
Lo spopolamento, effetto della povertà,
ne era a sua volta una causa, poichè rovinava
l’agricoltura, l’industria, il commercio. I coltivatori,
così i coloni liberi come i lavoratori
schiavi, si diradavano; s’assottigliava la piccola
proprietà, s’allargava la grande, dilatavano
le terre incolte e abbandonate. L’industria,
così florida in tutto l’Impero sotto gli Antonini
e anche sotto i Severi, aveva profondamente
sofferto, un po’ per la morte di molti artigiani,
che avevano portato nella tomba il segreto
delle difficili perfezioni, un po’ per la
povertà crescente, che diminuiva il consumo.




Molte miniere, massime le miniere d’oro,
sono abbandonate o per mancanza di braccia,
o perchè le regioni sono invase dai barbari;
i metalli preziosi sono tesaurizzati e nascosti,
il capitale si fa raro e l’interesse del 12 per
100, considerato ai tempi di Nerone come eccessivo,
diventa l’interesse mensile. La insicurezza
generale, la difficoltà delle comunicazioni,
le restrizioni imposte dalla crescente povertà,
rallentano anche il commercio. Le piccole
e le medie fortune spariscono, e in mezzo

alla miseria che aumenta, le ricchezze si
concentrano nelle mani di pochi. Le piccole
città sono abbandonate e si spopolano. Invece,
nelle grandi, la popolazione si accumula e
aumenta il numero dei miserabili che, sotto
una qualunque forma di mendicità, vivono a
spese dei ricchi e dello Stato. Lo Stato diventa
la provvidenza e il tormento di tutti. Il suo
fiscalismo, imposto dalla moltiplicazione della
burocrazia, dalla mendicità delle masse,
dall’aumento delle spese militari, dalle inutili
e dispendiose costruzioni, è atroce e implacabile.
Il peso delle imposte è accresciuto dalla
perturbazione monetaria. Parte per rimediare
alla crescente scarsezza dell’oro, parte per
far fronte alle spese di guerra e alle altre spese
pubbliche, senza inasprire le imposte, gli
imperatori alterano il peso e la lega delle monete.
Sotto Caracalla il peso dell’aureus era
disceso a 6 gr. 55, ma dopo Alessandro Severo
diviene così irregolare, che i pagamenti in
oro si fanno soltanto con la bilancia. Peggio
ancora, per le monete d’argento: le proporzioni
della lega del denarius e dell’antonianus
argenteus, emessi per la prima volta da Caracalla,
erano già aumentati senza misura fino

dai primi anni dopo la morte di Alessandro
Severo. Ma sotto l’imperatore Claudio il Gotico,
l’antoniano non ha più che quattro o cinque
parti di argento su cento! Non si distingue
dalla moneta di bronzo che per il colore, fornito
con un bagno d’argento e qualche volta
di stagno. Anche le monete di bronzo sono
coniate a peso ridotto. Di qui un vertiginoso
aumento e una pazza irregolarità dei prezzi,
che riduce alla disperazione le disgraziate popolazioni,
e contro cui gli imperatori cercheranno
invano di lottare a colpi di editti; di qui
un continuo impoverimento delle classi più numerose
aggravato ancora, per i disgraziati sudditi,
dall’ordine, di pagare le imposte in oro.
Lo Stato rifiutava la cattiva moneta, di cui inondava
l’Impero!




Dal disordine politico e dalla povertà il caos
sociale. Sterminate o disperse l’aristocrazia e la
classe agiata, che durante il primo e il secondo
secolo erano stati i sostegni dell’Impero e ne avevano
creato la brillante civiltà fondendo l’ellenismo
e il romanismo, le loro ricchezze, o almeno
quelle che non sono distrutte, e la loro
potenza passano a una nuova oligarchia d’arricchiti
e di alti funzionari, civili o militari, reclutata

quasi tutta fra le classi inferiori e tra
le popolazioni più barbare, che solo da lontano
avevan sentito l’influenza del romanismo
e dell’ellenismo. L’Impero ridiventa barbaro,
e dall’interno ancor più che dal di fuori, con
questo arricchire e salire degli elementi più
rozzi, ancor più che per le invasioni dei barbari
dell’altra riva del Reno o del Danubio.
S’abbassa, dappertutto, il livello della cultura,
nella filosofia, nel diritto, nella letteratura;
perchè i nuovi dominatori, quando non la
sprezzano, la ignorano.




Una raffinata cultura, fra i potenti, non è più
regola, ma eccezione. E la decadenza si stende
a tutte le industrie e a tutte le arti, in cui la
civiltà greco-romana aveva eccelso e che ora diventano
più rozze e volgari; all’arte degli scultori,
all’arte degli orafi, all’arte degli architetti.
Gli avanzi della ricchezza passata sono sprecati
in un lusso barbaro di cattivo gusto, spettacoloso,
pesante, fatto per sbalordire la gente
rozza; o in piaceri e in feste violente e disordinate
o in edifici giganteschi e inutili, che
ingombrano più che non abbelliscano le poche
città ancor floride in mezzo alla rovina delle
piccole. E più l’Impero si impoverisce e più

l’architettura pubblica colossaleggia. Inoltre,
e questo è il colpo di grazia alla civiltà antica,
la religione che era stata il fondamento dello
Stato e della coltura antica, il politeismo agonizza.
I culti orientali irrompono dappertutto,
minacciano di sconvolgere moralmente il mondo,
già così perturbato dalle guerre e dalle rivoluzioni.



III.



Tuttavia, benchè dalla morte di Alessandro
Severo e per più di trent’anni, l’Impero in apparenza
si sia abbandonato come un corpo morto
ai mali che lo distruggevano, c’erano ancora,
in questa civiltà agonizzante, ma che per tanti
secoli era stata così vigorosa, le forze atte
a tentare una disperata resistenza. Nonostante
la barbarie invadente, le alte classi erano ancora
sotto l’influsso di una cultura troppo antica,
troppo ricca e troppo grande, perchè gli
avanzi dovessero cessar di operare; e contavano
ancora persone di grande animo e di alta
intelligenza. Nel 268 una congiura di generali
trucidò Galieno, e proclamò, questa volta,

per succedergli non già un inetto o un intrigante,
ma il migliore uomo di guerra del
tempo, Claudio. Claudio, non lontano dall’antica
Naissus (Nisch) sorprese il grosso dell’esercito
nemico, l’annientò e ne inseguì i resti
con spietato vigore. E chi sa quanto bene
avrebbe potuto fare, se la peste non l’avesse
ucciso nel 270! Ma ebbe per successore, acclamato
dalle legioni di Pannonia, l’uomo che egli
stesso aveva designato, uno dei generali che
aveva combattuto con lui contro Galieno, Aureliano.
Forte carattere e grande ingegno, come
Claudio, Aureliano, arrivava al buon momento,
perchè i Goti, vinti da Claudio, erano
soltanto un’avanguardia. Nel 270, l’Italia era
invasa dai Vandali e dagli Alemanni, i quali,
nel 271, distruggevano addirittura un esercito
romano presso Piacenza!




Aureliano fu il primo che cercò di fermare
la decomposizione dell’impero e il suo rimbarbarimento,
con un vasto piano coerente di riforme
e di guerre. Vinse e distrusse a Pavia
e a Fano l’invasione germanica, liberandone
l’Italia; ridusse di nuovo sotto il dominio romano,
l’Oriente, una parte del quale si era
staccata dopo la morte di Odenath, formando

un impero di Siria sotto lo scettro della vedova
Zenobia; sbarazzò l’Impero da tutti i pretendenti
e da tutti i piccoli imperatori locali,
pullulanti negli anni precedenti, e lo riunificò;
circondò Roma con la potente cerchia delle mura
gigantesche che si ammira ancor oggi. Per
tutti questi meriti può con ragione essere chiamato
restitutor orbis.




Ma era una mente troppo vasta, da non capir
che la ricostituita unità sarebbe presto distrutta
di nuovo, se non si trovava, pei mali
dell’Impero, qualche rimedio radicale. Due sue
disposizioni meritano d’esser segnalate, più che
le altre. Pensando con ragione che l’Impero
era troppo esteso per le sue forze diminuite,
Aureliano risolvè di abbandonare il pericoloso
saliente della Dacia, irrorata dal sangue dei legionari
di Traiano e dal sudore di molte generazioni
di coloni, dando il nome della provincia
abbandonata a quella parte della Mesia che
si stendeva sulla riva destra del Danubio. L’altra
disposizione è d’ordine politico e religioso.
Aureliano istituì ufficialmente il culto del Sol
invictus, proclamando religione di stato il mitraismo
latinizzato.




Per capire il valore di questa grande riforma,

bisogna ricordare che il mitraismo era un
culto asiatico, nato da una fusione del masdeismo
con la teologia semita e con altri elementi,
presi in prestito alle religioni indigene dell’Asia
Minore.




Era, come quasi tutte le religioni asiatiche,
assolutista e monarchica, perchè insegnava che
i monarchi regnano per grazia divina e come
tali ricevono da Mitra gli attributi della divinità
e ne diventano consubstanziali. L’adozione
del mitraismo come culto ufficiale era dunque
un atto di profonda politica; rappresentava
uno sforzo, per trovare nell’assolutismo
mistico un principio di legittimità, che sostituisse
l’antica convalidazione del Senato, ora
inefficace, e sottraesse l’autorità imperiale ai
capricci delle legioni, sempre in rivolta. In
mezzo all’anarchia in cui naufragava l’Impero,
Aureliano cerca insomma un nuovo principio
d’autorità, e lo cerca là dove soltanto poteva
trovarlo, ora che s’erano estinti i principii creati
dal mondo greco e romano; nelle grandi monarchie
assolute che confinavano con l’Impero
Romano dalla parte d’Oriente. Dopo la
caduta della repubblica, dopo la caduta del
governo misto di monarchia e di repubblica,

ma di struttura greco-latina, con cui l’Impero
si era governato per più di due secoli, dopo
la caduta della dittatura militare dei Severi,
pareva che non rimanesse ormai più, come forma
di governo, che l’assolutismo orientale,
fondato sul principio religioso, e in cui il sovrano
era Dio.




Aureliano cerca insomma di tramutare l’impero
greco-romano in un impero asiatico. Tuttavia,
questo sforzo, benchè ampiamente giustificato
dalle necessità politiche, sembra aver
cozzato con una forte opposizione. Verso la
fine del 275, Aureliano cade a sua volta vittima
di una congiura di generali. Per che ragioni?
Il punto è oscuro. Noi sappiamo che,
come rappresentante del Sol invictus, Aureliano
aveva incominciato risolutamente a ristabilire,
nel vasto impero, l’ordine; onde non pare
improbabile che il suo zelo nel reprimere gli
abusi di cui soffriva il mondo romano, gli avesse
procurato molti nemici. Ma non è impossibile
che la congiura sia stata in parte un movimento
di reazione del vecchio spirito greco-latino,
contro l’assolutismo mistico dell’Oriente,
ormai vincitore. Un fatto curioso, che altrimenti
resterebbe inesplicabile, tenderebbe a

persuadercene; le legioni, dopo la morte di
Aureliano, non vollero acclamare l’Imperatore
e vollero invece affidarne l’elezione al Senato.
Sorpreso da un rispetto a cui da molto
tempo non era più avvezzo, il Senato cominciò
col rifiutare; scelse poi il più antico dei suoi
membri, il princeps senatus, Marco Claudio
Tacito. Ma non si era più ai tempi di Traiano,
e per aver voluto governare come Traiano, Tacito
fu trucidato dalle legioni, pochi mesi dopo
che era stato eletto.




Ricominciò la guerra civile. Una parte delle
legioni elesse Floriano, un’altra Probo, che
era uno dei migliori generali di Aureliano. Probo
prevalse; e quantunque discepolo di Aureliano,
continuò la politica di Tacito; riconobbe
l’autorità del Senato, cercando
così di consolidare la propria; gli restituì
il diritto di giudicare in appello nei
processi penali, di nominare i governatori, e anche
di ratificare le costituzioni imperiali. Come
spiegare questo ultimo tentativo di governar
l’Impero con l’appoggio del Senato, dopo 50
anni di torbidi e guerre civili, proprio quando
il Senato non era più che un’ombra, se non si
ammette che l’assolutismo mistico di Aureliano

aveva irritato o spaventato quanto sussisteva
ancora dell’antico spirito latino? Ma questo
tentativo non riuscì meglio che il precedente.
Benchè Probo fosse stato un generale molto
abile, fu vittima, anch’egli, dell’implacabile
violenza delle legioni; e ritornò l’anarchia. Le
legioni elessero allora M. Aurelio Caro, che si
affrettò a dare ai suoi figli, Carino e Numeriano,
il titolo di Cesare, e si mise immediatamente
in guerra con la Persia. Aveva già occupato
Seleucia e Ctesifone, quando, alla fine del 283,
perì colpito, secondo gli uni dal fulmine, secondo
altri da una congiura militare. Numeriano,
che l’aveva accompagnato, era un poeta,
inadatto a comandare l’esercito, in un’impresa
così difficile. Fu dunque deciso il ritorno.
Ma per la strada anche Numeriano morì. Si accusò
allora, apertamente, il prefetto del pretorio.
Un’inchiesta fu ordinata e affidata a un
tribunale di generali, che elesse imperatore, il
17 settembre del 284, il comandante delle guardie
del corpo: Diocleziano.








IV.



Diocleziano è dopo Claudio e Aureliano, il
terzo dei grandi uomini usciti dal barbaro caos
del terzo secolo. Egli riprende risolutamente il
piano di Aureliano, arrestato dall’ultima reazione
del vecchio spirito romano e senatorio:
fare, dell’Impero romano un impero asiatico,
nelle mani di un sovrano assoluto il quale, agli
occhi dei sudditi, sia come la incarnazione della
divinità. Vedremo più innanzi come cercò
di mettere in pratica questo vasto disegno e a
che cosa riuscì. Per ora, ci limiteremo a osservare
che la trasformazione dell’Impero in una
monarchia asiatica, e la divinizzazione del sovrano,
tentata da Aureliano e ripresa da Diocleziano,
erano i soli mezzi ai quali potesse ricorrere
lo Stato per ristabilire, nel caos in cui si
dibatteva, un principio di legittimità sostituibile
all’autorità del Senato. E si sarebbe detto
che tutte le condizioni per il successo concorrevano

in quel tempo. Le tradizioni greco-romane
erano troppo indebolite per opporre una
lunga resistenza. La ricostruzione di un governo,
che non disponesse solo della forza, ma
anche di un’autorità morale, era oramai, nell’Impero,
necessaria perchè si trattava di vita
o di morte. In tutto il mondo civile conosciuto
dai Greci e dai Romani, non c’era allora altro
principio d’autorità che potesse essere assunto
dall’Impero in rovina. Il lungo duello fra l’Asia
e la Grecia, tra l’Asia e Roma, pareva esser
sul punto di finire col trionfo completo dell’Asia;
perchè erano esaurite tutte le forze di
resistenza che la civiltà greco-latina aveva opposto
all’assolutismo mistico dell’Oriente.
L’Europa stava per diventare un’appendice
dell’Asia e cadere anch’essa sotto uno di quei
governi assoluti, che aveva per tanti secoli disprezzati.
Quando tutto a un tratto si levò un
altro avversario, ben più formidabile della cultura
greco-latina, addirittura invincibile: il cristianesimo.




Durante i lunghi torbidi del terzo secolo, il
Cristianesimo si era sparso in tutto l’Impero e
in tutte le classi, era penetrato nell’Esercito,
nel Senato, nella Corte; aveva conquistato i

poveri e i ricchi; gl’ignoranti e i colti; aveva
già creato una abbondante e profonda letteratura
teologica; aveva costituito una gerarchia
semplice, ma solida, e non fondata sulla forza,
come la gerarchia imperiale, ma soltanto
sull’autorità.




Ogni chiesa contava un clero numeroso,
composto di Diaconi, i quali formavano il personale
di servizio, di Anziani, che formavano
il personale dirigente, e del Vescovo che era,
con pieni poteri, il capo della chiesa. Il vescovo,
nominato a vita, era eletto dal clero, con il
consenso dell’assemblea; nominava i diaconi
e gli anziani, e, all’epoca di cui ci occupiamo,
era già un personaggio importante nella città,
non solo perchè molti erano i fedeli, ma
anche perchè il cristianesimo aveva già organizzato
quel meraviglioso sistema di opere di
assistenza e di beneficenza, che fu la sua più
grande creazione sociale e una delle cause del
suo trionfo. Le comunità cristiane provvedono
dappertutto, non solo alle spese del culto e al
mantenimento dei suoi ministri, ma anche al
soccorso delle vedove, degli orfani, dei malati,
degli impotenti, dei vecchi, degli operai disoccupati,
di quelli che sono stati condannati per

la causa di Dio; si occupano di riscattare i prigionieri
portati via dai barbari, di fondare delle
chiese, di prendersi cura degli schiavi, di seppellire
i poveri, di ospitare i correligionari stranieri,
di raccogliere delle sovvenzioni per le
comunità in bisogno e minacciate. I beni, che
posseggono le comunità cristiane, provengono
per la massima parte da doni dei ricchi, che
in gran numero, sia in vita che dopo la morte,
lasciano alla chiesa una parte o tutta la loro
sostanza. La chiesa accumulava così i beni
di una parte delle classi superiori, in una gigantesca
mano morta, le cui rendite erano spese
in favore di tutti gli uomini colpiti dalla
sventura, sotto ogni forma. Non è difficile capire
che strumento di potenza quella ricchezza
accumulata, e le istituzioni di assistenza e
di beneficenza che poteva sostenere, fossero
in mezzo alle calamità del terzo secolo... Le
chiese cristiane apparvero allora come un porto
nella tempesta. Mentre le anime elevate arrivavano
al cristianesimo attraverso le prove
del loro dolore e la visione del dolore altrui,
o con uno slancio supremo verso la pace e la
beatitudine, per il disgusto del mondo contaminato
e sconvolto, le folle erano attirate alla

nuova fede dalla generosa assistenza di cui la
chiesa era larga ai miseri e che animava un
soffio divino di carità, sconosciuto all’assistenza
ufficiale, o alla protezione politica delle
grandi famiglie dell’antico Stato pagano. Se la
fede legava i fedeli alla Chiesa, altri legami
materiali rinforzavano efficacemente la potenza
e l’autorità della religione; le elemosine, i
sussidi, l’assistenza, le funzioni, le cariche ecclesiastiche
e le rendite annesse, la gestione
delle terre di recente acquistate, che impiegava
un numero grande di agenti, di schiavi, di lavoratori,
di coloni, di amministratori.




Il Cristianesimo era dunque diventato una
potenza spirituale e temporale insieme. Ma non
godeva affatto, come il mitraismo, della benevolenza
imperiale. Se è esagerato dire, come
pretendono alcuni storici, che tutti gli imperatori
del terzo secolo furono contrari ai Cristiani,
è certo che il Cristianesimo ebbe in quel
mezzo secolo a soffrire gravi persecuzioni e che
fu sempre considerato dalle autorità pubbliche,
anche nei momenti in cui le sanguinose persecuzioni
erano sospese con un’ostile diffidenza,
che contrasta assai col favore concesso al
mitraismo. Quale è la ragione profonda di questo

atteggiamento, che ha lasciato dei ricordi
così tragici nella storia della Chiesa? Lo spirito
stesso del Cristianesimo.




Alla stregua dell’Impero e dei suoi vitali
interessi politici, non c’è dubbio che il Cristianesimo
era una forza di dissoluzione. A mano
a mano che si aggravava il disordine del terzo
secolo, la nuova religione osa sostenere, con
più o meno fervore, a seconda delle sette, che il
cristiano non deve cercare nè le cariche pubbliche,
nè gli onori, nè i posti in cui la fede possa
essere in pericolo, ossia i posti più alti e i
più importanti; perchè, se non vuol perdere
l’anima, gli è proibito di prender cura dei templi,
di organizzare i giochi dei circhi, di giudicare
e perseguitare i suoi fratelli. Il mondo
in cui gli altri uomini vivono e godono, è contaminato
da una religione e da una civiltà che
Cristo ha maledette; non v’è gioia, nè dolore,
nè prezzo, nè castigo, che possano indurre
a partecipare alle pericolose vanità di quella
corrotta esistenza il perfetto cristiano, che aspira
solo a uscire quanto prima da questa valle
di peccato e di lagrime. A rigor di logica,
dovere del cristiano sarebbe distruggere l’impero;
non lo fa, come dice Tertulliano, perchè

è troppo compenetrato dalla dottrina e dall’abitudine
della dolcezza, e perchè la violenza
gli ripugna. Ma che non si mescoli mai alla
sua vita di peccato e di empietà! Piuttosto la
morte o la miseria.




Possiamo facilmente immaginare che effetto,
sugli spiriti alti, producevano queste dottrine,
in tempi in cui le funzioni pubbliche diventavano
così pesanti e così pericolose; in cui
le razze barbare si impadronivano dello Stato,
e le qualità violente dello spirito umano erano
sempre più necessarie al governo. Il Cristianesimo
distruggeva l’impero con l’astensione,
privando l’amministrazione imperiale e le amministrazioni
municipali di un grande numero
di persone intelligenti e colte delle classi superiori;
accaparrandosi e unendo gli uomini
migliori, le anime nobili e alte.




La vita di S. Agostino ci mostrerà un po’ più
tardi, in un caso celebre, come gli spiriti superiori,
preferivano alla fine la religione alla
politica, la Chiesa alle cariche pubbliche. Ma
già al terzo secolo molti cittadini, destinati dalle
leggi alla gestione degli affari pubblici, preferivano
dare i loro beni alla Chiesa e sottrarsi
con la povertà alle pesanti responsabilità del

potere; altri sfuggivano con diversi mezzi
che saranno parzialmente biasimati dagli stessi
imperatori cristiani; il celibato, santificato dalla
religione, si diffonde ancora più che nei momenti
critici del mondo pagano. E l’esercito
soffriva di questa astensione anche più che gli
impieghi civili. Già fino dal secondo secolo, il
cristianesimo aveva dichiarato che non era permesso
d’essere «uomo di spada» e che «il
figlio della pace», il quale non può nemmeno
intentare un processo, può ancor meno prender
parte a una battaglia; aveva insomma affermato
che il servizio militare e il cristianesimo
erano incompatibili poichè «il signore, disarmando
Pietro, dimostrò chiaramente la volontà
che ogni soldato deponesse la sua spada».
Al soldato cristiano non restava dunque che
«abbandonare immediatamente l’esercito, e risolversi
a soffrire per Cristo la sorte di tutti
gli altri cristiani». I canoni della Chiesa di
Alessandria sconsigliavano il volontariato e affermavano
con autorità che il cristiano non
deve portar armi. Lattanzio mette sullo stesso
piano l’impossibilità di eseguire o di aiutare ad
eseguire una condanna di morte e di prender
parte a una guerra, perchè al principio divino

che proibisce di uccidere «non si può fare nessuna
eccezione». S. Agostino dimostrerà un
po’ più tardi, che per il buon cristiano è indifferente
vivere sotto questo o quel Governo, obbedire
all’Impero o ai barbari, purchè lo Stato
non l’obblighi a commettere empietà o iniquità.




In tutta la storia del genere umano non v’è
forse tragedia comparabile a questa. Per dieci
secoli, la civiltà antica aveva infaticabilmente
lavorato a creare lo Stato perfetto: saggio, umano,
generoso, libero, giusto, capace di far regnare
nel mondo la bellezza, la virtù e la verità.
Questo Stato perfetto era stato la suprema
ambizione della Grecia e di Roma, di Roma
repubblicana come di Roma imperiale. Guerrieri
e uomini di stato, filosofi e oratori, poeti
e artisti, avevano consumato il fiore delle loro
energie, per secoli e secoli, in quest’opera
immensa. Aristide e Pericle, Scipione e Augusto,
Platone e Aristotele, Demostene e Cicerone,
Omero e Virgilio, Orazio e Tacito, Vespasiano
e Marco Aurelio, erano stati i collaboratori
di quell’unica creazione. E questo sforzo
meraviglioso di tanti secoli e di tanti geni,
terminava nel terzo secolo della nostra era,

nel maggior caos di disordine, che si fosse mai
visto; nel dispotismo violento e corrotto della
forza bruta spoglia di ogni autorità morale; nella
distruzione della più raffinata civiltà, nella
necessità d’inginocchiarsi innanzi a un sovrano
asiatico come se fosse un Dio incarnato, per
riuscire a salvare quello che poteva essere ancora
salvo del vecchio mondo e dei suoi tesori.
Il servaggio monarchico, che per tanti secoli
era apparsa allo spirito greco-romano come la
più abbietta e la più ignominiosa delle schiavitù,
era la ricompensa suprema dello sforzo
con cui i due più grandi popoli antichi avevano
voluto creare lo Stato perfetto! Quale civiltà,
dinanzi a questo disinganno, non avrebbe disperato
di sè e dell’avvenire?




Ma il Cristianesimo salvò il mondo antico da
questa suprema disperazione, con la più audace,
originale, e grandiosa rivoluzione spirituale
che la storia ricordi, rovesciando il punto di
vista antico, affermando che l’essere uno Stato
buono o cattivo, giusto o iniquo, saggio o
folle, poteva importare a coloro che governavano
o che commettevano il male; ma lasciava
indifferenti i governati o coloro che avessero a
soffrire dell’iniquità dei potenti. Fine supremo

della città è la perfezione religiosa e morale del
singolo; a questa perfezione ognuno può arrivare
con il suo sforzo personale, qualunque sia
il governo, buone o cattive che siano le sue istituzioni.
L’uomo non ha che un solo padrone
vero: Dio; se serve con pietà il Signore unico e
supremo, se merita il suo amore e le sue lodi,
il resto non conta. I potenti della terra diventano
impotenti.




Questa nuova visione della vita, con la quale
il Cristianesimo capovolse le basi intellettuali
e morali della civiltà antica, trionfa definitivamente,
in mezzo al terrificante disordine del
terzo secolo, come suprema reazione a questo
disordine. Immensa sarà l’influenza, che questa
nuova visione della vita dovrà esercitare sul
futuro, perchè darà per secoli una nuova direzione
a tutta la civiltà occidentale.









CAPITOLO TERZO
DIOCLEZIANO E LA RIFORMA DELL’IMPERO




I.



L’uomo che le legioni avevano eletto per
succedere a Caro, era un dalmata, come Claudio
e come Aureliano, benchè fosse di nascita
anche più oscura. Una tradizione lo vuole
persino figlio di liberto. Fin dalla prima giovinezza
era stato soldato, e s’era fatto alla scuola
di tre grandi generali: Claudio, Aureliano
e Probo. Ma questo barbaro e questo soldato
era un uomo di genio.




Appena eletto, Diocleziano dovette sostenere
una guerra civile. Carino, che aveva combattuto

contro gli Jazigi, non voleva rinunziare
alla successione del padre. Le due parti si
prepararono molti mesi alla battaglia; e nella
primavera del 285 si diedero battaglia in Mesia.
Sembra che Diocleziano avrebbe avuto la
peggio, se Carino, non fosse stato ucciso da
uno dei suoi ufficiali. Ma la nuova guerra civile
aveva provocato una di quelle perturbazioni,
a cui l’Impero ormai era avvezzo. Le provincie,
abbandonate a sè medesime per lunghi
mesi, s’erano messe a proclamare nuovi pretendenti.
Una rivolta di contadini rovinati e
di debitori insolvibili, l’insurrezione dei Bagaudi
era scoppiata in Gallia. Sulle frontiere, i
barbari ricominciavano ad agitarsi e i pirati a
turbare le coste della Gallia e della Britannia.
Diocleziano capì che il compito era troppo pesante
per un solo imperatore; e poco dopo la
sua elezione, nella seconda metà del 285, chiamò
a dividere le responsabilità del potere un
compagno d’arme, Massimiano, figlio di un
colono della Pannonia, dei dintorni di Sirmio.
Soldato valoroso, ma solamente soldato, è probabile
che Massimiano fosse scelto dapprima
non come collega, ma come luogotenente sicuro
e fedele, tanto è vero che non ricevette il titolo

di Augusto, ma quello di Cesare. Senonchè
Massimiano essendo riuscito a domare la
rivolta dei Bagaudi in poche settimane, Diocleziano
nel 296, mutò parere, gli conferì il titolo
di Augusto, e rese pari, almeno in teoria, i
poteri dei due capi di stato, senza alterare l’unità
politica e legislativa dell’Impero. Ciascuno
dei due Augusti aveva, è vero, il suo esercito,
il suo prefetto del pretorio, il suo bilancio
particolare, ma comuni restavano le leggi e il
danaro, e gli atti pubblici apparivano firmati
dai due nomi insieme. Il nome di Diocleziano,
tuttavia, era primo, e la sua volontà era sempre
preponderante, perchè, quantunque il suo
potere non fosse più grande di quello di Massimiano,
la sua autorità e il suo valore erano
ben superiori. L’amministrazione e le forze
militari degli Augusti erano distinte ma senza
limiti invarcabili, poichè essi non esitarono mai
a penetrare per qualunque motivo nei territori
che erano loro rispettivamente affidati.




A capo dell’Impero, insomma, non c’era più
un imperatore, ma due, uguali in potenza, così
come durante tanti secoli, c’erano stati due
consoli alla testa della Repubblica. Del resto
questa riforma, già tentata da Valeriano, era

ormai necessaria, poichè l’Impero era minacciato
da tutte le parti. Approfittando della rivolta
dei Bagaudi, di nuovo Eruli, Burgondi,
Alamanni passavano il Reno; il comandante
della flotta incaricata di dar la caccia ai pirati
sassoni e franchi, un certo Carausio, s’accordava
segretamente con loro, e, condannato a morte
da Massimiano, prendeva in Britannia il titolo
d’Augusto, e si impadroniva dell’isola e di
qualche città della costa della Gallia e creava
una flotta potente, con la quale sfidava l’autorità
dei due imperatori legittimi. Le cose non
procedevano meglio in Oriente, ove l’Impero
continuava a essere minacciato, come dopo Valeriano,
ossia da quando Roma aveva perso la
sua difesa maggiore contro il nuovo impero
dei Sassanidi: l’Armenia. Non erano dunque
troppi due imperatori, uno in Oriente e uno in
Occidente. Infatti, mentre Massimiano riusciva
a respingere, sul Reno, la nuova invasione
germanica, Diocleziano cercava di rientrare in
Armenia con gli intrighi più che con le guerre,
approfittando di alcune contingenze favorevoli.
La guerra civile aveva indebolito l’Impero
persiano, a tal punto che il re Bahram aveva
mandato ambasciatori a Diocleziano sollecitandone

l’amicizia; l’Armenia era stanca e scontenta
del dominio persiano; l’erede della corona
armena, Tiridate, viveva a Roma in esilio,
e del tutto contro voglia. Diocleziano lo spinse
e lo aiutò segretamente a riconquistare il trono;
e Tiridate, approfittando delle difficoltà
del Re di Persia e dello scontento dell’Armenia,
riuscì, con un colpo di mano abilmente
preparato, a riprendere possesso del regno dei
padri. L’Armenia si trovò di nuovo sotto l’influenza
di Roma; e il re dei Persiani, che non
era in grado di ricorrere alle armi, si rassegnò
a riconoscere il fatto compiuto.




Questo buon successo sollevò le sorti dell’Impero
in Oriente benchè un nuovo nemico — i
Sarracini, venuti dai deserti di Siria e d’Arabia — fosse
comparso in territorio romano,
saccheggiando, e benchè l’Egitto si agitasse
per ragioni che non conosciamo. Ma in Occidente
non diminuivano le difficoltà. Massimiano
non aveva potuto debellare Carausio,
che aveva arruolato un esercito di Franchi e di
Sassoni; di nuovo si avvertivano minacciosi
movimenti in Germania, dove Goti, Vandali,
Gepidi e Burgondi erano in armi. Nell’Europa
Orientale si agitavano anche i Sarmati; e ricominciavano

le sedizioni degli indigeni nella
Mauritania e nella Numidia. I due Augusti si
sforzavano di tener testa a tutte queste difficoltà,
volando da un capo all’altro dell’Impero,
conferendo a questo o a quel generale i più
estesi poteri civili o militari, facendo talvolta
di necessità virtù e riconoscendo, poichè non
lo potevano vincere, Carausio, come terzo Augusto.




Ma dopo alcuni anni Diocleziano e Massimiano
si convinsero che anche due Augusti
non bastavano al compito; e nel 293, Diocleziano
divise ancora l’Amministrazione dell’Impero,
dando ai due Augusti due nuovi
collaboratori ufficiali, ma di grado inferiore:
i Cesari. Uno dei due ufficiali chiamato a così
alta carica fu Galerio, soldato energico e valente,
senza cultura raffinata, originario della
Dacia. L’altro, Costanzo, soprannominato Cloro
per la sua cera pallida, discendeva per linea
materna da Claudio il Gotico; era di famiglia
facoltosa, di dolce temperamento e di
spirito colto: un aristocratico smarrito tra gli
uomini nuovi che governavano l’Impero. Le
provincie furono distribuite fra i quattro imperatori,
in questa maniera: Diocleziano si tenne

la parte più orientale dell’Impero, la Bitinia,
l’Arabia, la Libia, l’Egitto, la Siria; Galerio
ebbe la Dalmazia, la Pannonia, la Mesia, la
Tracia, la Grecia, e l’Asia Minore; Massimiano
ebbe Roma, l’Italia, la Rezia, la Sicilia, la
Sardegna, la Spagna e tutto il resto dell’Africa;
Costanzo, la Bretagna e la Gallia. Per le
ragioni stesse della loro nomina i capi dell’Impero
non dovevano risiedere in Roma, ma vicino
alle frontiere: Diocleziano a Nicomedia, in
Bitinia; Galerio a Sirmio, in Pannonia; Massimiano
a Milano; Costanzo a Treviri, in Gallia.



II.



La moltiplicazione degli imperatori, come
abbiamo già osservato a proposito di Valeriano,
era un rimedio di natura geometrica, mentre
il male di cui moriva l’Impero era un male
di natura morale. Da solo, questo rimedio non
poteva essere più efficace ai tempi di Diocleziano
che in quelli di Valeriano. Avrebbe anzi
potuto affrettare lo smembramento dell’Impero,

spingendo gli imperatori a rendersi indipendenti.
Ma Diocleziano integrò questa divisione
dell’Impero con una profonda e organica
riforma di tutta la suprema istituzione. Nel
293 questa grande riforma era compiuta, e doveva
dare ai quattro imperatori una legittimità
più certa e rispettata insieme con più potenti
ed efficaci organi di governo, aumentando
nel tempo stesso la forza e l’autorità della carica
suprema. Ripigliando la via che Aureliano
aveva seguita, ma con più prudenza, Diocleziano
accettò solennemente il principio della
divinità degli imperatori, facendola però derivare
non da un Dio orientale ed esotico, ma
da due antiche divinità dell’Olimpo romano — Giove
ed Ercole — le quali così venivano ad
assumere l’ufficio proprio di tanti dei, di Mitra
per esempio, nei culti asiatici, di protettori
e legittimatori della monarchia. Egli tenta
insomma di infondere nelle arcaiche forme del
politeismo romano e repubblicano, un po’ dello
spirito monarchico dei culti asiatici.




Gli imperatori sono a Deis geniti et deorum
creatores; Diocleziano prende il titolo di Jovius
poichè il Dio da cui discende è Giove, la
mente suprema; Massimiano quello di Herculius

poichè discende da Ercole, il dio della forza
e il collaboratore di Giove nella lotta contro i
Titani; i sudditi e l’esercito giurano sul loro
nome, come un tempo su quello di Giove e di
Ercole[1].




Questa nuova maestà divina dell’Impero è
inculcata in forme tangibili e visibili nella coscienza
dei sudditi. I rapporti fra costoro e gli
imperatori, e tutti gli atti esterni della sovranità,
sono legati da un cerimoniale, ignoto nei
primi due secoli della nostra era. L’Imperatore
deve portare un diadema a raggiera, come
i grandi monarchi orientali; le sue vesti e le
sue calzature sono adorne e sparse di pietre
preziose. Non è più, come Augusto, Trajano
e Vespasiano, un semplice mortale, che tutti
possono avvicinare a qualunque ora del giorno,
o che s’accosta agli altri uomini con familiarità,
aprendo facilmente la casa a tutti i cittadini
liberi. Per rivolgergli la parola bisogna osservare
un protocollo e quando si è arrivati al
suo cospetto è di rigore prosternarsi in segno

di adorazione. L’assolutismo orientale trionfa
finalmente sulle rovine dell’ellenismo e del romanismo,
quasi distrutti dalla grande crisi del
terzo secolo, nell’Impero che ormai popolano
in gran parte, e governano i barbari.




Ma non sarebbe stato così utile conferire al
potere supremo una più grande autorità e un
prestigio divino, se la pluralità delle persone,
che dovevano adoperarlo, ne fosse stata un indebolimento.
Benchè diviso tra quattro sovrani
il potere supremo, secondo Diocleziano, doveva
restare una monarchia, ossia un’unità.
Come cercò di risolvere l’insolubile problema
di costruire un governo dotato di unità forte
con quattro sovrani? Prima, subordinando i
due Cesari ai due Augusti e assicurando a se
stesso, tra i due Augusti, l’ufficio di regolatore
e di coordinatore supremo. Il suo titolo di
Jovius accanto a quello di Herculius, concesso
a Massimiano, indica una superiorità. Inoltre
applica alla monarchia divinizzata, mediante
l’istituto romano dell’adozione, il principio dinastico
della monarchia asiatica, che già nel
primo e nel secondo secolo s’era infiltrato nella
costituzione dell’autorità suprema dell’Impero
romano. Augusti e Cesari formano una

sola famiglia; e come Massimiano era stato adottato
da Diocleziano, i due Cesari sono adottati
dai due Augusti, ripudiano le loro mogli
per sposare le figlie degli Augusti, che li hanno
adottati come figli; specie di incesto dinastico,
che ci richiama la monarchia egizia dei
Faraoni e dei Tolomei. Aggiungendo al principio
religioso e al principio dinastico il principio
della cooptazione, si poteva creder risolta,
con una contaminazione di romanesimo e
di orientalismo, tra le questioni dell’autorità
suprema, quella più spinosa, che, da più di tre
secoli, turbava invano l’Impero: la successione.
Morendo un Augusto il suo Cesare doveva
prenderne il posto e nominare a sua volta un
altro Cesare, che farebbe entrare nella famiglia
divina dei padroni del mondo.




Ma non solo d’autorità aveva bisogno il potere
supremo, per guarir le piaghe d’Europa;
gli era necessaria anche la forza, ossia organi
abili, sicuri, obbedienti. Diocleziano cercò di
infondere questa nuova forza nello Stato, creando
una burocrazia che non dipendesse più dal
Senato, ma unicamente ed esclusivamente dall’Imperatore-Dio,
come nelle monarchie asiatiche.
Forse non trascurò di rendere nota al

Senato la sua elezione al trono e le elezioni
successive, nè di rispettare certe forme consacrate
dalla tradizione. Ma è certo che il Senato,
come corpo politico, è annullato, perchè se si
possono ascoltare ancora i suoi consigli, non
c’è più obbligo di seguirli; perchè non ha più
provincie da amministrare, tutte essendo passate
sotto la giurisdizione dell’imperatore; perchè
è escluso dalla direzione politica e sostituito
dal concistorium principis, composto da
tutti i grandi funzionari dello Stato. E’ questo
il corpo nuovo che esamina, come l’antico Senato,
le questioni di carattere legislativo. Tutta
l’Amministrazione dipende dunque dall’Imperatore
e dal concistorium principis, che
ne è il rappresentante supremo; è composta da
una burocrazia reclutata senza considerazioni
di rango sociale, di origine o di nazionalità; e
in cui tutti i sudditi dell’Impero, e anche gli
stessi barbari, non tarderanno a essere ammessi
a condizioni pari.








III.



Era questa, dal punto di vista delle tradizioni
greco-latine, una grande rivoluzione. Tanto
la civiltà greca come la civiltà latina posavano
sul doppio principio aristocratico dell’ineguaglianza
necessaria e quasi mistica dei
popoli e delle classi; ossia sul principio della
superiorità innata ed eterna dei greci o dei
romani sugli altri popoli; e su quello della
superiorità innata ed eterna delle classi che avevano
il privilegio di comandare sui semplici
mortali. Perciò i governi greci e latini furono
quasi tutti aristocratici, e si ressero sul privilegio
ereditario di una piccola oligarchia, che
sola aveva le qualità del governo; mentre i tentativi
di governi veramente democratici, in cui
potevano regger le cariche uomini d’ogni classe,
anche di quelle medie e popolari, furon rari
e di poca durata. Il più celebre fu quello di
Atene, ma sappiamo come andò a finire.
Quanto a Roma, non fu mai governata dalla
democrazia, anche ai tempi più agitati della
Repubblica; e lo stesso Impero romano, fino

a Caracalla, cioè fino al principio del terzo secolo,
era ancora governato da quella che potremmo
chiamare l’aristocrazia di una aristocrazia.
L’ordine senatorio e l’ordine equestre, a
cui spettava il privilegio di reggere tutte le alte
cariche dell’Impero, erano un’aristocrazia
raccolta fra i cittadini romani, che, a loro volta,
nobili e plebei, ricchi e poveri, colti e ignoranti,
costituivano tutti insieme, tra le popolazioni
dell’Impero, una seconda aristocrazia, dotata
da importanti privilegi e sottomessa a uno
speciale diritto penale. La civiltà greco-latina
era dunque fondata sulla potenza delle élites;
e questa potenza, a sua volta, era fondata sull’idea
che gli uomini e i popoli sono moralmente
disuguali. Una delle conseguenze di questo
carattere aristocratico dello Stato e della società
greco-latina, era la limitazione di tutti gli
organi politici e amministrativi. Riesce difficile
a noi capire perchè Roma, all’apogeo della
sua potenza, esitò così spesso ad allargare
le sue conquiste e ad ingrandire l’Impero. Ma
un’aristocrazia è un corpo chiuso, che non si

improvvisa e non si sviluppa a volontà, come si
può improvvisare e sviluppare una burocrazia
raccolta in tutte le classi e in tutte le nazioni;
per questo Roma dovette badar sempre a non
far l’Impero così grande, che il numero degli
amministratori e degli ufficiali superiori, dei
quali unica fornitrice era l’aristocrazia, non diventasse,
a un tratto, insufficiente; e per questo
anche si sforzò sempre di amministrare
l’Impero con la minor quantità di funzionari,
che gli era possibile. Benchè non ci sia possibile
citare cifre esatte, risulta indirettamente
da tutto quello che sappiamo sulla storia interna
ed esterna dell’Impero, che i quadri dell’Amministrazione
romana furono, relativamente,
assai ristretti, sino al termine della dinastia
degli Antonini. Amministrare con un minimo
di funzionari fu regola costante del governo
imperiale, appunto perchè era un governo
aristocratico.




Nei tempi, di cui parliamo ora, il Cristianesimo
aveva già inflitto, nel dominio ideale,
un colpo mortale allo spirito aristocratico della
civiltà antica, affermando che tutti gli uomini,
come figli dello stesso Dio, sono uguali innanzi
a lui. La dottrina dell’uguaglianza morale

degli uomini era già stata enunciata da alcuni
grandi filosofi dell’antichità; ma solo il Cristianesimo
riuscì a farla penetrare nella coscienza
universale, distruggendo fino dalle fondamenta
il vero governo aristocratico, e creando la democrazia
moderna. Dal giorno in cui fu distrutto,
nella coscienza delle masse, il principio che
affermava esser gli uomini, anzichè uguali,
moralmente disuguali, l’aristocrazia rimase ancora
come convenzione sociale, accettata, in
certe epoche, per utilità, ma cessò di essere
quella forma organica e quasi sacra della società
civile, che era stata nell’antichità. Il che
spiega come nel mondo cristiano e mussulmano
i governi aristocratici sono stati sempre governi
deboli, e nulla più che pallide imitazioni
delle vere e grandi aristocrazie del mondo
antico.




A sua volta Diocleziano inflisse al principio
aristocratico, nell’ordine reale, un colpo mortale,
con la sua riforma dell’amministrazione.




Non si può non sospettare un nesso segreto
tra questi due fatti, perchè i progressi del Cristianesimo
furono una preparazione necessaria
per la riforma di Diocleziano. Ma ragioni di
ordine sopratutto politico spinsero l’Imperatore

a questa riforma; e, fra queste ragioni, la
più grave fu la necessità di sostituire all’organizzazione
aristocratica dell’Impero, distrutta
dalle turbolenze del terzo secolo, una nuova organizzazione
che fosse adatta alle esigenze politiche
e militari, create da queste stesse turbolenze.
La scarsezza del personale, la piccolezza
degli organi politici e amministrativi, paragonati
alla grandezza dell’Impero da governare,
erano state tra le cause della catastrofe, nella
quale, durante gli ultimi cinquant’anni, l’aristocrazia
dell’Impero era perita. Bisognava
creare una amministrazione, che disponesse di
forze e di organi adeguati, non solo alla grandezza
dell’Impero, ma anche allo sforzo sempre
più intenso che lo Stato doveva compiere,
per arginare l’universale dissoluzione. E come
raccogliere quest’amministrazione, ora che l’aristocrazia,
già insufficiente nel secondo secolo,
era ormai quasi totalmente scomparsa, se
non scegliendo i funzionari in tutte le classi e
in tutte le popolazioni?




La moltiplicazione delle cariche e dei funzionari,
in alto e in basso, fu dunque uno dei principii
della grande riforma di Diocleziano. Per
la prima volta, nella storia di questo Impero

fondato da un’aristocrazia militare, Diocleziano
separa l’amministrazione civile dall’amministrazione
militare, e mette alla testa di ogni
provincia due funzionari con i loro rispettivi
impiegati; il praeses, o governatore civile; il
dux o governatore militare. Questa riforma, imitata
forse dall’antico impero persiano, aveva
certo due fini; rendere più difficili, con la divisione
dei poteri, i pronunciamenti delle legioni
nelle provincie, e le continue proclamazioni
dei nuovi imperatori, vero flagello del
terzo secolo; rimediare all’insufficienza dell’elemento
militare che, reclutato quasi unicamente
nelle provincie meno civili, non aveva
sempre le qualità necessarie al governo civile
di un impero, erede ancora, per quanto in decadenza,
di una gloriosa cultura.




Ma intanto è distrutto un altro principio vitale
della civiltà antica: l’unità di tutte le funzioni
pubbliche. La divisione dell’autorità civile
dall’autorità militare, che ci sembra uno dei
progressi politici più importanti della storia della
civiltà, appare per la prima volta nella storia
dell’Impero romano come un espediente di
tempi in decadenza. E non basta: a questa
è legata un’altra riforma, che si potrebbe definire

lo spezzettamento delle provincie. Diocleziano
non si limita, come Valeriano, a moltiplicare
il numero degli imperatori; moltiplica
anche quello dei governatori, assegnando a
ciascuno un territorio più ristretto perchè possa
governarlo più facilmente, e perchè, disponendo
di poche forze, non diventi pericoloso. Così,
nell’anno 297, invece di cinquantasette, come
erano al tempo dell’elezione di Diocleziano,
troviamo novantasei governatori civili per
le provincie.




Nello stesso tempo, per impedire che lo spezzettamento
delle provincie indebolisse l’Impero
e la forza dell’autorità centrale, Diocleziano
istituì la Diocesi. Le Diocesi erano state fino
ad allora suddivisioni fiscali e giudiziarie delle
provincie. La Diocesi di Diocleziano è l’aggruppamento
di molte provincie in una circoscrizione
superiore, sotto gli ordini di un magistrato
nuovo: il vicario. I vicari sono dodici:
cinque in Oriente, coi nomi di Oriens, Pontica,
Asiana, Thracia, Moesiae; e sette in Occidente,
coi nomi di Pannoniae, Britanniae, Galliae,
Viennesis, Italia, Hispaniae, Africa. D’ora
innanzi, ci saranno dunque, alla testa dell’Impero,
due Augusti e due Cesari. Immediatamente

sotto di loro dodici vicari alla testa di altrettante
diocesi; e al fianco di costoro, e allo
stesso piano, i proconsoli, governatori di certe
provincie privilegiate. Finalmente, sotto i vicari,
i praesides, o alle volte dei consulares o
correctores come sono detti indifferentemente
i governatori delle nuove provincie ridotte. A
fianco di questa gerarchia civile stanno i duces,
capi militari, che hanno poteri territoriali per
ragioni militari, senza corrispondenza con le
provincie o le diocesi in quanto all’estensione.




Ma la moltiplicazione dei capi dello Stato e
la loro distribuzione in determinati centri strategici;
la divisione del potere civile e del militare
non bastavano, per rinforzare la difesa dell’Impero.
La riforma amministrativa doveva
essere integrata con l’aumento dell’esercito. Si
dovettero quadruplicare le guardie del corpo
degli imperatori, aggiungere agli antichi nuovi
pretoriani, che saranno i milites Paladini e Comitatenses.
Fu necessità anche aumentare gli
effettivi militari. Diocleziano li accrebbe da
350.000 a 500.000 uomini, e, in proporzione,
accrebbe ancor più il numero degli ufficiali.
Per inquadrare più solidamente le legioni e assicurarsene
la fedeltà, ridusse gli effettivi e

moltiplicò i tribuni militari.




La pluralità delle corti, lo sviluppo della burocrazia
centrale e provinciale, e l’aumento
dell’esercito esigevano molto danaro. Diocleziano
provvede a tutto con energia e ingegnosità.
Comincia, decretando una revisione generale
del valore delle terre; un nuovo catasto, si
direbbe oggi; e a poco a poco, introduce un
nuovo sistema di imposte, uniforme per tutte
le provincie, ma che doveva anche tener conto
rigorosamente della qualità e del rendimento
delle terre. Crea una nuova unità fiscale, che,
secondo i luoghi, risponde ai nomi di jugum,
caput, millena, centuria, che comprende delle
terre di natura diversa e di diversa estensione,
ma che, nell’insieme, deve avere sempre un
valore identico, e fornire la stessa contribuzione.
Per esempio: 5 iugeri di vigna e 20 iugeri
di terre coltivabili di prima qualità facevano un
jugum, mentre, per arrivare a quello stesso risultato,
ci volevano 40 jugeri di seconda qualità,
e 60 di terza; e, con qualunque coltivazione,
ce ne volevano di più se il terreno era in
montagna, e meno se era in pianura. La riscossione
delle imposte è regolata con cura. La
somma stabilita dallo Stato per una circoscrizione

fiscale, che comprende un certo numero
di juga, è notificata ai decurioni (i membri del
piccolo senato di ogni città) i quali ne distribuivano
l’ammontare fra proprietari e fittavoli del
suolo pubblico (possessores) eccettuando coloro
che ne avevano una parte troppo piccola e
sorvegliando da vicino la riscossione, perchè
erano responsabili di quello che sarebbe mancato.
Il sistema tributario sembrava dunque ottimo
e di sicuro rendimento.



IV.



Con la riforma di Diocleziano, l’Impero romano
esce rinnovato dal caos del terzo secolo.
E’ ormai una vasta cosmopoli di razze diverse,
le più semi-barbare, governato dal dispotismo
asiatico di quattro sovrani-Dio, sottomesso
a una numerosa burocrazia; e che grazie
a queste grandi riforme politiche e amministrative,
ritrova in parte almeno per qualche
tempo l’antica pace e l’antica prosperità.
Diocleziano riuscì, in una certa misura, a ricostituire
la potenza e l’unità dell’Impero. Riconquistò

la Bretagna, dopochè Carausio era stato
ucciso da uno dei suoi ufficiali, che si era illuso
di succedergli (296); salvò l’Egitto, dove
un’insurrezione aveva tentato di opporre un
pretendente ai sovrani legittimi (296); assestò
felicemente, approfittando di circostanze favorevoli,
le cose di Oriente. Nel 294 il Re di Persia,
Barahram era morto, e gli era successo il
figlio, Narsete, sotto il regno del quale la politica
conciliante del predecessore cadde in disgrazia;
onde, nel 296, mettendo a profitto la
lontananza di Galerio, che era in Pannonia, e
di Diocleziano che era in Egitto, Narsete si
gettò sull’Armenia, minacciando la Siria. Galerio
richiamato da Diocleziano, commise l’imprudenza
di attaccare i Persiani nella stessa regione
in cui, tre secoli e mezzo prima, le legioni
di Crasso erano perite. E anch’egli fu sconfitto.
Diocleziano dovette rifare l’esercito distrutto,
arruolando molti Goti e Daci, per tentare
di invadere il paese nemico, seguendo le
vie montagnose dell’Armenia.




Il nuovo esercito fu affidato a Galerio, che
smaniava di vendicare la disfatta, e ci riuscì.
Con un impetuoso attacco notturno non soltanto
distrusse il campo persiano, ma catturò

la famiglia reale, fuorchè Narsete. E già sognava,
inebriato come un nuovo Alessandro, la
conquista della Persia. Ma i barbari minacciavano
di nuovo le frontiere; in questo stesso anno
Costanzo era costretto a partire per la Britannia,
e, mentre i Germani, approfittando
della sua assenza, minacciavano la Gallia,
Massimiano doveva correre in Africa, teatro di
un’altra rivolta.




Diocleziano dunque era disposto a far la pace;
e al principio del 298, questa pace era conchiusa
veramente, a condizioni che potevano
ricordare i tempi lontani, in cui Roma trionfava
in ogni terra. Tutta la Mesopotamia, conquistata
un tempo da Settimio Severo, era restituita
all’Impero; inoltre, il re di Persia cedeva
cinque provincie armene dell’alta valle del
Tigri, conquistate una volta, da Sapore I, ma
intorno alle quali le fonti non si accordano.
L’Armenia fino a Zinta, nella Media Atropatene,
era riconosciuta a Tiridate, l’Iberia (attuale
Georgia) diventava uno Stato vassallo,
non più della Persia, ma di Roma. L’Impero
romano riconquistava in Oriente una frontiera
strategica ottima per la difesa della Siria e dell’Asia
Minore, e acquistava preziosi alleati,

con una pace che doveva durare quarant’anni.




Nel tempo stesso Diocleziano riusciva a ristabilire
l’ordine nell’interno. All’anarchia cronica
succedeva dappertutto un governo stabile
e regolare. Pilotata con fermezza dai due Augusti,
dai due Cesari e dalla volontà sicura e
dalla mente vigorosa del primo Augusto, la nave
dello Stato gonfiava le sue vele verso un ridente
avvenire. La meticolosità delle leggi pesava
sui sudditi, ma li univa anche in una
forte disciplina pubblica; persino l’aumento
delle imposte sembrava quasi compensato dalla
nuova ripartizione, dai metodi ragionevoli
della riscossione e dal risorgere di una generale
prosperità. La nuova famiglia imperiale godeva
del favore universale; la sua divinità non
scandalizzava più nessuno, ma era anzi adorata
dai popoli soggetti, e la felicitas saeculi sembrava
dovesse coronare i durissimi sforzi compiuti
in diciotto anni di lavoro faticoso. La grande
perturbazione politica e militare, cominciata
con la morte di Alessandro Severo, sembrava
finita.








V.



Senonchè, disgraziatamente, c’era nell’opera
di Diocleziano, una contradizione che sotto
sotto la minava. Diocleziano aveva cercato di
salvare l’Impero dai barbari che lo attaccavano
dal di fuori, facendolo barbaro dentro. Aveva
distrutto definitivamente il romanismo e
l’ellenismo, già guasti dal caos del terzo secolo,
riordinando l’Impero su principii opposti a
quello su cui si basava lo Stato greco e latino;
annientando quello che era stata l’anima, la
forza, il sostegno dell’ellenismo e del romanismo:
l’unità delle funzioni pubbliche, l’organizzazione
aristocratica della società, lo spirito
politico, il politeismo. Diocleziano sostituiva
a una meravigliosa civiltà, che era stata
per secoli, nei suoi organi diversi — religione,
famiglia, Stato, cultura, unità viva — un sistema
di istituzioni che, salvo qualche ricordo storico
della grandezza di Roma, aveva come solo
principio spirituale il culto asiatico del sovrano
Dio: principio troppo nuovo e troppo
meschino per animare una mole come l’Impero.

L’Impero dioclezianeo sembra un corpo
troppo grande con un’anima troppo piccola, e
che va alla cerca di un’anima proporzionata.




L’ordine, instaurato da Diocleziano, era un
ordine vuoto; e in questo ordine vuoto nascono
e si sviluppano due correnti contrarie. Una
tende a risuscitare, nella pace ristabilita, la cultura
antica — letteratura, arti, filosofie, religioni
servendosi di ciò che resta; perchè questa
cultura era stata così ricca, così gloriosa, che
molti non si potevano ancora persuadere, anche
dopo tante calamità, che fosse morta, e volevano
a ogni costo farla rivivere nella sua antica
unità. L’altra corrente tende a riempire il
vuoto dell’ordine ristabilito, con la nuova dottrina
cristiana, che rovesciava l’antica concezione
della vita e dello Stato. Distruggendo per
sempre la struttura aristocratica della società
antica, Diocleziano aveva tolto di mezzo il principale
ostacolo alla cristianizzazione dell’Impero;
e per quanto formidabili fossero ancora gli
ostacoli non distrutti non potevan certo scoraggire
una dottrina animata da tanto slancio e
da così salda coscienza della sua missione rigeneratrice.




Posti fra queste due correnti, Diocleziano e

i suoi colleghi cercarono di favorire la prima,
senza opporsi alla seconda con intransigenza.
Si sforzarono di rimettere in onore lo studio
della giurisprudenza, della letteratura, dell’architettura,
proteggendo le scuole e i professori,
ricompensando e onorando gli uomini grandi.
Così Diocleziano chiamò a Nicomedia il
grammatico Flavio e il retore Lattanzio; protesse
la scuola di diritto di Berito e cercò di attirarvi
allo studio anche dei giovani Arabi. Così
Costanzo Cloro scelse dapprima per magister
memoriae il famoso retore Eumene, nominandolo
poi professore della celebre scuola
di Augustodunum (Autun). E’ dottrina ufficiale
del nuovo regime, esposta da Eumene in
pagine eloquenti, che le lettere siano la sacra
fonte di tutte le virtù e la miglior preparazione
a tutte le carriere, anche a quelle dell’armi.
Nè questa sollecitudine per la vita intellettuale
è difficile a spiegarsi; perchè, per quanto,
dopo tante calamità, l’Impero fosse decaduto
e quasi totalmente governato da barbari, aveva
sempre bisogno di quella grande coltura
che l’aveva formato, adornato e vivificato per
tanti secoli. E’ invece più difficile capire come
l’Impero abbia potuto vivere così a lungo, fino

all’anno 303, in pace col cristianesimo, che
in tante questioni capitali era contrario allo spirito
della riforma di Diocleziano. Ma i Cristiani
erano già a quel tempo, molto numerosi in
tutta l’amministrazione e nella corte stessa;
sembra anzi che l’imperatrice e sua figlia avessero
avuto qualche contatto col nuovo culto.
Diocleziano era troppo savio e troppo giudizioso
da non capire, quanto pericolosa all’unità
e alla pace dell’Impero sarebbe stata una
persecuzione, e durante molti anni si rifiutò di
trattare da nemici i cristiani. C’era tuttavia alla
corte un partito molto potente, con a capo
Galerio, che non approvava questa saggia politica.
E questo partito alla fine prevalse, a
quanto pare, per le difficoltà che il cristianesimo
creava all’autorità imperiale, specialmente
nell’esercito e nella disciplina militare. C’erano
ancora fra i cristiani dei fanatici che si rifiutavano
al servizio militare, come quel Massimiliano,
che fu messo a morte il 12 marzo del
295, sebbene, man mano che la nuova religione
guadagnava proseliti, il numero dei cristiani
che si rassegnava a fare il soldato fosse sempre
più grande.




Ma se diminuiva la ripugnanza alla guerra,

la difficoltà, che rimaneva insoluta e insolubile,
era il culto degli imperatori. I cristiani
non potevano riconoscere e adorare il Sovrano
Dio; ma il culto del Sovrano-Dio era la base
stessa della disciplina militare. Su questo punto
non c’era accordo possibile; e doveva scoppiare
un giorno o l’altro il conflitto. Nel 302
un editto cacciò dall’esercito tutti i cristiani, e
fu seguito, un anno dopo, il 24 febbraio del 303
da un altro editto, il primo editto di Diocleziano
veramente contrario ai cristiani, che imponeva
la distruzione dei templi e dei libri cristiani,
la dissoluzione delle comunità, e la confisca
dei loro beni, proibiva le assemblee dei
fedeli ed escludeva costoro da ogni carica pubblica.
L’editto era relativamente moderato, poi
che non conteneva nessuna minaccia di morte;
ma dopo che fu bandito, seguirono gravi
perturbamenti. Scoppiò in Siria una rivolta; il
palazzo imperiale di Nicomedia fu quasi distrutto
da un incendio. I nemici dei cristiani li
accusarono di essere gli autori di quei disordini;
a loro volta i cristiani accusarono i loro nemici
di eccitare contro di loro, con tumulti, sollevati
intenzionalmente, la collera di Diocleziano.









E’ impossibile decidere da che parte fosse il
torto. E’ certo invece che quei tumulti provocarono
un secondo editto, molto più duro, il
quale ordinava l’imprigionamento dei vescovi,
dei preti e dei diaconi, che si sarebbero rifiutati
di consegnare i libri sacri. Ma a Diocleziano ripugnava
di spingere all’estremo gli eventi;
tanto è vero che, nella seconda metà dello
stesso anno, il 17 settembre del 303, prese occasione
dalla grande solennità pubblica dei
Vicennalia, cioè delle feste in onore del ventesimo
anniversario del governo dei due Augusti,
per promulgare una specie di amnistia generale.
Tutti i prigionieri cristiani che si dichiaravano
pronti a ritornare apertamente nel seno
della religione antica, dovevano essere rimessi
in libertà. Gli altri invece non potevano approfittare
della grazia, e dovevano anzi, in ragione
della loro insensata ostinazione, essere,
nel futuro, trattati con maggior severità.




Questi editti sono il documento più eloquente
della potenza del cristianesimo, poichè mostrano
quanto Diocleziano esitasse a impegnarsi
sul serio contro un nemico così numeroso e
così forte. Come sempre, quando uno Stato
si trova alle prese con un pericolo che non ha

la forza di distruggere, anche Diocleziano ricorreva
alle mezze misure, le quali non potevano
che aggravare il male. L’amnistia esasperò
la resistenza dei cristiani più fervidi; e l’Impero
fu costretto a prendere le misure di rigore,
dalle quali in principio si era astenuto.
Alla fine del 303 o del 304, Diocleziano cadde
gravemente ammalato e Galerio assunse la
reggenza in Oriente. Prevalsero allora nel governo
consigli di lotta a oltranza; e l’accordo
di Galerio e Massimiano strappò a Diocleziano
l’ultimo editto di persecuzione: un editto
che faceva obbligo a tutti i sudditi dell’Impero
di sacrificare agli dei, sotto minaccia di gravi
castighi corporali ai recalcitranti.




Otto anni durò questa persecuzione. Ma
benchè fosse stata la più violenta e la più sistematica
di tutte le persecuzioni che il cristianesimo
subì, non ebbe quella implacabile ferocia
che doveva poi attribuirgli la tradizione
ecclesiastica. Fu applicata variamente, con
maggiore o minore durezza, secondo i paesi e
l’umore dei Cesari e degli Augusti. Costanzo
Cloro, per esempio, distrusse soltanto qualche
chiesa, senza perdere il tempo a violentare la
coscienza dei fedeli; e se anch’egli dovette ordinare

delle esecuzioni, accadde in gran parte
per la vivace reazione e la vera sete di sacrificio,
che spingeva molti fedeli, gioiosamente,
al martirio. Ma Diocleziano ebbe solo una piccola
parte nelle diverse vicissitudini di questa
lunga persecuzione, di cui studieremo più innanzi
la grande importanza storica. Venti anni
di governo avevano stancato il vecchio imperatore,
e benchè non ancora sessantenne, la
sua robusta costituzione era stata, prima dell’età,
minata da una vita febbrile e strapazzosa.




Da molti anni pensava a un ricovero, donde
potesse assistere, come spettatore disinteressato,
all’applicazione delle sue grandi riforme,
senza essere dappertutto presente a dirigerla.
E si faceva costruire a Salona, nella sua Dalmazia,
un eremo per ritirarsi. Aveva anzi voluto
qualcosa di più: non essere solo a mettersi
fuori degli affari dello Stato, ma trascinare
con sè il fedele compagno delle sue fatiche,
Massimiano, al quale aveva fatto giurare contemporanea
abdicazione. Questo diligente amministratore
sembrava preso dalla pericolosa
curiosità di sapere che cosa succederebbe nell’Impero,
dopo la scomparsa di coloro che l’avevano
restaurato!









E suonò finalmente la grande ora, il 1 maggio
del 305. Quel giorno, a tre miglia da Nicomedia,
sulla cima di un poggio che s’alzava
dolcemente dalla pianura, ai piè di una colonna
che sosteneva la statua di Giove, là dove egli
stesso aveva offerto la porpora a Galerio,
circondato dagli alti personaggi dell’Impero e
dagli alti dignitari dell’esercito, Diocleziano si
spogliò del diadema, dello scettro, del mantello
imperiale e proclamò suo successore Galerio,
al quale diede, a sua volta, per Cesare,
un ufficiale dei protectores, Massimino Daia.




Lo stesso giorno, forse alla stessa ora, si svolse
la stessa scena a Milano, dove Massimiano
cedeva il suo trono a Costanzo e poneva la porpora
dei Cesari sulle spalle di un altro ufficiale:
Severo.




Cominciò allora per lui e per Massimiano
quell’epoca della vita, nota nella storia col nome
di quies Augustorum. Ma pare che durante
gli otto anni in cui Diocleziano continuò a
sopravviversi, nel suo immenso palazzo di Salona,
tra mare, cielo e monti passando dalle
grandi cacce all’umile orticello, l’Augusto vecchio
e stanco non fosse mai considerato come
uomo privato. Fino all’ultimo giorno della

vita conservò tutti i titoli e accolse tutti gli omaggi
che meritava il suo passato; rimase, pei
nuovi principi, «nostro signore e nostro padre».
E quando arrivò la sua ultima ora, il Senato
di Roma lo onorò con quella apoteosi che
si concedeva soltanto agli imperatori.




Ma visse abbastanza per vedere la conclusione
della lotta tra l’Impero e il cristianesimo,
che aveva voluto evitare, come una terribile
calamità, e per assistere al definitivo trionfo del
cristianesimo, che doveva sembrargli un avvenimento
più funesto ancora di quella lotta,
già tanto temuta. Questo trionfo, era nel tempo
la fine della civiltà antica, e la conseguenza
necessaria di tutta l’opera, che egli aveva compiuta
mirando a altro fine.









CAPITOLO QUARTO
COSTANTINO E IL TRIONFO DEL CRISTIANESIMO




I.



Diocleziano aveva cercato di restaurare l’autorità
su tre principii: la divisione dell’Impero,
la divinità degli imperatori, la scelta per
cooptazione. Il suo sistema era dunque più
complicato e raffinato che il sistema della monarchia
asiatica, fondata sui principii dinastici
dell’eredità e, in certa misura, dell’unità,
perchè era una contaminazione di orientalismo
e di romanesimo. Nel suo sistema il figlio non
era il divino successore del padre, ma il successore

scelto diventava, per adozione, figlio
del predecessore, proprio come nel secolo degli
Antonini. Così, nell’ultima ripartizione dell’Impero,
Diocleziano aveva escluso dal trono
il figlio di Costanzo Cloro, Costantino, e il figlio
di Massimiano, Massenzio. Come supremo
omaggio alla civiltà greco latina che, in
punto di morte, aveva generato quel sistema
e il suo creatore, Diocleziano aveva voluto salvi
i diritti sovrani dell’intelligenza, non affidandosi
per la scelta dell’imperatore a quell’accidente
di un accidente che è la nascita, e
sforzandosi di evitare nello stesso tempo, a ogni
successione, quelle lotte di ambizioni che
avevano già fatto tanto danno all’impero.




Ma questa contaminazione di monarchia asiatica
e di scelta aristocratica era troppo complicata
per le passioni violente e la cultura grossolana
di quegli elementi quasi barbari, nelle
mani dei quali era caduto l’Impero. Nemmeno
un anno dopo l’abdicazione di Diocleziano e
di Massimiano moriva Costanzo Cloro, lasciando,
come si è detto, un figlio, Costantino,
che Diocleziano, nella nuova ripartizione
del potere, aveva escluso. Ma Costantino era
un giovane intelligente, energico, molto ambizioso;

e appena morto il padre, pensò bene di
farsi proclamare Cesare dai suoi soldati, a Eboraco,
senza aspettare le decisioni degli Augusti
(28 luglio del 306). Questo colpo di testa
riuscì. Per evitare la guerra civile, Galerio, che
era il più antico e il più autorevole dei due Augusti,
riconobbe il fatto compiuto e proclamò
Costantino Cesare, dando a Severo il rango di
Augusto. Ma la guerra civile, ch’egli aveva
sperato di evitare, cedendo in Gallia, scoppiò
poco tempo dopo in Italia, appunto perchè egli
aveva ceduto in Gallia. La vecchia Roma tollerava
con malumore il rango di città di provincia,
in cui era caduta. L’assenza della Corte
e dell’Imperatore feriva l’orgoglio e danneggiava
insieme gli interessi della metropoli. Il
Senato non aveva più autorità, i pretoriani non
contavano più nulla; mancavano al popolo i
grandi spettacoli e tutti i profitti dei tempi passati.
Cosicchè, valendosi di un pretesto offerto
da un nuovo censimento, ordinato da Galerio,
il popolo e il corpo dei pretoriani si sollevarono,
proclamando Augusto il figlio di Massimiano,
Massenzio, che viveva poco lontano da
Roma e che voleva pure, dopo la nomina di
Costantino, salire al trono imperiale (27 ottobre

306). Massenzio, per essere più saldo nel
potere, persuase il padre, malcontento del suo
ritiro, a riprendere il potere imperiale. La tetrarchia
era distrutta; l’Impero contava oramai
sei imperatori: quattro Augusti e due Cesari!




Questa volta Galerio non volle (o non potè)
riconoscere il fatto compiuto, e incaricò Severo
di riconquistare l’Italia. Ma il nome di Massimiano,
dell’antico collega di Diocleziano, era
ancora una tale forza, che i soldati di Severo
non vollero combattere contro il vecchio generale
e preferirono passare al nemico. Severo,
fuggito a Ravenna, restituì a Massimiano la
porpora di cui Massimiano stesso, poco prima,
l’aveva insignito (307). Un secondo tentativo
contro Massenzio, fatto da Galerio, in persona,
non ebbe esito più felice, perchè l’Italia, mal
contenta del nuovo regime e dei nuovi signori
che le erano stranieri, s’era tutta dichiarata
solidale con Roma e con Massenzio; e le città
sbarrarono le porte al legittimo erede della potenza
di Diocleziano. Galerio giudicò savia cosa
non assediare Roma, che Aureliano aveva
così ben fortificata; uscì dalla penisola; e invitò
a Carnunto (in Pannonia) Diocleziano stesso,
sperando nel suo consiglio e nella sua autorità

per trovare una soluzione del conflitto,
che minacciava di smembrare l’Impero.




Era questo un grande omaggio fatto al fondatore
della tetrarchia; ma il risultato fu mediocre.
Nemmeno l’uomo che l’aveva creata
riuscì a riorganizzarla. L’avrebbe forse potuto,
riprendendo il potere, ma non volle, sebbene
Massimiano, che aveva già litigato con il figlio,
e Galerio cercassero di persuaderlo. La
conferenza decise soltanto che un nuovo Augusto,
un antico compagno di Galerio, Luciniano
Licinio, sarebbe sostituito a Severo, nel
governo dell’Illiria (novembre del 307); che
Massimiano sarebbe rientrato a vita privata, e
Massenzio escluso dall’Impero. Il rimedio era
peggiore del male. Massenzio conservò l’Italia
a dispetto delle deliberazioni di Carnunto;
Massimiano non depose la porpora e cercò di
intendersi con Costantino, al quale diede in
moglie la figlia Fausta, sperando da lui l’appoggio
che non aveva trovato in Massenzio; la
nomina di Licinio creò nuove difficoltà. Licinio
saliva al primo posto dell’Impero senza
essere passato attraverso il grado di Cesare, lasciandosi
così indietro Massimino Daja e Costantino.
I due Cesari protestarono; il primo

si fece proclamare Augusto dalle sue truppe,
e il secondo reclamò per sè, da Galerio un’altra
investitura. Al principio del 308 c’erano
quattro Augusti, oltre Massenzio e Massimiano,
senza che, fra questi quattro Augusti, apparisse
più nessun rapporto di subordinazione.
Tutti gli sforzi di Diocleziano erano fatti sterili
per le ambizioni rivali degli Augusti e dei
Cesari; l’unità dell’Impero era di nuovo rotta;
l’incertezza del principio d’autorità, sul quale
posava la carica suprema, questa malattia mortale
che dalla morte di Augusto aveva continuato
a tormentare l’Impero, generava ora una
nuova crisi, che non doveva chiudersi senza
fiumi di sangue. La prima vittima fu Massimiano,
scomparso in circostanze misteriose. Si
buccinò che avesse cospirato contro il genero,
e certo è che Costantino lo fece arrestare a Marsiglia,
e poi, due anni dopo, sparire per sempre
(310) senza curarsi dei grandi servizi che
aveva resi all’Impero. Ma proprio in mezzo a
questi disordini e a questi intrighi, tutto a un
tratto, nel 311, tre dei quattro imperatori legittimi,
Galerio, Costantino, Licinio, promulgavano
un editto, che sospendeva la persecuzione
del Cristianesimo.








II.



Come spiegare questo improvviso cambiamento
di una politica che durava da tanti
anni? Per quale motivo i Cristiani vedevano
finire ad un tratto l’ultima delle grandi persecuzioni?
In che misura le convinzioni personali
degli imperatori sia stata cagione di questo
mutamento, non ci è possibile dire; più facile
ci riesce determinare l’influenza che potè
avere sulla decisione lo stato interno dell’Impero.
Era evidente che fra i cinque Augusti, l’accordo
non poteva durare a lungo, ora che tra
di loro non c’era più un’autorità preponderante;
e che presto o tardi scoppierebbe una
nuova guerra civile. Ma Massenzio e Massimiano
Daja erano favorevoli all’antico culto
pagano e contrari ai cristiani; anzi Massimino
Daja cercava di dare al paganesimo un’organizzazione
più forte. È dunque verosimile che
gli altri Augusti abbiano pensato di procurarsi,
con quel decreto, l’appoggio dell’elemento
cristiano, così potente, per gli eventi dell’avvenire.

In altre parole, i cristiani approfittavano
dell’indebolimento dell’Impero, nato da questa
nuova crisi del potere supremo.




Il decreto del 311 è dunque uno dei segni
che annuncia, dopo tanti altri una nuova
guerra civile. Parve infatti che scoppiasse subito
dopo la proclamazione dell’editto, alla
morte di Galerio. Licinio e Massimino si prepararono
subito a disputarsi la successione con
l’armi, ma si accordarono poco dopo, dividendosi
l’Oriente. Massimino prese l’Asia Minore,
la Siria, l’Egitto; Licinio, il resto delle provincie
orientali, dal Bosforo all’Adriatico. La
guerra doveva scoppiare poco dopo, non in Oriente,
ma in Europa. Da almeno due anni Costantino,
che si era già fatto notare in guerre
fortunate contro i Franchi e gli Alemanni, sorvegliava
attentamente gli affari d’Italia, dove
Massenzio apprestava degli eserciti, destinati,
si diceva, a strappare la Gallia a Costantino
e l’Illiria a Licinio; e intanto si avvicinava a
Massimino, che continuava a perseguitare vigorosamente
i Cristiani in Siria, in Egitto e nelle
altre provincie. Costantino a sua volta si riavvicinò

a Licinio, al quale diede in moglie la
sorella Costanza, preparò un esercito, si creò in
Italia delle segrete intelligenze, per non ripetere
l’errore di Severo e di Galerio, entrando
nella penisola come in paese nemico. Quando
gli parve di essere pronto, al principio del 312,
passò le Alpi con circa 50.000 uomini, che per
metà erano legionari scelti e temprati; ruppe
facilmente le prime resistenze, s’impadronì
della valle del Po e marciò contro la metropoli.
Massenzio non s’era mosso da Roma, confidando
nella posizione forte della città, nei suoi
molti eserciti, e in tutti gli ostacoli che avevano
fatto fallire le spedizioni di Severo e di Galerio.
Ma Costantino aveva preparata meglio
la sua spedizione, e s’appoggiava a una parte
della popolazione: i cristiani. Non lo trattenevano
perciò quelle difficoltà e quelle resistenze,
che avevano già fermato Severo e Galerio.
Quando Massenzio seppe che Costantino
si avvicinava a Roma, a capo di un forte
esercito, e che le popolazioni stanche del suo
governo avevano favorito l’invasione, comprese
che non poteva restar chiuso nelle mura
aureliane e uscì dalla città per affrontare il nemico
in campo aperto. La battaglia avvenne a

Saxa o a Castra Rubra, vicino all’attuale ponte
Milvio, e finì con la disfatta di Massenzio.
Massenzio stesso perì nel fiume con grossa parte
dell’esercito (25 ottobre del 312). Il giorno
dopo il vincitore entrava in Roma, dove il Senato,
lusingato da un discorso che quasi prometteva
la restaurazione delle sue antiche prerogative,
gli conferì il titolo di primo Augusto
e gli decretò un arco trionfale, che si può ancor
oggi ammirare. I Romani lo adornarono con
le spoglie dell’arco di Trajano.



III.



La conquista dell’Italia, a cui avrebbe seguito
tra poco la conquista dell’Africa, alterava
seriamente l’equilibrio delle forze dei tre imperatori,
e a scapito precipuamente di Massimino.
Per intendersi appunto sul nuovo stato
delle cose, Licinio e Costantino si incontrarono,
al principio del 313, in Milano. Non sappiamo
quali questioni furono trattate in quella
nuova conferenza, perchè la misera tradizione
storiografica del tempo tace totalmente su

questo punto. Non è tuttavia arbitrario supporre
che, Licinio acconsentendo al nuovo ingrandimento
di Costantino, ottenesse da costui libertà
d’azione contro Massimino. Ma il congresso
di Milano, intorno al quale siamo così
male informati, è famoso nella storia per un’altra
ragione; perchè promulgò un nuovo editto
di tolleranza, in favore dei Cristiani, che è generalmente
considerato come il trionfo definitivo
del cristianesimo. Quest’editto, a dire il
vero, non riconobbe ancora la nuova religione
come superiore a tutte le altre, nè come la sola
vera religione, o come il culto ufficiale dello
Stato; si contentò di convalidare il precedente
del 311 con una forma enfatica, concedendo di
nuovo ai cristiani la libertà di culto già concessa
due anni prima; tolse qualche ultima restrizione
che era rimasta, e offrì una nuova sanzione
pratica della volontà degli Augusti, ordinando
che fossero restituiti alle chiese cristiane
i beni sequestrati durante la grande persecuzione.
Della crisi del potere supremo continuavano
ad approfittare i cristiani: i due imperatori
accarezzavano i cristiani, quanto più
Massimino nelle provincie orientali li maltrattava,
ordinando le ultime persecuzioni; il cristianesimo

e il paganesimo diventavano nelle
mani degli imperatori rivali, armi di guerra
civile. I due imperatori non avevano forse nemmeno
pensato, che la storia darebbe un giorno
tanta importanza al loro editto; è anzi probabile
che, fra le questioni trattate, quest’ultima
sembrasse loro di importanza relativa, a paragone
d’altre questioni di cui la storia non doveva
occuparsi più. Ma quando mai gli uomini
di stato, occupati a disputarsi il potere, hanno
capito il vero oggetto delle loro lotte, e il vero
significato del loro operare? Non vedono e non
s’appassionano che al piccolo gioco in cui son
mescolati. Infatti Massimino lesse subito
chiaro nel gioco degli avversari, e non esitò
un momento a muoversi; mentre Licinio era
ancora in Italia, invadeva già la penisola balcanica,
assaliva prima Bisanzio e poi Perinto,
spingendosi verso Adrianopoli. Licinio dovette
accorrere e mettersi sulla difensiva. Ma
una grande battaglia, combattuta non lontano
da Perinto, a circa diciotto miglia da Eraclea,
il 30 aprile del 313, mutò le sorti della guerra.
Massimino sconfitto, fuggì in Cilicia, dove
morì.








IV.



Poco prima Diocleziano era morto a Salona,
dopo aver assistito alla rovina del suo
sistema. La sua tetrarchia era ormai ridotta a una
diarchia, che si reggeva soltanto e per miracolo
sull’equilibrio della forza. Quanto tempo
durerebbe questo equilibrio, che minacciavano
di continuo la diffidenza, l’ambizione, la rivalità,
tutte le violenti passioni dell’epoca semi
barbara, in cui nessun principio sovrano
d’autorità dominava? Non tardò infatti a scoppiare
una guerra tra i due Augusti sopravissuti.
Pare che Costantino ne abbia preso l’iniziativa,
con un qualunque pretesto; e Licinio
fu battuto a Cibale, in Pannonia, sulla Sava
(oggi Vinteow) l’8 ottobre del 314, e poi di
nuovo in Tracia. Ma nè l’una nè l’altra furono
battaglie decisive. Costantino comprese che
per vincere definitivamente il rivale, bisognava
portar la guerra nel cuore dell’Oriente, adoperando
la maggior parte degli eserciti e impoverendo
la difesa delle frontiere, sempre minacciate.

Non avendo forze sufficienti per tale
impresa, preferì un accordo. A sua volta
Licinio, che era stato vinto, consentì a trattare.
Costantino ebbe l’Illiria, la Grecia, una parte
della Mesia, la Macedonia, l’Epiro, la Dardania,
la Dalmazia, la Pannonia, il Norico. Con
questo accordo, l’equilibrio delle forze tra i due
imperatori, fu ricostituito e si conservò per circa
nove anni; durante i quali l’impero conservò
la forma equivoca di una diarchia, in cui la
potenza degli imperatori era limitata soltanto
dalla diffidenza e dalla paura reciproca.




Ma non fu che una lunga tregua. Il sistema
di Diocleziano era distrutto mancando un Augusto
che ne fosse, con la sua autorità, il dominatore;
e le ambizioni dei due imperatori e
delle due corti concorrevano, con le forze delle
cose, a spingere l’impero verso la monarchia
unitaria ed ereditaria. In quei nove anni
i due imperatori si prepararono alla lotta risolutiva
in tutti i modi, organizzando gli eserciti,
cercando alleati, e sfruttando sopratutto la lotta
tra l’antica religione moribonda e la nuova,
che la sostituiva con tanta energia. Costantino
si sforzò, quanto potè, di assicurarsi l’elemento
cristiano; Licinio, per opposizione, mutò

politica e cercò il favore dell’elemento pagano.
Quando scoppiò la guerra nel 323, Costantino
non rappresentava soltanto l’Occidente
contro l’Oriente, aveva con sè anche i voti dei
cristiani, contro il rivale, a cui guardavano
con fede e simpatia i pagani. E’ noto che la
vittoria arrise al campione dei cristiani. Il 5
luglio del 323, i due eserciti si incontrarono
nella pianura di Adrianopoli; Licinio fu vinto,
e dopo avere combattuto con energia, si richiuse
in Bisanzio, che sbarrava la strada terrestre
dell’Asia mentre la sua flotta potente
sbarrava quella del mare. Ma la flotta di Costantino
era comandata dal primogenito dell’imperatore,
Crispo, che, ancora molto giovane,
s’era già distinto in precedenti operazioni
contro i Franchi e aveva ricevuto il titolo
di Cesare. Crispo sconfisse l’armata di Licinio
allo sbocco dell’Ellesponto. Licinio abbandonò
Bisanzio e cercò di sbarrare a Costantino
le vie dell’Asia Minore; ma circondato dal
nemico, dovette combattere vicino a Chrisopoli
(Scutari), dove fu vinto ancora (18 settembre
del 324). Si rese allora al vincitore che, pur
avendogli promessa vita salva, lo fece uccidere
l’anno seguente.








V.



Con questa vittoria, cadevano le ultime vestigia
del sistema di Diocleziano, e la monarchia
ereditaria poteva finalmente governare
tutto l’Impero, ricomposto di nuovo nell’antica
unità. La lunga evoluzione della grande repubblica
aristocratica, riordinata da Augusto,
stava per chiudersi. Costantino avrebbe dunque
la gloria di creare la dinastia, che governerebbe
il vasto impero, come i Tolomei avevano
governato l’Egitto. Il frutto sembrava questa
volta maturo; poichè, morte ormai le ripugnanze
dello spirito e della tradizione greco-latina,
non c’erano più istituzioni così forti da
opporsi; e la dinastia era pronta, Costantino
avendo abbattuto tutti i capi che nutrissero
ambizioni rivali, mentre l’Impero aveva bisogno
di un’autorità unica e forte, solida e permanente.




Senonchè tolte di mezzo tutte le altre difficoltà,
ne sorse una nuova, quella a cui abbiamo
già alluso, più formidabile che le precedenti:

il cristianesimo. Costantino, che nella
sua lotta contro Licinio, s’era appoggiato sui
cristiani, non poteva più governare che d’accordo
con i cristiani, e rispettando le loro credenze
gli apologisti cristiani videro più giusto
di molti storici moderni, quando hanno detto
che la vittoria di Costantino su Licinio fu la
vittoria decisiva del cristianesimo sul paganesimo.
Dopo la vittoria, di fatto se non di diritto,
il cristianesimo è già la religione ufficiale
dell’Impero; e non tarderà molto a diventare
tale anche di diritto. Costantino poteva dunque
introdurre nell’Impero le istituzioni e il cerimoniale
delle monarchie asiatiche, ma non la
dottrina che il sovrano era un Dio, perchè questa
idolatria politica avrebbe fatto orrore a tutti
i cristiani. Se aveva potuto istituire un potere
più forte che quello di Diocleziano, evitando
la divisione dell’autorità suprema tra quattro
sovrani, doveva rinunciare per riguardo ai
cristiani, al principio della divinità degli imperatori,
e per questo lato, il suo governo sarebbe
stato più debole che quello di Diocleziano.




La monarchia assoluta ed ereditaria è un sistema
politico molto comodo, sopratutto perchè
scioglie con molta semplicità i due problemi

maggiori, che stanno dinanzi a ogni governo:
l’unità e la continuità. Ma fra gli inconvenienti,
ce n’è uno particolarmente grave: la
difficoltà di giustificare l’attribuzione di poteri
così illimitati a una sola famiglia, come un
privilegio ereditario. Gli antichi, i quali nelle
loro concezioni politiche facevano spesso prova
di un’audacia ingenua che manca ai moderni,
avevano trovata una soluzione di questa difficoltà
radicale, facendo del sovrano una divinità.
Come dei, i re potevano avere dei privilegi,
che sarebbero stati assurdi per uomini.
Il cristianesimo ha distrutto questa giustificazione
del potere monarchico che appare
un po’ grossolana, ma che è ottima per gli spiriti
semplici; e questo spiega come il governare
gli stati sia divenuto, dopo il trionfo della
nuova religione, molto più difficile e complesso
di prima.




Costantino ne fece a sue spese la prima esperienza.
Se ci fu mai un imperatore, che
compì tutti gli sforzi dopo la sua vittoria su Licinio,
per ricostituire l’unità dell’Impero, per
dargli di nuovo un governo coerente e potente,
la sua cultura e le sue arti, le sue leggi, questi
fu certo Costantino. Quanto ricca, varia e

tenace ci appare l’opera sua! Rimaneggiò definitivamente
il sistema politico e amministrativo
di Diocleziano, cercando di rinforzare
lo Stato. Se il sovrano non è più considerato
ufficialmente come un Dio, la corte diventa
totalmente orientale; la pompa del cerimoniale,
la complicazione dell’etichetta, il lusso dei
cortigiani, il mistero in cui si nasconde l’imperatore
sono accresciuti. I grandi dignitari
hanno, sotto la loro dipendenza un numeroso
personale, minutamente gerarchizzato. Sono
il Questor Sacri Palatii che accoglie le istanze
e prepara e controfirma le leggi discusse dal
Concistorium; il magister officiorum, una specie
di ministro della casa reale, che dirige il
personale della polizia, le guardie del palazzo,
gli impiegati dell’amministrazione centrale; i
due ministri delle finanze, il comes sacrarum
largitionum e il comes rerum privatarum. Anche
il nuovo Consiglio dell’Imperatore, il Concistorium,
diventa più regolare che ai tempi
di Diocleziano.




Sotto il Concistorium e i ministri della casa
imperiale sta la burocrazia, creata da Diocleziano
e notevolmente ingrandita. L’incremento
della burocrazia è uno dei fenomeni, che

accompagnano la decadenza e la dislocazione
dell’Impero.




Tutti gli alti funzionari dell’Impero hanno
ai loro ordini, un ufficio o scrinium; e ogni
scrinium ha un personale gerarchizzato, che
servirà di modello alle monarchie assolute della
prima storia moderna.




L’organizzazione provinciale è sempre quella
di Diocleziano. Invece di quattro tetrarchi
c’è un solo imperatore; ma la divisione amministrativa,
creata da Diocleziano, è ancora
in vita. L’Impero è diviso in due o tre, forse
anche quattro sezioni; alla loro testa stanno
appunto i prefetti del pretorio che, dopo la
scomparsa dei pretoriani, son divenuti dei
grandi funzionari, civili e militari. Da costoro
dipendono i vicari, dai vicari i praesides o i
consulares o i correctores. Ma sembra che il
numero delle provincie, in cui l’Impero era
diviso, sia stato ancora accresciuto; e per quelle
stesse ragioni, che avevano spinto Diocleziano
alla sua riforma delle provincie.




Che fanno durante questo tempo le vecchie
magistrature e il Senato romano? Roma
conserva ancora il suo Senato, i suoi consoli,
i suoi pretori, i suoi editti, e i suoi tribuni. Ma

queste gloriose magistrature non sono quasi
più che delle cariche municipali. L’esercito
resta quello di Diocleziano con alcune riforme,
che in parte, ne esagerano, in parte, ne alterano
il carattere originale. Gli effettivi di ogni
legione continuano a esser ridotti; il comando
militare è distinto dal civile; anzi, quello della
cavalleria è separato da quello della fanteria;
il servizio dei viveri e del soldo, da quello del
movimento degli eserciti. Tutto l’Esercito è
diviso in tre grandi sezioni. La prima è rappresentata
dalla milizia palatina (domestici, protectores,
scolares) che può essere paragonata
all’antica guardia pretoriana, e comprende un
quinto o un sesto di tutti gli effettivi, formando
come un esercito di riserva e seguendo nelle
spedizioni importanti, l’imperatore. La seconda
sezione è rappresentata dall’esercito di linea
o comitatenses composta di cittadini e di barbari,
sparsa in piccole guarnigioni nelle città
dell’interno. La terza sezione comprende le
truppe delle frontiere (riparienses, castriciani,
limitanei) reclutata sopratutto tra i barbari e nei
bassifondi delle popolazioni. Valevano meno
dei comitatenses; il loro servizio, era più lungo,
e più piccola la loro retribuzione; dovevano restare

in permanenza nelle zone determinate
della frontiera, o nei castelli, nelle fortezze,
nei campi di concentramento. Una parte di
queste truppe erano coloni.




Si scopre subito il difetto di questo sistema;
mentre il corpo scelto, la milizia palatina, era
più che altro una truppa di parata, il nerbo
dell’esercito (i comitatenses) è suddiviso in
piccoli nuclei e sperso in piccole città dell’interno,
per mantener l’ordine pubblico; fa dunque
l’ufficio di una gendarmeria più che quello
di un vero esercito. Di più nelle tre sezioni
dell’esercito, abbondano i barbari. Costantino
apre ai barbari persino le porte della milizia
palatina; e in una sola volta recluterà 40,000
Goti.



VI.



Anche la legislazione economica di Costantino
è molto importante. Pare che proprio Costantino
abbia avviato l’impero all’organizzazione
coercitiva del lavoro e della produzione.
La ragione principale che ci induce a crederlo

è che nel codice teodosiano (XIII-5) le leggi più
importanti che organizzano il servizio dei navicularii
sono di Costantino, e che le leggi degli
imperatori successivi, relativamente a questo
servizio, alludono spesso ad altre sue leggi,
che non ci sono arrivate. Queste leggi ci
danno una idea abbastanza precisa dell’organizzazione
dei trasporti marittimi nel quarto
secolo; e non sarà inutile fermarci un momento
su questo argomento, per capire in che condizione
si trovavano ridotti il lavoro e la produzione
durante l’agonia dell’Impero. I navicularii
erano gli armatori, che facevano i trasporti
marittimi per conto dello Stato (grano,
marmi, soldati, oggetti necessari agli eserciti);
e formavano in tutte le provincie una corporazione,
i cui membri venivano indicati dal
governo secondo certe regole fissate dalla legge.
Erano sempre scelti nelle classi possidenti;
e se, come membri della corporazione, godevano
di molti privilegi, non potevano nemmeno
rifiutare di farne parte, quando voleva il
governo; era, anzi, per i cittadini scelti, un dovere
com’è ai giorni nostri, il servizio militare;
e un dovere che si trasmetteva con le proprietà.
Chi comprava o ereditava i beni di un

navicularius, ne assumeva anche il compito. In
che cosa consisteva, questo compito? Il navicularius
doveva costruire un bastimento secondo
il disegno che gli forniva lo Stato, e tenerlo a
disposizione dello Stato, per ogni sua necessità.
Riceveva dallo Stato, gratuitamente, il materiale
necessario per la costruzione e delle sovvenzioni
(subsidia) per le spese di navigazione;
pare che lo Stato lo garantisse anche contro
i naufraghi e gli altri accidenti. Le spese di
riparazione e l’eventuale differenza tra il costo
reale dei viaggi e i subsidia allogati dallo Stato
erano a carico del navicularius.




Al principio del quarto secolo troviamo dunque
nell’Impero una organizzazione coercitiva
di trasporti marittimi fatti per via di requisizioni,
che doveva essere una novità, poichè
non se ne trova traccia nei secoli precedenti.
Tutto ci fa credere che, nel primo e secondo secolo,
i trasporti marittimi fossero liberi; gli imperatori,
allora, si limitavano tutt’al più a incoraggiare,
con sovvenzioni e favori, gli armatori
che si dedicavano particolarmente al
servizio dello Stato. Questo sistema di requisizione,
del resto, doveva essere molto oneroso
per i navicularii, com’è provato dagli sforzi

che si facevano per sfuggire a quel dovere,
e dai molti inconvenienti ai quali le leggi han
cercato di rimediare. Anche questi inconvenienti
sono curiosi a studiarsi. Il maggiore era
la lentezza voluta dei viaggi. Siccome i trasporti
erano onerosi per i navicularii, costoro
avevano interesse di viaggiare, per conto dello
Stato, il meno possibile. La cosa era, a quei
tempi, molto facile, perchè la navigazione non
poteva sfidare le tempeste e il cattivo tempo,
come la navigazione moderna, che dispone di
navi di ferro e di macchine a vapore. Bisognava
aspettare il bel tempo, rifugiarsi quando si
avvicinava la tempesta, nei porti. Col pretesto
di non esporre il bastimento, di cui lo Stato,
in qualche maniera, era comproprietario
e garante, al pericolo del naufragio, il navicularius
poteva fermarlo per strada fin che voleva,
cercar dei noli per conto di privati, tentare
di ricavare un profitto personale dal servizio
oneroso, che gli imponeva lo Stato. Questo
inconveniente era così inerente al sistema,
che, come ci insegna il codice teodosiano, Costantino
dovette concedere ai navicularii due
anni di tempo per ogni viaggio di andata e ritorno
nel Mediterraneo. Se non riportava, nei

due anni, all’autorità che gli aveva affidato
le merci, le securitates, o ricevute di quelle
merci, consegnate dall’autorità a cui eran dovute,
il navicularius viaggiava a suo rischio e
pericolo; lo Stato non garantiva più la perdita
in caso di naufragio del bastimento. Tanto era
l’interesse del navicularius a viaggiar lentamente,
che lo Stato si accontentava di esigere,
per suo servizio, da ogni bastimento e durante
due anni, un solo viaggio: questo era il significato
della legge. I trasporti marittimi erano insomma
paralizzati a mezzo, in un impero che
aveva nel Mediterraneo la grande via di comunicazione
tra le provincie!




Ma il codice teodosiano ci fa sapere che anche
questa generosità dello Stato non bastò a
impedire nuovi abusi. I due anni, conceduti
da Costantino per ogni viaggio, bastavano ampiamente
ai navicularii abili e senza scrupoli,
per fare affari dannosi all’interesse pubblico.
Quelli che trasportavano del grano lo vendevano
spesso nel primo porto di scalo, sopratutto
durante gli anni di carestia, per ricomprarlo
a miglior prezzo l’anno di poi. Ci volle
una legge che, pur concedendo per il viaggio
due anni di tempo, obbligava il navicularius a

consegnare il carico nel primo anno (Cod.
Teod. XIII, 5, 26).




Costantino ha dovuto rassegnarsi a un sistema
così imperfetto, così oneroso, così pieno di
abusi, solo perchè non poteva più servirsi,
come gli imperatori del primo e del secondo
secolo, della navigazione libera. Ma perchè
non poteva più servirsi della navigazione libera?
Su questo punto non abbiamo nessuna
informazione diretta. Ma abbiamo un documento
della maggiore importanza, che ci permette
di attribuire questa difficoltà straordinaria
ai prezzi eccessivi a cui s’erano alzati i trasporti
marittimi, come ogni oggetto e ogni genere
di lavoro, al principio del quarto secolo.
Questo documento è il famoso editto di Diocleziano,
de pretio rerum venalium, che tassa
le merci fissando i prezzi che commercianti e
clienti non possono oltrepassare, sotto pena di
morte. Questo editto non ci ha soltanto trasmesso
informazioni preziose sulla carezza della
vita al principio del quarto secolo; ma lo
precede una lunga prefazione dell’imperatore,
nella quale il fenomeno della vita cara è analizzato
e deplorato con molti particolari e molta
forza, benchè in un latino oscuro e bizzarro.

È detto chiaramente, in quella prefazione
che i prezzi esorbitanti di tutte le cose stremano
le risorse dell’amministrazione militare, in
modo che tutti i tesori raccolti in tutto l’Impero
per mantenere l’esercito, appaiono ogni
giorno più insufficienti.




Senza dubbio Costantino ha dovuto ricorrere
all’organizzazione coercitiva dei trasporti
marittimi per conto dello Stato, perchè i trasporti
liberi gli sarebbero costati somme enormi.
Per giungere sino alla causa profonda di
questa crisi, resterebbe dunque da spiegare
perchè i prezzi avessero tanto aumento da disorganizzare
tutta l’Amministrazione.




Diocleziano, che deplora il male e vuol guarirlo
col ferro, non fa nessuno sforzo per ritrovarne
le cause. Ma noi possiamo indovinarle
anche dopo tanti secoli; erano la distruzione
degli uomini e delle ricchezze, prodotta
dalla guerra, le carestie, le epidemie, e la svalutazione
del denaro. L’Impero non aveva più
nè gli uomini nè le ricchezze necessarie, per
mantenersi nella civiltà che aveva raggiunta;
siccome voleva conservare una amministrazione
e una organizzazione sociale troppo costose
per la sua diminuita ricchezza, tutto rincarava — lavoro

e oggetti — come capita sempre
quando si chiede a un mercato più di quel
che può dare. La svalutazione del denaro, di
cui abbiamo già visto le ragioni, doveva anche
allora generare quegli effetti che ha prodotto
in tutte le epoche. Una volta falsificata
l’unità di misura dei valori economici, nessuno
sapeva più precisamente quanto valevano
le cose; tutti i valori diventavano mobili;
per mettersi al sicuro dal fluttuare del denaro,
la gente ricorreva al solo mezzo che sembra
esistere contro un male così capriccioso:
guadagnare il più possibile, vendendo tutte le
cose ai prezzi più alti.




La guerra e l’anarchia decomponevano dunque
l’agricoltura, l’industria e il commercio,
con cui si era sostenuta fino allora la vita materiale
della civiltà antica. Costantino cercò di
fermare questa decomposizione, con una organizzazione
coercitiva. Siccome le cause di questa
decomposizione persisteranno, questa organizzazione
s’allargherà; a poco a poco, durante
il quarto e il quinto secolo, la vita economica
dell’Impero si muterà in un sistema
complicato di requisizioni sempre più tiranniche,
e che alla fine lo soffocheranno.








VII.



Tra le riforme più famose di Costantino, è
necessario annoverare anche uno degli atti più
audaci che potesse immaginare un capo di Stato.
Egli riprese il disegno di Antonio; tolse
a Roma la sua corona; e trasportò in Oriente
la capitale dell’Impero.




La sua azione è larga, forte, profonda, ricca
di idee generali; è la manifestazione di un genio
politico e amministrativo di prim’ordine;
ma è anche la prova luminosa che la monarchia
pura era ancora più debole che con il sistema
di Diocleziano. Si potrebbe definire la
politica di Costantino dicendo che, per conquistare
e esercitare da solo il potere assoluto, ne
aveva indebolito, appoggiandosi sul Cristianesimo,
le basi che Aureliano e Diocleziano avevano
cercato di consolidare coi culti orientali.




Per che ragione Costantino avrebbe complicato
ancor più il cerimoniale e moltiplicato
la burocrazia, se il suo governo non si fosse
sentito più debole del precedente, nonostante

la concentrazione di tutti i poteri in una sola
mano? Allo stesso modo, non si può spiegare
che un soldato e un uomo di Stato di tanto genio
abbia frazionato e immobilizzato l’esercito
in un sì gran numero di guarnigioni, nell’interno
e lontano dalle frontiere, se non si
ammette che l’esercito doveva ormai servire a
conservare con la forza l’ordine interno, minacciato
da tante cause di dissoluzione, più
ancora che a difendere l’Impero, dai nemici esterni.
Non si può nemmeno spiegare come
Costantino abbia così facilmente aperto ai barbari
i ranghi delle legioni, senza ammettere
che si sentiva impotente a lottare contro la ripugnanza
della nuova società cristiana verso la
vita militare. E’ finalmente impossibile di spiegare,
se non come segno di indebolimento dell’Impero,
la fondazione di Costantinopoli. Se
molte furono le cause di questo avvenimento,
la prima dev’essere cercata nella decadenza
delle provincie occidentali, devastate dai barbari,
impoverite, spopolate. Come lo sviluppo
delle provincie occidentali, e sopratutto della
Gallia, avevano fissata in Italia la sede dell’Impero,
allo stesso modo l’Impero si spostava
verso l’Oriente, cioè verso le provincie

più ricche, più popolate, meno tocche dalla
perturbazione dei tempi, ora che l’Occidente
cadeva in rovina. Costantino scelse il posto con
intelligenza straordinaria, perchè Costantinopoli
si trova nella situazione ideale per essere
capitale di un Impero che è metà in Asia e metà
in Europa. Ma trasportare sul Bosforo la
capitale dell’Impero era come dichiarare che il
compito di Roma in Occidente, l’ultima grande
opera della civiltà antica, era finito, e che
la storia aveva voltato pagina.




Nè Costantino riesci a ricostituire, col principio
dinastico, l’unità e la continuità del potere
supremo. La dinastia, che vuol fondare,
è subito minata dalle discordie, dai sospetti,
dalle gelosie; ai mali che avevano afflitto sino
a quel tempo l’Impero si aggiungono le sanguinose
e oscure tragedie dinastiche. Nella famiglia
stessa del fondatore comincia una lunga
storia di rivoluzioni di palazzo, della quale,
per molti secoli, sarà teatro Costantinopoli.




Già nel 326, per ragioni ignote, Costantino
fece uccidere il figlio Crispo, vincitore dei Franchi
e di Licinio, e poco dopo Fausta, la sua
seconda moglie e la figlia di Massimiano. Nel
333, compì un atto meno tragico, ma ancor

più significativo, come prova della debolezza
dell’edificio politico che egli aveva costruito.
Divise l’Impero tra i suoi tre figli e uno dei
suoi nipoti. Assegnò a Costantino la Spagna,
la Gallia, la Britannia; a Costanzo l’Asia, la
Siria, l’Egitto; a Costante, l’Italia, l’Illirico,
l’Africa; e il titolo di Augusto a tutti e tre;
al nipote Dalmazio, col titolo di Cesare, la
Tracia, la Macedonia, l’Acaia. Finalmente, a
un fratello di costui, Annibaliano, erano assegnati,
col titolo di re dei re, il trono allora
vacante dell’Armenia, e le regioni limitrofe
del Ponto. A che dunque aver tanto lottato e
sparso tanto sangue, per rovesciare la tetrarchia
di Diocleziano, se poi la ricostituiva più
debole e in forma più pericolosa? Ma nemmeno
Costantino aveva la forza di risolvere la
terribile questione del principio legale della suprema
autorità. Anche il principio dinastico,
spoglio del carattere divino, era debole, incerto,
oscillante, come tutti gli altri principii che
l’Impero aveva provati. Costantino comprese
che non aveva nè la forza, nè l’autorità necessaria
per imporsi alle ambizioni di tutti i membri
della sua famiglia e trasmettere il suo potere
a uno solo dei suoi figli; preferì di rompere

l’Impero, coll’illusione di assicurargli più
facilmente la pace, soddisfacendo a tutte le
ambizioni rivali che non poteva sopprimere.



VIII.



Ma questa divisione dell’Impero, pur annullando,
nella sua parte sostanziale, l’opera di
Costantino, non era il pericolo più grave. Non
rompeva infatti che l’unità materiale! Molto
più grave era il pericolo che minacciava l’unità
morale dell’Impero col cristianesimo trionfante.
Costantino, e lo dice egli stesso, in un
editto che citeremo più innanzi, si era avvicinato
al cristianesimo e l’aveva favorito con
l’idea di ricostituire l’unità morale dell’Impero.
Costantino era ancor troppo un uomo politico
d’idee antiche, per non considerare, alla
romana, la religione come uno strumento della
politica. Poi che il cristianesimo era oramai
più diffuso e più forte che il paganesimo, la
saggezza politica consigliava di accelerare la
cristianizzazione dell’Impero. Ma il cristianesimo
non era una religione che potesse servire

di strumento politico, nelle mani dello Stato,
come le varie religioni pagane. Aveva una morale
e una dottrina tutte sue, indipendenti e
tali che nessuno Stato poteva modificarle per i
suoi fini politici. Costantino non tardò ad accorgersene,
quando le eresie, limitate a lungo
dalle persecuzioni, scoppiarono, come una forza
distruttiva, nella pace e nell’ordine, appena
il cristianesimo trionfò con l’aiuto e l’appoggio
dell’imperatore. Non è esagerato dire che
Costantino, cercando di ricostituire l’unità dell’Impero
con l’aiuto del cristianesimo, vi ha
introdotto una nuova forza dissolvente; le dispute
teologiche. Ne è prova la storia della
grande eresia ariana. Un prete di Alessandria,
Ario, aveva cominciato a sostenere, da qualche
tempo, che Dio ha creato il Cristo, o il
Logos, per adoperare la lingua teologica, dal
Niente, come tutte le altre creature, e non dalla
sostanza divina; che l’aveva adottato come figlio,
prevedendo i suoi meriti, ma senza che
da questa adozione dovesse risultare una partecipazione
della divinità. Ario negava così
l’identità delle persone della Trinità e la divinità
del Cristo. In Oriente, dove la cultura filosofica
e la passione della dialettica erano ancora

ben vive, questa eresia, che non era nuova,
aveva sollevato questa volta una tempesta
formidabile, perchè da quando i cristiani non
avevano più da temere le persecuzioni dei pagani,
s’erano messi a discutere con fervore sulla
divinità di Cristo. Il vescovo di Alessandria,
Alessandro, sostenuto dal voto di un sinodo
di cento vescovi, aveva espulso nel 321
Ario dalla comunità cristiana. Ma Ario non
era solo: la semplicità della sua dottrina la
rendeva più accessibile alla media degli uomini,
che la dottrina opposta, molto oscura e profonda,
della Trinità; le simpatie che egli ritrovava
nel neo platonismo pagano così diffuso
in Oriente, gli odi e i rancori lasciati dalle
precedenti eresie, le molte discordie che dividevano
il mondo cristiano, gli dettero subito un
partito numeroso, se non scelto.




Immediatamente i sinodi cominciarono a opporsi
ai sinodi; gli animi si accesero; alle dispute
teologiche seguirono i parapiglia, i colpi,
le violenze nella strada. La sicurezza di
cui godevano dopo il trionfo, favoriva anche
frammezzo ai cristiani l’esplosione delle cattive
passioni. Poteva Costantino, che era stato
spalleggiato dai cristiani, nei suoi sforzi per

ricostituire l’unità dell’Impero, vedere con indifferenza
questo disordine religioso, che stava
quasi per mutarsi in guerra civile? No, certamente.
E così fu preso nel vortice delle dispute
teologiche.




Ciò che egli pensasse, col suo senso politico,
di quelle dispute, lo sappiamo dalla lettera,
che rivolse ai cristiani dissidenti:




«M’ero proposto di ricondurre a una unica
forma l’opinione che tutti i popoli si fanno della
divinità, perchè sentivo bene che, se avessi
potuto, su questo punto, ristabilire l’accordo
come volevo, ne sarebbe stata facilitata la gestione
degli affari pubblici. Ma, oh divina bontà!
che novità ha ferito crudelmente i miei orecchi,
anzi il mio cuore! Vengo a sapere che
ci sono tra voi più dissensi che in Africa nei
tempi passati. Eppure mi par che la ragione sia
ben piccola, e assolutamente indegna di tante
contestazioni... Tu, Alessandro, hai voluto
sapere ciò che pensavano i tuoi preti sopra un
punto della legge, anzi soltanto sopra una parte
di una questione, priva, assolutamente di
importanza; e tu, Ario, se pensavi così, dovevi
tacere. Non si doveva nè interrogare nè rispondere,
poichè si tratta di problemi che non v’è

nessun bisogno di discutere, ma che suggerisce
soltanto l’ozio, dato che, tutt’al più, son buoni
a aguzzar l’ingegno. E’ forse giusto, che per
delle vane parole, impegniate una battaglia tra
fratelli e fratelli? Son queste cose volgari, degne
di bambini senza esperienza, non di preti
o d’uomini di senno. Ridàtemi dunque, vi prego,
giorni tranquilli e notti senza inquietudini,
in modo che possa anch’io, nell’avvenire,
goder della pura gioia di vivere».




Il senso della lettera è chiaro. Costantino,
che concepiva la religione come uno strumento
politico per mantenere l’ordine nello Stato,
considera insensato quel furore di discussioni
teologiche. Una religione che, invece di
aiutare l’imperatore gli crea delle difficoltà,
sembrava a lui, fedele interprete del pensiero
romano, una mostruosa assurdità. E infatti,
approfittando dell’autorità di cui godeva tra
i cristiani, prese l’iniziativa di un gran concilio,
che doveva metter fine alla questione. A
Nicea, nella primavera del 325, si riunirono più
di 250 vescovi di ogni parte delle provincie
orientali, e Costantino inaugurò il Concilio con
un assai modesto discorso. Ristabilendo la concordia
nella Chiesa, l’assemblea avrebbe fatto

un’opera che sarebbe piaciuta a Dio e avrebbe
reso un gran servizio all’Imperatore.
Il concilio era presieduto da uno dei suoi segretari,
il vescovo Osio, avversario dell’arianismo;
onde le influenze imperiali agirono tutte
contro questo partito.




Ario fu dunque rinnegato ancora una volta.
Il Concilio decretò che Cristo non era stato creato
dal niente, e che non era diverso dal padre,
ma che invece era stato fatto da Dio, dell’essenza
del padre «vero Dio del vero Dio»
e che gli era consubstanziale.




Ma poco durò l’illusione d’aver così ricostituita
l’unità morale dell’Impero. Ciò che sembrava
pazzia furiosa al suo senso politico di
romano, era qualcosa di così profondo, che tutta
l’autorità dell’Imperatore riusciva impotente
a combatterla. Condannato dal concilio di Nicea,
Ario era andato in esilio; ma l’arianismo
era diffuso e potente; aveva, anche a corte,
degli amici fidati, tra i quali Costanza, la sorella
di Costantino; non rinunciò dunque alla
lotta. Approfittando degli errori degli avversarii,
addolcendo la sua dottrina. Ario e i suoi
partigiani riuscirono a riguadagnare il favore
di Costantino, persuadendolo che era possibile

una riconciliazione. L’Imperatore, sempre
animato dal desiderio di ristabilire l’unità morale
dell’Impero, tentò allora questa riconciliazione;
ma si urtò in un’opposizione invincibile
specialmente da parte del nuovo vescovo di
Alessandria, Atanasio. Questa intransigenza
degli avversari spinse finalmente Costantino
verso Ario. Il favore imperiale rese coraggio
alla setta, che, nel 335, riuscì a far condannare
Atanasio al concilio di Tiro. A sua volta
Atanasio fu esiliato in Gallia e i suoi partigiani
più in vista vennero perseguitati e dispersi;
Ario rientrò come trionfatore; la corte fu invasa
dagli ariani, che in quasi tutto l’Oriente
divennero il partito prevalente della Chiesa
cristiana. Ma il partito avverso non disarmò; e
da quel momento una lotta immensa, di furore
implacabile, squassò tutto l’Impero, aggiungendo,
alle altre più gravi, una causa nuova
di debolezza.



IX.



Come spiegare questo fenomeno quasi incredibile?
Queste dispute teologiche, che sono
state parte così importante nella storia del cristianesimo,

sembrano a noi moderni, come a
Costantino, quasi un’inconcepibile pazzia! Ma
qui si pone una grave questione. Come mai tutta
la forza e la saggezza dell’autorità imperiale
furono impotenti contro questo che è, o sembra
a noi, un delirio? Come han potuto, quegli
uomini, odiarsi, perseguitarsi, massacrarsi
per tanti secoli, spingere alla rovina un grande
impero per questioni così astruse e sottili?
Perchè a noi, che non vediamo più ciò che si
nascondeva dietro, quelle dispute sembran
fatte soltanto di parole. Ma giudicar così significa
non capire uno dei più grandi drammi
della storia umana. Che vita anima quelle
discussioni oscure, quando le ricollochiamo nel
disordine dell’immenso impero che crollava,
perchè non possedeva più un principio d’autorità
solido e sicuro da sostenere l’ordine sociale:
nè l’antico principio greco latino, aristocratico
e repubblicano, consacrato dal politeismo,
che era caduto definitivamente; nè il nuovo
principio asiatico e monarchico, che non
riusciva ad abbarbicarsi con radici resistenti.
Le lotte teologiche di quest’epoca non sono
che uno sforzo titanico per costituire una disciplina
intellettuale di ferro, una dottrina della

vita, indiscussa e indiscutibile, forte contro tutti
gli assalti degli interessi e delle passioni,
in un momento in cui l’autorità politica barcollava,
l’autorità religiosa era ancora divisa e debole,
e tutte le tradizioni erano state scompaginate
dalle rivoluzioni, dalle guerre, dalle mescolanze
delle classi e delle popolazioni, dalle
infiltrazioni dei barbari. Se ogni cosa, nel mondo
era instabile, le leggi, le tradizioni, le forze
dello Stato, le fortune e gl’interessi degli uomini
e delle famiglie, stabile e fermo fosse almeno
il pensiero umano, nella dottrina che
Dio aveva rivelata agli uomini per mezzo del
Messia e degli Apostoli, trasmessa in un’edizione
autentica e in aeternum, nei libri santi.
Tale è il pensiero profondo, che si trova in queste
terribili e oscure lotte teologiche. Molte,
se non tutte le grandi lotte dell’ortodossia e
contro l’eresia, si spiegano e si comprendono,
quando ci si rende conto che dietro le questioni
teologiche, sottili, in apparenza, e puramente
teoriche, era nascosta la questione, ben altrimenti
grave, dell’unità e della stabilità delle
dottrine fondamentali del cristianesimo, e che
questa unità e questa stabilità era l’ultima base
dell’ordine, in un mondo che si decomponeva,

perchè non aveva trovato un sicuro e
solido principio d’autorità. L’arianismo è un
caso particolarmente chiaro e istruttivo di questa
verità. Separando Cristo da Dio come una
delle sue emanazioni ed esteriorizzazioni, l’arianismo
ammetteva implicitamente che altre
emanazioni e esteriorizzazioni potevano seguire
quelle di Cristo. Come Dio aveva di sua
volontà creato dal nulla e poi adottato Gesù Cristo,
così potrebbe di sua volontà creare dal nulla
e adottare altri redentori. Dunque il libro
della rivelazione non era chiuso; potrebbe
continuare in volumi nuovi; potrebbero comparire
ancora altri Messia, e la dottrina del cristianesimo
si muterebbe in un continuo divenire
come lo concepiscono certe sette del protestantesimo
più radicale, che in Ario hanno
trovato veramente un precursore. Ma questo
continuo divenire della dottrina doveva spaventare,
come una pazzia criminale, in mezzo
alla dissoluzione universale delle leggi, dei costumi,
degli Stati, gli spiriti illuminati e profondi
che sentivano quanto fosse necessario di
dare agli uomini, disperati per l’universa mobilità,
qualcosa di solido, di fisso, d’incrollabile
a cui potessero abbrancarsi. Per questa ragione

tanti grandi spiriti si opposero all’eresia
ariana, fino a sfidare, per questo, l’esilio e la
morte, per questa ragione le dispute sulla consubstanziazione
poterono riscaldare tanto gli animi,
da provocare battaglie nelle strade e continue
effusioni di sangue. Se Cristo era figlio di
Dio, consustanziale del padre, vero Dio nato
dal vero Dio senza romperne l’unità, il mistero
dell’Incarnazione era unico e definitivo in eterno;
un altro Messia non verrebbe più; il libro
della Rivelazione era chiuso per sempre e l’umanità
aveva ormai trovato il fondamento indistruttibile
della perpetua verità, sul quale potrebbe
costruire l’ordine morale e sociale a condizione
di interpretarli alla lettera, nei due Testamenti.




Non è difficile di spiegare l’ardore terribile
delle grandi lotte teologiche in mezzo a cui si
è formato a poco a poco il dogma, quando
queste lotte si intendano in questa maniera.
Che volevano i grandi fondatori e difensori dell’ortodossia?
Unificare e fissare le credenze
sulla base della rivelazione e dei libri santi,
con la forza del pensiero, e sopratutto con quello
strumento particolare dell’intelligenza che
è la dialettica. Ma il pensiero è uno degli elementi

più mobili dell’universo; e la dialettica
uno strumento potente, ma poco sicuro perchè
sa servire tutte le passioni, anche quelle che seminano
i torbidi e il disordine negli spiriti e
nel mondo. Se n’erano già serviti i filosofi greci,
per distruggere più che per sostenere le
credenze e le tradizioni del mondo antico, sostituendo
loro l’eterna mobilità delle passioni e
degli interessi, mascherati con ingegnosi sofismi.
Inoltre, se il pensiero dell’uomo ripugna
sempre a sottomettersi a una forte e seria disciplina,
vi ripugna di più in tempi d’anarchia
politica e sociale. Voler ricostituire l’ordine
nell’anarchia di un immenso impero crollante
incominciando dal pensiero, era iniziar l’opera
proprio dalla parte più difficile, seguire la
linea dello sforzo più grande, affrontare, con
dei ragionamenti, tutte quelle pericolose passioni
scatenate dall’anarchia, che cercano sempre
di prolungarla, perchè vivono di lei!



X.



Se quell’opera era necessaria per salvare una
parte del mondo da una catastrofe totale,
che avrebbe annientato tutta la civiltà antica;

era certo la più difficile che si offrisse allo spirito
umano. Non bisogna dunque meravigliarsi
se in quella gigantesca difesa dell’ortodossia,
apparvero tanti uomini straordinari per
grandezza intellettuale e morale, che la Chiesa
ha santificati. La grandezza della natura e del
genio umano non si vedono che in tempi di calamità,
di fronte alle imprese difficili e quasi
impossibili.




Ma che cosa rappresentavano, a paragone di
questo sforzo ultra umano, per unificare la verità
con la dialettica e l’eloquenza, e per adoperare
i più potenti strumenti della cultura antica
in vista di un fine così nuovo, gli sforzi
di Costantino per salvare i resti della cultura
antica? Anche in questa direzione Costantino
aveva saggiamente continuata l’opera di Diocleziano.




Nella nuova capitale dell’Impero aveva fondato
quella che noi chiameremmo una università,
ove professori pagati dallo Stato insegnavano
la lingua e la letteratura greca e latina,
la retorica, la filosofia, la giurisprudenza, per
preparare all’Impero dei funzionari. Ci restano
ancor molte leggi di Costantino che concedono
privilegi e vantaggi, o che assicurano la

vita ai medici, ai grammatici, ai professori di
belle lettere in tutte le città dell’Impero. Ma
quegli sforzi restavano sterili. Burocratizzate in
un insegnamento ufficiale, non avendo più nell’agonia
del paganesimo da compiere un’opera
viva e vitale, le letterature e le filosofie antiche
si disseccavano nella mediocrità dei professori
di mestiere, che volevano vivere e farsi
una posizione a spese dei geni del passato,
mentre i nuovi geni, gli spiriti di grande forza,
voltavan la schiena al presente, sprezzavano la
protezione ufficiale, si davano tutti alla grande
opera vivificatrice dei loro tempi....




Uno dei più grandi libri dell’antichità, le
Confessioni di S. Agostino, ci fa vedere sul vivo
questa crisi spirituale della cultura antica.




S. Agostino aveva ricevuto dalla natura tutti
i doni necessari per diventare un grande scrittore;
l’immaginazione, il sentimento, lo stile,
la lingua, lo spirito sintetico e filosofico. La
forza della dialettica era in lui pari alla potenza
delle immagini; lo slancio della fantasia e del
sentimento alla profondità del pensiero. E pure
era diventato uno di quei professori ufficiali
di letteratura, che l’Impero pagava e onorava
perchè conservassero viva la tradizione della

letteratura antica. Una volta tanto, l’insegnamento
ufficiale aveva messo la mano sopra
un vero genio... Ma l’Uomo di genio ci ha
lasciato un’indimenticata descrizione della misera
esistenza, che egli condusse facendo il
professore a Cartagine, a Roma, a Milano;
l’inquieto scontento che lo rodeva in quegli anni,
il furioso agitarsi del suo grand’ingegno nel
vuoto di quella cultura ormai esaurita e schematizzata
nel quadro convenzionale di un insegnamento
ufficiale. Quando un giorno, in un
villaggio vicino a Milano, si fece la luce in
quella grande anima, disgustata dal vile mestiere,
a cui voleva condannarlo una civiltà
moribonda. Il professore di letteratura abbandonò
la cattedra, gettò i vecchi libri morti e come
un ardito palombaro si cala nel mare, scese
negli abissi teologici della grazia, della predestinazione,
del libero arbitrio, per gettare
laggiù i piloni del gran ponte sul quale l’Europa
doveva fare il lungo e difficile passaggio
dalla civiltà antica a quella moderna.




Costantino insomma non fallì, ma riuscì solo
a mezzo; e contribuì a evitare per il momento
la catastrofe, prolungando l’agonia. Dopo
di lui, l’Impero visse ancora, ma tra scosse

continue, e indebolendosi ogni giorno di
più. Aumenta la povertà; lo Stato si disorganizza
e si fa insieme più violento, oppressivo
e rapace, il fiscalismo imperiale imperversa,
si rinnovano le atroci tragedie dinastiche; l’esercito
si decompone; vacilla la difesa delle
frontiere, le campagne si spopolano affollando
le città; le piccole città, a vantaggio delle
grandi, rovinano; i barbari s’infiltrano dappertutto;
la cultura, dalle arti alla filosofia, si
deteriora; s’inaspriscono le lotte religiose; si
spezza l’unità dell’Impero; si separano l’Oriente
e l’Occidente. L’Oriente si difende meglio
che l’Occidente, contro la decadenza, perchè
la monarchia assoluta, ritornando come nel
suo paese di origine, vi si stabilisce con maggior
facilità e solidità, e può arginare la dissoluzione
generale con più forza e più lungamente
che in Occidente. Così che la forza dell’Impero
si ritira, a poco a poco, verso l’Asia,
fino al giorno in cui l’Occidente cade sotto i
colpi rinnovati dei barbari. La civiltà antica è
allora, in Occidente, distrutta quasi del tutto.
Per secoli, non ne resteranno più, in quelle immense
regioni ridiventate barbare e deserte,
molte delle quali son colonizzate dagli invasori

germanici, che dei vaghi ricordi e poche
vestigia frammentarie, tra cui, unico elemento
vitale, la teologia creata negli ultimi secoli
dell’Impero per unificare la dottrina della nuova
religione. La teologia è stata, per lunghi
secoli, in Occidente, l’ultima forma di alta cultura
sopravissuta in mezzo alla rovina di tutte
l’altre, quella che ha salvato l’Impero dalla
barbarie piena e definitiva. Da questa ultima
forma sopravissuta infatti, sono a poco a poco
uscite, per svilupparsi di nuovo, la filosofia,
la letteratura, il diritto, tutto il grande movimento
intellettuale, che culminò nella Rinascenza.
Nella disciplina intellettuale, conservata
dal dogma attraverso il gran caos del medioevo,
l’Europa a poco a poco ha ritrovato e
sviluppato i principii d’autorità, che l’Impero
aveva cercati invano, e che gli hanno permesso
di ricostituire dei governi solidi e forti. Ma
a mano a mano che ricostituiva l’autorità dei
governi e si sottometteva a una vigorosa disciplina
politica, l’Europa è diventata più intollerante
di quella unità e disciplina intellettuale
che, dall’epoca di Costantino alla Riforma,
gli erano parse necessità vitali, più dell’organizzazione
degli Stati e degli eserciti. Incominciano

nello stesso tempo a formarsi i grandi
Stati e il pensiero umano si rivolta contro tutte
le autorità, alle quali s’era sottomesso nel medioevo;
doppio movimento parallelo e inverso
che doveva svilupparsi per tre secoli e sbocciare
nella situazione attuale: Stati di una potenza
formidabile, come non se n’erano mai
visti, che s’appoggiano sopra una delle più
grandi anarchie intellettuali e morali della storia,
ossia sul vuoto. Schizzeremo rapidamente,
nell’ultimo capitolo, l’ultima fase, quella
più importante, di questa straordinaria trasformazione
del mondo.









CAPITOLO QUINTO
DAL TERZO AL VENTESIMO
SECOLO





La rovina della civiltà antica è stata effetto
di cause profonde e complesse. Ma la nostra
ricerca sembra provare che essa è incominciata
con una grande perturbazione politica, che scatenando
un’incurabile anarchia ha distrutto a
poco a poco la civiltà antica nei suoi elementi
essenziali. E’ anche possibile spiegare il procedimento
di questa crisi. L’impero romano
aveva cercato di conciliare due diversi principii
d’autorità; il principio monarchico che aveva
avuto un grande sviluppo in Oriente, in
Asia Minore, in Siria, in Egitto con le dinastie
anteriori e posteriori alla conquista di Alessandro;
il principio repubblicano, che si era sviluppato

in Europa, sopratutto in Grecia e in
Italia, nelle istituzioni della città antica. La
conciliazione che l’imperator o il princeps simboleggiavano,
era sempre stata difettosa perchè
non era riuscita a definire il principio costituzionale,
donde doveva uscire l’autorità suprema
di quella monarchia repubblicana, questo
principio non essendo nè l’eredità, come
nelle monarchie, nè una regolare elezione, che
avesse procedura fissata dalle leggi e dalle tradizioni,
come nelle repubbliche. Tuttavia, fino
che conservò l’antico prestigio e la sua immensa
autorità, il Senato fu generalmente riconosciuto
come la fonte della legittimità imperiale.
Un imperatore era considerato legittimo,
appena il Senato aveva approvato la sua elezione.
E infatti il Senato riuscì, per due secoli, a
prezzo di lotte talora molto violente e di una
sanguinosa guerra civile, a render sicura la continuità
legale del regime. Ma indebolita l’autorità
del Senato dalla vittoria di Settimio Severo,
e dall’istituirsi di una vera monarchia assoluta
non rimase più nessun principio di legittimità,
chiaro e forte, per la scelta dell’Imperatore:
nè l’eredità, nè l’elezione, nè la convalida
del Senato. Da questo nacque il grande

tumulto di rivoluzioni e di guerre che, come
abbiamo detto, ha tutto distrutto.




In fondo a questa immensa crisi storica, troviamo
dunque la lotta di due principii politici
opposti, che invece di conciliarsi, come si vorrebbe,
finiscono per distruggersi. Una forte
conferma di questa visione storica è appunto
data dalla diversa sorte dell’Impero d’Oriente
e dell’Impero d’Occidente. La rovina dell’Impero
Romano è in verità la rovina dell’Occidente.
Indebolita da un’incurabile anarchia,
sommersa dai marosi delle invasioni, l’Europa
romana si spopola, ridiventa barbara, è
spezzettata in un gran numero di Stati,
che per secoli hanno il carattere comune di una
continua instabilità. In Oriente invece l’autorità
imperiale, sotto forma di monarchia assoluta,
resiste ancora ai colpi della sorte per secoli;
riesce a mantenere un certo ordine, una forza
militare, una tradizione di cultura, a salvare
quella parte della civiltà antica che aveva potuto
sfuggire al caos del terzo secolo e non si
trovava in contradizione troppo violenta con lo
spirito cristiano. In grazia appunto di questa
resistenza l’Oriente può diventare una seconda
volta l’educatore dell’Occidente, rimbarbarito.

Ma questa vitalità dell’Impero d’Oriente
può solo spiegarsi con le diverse vicissitudini
della crisi politica. La monarchia assoluta e
ereditaria, fondata da Costantino, è riuscita
meglio in Oriente che in Occidente, perchè si
è ritrovata nel paese d’origine e perciò sopra
un terreno più favorevole, preparato dalla tradizione.
In fondo, l’Oriente non aveva visto,
nell’Imperatore romano, che il successore e il
continuatore di quei re, i quali, sotto nomi diversi,
avevano governato gli Stati asiatici nei
secoli anteriori alla conquista romana. L’Oriente
aveva capito la repubblica aristocratica di
Augusto, come una monarchia unificata e universale.
Anzi, proprio quel sentimento monarchico
con cui l’Oriente considerò la persona e
l’autorità dell’imperatore, contribuì reagendo
sull’Occidente, a indebolire nei primi secoli
dell’Impero il carattere repubblicano della costituzione
di Augusto. E appunto perchè era
abituato da secoli a un governo di funzionari,
l’Oriente sentì meno, nel terzo secolo, la distruzione
della costituzione aristocratica, che
scosse tutto l’edificio sociale in Occidente. Insomma,
una volta distrutta la costituzione aristocratica
della società imperiale insieme col regime

mezzo repubblicano e mezzo monarchico
dell’Impero, l’Occidente non ha più governo.
Le vecchie istituzioni repubblicane non son
più possibili, la monarchia assoluta o ereditaria,
fondata da Costantino, non trova radici
vive nel sentimento dei popoli; è debole, instabile,
inetta a difendere le provincie contro le
invasioni dei barbari e a mettere un po’ d’ordine
nell’interno. A poco a poco la civiltà si decompone
e scompare. In Oriente è più forte
il principio monarchico, perchè trova un terreno
già preparato dalla storia; la monarchia assoluta
e ereditaria può, nonostante le cospirazioni
di palazzo, le rivolte militari e le crisi dinastiche
frequenti, governare, mantenere un
certo ordine, difendere il paese dai nemici esterni.
Faticosamente, la civiltà continua a vivere.




Veduta così, questa esperienza storica è molto
importante per la nostra epoca. Noi ci troviamo
in una situazione che, con un fondo più
vasto e in forme più complesse, ha profonde
analogie con quella descritta. Ho alluso a queste
analogie nel primo capitolo; ma sarà utile
di ritornarci sopra. Il mondo non s’è ancora
accorto dei risultati politici che ha avuto la

guerra mondiale, indipendentemente dalla volontà
e dai piani di quegli uomini che pareva
guidassero gli avvenimenti; e ragiona ancora
come se ci trovassimo all’indomani del trattato
di Utrecht, come se non ci fosse stato che un
trasporto di potenza e di prestigio, da alcune
ad altre nazioni. Non s’è ancora accorto che nel
marzo del 1917 uno dei due principii politici
sui quali s’appoggiava tutto l’ordine sociale in
Europa, il principio monarchico, ha ricevuto
un colpo tremendo con la rivoluzione russa;
che ne ha ricevuto un secondo e questo definitivo
e mortale, nel mese di novembre del
1918, quando l’Impero degli Asburgo e quello
degli Hohenzollern si sono sfasciati. Non ha
ancora capito che la caduta del principio monarchico
in Europa è un avvenimento di formidabile
importanza; in quanto chiude una crisi
politica cominciata due secoli fa; e che l’Europa
rischia di nuovo, come nel terzo secolo, di
trovarsi senza nessun principio d’autorità.




Una rapida occhiata agli avvenimenti dei
due ultimi secoli, dopo questo lungo studio sulla
crisi della civiltà antica, potrà forse illuminare
un poco le spesse tenebre dell’avvenire.
L’Europa cristiana, venuta fuori, a poco a poco,

dalla catastrofe della civiltà antica, aveva
trovato una soluzione del problema politico,
che, nel quadro delle idee religiose dominanti
allora, era quasi perfetta. Aveva dato un carattere
sacro a tutti i governi, repubblicani o
monarchici, aristocratici o democratici, che
fossero legittimi, che cioè dovessero la loro
origine a un atto legale di validità indiscutibile,
o che fossero stati legittimati dal tempo.
L’obbedienza a quei governi era un dovere imposto
da Dio ogni volta che quei governi non
imponevano alcunchè di contrario alla legge
divina. Quanto agli errori e alle colpe dei governi
legittimi, non bisognava, secondo questa
concezione dello Stato, dare loro troppa importanza,
quando non minacciavano di produrre
una depravazione generale, perchè, essendo la
perfezione morale e religiosa dell’individuo il
fine supremo della vita, a questa perfezione si
poteva giungere indipendentemente dalla perfezione
del governo. Gli abusi dei governi nuocevano
a chi li faceva, molto più che alle vittime,
perchè costoro dovevano soltanto subire
delle pene materiali e delle sofferenze, mentre
gli altri si gravavano la coscienza con un
peccato, di cui dovrebbero un giorno rendere

conto a Dio.




Questa concezione del governo accordava
assai bene il dovere dei capi di ben comandare,
il diritto dei popoli, d’essere ben comandati,
e la necessità di una certa tolleranza per
le colpe dei potenti! Ma per quanto perfetta,
non poteva mantenersi che nel quadro delle
idee religiose, dominanti allora. Cominciò a
esser scossa dall’ondata di incredulità che percorse
la classe dirigente di tutta Europa dopo
la guerra dei trent’anni: quella guerra che,
facendo apertamente del cattolicismo e del
protestantesimo delle armi per una grande lotta
politica, fu per l’Europa la prima grande
scuola di scetticismo religioso. Il settecento le
oppose inoltre la concezione filosofica e razionalista
che culminò nella Rivoluzione Francese.
L’autorità è cosa umana, la sua fonte è
nella volontà stessa di coloro che obbediscono
e che hanno, per conseguenza, il diritto di controllarla;
il vero sovrano è dunque il popolo; la
legge, per esser giusta, non deve esprimere
che la sua volontà. La teoria era seducente, e
sedusse infatti lo spirito di un secolo illuminato,
che era scontento per molte ragioni, del
suo regime, rimproverandogli, in fondo, sotto

il nome di tirannia, la sua debolezza, la sua
lentezza, il suo spirito di routine, il suo rispetto
delle tradizioni e dei diritti acquisiti.




La Rivoluzione francese cercò di applicare il
nuovo principio. Ma non tardarono ad apparire
le difficoltà dell’applicazione. Che cosa
era il popolo? A che segni si riconosceva la sua
vera volontà? Con quali organi si potrebbe esprimere?
Sappiamo con quante oscillazioni la
Rivoluzione francese cercò di rispondere a questi
quesiti. Basta seguire tutte le costituzioni
che elaborò in pochi anni, per vedere quanto
difficile fosse l’applicazione del principio della
sovranità del popolo. Ora il suffragio universale,
ora il suffragio doppio, ora il suffragio
censitario le sembrarono via via espressione vera
della volontà popolare, sinchè alla fine, la
volontà popolare non diventa che una formalità
per legittimare una dittatura militare, fondata
con la forza e molto più assoluta, nel suo
esercizio, che quella della monarchia dell’antico
regime. Ma questo brancolare si spiega facilmente,
quando si guarda il nuovo sovrano
che doveva sostituire gli antichi, perchè il popolo,
la cui volontà avrebbe dovuto governare
lo Stato, aveva poca voglia e poca capacità di

esercitare il suo potere, anzi mostrava certe volte
il desiderio di rinunziarci e di ristabilire le
autorità a cui avrebbe dovuto succedere. Si poteva
lasciare a questo nuovo sovrano la libertà
di abdicare? Tutta la Rivoluzione francese si
è dibattuta in questa contradizione insolubile,
perchè la Rivoluzione è stata, in fondo, lo sforzo
di una élite relativamente ristretta contro la
volontà profonda delle masse, compiuto in nome
della sovranità popolare.




Infatti, tutti i regimi fondati allora sopra un
principio così oscillante e poco chiaro, sono stati
deboli e instabili: persino la dittatura militare
che è stata il coronamento di tutti gli sforzi
della Rivoluzione. Sostenuta dalle vittorie,
si sfascia quando la vittoria l’ha abbandonata.
Messa sottosopra da tante guerre, sconvolta
per la lotta dei due principii antagonisti d’autorità,
l’Europa fa allora un grande sforzo per
conciliarli e ristabilire un ordine duraturo. E’
questa l’opera del congresso di Vienna e della
Santa Alleanza. Mentre il congresso delibera
di ricostituire l’Europa sul principio della legittimità,
di riconoscere cioè come titoli legittimi
di autorità il tempo e la fedeltà dei popoli,
la maggioranza dei grandi Stati crede che sia

necessario rinforzare il principio di legittimità
con la concessione d’istituzioni rappresentative.
La dinastia legittima rientra in Francia
con la Carta di Luigi XVIII. L’Imperatore
di Russia ambisce di far la parte di protettore
della libertà. Anche il re di Prussia ha promesso
una costituzione al suo popolo. Solo fra
i grandi Stati l’imperatore d’Austria resta fedele
alla dottrina assolutista. Le altre grandi
monarchie inclinano con maggiore o minor risolutezza
verso una conciliazione dei due principii
politici, basata sulla subordinazione del
principio nuovo all’antico. La monarchia resterà
il principio sovrano di Europa; le istituzioni
rappresentative funzioneranno sotto il suo
controllo; la pace aiuterà questa conciliazione.
Le idee rivoluzionarie avevano scosso le istituzioni
monarchiche con l’aiuto della guerra. La
Santa Alleanza sarà una tregua conchiusa tra
le monarchie d’Europa, per non facilitar troppo,
con le loro lotte, il compito della Rivoluzione.




Ma la conciliazione fallisce. In Francia, la
dinastia legittima non riesce che con grandi
sforzi a mantenere la Camera nella posizione
subordinata che le impone la Carta, benchè il

Parlamento non sia eletto che da una minoranza
di ricchi. La lotta tra la corona e il parlamento,
tra il diritto divino e la sovranità del
popolo, fra la vecchia aristocrazia e la borghesia,
è continua, accanita, implacabile. Questa
lotta, per le inquietudini che solleva, contribuisce
a far vincere pienamente il partito assolutista
in tutta Europa dopo il 1821. Si dimenticano
dappertutto le promesse fatte di concedere
una costituzione e il diritto divino trionfa.
A sua volta, questo trionfo universale del diritto
divino in tutta Europa reagisce sulla Francia,
dove, con Carlo X, vince il partito monarchico
a oltranza. La lotta tra i due principii
s’inasprisce, fino a scoppiare nelle giornate
di luglio, nel 1830.




La dinastia legittima è rovesciata. Il principio
della sovranità popolare esce vittorioso da
una lotta sanguinosa che dura tre giorni. Ma
non osa sfruttare a fondo la sua vittoria, proclamando
la repubblica e coronando il popolo
sovrano dello Stato. Anche Lafayette esita; e
quando, il 31 luglio, il duca d’Orléans si presenta
al Municipio per rendere omaggio nella
sua persona al popolo sovrano, Lafayette esce
sul balcone, insieme a lui, con una bandiera

tricolore. Una cricca di parlamentari abili, maneggiata
abilmente da un banchiere, prepara
una nuova conciliazione tra i due principii: la
monarchia borghese, o, come la definì proprio
Luigi Filippo, un trono circondato da istituzioni
repubblicane. Il re riconosce la fonte
della sua legittimità nel popolo e nel parlamento
che lo rappresenta; è abolito il diritto
ereditario dei pari; il diritto elettorale è un
po’ allargato pur restando strettamente censitario.
Il popolo, che governa la Francia è rappresentato
da 200.000 elettori. Ma la nuova
conciliazione non riuscì meglio della precedente.
La contradizione tra il carattere censitario
del suffragio e la dottrina della volontà
del popolo, si poteva ancora tollerare sotto
la monarchia legittima, la quale affermava
d’essere l’autorità, e non riconosceva alla volontà
popolare che una parte subordinata di
collaborazione, per così dire. Ma la monarchia
borghese, invece, non era più che una delegazione
del popolo, sottomessa al popolo, che
l’aveva creata con la sua volontà. Come si poteva
riconoscere il popolo sovrano in una piccola
minoranza di 200.000 possidenti? Appunto
tra il 1830 e il 1848, per reazione a questa

mostruosa contradizione, la dottrina del
suffragio universale diventa l’espressione quasi
mistica della sovranità popolare.




La rivoluzione del 1848 è la sua grande rivincita.
La Francia rovescia la monarchia borghese
e proclama la sovranità del popolo nella
repubblica, basata sul suffragio universale.
L’Europa segue il suo esempio, si solleva quasi
tutta contro la monarchia assoluta, domanda
delle costituzioni. Lo slancio fu così grande,
che tutte le monarchie, salva la Russia, furono
costrette a cedere, anche l’Austria e la Prussia.
Come in Francia, il suffragio universale
è proclamato fonte di tutta l’autorità, al posto
di Dio, quasi in ogni grande Stato d’Europa.
Ma si ripete allora sopra una scala più
larga ciò che era già successo più oscuramente
all’epoca della Rivoluzione; passato il primo
entusiasmo, il suffragio universale esita ad esercitare
il potere supremo; diffida delle sue
forze, guarda intorno a sè per cercare appoggi,
e si rivolge finalmente verso l’antico principio
d’autorità che avrebbe dovuto sostituire, per
scaricarsi su di lui della sua responsabilità.
L’Assemblea nazionale, eletta nel 1848 dal suffragio
universale, è composta per metà di partigiani

degli antichi regimi monarchici, e per
metà di una grossa maggioranza di repubblicani
improvvisati e di una piccola minoranza
di repubblicani sinceri e fervidi. La sua volontà
è così confusa ed incerta, così debole la sua
fiducia nella propria autorità, il suo operare così
poco energico, che un gran disordine invade
la Francia. La rivoluzione si trova presto in
faccia a questo problema paradossale: ha il
suffragio universale, che è pure un sovrano, il
diritto di abdicare la sua autorità suprema in
favore degli antichi regimi? Si può o si deve
fargli violenza, per obbligarlo a governare,
nonostante le sue riluttanze? Nelle sanguinose
giornate di giugno l’ala estrema del partito repubblicano
si leva contro l’Assemblea e il suffragio
universale, che accusa di tradire la Rivoluzione!
E’ vinta; il suffragio universale resta
in teoria il padrone dello Stato; ma si indebolisce,
si scoraggia ogni giorno di più, di
fronte alle crescenti difficoltà interne ed esterne,
fino al giorno in cui, chiamato a scegliere il
presidente della repubblica, ha l’idea di darsi
col cappello e la spada di Napoleone, l’aria e
l’aspetto di un vero sovrano. Da quel giorno
il destino della repubblica è deciso: il suffragio

universale non servirà più che a legittimare con
un consulto teorico, una monarchia militare,
fondata con un colpo di Stato sul prestigio di
un nome. Lo stesso dramma si svolge più rapidamente
e in forma più semplice nella Germania.
Che cerca, appena eletto dal suffragio universale,
il parlamento di Francoforte? Un imperatore
per tutta la Germania. Non ambisce
che di sostituire il papa del medioevo, nell’unzione
di un nuovo imperatore. Il parlamento
si rivolge all’Imperatore d’Austria, all’arciduca
Giovanni, al re di Prussia; quando s’accorge
che il suo richiamo rimane vano, si lascia
dissolvere senza resistenza, come se non avesse
più niente da fare.




Fallisce dunque dappertutto la rivoluzione
del ’48. La sovranità del popolo non dura che
un momento. Delle costituzioni timide e sospettose,
che subordinano le istituzioni rappresentative
al potere monarchico, come nella
Carta di Luigi XVIII; ecco quanto rimane nei
paesi in cui l’assolutismo non riesce, come in
Austria, a ritirare tutte le sue concessioni. Lo
scacco è così grande, che i partiti e le dottrine
democratiche ne resteranno scoraggiati per tre
generazioni. Ma il principio vittorioso, il diritto

divino, non è meno indebolito, dalla sua
vittoria, che il principio vinto, dalla sua sconfitta:
questo è il controsenso tragico del 1848,
ed è la chiave di tutta la storia dell’Europa fino
alla guerra mondiale. Il principio vittorioso
non è soltanto indebolito dalle concessioni, che
dovette fare, sotto la minaccia della rivoluzione;
dalle istituzioni parlamentari adottate dopo
il 1848 in quasi tutti i grandi Stati d’Europa;
ma anche dalla discordia che s’è insinuata tra
le grandi e le piccole monarchie dell’Europa.
La rivoluzione del 1848, se non ha sradicato
la monarchia dal suolo dell’Europa, ha rotto
la santa Alleanza e la tregua delle dinastie.
Governata dal nipote di Napoleone, la Francia
non poteva più far parte di un sistema che era
stato organizzato contro la famiglia del nuovo
imperatore. Il piccolo re di Sardegna aveva osato,
nel 1848, primo di tutti, strappare i trattati
del 1815 dichiarando la guerra all’impero
d’Austria. Il parlamento di Francoforte, se
non aveva trovato un imperatore, era però riuscito
a gettare la diffidenza e il sospetto fra la
Prussia e l’Austria, offrendo la corona al Re
di Prussia; presto la guerra di Crimea inimicherà
per sempre gli Asburgo e i Romanoff. L’accordo

tra le grandi corti settentrionali che era,
nel sistema della Santa Alleanza, il fondamento
della potenza monarchica in Europa, è spezzato
definitivamente, l’Europa è come abbandonata
a se medesima, in un disordine inquieto,
pieno di discordie. Vittorio Emanuele II e
Cavour furono i primi a approfittare di questo
disordine e di queste discordie. Sfruttando la
gelosia e la diffidenza nate, per il ristabilimento
dell’Impero, tra la Francia e l’Austria, riescono
a trascinare Napoleone III in una guerra
contro l’Impero degli Asburgo; inalberando la
bandiera liberale e costituzionale, riescono a
provocare, dopo Solferino, un largo movimento
in tutta la penisola, che permetta loro di
riunirla in un solo Stato. Le piccole corti assolute
sono sostituite, in Italia, da una sola monarchia
costituzionale. Ma gli avvenimenti
d’Italia non sarebbero bastati, così da soli, a
far uscire l’Europa dal suo stato di incertezza
e di torbidi, se il Piemonte non avesse aperta
la strada alla Prussia, e se con un colpo di fantastica
temerità, Bismarck non fosse riuscito
a risolvere la situazione incerta, creata in tutta
l’Europa dalla rivoluzione del 1848, a profitto
della Germania e del principio monarchico.

Approfittando della discordia che la rivoluzione
del 1848, la guerra di Crimea, la guerra
d’Italia, la rivoluzione di Polonia, han fatto
nascere fra l’Austria e la Russia, tra la Russia
e la Francia, tra la Francia e l’Inghilterra; servendosi
dell’esercito prussiano riorganizzato e
della dottrina rivoluzionaria del suffragio universale,
riesce, contro la volontà del parlamento
prussiano, a vincere l’Austria e a fondare
la confederazione del Nord, sotto l’egemonia
prussiana; lancia la confederazione contro la
Francia e fonda l’Impero tedesco, sotto un capo
per diritto divino e con un parlamento eletto
dal suffragio universale.




Bismarck sembra aver risolto il problema
che Luigi XVIII e Carlo X non avevano potuto
sciogliere: far collaborare il principio monarchico
e il principio democratico, subordinando
questo a quello. Per quaranta quattr’anni la
Germania ha attuato con successo il piano politico,
che aveva fatto cadere, in Francia, la
dinastia legittima. Per questa ragione la guerra
del 1870 era sembrata ai partiti conservatori
del mondo intero la rivincita della monarchia
sulla rivoluzione del 1848, il gran trionfo
del principio monarchico. Durante questi quaranta

quattr’anni, la monarchia si consolida in
apparenza al punto che non ha nemmeno più
paura di molte dottrine e istituzioni democratiche,
considerate, fino ad allora, come incompatibili
con ogni governo monarchico. Si generalizzano
le istituzioni parlamentari; soltanto
la Russia resiste fino al 1905; e la base delle
istituzioni elettive diventa sempre più larga.
Lo stesso impero d’Austria adotta, alla fine,
il suffragio universale. Le idee repubblicane si
spengono a poco a poco; la Francia se riesce,
con sforzi tenaci e continui, a organizzare una
repubblica basata sul suffragio universale e sull’opinione
pubblica, resta però sola, tra le grandi
potenze d’Europa, e può continuare il suo
sforzo audace perchè approfitta dell’ordine generale,
assicurato in tutta l’Europa dalla potenza
delle monarchie. Pare che la monarchia abbia
definitivamente vinto nella grande lotta con
le dottrine democratiche, cominciata nel 1789.




Ma è ancora un’illusione. L’accordo tra le
grandi corti settentrionali, Berlino, Vienna,
Pietroburgo, pietra angolare del principio monarchico,
è spezzato per sempre. Vani sono
tutti gli sforzi fatti da Bismarck per ristabilirlo.
La Russia finisce per allearsi con la Francia.

Gli eserciti di coscrizione, dono pericoloso lasciato
dalla rivoluzione alle monarchie, si sviluppano
sopratutto in Germania e in Russia.
Il prestigio del principio monarchico è aumentato
da questi nuovi eserciti di Serse, comandati
da tanti re e imperatori. Ma nessuno pensa
che una potenza troppo grande può diventare
più pericolosa che una debolezza. E poi, il sistema
monarchico dell’Europa riposa tutto sull’egemonia
della Germania, e questa egemonia
può mantenersi a lungo solo mostrando che
la forza da cui era stata fondata, era ancora
preponderante come nel 1870, o più? Presto
o tardi sarebbe arrivato il giorno in cui la Germania
avrebbe dovuto dare questa prova al
mondo! Arrivato questo giorno, la Germania
e l’Austria hanno attaccato la Russia, con gli
eserciti immensi che la coscrizione e i progressi
dell’industria avevan permesso loro di mettere
insieme. Ne è nata una guerra senza limiti,
in cui l’Austria e la Germania, han distrutto
la Russia, e distruggendola si sono suicidate.
La rivoluzione russa, con l’esempio e col vuoto
che ha creato nel fianco degli imperi centrali;
la guerra illimitata, con l’esaurimento atroce
di tutte le energie dei due paesi, hanno provocato

la rivoluzione tedesca e la rivoluzione
austriaca. La caduta degli Asburgo e degli
Hohenzollern, dopo quella dei Romanoff è stata
la catastrofe finale del principio monarchico,
cioè del principio d’autorità che dominava la
maggior parte dell’Europa!




La grande lotta contro il principio monarchico,
cominciata nel 1789, è dunque finita. Il
principio monarchico è morto. Già scosso dall’incredulità,
dal razionalismo, dalle dottrine
ugualitarie, dalle guerre e dalle rivoluzioni di
un secolo, è stato pienamente sradicato dalla
guerra mondiale. Si trovano ancora, qua e là,
dei troni in Europa, come rocce che emergono
dal diluvio; ma coloro che li occupano non sono
dei re, sono delle ombre. L’Europa potrà
assistere ancora a parziali restaurazioni; ma
queste restaurazioni non saranno più che espedienti
e combinazioni politiche, le quali dureranno
quanto durano le combinazioni politiche!
Il rispetto, l’ammirazione, la fiducia,
quasi religiosa in quel principio, sono morti.
Troppo terribile è stata la catastrofe, che li ha
rovesciati! Ma il principio opposto, quello che
avrebbe dovuto approfittare della catastrofe
del principio monarchico, potrà sostituirlo? In

questo sta il tutto. E purtroppo il desiderio di
rispondere di sì, deve frenarsi innanzi alla
fredda considerazione dei fatti, i quali risvegliano
il dubbio anche negli spiriti più fiduciosi.




Innanzi tutto gli eventi della Russia. La repubblica
democratica è durata dal marzo al novembre
del 1917. Nel mese di novembre del
1917 il popolo sovrano, dopo un regno di otto
mesi, era costretto ad abdicare, spossessato dalla
dittatura del partito comunista, o, per essere
più esatti, dalla piccola oligarchia che domina
questo partito. Sciolta la Costituente, che
era la legittima rappresentante della volontà
della Russia, questa oligarchia ha preso a combattere
accanitamente i principii democratici
dell’Occidente, opponendo all’ideologia borghese
delle democrazie, la dottrina della dittatura
del proletariato, che non è poi altro se
non la giustificazione preventiva di un regime
di assolutismo. Nè meglio danno da sperare
i casi dell’Ungheria, dove la repubblica democratica,
è caduta in pochi mesi sotto la dittatura
del proletariato, per ricadere poi sotto la
dittatura militare. A questi devono aggiungersi
gli eventi dell’Italia, dove le vecchie forze

dirigenti, alleatesi con elementi nuovi e di
origine rivoluzionaria, hanno preferito tentare
addirittura una restaurazione della monarchia
assoluta del 1815, anzichè sostituire un vero
e proprio regime rappresentativo integrale, simile
a quello dell’Inghilterra e della Francia,
al governo misto di democrazia e di monarchia,
con cui il Regno si era retto dal 1860 in
poi.




Nè uno spirito chiaroveggente può chiudere
gli occhi alle penose difficoltà, contro cui lotta
la repubblica tedesca, al malcontento contro
le istituzioni parlamentari che agita sotto sotto
la Francia e perfino l’Inghilterra, alla popolarità
forse incauta e superficiale, ma diffusa,
di cui godono le dottrine dittatoriali, presso
i popoli che hanno la fortuna di non saper
più o di non sapere ancora che cosa è davvero
una dittatura senza patenti legittime.




Se il regime rappresentativo non riuscisse a
mantenersi nel maggior numero degli Stati di
Europa, la guerra tra i due principii di autorità — il
monarchico e il democratico — incominciata
nel 1789, terminerebbe con la sconfitta
di tutti e due; e l’Europa si troverebbe in quella
stessa stretta, in cui si trovò l’impero romano,

nel terzo secolo, dopochè il Senato fu
esautorato dalla vittoria di Settimio Severo:
senza un principio di autorità universalmente
riconosciuto, e forte abbastanza da reggere l’ordine
sociale. Come allora la dittatura della forza
farebbe le veci del governo legittimo; e non
sarebbe una sola, ma molte, e ciascuna diversa,
da Stato e Stato; e tutte cercherebbero di
giustificarsi; come i governi di Aureliano, di
Diocleziano e di Costantino, aggrappandosi ai
ricordi più vecchi del passato o alle speranze
più immature dell’avvenire; e sarebbero necessariamente
trascinate a farsi la guerra fra loro.
La pace non può in Europa mantenersi che fra
governi legittimi. Quale sarebbe il destino della
civiltà europea, come potrebbero sussistere le
genti che si affollano nel continente, in mezzo a
tanto disordine e a tanta insicurezza, è difficile
a dire.




Non è detto però che ciò debba accadere.
Non ostante le mille difficoltà che rendono ardua
l’impresa, i maggiori Stati europei potranno
governarsi con gli istituti del regime rappresentativo,
se le classi governanti capiranno che
gli sforzi e i sacrifici necessari per adattare ai
tempi nuovi le vecchie forme, sono piccola cosa

a confronto dei danni, di cui il regime della
forza sarebbe cagione a tutti. Dalla Francia,
dall’Inghilterra, dalla Germania sembra dipendere
l’avvenire dell’Europa. Se questi tre Stati
non rinnegheranno le tradizioni e i principii
del regime rappresentativo, ma sapranno ringiovanirne
le istituzioni, il loro esempio si imporrà
e tutta l’Europa potrà ritrovare l’ordine
interno e la pace nella saldezza di governi universalmente
riconosciuti come legittimi. Se anche
questi governi cedessero alle forze del disordine,
che li travaglia, un’èra di lunghi torbidi
comincerebbe, di cui tutta la civiltà occidentale
avrebbe certo a soffrire.




L’ora, è per l’Europa, piena di pericoli. Possa
l’antica storia, che qui abbiamo narrata imparzialmente,
illuminare anche da noi gli spiriti
eletti, far loro vedere questi pericoli, armare
la loro volontà della chiaroveggenza che è
necessaria, per combatterli con intelligente fermezza.










INDICE



 
  	Prefazione 	Pag. 5
 

 
  	I. 	Le cause profonde 	7
 

 
  	II. 	La crisi del terzo secolo 	41
 

 
  	III. 	Diocleziano e la riforma dell’Impero 	75
 

 
  	IV. 	Costantino e il trionfo del Cristianesimo 	111
 

 
  	V. 	Dal terzo al ventesimo secolo 	163
 












NOTE:




1.  Questo carattere mezzo arcaico, mezzo rivoluzionario, della
riforma politico-religiosa di Diocleziano è stato acutamente illustrato
da G. Costa, Religione e politica nell’impero romano, Bocca, Torino,
1923, N. 183 sg.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA ROVINA DELLA CIVILTÀ ANTICA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8192549171459929043_cover.jpg
GUGLIELMO FERRERO

LA ROVINA

DELLA

CIVILTA ANTICA

EDIZIONI ATHENA

MILANO





