
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Storia degli Italiani, vol. 10 (di 15)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Storia degli Italiani, vol. 10 (di 15)


Author: Cesare Cantù



Release date: June 2, 2023 [eBook #70898]


Language: Italian


Original publication: Italy: Unione Tipografico-Editrice, 1874


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DEGLI ITALIANI, VOL. 10 (DI 15) ***







C. CANTÙ

STORIA DEGLI ITALIANI
TOMO X.










STORIA

DEGLI ITALIANI




PER




CESARE CANTÙ




EDIZIONE POPOLARE

RIVEDUTA DALL'AUTORE E PORTATA FINO AGLI ULTIMI EVENTI




TOMO X.




TORINO

UNIONE TIPOGRAFICO-EDITRICE

1876








INDICE












LIBRO DECIMOTERZO


CAPITOLO CXL.
Secolo di Leon X. Belle arti.





La vitalità de’ tempi repubblicani sopravvivea, portando
all’attività e alla creazione; mentre dai modelli
classici, che allora o si discoprivano, o meglio fissavano
l’attenzione, imparavansi eleganza e correttezza. Da
questo felice temperamento trae carattere il secolo di
Leon X; secolo di tante miserie per l’Italia, eppure di
bocca in bocca qualificato come d’oro, come un meriggio,
sottentrato alle tenebre del medioevo: ma l’altezza
a cui si spinsero le arti del disegno e quelle della
parola, anzichè creazione de’ Medici, fu effetto dell’antica
vigoria, che agitava l’Italia anche sul punto di perire.




Il bisogno di contemplare e imitar la bellezza visibile
siccome scala alla suprema e immutabile, e di farla
specchio alla coscienza meditatrice, alimentò sempre
le arti fra noi: tanto che, ridotte quasi una parte della
liturgia, si prefiggevano certi tipi e forme rituali, volendo
esprimere piuttosto la visione dello spirito che
la corretta imitazione della natura, raggiungere l’evidenza
efficace dell’emblema piuttosto che la squisitezza
della forma; piuttosto ispirare devozione e raccoglimento,
che destare vaghezza e meraviglia; atti di fede
insomma, meglio che prove d’abilità. All’ispirazione
accoppiasi poi lo studio; dalle immobili rappresentazioni

bisantine si passa alle libere e variate d’un’arte indipendente,
la quale infine prevalse fin a proporsi anzitutto
la plastica squisita, lasciva però di sembianze,
scarsa d’affetto; traducendo la realtà della fisica, non
interpretando i misteri della morale natura. Infine si
torna a tipi convenzionali, non desunti dalla liturgia,
ma da un maestro; e l’imitazione vaga o servile scostasi
dal vero e dal bello, mentisce alla natura, mentre
lascia perire ogni tradizione.




L’arte che il medioevo esercitò insignemente è l’architettura,
mantenendole il predominio sopra le altre.
L’ordine gotico, nato a piè degli altari, era giganteggiato
in erigere chiese e conventi, sede e simboli della
podestà preponderante allora; e il duomo di Milano, la
Certosa di Pavia, San Petronio di Bologna ne sono tardi
e insigni monumenti. Ma oggimai la civiltà e ricchezza
de’ laici aumentate domandavano edifizj, che non potevano
improntarsi di quel carattere jeratico; e come le
lettere rifaceano i classici, così nelle costruzioni cominciò
quel ritorno verso l’antico, che s’intitola risorgimento.
Se la originale inventiva si fosse attemperata
ai modelli antichi per ragionare meglio l’insieme, proporzionare
le parti, ingentilire gli ornamenti, poteva
uscirne un’arte cristiana e nazionale. E di fatto que’ nostri
che primi si conformarono ai modelli dell’antichità, non
rassegnaronsi alla servile imitazione; ma appurando la
parte ornamentale, sbizzarrirono in modiglioni, candelabri,
gemme e marmi colorati, ed animali e fiorami
finissimi, intrecciati a fantastiche capresterie, dette
grotteschi e arabeschi. Tali occorrono spesso a Venezia,
tali ne’ Miracoli di Brescia, nel mausoleo Coleoni a
Bergamo, sulle cattedrali di Como e di Lugano, nella
Certosa di Pavia: e fregi a porte, a pulpiti e pilastri, e
candelabri in luogo di colonne, e finestre a somiglianza
di compiuti edifizj sono finiti col fiato, anche se in

posizione meno visibile; sempre di gusto squisito, anche
quando d’artefici innominati: l’eleganza delle impronte
rileva l’umiltà della terra cotta, della quale si compiacquero
i quattrocentisti, e che resistendo al tempo
meglio che la pietra, unisce alle variate forme quell’apparenza
policromatica, che solo gli accademici sentenziarono
di barbarie[1].




Dell’architettura romana, la quale attestava la maestà
del gran popolo più originalmente che nol facesse la
letteratura, non crederà che avessimo smarrite le
tradizioni chi abbia posto mente alle costruzioni gotiche:
pure al fiorentino Filippo Brunelleschi (-1444) assegnano
il merito d’aver ricondotta quell’arte dall’immaginazione
all’intelligenza, migliorata col volgere de’ secoli.
Di Roma non istudiò soltanto gli avanzi classici, per
rinnovare i calcoli delle forze, de’ materiali, delle spinte,
e trarne esatto concetto de’ metodi di costruire, e di
quel punto ove confinano l’ardimento e la temerità; ma
meditò pure sui monumenti cristiani, e cercò la divina
melodia del ritmo visibile.




L’appello fatto dai Fiorentini agli architetti d’ogni
paese per voltare la cupola sopra Santa Maria del Fiore,
lasciata scoperta da Arnulfo, fece sottigliare gl’ingegni; e
che bizzarri spedienti non furono suggeriti! Uno diceva
di ergere in mezzo un pilastro, cui attaccare le volte a
maniera di padiglione; uno di empiere la chiesa di
terra, con monete per entro, affinchè l’avidità di trovare
queste inducesse a sgombrarla dopo cessatone il bisogno;
e tali altri armeggiamenti, che, forse abbindolati
dai cortigiani de’ Medici, furono raccolti dal Vasari.
Vero è che nessuna cupola fin allora avea coperto un
ottagono del diametro di quarantatre metri. Nelle antiche

del Panteon, della Minerva Medica, delle terme
imperiali, della villa Adriana, la calotta posa immediata
sopra i muri di sostegno, senza pennacchi. La cupola
di San Marco a Venezia misurava il diametro di quattordici
metri, di diciotto quella di Siena, minore la
pisana; tutte poi erano circolari, elevate sovra pendenze,
che ripartivano il loro peso sui punti d’appoggio, disposti
secondo il quadrato circoscritto al circolo della
base. I concorrenti conosceano le forme, gli effetti, il
pittoresco dell’architettura, non i mezzi scientifici di
costruzione, ed ajutavansi con rinfranchi esterni; mentre
il Brunelleschi ideò una mole che si reggesse da sè, e
invece di rinunziare all’arco acuto, conquista del medioevo,
comprese come la spinta in su venga corretta
dalla sovrapposta lanterna, e da quella massa di marmo
ne derivi la solidità. Vinte l’invidia oculata e la miope
diffidenza, s’accinse attentissimo all’opera[2]; sopra gli
archi d’Arnolfo elevò un tamburo alto otto metri, e
con aperture circolari, sicchè la volta insistesse sopra
i sostegni con doppio sistema d’arcate; una calotta
esteriore incatenavasi all’interna con una robustezza
qual non raggiunsero altre, benchè minori. Dal calcolo
scientifico doveva scaturire la forma artistica e quel
grandeggiare maestoso, che sembrava privilegio delle
guglie gotiche; e ancora la casa di Dio sovrastette alle
abitazioni degli uomini, e costituì la fisionomia della città.




È del Brunelleschi anche Santo Spirito, la più bella
chiesa di Firenze, ideata sulle basiliche antiche: in San

Lorenzo, già avviato su piano timido, piegò il contorno
delle cappelle fin a terra, gotico avvedimento, dissonante
dal resto. Le costruzioni appropria alla destinazione
senza arroganza, con più severità che grazia, più
armonia nell’insieme che nei particolari. Cosmo de’ Medici,
che, colla spesa di centomila scudi romani, gli
aveva già commesso la badia a Fiesole, il richiese di
un palazzo; ma trovò il disegno troppo magnifico per
un privato qual egli voleva parere. Non se ne fecero
riguardo i Pitti, e sul suo modello fabbricarono quel
che oggi ancora stordisce per una forza come di costruzioni
ciclopiche, con bugne non interrotte per centottanta
metri, senza studio di gentilezza e varietà.




Cosmo preferì il disegno di Michelozzo (palazzo Riccardi),
il quale accoppiò il lusso alla solidità, conservando
le bugne ma variando il prospetto esteriore, e
nell’interno distribuendo con opportuna magnificenza
gli appartamenti; ed oltre il palazzo Cafagi a Mugello,
uno a Fiesole, quel de’ Tornabuoni a Firenze, e la villa
di Careggi, disegnò un ospedale per Costantinopoli, un
acquedotto per Assisi, la cittadella di Perugia, la biblioteca
di San Giorgio a Venezia, a Milano una porta in
via dei Bossi, tutti per Cosmo, di cui pure fece la tomba
ne’ Serviti.




Leon Battista Alberti fiorentino (n. 1401), bello, robustissimo,
destro a giuochi, a cavalcate, alla musica, versatissimo
nel diritto civile e canonico, autore del Philodoxeos,
commedia che fu creduta antica, dettò libri latini e
italiani sul dipingere; dei ritratti reputava merito primo
la somiglianza, onde ne cercava il giudizio a’ bambini.
Avendo l’accorgimento d’imparare dagli ignoranti, travestito
girava le botteghe, informandosi dell’arti e involandone
i segreti per migliorarle. Fece una cassa, in
cui guardando per breve pertugio vedeansi monti e
piani e notturni aspetti di costellazioni; cioè la camera

ottica, che suole attribuirsi a Giambattista Porta. Elaborò
Vitruvio, malconcio dal tempo e dai copisti; e
conoscendo che il migliore commento n’erano gli antichi
edifizj, andò ad osservarli, disegnarli, misurarli per
tutta Italia, viaggiando con Lorenzo Medici, Bernardo
Rucellaj, Donato Acciajuoli; e riscontrate le teoriche
dell’arte, ne scrisse pel primo (De re ædificatoria, 1485).




Era però rimasto inedito un trattato di Averulino
Filarete fiorentino verso il 1450; il quale nel divisare
una città non perde mai di vista il concetto simbolico,
e il Nisi dominus ædificaverit civitatem. Fa la chiesa
in forma di croce con cupola e decorazioni a modo del
San Marco, e vuole che, come l’uomo, sia bella, utile,
perpetua. La casa del principe resti inferiore, ma più
ricca di pitture religiose, simboliche, allegoriche, storiche,
sicchè egli ritragga continue istruzioni sui proprj
doveri verso Dio, verso i popoli, verso se stesso: v’avrà
un portico per la storia sacra, uno per la profana, e
tutto dai migliori pennelli. Vicino staran le memorie
degli eroi cristiani, cioè le chiese de’ santi Francesco,
Domenico, Agostino, Benedetto, e una casa di Carmelitani,
una di Clarisse. Vengono poi gli ospizj in forma
di croce; la casa d’un patrizio, quadrata con una torre
a ciascun angolo; e circo, e porta, e anfiteatro, e ponte,
e una carcere dove tenere i condannati, invece di farli
morire; e un ginnasio per la gioventù, che principalmente
venga avvezzata alla preghiera, al digiuno, ai
sacramenti. Le fanciulle s’insegnino a cucire, filare, tessere,
ricamare. La città, oltre le fortificazioni, avrà
sentinelle avanzate che la custodiscano coll’arma migliore,
la preghiera; cioè santi eremiti.




Tali concetti mistici cedevano all’arte più materiale;
e l’Alberti, occupati i primi libri intorno al terreno,
alle misure, ai materiali, agli operaj, ai modi di costruzione,
alle cerimonie degli antichi, nel quinto dà norme

pei castelli dei cattivi e i palazzi de’ buoni principi, per
tempj, accademie, scuole, spedali e gli altri edifizj
civili e militari, campagnuoli. Empiono il sesto la storia
dell’arte, e la scienza delle macchine; il settimo gli ornamenti
architettonici, in particolare per le chiese.
Nell’ottavo son notevoli le sue idee religiose e morali
intorno alle tombe; nel qual libro e nel nono informa
delle vie, de’ sepolcri, delle piramidi e d’altri pubblici
edifizj, e sul decorare i palazzi. L’ultimo s’aggira sulle
acque: ed a lui crediam dovuto l’ingegno delle chiuse
o conche, non a Leonardo da Vinci, nè a Dionigi e
Pierdomenico Orologieri di Viterbo, poichè esso le descrive
quali appunto oggi le usiamo, e non come trovato
nuovo[3].




Semplicità, grandezza, variata invenzione, solido costruire,
convenienza d’ornamenti egli aveva imparato
dagli antichi, se non la castigatezza. Dei principi favorito,
non cortigiano, gli innamorava del bello. Dal signore di
Mantova, cui la protezione delle arti valse il titolo di
Augusto, applicato a molti lavori d’architettura in quella
città già ricca di opere antecedenti, disegnò San Sebastiano

a croce greca (1460), e Sant’Andrea (1472),
regolare di pianta e ben distribuita; imitato nella facciata
l’arco di Rimini, nell’interno volea dar lume soltanto
dalle finestre della facciata, della cupola e dello
sfondo del coro, siccome egli avea dimostrato convenire
agli edifizj religiosi. Da Nicola V fu molto adoprato
a Roma; a Firenze fece la porta di Santa Maria Novella,
il palazzo Rucellaj colla loggia rimpetto, e migliore
quella dell’altro palazzo Rucellaj strada della Scala, ove
non voltò l’arco sopra colonne, il che tenne pure nella
cappella d’essa famiglia in San Pancrazio.




Sigismondo Malatesta, che ornava Rimini col fiore
d’uomini e donne e colle arti, destinò alle ceneri degli
illustri la chiesa di San Francesco, già ben avanzata
alla gotica, e con altissimi pilastri tripartiti, a teste
d’elefanti, e nicchie ed altri fregi di eletto lavoro.
L’Alberti, chiamato a ridur quella fabbrica, cercò dare
maestà all’insieme, rialzando con uno stilobate e guidando
lunghe linee di portico, le quali ai lati sono
interrotte da sarcofagi, lavorati alla classica.




Simile mistura del classico col gotico ricorre nel
palazzo d’Ancona, e a tacere altri, nell’ospedale di Milano,
condotto dal Filarete con egregia distribuzione e
proporzioni[4], e con finestre gotiche a fregi classici.
La quale unione del pieno sesto coll’acuto, dell’arte
medievale colla romana e con ricchi ornati di cotto,
ove, pretendendo rifarsi all’antico, si secondava però
l’alito nuovo e cercavasi l’effetto pittoresco delle masse,
forma un genere più proprio della Lombardia.









Lo intitolano bramantesco, da un Bramante, di cui e
casato e patria e tempo sono mal sicuri: nè è fuori probabilità
che vengano attribuite ad un solo le opere di
tre, o natii od oriundi milanesi. Finchè il dubbio non
sia chiarito, ripeteremo colla vulgata che Bramante
de’ Lazzari d’Urbino (1444-1514?), da Lodovico Moro chiamato a
Milano, vi eseguì l’elegante canonica di Sant’Ambrogio,
la pittoresca cupola delle Grazie, il cortile peristilo di
San Celso, il Lazzaretto, la sacristia di San Siro, e a
Pavia la chiesa di Canepanuova. Serbando dell’architettura
gotica l’indipendenza, la sveltezza ardita delle elevazioni,
la maestria delle volte, dai classici deduceva
l’euritmia, la decorazione regolata, che accompagna la
costruzione senza mascherarla, e la prudente scelta
delle proporzioni, che dà rilievo ai più semplici edifizj.
Così fosse rimasto più fedele al medioevo, anzichè surrogare
simboli, allegorie, teste ideali alle sante sembianze!
Chiamato a lavorare a Roma, i diruti della villa
Adriana e le vestigia antiche della Campania lo resero
più severo nel palazzo della Cancelleria, nel tempietto
a San Pietro Montorio, nel chiostro della Pace, ove però
non si fece scrupolo d’interporre una colonna sul falso
ai pilastri del secondo ordine troppo distanti: come
alla Consolazione di Todi, croce greca di quattro tribune
semicircolari, variò ne’ capitelli e negli ornamenti.
Alessandro VI gli fece eseguire la fontana di Transtevere
e quella di San Pietro ed altri lavori. Giulio II gli
diè campo di giganteggiare in Vaticano, dove la valle
fra il palazzo e i due casini del Belvedere ridusse a
cortile, dissimulando la china con ingegnosa combinazione
di terrazzi e scale; e vi diede aspetto teatrale
mediante due ale di gallerie, svolgentisi per trecencinquanta
metri; a un estremo del cortile la gran nicchia
con galleria circolare; all’altro un anfiteatro per giuochi.




La scala spirale, sostenuta da colonne di ordini succedentisi,

è accessibile sino a cavalli. Ma, forse per secondare
la furia di Giulio II, talvolta difettò di solidità.




Gli fan merito dei ponti da fabbrica sospesi, non attaccati
alla volta; e delle centinature portanti l’impronta
de’ rosoni, che così trovatisi begli e finiti, e incorporati
colle volte. Scriveva e improvvisava versi; onesto e retto,
amò gli emuli, incoraggiò i talenti nuovi. Il suo allievo
Ventura Vitoni pistojese in patria eseguì il gentilissimo
tempio ottagono dell’Umiltà, che, quantunque poi guasto
dal Vasari, forma la compiacenza di quella città, ricca
d’altri monumenti sì romanzi sì del risorgimento.




Scolaro del Bramante s’intitola Cesare Cesariano
milanese (-1542), che primo vulgarizzò ed illustrò Vitruvio,
pretendendo riscontrarne le regole negli edifizj gotici.
Con più bizzarra idea Francesco Colonna, nato a Venezia
da famiglia lucchese, volle rendere famigliari le
dottrine di Vitruvio, mediante uno strano romanzo
(Cap. CXXI, fine), dove illustra molte antichità, iscrizioni
e pietre incise. Anche frà Giocondo veronese
commentò l’architetto latino ed altri scrittori d’arte,
quali Frontino, Catone, Cesare, Aurelio Vittore, l’Ossequente,
e venne in riputazione nel fabbricare ponti,
come forse a Verona quel di pietra, e a Parigi il Piccolo
e quel di Nostra Donna di sasso a pieno sesto[5]; ove
pure fece la corte dei Conti, la villa di Gaillon, e forse
quella di Blois. Di Venezia specialmente ben meritò, sia
fortificandola contro la lega di Cambrai, sia regolando
il Brentone; divisò un bel ponte colle fabbriche a Rialto:
ma avendo i soliti intrighi fatto preferire lo Scarpagnino,
egli indispettito migrò a Roma, dove, morto Bramante,
fu posto architetto di San Pietro[6].









Di Giuliano da Majano è il palazzo a Roma ordinato
da Paolo II e da lui regalato a Venezia, estesissimo e
pesante, con grandiosi compartimenti: come anche
Poggio Reale presso Napoli, con giardini, boschetti,
giuochi d’acqua, insidie d’uccelli, e quanto può lusingare
una regia residenza. Benedetto, suo fratello ed
ajuto, fece lavori di tarsia, e l’altare dell’Annunziata a
Montoliveto nella stessa città; operò alla corte di Mattia
Corvino in Ungheria; a Firenze eseguì il pulpito in
Santa Croce colla storia di san Francesco, e cominciò
il palazzo Strozzi, finito da Simone Pollajuolo, detto il
Cronaca, il quale vi pose il cornicione più bello che
ancor siasi eseguito. Al Cronaca deve pure Firenze la
elegante sacristia ottagona di Santo Spirito, il salone
dei Cinquecento, ed il San Francesco al Monte.




Non ancora si erano segregate le tre arti del disegno,
e in tutte dovea valere chi alto aspirasse. Andrea Orcagna
alle pitture sottoscriveasi sculptor, alle sculture
pictor, e fu inoltre poeta, architetto, orafo; raccomandò
il suo nome alla loggia dei Lanzi, che, se girasse l’intera
piazza, non avrebbe la pari al mondo; ai Novissimi
del cimitero di Pisa, invenzioni severe dantesche, con
contorni rigidi ma non senza prospettiva; al Giudizio,
che servì di tipo per quello di Signorelli a Orvieto, e

per quel di Michelangelo nella Sistina; in fine al tabernacolo
in Or San Michele, capolavoro di quel secolo,
indipendente da modelli classici, e con facile e maestosa
ricchezza. In questa chiesa il corpo de’ mercadanti fiorentini
sfoggiò una magnificenza, che i principi posteriori
non emularono; ed oltre il Battista, il Santo Stefano
ed il San Matteo del Ghiberti, bronzi ammirati,
v’ha fatture insigni di Nicola d’Arezzo.




Pietro e Paolo aretini, allievi di Angelo ed Agostino
senesi, primi (1346) eseguirono opere grandi a cesello, e per
un arciprete del loro paese condussero una testa d’argento
quanto il vivo. Poco poi, Cione faceva l’altare
d’argento in San Giovanni di Firenze, cavando molte
storie ragionevolmente in argento a mezzo rilievo, e
che fu poi ornato dal Finiguerra, da Antonio Pollajuolo
e da altri. Ugolino di maestro Pieri senese aveva già
prima finito un preziosissimo reliquario pel santo Corporale
d’Orvieto, di seicento oncie d’argento, con graziosi
dipinti sopra smalto. Insigne è pure l’altare di
san Giacomo nella cattedrale di Pistoja, lavorato da
molti fra il 1314 e il 1466.




A Perugia ben da antico fioriva l’oreficeria, se fin
dal 1296 il consiglio concedeva a quell’arte di eleggersi
il proprio rettore, purchè sotto la tutela dell’arte
del Cambio, sicut fuerunt in temporibus retroactis. La
tazza dell’insigne fontana, le tre ninfe del piede, i due
grifi, i due leoni di bronzo portano Rubeus me fecit
A. D. MCCLXXVII, indictione V: il tabernacolo in Santa
Giuliana, di rame dorato a smalti e figure rilevate, è
del secolo XIV uscente: poi nel cinquecento Cesarino
Roscietto non la cedeva a qualunque miglior cesellatore
per abilità e gusto[7]. A Lanciano nel regno di Napoli

ammiravano una croce del 1360, coperta di lamina
d’argento, con figure sbalzate ad alto rilievo e smalti.




Come Nicolò ebbe soprannome dall’arca di San Domenico
a Bologna, da lui ornata, così Jacopo della
Quercia dalla fonte di Siena. Quivi un elegante tabernacolo
eseguì nel duomo Lorenzo Vecchietta nel 1492, e
un Redentore in croce, oltre compire il fonte battesimale
in San Giovanni. Il Brunelleschi col Filarete condussero
le porte di bronzo della basilica Vaticana.




L’arte spiegò le ale quando i Fiorentini decretarono
mettere al battistero porte di bronzo che accompagnassero
quelle disegnate da Giotto ed eseguite da Andrea
di Pisa. In concorso col Brunelleschi, con Jacopo della
Quercia e con quattro altri, ebbe la preferenza Lorenzo
Ghiberti; e la meritò. Decretate nel 1400, solo nel 1413
furono compiute, avendovi egli adoprato con diligente
lentezza, tutto copiando dal vero, ogni pezzo esponendo
al pubblico, ascoltando i pareri, distruggendo i modelli
meno perfetti, e così con purezza di forme, nobile semplicità
d’espressione, naturale varietà di pose, movenze
eleganti, felice aggruppamento de’ fatti e chiarezza ad
esprimerli, sostenne la poesia della composizione. Il
metterle in posto fu una solennità per Firenze; alla
casa dell’artista si portò trionfalmente il gonfalone della
giustizia: un secolo più tardi, Michelangelo le diceva
degne dell’entrata del paradiso; e dopo quattro secoli
e mezzo noi le ammiriamo come il primo giorno.




Il Ghiberti, non che superare gli antichi nella prospettiva
lineare ed aerea, pretese raggiungere gli effetti della
pittura: e quivi e nel sarcofago di san Zanobi in duomo
avventurando molte figure in profondità, e mescolando
l’alto, il basso, il mezzano rilievo, come gli antichi mai
non aveano osato. A siffatte illusioni aspirò pure il Donatello
fiorentino, lodato pei pulpiti in San Lorenzo, i
putti cantanti con sì gaja ingenuità nel Santo di Padova,

a Napoli l’adorazione de’ Pastori in Montoliveto e altri
nella cappella de’ Brancacci. Invaghitosi del vero, cercò
l’anatomia e la forza muscolare: del che se lo ammirava
poi Michelangelo, il Brunelleschi, a cui mostrò un suo
Crocifisso fatto di quel gusto, lo trovò somigliare a un
facchino; e tolse a far quello che sta in Santa Maria
Novella; veduto il quale, Donatello sclamò: — Tu sai
fare dei Cristi, io dei villani». D’allora pose maggiore
studio all’espressione, come si vede nella Maddalena,
nel San Giovanni, nel San Giorgio d’Or San Michele,
nello Zuccone sul campanile, e nella Giuditta.




Statue equestri, che sono il monumento eroico per
eccellenza, non s’erano fatte da Giustiniano in poi[8],
ed ecco in trent’anni eseguirsene quattro da fiorentini:
da Donatello quella di Gattamelata a Padova nel 1453;
da Antonio di Cristoforo e da Giovanni Baroncelli quelle
di Nicolò e Borso d’Este a Ferrara nel 1445, abbattute
poi nel 1799; e nel 1479 il Coleone in Venezia, modellato
da Andrea Verocchio, fuso da Alessandro Leopardi,
che vi sottopose elegantissima base[9].




Andrea Verocchio, valoroso orefice, insegnò ad accurar
un giojello quanto una statua; introdusse di formare
di gesso sul vivo, col che poi si levarono le maschere

de’ morti, e si fecero anche figure intere di cera; cioè
al naturalismo s’immolava interamente il concetto. Di
Andrea, oltre molti argenti e bronzi, sono l’Amore abbracciante
il delfino per la fontana di Palazzo vecchio,
il san Tommaso di bronzo d’Or San Michele, il mausoleo
ornatissimo di Giovanni e Pietro di Cosmo de’ Medici in
San Lorenzo, con flessibili festoni fusi.




Desiderio da Seltignano impresse alle figure il riso e
la capricciosa finezza che più tardi rinnovò il Correggio.
Di Matteo Civitali ammirano a Lucca il San Sebastiano,
l’altare di san Regolo con statua e bassorilievi accurati,
il sepolcro di Pier da Noceto segretario di Nicola V,
con grandiosa architettura e ornamentazione finita:
l’elegantissimo suo tempietto ottagono in duomo, ov’è
riposto il santo Volto, precede di diciassette anni l’ammirato
di Bramante a San Pietro Montorio[10]. Antonio
Pollajuolo pittore e orefice, vivace e sicuro disegnatore,
dall’anatomia imparò a dar movimento e posa alle figure,
come si vede in Vaticano nei depositi d’Innocenzo
VIII e Sisto IV, quello più semplice, questo più
faticato. Lavorò attorno alle porte del Ghiberti, e massime
una quaglia ammirata, e molti nielli e medaglie:
ed è rinomato un suo grande intaglio di dieci uomini
nudi combattenti colla spada.




Chi abbia veduto il coro di fanciulli cantanti che sta
nella galleria degli uffizj a Firenze, e le porte di bronzo
alla sacristia del duomo, non esita a porre in prima
altezza Luca della Robbia. Inventò di vetriare le terre
cotte, e se ne ammirano per tutta Toscana, e le migliori
ne’ SS. Apostoli e sulla porta maggiore d’Ognissanti a
Firenze e sullo spedale di Ceppo a Pistoja[11], se pur

non sono della sua famiglia o d’alcuno dei tanti imitatori
che ebbe, finchè il magistero perì nel 1565 con
Sante Buglione. Il Vasari non rifina di lodar quell’arte:
e divenuta oggetto da commercio, se ne posero
fabbriche principalmente ad Urbino, a Pesaro, a Casteldurante,
massime ducando Guidubaldo II, ove stoviglie
e piatti erano condotti or sopra soggetti di Rafaello e
Giulio Romano, ora con modelli appositi di Rafael del
Colle e Battista Franco; e la maggior raccolta è quella
che dai duchi d’Urbino passò alla pia casa di Loreto.




Di Mino da Fiesole nel duomo della sua patria,
oltre un altarino d’ineffabil grazia, la testa di Leonardo
Salutato vescovo è vera pelle e carne. Bello è pure il
cenotafio di Paolo II nella cripta della basilica Vaticana,
e in badia a Firenze il monumento di Ugo marchese,
svelto nell’insieme, con una Madonna ed angioletti graziosissimi.
Il mausoleo di Bernardo Giugni vogliamo
accennare per l’iscrizione che lo chiama publicæ concordiæ
semper auctori et civi vere populari.




Questi esempj fecero estendere i sepolcri suntuosi,
e anche da vivi se li prepararono i cardinali, principalmente
gli spagnuoli venuti coi Borgia; e può indursene
il più certo e originale andamento della scoltura.
Sono per lo più composti architettonicamente con zoccolo
e frontone, il morto disteso, angeli che sorreggono
un panneggiamento, molli ornati, qualche bassorilievo,
e in alto madonne e santi, e spesso fiori che di tranquillità
e speranza consolano la morte. Non v’è chiesa
che non se n’abbelli; ed oltre i menzionati sono insigni
i depositi del Coleone a Bergamo per Antonio Amedeo

pavese, d’Ilaria del Carretto a Lucca per Jacopo della
Quercia, a Roma del cardinale Consalvi in Santa Maria
Maggiore, e di Bonifazio VIII per Giovanni Cosmate, a
Verona de’ Torriani in San Fermo per Andrea Ricci,
architetto di Santa Giustina di Padova, e autore del più
ricco e grandioso candelabro di bronzo nel Santo. Bernardo
Rosellini in Santa Croce fece il deposito del
cancelliere Leonardo Bruni, Desiderio da Settignano
quello de’ Marsuppini; quasi riscontri l’un dell’altro,
abbandonando l’arco acuto, sdrajando il morto sopra un
letto, in alto due angeli che sorreggono la Madre della
misericordia. Un più magnifico eseguì Antonio Rosellini
in San Miniato al Monte per un cardinale portoghese,
morto di venticinque anni il 1459, occupando
l’intera cappella, ricchi marmi il pavimento, smalti la
volta, il defunto giacente in abito vescovile sopra un
letto sostenuto da due angioletti, in alto l’urna, e più
in su la Madonna fra gli angeli; tutto marmi a vario
colore, festoni e ornati, la cui sobrietà è offesa dallo
smanioso drappo funereo aggiunto nel secolo seguente.




Fin allora ai monumenti e alle pitture s’accompagnavano
iscrizioni, che insinuassero le virtù pie e le
patriotiche, e soprattutto raccomandassero la pace e la
concordia. Nel palazzo della repubblica di Siena[12],
sotto Curio Dentato leggesi la sua lode per aver disprezzato
l’oro, che adesso, ahimè! corrompe il mondo (Et
spretum auram, proh! quod nunc inficit orbem):
sopra una porta di Padova il podestà Giovanni Ardizzo
metteva il consiglio di evitar le discordie, per le quali
le città sono disfatte[13]: al tribunale di Milano un’iscrizione

rammentava ai litiganti come dai processi nascano
nimicizie, si perda denaro, si cruci l’animo, si stanchi
il corpo, ne derivino disonestà e colpe, e oblio delle
buone e utili opere; e quei che credono vincere, spesso
soccombono; o se vincono, alla fine non hanno che un
pugno di mosche[14]: a Siena suddetta, sotto a Cesare
e Pompeo è rammentato come la costoro rivalità traesse
a ruina Roma[15]; e fra le immagini d’altri grandi
romani, una scritta insiste perchè da loro s’impari come
fu grande il popol di Marte per l’unione, e scadde per
le scissure[16]; ma insieme un’altra intìma: Quodcumque

facilis in verbo aut in opere, in nomine domini
nostri J. C. facite.




Ormai però le belle arti, intimamente associate nel
medioevo, si disunivano, e quelle del disegno raffinavansi
una separatamente dall’altra. La pittura ai vivi
colori e ricisi della orientale ne preferiva di degradati
e misti; alla convenzione surrogavasi la realtà; a’ segni
delicati ma fantastici de’ fondi, il paesaggio e le architetture;
e Giotto (tom. VII, pag. 199), pur conservandosi
monumentale, staccavasi dai tipi jeratici per accostarsi
al ritratto, non cercando però nella materia un
maestro troppo grossolano, nè dipartendosi dal sentimento
di pietà. Quai gli mancarono qualità di gran
maestro? I visi femminei più pudicamente colora; piega
elegantemente gli abiti; disegna a meraviglia, come può
vedersi ne’ monocromi della cappellina degli Scrovegno
a Padova; studiò caratteri, donde scaturisce la forza
delle rappresentazioni simboliche, di cui egli si piaceva;
e infatti variatamente gli espresse nella Cena di Santa
Croce, con guisa meno scientifica di Leonardo, non
meno sentita. Se non dava ancora profondità ai quadri,
nè posa ben equilibrata alle figure, le composizioni
sue, siano le minute sugli armadj della sacristia di Santa
Croce, o le gigantesche di Assisi e di Padova, sono bene
aggruppate ad un’azione comune, con altitudini espressive
e scorci arditi, quali il San Giovanni che alla vista
di Lazzaro resuscitato gitta indietro le braccia: e Michelangelo
affermava «non poter esser dipinta più simile
al vero di quel ch’era» la sua morte della Madonna.




Estesa influenza esercitò per tutt’Italia, ma presto cominciarono
a dividersi quei che voleano esprimere il
sentimento e quei che miravano all’effetto, e per esso
all’anatomia. Paolo Uccello, così detto per l’abilità in
ritrarre bestie, considerava merito supremo il situar
figure su piani diversi, e farle scortare; e tanto s’affaticava

in tirar di prospettiva cerchi armati di punte,
triangoli differentemente combinati, palle a settantadue
faccie, che la moglie facevagliene serj rimproveri, e
Donatello gli diceva: — Cotesta tua prospettiva ti fa
lasciare il certo per l’incerto».




I pittori, quando, mercè di lui e di Pietro della Francesca,
trovaronsi in possesso della prospettiva, la credettero
mezzo supremo di ben esprimere le forme vere,
alle apparenze esatte della realtà, agli scorti ben indovinati,
al rilievo evidente posponendo l’espressione.
Masolino da Panicale in Val d’Elsa, avvezzo all’arte dell’orafo,
diede insigne rilievo ai dipinti per mezzo delle
ombre, e morendo a soli trentasette anni lasciò imperfette
nella cappella Brancacci al Carmine le storie,
ritratte con maestà di sembianze e morbido panneggiare.
Le compì Masaccio (Tommaso Guidi 1402-43) con belle
attitudini, vivaci movenze, contorni sinuosi, toni robusti
di colorito forte e ricco, felici combinazioni di chiaroscuro,
per cui i suoi gruppi movonsi liberamente anche
su spazj ristrettissimi: al che vuolsi aggiungere la buona
rappresentazione degli affetti[17].




Dalla devozione unicamente ispirato, il beato Giovanni
Angelico da Fiesole (1387-1455) la pittura guardava come
un’elevazione della mente a Dio, e commoveasene fin
al pianto. Sebbene fin nella dolcezza ponga austerità,
innamora colla soavità de’ volti, e con que’ santi che
anche fra i crucci del martirio serbano la pace che il
mondo non può rapire. Coprì il convento di San Marco
d’affreschi da cui non si staccherebbe mai l’occhio, e
nella grandiosa storia del Capitolo unì maravigliosamente

il sentimento antico con un disegnare che nessuno
eguagliò fino a Rafaello. Per la storia dei santi
Stefano e Lorenzo in Vaticano il papa gli offerse l’arcivescovado
di Firenze, ed egli preferì la povertà del
convento. Semplice uomo e santissimo ne’ suoi costumi,
volendo una mattina papa Nicola V dargli desinare, si
fece coscienza di mangiar della carne senza licenza del
suo superiore, non pensando all’autorità del pontefice
(Vasari).




La finitezza di Masaccio col sentimento del beato Angelico
cercò accoppiare Benozzo Gozzoli, che nel camposanto
di Pisa rappresentò ventiquattro grandi storie,
tutte movimento e fantasia, ed altre altrove con serenità
e vaghezza sbizzarrendo in accessorj. Frà Filippo Lippi (1412-69)
cede appena a Masaccio nelle figure al Carmine, nella
tribuna di Spoleto, e nell’Assunta, con toni vigorosi,
aria grande, proporzioni eroiche; ma secondò il genio
voluttoso del rinascimento col sostituire alle ascetiche i
ritratti di belle, sviato com’era da avventure romanzesche.
Offerto frate a otto anni, fuggì di convento; caduto
schiavo de’ Barbareschi, col ritrarre il suo padrone guadagna
la libertà; rimpatriato, dipinge nelle monache
di Santa Margherita da Prato, e ne rapisce una educanda,
e n’ebbe un figlio cui trasmise il nome e l’arte
sua, e ne fu superato per scioltezza di composizione,
dignità e grazia, qual si ammira ne’ due grandi affreschi
della cappella Strozzi in Santa Maria Novella.




Domenico Ghirlandajo (1485-1560) pose un’accuratezza direi
fiamminga agli accessorj e all’esatta imitazione della
natura[18]; e colle severe forme architettoniche rialzò
i suoi affreschi, pure mostrando maschia nobiltà e varietà

nelle composizioni estese, quali la gran Cena della
cappella Sistina, ove dipinse con Filippino, figlio non degenere
di Filippo Lippi, con Luca Signorelli e con
Cosimo Roselli. Quest’ultimo in Sant’Ambrogio di Firenze
frescò gruppi rafaelleschi, ma poi si voltò ai guadagni
sì col lavorare in fretta, sì col darsi alle ciurmerie
degli alchimisti.




La dipintura a fresco predominava sull’altre, obbligando
a studiare le vaste proporzioni, le leggi della
disposizione e la prospettiva. I quadri di solito faceansi
sul legno, scegliendo tavole compatte e capaci di fina
levigatura; se occorresse commetterle di varj pezzi, vi
si stendeva una tela, sopra cui uno smalto finissimo, o
talvolta una foglia d’oro che diveniva il campo; alla
quale si surrogarono paesaggi o cieli. Vuolsi derivato
dai Greci, vale a dire che è molto antico fra noi l’uso
di dipingere i cassoni e cassapanchi che si teneano
nelle camere da piè del letto, e massime quelli in cui
la sposa portava il suo corredo; con soggetti semplici
dapprima e generalmente devoti, poi recati ad ampiezza
dai gran maestri: ne fece Andrea Tafi, poi Spinello di
Arezzo, Taddeo Gaddi, e di più grandi Mariotto Orcagna,
Dello fiorentino, il Lippi, l’Uccello, il quale pure
dipingeva certi taglieri, sopra i quali si offrivano doni
alle puerpere. Sui mobili della camera di Pierfrancesco
Borgherini, magistralmente intagliati da Baccio d’Agnolo,
più tardi esercitarono a gara il pennello Andrea
del Sarto e Jacopo Pontormo; Neri di Bicci pitturò
l’armadio ove a Firenze si custodivano le Pandette;
l’Angelico quello dei vasi sacri in Santa Maria Novella
e all’Annunziata; Antonio Razzi a Siena i cataletti; altri
le predelle degli altari.




Ricchezza di colori già possedeano i Bisantini; e
crebbe poi così, che alla tavolozza di Masaccio non
mancava alcuna gradazione. Che gli antichi non istemperassero

i colori coll’olio ce n’è prova il silenzio di
Plinio: nel medioevo sì; e Teofilo, monaco del XIV secolo,
vivente in Lombardia, suggerisce l’olio di linseme per
pitturare case e porte; se non che, essendo il dissolvente
meno essicabile, riusciva lungo e difficile il ripassarvi
sopra. Il Cennino, nel trattato, della pittura del
1437, «insegna a lavorar d’olio in muro o in tavola,
che usano molto i Tedeschi»; e suggerisce di cuocer
l’olio di lino, e valersene a stemperare i colori e velarli.
Giovanni Van-Eyck surrogò olio di noce e di papavero,
mescendovi un essiccante che permettesse di immediatamente
passare sopra lo stesso colore. Fu dunque considerato
inventore della pittura a olio; e aggiunsero che
Antonello da Messina, presa con lui dimestichezza, ne
succhiellasse il secreto, che poi recò in Italia, insegnandolo
a Domenico veneziano, che nol tacque ad Andrea
del Castagno fiorentino, il quale l’ammazzò per rimaner
unico possessore d’un artifizio che «ancora in Toscana
non si sapeva»[19], e che fu surrogato alla tempera.









A Venezia fin dal secolo VI una colonia bisantina
ornava di musaici le chiese di Grado e di Torcello; una
migliore fu chiamata dal doge Orseolo a decorare San
Marco nel 1000; altri artisti vi accorsero dall’espugnata
Costantinopoli: de’ musaici in San Marco, se alcuni
sono di mano greca, altri s’accertano di nazionale; è
memoria d’una confraternita di pittori, erettavi sin dal
1290; e in tutte le città venete ricordansi dipinti in
muro o in tavola anteriori a Giotto. Del quale poi appare
l’influsso in Giovanni e Antonio padovano, nel Semitecolo,
nel Giusto, nell’Altichieri, nel Guariento, che dipinse
il palazzo ducale, e tutto cura ed espressione il
Crocifisso a Bassano.




I Vivarini di Murano, che per quasi un secolo fiorirono
attorno al 1400, han bello e schietto fare, ma stecchito,
formato men sugl’italiani che su Fiamminghi e
Tedeschi, molti de’ quali operarono a Venezia, e massime
Giovanni da Brugia e l’Hemmelink, il più grazioso
pittore mistico di quel secolo[20]. Di maniera propria
lavorarono Paolo veneto e Lorenzo; e Carlo Crivelli
sfoggiò di colorito in gemme e rabeschi.




Gentile, da Fabriano nella marca d’Ancona, formatosi
sul beato Angelico e sulle tradizioni dell’Umbria,
fu invitato dalla Signoria a dipingere il palazzo dogale,
decretandogli un ducato al giorno, e il diritto di portar
la toga senatoria. Egli educò Giacomo Bellini, e questo
i due suoi figliuoli Giovanni e Gentile; i quali a concorrenza

con Luigi Vivarini, col Carpaccio, col Pisanello
rappresentarono nel palazzo dogale i patrj fasti. Ricchi
di pratica, pittori insieme e architetti, miniatori, orefici,
armonizzavano i loro quadri coll’ordine della chiesa
per cui li facevano, colle cornici di cui gli ornavano,
sicchè lo spostarli è un corromperli. Gentile (1421-1507) fu chiamato
a Costantinopoli; e narrano che, per dargli un modello
di decollazione, Maometto facesse balzar la testa
d’un paggio. Più acconcio alle scene popolose e alle
cose di prospettiva, come si vede nel miglior suo quadro
che sta in Brera, egli cercava l’arte classica, benchè non
fallisse alla poesia religiosa[21]: mentre Giovanni (1426-1516), disegnatore
più savio, più intelligente del chiaroscuro,
tutto devozione, escludeva qualunque leziosità potesse
frastornare il patetico severo, la dignitosa gravità e
l’intensa espressione; nella lunga vita andò sempre migliorando,
talchè immenso divario corre dalle prime
alle ultime opere sue, e fu dei primi a dare colla pittura
a olio vigor nuovo ai dipinti. Aveva ottant’anni
quando fece la mirabile tavola in San Zaccaria, e divenne
contemporaneo ai rinnovatori dell’arte.




Capitava in quel tempo a Venezia (1506) Alberto Dürer,
insigne pittore e incisore tedesco, per domandar riparazione
di certe sue stampe, contraffatte da Marc’Antonio.
I Veneziani, innamorati del colorito, in lieve conto
presero lui incisore, ma Giovan Bellini il suffragò presso
i patrizj. — Deh poteste voi esser qui!» (scriveva Dürer
a un amico). Quanto amabili sono gl’Italiani! mi si fecero
attorno, e ogni dì più mi s’affezionano; di che in
cuor mio provo indicibile contentezza. Sono gente educata,

istruiti, eleganti, bravi sonatori di liuto, tutti spirito
e dignità, affabili e buoni con me oltre ogni dire.
Vero è che non vi è difetto di sleali, mentitori, bricconi,
che non hanno i pari sotto il cielo; e a vederli li
scambiereste pei migliori del mondo; ridono di tutto,
fin della loro cattiva reputazione. Io fui avvertito in
tempo da’ miei amici di non mangiare nè bere con costoro,
nè coi pittori del loro mazzo. Tra questi alcuni
si sono messi a farmi guerra, e copiano sfacciatamente
i miei quadri nelle chiese e ne’ palazzi, mentre gridano
ch’io rovino il gusto allontanandomi dall’antico. Ciò non
tolse a Gian Bellini di largheggiarmi elogi in numerosa
brigata; inoltre egli volle qualche cosa di mio, venne a
trovarmi in persona e domandarmi un disegno, aggiungendo
ch’era geloso di pagarlo bene. Egli è amato,
riverito, ammirato da tutti, e non si parla che della
bontà e dell’ingegno suo; e benchè vecchio, ha pochi
uguali».




Il sentimento di Giovan Bellini si trasfuse nel Cima
da Conegliano, non inferiore a verun quattrocentista per
bella convenienza ed intensa espressione, mentre la
grazia di Vittore Carpaccio commove anche gl’ignari
dell’arte in molti soggetti leggendarj, e principalmente
nelle storie di sant’Orsola, piene di popolo e di addobbi,
come doveva esser Venezia allora.




Pellegrino da San Daniele udinese, scolaro di Gian
Bellini, così povero che chiese dalla città sua il posto
di portiere, promettendo, se gliel concedessero, di dipinger
le arme de’ luogotenenti, il pallio della comunità
e gli stemmi su tutte le fabbriche nuove, le porte, gli
stendardi ove occorressero, lavorò principalmente a
San Daniele; e in Sant’Antonio (1497) una Crocifissione
è grandemente ideata, ben colorita e piena d’espressione,
non men che altri soggetti evangelici.




Anche Marco Basaiti friulano, Giovanni Mansueti,

Bartolomeo Montagna vicentino si tennero alla castigatezza
antica. Cominciò a traviare il padovano Francesco
Squarcione, che li superava in dottrina, in prospettiva,
in espressione, quanto n’era dissotto nel colorito, nella
dolcezza di contorni, nelle arie gentili e nel sentimento
religioso. Dal Levante, ove trovava intatte molte opere,
da poi mutile o distrutte, recò in patria la più bella
raccolta di disegni, statue, urne, bassorilievi, e sostituì
il culto classico alle tradizioni cristiane, coadjuvato in
ciò dai professori dell’Università padovana; sicchè vene
e muscoli diligentati, pieghe architettate, pose artifiziose
parvero merito supremo.




Tali effetti spinse al massimo grado Andrea Mantegna (1430-1506),
il quale, negligendo la leggiadria dei frammenti greci
per non vederne che l’esattezza, riuscì secco come il suo
maestro, fin quando sui bronzi del Donatello acquistò
un segno più libero e men convenzionale, e pareggiò i
migliori, mentre a tutti sorvolava per l’accorta convergenza
delle linee al punto di vista, non solo negli edifizj,
ma nelle varie posizioni e mosse del corpo umano:
della qual maestria è il colmo il suo scorcio del Cristo
morto in Brera a Milano. Per Luigi Gonzaga a Mantova
dipinse molte opere in castello, e a chiaroscuro il trionfo
di Cesare, divenuto per l’incisione il suo più celebre
lavoro, come lo stupendo trittico della tribuna degli
Uffizj, condotto con diligenza da miniatore. Con larga
erudizione e buona estetica scrisse sopra i giganti, dipinti
in chiaroscuro da Paolo Uccello nel palazzo Vitaliani
a Padova, e ottenne fama e lodi più di qualfosse
contemporaneo.




Dall’ingenuità affettuosa e dalla mistica ispirazione
più sviò Giorgione Barbarelli da Castelfranco (1477-1511): come
uomo che conosce la propria possa e l’adopera senza
misura, superò tutti nell’impeto, negli impasti cacciati
terribilmente di scuro, e nell’anatomia; lusingando i

sensi, non il sentimento. Di tal passo la scuola veneta
erasi avviata allo sfarzo e a non vedere il concetto se
non traverso al colorito; e la moda dei ritratti, invalsa
ne’ patrizj, fe cercare più ch’altro la materiale imitazione
del vero.




Già da pezza si sapeva stampare con legni carte da
giuoco e immagini sacre, al qual modo si formavano
iniziali, fregi, contorni ai libri fin da quando esemplavansi
a mano, e più dopo che si stamparono; e a tale
artifizio, ampliandolo a grandi composizioni, si applicarono
Mecherino da Siena, Domenico delle Greche,
Domenico Campagnola ed altri. I nostri però non raggiungono
il merito del Dürer e dei Tedeschi, poco accurando
la perfezione tecnica, e piuttosto conducendo
schizzi[22]. Solo nel chiaroscuro, che imita l’inchiostro
della Cina, primeggiarono Andrea Andreani ed Ugo da
Carpi, pittor mediocre, di cui nella sacristia de’ Beneficiati
in Vaticano è un sudario fato senza penelo, cioè
colle dita; e che inventò o piuttosto introdusse di stampare
a chiaroscuro; cioè in due, poi tre pezzi, sicchè
esprimessero tre tinte; col che pubblicò varie invenzioni
di Rafaello, con evidenza maggiore di Marcantonio.




Un gran passo fu il sostituire al legno il rame. Il
Tractatus lombardicus di Teofilo anzidetto descrive a
punto il nigellus, «fusione d’argento puro, rame,

piombo, solfo, che si fa entrare negli incavi fatti in una
lamina d’argento, indi si leviga, e ne risulta una lastra
lucente col disegno nero». Di siffatti nielli si ornavano
scrigni d’ebano, paliotti, calici, messali, reliquie, paci;
e vi spiegarono maestria Forzone Spinelli aretino, il
Caradosso e l’Arcioni milanesi, Francesco Francia da
Bologna, Giovanni Turini da Siena, e i fiorentini Matteo
Dei, Antonio Pollajuolo ed altri. Compito l’intaglio, per
vedere l’effetto del nero, se ne cavava l’impronta con
terra finissima, sulla quale gittavasi solfo liquefatto, ne’
cui incavi insinuato del nerofumo, imprimevasi su carta
umida, a mano o col rullo. Si conservano alcuni di quei
solfi e di quelle prove, esordj d’un nuovo magistero.
Poichè, notatone il bell’effetto, si pensò a tirarne molte
copie, e così nelle botteghe degli orefici ebbe culla la
calcografia. Si cambiò di materia, preferendo alfine il
rame; s’introdussero i torchi, si variarono le tinte; e
pare che Corrado Schweinheim, editore dell’elegantissimo
Tolomeo di Roma, insegnasse qui l’inchiostro
più opportuno.




Di questo o trovato o passo deve gloriarsi Maso Finiguerra
fiorentino? Quand’anche si accertasse che la
prima impressione della sua Pace su carta appartenga
al 1452, i Tedeschi ne producono di anteriori al 50;
certo al 66 n’aveano di più belle de’ nostri[23]: dei
quali poi fu carattere il maggior rilievo, l’accuratezza
de’ contorni, poi l’ombrare robusto perchè tondeggiassero
le forme. Si applicarono all’intaglio artisti di nome:
Baccio Baldini sopra disegni di Sandro Botticelli ha lavori
certi del 1477, poi il Pollajuolo, e meglio il Mantegna
cinquanta lastre lavorò, tirando alla plastica antica.

In questa pendenza lo seguirono Giannantonio e Giammaria
da Brescia, Giulio e Domenico Campagnola,
Nicoletto da Modena, Girolamo Mozzetto, Benedetto
Montagna. A tutti sorvolò Marcantonio Raimondi bolognese (1488-1546?),
allevato nel niellare dal Francia, poi imitatore del
Dürer, finalmente raffinato nel disegno sotto Rafaello,
col cui spirito prese un movimento, corrispondente
allo slancio dell’arte d’allora. Lo ajutarono e seguirono
Agostino veneziano e Marco ravignano, l’innominato
Maestro col Dado, Enea Vico, i Ghisi, che moltiplicarono
le opere degli artisti d’allora; talvolta disegnarono
di proprio, o variavano le composizioni dei maestri, o
toglieanle da pensieri di questi; come principalmente
fece Giulio Bonasone bolognese, sicchè venivano imitati
come originali. Il fare leggero di quest’ultimo introdusse
il manierato, nel quale caddero i susseguenti.




Tutto era dunque predisposto a grandiosi progressi;
la scienza dava braccio alle arti; il Brunelleschi e l’Alberti
porgevano canoni matematici di costruzione e di
prospettiva; l’incisione divulgando le opere, cresceva
l’imitazione, non restringendo più l’azione su pochi
maestri; l’immobilità monumentale delle fisionomie faceasi
varia e morbida; più studiate e ragionevoli le
composizioni. Se non che lo studio dell’antico portava
a vagheggiare la correttezza delle forme meglio che
l’espressione, più ad eccitare meraviglia ai sensi che
affetto al cuore; sicchè l’arte, quanto guadagnava vigore
e leggiadria, tanto perdeva d’innocenza e dignità, divenendo
manualità di stile, e la cura di questo riducendo
a puro effetto. Poi i privati per ornamento delle case,
i principi per le loro residenze chiedeano soggetti mitologici
o scene naturali; laonde gli artisti si staccarono
dai pensieri affettuosi e devoti e dai tipi tradizionali,
che erano nella pittura quel che il dantesco nella poesia.




Se la derivazione dell’arte bisantina è evidente in Firenze

e Venezia, città cresciute dopo caduto l’impero
romano, in altri paesi d’antica grandezza gli artisti poterono
formarsi su modelli rimasti dall’età latina, e fin
anco dalla etrusca; e scuole distinte ebbero i paesi già
etruschi, poi aggregati alla Romagna. Piero della Francesca
di Borgo Sansepolcro dipinse in patria e pei signori
di Feltre e di Ferrara, con grazia, semplicità e
difficili scorci; valse nelle matematiche, e primo introdusse
di fare modelli di terra, e coprirli di panni per
ritrarre le pieghe e le pose. Lo superò il suo scolaro
Luca Signorelli di Cortona (1440-1521), che dalle immagini commoventi
e terribili passò ad ormare i nuovi nel nudo e nel
movimento, e ghiribizzò d’anatomia nel finimondo in
quel duomo d’Orvieto, nel quale apparve la robusta
giovinezza dell’arte, come l’adolescenza nel camposanto
di Pisa e nel tempio d’Assisi.




E quasi le spirasse l’alito di questo, la scuola dell’Umbria
serbò le devote concezioni e i tipi mistici, meglio
il cuore appagando che i sensi. Ivi crebbe Pietro Vannucci
perugino (1446-1514), e venuto a Firenze, coi bei paesaggi e
coi fondi calmi su cui rilevano persone agili, con piccole
teste, fisionomie soavi ed espressive, contorni fin
aggraziati, pastoso rivestimento della muscolatura, destò
meraviglia; mentr’egli a vicenda vi contraea le mode
che allora invaleano della forza e del movimento, e la
ricerca dell’abilità e dell’anatomia. Quindi la diversità
del suo fare; e dove nelle teste ovali così studiate, in
occhi da colomba, nelle fine labbra, sublima il sentimento;
dove invece palesa il convenzionale e gli spedienti
stereotipi, non variando le composizioni, e tirando
via di pratica. Pitagora, Orazio Coclite, Pericle, Catone,
altri eroi nel Cambio di Perugia hanno pose arcaiche
e uniforme dolcezza di visi, disdicente dal loro carattere;
nè lodevoli ci pajono gli Dei della vôlta, ai quali
accompagnò sibille, profeti, il Padre Eterno, la natività,

la trasfigurazione. Stupendamente riuscì quando
non cercò espressioni istantanee, ma si attenne ai tipi
devoti e alle pose riposate de’ santi: che se pare povero
ne’ vestimenti e secco negli atti, con somma grazia
arieggia le teste, e colorisce con leggiadria e con un
dorato, forse troppo uniformemente diffuso per naturale
sentimento dell’armonia, ma che anima i quadri d’un
dolce calore. Sisto IV lo chiamò ad ornare la sua cappella,
immortalata poi da Michelangelo: si ammirano
la Pietà del palazzo Pitti e l’affresco in Santa Maddalena
de’ Pazzi: l’Assunta meritò d’essere collocata fra i pochissimi
del museo Vaticano. I dipinti fastosi di Città
della Pieve sono l’anello tra lui e Rafaello, il quale forse
v’ebbe mano, certo gl’imitò.




Il quale Rafaello (1483-1520), nato da Giovan Santi pittore e poeta
d’Urbino, cominciò a lavorare in Civita di Castello e
ne’ Camaldolesi di San Severo a Perugia, e nel 1504
creò lo Sposalizio[24], di componimento (che che vi
appuntino) sobrio e di celestiale purità, come uomo che
produce il bello quasi per istinto. Quelle testoline su
corpi svelti, quelle proporzioni delicate, quella graziosa
euritmia, que’ tempietti che sembrano incorniciare la
bellezza delle figure, quell’incantevole chiarezza diffusa
pertutto, rilevano affatto del maestro. Quando poi a Firenze
vide gl’idolatri dell’antico e del naturale, fuse i
tipi coll’individualità, l’ispirazione colla finitezza; e trattando
le figure con maggior pienezza e dignità, attrasse
l’universale ammirazione.




Da Bramante presentato a Giulio II, com’ebbe commissione
di coprire le vaste pareti delle camere vaticane,
maggior volo prese; e colà vuolsi seguirlo nelle

varie sue maniere, che altri chiama progresso, altri il
contrario, secondo che più s’attenne all’ingenua grazia
del Perugino, o al sapiente disegno de’ Fiorentini, o al
caldo colorire de’ Veneziani. Ritraendo dalla primitiva
scuola l’essenza dell’arte cristiana, ancorchè sostanzialmente
differisca nel modo di rappresentare, scelse soggetti
simbolici, la Teologia, la Filosofia, la Giurisprudenza,
la Poesia, rappresentando le idee colle figure,
sfoggiando la poetica bellezza, tanto diversa dalla simmetrica;
e se minore finitezza, ha maggiore sentimento
che nella seconda maniera. Le Sibille alla Pace non rivelano
il divino spavento misto a una vaga contentezza di
concepire le verità future! Il conversare cogli eruditi,
l’ammirare gli stupendi avanzi di Roma, massime da che
Leon X lo sovrappose a tutte le antichità, lo innamorarono
del classico, di più caratteristiche forme, di più
vigoroso chiaroscuro, di quello insomma che diceasi il
far grande, col che, staccandosi dalle tradizioni, indulse
alla fantasia; non si restrinse nell’unità del soggetto;
alle composizioni tipiche ne surrogò di accademiche, le
quali nè forza traevano nè unità da concetti elevati e
generali. La voluttà antica purificare colla grazia, parve
il compito di Rafaello; e la serie della bellezza migliorantesi,
il progressivo affinarsi del tipo medesimo
può seguirsi nella Madonna de’ Constabili, nella Giardiniera
di Parigi, in quella del Cardellino alla Tribuna,
in quella del granduca, in quella della Seggiola, nella
Madonna di San Sisto ora a Dresda, in quella di Foligno
nel Vaticano. Ma se sorpassarono quanto si fosse mai
fatto, non raggiungono quella bellezza di pacato soddisfacimento,
che da Dio viene e a Dio conduce; e mentre
prima, interrogato donde traesse quelle sue divine effigie,
rispose, — Da una certa idea che mi vien in mente»,
da poi le cavò da certe persone.




Agostino Chigi senese, ricchissimo e voluttuoso negoziante,

lo richiedeva di lavori continui, compiacendogli
a segno, che, saputolo invaghito d’una fornarina, se la
tolse in casa acciocchè il pittore non isvagasse fuori. E la
Fornarina divenne il modello delle sante di Rafaello, alle
quali manca spesso dignità, mentre agli uomini tale la
imprime, che pajono cosa più che umana, e nel ritrarli
rivela potenza interiore; affabilità intelligente in Leone X,
vivacità arguta nel Bibiena, in se stesso grazia dolce
insieme e focosa. Nella storia di Psiche sfoggiò d’arte
pagana, eppure nel nudo non riusci mai eccellente[25].
Com’egli accurasse le opere lo attestano i suoi cartoni;
e in quelli a Milano della scuola d’Atene fin sette volte
ripassa su linee, che altri avrebbe tenute perfette alla
prima. Più tardi, pressato da commissioni, abbozzava
le tele; fattele tingere da Giulio Romano, egli vi dava
quella tranquilla chiarezza e quel finimento, oltre il
quale non si poteva pretendere; poi lasciavale copiare
da scolari di seconda mano, riservandosi gli ultimi tocchi.
Ecco perchè tante le opere attribuitegli, e tante
dispute su quali siano originali: ma quanta immaginazione,
quanta prontezza si voleva per idearne e finirne
tante, e anche di vaste dimensioni; oltre dirigere feste,
e disegnare cartoni per tappeti da eseguirsi in Francia.




Di quelle stranianze, di quel fare selvatico e astratto
che gli artisti affettano quasi segno di genio, non peccava
Rafaello; benignissimo di naturale, amabile quanto
le sue pitture. Instancabile a crescere in cognizioni,
traeva a sè con una specie di fascino i migliori intelletti;
de’ cui consigli si giovava, e spesso per genio
antiveniva i trovati faticosi della scienza. I giovani dirigeva
amorevolmente, e fin cinquanta pittori di nome

gli facevano corteo come a maestro allorchè andava a
corte. Non che detraesse agli emuli, s’ingegnava profittare
del merito di ciascuno; quindi cerco da tutti, e la
sua vita fu una serie di trionfi; fortunato sempre, anche
nel morire prima di perdere le illusioni. A trentasette
anni, spossato da voluttà cui traevalo la sua sensibilità
al bello, fu salassato, e dovette soccombere. Il quadro
della Trasfigurazione ch’egli avea sul cavalletto, quasi
la parola incompiuta d’un morente che lasciando indovinare
raddoppia l’emozione, fu la più splendida
orazione alle sue esequie.




A parte a parte si troveranno pittori che lo superino;
nessuno che come lui congiunga disegno, colorito,
forza di chiaroscuro, effetto prospettico, immaginativa,
condotta, quella grazia che è più cara della
bellezza, e l’armonia della vita esteriore coll’interna;
egli divoto ne’ santi e voluttuoso nelle Galatee; egli
grazioso a finire un quadretto, magnifico nelle epopee
della sacristia di Siena e dell’incendio di Borgo, patetico
nello Spasimo. Il suo disegnare non è il supremo grado
della delicatezza e giustezza? dove trovar mani e piedi
meglio rilevati che nel Battista della Tribuna? dove
chiaroscuro più efficace che nella liberazione di san
Pietro? l’Eliodoro e il miracolo di Bolsena sono pel
colorito i migliori affreschi del mondo, anche a fronte
di quei del Giorgione e di quei del Tiziano a Padova.
Nè altri mai colse la natura sul fatto come lui; mirabilmente
esprimendo le particolarità della vita morale
e fisica, cioè l’individualità, senza pregiudicare all’insieme;
e in quegli ampj componimenti potè estenderla
alle età, agli affetti, ai caratteri tutti, non in situazioni
esagerate, ma in gradazioni composte, alla profondità
congiungendo flessibilità meravigliosa, nulla trattando
alla leggera, e dalla graziosità delle forme non iscompagnando
la giustezza del pensiero; sicchè, come Apelle

dell’antica, così egli offre il tipo della bellezza moderna
e del mistico ideale[26].




Scolpiva anche ed architettava; e composizioni di gusto
castigato e non servile pose per isfondo dei quadri.
A Firenze i palazzi Uguccioni in piazza del granduca,
e Pandolfini in via San Gallo disegnò con purezza e
nobiltà d’elevazione e di fregi; in Roma rimpetto della
Farnesina del Peruzzi pose un palazzino elegantissimo
pel Chigi; e principalmente lodano quello vicino a Sant’Andrea
della Valle. Nel cortile in Vaticano le loggie
aperte a tre piani, e vi storiò cinquantadue fatti sacri,
con arabeschi ai quali innestò figure umane e simboliche,
cosa non usitata nè da Cristiani nè da Arabi,
ma che poi si riscontrò nelle terme di Tito, e ch’egli
potea aver conosciute: e quel lusso fu adottato a ornare
regalmente i palazzi, e diffuse il gusto di purissimi
ornamenti; tanto più che, essendosi allora perfezionata
l’incisione, Marcantonio non credette adoprar meglio il
magistrale suo bulino che sulle opere di Rafaello, le
quali così potevano rapidamente essere ammirate dai
lontani.




Per altre vie che dell’ordine e della castigatezza giganteggiò
Michelangelo Buonarroti (1475-1564), da Caprese aretino.
Allogato a Firenze col Ghirlandajo, il dipintore allora
più famoso, tanto se l’affeziona, da farsene perdonare

le correzioni che fa ai disegni di lui, ridintornandoli
fieramente. Per dare la baja a cotesti che non sanno
ammirare se non ciò ch’è antico, finge avere scoperto
un Cupido, e come l’ode lodato a cielo, palesa d’esserne
autore egli, giovane sui vent’anni. Il conversare con
Lorenzo de’ Medici e coi letterati della costui Corte, e
le preziosità di quella galleria l’iniziano ai precetti della
scuola; ma diceva che chi non sa far bene da sè, non
può ben servirsi delle cose altrui.




Vedendo insigni antichità allora venute in luce, quali
il torso del Belvedere, l’Ercole e Anteo, l’Ercole Farnese,
il Laocoonte, giudicò inespressiva la calma dei
moderni: e mentre prima di lui usavansi inflessioni
sobrie e maestose, cercando nel disegno piuttosto il decente
che il miracoloso, dell’anatomia valendosi solo
per dar ragione delle movenze; nell’architettura volendo
accoppiare la forza colla convenienza, Michelangelo
pensò bisognasse alle figure dare vita dal capo ai piedi,
anzichè concentrarla nel solo volto; preferì i nudi e le
musculature; e pigliata fiducia dalle vive lodi e dalle
grandiose commissioni, lanciossi ad ardimenti che solo
il suo genio può giustificare; e colla imitazione della
natura arrivò a surrogare all’antico ideale un altro,
ch’è l’apoteosi della forza dell’uomo.




Dapprima baldanzoso ad abbracciare tutte le arti sorelle,
come si vide cerco e vantato fu preso da subito
sgomento di se stesso e dell’arte; e gittato lo scalpello,
senz’altro che la Bibbia e la Divina Commedia si ritirò
a gemere in versi desolati; avvicendamenti d’esaltazioni
e di sconforti, che le anime grandi conoscono. Gli
restituì la fiducia Giulio II, commettendogli un mausoleo,
degno del committente e dell’artista, con grande
architettura e ben quaranta statue, delle quali il Mosè
non era che una[27]. Ne strillarono i competitori, e

attesero a torgli l’amor del papa; ma avendolo questo
un giorno fatto aspettare in anticamera, egli lasciò
detto all’usciere: — Quando mi domanda, rispondigli
che son ito altrove». E detto fatto, monta sulle poste
e torna in Toscana; vani i corrieri a spron battuto
spacciati sull’orme di lui dal pontefice; vane le lettere
a lui, i brevi minacciosi alla Signoria; dice voler
recarsi al granturco, che lo richiede d’un ponte fra Costantinopoli
e Pera. Alfine rivenne a Roma, e il monsignore
che l’introdusse volle scusarlo presso Giulio II
della sua scortesia; ma il papa, costretto a fargli buon
viso, fu lieto d’avere su cui sfogare il suo rancore, strapazzando
il prelato; poi all’artista commise la statua
sua per Bologna. «Maestà, forza, terribilità» v’avea
egli espressa, talchè il papa gli domandò, — Dà la
benedizione o la maledizione?» I Bolognesi ammutinati
la mandarono a pezzi, e Alfonso d’Este ne fece un
cannone.




I cartoni della guerra di Pisa, che in venti mesi

terminò a Firenze, avevangli dato fama del più grande
disegnatore. Vorrebbesi che Bramante, per mortificarlo,
insinuasse a Giulio II di fargli storiare la cappella di
Sisto IV, sperando, nell’insolito artifizio del fresco, resterebbe
inferiore a Rafaello e agli altri. Invano scusatosene,
Michelangelo si rinchiuse senza veder nessuno,
nè a nessuno fidarsi; non potendo escludere le distraenti
officiosità del papa, or gli faceva cascare una tavola ai
piedi, or lo impolverava, quasi fosse caso; e se l’impaziente
gli chiedeva — Quando avrai finito?» rispondeva: — Quando
potrò». Vorrebbero che in venti mesi
compisse quel suo capolavoro. Rispettando le architettoniche
forme, come opportune a dare anch’esse solidità
e vita, divise in altrettanti comparti la storia, dalla
prima colpa sino a’ preludj della redenzione. I profeti
e le sibille, gigantesche cariatidi ne’ pennacchi, sembrano
appoggiare non meno la vôlta della sala che l’edifizio
dell’antica legge; e negli atti nuovi, ne’ volti,
ne’ panneggiamenti mostrano quel vigore di spirito che
sa tenere viva la speranza in un mondo pervertito:
mentre con moltissime difficoltà d’esecuzione è espresso
l’incanto del bello nella creazione, e la calma nelle scene
patriarcali.




Compiva egli i sessant’anni quando Paolo III con
dieci porporati gli venne a casa pregandolo di ripigliare
a dipingere una faccia della cappella stessa. Accettò,
ma cascato dal palco e fiaccatasi una gamba, per nuovo
scoraggiamento avea deliberato lasciarsi morire; pure
distolto dal proposito, in otto anni compì il famoso Giudizio.
Quella simmetria che s’ammira negli affreschi
precedenti, qui è dissimulata fino a somigliare alla varietà
della natura: eppure senza che verun interstizio
palesi una distribuzione sistematica, il pensiero si eleva
di giro in giro dal primo rifluire della vita, dalle prime
angosce dell’inferno, dalle prime aspirazioni verso il

bene supremo, fino alle ultime lotte della speranza, o
dalla calma delle schiere beate fino all’esultanza del
trionfo e alla gloria di Colui, che sovra i maledetti fa
terribilmente inclinare le sfere rotanti.




Ebbe così ritratti in quella cappella i due punti
estremi della vita del genere umano; e niuno seppe
meglio rapire alla natura il segreto delle ineguali proporzioni,
in modo d’imprimere sulle membra i differenti
destini; nè rivelare più sentitamente la robusta
espressione meditabonda. Come Fidia ad Omero e alle
tradizioni poetiche dell’età sua, così egli s’ispirò alla
Bibbia e alla Divina Commedia per nobilitare la natura
umana: ma Dante, dopo gli spasimi dell’inferno, ricrea
coll’eterno riso e l’ineffabile dolcezza del cielo; Michelangelo
subordina l’etereo e il sovrumano ai materiali
spedienti del disegno; vuole il nudo e l’anatomia,
senza riflettere a modestia o a convenienze, senza ricordarsi
che, nell’arte non meno che nella morale, si trova
vero quel proverbio, — Non osservar troppo sotto la
pelle». E coloro che si avventano contro Paolo IV che
fece da Daniele di Volterra velare i nudi della Sistina,
sappiano che l’Aretino, l’Aretino io dico, disapprovò
tali indecenze, il cui abuso in un’anima così bella mostra
quanto si fossero incarnate coll’arte le idee pagane[28].









Vogliono che dalle opere di lui Rafaello traesse l’ultima
sua maniera larga: ma mentre Michelangelo diceva, — Quanto
Rafaello sa di pittura, sono io che glie

l’ho insegnato», questi, senza tenersi offeso dell’esagerazione,
si chiamava felice d’essere nato al tempo di
Michelangelo. Mentre Rafaello infrena il proprio genio,
s’acconcia ai varj maestri, e tiene della grazia primitiva
anche quando s’avventura al robusto e al teatrale, il
Buonarroti sovverte le nozioni del bello, rende incerti,
arbitrarj, convenzionali i limiti dell’arte. Rafaello, col
segreto delle simpatie esprime il carattere, il patetico
ancor più che il bello; in invenzioni che appagano il
giudizio e toccano il cuore, si può dir veramente trasfonda
la vita e il sentire e il visibile parlare. Gli studiosi
dei segreti dell’arte e delle difficoltà materiali stordiscono
innanzi alle opere di Michelangelo; ma chi non
vuole disgiunto il bello dal ragionevole, appunta quella
fantasia senza moderazione, quel grandioso esagerato,
quella robustezza posta ne’ santi come ne’ demonj, quei
gruppi d’abilità, d’apparato, d’ostentazione, che comandano
la meraviglia, non ispirano l’affetto.




In mano di Michelangelo ogni cosa giganteggia;
sempre originali i concepimenti, grandiose le forme,
larga la maniera; magnificenza di piani e varietà di
accessorj accoppiate a profondità e semplicità. Nel Mosè
io non vo ad ammirare quel braccio nè a censurare
quella barba, e i muscoli da facchino o il non istorico

panneggiamento; neppure mi ricordo che dovea figurare
fra tante altre statue e in piano diverso dal presente:
ma a quell’indefinibile di melanconico e di venerando
impressogli nel viso che cosa potrebbe mettere
a petto l’antichità? Se non che l’anima sua tutt’azione
mal tollerava i freni dell’arte, quasi neppur quelli della
materia: di qui la natura de’ suoi lavori, tanti eppure
tutti staccati da ogni tradizione di scuola, e sempre con
potente personalità, e aventi per carattere indefettibile
la forza. Architetture bizzarramente complesse carica
di statue in posizioni faticose, quasi potenti volontà
incatenate da una forza prevalente, e costrette a mestizia
eterna o ad una meditazione prossima al disperare:
fino i suoi colori sono così ricisi, così taglienti i contorni,
che li credi destinati a rilevarsi in marmo.




Soggiogando la materia alla sua fantasia, pretendeva
dare corpo al sentimento, ridurre le statue ad esprimere
generose concezioni, possibile fosse o no; onde
molte incominciò e non finì; altre ferì di colpi sì risoluti,
da venirgli poi meno il marmo; i nudi sdrajati
sulle tombe de’ Medici, doveano essere allegorie, nate
nella concitata immaginazione per significare tutt’altro
che le glorie dei Medici; e in Lorenzo di Pietro, il più
inetto e tristo di quella razza, atteggiava un’idea intitolandolo
il Pensiero, e mettendo l’anatomia a servizio
di questa. E sempre egli vagheggiava una forma indipendente,
che traesse importanza unicamente da sè e
per sè, che comandasse lo stupore colle ardite combinazioni:
ma cercando l’effetto senza riguardo alla convenienza,
aperse la via alla corruzione, e coll’abuso
dell’astratto spuntò il sentimento della castigatezza. Sarebbe
però ingiustizia apporre all’iniziatore il trasmodare
degli imitatori.




Anche nell’architettura ridestò lo stile colossale e
l’unità d’ordine: ma poichè il modo antico non si

confaceva più coi bisogni e colle idee presenti, gli si
surrogava il convenzionale. La sacristia di San Lorenzo,
cappella funeraria de’ Medici, maestosa nelle masse,
pecca di licenze e magrezze: nella biblioteca Laurenziana
si trovava legato da troppe convenienze: al palazzo
Farnese di Roma, disegnato dal Sangallo, pose il
cornicione più bello dopo quel del Cronaca a Firenze.
Commessagli da Pio IV una chiesa sulle terme di Diocleziano,
seppe valersi delle ossature antiche con un
rispetto che neppure in quella chiesa usarono a lui i
successivi architetti. Riordinò il Campidoglio sul declive
opposto al primitivo, con un balaustro tutto a
pezzi antichi, e col Marc’Aurelio equestre; la spianata
fiancheggiò di due ale di palazzo, e cominciò quello del
Senatore, alzato poi da Giacomo della Porta e dal Rainaldi
con infelici variazioni. Ivi egli inventò il capitello
jonico colla voluta in fuori, per quel desiderio d’originalità
che il traeva a innovamenti non necessarj di
disposizione e di decoramento; come nella porta Pia,
mescolanza illaudevole di classico e di nuovo, da cui
furono spinti a tante bizzarrie gl’imitatori.




La basilica di San Pietro in Vaticano, malgrado i
difetti, resta il capolavoro delle arti, delle quali offre
la storia dal tempo che Proba nel IV secolo v’ergeva
un tempietto a suo marito Anicio, infino al Tenerani.
Ideata al tempo di Costantino sul tipo di San Giovanni
Laterano e di San Paolo, ebbe atrio quadrifario al vestibolo;
internamente cinque navi; erte mura di mattoni;
pavimento di marmi varj di figura, di grandezza e colore;
finestre colorate in telaj di bronzo; bronzo le
imposte della porta principale, tolte a qualche tempio,
come n’erano tolti altri membri. In appresso fu modificata,
e aggiuntivi altari e monumenti di forma e destinazione
diversa, oratorj, sacristie, cappelle, biblioteca,
monasteri, mausolei; varianti di stile secondo i

passi dell’arte. Dite altrettanto delle pitture e de’ musaici,
sì internamente come sulla facciata, alla quale
sovrastava una croce di marmo con a’ piedi Cristo seduto,
avente alla destra la Madonna, alla sinistra san
Pietro, da piè Gregorio IX inginocchiato, e ai lati i
quattro animali simbolici.




Riedificare quella basilica in modo che, sorpassando
i monumenti eretti dai padroni del mondo, rappresentasse
la grandiosità cattolica, pensò Nicola V, e ridurre
il palazzo Vaticano bastante a tutti i cardinali, che circonderebbero
il papa quasi un concilio permanente;
ivi tutti gli uffizj della curia; ivi grandioso ricinto del
conclave; immenso teatro per la coronazione; sontuosi
appartamenti pei principi; il colle, tutto sparso di edifizj,
comunicherebbe colla città per lunghi portici a
botteghe; attorno giardini, fontane, cappelle, biblioteca.
Morte interruppe il disegno datone da Nicolò Rosellini;
e il piano di Leon Battista Alberti per la chiesa
conosciamo solo dalla descrizione del Bonanni.




Fatto che sarà il mausoleo di Giulio II, dove collocarlo?
Michelangelo propose di compiere la tribuna,
dal Rosellini divisata in testa all’antica basilica; non vi
vorrebbero meno di centomila scudi. — Ducentomila
se occorrono», rispose Giulio; e si cominciò a discuterne;
e come di cosa nasce cosa, quel papa, a cui nulla
parea troppo grande, sentì nascersi il desiderio di dare
degna occupazione ai valenti artisti col ricostruire San
Pietro. Bramante prevalse ai competitori, ma i disegni
andarono perduti, salvo quel che Rafaello raccolse e che
il Serlio pubblicò. Davanti, un peristilio a triplici colonne;
dentro, croce latina terminante in tre semicircoli,
donde l’occhio s’alzerebbe alla cupola, per la quale,
sopra le volte gigantesche del Tempio della Pace, proponevasi
collocare la rotonda del Panteon.




Niuno dunque può contendergli il merito del gran

concetto, benchè non effettuato: e quella perfetta unità,
con armonia delle linee e delle parti, avrebbe fatto parere
San Pietro più grande del vero, come ora accade
il contrario. Postovi mano, della fretta apparvero risentimenti
nei crepacci; e i contrafforti con cui Michelangelo
rinforzò i deboli piloni, alterarono l’economia dell’edifizio.
Morti Giulio e Bramante; morto il Sangallo che
aveva compilato tutti gli edifizj di Roma antica in un
disegno che sarebbe riuscito interminabile; morti frà
Giocondo e Rafaello, cui Leone X l’avea successivamente
affidato, l’ebbe Baldassarre Peruzzi. Costui disegnò una
croce greca, finita in quattro emicicli, sopra cui quattro
campanili: entrandovi per quattro porte, l’occhio da
ogni parte cadeva sopra l’altare posto in mezzo, sotto
alla cupola. Bello e armonico disegno, ma al quale sarebbe
stato mestieri altro coraggio e vivacità che non
n’avesse il Peruzzi, meglio opportuno a disporre piccoli
palazzi e facciate eleganti.




Paolo III nel 1546 affidò la fabbrica a Michelangelo, il
quale di settantadue anni si accinse a coprire San Pietro.
L’età e più il carattere toglievano ch’e’ pensasse, come
altri, a perpetuarsi l’impiego eternando il lavoro; ricusò
l’assegno di seicento zecchini; e mentre un modello
complicatissimo del Sangallo era valso cinquemila centottantaquattro
scudi, egli finì il suo in quindici giorni,
e con venticinque scudi, sopprimendo le particolarità
dispendiose, e con ciò aumentando maestà, grandezza,
facilità. Preferì la croce greca, corintia dentro e fuori,
con un ordine solo, e colla più possibile unità. Il papa
gli concesse di mutare quel che voleva, ma nulla alterasse
il modello; ond’egli, vinte le cabale, superando
le maldicenze coll’unico mezzo da ciò, il disprezzarle,
inoltrò di pari passo tutto l’edifizio. La cupola doveva
costituirne la parte principale, e dai quattro bracci godersene
la vista; e il grandioso stilobate, sovra cui rilevò

tutto l’edifizio, accenna qual sarebbe riuscita la fronte
se i successivi non l’avessero guasta.




Tra questi lavori morì a novant’anni. Al suo mortorio
in San Lorenzo soprastavano il Vasari e il Bronzino
pittori, l’Ammanato e il Cellini scultori: Benedetto
Varchi recitò l’orazione funebre, molti poetarono, altri
fecero una quantità d’iscrizioni. V’assisteano da ottanta
fra pittori e scultori: molti aveano fatto mostra di abilità
nel catafalco, ornato di storie a chiaroscuro e di statue:
e Fame ed Eternità, e l’Odio e la Sproporzione e la
Pietà, tutti i fiumi del mondo che venivano a condolersi
coll’Arno; tutti i pittori da Cimabue in poi che
incontravano l’ombra di Michelangelo; e varj atti della
vita di questo, e massimamente gli onori rendutigli da
principi; ed altre invenzioni ed allegorie, perdonabili
ad apparati effimeri[29].




Certo egli fu uno de’ caratteri più nobilmente improntati.
Molto doveva ai Medici, pure ne aborrì la tirannia;
munì di difese Firenze, ma prima che assediata fosse
partì per Venezia. Reduce poi, e perdonato da Clemente
VII, s’adoprò per quelli che aveano resa serva
la sua patria; ma sulla statua della Notte scrisse, « — È
bene ch’ella dorma per non vedere i mali e l’obbrobrio»[30]:
rifiutò d’architettare la fortezza; e chi dicesse
che poco monta perchè altri la farebbe, non
merita di capire cosa sia la dignità. Di profondità morale
e religiosa son monumento le sue lettere al Vasari,
che gli narrava le feste per la nascita d’un nipotino di
lui: — Mi dispiace tal pompa, perchè l’uomo non deve
ridere quando il mondo tutto piange; e mi pare che

Lionardo a un che nasce non abbia a fare quella allegrezza
che s’ha a serbare alla morte di chi è ben vissuto».
Austero di condotta, frugale e perciò incorruttibile,
amò quei che gli stavano attorno, la morte d’un
fedel servo l’accorò come fosse d’un figlio, e scriveva
al Vasari: — Voi sapete come Urbino è morto, di che
m’è stata grandissima grazia di Dio, ma con grave mio
danno e infinito dolore. La grazia è stata che, dove in
vita mi teneva vivo, morendo m’ha insegnato morire
non con dispiacere, ma con desiderio della morte. Io
l’ho tenuto ventisei anni, e hollo trovato carissimo e
fedele; e ora che lo avevo fatto ricco, e che io lo aspettavo
bastone e riposo della mia vecchiezza, m’è sparito,
nè m’è rimasta altra speranza che di rivederlo in paradiso.
E di questo m’ha mostro segno Iddio per la
felicissima morte che ha fatto, chè, più assai che ’l morire,
gli è rincresciuto lasciarmi in questo mondo traditore
con tanti affanni, benchè la maggior parte di me
n’è ita seco, nè mi rimane altro che un’infinita miseria».




Amò Vittoria Colonna d’amor casto e profondo, e
nella morte di lei risentì tutta la poesia del dolore; «e
mi ricorda d’averlo udito dire che d’altro non si doleva,
se non che, quando l’andò a vedere nel passare di questa
vita, non così le baciò la fronte o la faccia, come baciò
la mano»[31]. Agli emuli non rispondeva, dicendo: — Chi
combatte con dappochi non vince a nulla». La
persuasione del suo merito s’avvicinava all’arroganza,
eppure tratto tratto ricadeva nella diffidenza, non delineava
più che soggetti della Divina Commedia, e rifuggiva
sotto l’ale della misericordia eterna[32], e credevasi
insufficiente all’arte, mentre gli fioccavano onori.









Con sì splendide, anzi uniche commissioni abbracciando
l’intero ciclo delle arti, sopravvivendo a quanti
aveano levato grido, colla robustezza di un genio che
ne’ suoi vortici trascinava quanto l’avvicinasse, colla
nobiltà d’un carattere incontaminato, colla franchezza
nel dar precetti e sentenze, coll’aver creato modelli in
ciascuna delle arti e nelle due città che n’erano centri,
dovea naturalmente eccitare l’entusiasmo del suo secolo,
che lo proclamava «più che mortale angel divino»;
entusiasmo alimentato anche dagli scrittori d’arte, fiorentini
i più, e dai successivi che voleano innestare la
nascente loro gloria sul nome del maestro di cattiva
scuola. Perocchè, amico siccom’era del singolare più che
del vero, proponendosi che le produzioni dell’arte riuscissero
più belle che quelle della natura, e mirando
agli effetti anche dove il soggetto non li domanda, avviò
ad un bello di convenzione, e a quel precipizio di cui
egli accorgevasi di camminare sull’orlo, quando, nel
compiacersi della cappella Sistina, esclamava: — Quanti
quest’opera mia ne vuole ingoffire!»




Fu nel maggior trionfo di Michelangelo che tornò a
Firenze il Perugino, e mentre le sue figure erano dichiarate
goffe da quello, egli trovava dure e senz’anima
quelle di Michelangelo: ne derivarono ingiurie e risse,

e il tribunale degli Otto interpostosi, die’ torto al Perugino.
Il quale allora scredette in se stesso, volle emulare
la scuola naturalista, e mal riuscendo, era bersagliato
dai Michelangioleschi con epigrammi e pasquinate,
come secco di stile, duro e povero nel drappeggiare,
monotono ne’ caratteri e nelle pose, scarso e ripetuto
nelle invenzioni; aggiungevano fosse avaro[33]; le quali
maldicenze raccolsero e tramandarono il Vasari per
piaggiare a Michelangelo, e Paolo Giovio, pel cui museo
egli non volle tributare. Il Perugino difendevasi male,
come chi un tempo si vide lodatissime le qualità che
allora gli si rinfacciavano; uscì di Firenze per sempre,
ma continuò a lavorare; e attorno a lui fiorivano Giovanni

spagnuolo, Gaudenzio Ferrari lombardo, Girolamo
Genga d’Urbino eccellente prospettista, Pierino da
Pistoja, il Boccaccini di Cremona, il Pinturicchio, il
Rossetti, l’Ingegno, come era soprannominato Andrea
Luigi d’Assisi, che divenuto cieco, visse fino a ottantasei
anni, consolandosi che sol questa miseria l’avesse impedito
d’eguagliare Rafaello.




Coi due sommi s’accompagna Leonardo da Vinci (1452-1519),
pittore, scultore, poeta, musico, geometra, architetto;
talento universale, eppure in niuna parte leggero; se
non che quel suo bisogno di cercar sempre novità
gli lasciò eseguire poche cose, poche finirne. Carattere
puro e fermo, a’ suoi scolari largheggiava soccorsi; a
chi non fosse contento de’ suoi quadri, restituiva il
prezzo convenuto; e quanto fosse disinteressato lo attestano
le centinaja di disegni che lasciò, la cui finitezza
prova pure quanto e come studiasse. Comprava uccelli
per diletto di liberarli: sbizzarriva d’invenzioni; e per
sorprendere gli amici or diffondeva esalazioni fragranti,
ora fetide; or disponeva un immenso budello, e riempiendolo
d’aria con un soffietto, ravviluppava gli astanti
fra quelle inaspettate spire; or dava il volo ad uccelletti
meccanici, trastulli di mente bisognosa di creare.




Lodovico il Moro, «il quale molto si dilettava del
suono della lira», lo chiamò a Milano «perchè sonasse
uno stromento, di sua mano fabbricato»; ma
datosi a conoscere per meglio che sonatore, fu adoperato
in opere di meccanica e idrostatica. Mentre però
tanto ardimento mostrava in queste, «pareva che di
ogni ora tremasse quando si poneva a dipingere; e però
non diede mai fine ad alcuna cosa cominciata, considerando
la grandezza dell’arte, talchè egli scorgeva errori
in quelle cose che ad altri parevano miracoli» (Lomazzo).
Sedici anni si ostinò attorno al modello della
statua equestre di Francesco Sforza, e indugiossi a fonderla

tanto, che i Francesi di Luigi XII venuti a Milano
la presero a bersaglio. Nel refettorio delle Grazie dipinse
con lunghissima attenzione il Cenacolo[34]; dove,
escludendo i materiali indizj della santità e divinità e i
simboli tradizionali degli apostoli, volle che ciascuno
restasse conosciuto dall’aria e dall’emozione natagli all’udire
le patetiche parole: onde in quel dramma armonico
e ragionevole presentò la scala ascendente nella
bellezza della forma, usandola come pacata manifestazione
di sentimenti profondi. E dipinger la passione fu
la sua gran lode, e col rappresentare i caratteri elevò
l’arte al patetico che n’è il trionfo. Duole che, oltre
l’infelice situazione, egli abbia compromesso quest’insigne
lavoro col dipingerlo non a fresco, ma a olio;
sicchè ormai non si va che a deplorarne gli smunti
avanzi. Con sentimento ragionato coglie felicemente
l’insieme e i particolari, unendo l’ideale e il reale penetra
nella vita del corpo e dello spirito; giovasi di tutte
le scuole per vestir forme perfette a concetto assegnato
e profondo, nè cede a veruno de’ contemporanei per
isquisito disegnare e fermezza di linee e forme. Sommo
nel magistero del colorire, colla grazia e il giuoco dell’impasto
dava ai lumi uno splendore misurato che

portasse rilievo alle figure, sicchè divenne maestro del
tingere ai Veneziani stessi, e al Giorgione[35] non
meno che a frà Bartolomeo.




Caduto Lodovico il Moro, Leonardo tornò a Firenze,
e per quattro anni carezzò il ritratto di madonna Lisa,
dove il sorriso della voluttà antica è rialzato dall’intelligenza
moderna, e che fu da re Francesco comprato
quattromila scudi; come la bellezza misteriosa e il riso
fugace si ammirano in quella sua Gioconda, attorno alla
quale s’industriò vent’anni il bulino del Calamatta, per
offrirla come un giojello all’esposizione universale del
1855. Preparò il cartone della battaglia d’Anghiari, che
a concorrenza con Michelangelo dovea dipingere, tutto
impeto e vita d’uomini e di cavalli: ma nato un tumulto,
gli invidiosi o gli ammiratori (spesso per vie diverse
riescono al medesimo fine) lo fecero in brani per disputarseli:
quasi fosse destino l’andar a male le opere
di lui più studiate. Aveva allora cinquantadue anni; e
incontentabile com’era, non potè più reggere a fronte
de’ Michelangioleschi, che a vedere e non vedere finivano
le loro opere; onde volentieri accettò la chiamata di re
Francesco, ma non pare compisse alcun lavoro in quella
Francia, che or tanti possiede dei quadri e degli scritti
suoi[36].









Quanto profondo scrutatore fosse della natura, lo
attestano gli scritti di variatissima scienza, che lasciò
confusi ed informi, e gli estratti o raccozzamenti che
se ne stamparono; dove la qualità che campeggia è la
sagacità. Il suo trattato della pittura è delle prime disquisizioni
intorno ai canoni dell’arte, solendo dire che
la teorica è il capitano, la pratica i soldati: meditato
scientificamente il corpo umano, diede una teorica precisa
d’anatomia pittoresca. Pose prima di Bacone che,
«senza la sperienza, nulla dà di sè certezza»; e vuole
per mezzo di questa si scopra la ragione: essa è interprete
della natura, nè mai s’inganna, bensì il giudizio
nostro coll’aspettare effetti ch’essa non porge; la si
consulti dunque, variando di modi, finchè possano trarsene
conseguenze generali. Mancano di certezza le scienze
cui non possa applicarsi qualche parte delle matematiche.
Quelli che non consultano i fatti ma gli autori,
non sono figli della natura, ma nipoti, poichè essa sola
è maestra de’ veri ingegni. Benchè essa cominci dal
ragionamento e finisca colla sperienza, via opposta dobbiamo
tener noi; citare prima lo sperimento, poi dimostrare
perchè i corpi sieno costretti operare a quel modo.




La meccanica chiamava «paradiso delle scienze matematiche,
perchè con quella si viene al frutto d’esse
scienze»: onde fece moltissime macchine per le arti o
per le occorrenze domestiche, e v’applicò la geometria.
Conobbe la teorica delle forze obliquamente applicate

alla leva, e il contrasto delle travi; tenne conto degli
sfregamenti, con metodi ingegnosi che poi Amontons
perfezionò; dichiarava impossibile il moto perpetuo e
la quadratura del circolo; inventò un dinamometro;
applicò a molti casi il teorema delle celerità eventuali;
primo de’ moderni si occupò del centro di gravità e
dell’influenza sua sui corpi in riposo e in moto; spesso
ripete che i corpi pesano nella direzione del loro movimento,
e che il peso (oggi diremmo la forza) cresce
in ragione della velocità; sa che, nella discesa per piani
inclinati di eguale altezza, il tempo sta come le lunghezze;
che un corpo discende per l’arco d’un circolo,
piuttosto che per la corda; e che calando per un declive,
risale con altrettanta velocità come fosse caduto
perpendicolarmente da altezza eguale.




Scrisse sulle fortificazioni; d’idrostatica stese un compiuto
trattato con un concatenamento di problemi, e
prevenne d’un secolo il Castelli posando le basi della
teoria delle onde e delle correnti; conobbe la forza del
vapore, e pensò fin applicarlo ai cannoni da guerra[37].
A lui è dovuto il pensiero d’incanalar l’Arno dopo
Pisa, opera compiuta due secoli appresso da Vincenzo

Viviani; insegnò le colmate, o almeno le descrisse esattamente
e ne diede la teorica; descrive la camera oscura
prima del Porta; prima del Maurolìco spiega lo spettro
solare in un buco angoloso; prima di Argand osserva
che, se il lucignolo d’una lampada fosse forato, il colore
della luce riuscirebbe uniforme; insegna la prospettiva
aerea, la natura delle ombre colorate, i movimenti dell’iride,
gli effetti dell’impressione visuale e altri fenomeni
dell’occhio, ignoti a Vittelion.




In un capitolo Sull’antico stato della terra confuta
coloro che diceano la natura e l’influenza degli astri
aver potuto formare le conchiglie d’età differenti che
si trovano nelle roccie, e indurire le sabbie a varie
altezze, in varj tempi; ma supponendo il mare abbia
coperti i terreni, non solo spiega per via di sedimenti
le stratificazioni orizzontali o diversamente inclinate,
ma accenna anche il sollevamento de’ continenti. Attribuì
alla forza del sole l’esser le acque sotto all’equatore più
elevate che ai poli, affine di «ristabilire la perfetta sfericità»;
errore, ma che indica come conoscesse la disuguaglianza
degli assi. Prima di Copernico sostiene la
rotazione della Terra, in grazia della quale considera
come composto il movimento de’ corpi nel cadere.
La luce cinerica della parte oscura della Luna spiega
colla riflessione della Terra, come gran tempo di poi
asserì Mästlin[38]. Capì che l’aria atta alla respirazione
doveva alimentare la fiamma. All’universalità di
cognizioni univa quella potenza magistrale, che non solo
trova la perfezione, ma sa trasmetterla, e alle due scuole
distinte che lasciò a Firenze e in Lombardia insegnava
a dipinger la vita, il movimento, farvi concorrere alla
rappresentazione tutte le abilità, disegno, colorito, carattere,
e tutte regolate dalla ragione.









Collochiamo dunque il Vinci tra i restauratori della
scienza e della filosofia, col rincrescimento che le occupazioni
troppo variate gli abbiano impedito di trarre a
compimento o di far pubbliche tante sottilissime e capitali
invenzioni. E agl’ineducati artisti dei giorni nostri
non si finisca di ripetere come i tre più grandi fossero
addottrinati così che sarebbero immortali se anche non
avessero dipinto e scolpito. L’intelligenza dà all’arte
l’ultima forma e grandezza.




Meno per genio proprio che per fatica perseverante
e armoniosa imitazione si schiera coi sommi Andrea
del Sarto (1488-1530), il quale la devozione di frate Angelico e la
meditazione di Leonardo riprodusse nella Madonna di
San Francesco, e in quella del Sacco, che Rafaello non
avrebbe finita più delicatamente, nè Michelangelo più
largamente disegnata. La storia del Battista nello Scalzo
del 1514 ha disegno puro e facile, semplice disposizione
di figure, pôse assicurate, angeli e bambini deliziosi
a vedersi, e inarrivabile contrasto di luce e d’ombre.
Nel cortile dell’Annunziata cominciò, il 1510, la vita di
san Filippo Benizzi, ridente sempre e grazioso, con
ischietta dignità, pur già piegando verso la monotonia
e la negligente facilità: che se meritò il nome di Andrea
senza errori, difettò nella poesia di grandiosi concetti,
e nel robusto aggruppare. Chiamato in Francia, e avuto
da quel re denari per venir qui a comprare quadri, se
li tenne per passione della Lucrezia del Fede; dalla
quale bassezza avvilito, si rimpiattò; ebbe a soffrire dei
disastri ultimi della sua patria, infine morì di quarantadue
anni, derelitto perfino dalla Lucrezia. Quando, per
l’assedio del 1529, si demolivano i sobborghi di Firenze,
non si osò porre il martello ad una parete di San Salvi,
dove Andrea avea dipinto la Cena.




Furongli amici e ajuto il Franciabigio e il Puligo;
e migliore Jacopo Carducci, detto il Pontormo, che,

vedute le incisioni di Alberto Dürer, chinò a quel fare,
poi al michelangiolesco, e così variando sempre senza
proprio carattere, l’altrui imitava per modo di farsi
scambiare. Del Bronzino suo scolaro lodano l’Adultera
e il Sagrifizio d’Abramo; gentile ne’ volti e vago nelle
composizioni, ma con poco rilievo e colorire giallastro
e scarsa varietà. La Deposizione alla Trinità de’ Monti,
uno dei tre migliori quadri di Roma, loda Daniele Ricciarelli
di Volterra, indipendente scolaro di Michelangelo,
come la strage degli Innocenti alla galleria di
Firenze. L’intimo sentimento religioso, ricavato dalla
venerazione pel Savonarola, salvò frà Bartolomeo della
Porta (1469-1517) dalle invenzioni voluttuose, allora domandate, e
colla tranquillità dignitosa che infuse nelle sue figure
meritò un posto nella tribuna di Firenze. A lui Pier
Soderini gonfaloniere commise un quadro da collocare
nella sala del gran consiglio, dove fossero tutti i santi e
protettori di Firenze, e quelli nel cui giorno ebbe vittorie.
Sommo coloritore e maestro nel panneggiare,
dai Michelangioleschi era motteggiato come inetto alle
grandi proporzioni e inesperto d’anatomia; al che
rispose trionfalmente col colossale San Marco e col
nudo San Sebastiano: ma la moda e le statue antiche
lo trassero negli ultimi tempi in crudezze di linee e di
tinte[39].




Fede all’arte cristiana conservarono l’incisore Baldini,
devoto al Savonarola, Giannantonio Sogliani, che
ne’ visi dei santi esprimeva «un riverbero della gloria

del cielo», e dell’inferno in quelli dei ribaldi; Lorenzo
di Credi, puro, ingenuo, tutto soave melanconia;
Ridolfo del Ghirlandajo, che spira pietà nella
Madonna in San Pietro di Pistoja, e nei due miracoli
di San Zanobi alla galleria de’ Pitti. Ebbe carissimo
un Michele, per ciò detto di Ridolfo, che seco lavorò
in molte chiese di Firenze. Le costoro botteghe prendeano
spesso apparenza di oratorj; e deposto il pennello,
or recitavano passi di Dante, ora sul liuto accompagnavano
qualche sacra cantilena, o ragionavano della
morte; mentre la bellezza delle modelle, le braverie,
le canzoni amorose spassavano quelle del Cellini o del
Peruzzi.




Fra gli aneddoti, di cui è tessuta e forse travisata la
storia artistica d’allora, vien raccontato che Michelangelo,
volendo emulare Rafaello nelle temperate invenzioni
e nel colorire armonico, desse i proprj disegni a
tingere a Sebastiano del Piombo (1485-1547), imitatore del Giorgione,
e diligente nel finire. A questo modo la Risurrezione
di Lazzaro fu contrapposta alla Trasfigurazione; e
Sebastiano, invanito, pretese pareggiarsi a Michelangelo
e Rafaello: ma quando egli accompagnava Tiziano
alla visita delle pitture, questi vedendo i restauri fatti
nelle stanze vaticane dopo i danni del sacco, proruppe, — Chi
fu il presuntuoso ignorante che guastò quelle
faccie?» Era stato Sebastiano.




Di Francesco Rustici, scolaro di Leonardo, e morto
in Francia, sono le statue di bronzo sopra il battistero
di Firenze, dove lavorò pure Andrea Contucci da Sansovino,
scultore, fonditore, architetto, che lasciò opere
a Genova, a Roma nella chiesa del Popolo, in Portogallo,
e principalmente l’esterno della Santa Casa di Loreto.
Molti Fiesolani continuavano la disciplina del Ferruccio
e del Boscoli.




E già pareva non si potesse far meglio che imitare

o le delicatezze di Rafaello o le grandiosità di Michelangelo;
ma, come disse ad altro proposito il Guicciardini,
«l’imitazione del male supera sempre l’esempio,
siccome, al contrario, l’imitazione del bene rimane
sempre inferiore». Gli scolari di Raffaello ne seguirono
principalmente il lato sensuale; e cacciati dalla
peste e dai Tedeschi, si diffusero per tutta Italia propagatori
del buon gusto, che modificò le qualità primitive
delle varie scuole.




A Giulio Pippi (1492-1546), di storia ignota, pien d’estro e celerità
più che scelto nelle idee, Rafaello dava a compire le
invenzioni architettoniche appena schizzate; donde nacquero
varj casini di Roma, e la elegantissima villa
Madama a monte Mario, colle decorazioni più gentili
dopo le loggie vaticane. Dal marchese Gonzaga fu chiamato
a Mantova, dove la scuola del Mantegna era sopravvissuta
in due suoi figliuoli, nei Monsignori, in altri
che scolpendo e pitturando modificarono la maniera
di quel maestro, poi il ferrarese Costa avea formato
eccellenti scolari, fra cui il Leonbruno e il Febus. Giulio
di robuste dighe vi frenava il Po ed il Mincio, sanò le
bassure, intere vie rifece, restaurò antichi e pose edifizj
nuovi, tra cui principale è il palazzo del Te, quadro
di sessanta metri di lato, con immenso cortile; ed egli
stesso lo storiò imitando l’antico, massime nei bassorilievi
di stucco[40], e nella sala de’ Giganti mascherando
la forma architettonica colla pittura, e sempre
decrescendo di nobiltà e purezza con invenzioni gentilesche,
conformi alla sensuale sua vita, nè sdegnò
prostituirsi alle infamie dell’Aretino. La cattedrale di
Mantova rifece sul gusto antico; nella facciata ineseguita

di San Petronio a Bologna tenne il mezzo fra il gotico
e il greco.




Baldassarre Peruzzi (1481-1556), abbandonato a Volterra da un
Fiorentino fuoruscito, per vivere copiò quadri, finchè
potette fare di suo. Come ajuto di Rafaello dipinse in
Vaticano, poi sostentato da Agostino Chigi, perfezionò
la prospettiva da teatro, dipingendo scene per le feste
di Giuliano de’ Medici, e per la Calandra del Bibiena.
Opere temporanee, di cui possiamo farci un’idea nella
galleria della Farnesina, dipinta con tanta illusione, che
Tiziano la credette rilievo[41]. Nel sacco di Roma
bistrattato, e costretto a fare il ritratto dell’ucciso Borbone,
fugge ignudo a Siena. Ivi fabbricò, e principalmente
le fortificazioni; ricusò assistere Clemente VII
nell’assedio di Firenze; pure da quel pontefice e da altri
ebbe lavori a Roma più che denari, e conduceva il palazzo
Massimi, capo suo, quando morì.




Il Fattorino (Francesco Penni) andò a ravvivare la
scuola napoletana. Perino, figlio abbandonato da un
de’ Francesi di Carlo VIII, fu posto a dipingere sotto il
Vaga, da cui prese il nome; e adoperato da Rafaello
ad eseguire a fresco, al fare di questo s’attenne poi
sempre, ma declinando al materiale. Anche Polidoro
da Caravaggio, capitato a Roma come manovale, e da
Rafaello avviato alla pittura, con Maturino dipinse di
chiaroscuro al modo del Peruzzi, perciò copiando l’antico.
Fuggendo dai Tedeschi ripararono a Napoli, ove
Maturino morì, nè a Polidoro badavano i nobili, dediti
a caccie e comparse: in Sicilia abbondarongli commissioni,
fin quando il servo per rubarlo l’assassinò. Da
Rafaello e dal Pinturicchio, che vi effigiò le imprese di

Paolo II, di bei paesaggi variando il fondo, Siena conobbe
l’arte moderna, che la fece infedele alle caste
ispirazioni, conservate fino a quell’ora.




Fu detto che Rafaello visse poco per le arti, e il
Buonarroti troppo; e in fatto già sul costui sepolcro in
Santa Croce le statue, atteggiate in aria di farsi copiare,
preludono ai difetti de’ suoi scolari. I quali, dimenticando
quel suo detto che «chi va dietro non passerà
mai avanti», copiavano dalle sue figure il rilievo muscolare,
non la morbidezza de’ rivestimenti, nè sovrattutto
l’impetuoso immaginare e il profondo sentire.
L’esecuzione era migliorata, modellavasi e scolpivasi
vivo e ben composto, meglio foggiavansi le prospettive,
ma più sempre dalla pia semplicità si sviava alla mera
apparenza; stil grande voleasi; nulla di magro, di secco;
movimento, muscoli, appariscenza, grazia; dimenticando
che questa è schiva di chi la cerca, e che il bello degli
antichi non salta agli occhi con pretensione, ma esce a
forza di contemplarlo. Quindi dappertutto atteggiamenti
ostentati, arida anatomia, giganti, statue sdrajate su
cartelloni: quindi una spensata facilità d’invenzioni,
tanto più che i Medici, piuttosto generosi che savj mecenati,
soggetti mitologici o adulatorj surrogarono alla
devozione e al sentimento; e il profano Paolo Giovio
sceglieva e divisava quei della villa di Poggio a Cajano.
Fra quella turba, improntata d’un’aria di famiglia, distingueremo
il Granacci fiorentino; Battista Franco, che
emulò Giovanni da Udine nel dipingere le majoliche di
Castel Durante; Mariotto Albertinelli, avverso al Savonarola
per ligezza ai Medici, che non fece scelta fra’ suoi
tipi, e morì d’intemperanza; Bernardino Poccetti, che
il miracolo dell’Annegato nel chiostro dell’Annunziata
farebbe porre tra i sommi se all’estro e al tocco risoluto
avesse unito la pazienza.




Pier di Cosimo, idolatro della natura fino a non

soffrire che l’uomo la modificasse, stizziva quando fossero
potate le piante o svelte le erbaccie dal suo verziere;
non teneva ora fissa al mangiare, vagolava in luoghi
strani, e contemplava le figure disegnate dalle nubi e
dagli sputi; onde riuscì sommo nell’imitare, nella prospettiva
e nel chiaroscuro, quanto scarso nel sentimento.
Il Battista nel duomo di Firenze, e il monumento
di san Giovanni Gualberto, disperso nel 30, lodano
Benedetto da Rovezzano. I mausolei dei Doria a Genova
e del Sannazaro a Posilipo, e la fontana di Messina di
frate Montorsoli sono macchinose esecuzioni di poveri
concetti. Nelle porte di San Petronio a Bologna il Tribolo
seppe schivare le esagerazioni. Vincenzo Danti
perugino del fondere lasciò ragionevolissimi suggerimenti
e opere finissime, comechè peccanti di leziosaggine.
Giacomo della Porta milanese voltò la cupola di
San Pietro, finì i lavori di Michelangelo in Campidoglio,
e fece palazzi, facciate, fontane in Roma, a Frascati il
Belvedere degli Aldobrandini, a Genova la bella cappella
del Battista. Suo nipote frà Guglielmo, addestratosi
alla Certosa di Pavia e a Genova, abbandonò le sobrie
finitezze de’ Lombardi per ormare Michelangelo; e il
suo deposito di Paolo III è delle migliori opere in San
Pietro, chi guardi all’atto soltanto, alla grazia, alla carnosità:
ma ai due lati del bellissimo papa son coricate
una giovane e una vecchia che, sotto il simbolo di non
so quali virtù, ritraggono l’amica del papa e la madre
di lei, inverecondamente ignude, sicchè l’un corpo raggrinzito
eccita schifo, l’altro voluttà e peccato.




Tra gl’Italiani si schiera Gian Bologna, di Fiandra
venuto giovanissimo in Firenze, dove lavorò assai marmi
e bronzi, fra cui il Mercurio volante, di componimento
ardito e d’esecuzione gentile; il ratto della Sabina, ove
s’intrecciano con arte le figure di tre differenti età; la
bella statua equestre di Cosmo I; e preparò quella di

Enrico IV, terminata poi da Pietro Tacca. Molto gli
giovò il valente fonditore Domenico Portigiani fiorentino,
principalmente nella grandiosa cappella di Sant’Antonio
ne’ frati di San Marco, i quali vi spesero ottantamila
scudi; e nelle porte della cattedrale di Pisa.




Ai Michelangioleschi e all’emula stizza di Benvenuto
Cellini fu bersaglio Baccio Bandinelli, inventore scorretto
ma robusto, qual si vede nell’Ercole e Caco, opera non
inferiore alle contemporanee. Il Nettuno in piazza del
granduca, fatto da Bartolomeo Ammanato a concorso
con Gian Bologna, col Danti e col Cellini, fu preferito
perchè le decisioni non dipendeano più dal popolo, ma
da Cosmo (1490-1559). Quell’edificatore di colossi fece il Giove
Pluvio a Pratolino, che rizzandosi sarebbe alto sedici
metri; a Roma fabbricò il palazzo Ruspoli, che doveva
avere quattro faccie, e il vastissimo collegio de’ Gesuiti;
finì il palazzo Pitti, adattando l’interno alla facciata con
opportuni abbellimenti. I ponti soleano voltarsi su pile
massiccie fin d’un quarto o un terzo della luce dell’arco,
col che restringevasi il letto, e tanto più quanto più
crescea la piena; mentre la curva a tutto sesto crescea
la ripidezza del pendìo. L’Ammanato in quello di
Santa Trinita a Firenze aprì i tre archi circa trenta
metri, e sopra le pile, grosse otto, li curvò in ellissi
molto scema. Vecchio si raccolse a Dio, e pentivasi
delle figure nude[42].









Infervorato di Michelangelo, Giorgio Vasari aretino (1512-74)
ancor giovinetto diceva a se stesso: — Chè non poss’io
procacciarmi le grandezze e i gradi che hanno acquistato
tant’altri?» Misero scopo per un artista, e il conseguì
dipingendo a furia per la coronazione di Carlo V,
poi a Roma pel cardinale Medici una Venere con le
Grazie; e quell’impudica composizione tanto aggeniò

al prelato, che diede una veste nuova al pittore, e la
commissione di un gran baccanale, per cui entrò nelle
grazie di Clemente VII, e fu l’artista di que’ dinasti
dopo ch’ebbero impugnata Firenze. Valoroso architetto
si palesa nell’ardita fabbrica degli Uffizj e negli appartamenti
di Palazzo Vecchio, ch’egli poi coprì di storie
medicee, tirando via di pratica e a giorni contati. In
quanto si dice, dipinse la sala della cancelleria, sempre
con concetti superficiali o frivole allegorie e fisionomie
insignificanti, colorito abjetto e disarmonico, scarso
rilievo, negletta prospettiva aerea, studio delle statue e
di Michelangelo, non della natura. Egli cavaliero, egli
pittor di corte, egli in grado di dare occupazione alla
gioventù, col suo esempio avvezzò al toccare audace e
negligente, allo stile manierato.




Più che dall’arte trasse lode dalle sue Vite de’ Pittori.
Affatto incerto di cronologia, quasi solo di cose toscane
vi ragiona, anzi di fiorentine, e colle passioni di contemporaneo
e d’artista; encomiasta de’ recenti, dimentica
che essi aveano ammirato e studiato i quattrocentisti[43],
quasi volesse adulare i Medici col cancellare
anche in ciò le memorie, come restaurando Santa Maria
Novella avea cancellato affreschi di Masaccio e dell’Angelico;
e prendendo per canone unico la scuola propria,
pone mente soltanto alla forma, alla materialità del
disegno, alla collocazione dei piani, al muscoleggiare,
al rilievo delle teste, armonizzino poi o no collo stato
dell’animo; mai un istante non elevasi alla poesia, a
contemplare il concetto; innanzi al mirabile componimento
di Giotto ad Assisi non vede che «il grandissimo
e veramente meraviglioso effetto d’uno che beve stando

chinato in terra a una fonte»; non calcola i tempi in
cui l’artista fiorì, e le circostanze che il poterono soccorrere
o disajutare; quasi a un gran pittore bastasse
essere abile operajo, non interprete del pensiero morale
de’ suoi contemporanei.




Pure egli dissodava un campo vergine; vide infinite
opere co’ proprj occhi, e giudicolle da esperto; per la
seconda edizione moltissime correzioni e mutamenti gli
suggerirono il tempo, gli amici, la prudenza e un nuovo
viaggio per Italia; e sebbene non vi sia storico che
non abbia dovuto ad ogni piè sospinto confutarlo, pure
rimarrà sempre uno de’ più cari testi per l’ingenuità
del parlare; per la copia di aneddoti che ci dànno vera
e spirante la vita d’allora; sovrattutto per la passione
che mette nella descrizione di quadri. Con quale evidenza
non ritrae la Crocifissione del Gaddi in Arezzo,
la cappella Spinelli in Santa Croce, le pitture della beata
Michelina in Rimini! come si esalta per la Maria in
gloria del frate Angelico[44], pel ritratto di Leone X
e per lo Spasimo di Rafaello! con che impeto ritrae i
capolavori di Michelangelo! Solo l’artista può innamorarsi
così; e chi ha gustato le delizie stesse esulta di
riprovarle con esso. Si gode pure del suo piacersi nell’amicizia
de’ grandi, e del vantarsi che «nessuno abbia
praticato Michelangelo più di lui, e gli sia stato più

amico e servitor fedele; nessuno possa mostrare maggior
numero di lettere, scritte da lui proprio, nè con
più affetto». Aggiungete ch’egli non è costretto alla
polemica, nella quale s’imbroncano perpetuamente i
successivi scrittori d’arte, anche per colpa de’ molti
errori di lui.




Pareri scrisse Bernardino Campi; Veri precetti Giambattista
Armenini di Firenze, appoggiandosi agli esempj;
Rafaele Borghini estrae dal Vasari per esporre in dialoghi,
che sono lunghissimi discorsi di stentati tragetti,
coll’assurdità di far recitare a memoria tante notizie
positive. Trattò di pittura anche Federico Zuccari, che
col fratello Taddeo dipinse i palazzi Farnesi a Roma e
Caprarola, poi l’Escuriale di Spagna, e fu presidente
all’accademia di San Luca; la quale, fondata sotto Gregorio
XIII, ottenne che nessuno scritto sulle belle arti si
pubblicasse in Roma senza sua licenza; spediente sicuro
d’impedire che si conoscessero ed emendassero gli
abusi.




Gianpaolo Lomazzo milanese, buon pittore quanto
vedesi principalmente a Tradate, e che a trentun anno
perdè la vista, avea dettato precetti dell’arte sua[45],
che considerava come un sacerdozio privilegiato a rappresentare
Dio e i santi. Da queste idee, rinvolte in
astruserie e circonlocuzioni e metafore secentiste e osservazioni
di stelle, deduce alti concetti e devote pratiche;

più che lo studio degli antichi e de’ Tedeschi
vuole si cerchi d’avere nell’idea quel che poi s’ha da
ridurre in tela; molta cura domanda dei caratteri, e in
quelli dei santi vuol combinate maestà e bellezza, onde
crescere in noi i sentimenti di pietà e venerazione; mostrasi
arguto osservatore nell’esprimere le passioni,
principalmente nelle delicate, battendo il mal gusto, e
gli sfoggi teatrali de’ Michelangioleschi, e la predilezione
per soggetti lubrici e il rappresentar la donna sol
come oggetto sensuale, o villanamente nelle cariatidi;
predilige la venustà infantile, sin a credere che senz’essa
un quadro non possa essere bello; nell’architettura e
nella decorazione preferisce il modo antico e il bramantesco
a quegli introdotti dagli idolatri di Vitruvio.
Dopo di che fa meraviglia come secondi i pregiudizj
correnti nel giudicar degli autori, nell’ammirare la
muscularità, nello sprezzo del medioevo. Ma oltrechè
men superficiale del Vasari ne’ giudizj, giova alla storia
in quanto i suoi precetti appoggia d’esempj anche lombardi,
altronde ignoti.




La scuola lombarda rimontava fino ai giotteschi
Andrino d’Edesia e Giovan da Milano, che lasciò bei
dipinti in Firenze, e fu seguito da Vincenzo Foppa bresciano,
dal Crivelli, da Nolfo di Monza, imperfetti di
forme, non senza grandezza di carattere. I due Civerchi,
Bernardino Zenale e il Buttinoni da Treviglio poterono
profittare degli esempj del Bramante. Sull’orme di
questo, Bartolomeo Suardi, detto il Bramantino, delicato
modellatore, valse assai nella prospettiva, studiò gli
effetti più che il carattere, lavorò pure a Roma, e scrisse
sulle antichità greche e romane, come il Foppa e lo
Zenale sulla prospettiva lineare e le proporzioni del
corpo umano. Anche dopo che il Mantegna vi aveva
recato le pratiche prospettiche, Gentile Bellini le tradizioni
dell’Umbria, poi le raffinatezze fiorentine Leonardo,

una fisionomia particolare conservarono i migliori;
quali Francesco Melzo prediletto del Vinci, ma
più grazioso che robusto; Gianantonio Boltraffio, che
della scuola arcaica mantenne la gravità e le vigorose
concezioni, pur diffondendovi freschezza di vita, magia
di chiaroscuro, finezza di modello, ed esatta traduzione
della fisionomia. Marco d’Oggiono rimane inferiore,
massime per disegno, quando non copiò il maestro; ma
è maggior di sè nel quadro in Sant’Eufemia a Milano.




E fa meraviglia come la scuola lombarda continuasse
a fiorire, malgrado di tante sventure pubbliche e quasi
a consolazione della perduta indipendenza; ma non
fortunata di storici come le altre, restò quasi ignorata
di fuori. Eppure gli affreschi di Bernardino Luini (-1528?),
abbastanza frequenti in Lombardia, non iscapitano dai
migliori, e le sue tele sono dai forestieri scambiate con
quelle di Leonardo, sul quale egli avea studiato a segno,
da farne propria la sublime schiettezza, la purità del
concetto, la vereconda soavità, sebbene di quell’iniziatore
non raggiunga la veemenza e l’espressione grandiosa
e profonda, prevalendo nella dolcezza di spirito
e nella grazia armonica. Ma egli non fu protetto dai re,
bensì da quei che piangevano e pregavano nelle sopravvenute
miserie, e lavorò quasi soltanto in chiese e
conventi. Della Santa Caterina, leggenda prediletta dei
pittori lombardi, non è possibile trovare una composizione
e un’esecuzione più felice che il trasporto del
cadavere per man degli angeli, qual si vede a Brera.
Nulla di più soave e patetico degli affreschi nel Monastero
Maggiore. Nell’età piena dipinse a Saronno la
disputa di Cristo, e a Lugano la Crocifissione, vero
poema, con infinite persone in atti e panni ed affetti
tutti varj e veri, con teste spiccanti, e quella magia di
guardatura che pajono chiederti risposta. Eppure sembra
non avesse veduto i sommi contemporanei se non

forse per via delle stampe; ed era retribuito a miseria[46].









Cesare da Sesto (-1524) tiensi nella ragionevolezza del soggetto
come il maestro, e come lui si prepara con lunghi
studj e attenti disegni; e se non l’eguaglia in ricchezza
d’idee e costanza di correzione, e se spesso abbandonasi
alla sicurezza dell’applauso, non si torrebbe mai
l’occhio dalle tele dove ha voluto esser grande. Passò
poi a vedere modelli differenti in Sicilia e a Roma, dove
ajutò Rafaello, il quale vuolsi gli dicesse: — Non comprendo
come, essendo noi tanto amici, ci usiamo così
pochi riguardi». Il suo carissimo Bernazzano spesso gli
lavorava i fondi con paesaggi, ne’ quali era eccellente.
Quando si scoperse il quadro di Antonio Salaino della
sagristia di San Celso, tratto da cartone di Leonardo,
tutta Milano concorse ad ammirarlo.









Gaudenzio Ferrari di Valdugia (-1550), educato a Vercelli da
Girolamo Giovenone, poi ajuto di Rafaello quand’ancora
attenevasi alle maniere dell’Umbria, ma soprattutto
studioso del Vinci[47], ancor meglio di questo unì la
forza alla grazia, sebbene al fine s’ingrandisse, cioè
degenerasse dietro ai Michelangioleschi. Singolarmente
accurò l’espressione de’ volti, e la pia affezione; e il
Lomazzo sfida chiunque a rappresentare la divina
maestà meglio che nella sua morte di Cristo, al sacro
Monte di Varallo. Quel santuario e quel di Saronno, allora
frequentati a proporzione delle pubbliche miserie,
furono il campo dell’abilità di Gaudenzio, e d’ogni parte
eragli chiesto qualche episodio del gran dramma della
redenzione, che a Varallo avea rappresentato intero.




Bernardino Lanini vercellese, più che nel disegno e
nel chiaroscuro valse nel buon comporre anche in
grande, come nella Santa Caterina presso San Nazaro.
Di Giannantonio Bazzi da Vercelli (1477-1519), detto il cavaliere Soddoma,
peniamo a credere le turpitudini che il Vasari
racconta, poichè la bellezza de’ suoi dipinti in Lombardia
tiene del leonardesco, anzi nelle Madonne supera
per grazia naturale il maestro; i Senesi, della cui scuola
ridestò lo spirito, gli affidarono a dipingere le storie di
san Bernardino e santa Caterina, e gonfaloni veneratissimi;
altre pie immagini fece altrove, leggiadre insieme
ed elevate e gravi principalmente a Napoli, e veramente
di Rafaello mostrasi scolaro ne’ puttini e anche
negli adulti: vero è che non sa comporre storia, e invecchiando
declinò verso i manieristi.




Con questi pittori va una eletta di scultori, massime
ornatisti. Maestri di muro e di pietre, venuti dai laghi

di Lugano, di Como, di Varese, divenivano scultori e
architetti; e le cattedrali lombarde e Venezia s’allietano
d’opere di autori non nominati, o appena col titolo di
Lombardi, di Campioni, di Bregni. Gaspare e Cristoforo
Pedoni luganesi assai lavorarono d’ornato a Cremona,
e a Brescia il vestibolo de’ Miracoli; i fratelli Rodari di
Maroggia con incantevole pulizia nel duomo di Como, e
probabilmente nella semicattedrale di Lugano; Bonino
da Campione il mausoleo di Cansignorio a Verona, una
delle più belle opere gotiche, a sei faccie con sei colonne
d’eleganti capitelli, e con bellissimo serraglio di
ferro; Antonio Amedeo pavese in Bergamo quel del
Coleone.




Gian Galeazzo avea dotato lautamente i monaci
della Certosa di Pavia perchè continuassero la fabbrica
(tom. VII, pag. 185); finita, quella somma dovesse
compartirsi ai poveri. La distribuzione cominciossi nel
1542; ma i grandi miglioramenti recati ai terreni lasciarono
ai monaci di che proseguire, e farne, come il
Guicciardini lo chiamava, «il monastero il più bello
che alcun altro non sia in Italia».




Fu architettata da Giacomo da Campione milanese
nel 1396, non dal fiorentino Nicolò de’ Galli, cui molti
l’attribuiscono. Disposta al modo bramantesco e policromatico,
senz’archi acuti, sessanta medaglioni sulla
base della facciata offrono ritratti di imperatori e re,
stemmi, simboli, fatti scritturali, la più parte d’eccellente
gusto: i quattro finestroni direbbonsi incomparabili,
se non li vincesse la porta, con un incantevole
complesso di sculture, storianti la fondazione del tempio,
i funerali di Gian Galeazzo, le vite de’ santi Ambrogio,
Siro ed altri: e l’infinità delle figure, la finitezza
di tutte, l’espressione di qualcuna incantano gli occhi,
per quanto il vandalismo rivoluzionario e la villania irreligiosa
le abbiano mutile e guaste. Dentro, la maestà

delle ampie arcate, le volte ad oltremare stellato e a
fregi, la cupola ottagona a gallerie, le quattordici cappelle
ornate a gara, gli avanzi d’alcune vetriate dipinte,
le ricche balaustrate di ferro e ottone, toccano di meraviglia
prima che si venga ad ammirare le particolarità.




A tacere altri lombardi, Andrea Solaro, che lavorò a
Venezia e in Francia[48], e Bernardino Campi meritano
lode di vivace espressione e vigorosa tavolozza in
un quadro della sacristia nuova, ora spoglia delle ricchezze
religiose e artistiche. Aggiungi le prospettive felicissime
e le riquadrature, con qua e là alcuni monaci,
che si direbbe veramente sporgano e ti guardino, e solo
non parlino perchè la regola lo vieta[49]. Ma qui è a
conoscere ed ammirare come pittore il Borgognone,
cioè Ambrogio da Fossano, quasi ignoto alle storie[50],
e che per vigor di disegno, artifizio di ombre, varietà
di scorci va co’ migliori, mentre per espressiva e castigata
dolcezza, pel posare grazioso, per la mistica delicatezza
può dirsi il frate Angelico lombardo. Sempre
mosso da pie ispirazioni, e ascetici ricordi, senza perdersi
in allusioni e simboli, imprime carattere serafico
agli angeli, grave devozione ai santi, aura divina alla

Madonna, come può vedersi nel coro di San Sebastiano
a Milano, e a Bergamo nell’Assunta di Santo Spirito,
con quegli apostoli d’estatica espressione, irradiati
dall’alto.




Ne’ tempi di decadenza vi si proseguirono i lavori,
ed enormi colossi ingombrarono le arcate minori; gli
altari furono sopraccarichi di tarsie, di marmi, d’intagli,
diligentissime esecuzioni principalmente dei Sacchi, famiglia
che restò per secoli addetta a questa chiesa. I
quadri del Procaccino, del Cornara, del Fava, gli affreschi
del Lanzani, de’ Carloni, del Ghisolfi, del Bianchi,
del Montalto, del Vairone, del Cerano, del Morazzoni,
le sculture del Begarelli, del Bussola, del Simonetta,
del Brambilla, del Rosnati, per quanto stacchino dalla
cara semplicità dei primitivi, non mancano di merito, e
formano una galleria tutta lombarda, che a noi non parve
fuor di luogo descrivere.




Su disegno del Borgognone gli stalli del coro della
Certosa furono intarsiati da Bartolomeo Dalla Porta o
da Pola nel 1486, con atteggiamenti semplici. Nella sacrista
vecchia un trittico di denti d’ippopotamo in sessantasette
bassorilievi e ottanta statuine presenta storie
sacre, opera pazientissima di Bernardo degli Ubriachi
di Firenze. Nel mausoleo del fondatore, cominciato il
1490 a disegno d’un Galeazzo Pellegrini, e finito solo
nel 1562, con lautezza di ornati, Antonio Amedeo ne
espresse la storia in sei medaglioni: la statua è stesa
sul proprio avello, dove impropriamente si aggiunsero
due statue simboliche di Bernardino da Novi, sedute sul
monumento come aveano introdotto i Michelangioleschi.
Nè minore miracolo è il sarcofago della duchessa Beatrice
d’Este, opera di Cristoforo Solaro il Gobbo. Capolavoro
d’architettura è il chiostro, disegno di Francesco
Richino, portico a cenventi campate con colonnette di
marmo sostenenti bassorilievi di terra cotta, busti, statuine,

fogliami, arabeschi che danno la più vistosa varietà
policromatica, e tutt’attorno al gran cortile, ventiquattro
cellette, ciascuna disposta come un compiuto
quartiere, e con giardinetto ove ricrearsi dall’obbligata
solitudine.




Un’altra è il duomo di Milano, del quale manca una
descrizione, che per sentimento d’arte e giustezza
d’erudizione convenga ai tempi. Il Martino V, lavorato
da Jacopino da Tradate, e alcune guglie dell’Omodeo,
son di gotico grazioso. Oltre il Gobbo Solaro, ricordiamo
il Bambaja che mettea per tutto rabeschi, fiori,
recami e nettissimamente conduceva i capelli, le barbe,
le pieghe; e prova di prospettiva più da ammirare che
da imitare fece nella Presentazione al tempio, scorciando
una scala, in cima alla quale sta Simeone, ed al piede
Maria. S’abbandonò al gusto ammodernato nel deposito
del Caracciolo; ma più memorabile era quello di Gastone
di Foix, che, cambiati i dominatori, andò dissipato,
e i pezzi che sopravanzano si direbbero di cera, sicchè
il Vasari «mirandoli con istupore, stette un pezzo pensando
se è possibile che si facciano con mano e con ferri
sì sottili e meravigliose opere»[51].




Annibale Fontana, Andrea Biffi, Andrea Fusina, chinavano
al manierato: Francesco Brambilla ornò la
cappella dell’Albero, e fuse le cariatidi del pulpito,
squisitamente condotte, ma tormentate di minuzie;
Marco Agrati volle scaltrito il pubblico non esser opera
di Prassitele[52] quell’ammirato suo San Bartolomeo

scorticato che panneggia la propria pelle, senza espressione
nè idealità. Altri bellissimi lavori de’ suddetti
offrono le facciate di San Paolo e di San Celso in Milano.
È fra i più notevoli lavori di Napoli la cripta dell’arcivescovado,
fatica di Tommaso Malvita comasco; sala
tutta marmo, col più bel lacunare a mezze figure, sostenuto
da colonne e pilastri squisiti.




Noi ci diffondiamo sul Lombardi perchè i patrioti,
con vezzo non più disimparato, neglessero le glorie
compaesane, e i forestieri gl’ignorano. Il Vasari, che solo
per incidente li nominò, confessa che il Bambaja, il
Solaio, l’Agrati, Gaudenzio, Cesare da Sesto, Marco
d’Oggiono, il Luini «farebbero assai se avesser tanti
studj quanti n’ha Roma; onde fu bene che Leon Leoni
vi recasse tante opere antiche e modelli». Intende
dello scultore Leon Leoni d’Arezzo, che a Milano fuse
pulitissimamente il mausoleo del Medeghino in duomo,
sopra disegno di Michelangelo alquanto manierato; e
per sè costruì un palazzo colla facciata sostenuta da
grandi cariatidi (gli Omenoni), e l’aveva empito di
gessi e modelli che propagarono il gusto delle prominenze
musculari e delle manifestazioni esagerate
della forza vitale, sempre più spegnendo l’ideale artistico.




E artisti e scuole avea si può dire ciascuna città
d’Italia; ma troppo spesso i paesani trascurarono di
darcene contezza, o svisarono. Bergamo, fra molti che
vi chiamò o nutrì il patronato del Coleone e dei Martinengo,
ci mostra il suo Lorenzo Lotti, che quando da
Alessandro Martinengo ebbe commissione di un quadro
per la chiesa di San Domenico, «pubbliche preci si
fecero alla Madonna e ai santi perchè l’ispirassero; e
finito che fu, venne portato in processione per le vie»
(Tassi). Lodi aveva in San Francesco pitture vecchie
d’eccellente maniera, quando la pietà e la scienza del

santo vescovo Carlo Sforza Pallavicino fece erigere il
tempio dell’Incoronata dal Battaggio lodigiano bramantesco,
e chiamò a dipingerla il Borgognone, con Giovanni
e Matteo della Chiesa, e a scolpirvi Ambrogio e
Gianpietro Donati milanesi. Forse da loro prese scuola
la famiglia Piazza, che diede molti artisti, fedeli alla
tradizione affettuosa, finchè Calisto, quasi unico nominato
fuor di patria, si gettò al giorgionesco, pur qualche
volta raggiungendo l’affetto, come nell’Assunta di
Codogno e nel monastero Maggiore di Milano.




Nulla in Piemonte fino al 1488, il che fa strana la
pretensione del Galeani Napione, che la scuola senese,
la genovese, la milanese devano i cominciamenti a tre
piemontesi, Antonio Razzi di Vercelli, Lodovico Brea
di Nizza, Gaudenzio Ferrari[53]. A Genova nel 1481
gli statuti de’ pittori sono detti antichissimi; poi si costituirono
come arte distinta, pel cui esercizio si chiedevano
sette anni di tirocinio. Dal 1475 al 1525 v’ebbe
ottantatre pittori, non contando quei che lavoravano
nelle Riviere, e v’appartenevano alcuni de’ Grimaldi,
dei Calvi, dei Da Passano, d’altre casate illustri. Un
Damiano dei Lercari sopra un osso di ciliegia scolpì tre
santi, e sopra uno di pesca la passione di Cristo. Daniele
Téramo nel 1437 vi fece la bella cassa di san Giovanni
Battista d’argento dorato, colle storie in rilievo;
collocata nel tempietto, splendido di marmi e d’oro,
cominciato il 1451.




Napoli imparò la scultura da Nicolò e Giovanni di
Pisa, i cui lavori nel duomo e nelle cappelle de’ Minutoli
e Caraccioli furono finiti da Masuccio primo: il secondo
rifabbricò Santa Chiara, San Giovanni a Carbonara ed
altre chiese, ed eseguì i farraginosi depositi dei re in
San Lorenzo e Santa Chiara. Se la torre di quest’ultima

chiesa, fondata il 1318, fosse del primo Masuccio, un
secolo prima di Bramante avrebbe tornato in uso gli
ordini greci[54]; ma ogni occhio avverte il diversissimo
modo con cui al rustico del primo ordine si sovrapposero
il dorico e lo jonico, che aspettano ancora
il finimento. Sembra dovuto a Pier di Martino milanese[55]
l’arco di marmo bianco erettovi pel trionfo di
Alfonso I, il migliore dopo i romani, e non copiato da
essi: sebbene disacconciamente serrato fra le due torri
del Castel Nuovo, ne sono ben disposte le parti e gli
accessorj, rigogliosa la generale decorazione. Di venti
anni posteriori, assai meno lodevoli sono le porte di
bronzo, da Guglielmo Monaco poste ad esso castello.




Il macchinoso e complicato mausoleo di re Ladislao
in San Giovanni a Carbonara loderebbe Andrea Ciccione
se fosse del trecento. Poco migliore, ma di più
interesse è l’altro deposito suo in quella cappella Caracciolo,
nella quale Silla e Giannotto milanese ritrassero
guerrieri, col vestire di que’ tempi[56]. Nella

cappella di Tommaso d’Aquino in San Domenico, Angelo
Aniello Fiore mostrò abilità e purezza; mentre
disordinatamente cariche sono le composizioni di Antonio
Bamboccio da Piperno.




La scuola giottesca fu colà propagata da maestro
Simone napoletano, di cui nessun’opera certa. Antonio
Salario, di Civita degli Abruzzi o più veramente veneto,
detto lo Zingano, s’invaghì della figlia di Colantonio pittore[57],
e per ottenerla si mutò da pentolajo in dipintore,
e si segnalò per colorir fresco e buone mosse,
principalmente nella storia di san Benedetto a San Severino.
Incerti e poco degni di nota gli altri di quella
scuola, finchè allo stile nuovo dal Fattorino e da Polidoro
di Caravaggio furono allevati Andrea di Salerno,
il Lama, il Ruviale detto Polidorino; poi altri dal Vasari
e dal Soddoma. Simone Papa il giovane si scevera
da tutti codesti per nobile semplicità. Giovanni Marliano

da Nola finì scolture eccellenti in Montoliveto, in San
Domenico Maggiore e al monumento di tre Sanseverino
avvelenati dalla zia, di Antonio Gandino in Santa Chiara,
di Pier Toledo in San Giacomo degli Spagnuoli. A gara
con lui Girolamo Santacroce fece le pale di marmo alle
Grazie, e altri lavori a Montoliveto, al sepolcro del Sannazaro,
e alla cappella dei Vico in San Giovanni a
Carbonara.




A Modena, Properzia de’ Rossi, rejetta dall’amante,
per allusione ai proprj casi, scolpì egregiamente il casto
Giuseppe. A Bologna Lorenzo Costa mantegnesco, di vigoroso
colorito e lieta fantasia, frescò pei Bentivoglio
favole greche; datosi a quadri di chiesa, e visti i buoni
a Roma, depose le durezze, e ben avviò una scuola
ricca di ducento allievi. Simone dei Crocifissi e Lippo
Dalmasio delle Madonne trassero il soprannome dai soggetti
di cui si piacquero. Jacopo Davanzi a dipingere
preparavasi col digiuno e colla comunione. Anche
Francesco Raibolini, detto il Francia, abilissimo in far
nielli e medaglie, passato di quarant’anni alla tavolozza
e al fresco, dipinse quasi sempre Madonne, con pazienza
più che dottrina e varietà. Rafaello quando spedì
a Bologna la santa Cecilia, il pregò a ritoccarla se alcun
guasto v’avvenisse: complimento di modestia; ma è
favola che il Francia ne morisse d’invidia, giacchè sopravvisse
fino al 1533. Il suo san Sebastiano della Zecca
fu il tipo dei Bolognesi; mentre altri formavansi sui
nuovi, come Ippolito Costa, che empì Mantova di manierati
dipinti; come il Sabbatini, grazioso nel comporre,
debole nel colorire; come Orazio Sammachini, suo
grand’amico, che nei santi infonde dignitosa e tenera
pietà, mentre seppe esser robusto nella volta di Sant’Abbondio
in Cremona. Tommaso Vincidor, pittore e scultore
di Carlo V, che lasciò insigni monumenti nelle
Fiandre, non è tampoco citato dal Vasari, dallo Zani è

dato per forestiero: ma l’Accademia Belgica negli atti
del 1854 lo provava bolognese.




Poichè i principi aveano il sentimento del bello anche
mancando dell’intelletto del buono, la trista genìa degli
Estensi fece lavorare gli artisti a Ferrara; e il marchese
Nicola, oltre la gran chiesa votiva a san Gotardo, fabbricava
Belriguardo, le cui trecensessanta camere furono
dipinte da un Giovanni da Siena: come in quello
di Schifanoja il duca Borso fece da Piero della Francesca
effigiare principalmente uccelli e caccie, la meno
ignobile delle sue passioni: poi il duca Ercole di pitture
coprì palazzi e chiese. Francesco Cossa devotamente
dipinse la miracolosa Madonna del Baracano a Bologna,
e vi allevò Lorenzo Costa. A Bologna si drizzarono gli
artisti ferraresi, quali Ercole Grandi, dal Vasari appajato
ai migliori, il Vaccarini, l’Ortolano, il Cortellini, Girolamo
Marchesi da Cotignola. Il Garofolo (Benvenuto
Tisi) da Rafaello, da Leonardo e dal Boccaccino trasse
gentilezza, perfezione di modello dalle statue antiche;
ma ripete gli stessi tipi, gli stessi partiti di pieghe, collo
stesso valore di toni: che se l’eleganza e soavità il
fanno encomiare, e quella finitezza da miniatura ne’ piccoli
lavori, e la devota idealità di molti suoi quadri, in
altri sacrificò alla moda o alle commissioni ducali; collocò
in paradiso l’Ariosto fra santa Caterina e san Sebastiano;
fece il bambin Gesù che si diverte con una
scimmia sulle ginocchia di Maria. In vecchiezza votò
di lavorare tutte le domeniche a ornare il convento
di San Bernardino, dove s’erano consacrate due sue
figliuole; finchè divenne cieco.




Nel Giudizio universale della metropolitana, Sebastiano
Filippi, detto il Bastianino, seppe riuscir grande
e nuovo anche dopo Michelangelo. Sigismondino Scarsella
suo competitore fu superato dal figlio Ippolito,
gentile nelle fisionomie e nelle velature, e di agile

disegno. Il Bastarolo (Giuseppe Mazzola), dipintor lento
e studiato, è conosciuto men del merito. Alfonso ed
Ercole d’Este, che facevano dipingere nudità mitologiche
e le imprese d’Ercole, trovavano compiacenza
nell’estro pagano di Giambattista Dossi paesista e di
Dosso Dossi figurista e coloritore vantato, fratelli sempre
in rissa, e che pure lavorarono sempre insieme ai
palazzi ducali e altrove, e non meritavano certo che
l’Ariosto gli affastellasse coi sommi.




La forma, la grazia, l’armonia pareano incarnate in
Leonardo, Michelangelo, Rafaello, eppure con questi
trova posto originale Antonio Allegri di Correggio (1494-1534). I
documenti odierni smentiscono quanto ne disse il Vasari,
benchè scrivesse appena ventott’anni dopo lui
morto, ma non rendono bastante conto degli atti e del
genio di lui. Formato sui Lombardi, anzichè sul Mantegna,
istruitosi nelle lettere e nella storia, si fa stile
indipendente e grazioso, e insieme potente e ardito,
benchè non paja essersi mai mosso da Parma, ove
non ebbe larghezze di lodi e compensi, ma non è vero
languisse nell’inedia[58]. La Madonna di Sant’Antonio
fatta a diciott’anni è forse il quadro suo più
bello, elegante e puro. Nell’appartamento della badessa

di San Paolo scene più che mondane ritrasse
colla libera facilità e la limpida grazia degli antichi,
ammirate per leggerezza di capelli, labbra femminili,
sorrisi innamorati. Chiesto a dipingere in San Giovanni
la cupola, fece miracolo nuovo, giacchè non esisteva
ancora il Giudizio della Sistina, colla quale
gareggia per grandezza d’espressione e ardimento
d’attitudini, principalmente negli apostoli de’ pennacchi.
Ben gli sta a fianco l’Assunta della cupola del duomo,
composizione fin troppo ricca, sicchè la celestiale purità
è confusa dal desiderio di ostentare abilità.




Nell’espressione degli affetti il Correggio possiede
una tenerezza qual neppure Rafaello conobbe, sebbene
talora l’esageri quando domanderebbe tranquillità: e
desta la maraviglia degli accademici collo scortare di
sotto in su, e colla prospettiva della figura umana, ove
contorna sempre con curve eleganti fino alla leziosaggine.
Ma o dipinga momenti sereni come le sacre Famiglie
e il riposo in Egitto e la Notte, o dolorosi come
Cristo all’orto e davanti a Pilato, o colla mitologia
non miri che alla vita esterna, sempre primeggia,
sempre vi si ammira la sovrana intelligenza de’ chiaroscuri,
l’armonica fusione della luce coll’ombra, le tinte
impercettibilmente graduate in modo da parer sobrio
quel ch’è trattato con una ricchezza, valutabile solo da
chi tenta copiarla; come la facilità che sembra d’improvvisatore
dileguasi a chi esamini la varietà delle
pose e la ragionevolezza degli atti. Testimonio ch’egli
associava l’immaginazione all’erudizione, l’eleganza alla
ricchezza.




Francesco Mazzola, detto il Parmigianino (1503-40), ingegno
precocemente maturo, la grazia di lui esagerò fin al
lezioso. Attento alle sue tele, non s’accorse quando le
bande del Borbone devastavano Roma, e lui come tanti
altri ridussero alla miseria. Cominciò a dipingere alla

Steccata di Parma, poi non finendo benchè avesse tocchi
i denari, dovette fuggire a Casalmaggiore, dove ne
vive la memoria in popolari tradizioni e in quadri grandiosi,
di buon concetto e di miglior esecuzione[59];
dappertutto ottenendo onori e non ricchezze, queste
cercò all’alchimia, e finì di rovinarsi, e morì all’età del
suo Rafaello. Abilissimo nell’incidere, pare v’introducesse
l’acqua forte. Girolamo Beduli viadanese, marito
di Elena sua cugina, bene impasta e colorisce, felice
nelle prospettive, vario nelle composizioni ma dalla
fretta pregiudicato.




I Farnesi, nuovi dominatori di Parma, non vi suscitarono
alcun grande; quando poi il Sammachini ed Ercole
Procaccino furono chiamati a dipingervi, poi l’Aretusi
e Annibale Caracci, la correggesca fu modificata
dalla maniera bolognese, come si vede nel Tinti e nel
Lanfranco.




Nella depravazion generale galleggiò la scuola veneta.
Tiziano Vecelli cadorino (1477-1576) cominciò la sua reputazione dal
terminar opere di Giovan Bellini, fosse il Federico Barbarossa
nella sala del gran consiglio, fosser quelle nel
palazzo di Ferrara; e lo studio di tal maestro, poi
l’emulazione del Dürer lo fecero attentissimo alle particolarità,
e fin minuto quando volesse. Dicea dover il
pittore esser padrone del bianco, del nero, del rosso,
benchè non sia vero che soli questi adoprasse; e per
virtù de’ contrapposti ottenne un ombreggiar robusto
di stupendo effetto. Nelle invenzioni non mostra gran
fantasia; agli uomini impronta dignità ed espressione
ben meglio che negli angeli e santi; nè le composizioni
sacre anima di devozione affettuosa, sempre i concetti

subordinando all’effetto, e questo cercando dal colorito,
fin a trascurare il segno.




Han riflesso che le opere sue per la patria son meno
accurate di quelle commessegli di fuori; forse perchè
erangli retribuite scarsamente. In fatto ben poco guadagnava,
sinchè non capitò a Venezia l’infame Aretino, il
quale, sprezzatore di Dio e adoratore dei potenti, non
potea che contaminare una scuola educata nella fede.
Tiziano n’ebbe l’amicizia e le lodi, e sua mercè la commissione
di ritrarre Carlo V; e subito, entrato di moda
fra i cortigiani, divenne il pittore dei re, e gli chiesero
l’immortalità del ritratto Francesco I, Paolo III, Solimano
II, Filippo II, l’imperator Ferdinando, il duca e
la duchessa d’Urbino, il Farnese, varj dogi e cardinali.
Cresciuto di gloria e denaro, a Venezia in palazzo ricchissimamente
addobbato, riceveva principescamente;
ottenne trionfi a Roma, alla corte dell’imperatore, in
Ispagna, ove lasciò le opere sue più encomiate. Non
potea dunque tenersi sempre alle ispirazioni de’ suoi
maestri, la patria, e la fede; sfoggiò maestria in soggetti
di mera e inespressiva bellezza naturale, come le tante
sue Veneri e Danae e Diane; dal quale naturalismo deriva
la sua abilità nel paesaggio. Lunghissimi giorni
menò e tranquilli, sopravvissuto agli amici; e senza conoscere
nè tardità nè decrepitezza, moriva in tempo di
peste, e il senato dispensava il suo cadavere dall’esser
bruciato come gli altri.




Poco paziente all’insegnare o forse geloso, non formò
scolari; pure una famiglia di pittori gli si cacciò dietro,
con composizioni macchinose e trascurate. Mentre Michelangelo
cerca espresso le difficoltà, il Tiziano le declina,
volendo imitar la natura senza che vi paja stento:
e però gl’imitatori del primo peggiorarono esagerando,
quei dell’altro dall’apparenza di semplicità furono strascinati
nel triviale. Perocchè le scuole apparvero distintissime

quando ciascuna si sforzò d’elevare sopra la
natura l’ideale a cui propendeva; a Firenze sottoponendola
alla dottrina delle proporzioni coll’armonia
delle tinte e le soavi gradazioni; a Roma dandole
espressione leggiadra, col disegno fino e la squisitezza
dei contorni e delle forme, derivati dalle statue antiche,
pel cui studio si deteriorò nel sentimento, non già nell’esecuzione:
la scuola lombarda, meno attenta alla regolarità
dell’arte, forzò l’espressione; la veneta, corrispondente
alla tedesca per fedeltà alla natura, volle
esprimerne tutta la forza mediante il colorito sereno e
splendidamente armonioso, fin al punto di negligere il
concetto e il disegno. Nei frequentissimi ritratti non
avendo campo a inventare, i veneti si raffinavano sulle
particolarità; donde la loro maestria in riprodurre
panni, velluti, metalli, oltre le architetture, le mense
ed altri accessorj.




Francesco I fece ritrarre le principali damigelle della
sua Corte a Paris Bordone trevisano, di colorito ridente
e variatissimo, di teste vivaci, di decente composizione,
ma che sfumando sagrifica il contorno, nè vale dove si
richiede forza. Licinio da Pordenone, nei tre Giudizj del
palazzo ducale, al colorito tizianesco unisce il chiaroscuro
e il fuso modellare lombardo, ma dà nel caricato:
vivea selvatico, figurandosi continuamente nemici, dai
quali dicesi fosse avvelenato. Il Tintoretto (Giacomo
Robusti 1512-91), avea scritto sul suo studio il disegno di Michelangelo
e il colorito di Tiziano, e su tali modelli
più che sul vero s’esercitava. Dicendo non potersi trovare
corpo perfetto, disponeva figurine di cera o creta,
e le illuminava secondo l’occorrenza, per copiarle, ottenendone
un ombreggiare tetro, lontano dal chiaro e
vivace di Tiziano. Dell’acquistata facilità abusò per
precipitare i lavori, sicchè alcuni quadri pajono appena
sbozzi, e diceva che accurandoli li fredderebbe. Buon

uomo, ambiva la gloria, purchè senza macchia: gli scolari
ne imitarono i difetti, non la potenza.




Verona, non dimentica dei modi di frà Giocondo,
più che del Brusasorci manierista deve gloriarsi di
Paolo Cavazzola, che l’affetto esprimeva secondo le migliori
tradizioni, e fu il più corretto disegnatore dell’arte
veneta. Paolo Caliari (1528?-88) s’ingrandì dietro al Tiziano e
al Tintoretto, e sulle stampe e le statue antiche, il cui
studio accoppiando a quel della natura, tradusse piena
ed esultante la vita con pompose architetture, gente
briosa, metalli e vetri smaglianti, giojelli, festivi banchetti,
e più d’ogni altro rivela i meriti e i difetti della
scuola veneziana. A dipinger la vôlta della libreria vecchia
di Venezia concorsero il Salviati, il Franco, Andrea
Schiavone, lo Zelotti[60], il Licinio, il Varotari, facendo
ciascuno tre dei ventuno compartimenti; e per giudizio
di Tiziano, la palma fu data a Paolo, che dai procuratori
di San Marco ebbe allora la commissione de’ quattro
suoi quadri migliori: due Maddalene a’ piedi di
Cristo, Gesù coi pubblicani, e le nozze di Cana. In
quest’ultimo, di ben centrenta figure, tutti ritratti, fin il
cane di Tiziano, finge una suntuosità, degna solo dello
sfarzo del XVI secolo; tra sfoggiato vestire e cani e
mori e nani e infinito servidorame fingendo un concerto,
ove ciascun artista suona lo stromento che simboleggia
la sua qualità; e Carlo V siede da imperatore a quel
banchetto de’ mal provvisti artigiani galilei: tanto il
naturalismo soffocava e convenienze e tradizioni[61].
Nè Paolo badava a costume o carattere; la stalla di
Betlemme pareggiava a una reggia; le donne di Dario

svisava col guardinfante. Ester si presenta ad Assuero
col corteggio d’una dogaressa: ma tutto si perdona a
quella gaudiosa serenità, a quell’inarrivabile freschezza
e trasparenza di colorito.




A malgrado di questo irrazionale naturalismo, il palazzo
ducale, che è la vera galleria veneta con tanta
profusione di dipinti, di stucchi, d’oro, d’intagli, respira
dappertutto devozione e patriotismo. I ventidue quadri
della sala del maggior consiglio, ove il Pisanello, il Guariento
ed altri aveano dipinto il convegno di Alessandro
III col Barbarossa, essendosi guasti precocemente,

nel 1474 si decretò fossero rinnovati da Giovanni
e Gentile Bellini, Alvise Vivarini, Cristoforo da Parma
ed altri, fin a Giorgione, Tiziano e Tintoretto; ma
l’incendio del 1577 li mandò in rovina. Quelli che si
vedono ora, esaminati distintamente, accusano la ricerca
dell’effetto, eppure formano un grandioso complesso.




Francesco da Ponte, piantatosi a Bassano, vi cominciò
una scuola rinomata. Giacomo suo figlio (1510-92) imitò Tiziano
e il Parmigianino, ma con semplicità naturale; preferì
soggetti di modica forza, lumi di candela, lustri di rame,
capanne, paesaggi; tutto quello che poi si caratterizzò
per fiammingo, e dove il soggetto si smarrisce negli
accessorj. Lavorò moltissimo, e meglio di tutto il Presepio
a Bassano. Vivere in pace, non intrigare, non
accattare o invidiar lodi, fu il suo piacere. Francesco suo
figlio, al contrario, si piaceva di soggetti tragici, e n’ebbe
alterata la mente a segno che credevasi sempre assalito,
e una volta balzò dalla finestra. Altri di quel cognome
empirono le botteghe di loro quadri, ai quali mancava
anche la spontaneità, essendo manuale riproduzione di
anteriori. Giacomo Palma emulò Giorgione nella vivacità
del colore e nello sfumare: fu detto il Vecchio
per distinguerlo dall’omonimo suo nipote, che mal pretese
gareggiare con Paolo Veronese e col Tintoretto
finchè vissero; morti, diè al pessimo. Non è inferiore
al Vecchio il Verla, benchè poco dipingesse, e fu dimenticato
da tutti gli storici dell’arte.




In Cremona, che già sul fine del quattrocento mostrava
abilissimi artisti, poi il pittore Bonifazio Bembo,
e l’architetto Bartolomeo Gazzo, acquistarono grido
Altobello Melone e Boccaccio Boccaccino, «il miglior
moderno fra gli antichi e il miglior antico fra i moderni»
di quella scuola, e che, quanto grandioso nel
Cristo dell’abside in duomo, tanto grazioso si mostrò
in minori soggetti. Il fare veneziano vi dominò da che

la città venne a San Marco; e Camillo suo figlio, «acuto
nel disegno, grandioso coloritore», come dice il Lomazzo
che lo appaja ai sommi, a quella guisa carpì
l’ammirazione. Dicevasi che ogni merito ne fosse dovuto
alla verità degli occhi; ond’esso fece il Lazzaro
resuscitato e l’Adultera senza pur un occhio: bizzarria
imitata da un nostro contemporaneo nel supplizio di
Giovanna Grey. Galeazzo Campi, e Giulio Antonio e
Vincenzo suoi figli, e Bernardino parente ebbero colorito
morbido, disegno corretto e grandioso; ma nobiltà ed
eleganza perdeano man mano che acquistavano le qualità
per cui gli esalta il Vasari. Di quattro sorelle Anguissola
pittrici, la Sofonisba, dal duca d’Alba condotta
in Ispagna, ottenne favore presso la regina, e adulazioni
da esso Vasari[62].




Il Moretto (Alessandro Buonvicino), venuto quando
le sventure disponevano Brescia alla pietà, mentre
usava un sugo tizianesco, propendette alla scuola milanese
per le ispirazioni, e alla soavità di Rafaello, che
conobbe sol dalle stampe; e in patria lasciò dipinti,
che i maestri ammirano per scelto e variato panneggiamento,
magnifici accessorj e tinte di grand’effetto;
noi per graziosa espressione di volti, per elevatezza
e soavità devota. Gli vanno di brigata i suoi compatrioti
Girolamo Romanino e Giambattista Morone sommo
ritrattista, a cui la condotta studiata non toglie l’ingenuità.




Per decorare palazzi, molti Veneti si diedero alla
quadratura, con buon intendimento di prospettiva; altri
al paesaggio e agli ornati, del che avevano esempio

domestico in Giovanni da Udine, inarrivabile ne’ chiaroscuri,
negli arabeschi, ne’ vasi, ne’ paesaggi.




L’architettura si corruppe men presto che la pittura;
ma la venerazione pei classici ridestati e per Vitruvio
fece considerar barbarie i lavori del medioevo, e scorrezione
ogni novità; alla convenzionale purezza sacrificare
l’esperienza di molti secoli, gli ardimenti ignoti agli
antichi, e le forme generate da idee e da abitudini
nuove. Smarrite allora le esoteriche tradizioni, tolti i
reciproci sussidj, ripresi l’ordine e la regolarità classica,
lo stile nuovo rimase disgiunto dai nuovi bisogni;
copie senza relazione coll’originale, imitazioni senza
vita, dove non si rinnovava già l’antico, ma se ne adottavano
superficialmente le apparenze, mal conciliabili
col vivere moderno.




Antonio Sangallo, di famiglia d’architetti, pel fiorentino
cardinale Farnese disegnò in Roma il gran
palazzo, che passa pel più perfetto che si conosca,
massime il cortile, terminato poi da Michelangelo e
dal Vignola. Varie parti del Vaticano eseguì, e principalmente
belle scale; le cittadelle di Civitavecchia, Ancona,
Firenze, Montefiascone, Nepi, Perugia, Ascoli:
in quella d’Orvieto riparò al difetto d’acqua con un
pozzo, per la cui doppia scala anche bestie da soma
scendono e risalgono senza incontrarsi. Diresse a Roma
le feste per Carlo V che tornava da Tunisi; e guardano
come un modello la sua porta a Santo Spirito non
finita.




Pirro Ligorio napoletano, ingegnere civile e militare,
che fece l’originale casino del papa in Vaticano, e riparò
Ferrara dal Po, pubblicava il primo libro sui
costumi dei popoli; ci conservò disegnati i monumenti
romani, ove spesso nelle iscrizioni erra, spesso nelle
misure geometriche; pure giova tanto più perchè molti
di que’ fabbricati più non sussistono. Anche Sebastiano

Serlio bolognese levò disegni e misure degli edifizj di
Roma, su’ quali formò lo stile corrompitore dell’estetica
tradizionale, e lo applicò in Francia a fabbriche e
ad un buon trattato d’architettura.




Giacomo Barozzio da Vignola (1507-73) molte regole di prospettiva
scoprì, e trovò ingegnose soluzioni. Nella
Regola dei cinque ordini ridusse l’architettura a misure
fisse e principio costante; nè pago agli esempj,
indagò le ragioni, e proclamò che degli edifizj antichi
più lodati il merito consiste nell’offrire una intelligibile
corrispondenza di membri, convenienze semplici
e chiare, e un complesso ove le minime parti vengono
comprese e ordinate armonicamente nelle più grandi;
lo che costituisce il fondamento delle proporzioni. La
guerra non lasciò eseguire veruno dei progetti ch’e’
fece in Francia, nè quello pel San Petronio di Bologna;
ma gli sono vanto immortale il palazzo ducale di Piacenza,
varie chiese e nominatamente quella degli Angeli
d’Assisi, eseguita poi dall’Alessi e da Giulio Santi.
La chiesa del Gesù e la Casa professa in Roma avea
disegnate con eleganza di profili e regolare distribuzione,
guastata poi da Giacomo della Porta. Giulio III
gli affidò l’acquedotto di Trevi, e la villa, sulla via Flaminia,
a lui più cara che non gli affari, col vicino tempietto
rotondo. Al palazzo di Caprarola pel cardinale
Alessandro Farnese, in pittoresca situazione, diede aria
di castello con pianta pentagona e bastioni al piede, mentre
opportunissimi ne sono l’interna distribuzione e i
disimpegni. Annibal Caro vi dirigeva le pitture, eseguite
dagli Zuccari e da altri con prospettive del Vignola
stesso. Allora Filippo II ergeva l’Escuriale, e da
ventidue disegni di artisti italiani il Vignola ne compilò
un nuovo; ma non volle andare ad eseguirlo, preferendo
lavorare a San Pietro, ove continuò le idee di
Michelangelo, alzando le due cupole laterali.









In Venezia con maggiore indipendenza s’architettava,
desumendo molti concetti anche dal Levante, abbellendo
il gotico[63], e variando in guise originali,
quanto può vedere chi scorra il Canalgrande. Precoci
frutti di buona scoltura e distinta dalla toscana sono le
statue che nel 1393 Jacopo e Pier Paolo delle Masegne
posero sopra l’architrave dell’abside di San Marco; e i
capitelli del palazzo dogale, lavoro forse del malarrivato
Filippo Calendario[64]. Da poi vi vennero molti Lombardi,
fra’ quali Guglielmo bergamasco nella cappella
Emiliana a Murano merita posto fra gl’insigni. Alessandro
Leopardi fece nel deposito di Andrea Vendramin
in San Giovanni e Paolo i migliori bassorilievi d’arte
veneziana, il monumento Coleone e i pili di bronzo in

piazza San Marco. D’Antonio Rizzo da Bregno sono il
monumento Tron ai Frari, di ricchezza non esuberante,
l’Adamo ed Eva or posti rimpetto alla scala
de’ Giganti da lui architettata, come anche il prospetto
interno del palazzo dogale, e forse l’esterno verso il
rio. A lui, a Paolo, a Lorenzo pur da Bregno, cioè comaschi,
sono dovuti altri monumenti, e singolarmente
quelli del doge Foscari e di Dionigi Naldo da Brisighella;
altri a Pietro, Antonio, Tullio Lombardo, che
segnano il passaggio fra l’ingenuo scolpire di quei
delle Masegne e la raffinatezza già leziosa nel ricco deposito
del doge Pier Mocenigo in San Giovanni e Paolo.
Pietro Lombardo[65] fece Santa Maria de’ Miracoli con
decorazioni francamente graziosissime. Altri di quella
piuttosto colonia e scuola che famiglia operarono di
decorare e d’architettare al modo dell’alta Italia; e
nominatamente la cappella Zeno, ammirata in San
Marco[66], alla quale preferisco il vicino altare; e a
tacer altro, il palazzo Vendramin, la ricca torre dell’orologio,
e il fianco del cortile ducale verso San Marco,
«esempio d’aurea ed elegante ordinanza». Di Martino
Lombardo basti accennare la scuola di San Marco, di
bellissimo effetto. Dello Scarpagnino sono le fabbriche

vecchie a Rialto e l’incantevole facciata dell’arciconfraternita
di San Rocco. Bartolomeo Buono fabbricò le
Procuratie vecchie. Gianmaria Falconetto veronese (-1524),
mutatosi dal pennello alle seste, e nudritosi degli antichi,
di cui disegnò e descrisse pel primo i teatri e
anfiteatri, servì all’imperatore Massimiliano che allora
aveva conquistato Verona; poi rimessa la pace e avuto
perdono, di begli edifizj empì lo Stato, in Padova pose
la bellissima e ornatissima loggia dei Cornaro, le porte
di San Giovanni e Savonarola, quella sotto l’oriuolo in
piazza de’ Signori, e gli ornamenti di stucco alla cappella
del Santo.




Mutò l’andazzo il Sansovino (Giacomo Tatti di Firenze 1479-1570).
Già era chinato allo stile michelangiolesco
quando dalla saccheggiata Roma ricoverò a Venezia, e
nominatovi protomastro, sgombrò la piazzetta e vi pose
l’ammirata loggetta, riparò le cupole di San Marco,
fece la chiesa di San Geminiano, e più semplice, l’interno
di San Francesco della Vigna, la scala d’oro, i
bellissimi palazzi Cornaro presso San Maurizio, e Dolfin
a San Salvadore; e nella facciata della Libreria, uno
de’ migliori edifizj moderni, pretese sciogliere il problema
difficilissimo, e nato da mala interpretazione
del testo vitruviano, del far cadere la metà d’una metopa
nell’angolo del fregio dorico. L’aveva appena finita,
quando ne crollò la vôlta; ond’egli fu messo prigione,
poi rilasciato, la eseguì di legno e cannuccie. Nelle
scolture diede al gonfio; e i due suoi giganti che impiccioliscono
la scala da essi denominata, sebbene non
pecchino degli atteggiamenti teatralmente triviali, che
allora usavano il Baldinelli e simili, mancano di significazione
e di opportunità, e cedono a gran pezza alla
dignitosa statua di Tommaso da Ravenna sulla porta
di San Giuliano, alla Madonnina, e agli altri bronzi
nelle nicchie della loggetta, e a quelli della squisita

porta, da lui soltanto disegnata, della sacristia di San
Marco[67].




Andrea Palladio vicentino (1518-80), deliberato a non dare mai
passo fuor dei canoni di Vitruvio, divenne modello
del buon gusto per coloro che nol riscontrano fuori
del greco e romano. A Roma postosi a misurare e disegnare
le fabbriche antiche, sui loro restauri stampò
un’opera, e un trattato d’architettura che fu voltato in
tutte le lingue[68]. Avvertiva ch’è «comoda quella
casa, la quale sia conveniente alla qualità di chi l’ha ad
abitare»; e perciò «a gentiluomini e magistrati si richiedono
case con loggie e sale spaziose e ornate, acciocchè
in tai luoghi si possano trattenere con piacere
quelli che aspetteranno il padrone per salutarlo e pregarlo
di qualche ajuto e favore... Le sale servono a feste,
a conviti, ad apparati per recitar commedie, nozze e
simili sollazzi; e però devono esser molto maggiori degli
altri, ed aver forma capacissima... Le stanze devono
essere compartite dall’una e dall’altra parte dell’entrata
e della sala... Ma si badi che le case siano comode all’uso
della famiglia, senza la qual comodità sarebbero
degne di grandissimo biasimo»; e qui segue a divisare
le opportunità delle stanze grandi, mediocri e piccole,
delle estive e invernali.




La gotica basilica di Vicenza, cominciata il 1444, e
che già rovinava, egli rinfiancó di portici a stile nuovo,
con prodigalità di colonne. Ammirando quell’opera, i
signori vicentini gli diedero commissione di palazzi, che

restarono poi incompiuti; fece la rotonda del Capra, e
per l’Accademia Olimpica un teatro disposto all’antica
per rappresentazioni di soggetto classico; e nell’entrata
del vescovo Priuli coprì di disegni architettonici tutto il
corso di Vicenza dal ponte degli Angeli fino alla cattedrale.
Chiesto a gara per fregiare Venezia e le rive del
Brenta, tutte le combinazioni di ordini e di materiali
sperimentò ne’ palazzi, dove più che la magnificenza
appare l’eguaglianza di molte fortune, e la gara di non
parere inferiori al vicino. Belli sono gli atrj suoi, perchè
tali li trovava ne’ Romani, ma appiccia quelli de’ tempj
alle ville; negli appartamenti riesce discomodo, meno
delle convenienze brigandosi che del gusto classico,
dell’esecuzione corretta, delle forme scelte. Succeduto in
Venezia al Sansovino, nel chiostro della Carità effettuò
il piano dato da Vitruvio per le case romane; ma il fuoco
lo distrusse, come il suo teatro. Nella chiesa e refettorio
di San Giorgio Maggiore, anzichè il tempio gentilesco
imitò le basiliche. Suo capolavoro è il Redentore, voto
del senato per la peste del 1576: ma i pochi elementi
offertigli dagli antichi lo costrinsero a riprodurre tre
volte quella medesima facciata in Venezia, senza riguardo
alla distribuzione interna, nè alla differenza tra
due chiese di poveri Cappuccini ed una di lauti Benedettini.
Concependo poi separate l’architettura e la
scultura, lasciava le opere sue deturpare dagli stucchi
e dalle statue farraginose del Vittoria e del Ridolfi.




A Brescia lavorò pel duomo e pel pretorio; a Torino
pel parco reale; avea dato disegni per la cattedrale di
Bergamo, e per altri edifizj non eseguiti; in somma non
faceasi opera d’importanza, ch’egli non ne fosse sentito.
Amò murare di mattoni, vedendoli durare più che la
pietra. Edificando riccamente senza soverchia spesa,
adoprando ogni sorta materiali a decorare, meritò essere
studiato come classico, non dai contemporanei, che

anzi allora ruppero al peggio, ma dai moderni, e
quando principal bellezza si considerò ancora la regola.




Il ponte di Rialto, studio di frà Giocondo, del Sansovino,
del Palladio, fu dato a fare a Giovanni da Ponte,
che offrì il disegno men costoso, e insieme così ardito
che si dubitò della solidità, ora attestata da due secoli
e mezzo. Fosse altrettanta la bellezza[69].




Vincenzo Scamozzi da Vicenza (1552-1616), recato all’arte dagli
esempj del Palladio suo concittadino, e conoscendo i libri
e i lavori degli antichi, si mostrò valente costruttore e
ingegnoso a Venezia, vero campo dell’architettura civile;
ma trovando già i primi seggi occupati, pensò
sbizzarrire in novità o palliare l’imitazione, protestandosi
indipendente da maestri, nè parlandone che per
vilipendio. Il suo mausoleo del doge Nicola da Ponte
nella Carità, più architettonico che altro, gli ottenne
di lavorar la fronte della libreria di San Marco e le
Procuratie nuove. Nella prima superò con lode l’ineguaglianza
dello spazio; nelle altre adottò il disegno del
Sansovino, peggiorandolo col sovrapporgli un altro
piano, e adoprandovi i tre ordini, nel qual modo fu
terminato da Baldassarre Longhena. Nessun lavoro volea
ricusare per quanti gliene fioccassero, ma di molti non
ci restano che i disegni. A Bergamo fece il bel palazzo
del Comune: però al suo disegno per ricostruire quella
cattedrale, fabbrica di Antonio Filarete, fu preferito
quello del Fontana; a quello per la cattedrale di Salisburgo
uno di Santino Solari comasco.




Nell’Idea dell’architettura universale lo Scamozzi
intendeva a precetti unire esempj, raccolti da tutta Europa.

Per averne i disegni teneasi bene coi nobilomini
veneti che andavano ambasciadori, coi quali potè far
lontani e ripetuti viaggi senza spesa, e tutto scrivendo,
tutto delineando. Ma sarebbesi richiesto troppo più di
cognizioni e di viaggi; ed egli riuscì confuso, prolisso,
ingombro di digressioni, oltre la noja di vederlo sempre
posporre alle sue le opere altrui, per quanto insigni. — Le
fatiche le abbiam fatte molto volentieri, e per
studio nostro particolare e per benefizio degli edificatori,
e anche per lasciar qualche esempio del bel modo
di edificare alla posterità; chè veramente nulla aveano
lasciato ad esempio Palladio, Buonarroti, Vignola, Sanmicheli,
Sansovino, ecc.»; così nell’Idea: e perfino
nel testamento scriveva: — Ho procurato di restituire
alla sua antica maestà questa nobilissima disciplina...;
con molta fatica e spesa ho ridotto a perfezione i miei
libri...; ho adornato Venezia d’infinite fabbriche, le quali
in bellezza e magnificenza non cedono a qualsivoglia
delle antiche... Non dubito che li miei scritti di tante
fabbriche fatte da me non sieno per conservare la memoria
del mio nome a pari dell’eternità».




La loggia di Brescia basta a lode del Formentone vicentino,
come il palazzo ducale di Modena a lode del romano
Bartolomeo Avanzini.




A Milano già eransi fatti il canale della Muzza e il
Grande, i maggiori del mondo, eppure guidati senz’altra
arte che quella d’un agrimensore di genio. Ora Giuseppe
Meda ideò i navigli di Paderno e di Pavia con nuovi
congegni, e architettò il maestoso cortile del seminario
grande. Per quello così teatrale del collegio Elvetico e
per la biblioteca Ambrosiana s’immortalò Fabio Mangone;
Martino Bassi architettò la porta Romana e San
Lorenzo; Vincenzo Seregni molte fabbriche attorno alla
piazza de’ Mercanti e alcuni chiostri; Francesco Richini
molte chiese e varj palazzi, tra cui quello di Brera, notevoli

per grandiosità, apparenza scenica e bei cortili:
eppure son nomi ignoti agli storici.




Pellegrino Pellegrini di Tibaldo (1527-92), milanese nato a Bologna,
rammaricato di mal riuscire nella pittura, volea
lasciarsi morire, poi meglio si consigliò a voltarsi all’architettura.
Tra molti suoi lavori grandiosi e scorretti
sono i santuarj di Ro e di Caravaggio, l’arcivescovado
di Milano, la casa professa dei Gesuiti a Genova.
Dichiarato ingegnere dello Stato di Milano e direttore
della fabbrica del duomo, ne disegnò il pavimento e la
facciata, dove Martino Bassi s’oppose a molte sue bizzarrie,
appoggiato dal voto di buoni maestri[70]. Da
Filippo II chiamato ad architettare l’Escuriale, ne fu
rimunerato con gran somma e col feudo di Valsolda.




Genova, sentendosi ricca, volle anche esser bella, e
i suoi signori quasi d’accordo presero ad ornarla, e
non potendo estenderla in quartieri nuovi, rifecero i
vecchi, nel che si esercitarono Andrea Vannone comasco,
Bartolomeo Bianco, Rocco Pennone lombardo, Angelo
Falcone, il Pellegrini, altro di bel nome. Anima di tutti
fu Galeazzo Alessi perugino, che in patria avea compiuta
la fortificazione cominciata dal Sangallo, e molti palazzi,
e in Genova aperse la strada Nuova, fronteggiata dei
superbi palazzi Grimaldi, Brignole, Lercari, Carega,
Giustiniani, pei quali la natura chiedea distribuzione diversa,
e offriva marmi e colonne. Quello de’ Sauli va
fra’ meglio intesi d’Italia, tutte colonne d’un sol pezzo
di marmo. Tacendo alcune ville ne’ contorni, eseguì la
Madonna di Carignano, una delle più finite e solide
chiese; prolungò il molo, abbellì il porto e i granaj;
nell’arditissimo edifizio de’ Banchi, con pochissimi materiali
coperse la lunghezza di trentacinque metri e la
larghezza di ventidue. Anche altrove lavorò, e a Milano

il palazzo di Tommaso Marino, sfoggio degli ordini e
delle decorazioni più appariscenti, e la troppo carica
facciata di San Celso.




Michele Sanmicheli (1481-1559) apprese l’arte dal padre e dallo
zio, e dai resti dell’antichità, prima in Verona sua patria,
poi in Roma, ove presto salì in rinomanza. Nella
cattedrale d’Orvieto, lavorata dai migliori architetti
precedenti, s’uniformò al loro stile; a quella di Montefiascone,
trovandosi più libero, fece una cupola ad otto
spicchi, la cui circonferenza costituisce il tempio. D’altre
opere abbellì la sua patria e Venezia, e non imprendea
lavoro senza avere fatto cantare messa.




Il suo nome è specialmente affisso all’architettura
militare, la quale avea dovuto riformarsi col cambiar
delle armi. Già se n’erano occupati il Brunelleschi, che
lavorò di fortificazioni per Filippo Maria Visconti, e a
Pisa, a Pesaro, a Mantova; Mariano Jacopo Taccola e
Giorgio Martini senesi, Leon Battista Alberti, Lampo
Biraghi milanese, che fu de’ primi a parlar d’artiglierie,
proponendole per liberare Terrasanta. Il trattato, che
Roberto Valturio stese ad istanza di Sigismondo Malatesta,
portò in queste costruzioni il lume, che nelle civili
quel dell’Alberti; e può vedervisi il passaggio fra le
armi da tiro antiche e le nuove. Ne scrissero pure per
incidenza Pietro Cattaneo da Siena, Daniele Barbaro,
il Filarete, Antonio Cornazzano, Francesco Patrizio,
Vannoccio Biringucci, e per tacere d’altri, Leonardo da
Vinci.




Il Sanmicheli, quando ebbe da Clemente VIII l’incarico
delle fortificazioni dello Stato papale, e principalmente
di quelle di Parma e Piacenza con Antonio Sangallo
seniore, s’innamorò di tal genere, e ne conformò
il sistema al mutato modo di guerra. Sin allora una robusta
mura, largo fossato, torri quadre o rotonde che
proteggessero la frapposta cortina, distanti due trar

d’arco, bastavano per proteggere una città. Introdotte
le armi da fuoco, colle rotonde si richiesero torri
angolose, che precedettero i baluardi propriamente
detti[71], e che, al comparire di questi, bisognò demolire,
perchè, sporgendo dalla cortina, impacciavano la
difesa. Il Sanmicheli fece i bastioni a triangolo saliente
più o meno ottuso, appoggiato sui due fianchi che proteggono
le cortine, con camere basse ai fianchi, che
raddoppiano il fuoco, e schermiscono la cortina e la
fossa. Mentre nel modo antico la fronte restava scoperta,
qui tutte le parti venivano tenute in riguardo dai fianchi
de’ bastioni.




Alle difese piombanti sostituivansi così le fiancanti,
alle mura perpendicolari quelle a scarpa; l’artiglieria,
dando ad angolo obliquo nei muri, facea minor colpo
che percotendo a retto; e se anche smuri la camicia
esteriore, il terreno si regge per se medesimo. A
questo modo il Sanmicheli fabbricò a Verona il bastione
della Maddalena ed altri, demoliti ai dì nostri per condizione
della pace di Lunéville; e quelli di Legnago,
Orzinovi, Castello; poi a Sebenico, Cipro, Candia, Napoli
di Romanìa, buone barriere contro gli Ottomani. Della
fortezza di Lido a Venezia, sopra terreno molliccio e
flagellato dalla marina, si fece la prova collo sparare da
quelle mura tutta l’artiglieria grossa a un tratto.




Dalla forza il Sanmicheli non dissociava la bellezza,
ornando le entrate cogli accorgimenti che il Vauban

suggeriva dappoi: e le porte Nuova, del Pallio, di San
Zenone a Verona mostrano quanto giovi l’accordo di
molteplici cognizioni.




Galeazzo Alghisi da Carpi inventò di applicare la cortina
a tanaglia a qualsiasi poligono, e volle sperimentare
la bontà delle cortine addietro, riflesse in angolo quanto
più acuto tanto migliore; ma la prova stette contro di
lui. Nicolò Tartaglia prevenne i tiri di rimbalzo, che si
credono inventati un secolo e mezzo più tardi; primo
disputò intorno ai gradi d’inclinazione dei pezzi, all’effetto
de’ projetti, alle distanze dei tiri ragguagliate all’inclinazione
ed alla carica; e molti miglioramenti
propose circa la forma de’ baluardi e cavalieri. Giambattista
Bellucci da San Marino, che servì al Marignano
nell’oppugnazione di Siena, a Francesco I e ad altri,
perfezionò le fortificazioni. In tempo che tanta fiducia
si riponeva in queste, Giambattista Zanchi dimostrò che
contro l’offensiva non danno altro vantaggio se non del
tempo che gli assediati ebbero per provvedersi: e null’altro
che traduzione dell’opera sua è quella del La
Treille[72], che i Francesi adducono come la prima
di tale materia in lor favella.




Jacopo Lentieri bresciano scrisse dialoghi su questo
proposito e sul levare le piante delle fortezze; e primo
vestì di matematiche la scienza delle fortificazioni. Carlo
Theti insegnò varj contrafforti, recinti doppj, controguardie
continue, bastioni distaccati. Pierantonio Fusti
da Urbino, detto il Castrioto, osteggiò Siena, munì San
Quintino, Calais e tutta quella frontiera con un campo
trincerato, fece tre forti in Navarra, e morì ingegnere
generale di Francia il 1563. Egli avea stampato Della

fortificazione delle città (Venezia 1564), insieme con
Girolamo Maggi che difese Famagosta, dove preso dai
Turchi, dopo dura cattività fu strozzato. Gabriele Tadini
di Martinengo restaurò le fortificazioni di Bergamo;
operò per Venezia nella guerra contro la Lega, onde
meritò d’esser fatto soprantendente alle fortificazioni
di Candia; fu de’ più attivi difensori di Rodi, indi granmaestro
dell’artiglieria di Carlo V; infine provvide a
fortificare le isole dell’arcipelago contro i Turchi.




Vuolsi saper grado a questi ingegneri d’aver opposto
un riparo ai nuovi Barbari che minacciavano la civiltà
europea, e contro cui i re litigiosi lasciavano Venezia a
combatter sola.




Aristotele Fioravanti, che in Bologna trasportò la
torre della città, lavorò molte fortezze per la Moscovia.
Rodolfo, dopo fatti i baluardi di Camerino, sua patria,
in Transilvania e in Polonia servì al re Stefano Batori,
e v’insegnò l’uso delle palle roventi. Nelle Fiandre
il Paciotto alzò la cittadella di Anversa, e diede disegni
per quelle d’America: altre ne fortificò nelle
Fiandre Ascanio della Cornia. Girolamo Bellarmati,
fuoruscito senese e autore di una Corographia Thusciæ,
fu ingegnere maggiore di Francesco I, costruì il porto
dell’Havre de Grace allo sbocco della Senna, e bastionò
Parigi; e volendo il re mandarlo coll’ammiraglio
conte dell’Anguillara ad assalir Barcellona, ricusò,
perchè con quello era stato costretto due volte a
fuggire[73].




Con Caterina de’ Medici andarono in Francia Girolamo
e Camillo Marini, il Campi, il Befani, ingegneri
militari, e il cavalier Relogio che fortificò sapientemente
la città di Brouage. Antonio Melloni da Cremona, dopo
difesa Vienna e ajutato a prendere molte fortezze sul

Reno, ove allestì un campo trincerato per quarantaquattromila
Francesi, ne fabbricò altre in Picardia,
prima che Calais fosse presa dal nostro Strozzi; poi
ottomila Italiani con esso guidati dal principe di Melfi,
combatteano altrettanti Italiani che, al soldo d’Inghilterra,
in Boulogne si munivano per opera dell’ingegnere
Girolamo Pennacchi da Treviso, che vi perdè la
vita nel 1544.




Bourg-en-Bresse fu munito dal Busca milanese. Alessandro
del Borro aretino, allievo del Piccolòmini, utilissimo
all’Impero, massime per avere fortificato
Vienna, già prima munita da altri Italiani, quali il Floriani
di Macerata, Pietro dal Bianco, lo Scala, Giovan
Peroni, intervenne alle principali battaglie di quel
tempo; a servigio di Venezia, sottomise Egina, occupò
Tenedo e Lenno, e morì dalle ferite tocche nel difendersi
con una sola nave contro tre barbaresche[74].




Ostilio Ricci toscano fortificava le isole di If e Pommiers:
Agostino Ramelli milanese serviva al re di Polonia,
e morì sotto la Roccella, da lui munita: il Pasini
ferrarese fortificò Sedan: nel Portogallo lavorò Vincenzo
Casali, autore della darsena di Napoli: e a Saragozza
Tiburzio Spannocchi faceva un ponte levatojo che bastava
un soldato ad alzarlo, e non se ne vedeano le catene.
Francesco Giuramella munì Custrino; il Bosio
genovese fondeva artiglierie pei Russi; il Solaro costruiva
due castelli a Mosca; Simone Genga nel 1581
muniva le sponde della Duina.




Più segnalato nella pratica e nelle teoriche fu Francesco
Marchi bolognese, ingegnere di Alessandro de’
Medici, poi di Pierluigi Farnese e di Paolo III, indi
passato in Fiandra colla costui vedova Margherita, dove
attese trentadue anni a munimenti militari, e introdusse

le carrozze all’italiana. D’un suo lavoro esteso su molte
scienze e molte macchine, restato imperfetto e inedito,
porse ampia informazione il Fantuzzi negli Scrittori
bolognesi. Inventò molte guise di bastioni, cavalieri,
rivellini, aloni, tanaglie semplici e doppie, grande varietà
di linee magistrali, fossi, strade coperte. Cercò
innanzi tutto di elevare il carattere e la morale dell’uomo.
Gli si accerta il merito dei tre metodi attribuiti
a Vauban, al quale forse solo spetta la gloria delle
applicazioni sistematiche, e dell’alleare l’arte delle fortificazioni
colla strategia.




Nè a sostenere la priorità degli Italiani è inutile il
riflettere che i nomi delle fortificazioni nuove sono la
più parte d’origine nostrale anche nel parlar francese,
e a tacere piattaforma, mina, rivellino, ingegnere,
possiamo addurre bastione, cittadella, baluardo,
orecchione, merlone, parapetto, gabbioni, casematte,
caserme, banchetta, cannetta, lunetta, contrascarpa,
palizzata, spianata, bomba, artiglieria...




Altri s’occuparono dell’architettura nautica, come
Camillo Agrippa milanese[75] e Mario Savorgnano
conte di Belgrado[76]. Nell’idraulica molti ebbero ad
esercitarsi e a scrivere, fra cui il longevo Luigi Cornaro
tratta delle lagune venete come difesa[77].




Come in queste grandi opere, così in minori s’addestravano
i nostri. La scrittura e la pittura, uscendo
insieme dal santuario, continuarono lungo tempo affratellate;
e la miniatura de’ libri dove procedeano di
conserva, mantenne a lungo i tipi, che gli artisti abbandonavano.
Che se la stampa e l’incisione le aveano tolto
importanza, ne abbiamo ancora stupendi esempj in

libri devoti e in corali, anzi può dirsi che i migliori
fossero degli ultimi tempi. A Venezia il codice di Marciano
Capella, alluminato dal fiorentino Atavanti sul
finire del Quattrocento, con tale ricchezza d’oro, di
minio al modo antico, di oltremare al modo nuovo, e
tanta varietà di figure e di fregi, dedotti dalla natura
materiale, dalla fantastica e dalla simbolica, impone
l’ammirazione anche ai più ritrosi. Meravigliosi corali
dalla Certosa di Pavia passarono in Brera a Milano:
di bellissimi Antonio Cicognara ne miniò pel duomo
di Cremona, e nel 1484 un mazzo di tarocchi pel cardinale
Ascanio Sforza. E come che questa minuta maniera
fosse considerata di povero gusto, fatta per denari,
ristretta a copiare materialmente il vero, molti cultori
trovò, fra’ quali primeggiarono Girolamo de’ Libri, Liberale
da Verona, don Giulio Clovio croato, e Felice Ramelli
suo scolaro, frà Eustachio, frà Filippo Lapaccini ed altri
Domenicani. Il breviario della Marciana, che fu del
Grimani, opera dell’Hemmeling, disputa il primato
colle miniature di Stefano Fouquet di Tours, oggi possedute
dai Brentano di Francoforte.




Benvenuto Cellini, orefice e fonditore di cui altrove
discorreremo, unicamente a Michelangelo soffriva d’essere
considerato inferiore; nel suo Perseo risente dell’esagerazione
dominante, ma è considerato inarrivabile
nel niello e nelle orificerie. Usavano allora ai berretti
medaglie d’oro, e Caradosso Foppa milanese le facea
pagare non meno di cento scudi l’una. Il Cellini, che lo
reputava «il maggior maestro che di tali cose avesse
visto, e di lui più che di nessun altro aveva invidia»,
ne fece di molte, e vezzi per gli arredi papali e per le
belle della Corte francese. La preziosità della materia
fece perdere molte delle opere sue; le rimaste non è
prezzo che le adegui. E forse tutti i grandi artisti si
esercitarono anche in piccoli getti e giojelli.









Le gemme non pareano lusso bastante se non fossero
lavorate; e Giovanni delle Corniole s’immortalò
sotto il Magnifico Lorenzo, e fece uno stupendo ritratto
di frà Savonarola; Domenico de’ Cammei milanese ritrasse
Lodovico Moro in un rubino; Giovan Antonio
milanese nel più gran cammeo moderno ritrasse fin alle
ginocchia Cosimo duca, Eleonora sua e sette figli; il Raggio
intagliò sopra una conchiglia l’inferno di Dante,
colle bolgie e i diversi supplizj. Una meraviglia sembrarono
i cristalli dei cinque fratelli Saracchi; uno dei
quali pel duca di Baviera fece una galea legata in oro
e gioje, con schiavi negri, artiglieria che sparava, vele
e tutto; un vaso gli fu pagato seimila scudi d’oro, oltre
duemila lire di regalo. Jacopo da Trezzo scolpì in diamante
lo stemma di Carlo V, e per l’Escuriale di Madrid
un tabernacolo con otto colonne di diaspro e
sanguigno e dovizia di statue d’oro, di gemme.




Valerio vicentino (-1546) in gemme fece composizioni difficili,
«con una pratica così terribile, che non fu mai
nessun del suo mestiere che facesse più opere di lui»
(Vasari). Una sua cassettina, con nove compartimenti
nel coperchio e nove nell’urna, storiati della vita di
Cristo, gli fu pagata duemila scudi da Clemente VII, che
la regalò a Francesco I in occasione delle nozze con Caterina
de’ Medici. Una d’argento con fregi e statue michelangiolesche
e molti soggetti in cristallo di rôcca,
che come del Cellini mostrasi nel museo di Napoli, è fatica
di Giovan Bernardi di Castelbolognese. Matteo del
Nazaro veronese in un diaspro sanguigno fece una Deposizione
dalla croce, ove le macchie rosse figuravano
il sangue; comprato a gran valuta da Isabella d’Este
marchesa di Mantova. Francesco I lo chiamò in Francia,
pensionato come artista non meno che come sonatore,
poi gli diede a lavorare alla zecca. Una serie d’intagliatori
nostri continuò a quella Corte, e di loro certamente

sono i braccialetti in conchiglie di Diana di Poitiers, che
or s’ammirano al gabinetto imperiale di Parigi. Girolamo
del Prato cremonese, detto il Cellini lombardo,
fece nielli, medaglie, oreficerie, e un giojello che Milano
donò a Carlo V. In commessi di pietre dure lavorarono
altri milanesi a Firenze e in Francia: e sin dai Fiorentini
erano allogate opere ad orefici milanesi[78].




Molti mostrarono eccellenza nelle medaglie[79], altra
imitazione degli antichi; e ve n’ha de’ primi artisti, e
principalmente del Pollajuolo. Vittore Pisanello da Verona
si applicò affatto a questo genere, che può dirsi da
lui creato, con teste finitissime e variate, e nel rovescio
belle invenzioni, trattate con vita e con ardito disegno.
Gianpaolo Poggi fiorentino lavorò alla corte di Filippo II:
così Leon Leoni aretino, e Pompeo suo figlio. Ma a migliorare
le monete correnti si pensò tardi, e coll’uso
dello stampo.




Alcuni, preponendo il guadagno alla gloria, davansi a
contraffare l’antico, e Giovanni Cavino da Padova empì
il mondo di medaglioni falsi, mentre avrebbe potuto
insignemente far di proprio. Michelangelo disse essere
giunta al colmo l’arte, quando vide una medaglia di
Alessandro Cesari, detto il Grechetto, che nel diritto
rappresentava Paolo III, nel rovescio Alessandro Magno
che s’inchina al gran sacerdote a Gerusalemme: il costui
Focione non cede ad antichi. Anche il baccanale, detto
sigillo di Michelangelo, fu per un pezzo creduto antico,
ma si sa lavorato da Maria di Pescia.









Il magistero della tarsia (1549) fu vôlto principalmente a
stalli di coro e sacristia. Gli armadj di Santa Maria del
Fiore di Benedetto da Majano sono ammiratissimi, e più
le opere ch’egli mandò a Mattia Corvino. Frà Damiano
da Bergamo, converso in quell’ordine de’ Domenicani,
che di tanti artisti segnalossi, lavorò insignemente in
patria, ma più a Bologna pel coro di San Domenico,
migliorando la maestria de’ colori e degli scuri, tanto
da emulare il dipinto[80]. A suo fratello Stefano pajono
da attribuire le tarsie ne’ Benedettini di Perugia,
su disegno del Sanzio o di Rafaellin del Colle o forse di
lui stesso. Altri compaesani lo imitarono, quali Lorenzo
Zambelli nel coro della cattedrale di Genova, a Bergamo
i fratelli Capodiferro da Lovere in quel di Santa Maria
Maggiore, e Piero de’ Maffeis, e i Belli: così furono lodati
i Legnaghi e frà Rafaello da Brescia, i Genesini da
Lendinara, gl’Indovini da Sanseverino, in Milano Cristoforo
Santagostino, Giuseppe Guzzi, Giambattista e
Santo Gorbetti. Padova, Verona, Treviso, Venezia ebbero
stupende tarsie da tre frati Olivetani, il più celebre
de’ quali, frà Giovanni da Montoliveto veronese, chiamato
da Giulio II, al Vaticano intagliò una bellissima
porta su disegno di Rafaello; oltre gli stalli di cui ora
si vanta la cattedrale di Siena. Fra varj che mostrano
a Napoli, il coro di San Severino e Sossio per Bartolomeo
Chiarini e Benvenuto Tortelli di colà, dal 1550
al 65, è meraviglioso per varietà ed eleganza. Con

quest’arte si posero ai quadri cornici bellissime; e
Rafaello fece lavorare porte e soffitte in Vaticano da
Giovanni Barile.




Sto per chiamare tarsie i chiaroscuri di pietre commesse,
arte forse nata, certo perfezionata a Siena nel
meraviglioso pavimento del duomo, da Duccio cominciato
rozzamente, proseguito dai migliori, via via raffinando
sin al Beccafumi. I musaici di San Marco furono
una scuola continua in Venezia; ma di migliori se
ne compirono a Roma.




Nell’arte delle finestre colorate ci vinceano Francesi
e Fiamminghi. Bramante chiamò maestro Claudio e frà
Guglielmo di Marcillac per ornare il palazzo Vaticano
e Santa Maria al Popolo: l’ultimo arricchì d’altre opere
Arezzo, Firenze, Perugia, e fu maestro del colorire al
Vasari, che nel ripagò con un’affettuosa biografia. Artisti
nostri in tal genere troviamo Fabiano di Stagio
Sassoli e Battista Porro aretini, Pastorino Micheli da
Siena, Maso Porro da Cortona, Visconti e Andrea Postanti
all’Incoronata di Lodi, un Alessandro fiorentino
che fece quelli di Santa Maria Novella a Firenze: ma
non son certo de’ Vivarini quelli in San Giovanni e Paolo
a Venezia. Molti Gesuati applicaronsi a questo artifizio.




Neppure negli smalti non raggiungemmo i forestieri;
ma mentre questi asseriscono che di translucidi se ne
fecero soltanto nel cinquecento, noi possiam mostrarne
sin dal 1350 a Orvieto ed a Venezia.




L’arte delle majoliche, come accennammo (p. 15),
fiorì a Urbino, Pesaro, Gubbio e Casteldurante. In Pesaro
l’artifizio era antico, giovato dalla fina terra del
Foglia (Isauro), ma risorse sotto gli Sforzeschi, tanto
che questi regalarono vasi, nel 1478, a Sisto IV. Hanno
la particolarità d’un lustro meraviglioso di vernice,
quasi di perla, che cangia di riflessi a ogni voltarsi.
Dal 1500 al 1540 gli artisti lavoravano su cartoni di

Rafaello, comprati da Guidubaldo, che ne fece disegnare
anche da altri artisti, massime da Rafaele del Colle e
Battista Franco veneto. Giacomo Lanfranco trovò di
mettervi l’oro vero, e ne fece di forma antica con rilievi,
ond’esso e la famiglia ebbero il privilegio di tali
manifatture. Francesco Maria donò alla spezieria della
Madonna di Loreto 300 vasi, la più parte disegnati dal
Franco, e che passano pei più belli: altri mandavansi
a varie Corti, storiati con fatti d’allora, o del Testamento,
o della mitologia, e talora con versi, ovvero con
frutti, con amori, con allusioni, con oscenità; o sbizzarrivasi
in calamaj, gruppi, vasi magici, rinfrescatoj:
faceansi anche pavimenti a disegni.




Delle fabbriche d’Urbino la prima menzione cade nel
1477, poi nel 1501. Giorgio Andreoli forma la gloria di
Gubbio, eccellente non solo ne’ modelli, ma nella pittura
e scultura, e introdusse il buono stile, mentre quivi insegnava
il segreto de’ colori rosso, verde, aureo e argenteo,
che aveva imparato in Lombardia. Morì dopo il 1552.




Di Casteldurante le produzioni erano grossolane finchè
da Luca della Robbia non s’imparò la maravigliosa
vernice. Si valsero di disegni di Rafaello, e dal
1535 all’80 ebbero i principali artisti, molti de’ quali
andarono in colonia in altri paesi, ad Anversa, alle
Jonie, in Venezia. I fratelli Orazio e Camillo Fontana
raggiunsero l’eccellenza, e dietro loro il Piccolpassi,
Luzio Dolce, Giustino Episcopi, Tommaso Amantini,
Taddeo Zuccari, che disegnò una credenza da donare a
Filippo di Spagna. Quivi le fabbriche durarono anche
dopo che ne’ paesi anzidetti erano cadute dopo il 1560,
perchè mancò l’incoraggiamento, e perchè s’introdussero
le porcellane della Cina, superiori al certo per
finezza e colore, ma spoglie d’ogni merito artistico[81].









Altre majoliche lodatissime fabbricavansi ad Atri
negli Abruzzi e principalmente dai Grue.




Artisti italiani e l’italiano esempio diffusero il moderno
gusto e la correzione oltr’Alpi, e fecero abbandonare
il gotico: del che il primo esempio è forse nella
sala della coronazione a Praga, e in una fabbrica di
Solesmes nella Turena del 1493. In Francia lo stesso
Luigi XI, in mezzo all’ignobile suo corteggio, apprezzò
i meriti di Giovan Bellino. Carlo VIII, invaghito della
nostra coltura, menò di là dall’Api artisti e artieri[82];
fece eseguire molti lavori, principalmente ad Amboise,
«da operai eccellenti scarpellini e pittori che avea menati
da Napoli» (Commines); e la sua tomba di marmo
nero con figure di bronzo dorato è del modenese Paganini.
Francesco I, svegliato dal funesto suo sogno
della conquista d’Italia, si fece a Fontainebleau un’Italia
artifiziale, raccogliendovi i rottami del paese, al cui
naufragio avea troppo contribuito; e il maresciallo di
Chaumont, che governando il Milanese, avea procurato
alleviare la servitù col proteggere le arti, chiamò di
quivi Andrea Solaro, che dipinse il castello di Gaillon.
Leonardo da Vinci avrebbe potuto educare i Francesi
non a contraffare i nostri, ma a studiare in che modo
operassero; non abbagliarli coll’entusiasmo, ma secondare
la qualità in essi dominante, l’intelligenza. Al
contrario, col recare di colpo la Francia a copiar l’Italia,
le fu tolto il vantaggio del noviziato, e affogata l’originalità
nell’imitazione. Rosso de’ Rossi fiorentino, quasi
non esistesse pittura prima del grande stile, e non
comprendendo se non quella che sapeva, operava di
pratica, e pretendendo non seguire alcuno, cadeva nel

fantastico; nella Trasfigurazione a Città di Castello,
collocò a’ piè del quadro una zingarata. Costui impiantò
a Parigi la scuola italiana, compatendo cotesti
Francesi secchi, poveri; pochi accettava a scolari, e a
patto che rinnegassero le tradizioni nazionali e ingenue,
per assumere il teatrale, il lezioso; a compagni preferiva
i mediocri, onde adoperò Lorenzo Naldini allievo
di Francesco Rustici, il quale pure aveva lavorato colà;
Antonio Mimi, Domenico del Barbiere, Luca Penni,
Bartolomeo Miniati, Francesco Caccianimici.




Il Primaticcio di Bologna, che gli succedette nella
sovrantendenza ai reali edifizj, derivava da Rafaello, ma
erasi cambiato dopo visto Michelangelo e sotto Giulio
Romano, con cui lavorò nel palazzo del Te; conservava
dell’eleganza, ma credeva ai metodi di scuola.
Decorò la villa di Fontainebleau, e vi pose molte statue
e modelli antichi: v’ebbe a collaboratori Bagnacavallo,
Ruggeri di Bologna, Prospero Fontana, Nicolò dell’Abbate
modenese, che tutti lasciarono opere in Francia.
Girolamo della Robbia, itovi nel 1530, ornò il palazzo
di Madrid nel bosco di Boulogne, con terraglie
dipinte magnificamente, alcune grandissime e con rilievi:
ma tutto fu diroccato nel 1792, e le opere vendute
a un terrazziere, che le macinò per farne cemento.
Domenico Boccadoro di Cortona, nel disegnare il palazzo
di città a Parigi, non dimenticò i bisogni e il gusto
del paese, onde le larghissime finestre del pian terreno,
la tettoja molto inclinata, con forma monumentale. Il
Vignola stette due anni a Parigi, il Serlio vi morì, il
Bellarmati, il Bellucci, Gianangelo da Montorsoli, altri
ed altri chiamati o venuti; sicchè Fontainebleau fu un
museo d’opere italiane e di copie, su cui si formarono
alcuni buoni, quali Pietro Lescot, Goujon, Cousin, Delorme,
che per incarico di Caterina de’ Medici alzò il
Louvre.









Contucci da Montesansovino fu in Portogallo; in Inghilterra
Jacopo Aconzio, Girolamo da Treviso e Toto
della Nunziata; in Ispagna Leon Leoni, l’Anguissola, il
Pellegrini. Matteo Pietro Alesio romano dipinse a Siviglia
un san Cristoforo, le cui gambe al polpaccio han
quattro piedi di larghezza. Fu ammirato dagli anatomisti,
ma egli, veduto un Adamo di Luigi di Vargas,
dichiarò: — Una gamba di questo vale ben più che
tutto il mio Cristoforo».




Pier Torrigiani, allevato negli orti di Lorenzo de’ Medici
con Michelangelo, prese ira contro di questo, e gli
ruppe il naso; fuggito, militò nelle truppe del Valentino,
poi da mercanti si lasciò condurre in Inghilterra, ove
fu ammirato pel mausoleo di Enrico VII nell’abbadia
di Westminster. Per un grande di Spagna lavorò un
bambin Gesù, che fu trovato mirabile; e il committente
per pagarlo gli mandò a casa alcuni sacchi di denaro:
ma svolgendoli trovò ch’erano piccole monete, sommanti
appena a trenta ducati; onde stizzito diè del martello
nell’opera propria. Il grande, in luogo di vergognarsi,
ne volle vendetta, e l’accusò come oltraggiatore d’immagine
sacra; onde preso dall’Inquisizione e messo
allo spasimo, lasciossi morire.




Il czar Ivan, che allora tentava introdurre la Moscovia
nella società europea, chiese artisti nostri: e nel kremlin
di Mosca, Aristotele Fioravanti fabbricò la chiesa; Pierantonio
Solaro nel 1487 il palazzo detto di granito,
terminato da Paolo Bossi genovese, da Marco ed altri;
Aloisio milanese vi fece il Belvedere, e finì l’Assunta
con nove cupole, e altre fabbriche, dove l’orientale era
modificato secondo il tipo italiano, che collocavasi a
fianco alle piramidi del Messico e alle pagode dell’India[83].









CAPITOLO CXLI.
Lingue dotte. Risorgimento della italiana. La Crusca.
La Critica.





L’andamento medesimo che nelle arti, ricorre nella
letteratura: alcuni ricalcano l’antico, altri s’avventano
al nuovo qual ch’egli sia; i migliori temperano l’un coll’altro
in sì felice accordo, da esser posti fra’ classici
anche dagli stranieri.




Già salutammo quel restauramento della retorica,
che i pedanti venerano come risorgimento dello spirito
umano. Lo studio del latino viepiù necessitava in
Italia, donde occorreva di carteggiare con tutte le nazioni,
in tempo che scarsamente si conosceano i vulgari
altrui: oltre che quella lingua ci era una specie di
vanto nazionale, portandoci verso que’ gloriosi, che noi
chiamiamo progenitori; e lo scrivere pretto ciceroniano
pareva avvicinasse ai tempi quando quelle parole dalla
tribuna esprimevano liberi sensi, e dal senato imperavano
ai Barbari, da cui adesso ci troviamo calpesti. Qui
dunque fiorivano solenni latinisti. Jacopo Sannazaro
napoletano (1458-1530) seguitò vent’anni a visitare tutti i giorni il
cieco Francesco Poderico sagacissimo critico, e leggergli
i versi che avea composti, fin dieci mutazioni
facendone prima che n’uscisse uno approvato[84]. Purezza,
eleganza e virgiliana armonia spira il suo poema
De partu Virginis: ma Ninfe e Protei e Febi che hanno
a fare coi dogmi più venerabili? Chiede perdono
alle Muse se le trae a cantare uno nato nel presepe;

l’Arcangelo che annunzia la beata Vergine, non è diverso
da Mercurio; il Giordano personificato narra
l’ascensione di Cristo, qual la udì da Proteo: arte pagana
insomma attorno a soggetto sacro, alla guisa stessa
che sul suo sepolcro sorgono Apollo e Minerva, Fauni e
ninfe, in chiesa cristiana.




Miglior partito dal soggetto medesimo trasse il vescovo
Girolamo Vida cremonese, che nella Cristiade (1566),
se nol raggiunse in dolcezza e dignità, mostra pietà verace,
eppure ancora il Cristo è poco più che un ricalco
di Enea, l’uomo soffrente, non il Dio riparatore; e non
che tutta la natura sembri risentirsi alla grand’opera
della redenzione, e l’alito d’amore si spanda sovra le
ire procaci, gli Angeli vorrebbero far la vendetta del
loro Dio. Insomma, nel mentre i poeti profani formavano
gli eroi più che uomini, e Giove e Plutone ingrandivano
accostandoli al tipo divino, i poeti sacri impicciolivano
Cristo nelle proporzioni d’un eroe.




Il Vida verseggiò pure con molta agevolezza l’arte
poetica, il giuoco degli scacchi, il baco da seta, affrontando
la difficoltà di precetti aridi e non mai
espressi in latino; e dettò un buon trattato De optimo
statu civitatis. Girolamo Frascatoro veronese (-1553), da medico
e poeta volle figurare nella Sifilide, tema ributtante
ch’e’ rese tollerabile con belle digressioni e coll’armonia
costante, quantunque lontana dalla soavità di
numero e dalla parsimonia di Virgilio, a cui i retori lo
assomigliano. Il Navagero talmente aborriva dalle arguzie
e dalle lambiccature di Marziale, che ogn’anno
bruciava alle Muse un’ecatombe di esemplari di quel
poeta. Da lui intitolò il Fracastoro un dialogo sopra la
poesia, dove elevandosi sopra la meschinità precettiva,
ne colloca l’essenza nell’ideale, qual viene inteso da una
recentissima scuola filosofica.




Gabriele Faerno di Cremona, di cui si ignora ogni

altra particolarità che la sua modesta virtù e la protezione
largitagli da Pio IV e da Carlo Borromeo, stese
cento favole esopiane in versi latini, destinate alla gioventù
quando Fedro non era stato scoperto; con tale
limpidezza e semplicità, che si credettero plagio di
qualche antico. Il Flaminio veronese gareggia coi lirici
antichi.




Pier Angelo Bargeo canta la caccia coi cani e col vischio,
e la Siriade o le crociate. Marcello Palingenio
(Zodiacus humanæ vitæ), in versi men belli de’ concetti,
flagella la corruttela clericale. Aggiungiamo
Basilio Zanchi bergamasco, che per accuse ereticali
morì prigione di Paolo IV; tre fratelli Capilupi;
cinque Amaltei, egregii fratres queis julia terra superbit;
Andrea Marone bresciano improvvisatore, che
l’Ariosto paragonò all’omonimo antico, e che morì di
fame nel sacco del 27; Aurelio Augurelli, che presentò
a Leone X la Crisopeja o arte di far l’oro, e Leone
spiritosamente il ricambiò con una borsa vuota, acciocchè
vi mettesse il metallo che creava.




Le lettere papali erano sempre state le meglio stese,
e gli scrittori di esse consideravansi successori legittimi
dei retori antichi, anzi perfino di Cassiodoro e di
Virgilio, e presero luogo vicino ai canonisti. Molti ne
trattarono espresso[85], e distinguevano dodici stili curiali 

oltre gli stili poetici, fra cui principali il Gregoriano,
poi il Tulliano, l’Ilariano, l’Isidoriano, de’ quali
noi abbiamo smarrito la chiave. Ora potersi scriverle
con purissima eleganza dimostrarono il Sadoleto e il
Bembo, al qual ultimo si attribuisce l’avere insegnato
ad imitar solo Cicerone, lasciando via gli scrittori di
bassa latinità: ma per quanto lodato, egli mi pare
aspro, e nella sua magnificenza ben lontano dalla schiettezza
de’ classici.




Lazaro Bonamici da Bassano (-1552), filologo ai servigi del
cardinal Polo, nel sacco del 27 perdette i libri; poi a
gara domandato a Padova, a Vienna, in Polonia, in
Francia, formò valentissimi scolari; con criterio censurava
le opere altrui, repugnava dallo scrivere italiano,
e diceva di amare men tosto esser papa, che parlare
come Cicerone. Al Beazzano da Treviso, autore di meschine
poesie e spertissimo negli affari, dopo che fu

ridotto infermo dalla podagra, accorrevasi da tutta
Italia per consigli letterarj. Più tardi, i Volpi padovani
furono correttori della stamperia del Comino di Cittadella.




Giulio Cesare Scaligero (1484-1558) volea farsi frate sulla speranza
di diventar papa, onde ritorre ai Veneziani la sua
Verona, da’ cui antichi dominatori pretendeva discendere.
È il primo moderno che nella interminabile sua
Poetica pensasse ridurre a sistema l’arte dei versi con
copiosissimi esempj. Più di gusto che di genio, con
amore dell’eleganza non sentimento della forza, preferisce
a Omero l’Eneide, e fino l’Ero e Leandro; Orazio
e Ovidio ai Greci, e con molto artifizio sostiene un assunto
che, preso alla spicciolata, non è sempre paradossale.
Rivede anche i moderni, fra i quali dà la palma
al Fracastoro, poi al Sannazaro e al Vida.




Francesco Arsilli, nell’elegia De poetis urbanis, loda
più di cento poeti latini viventi a Roma sotto Leone X.
Dai loro contemporanei erano paragonati ai classici:
ed anche il facile Roscoe, che figurò buono come lui il
secolo di Leone X, ma nè il conobbe nè il fece conoscere,
pareggia que’ nostri umanisti e Giovian Pontano
ai contemporanei d’Augusto; come quando intitola
grande il Bojardo, e pone l’Arcadia del Sannazaro
sopra quanto l’Italia avesse fin allora prodotto; l’Italia
di Dante.




I fantasticatori recenti d’una letteratura europea potrebbero
trovarla già in cotesti latinisti, che costituivano
veramente una repubblica universale, potente per
questa medesima lingua e per l’accordo: ma il latino
non essendo più la lingua del pensiero, ne veniva uno
sciagurato divorzio tra questo e le parole; e lo studio
della frase e dello stile riusciva a scapito della naturalezza.
Erasmo derideva i nostri latinanti che non avventuravano
parola la quale non fosse in Cicerone;

mentre (siccome qualche nostro contemporaneo pretese
saper la storia romana meglio di Tito Livio) egli presumea
saper meglio di Cicerone come scrivere latino.
Ma essi stessi confondevansi; e intanto che Lipsio e
Aonio Paleario portano a cielo il latino di Paolo Giovio,
lo Scaligero il giudica affettato e lussuriante anzichè
puro[86].




Quell’ostinazione di studj conduceva facilmente alla
presunzione, ad amare dell’antico fino la ruggine e le
scorie, annichilare la propria personalità per camuffarsi
alla greca e alla romana. Abbagliati non sapevano
che ammirare; tutto vi ritrovavano bello ed uno; e
viepiù sprezzavano la bizzarra varietà e la complessità
laboriosa del medioevo e quel mondo di contrasti; vergognandosi
d’essersi inginocchiati a quell’idolo misto di

fango e diamanti. E per vero la scienza e la filosofia
v’erano mancanti d’ogni gusto artistico, sicchè allo svegliarsi
della letteratura classica fu vantaggio il considerarla
principalmente dalla bellezza dello stile, e ravvivar
così il sentimento estetico. Sebbene si esagerasse, continuando
diveniva necessario volger lo studio de’ classici
a sviluppare e crescere la conoscenza dell’uomo, e non
solo dello scrivere, ma del pensare chieder loro lezioni;
dall’esame della forma passare a quello della
sostanza.




La purezza dello scrivere costava viepiù perchè dovea
ciascuno per fatica propria accattar voci, frasi, regole,
ed accertarle; finchè l’agostiniano Ambrogio
Calepino da Bergamo diede fuori il vocabolario (Reggio
1502), che d’edizione in edizione cresciuto, in quella
di Basilea del 1581 comprese ben undici lingue. E
poichè non v’ha genìa più litigiosa dei pedanti, ne pullulavano
rinfacciamenti scambievoli, e battaglie che
s’appigliavano a tutto il regno letterario, tra il Poliziano
e Bartolomeo Scaligero, tra Fiorentini e Napoletani, in
proposito sempre di parole e parole.




Continuavasi a far buone edizioni, e stampatori eruditi
apparvero il Minuziano a Milano, i Giunti a Firenze
e Venezia, il Torrentino a Firenze e Mondovì, il Paganino
a Venezia e Tusculano, il Viotto a Parma. I Ferrari
di Piacenza erigono stamperia a Milano e a Trino,
donde a Venezia; e perchè un d’essi, Gabriele, ito in
Francia, fu soprannomato Joli, prese il cognome di
Giolito, e per impresa la Fenice[87]. Costui non guardava

a spesa per avere buoni correttori e buone opere,
e per lui lavoravano il Dolce, il Domenichi, il Doni, il
Brucioli, il Turchi, il Sansovino, il Fiorentino, il Bettussi,
il Toscanelli, il Baldelli; fece vulgarizzare Diodoro
Siculo, Dione Cassio, Onesandro, Appiano, Cicerone,
Plinio; stampò un Ariosto con begli intagli; eseguì la
collana degli Storici greci, ideata dal Porcacchi; in sua
casa accoglievansi i principali Veneziani e forestieri;
Carlo V il fece nobile, re e papi gli concessero grazie.
Aldo Manuzio romano, stipite d’una famiglia di tipografi
celebri a Venezia, continuava a stampar Aristotele mentre
le palle di Francesi e Tedeschi sgomentavano la
città; pubblicava Platone l’anno dell’eccidio di Ravenna
e di Brescia; poi mutatosi a Roma, formò una Neoacademia
dove ragionare di letteratura, e scegliere i
lavori da stamparsi e lezioni da preferire, e pose sulla
porta del suo gabinetto: — Se vuoi nulla, spicciati, e
subito va; se pur non vieni come Ercole allo stanco
Atlante, per sottopor le spalle; chè in tal campo sempre
vi sarà da fare per te e per chiunque venga» (tom. VIII,
pag. 367). Anche Pier Vettori procurò eccellenti edizioni
e vulgarizzamenti di classici.




Dilatavasi lo studio del greco; e Giovanni Lascari,
Francesco Porto, Marco Musuro e altri Greci qui formarono
numerosi scolari, principalmente a Firenze,
che parea un’Atene risorta[88]; Varino Favorino ne
fece il primo dizionario dopo quello imperfetto del
Crestone (tom. VIII, pag. 325). La prima grammatica in
latino scrisse Urbano Valeriano, che lunghissimi viaggi
avea compito sempre a piedi. Anche le lingue orientali

aveano cultori, e non vogliamo dimenticare il dizionario
perso-comano-latino, che il Petrarca lasciò alla repubblica
veneta, forse trascritto di suo pugno. A spese di
Giulio II, Gregorio Giorgi di Venezia pose a Fano la
prima stamperia arabica che al mondo fosse, e nel
1514 ne uscirono le Sette ore canoniche, e poco poi
il Corano per Paganino da Brescia. Pier Paolo Porro
milanese stampò in Genova nel 1516 il Salterio in
greco, ebraico, arabo e caldeo per cura di Agostino
Giustiniani vescovo in Corsica, che possedeva ricchissima
biblioteca orientale, della quale fece dono a Genova;
e che da re Francesco chiamato a Parigi, primo
v’introdusse le lingue orientali. Il cardinale Ferdinando
de’ Medici ne aprì a Roma stamperia; a Venezia il
Pomberg impresse la Bibbia in ebraico, assistito dal
dottissimo frà Felice da Prato. Angelo Canini d’Anghiari
pubblicò gli Ellenismi, e istituzioni per le lingue
siriaca, assira, talmudica[89]. Teseo Ambrogio pavese
imparò moltissime lingue, e preparava un salterio in
caldaico, ma dal saccheggio di Pavia del 27 dispersi i
libri e gli apparecchi suoi, non potè dar fuori che l’introduzione
alle lingue caldaica, siriaca, armena e diciotto
altre, con quaranta alfabeti, fra i quali comprese
i caratteri che adopera il demonio, mostratigli da un
adepto: opera che toglie la priorità a quella del Postel,

giudicata il primo tentativo di filologia comparata, e la
vince in ampiezza ed erudizione.




Anton Maria Conti detto Majoragio, che avvivò l’eloquenza
a Milano e vi eresse l’accademia de’ Trasformati (1555),
accusato d’irreligione per aver mutato il suo nome in
Marcantonio, si scagiona davanti al senato col dire che,
mancando esempj classici di Anton Maria, non avrebbe
potuto scriverlo in latino pretto. Qual era più ridicola,
l’accusa o la discolpa? Moltiplicò opere d’erudizione,
impugnò i Paradossi di Cicerone, di che ripicchiollo
caninamente Marco Nizolio, autore del Thesaurus ciceronianus.




La principale biblioteca era sempre la Vaticana; vi
tenea dietro quella di San Marco a Venezia, dono del
Bessarione; poi quelle di Urbino, di Modena, di Torino.




Molti applicavano alle antichità, specialmente romane,
Lorenzo de’ Medici pose una cattedra per insegnarle;
Pomponio Leto e Rafaele di Volterra scrissero sui magistrati,
Marliano sulla topografia dell’antica Roma, Robortello
sul nome delle famiglie, Manuzio delle leggi e
della cittadinanza, Francesco Grapaldi delle case; della
milizia Francesco Patrizj, e meglio Gianantonio Valtrini
gesuita romano; il Panciroli delle dignità; Lucio
Mauro, Andrea Fulvio, Lucio Fannio e altri delle antichità
di Roma. Benchè nato a Scio, Leone Alazis o Allacci
può arrogarsi all’Italia, ove sempre visse. Archeologi
zelanti voleano tutto spiegare, descrivere tutto:
ma più pazienti che ingegnosi, più di buon volere che
di critica e di cognizioni sulla vita degli antichi, facilmente
erravano, o sminuzzavansi in meschinità; i più
non miravano che alla migliore intelligenza di Cicerone:
tutti poi ligi all’autorità, veneratori della virtù romana,
e d’inconcussa fede in Livio e Dionigi, che sì poco vagliono
nelle antichità; in Pomponio e Gellio, che ignorarono
le istituzioni repubblicane; in Tullio, ch’era men

intento a vagliare la verità che a vincer le cause. Pure
un giudice rigoroso e competente, il Niebuhr, dà
lode a que’ nostri, che raccogliendo a gran fatica una
moltitudine di particolarità isolate, giunsero a trarne
ciò che nessun’opera avanzataci della letteratura antica
offriva, un’esposizione sistematica delle antichità romane.
Quanto fecero, conchiude egli, è prodigioso, e
basterebbe per assicurarli di fama immortale[90].




Piaceva radunare senza discernimento medaglie,
iscrizioni, arnesi, cimelj d’ogni sorta, d’ogni età, d’ogni
nazione; nel qual genere levò fama il Museo, dove Paolo
Giovio, accattando e blandendo, avea disposto di bellissime
rarità e ritratti, dei quali stampò la prima raccolta
che si vedesse, intagliati in legno. Enea Vico da Venezia
primo trattò sulle medaglie degli antichi; e Sebastiano
Erizzo, suo compatrioto, pose i fondamenti
della numismatica.




Onofrio Panvinio veronese (1529-68) fu de’ primi a sentire
l’importanza delle iscrizioni; interpretò alcune non
prima intese, e pubblicò le più importanti, ben avanti
del Grutero, che non gli rese giustizia; fu anzi il primo
a ideare una collezione generale delle epigrafi antiche,
e ne dedusse la cronologia de’ tempi romani, la serie
de’ consoli e degli imperatori, e notizie sulla religione,
i costumi, il governo, le dignità, gli uffizj, le tribù, le
legioni, le vie, gli edifizj pubblici, i magistrati municipali,
i giuochi; conobbe falsi i frammenti di Annio da
Viterbo (tom. VIII, pag. 341); aggiungete una cronaca

universale dalla creazione fin a’ suoi tempi, un ritratto
del mondo abitabile, ed altre opere viepiù maravigliose
a chi guardi la brevissima sua vita. Da Marcello Cervino
esortato poi a volgersi alle antichità sacre come
più convenienti ad ecclesiastico, raccolse immensi materiali;
di cui furono stampati il Primato di San
Pietro contro i centuriatori di Magdeburgo, le note alle
vite dei papi del Platina, le sette basiliche di Roma,
delle sepolture cristiane; altri giaciono inediti[91] o
incompiuti, fra cui gli Annali ecclesiastici.




Con maturità e più accertate cognizioni Carlo Sigonio
da Modena (1520-84) illustrò le romane antichità, i fasti
consolari, il diritto romano (italico) e provinciale. Dopo
la storia dell’impero occidentale da Domiziano ed Augustolo,
primo ardì quella del regno d’Italia dai Longobardi
sino al 1286; non traendo lume che dagli
archivj, sicchè, malgrado gli errori, vuolsi venerare
qual rinnovatore della diplomatica. Descrisse la repubblica
degli Ebrei, quasi specchio alle costituzioni
moderne. Premesso con Aristotele, che scopo d’ogni
civile consorzio è conciliare l’utile col giusto, vuole
si abbiano consigli occupati dei vantaggi della nazione,
magistrati che non permettano di disgiunger da questi
la giustizia, un capo che gli uni e gli altri convochi, distribuisca
loro gli affari; il che tutto pargli fosse tra
gli Ebrei felicemente combinato[92].




Pirro Ligorio napoletano per tutta Italia raccolse e
disegnò iscrizioni, formando trenta volumi d’antichità,
rimasti inediti e preziosi, malgrado i troppi errori.

Mariangelo Accorso di Aquila, che visse trentatre anni
alla corte di Carlo V, e per suo servizio viaggiò nel
Settentrione, fu de’ più attenti antiquarj; adunò parecchi
monumenti, che pose in Campidoglio; corresse
molti passi di autori. Celso Cittadini avea pur fatto
una raccolta d’iscrizioni: altre particolari di paesi
servirono di fondamento alle storie municipali di Verona,
Brescia, Como, Faenza, e alla milanese di Andrea
Alciato (1492-1550).




Quest’ultimo, scolaro degli altri celebri Giasone del
Maino e Carlo Ruino, a ventun anno pubblicò le note sui
tre ultimi libri degli Istituti di Giustiniano, poi i paradossi
del diritto civile, che lo fecero da alcuni riprovare
come novatore, da altri levar a cielo. Ricco d’onnimoda
letteratura, come ne diè prova in opere variatissime,
rappresenta il progresso della giurisprudenza dall’autorità
al raziocinio. Quanto alla Bibbia i teologi, tanta
venerazione i giuristi professavano pei codici romani;
riverendone il testo, senza osar più che qualche correzione
o variante (glossa interlinare). Si procedette
poi alla interpretazione logica (glossa marginale), che
diede prevalenza al criterio personale sopra l’objettivo,
passando dalla scuola d’Irnerio a quella d’Accursio,
ma sempre con una specie di fede nell’accordo
tra la parola e il senso logico della legge. Questa fede
diminuisce allorchè Bartolo crea il Commento, dove la
dialettica è considerata come mezzo per ottenere la
vera conoscenza del diritto. Ma della dialettica si abusò,
con interminabili teoriche, definizioni, cautele degenerando
nella sofistica. Di questa l’Alciato rivela gli
abusi, e come i professori insegnassero le industrie di
fare, con parole, sembrar forte una causa debole, e sottoporre
la verità all’interesse: Barbazia, Giason del
Majno, Parisio davano consulti, dove il sofisma facilmente
si scopriva; ma Decio e Bartolomeo Socino

mentivano con finezza tale da ingannare i pratici. Decio
poi a’ suoi consulti metteva soltanto la soscrizione, perchè
così diceva non avere già affermato che quello
fosse il diritto, ma scritto solo perchè la materia si
prestasse meglio alla meditazione. Sannazaro, tanto per
contentare il cliente, mutava qualche circostanza del
fatto, sicchè il consulto procedeva legalmente, ma inutile.
Paolo di Castro e Lupo asserivano d’avere scritto
non consulti, ma allegazioni, nè in conseguenza
doversi esigerne il vero a puntino (Parergon juris,
lib. XII, c. 12).




Siffatto abuso della logica rendeva inestricabili le liti,
irreperibile il vero. Si cercò orizzontarsi mediante l’autorità
de’ grandi giureconsulti, ma con ciò la scienza
sottometteasi alla tradizione scientifica, e non si facea
che accumulare autorità, fra le quali la legge veniva sagrificata
all’opinione collettiva: e Giason del Majno,
campione di questa scuola, diceva che, dove urtino
la verità e l’opinione comune, questa deve preferirsi a
quella... l’errore comune costituisce diritto e si ha per
verità (Lib. I, § testes cod. de Testamento). Di questo
sottoporre il vero a un criterio legale dolevasi l’Alciato,
e che si consumasse un intero semestre a porre in
bilancia le opinioni dell’Aretino, di Socino, di Carlo
Ruino, e confutare una sentenza accettata, con molta
ambizione e pochissimo senno (Prælatio in bononiensi
schola, an. 1550). Ma quell’ardimento che il
raziocinio veniva prendendo anche nelle cose di fede,
s’applicò alla giurisperizia, e l’Alciato n’ha il merito
(per dirlo alla moderna), proclamando la superiorità
della ragione individuale nel conoscere la vera realità
del diritto positivo nella sua idealità, e tradurlo a tutte
le conseguenze teoriche e pratiche della vita sociale in
armonia colla religione. «Omesse (dic’egli nella prolusione
di Pavia) le ambagi degli entimemi, più atte a

ostentare ingegno che a compier la dottrina, riferirò in
breve quel che s’abbia a sentire, e francheggerò l’interpretazione
nostra con ragioni che bastino a rimuover le
contraddizioni altrui». Opponeva dunque al formalismo
dialettico la libera ragione. Per iscoprire poi il senso
intimo della legge, ricorreva all’erudizione, che pondera
i tempi, gli usi, le circostanze da cui ne fu accompagnata
la formazione; colla storia migliorando il criterio
objettivo.




Nascea da ciò la necessità di studiare i classici; onde
gli derivò una inusitata bellezza di forme. E della
filologia si valse a emendar varj passi del Corpus
juris; industrie frammentarie, che avviavano alle sistematiche
de’ moderni. Il testo rettificato volea costantemente
premesso al commento, affinchè mai non se ne
dimenticasse la realità, come era avvenuto agli scolari
di Bartolo. La ragione è la perfezionatrice della realtà
del diritto; del quale il senso più che la parola deve
considerarsi. In conseguenza dedusse dai commentatori
molti principj scientifici sconnessi, che coordinò
sotto tre regole capitali intorno alle presunzioni.




In questo sforzo di emancipar la ragione dalla tradizione,
l’individualità dall’autorità, s’inchinò sempre al
dogma, e pose il diritto canonico per limite al romano.
Che se le forze d’un solo non bastavano a compiere il
passaggio dal medioevo ai moderni, aprì la via ai tre
grandi lavori che restavano a fare d’archeologia storica,
di filosofia del diritto positivo, di conciliazione fra
i due elementi predetti; imprese serbate a Cujaccio, Donello,
Domat[93].









L’Alciato godette di fama estesissima; ad Avignone
ebbe seicento scudi di stipendio, settecento scolari e le
divise di conte palatino; professò a Bourges per seicento
scudi, e volendo partirne, il re gliene aggiunse
trecento, il Delfino gli regalò una medaglia che ne valea
quattrocento, e Francesco I sedè qualche volta fra’ suoi
uditori. Non ancora contento, l’Alciato si partì, e lesse
a Pavia per millecinquecento scudi, poi a Bologna, a
Ferrara, senza mai chiamarsi soddisfatto. — Son richiesto
(scriveva egli) da tutte le parti del mondo, da
Inglesi, da Sassoni, da Belgi, da Pannoni; tanto non v’è
luogo, che dagli scritti o dalla fama non conosca l’Alciato:
testè mi scrisse Giovan Caspiano presidente al
senato in Austria, testè Claudio Metense da Basilea, ed
altri dotti».




Alcuni delle forme e del linguaggio degli antichi valeansi
a materie nuove, come gli storici, i filosofi, e coloro
che agitavano vive quistioni civili, ai quali ben
tosto aprì vastissimo arringo la Riforma. Allora quest’erudizione,
che placidamente armeggiava sui classici

e in disquisizioni di parole, venne sospetta dacchè i novatori
la spinsero nei campi della fede: poi studj più
attuali le tolsero il primato; mentre dal 1491 al 1500
eransi stampate quattromila cencinquantotto opere, appena
settecento ventitre ne comparvero fin al 1513; e
Aldo Manuzio racconta che, nell’ora di far lezione,
egli stava passeggiando davanti alla vuota Università
romana, attesochè le lingue vive aveano occupato il
posto delle classiche, ridotte a erudita curiosità.




Quegli studj aveano certamente giovato anche all’italiano,
come la grammatica ai bambini; ma vi introdussero
l’artifiziato periodare, le disdicevoli trasposizioni,
la mescolanza di congiunzioni latine; e l’ermafrodita
pedanteria guastava fin lo stile epistolare e
domestico, e insegnava un’aria pomposa e cortigiana,
e ciò che più rincresce, adulazioni svergognate; perchè
lo scrivere consideravasi come un’arte, non come una
manifestazione. Tanto le colpe letterarie toccano alle
morali.




Coloro che dallo studio del latino traevano il pane,
n’esageravano l’importanza a segno, da pretendere
che l’italiano fosse indegno delle scienze. È noto che il
Bembo suggeriva all’Ariosto di scrivere il suo Orlando
in latino. Alla coronazione di Carlo V, Romolo Amaseo,
arringando davanti a questo e al papa, sostenne doversi
lasciar l’italiano ai trecconi e al vulgo da cui trae il
nome. Gli fecero eco Pietro Bargeo in un’orazione
allo studio di Pisa, Celio Calcagnini e Bartolomeo Ricci
ne’ trattati dell’imitazione, Francesco Florido nell’apologia
di Plauto, Giambattista Gorneo in un paradosso
agli Infiammati di Mantova, altri ed altri, fin all’illustre
Sigonio.




Siffatta preminenza avea fatto negligere l’italiano;
dico dai dotti, perocchè vi fu sempre chi l’adoprò; e a
non nominare Leonardo da Vinci e l’Alberti e qualche

altro scienziato, più alle cose intenti che alle parole,
bastino le soavissime prose di Feo Belcari, nobile fiorentino
che si serbò semplice in tempo di stile latineggiante
e intralciato. Qual carissima semplicità nella sua
vita del beato Colombini! e la castissima dettatura delle
molte sue laudi e rappresentazioni convince come
fosse tutt’altra che perita la poesia italiana.




A questa Lorenzo de’ Medici giovò con una protezione
meglio ragionata che il padre, e col proprio
esempio. Per imitare il Petrarca, anzichè per passione,
celebrò egli la Lucrezia Donati con sottilità platoniche;
non infelicemente tentò le pastorali e la satira,
e canti carnascialeschi per le feste, che, a spesa e direzione
sua, rallegravano il carnevale. L’Ambra sua villa
encomiò in un poema; nella Nencia da Barberino in
dialetto contadinesco amoreggiò una campagnuola con
inarrivabile vivacità e naturalezza; nell’Altercazione
espose concetti di filosofia platonica, e ne’ Beoni una
satira dell’ubbriachezza. Inspirato dalla madre, compose
anche laudi sacre, che si cantavano come quelle
di frà Savonarola (tom. VIII, pag. 299).




Dalla scuola di Angelo Poliziano (1454-94), il quale vantavasi
che da mille anni nessun maestro d’eloquenza latina
ebbe tali e tanti scolari, uscirono Guglielmo Grocin, da
poi professore di greco ad Oxford; Tommaso Linacre,
amico del cancelliere inglese Tommaso Moro; Dionigi,
fratello dell’eruditissimo Reuclin; i due figli di Giovanni
di Tessira cancelliere di Portogallo; ed altri, esaltati
da Erasmo. Chi la prima volta vedesse il Poliziano in
cattedra con naso sformato, occhio losco, collo tozzo,
pigliavane disgusto: ma se schiudesse una voce dolce
e vibrante, quella parola simile a un mazzo di fiori,
quella frase tutta sali attici, faceano ben tosto dimenticare
i torti di natura (Giovio); mentre egli s’infervorava,
e sapea trasfondere le proprie emozioni nell’anima

degli uditori. Gran gusto prendeva ai Bucolici; e incontrandovi
lodata la felicità campestre, deponeva il libro
e improvvisava su questa, non dimenticando nè il susurro
dell’aria che fa ondeggiar le coniche vette del
cipresso, nè la voce mormorante dei pini, nè quella del
rivo serpeggiante sui ciottoli coloriti, nè l’eco che ripete
le armonie. E tutti accorrevano alla chiesa di
San Paolo dove egli era priore; uno con una spada alla
mano, di cui non sapea leggere le sigle misteriose; uno
a chiedergli un’epigrafe pel suo studio; un terzo una
divisa; un quarto epitalamj o canzoni. «Appena mi
rimane tempo da scrivere (esclama): fin il breviario
bisogna ch’io interrompa».




Di mezzo agli studj filosofici e filologici, egli compose
con maggior arte d’italiano le Stanze per la
giostra di Giuliano Medici, con bellezza compassata ed
elegante, non nerboruta e impetuosa; da paragonare a
Cosimo Rosselli e alla scuola sua, staccata dalla prisca
ingenuità per copiare il vero e l’antico. Le lasciò incompiute,
ma dopo alzata l’ottava a magnificenza degna
de’ grandi epici che vennero dietro. Ad istanza del cardinale
Gonzaga, distese in due giorni il più antico melodramma,
l’Orfeo, dove alla dolcezza dei Bucolici di
Virgilio unì la spettacolosa libertà delle rappresentazioni
medievali (tom. VIII, pag. 438).




Giusto de’ Conti al modo petrarchesco cantò la Bella
mano della sua donna. Girolamo Benivieni l’amor divino
espose con idee elevate, ma stile incondito. L’inno
alla morte, di Pandolfo Collenuccio, s’invigorisce di civile
filosofia.




Il Sannazaro suddetto fece quel che in Portogallo
già si usava, il romanzo pastorale in prosa numerosa
mescolata di versi; ma versi manierati, a cui volle
aggiungere l’inarmonica difficoltà delle rime sdrucciole;
e prosa rabberciata di latinismi, a zeppe, a parentesi, a

trasposizioni; per quanto vive esprima alcune pitture, e
veraci alcuni affetti. Studiò Teocrito, il quale non avea
studiato la natura; e figurò i pastori colti d’ingegno e
raffinati di sentimento. Poi alle Camene lasciar fe i
monti ed abitar le arene, inventando le egloghe pescatorie,
ancor più artifiziate, sebbene ispirar lo dovessero
le spiaggie della sua Mergellina, le più belle che
il sole indori.




L’italiano colto era dunque ridesto, ma non vi si tornava
coll’ingenuità primitiva, sibbene colla riflessione,
collo studio, coll’imitazione; e in conseguenza camminò
manierato, pretensivo, anzichè analitico e svelto qual si
parla da chi parla bene. Considerata la lingua come
una fattura de’ letterati, ne conseguiva che i letterati
potessero a voglia regolarla; onde comparvero grammatiche[94]
e discussioni e sofisticamenti sull’indole e
sugli usi di quella che due secoli innanzi era stata adoperata
insignemente. Il Boccaccio, in grazia spesso
di quel che n’è meno imitabile, fu preso per canone,
posponendo la casta semplicità de’ suoi predecessori
ai costrutti singolari e alle eleganti giaciture. Sovra lui
sottigliò Pietro Bembo nobile veneto (1470-1547), che chiamarono
balio della lingua. Avea quaranta portafogli, dall’un
all’altro dei quali passava le sue carte, correggendole
man mano; e ci ripetono, — Egli è una prova che può
scriversi pretto senz’essere nato sull’Arno». Ma (oltre
sapersi che suo padre, letterato dottissimo e operoso
magistrato, il portò seco a Firenze in età di otto anni),
quel suo non ismontar mai da’ trampoli, non dettar mai
naturale, rivela che non ha nativa la lingua; fin le epistole
egli lavora a tessello di frasi altrui e strascico di

periodi e ricorrenti latinismi, senza vigore mai. Le sue
Regole grammaticali ebbero quattordici ristampe, ma
trovarono molti contraddittori; il Castelvetro, il Caro,
il Sannazaro, gli Accademici Fiorentini le appuntarono,
e chiarirono che neppur esso autore vi si atteneva: e
di fatto non posano su verun fondamento razionale, nè
allargansi a comprensioni generali.




Caterina Cornaro, rinunziato il regno di Cipro alla
Repubblica veneta, si ritirò ad Asolo, castello sopra Treviso,
alle prime falde dell’Alpi, e fattane signora con un
assegno di ottomila ducati, vi spiegava qualche lembo
avanzatole del manto regio, alla corte fastosa di ottanta
servi e dodici damigelle, e giuliva di mille delizie,
aggiungendo la compagnia di letterati e artisti, visitata
or da Teodora d’Aragona moglie d’un Sanseverino, or
dal marchese di Mantova, ora dal cardinale Zeno, più
spesso da Pandolfo Malatesta di Rimini, che venivano
a godervi caccie, pesche, corse, balli, o le nozze di
qualche a lei prediletta. E v’interveniva giovinetto galante
il Bembo, e v’ideava i dialoghi degli Asolani
«per esortar i giovani ad amare»; introducendo però
un Dardi Giorgio, pio solitario, che dal terreno li solleva
all’amor divino. Danno per isquisita la canzone
sua in morte del fratello, e i sonetti in morte della Morosini,
madre de’ suoi figliuoli: ma il cuore non mel
disse. Insomma, di tanti che il lodano, quanti lo lessero?
Guarda un’opera sua, tu credi sempre che tanta
fama sia dovuta a un’altra; ogni encomio si conchiude
nella compassata eleganza: ma a questa si può giungere
colla fatica, e perciò molti lo tolsero ad imitare fra
que’ tanti che cercavano, non qual cosa dire, ma come
dirla.




Non sarà superfluo l’avvertire come gli Italiani, ogniqualvolta
peggio soffrivano e si trovavano precluse le
disquisizioni politiche, si buttarono sopra quelle della

lingua, quasi una protesta della nazionalità che ad essi
voleasi strappare. E il fecero allora. Il Giambullari nel
Gello tolse a derivar la nostra dall’etrusca, che è ignota,
ma che supponeva affine all’ebraica, donde i suoi fautori
si dissero Aramei. Celso Cittadini la facea vissuta
fin ai tempi di Roma antica; ma la filologia comparata
era sì bambina da non recar a distinguere la maternità
dalla fratellanza. Peggio litigarono sul nome. Il Trissino
vicentino la voleva detta italiana; fiorentina il Varchi e
il Bembo; senese il Bargagli e il Bulgarini; toscana
Claudio Tolomei; il Muzio, ribattendo l’Amaseo che la
rilegava nel trivio, voleva che la lingua fosse desunta
da ciascuna città e provincia d’Italia «come un’insalata
di diverse erbe e di diversi fiori», asserendo che «non
i fiumi toschi, Ma il ciel, l’arte, lo studio e ’l santo
amore Dan spirito e vita ai nomi ed alle carte»: contro
Bartolomeo Cavalcanti, che trovava lo stile del Machiavelli
incomparabilmente superiore a quel del Boccaccio,
sostenne che questo s’addice ad ogni maniera di componimento:
contro il Varchi lanciò deboli ragioni con
violenza, e quasi sapesse la lingua meglio di loro, appunta
modi del Ruscelli, del Dolce, del Castelvetro, del
Machiavelli, del Guicciardini: contro Dante pure s’avventò,
nel che lo contraddisse il Cittadini. E su tutto
ciò si compilarono libri senza fine, che meglio avrebbero
sciolto il nodo adoprando essa lingua ad alcun che
di elevato e degno.




Il Salviati[95] rabbuffa il Muzio e il Trissino e gli
altri forestieri, «i quali pronunziando la loro favella in
maniera che scrivere non si possono le loro parole nè
senza risa ascoltare, ci motteggiano nella pronunzia, e
dannano in noi la virtù che si disperano di poter mai
ottenere... A tutte le cose che da coloro contro la
nostra lingua si son volute dire, bastata sarebbe questa

risposta sola, che essi niuna cosa propongono, niuna ne
vogliono provare, che mai allegano uno scrittore che
di Firenze non sia. E che nuovo linguaggio, che inaudita
rimescolanza, che centauro, che chimera, che mostro
sarebbe quello, quando pur anche far si potesse,
un mescuglio di vocaboli di forse trenta diverse lingue?
E dove mai e quando mai fu veduta scrittura di questa
guisa, o come la siffatta dir si potrebbe lingua, se lingua
non è quella, la quale o da alcun popolo non si favelli,
o la quale alcun popolo per alcun tempo non abbia mai
favellata? Chi sarebbe che la intendesse pur mediocremente?
dove s’avrebbe a far capo, dove a ricorrere
per le proprietà? e in qual guisa maravigliosa andarono
questi nostri per tutto il corso della loro vita
passeggiando per tutta Italia a prendere cento vocaboli
di Romagna, trecento di tutte le terre di Lombardia,
altrettanto di Napoli e suo reame, e finalmente dieci
di quel paese e quattro di quel castello? Che fatica, che
stento, che infelicità convenne che fosse la loro in quel
tempo!» Insomma vorrebbe lo scrittore fosse nato in
Firenze, poi studiasse in Dante, Petrarca, Boccaccio
e negli altri trecentisti la legatura delle parole e lo
stile: lo che rese tanto difficile lo scriver bene, all’imitazione
degli antichi dovendosi aggiungere l’imitazione
dei moderni.




Sono le controversie che si rinnovano di tempo in
tempo, discutendo sulle parole, invece d’occuparsi di
cose; rimestando la tavolozza, invece di dipingere.
Parve poi fatale da que’ primordj fino alla umanità
odierna, che contraddittori e apologisti credessero ragioni
le villanie, non s’elevassero mai alla natura dei
linguaggi e al paragone di ciò che negli altri paesi intervenne,
e, per angusto municipalismo, negassero la
preminenza ai Toscani quegli stessi che pescano toscane
eleganze per parer belli; impugnando così, almeno in

teorica, quell’unità della lingua che ad altre unità è
scala e suggello.




Già il Tolomei avea proposto di levare l’h da hora,
dishonore, havea; ma con più senno voleva il Trissino
distinguere l’i dall’j, l’u dalla v, smettere la ph per
f, il th per z; e coll’η, ed ε, coll’ο e ω greci discernere
il suono stretto o largo di queste due vocali. Sciaguratamente
egli adoprò quest’ortografia in un poema
illaudabile, e non essendo toscano, errò nell’applicazione,
onde gli si levarono addosso le beffe, massime
dal Firenzuola; eterno modo anche questo d’impacciare
le cose buone! Alcune di siffatte innovazioni prevalsero,
le altre rimangono desiderate.




Particolare attenzione alle regole della lingua si applicò
quando cadde la libertà fiorentina, cioè quando
cessarono i grandi scrittori; e fu istituita anche una
cattedra di italiano per Diomede Borghese, il quale con
quarant’anni di studio pretendeva avere ottenuto il titolo
di arbitro e regolatore della toscana favella. I
malcontenti dei Medici, per avere un pretesto di adunarsi,
proposero di emendare il Decamerone, guasto
nelle varie stampe; e l’edizione fatta dal Giunti nel
1527 è cercata come un lavoro di partito. E perchè il
Decamerone si teneva pel libro più utile, ma insieme
pericolosissimo al buon costume, fu commesso al Salviati
di prepararne una lezione castigata, per la quale
gli toccarono i vituperj che al pittore Braghettone.




Continuò quella fratellanza nell’accademia degli
Umidi, la quale adunavasi in casa di Giuseppe Mazzuoli,
«cittadino (com’egli diceva) senza stato, soldato senza
condizione, profeta come Cassandra», che avea combattuto
nelle Bande nere, poi all’assedio; poi fatto vecchio,
ma sempre sollazzevole ed amoroso dei giovani,
molti ne univa, i quali «ancorchè fussino la maggior
parte in esercizj mercantili occupati, pure si promettevano

tanta grazia dalle stelle e dalla natura, che bastava
lor l’animo a render conto dei casi loro in simile professione»[96].
Cosmo, conoscendo l’astuzia del farsi
serve le lettere col proteggerle, cominciò a dare a
questi giovani il titolo più lauto di Accademia Fiorentina,
poi stanza nel suo palazzo, e pubblicità, e prebende,
e fin privilegio di fôro; per quanto il Mazzuoli si dolesse
di questo voler il duca tirare tutto a sè. Propostosi
a studio speciale la lingua, i membri di essa si buttarono
a leggere dissertazioni sopra un sonetto, un verso, una
parola di qualche classico, e principalmente del Petrarca;
e poichè ciascuno voleva avere esordio, perorazione
e congrua lunghezza, considerate quanto sciupìo
di parole in un secolo già tanto verboso! Saviamente
pensando che gioverebbe alla lingua l’esercitarla in traduzioni,
il duca ne commise molte ad essi accademici,
come di Aristotele al Segni, di Boezio al Varchi, di
Platone al Dati, e via là.




Nojati dallo stillar quintessenze, i membri di essa
Giambattista Dati, Anton Francesco Grazzini, Bernardo
Canigiani, Bernardo Zanchini e Bastiani de’ Rossi fecero
scisma, e raccoglieansi ad altre tornate che chiamavano
stravizj, perchè rallegrate dall’amenità del
luogo, da festivo cicalare, da squisite cenette[97].
Pier Salviati gli esortò a dare a quei ritrovi alcuno

scopo certo, senza abbandonare l’originaria giovialità;
onde formarono un’accademia che per celia battezzarono
della Crusca, togliendo per emblema il frullone,
per seggiole le gerle del pane rovesciate cui serve di
spalliera una pala da grano, per sedia dell’arciconsolo
tre macine, e ognuno un nome da tali simboli, l’Infarinato,
l’Inferigno, il Rimenato, l’Insaccato; Grazzini volle
ritenere il titolo suo primitivo di Lasca, perchè questo
pesciattolo a friggerlo s’infarina. Continuarono così a
mandar fuori cicalate bizzarre, finchè assunsero di
compilare il vocabolario della Crusca, sgomento dei
pedanti, beffa dei frivoli, che non vogliono conoscerne
l’intento e l’uso.




Quantunque persuasi che la favella d’una nazione sia
un dialetto elevato alla dignità di lingua scritta, e che
in Italia il fiorentino meriti questo vanto, gli Accademici
non s’accontentarono (come poi col parigino fecero
quelli di Francia) di dare tutte le voci dell’idioma toscano,
ma le rinfiancarono d’esempj. I filologi, che allora
s’abbaruffavano sopra il valore di parole latine, non
poteano risolvere che per esempj scritti; l’illustrazione
de’ Classici era l’oggetto di moltissime opere, di moltissime
accademie, e singolarmente della fiorentina; il
quale andazzo portò i Cruscanti a voler munire ogni
voce e i varj significati di essa con testi, credendo dare
autorità ai modi, e chiarire il senso degli autori[98].









Ma poichè negli autori non si trova che la minor
parte della lingua, i Cruscanti ricorsero a scritture ove
abbondano le parole d’uso famigliare, come ricettarj,
zibaldoni da bottega, e somiglianti. Di più si fece; e alcuno
prese a scrivere componimenti col preciso scopo
d’inserirvi voci di cui gli esempj mancassero, quali furono
la Fiera e la Tancia del Buonarroti. Non sarebbe
tornato più speditivo il mettere a catalogo le voci stesse,
quali s’udivano dal popolo? io lo credo; e crederò
sempre rimanga ancora questo bel compito a qualche
Toscano, che voglia offrire un vocabolario non voluminoso
e da pochi, ma usuale e da tutti. Quale però fu
fatto dagli Accademici, ha il merito, per quel tempo rilevantissimo,
di spiegare i Classici.




In tal lavoro essi errarono spesso, non sempre usarono
testi corretti, benchè l’emenda di questi fosse una
delle loro applicazioni; non registrarono a pezza tutte
le voci neppur d’essi autori; diedero per vivo ciò che
era quattriduano, per comune ciò che era d’un luogo o
d’un tempo particolare; fin errori e storpiature registrarono,
pel proposito di spiegare gli autori. Sovrattutto
erano vacillanti nella grammatica, allora in fasce,
scarsi nella critica, nata appena. Quindi pecche vere,
confessate da essi medesimi nella prefazione, riparate
via via nelle stampe successive, ma lasciandone altre
che diedero facile messe a chi volle appuntarneli, o supplirne
le dimenticanze. Sensatissime e pizzicanti e miniera
ai futuri sono le postille che vi pose Alessandro
Tassoni, appena uscito il Vocabolario, con frizzo più
pungente che non si dovesse aspettare da un accademico.
Benedetto Fioretti pistojese (che, con vocabolo composto
di tre idiomi, s’intitolò Udeno Nisieli, cioè uomo
di nessuno se non di Dio) pose saviissime note in margine
a una copia che, comperata a caro prezzo, giovò
alle posteriori edizioni del Vocabolario. Il quale resterà

come bel monumento storico: e noi, aborrendo le scurrilità
lanciategli, lo abbandoneremo solo quando ci abbiano
forniti d’uno migliore.




Ma a ciò si richiedono condizioni, che non sono letterarie.
E del resto le quistioni della lingua si vincono
coll’adoprarla a qualcosa di utile e di grande; e quel
secolo abbondò di scrittori che parvero rinfrescare il
Trecento, ingentilendolo. Bizzarria, disordine, spirito religioso
sopravviveva ancora nei meno accurati, e una
fecondità quale di giovinetti appena buttati nel mondo;
ma tutto veniva alterato dall’educazione, e poco a poco
la coltura sottentrava all’originalità, il lenocinio alla
robustezza: la prosa, non più abbandonata al caso e
al sentimento, prendeva ordine, e spogliavasi dell’affettazione
latina, pur vestendo graziosi costrutti ed eleganti
giaciture.




Monsignor Giovanni Della Casa da Mugello (1503-56), il migliore
de’ periodanti artifiziosi, scrive qual si conviene
a precettore di buone creanze. Di magniloquenza sono
tipo le sue orazioni: ma chi in quello strascico cortigianesco
può riconoscere il modo di persuadere e di
muovere? Aggiungi lo sconcio variare di sentimenti,
sicchè nell’una sublima quel medesimo Carlo V[99],

che in due altre aveva mostrato peste d’Italia e rovina
d’ogni libertà; in quella confonde perfino la giustizia

colla volontà di esso[100], in queste ne esagera l’avidità
nell’invadere l’altrui; qua predica la libertà d’Italia,
altrove esorta a ridur Siena in dominio della famiglia
Caraffa.




Orazioni si facevano allora per ogni occasione, ma
qual raggiunge l’eloquenza vera? Sonorità di periodi,
ridondanza d’epiteti, verbosità, descrizioni, enfasi invece
di forza e concisione, nessuna arte di incalzare cogli
argomenti, di penetrare l’intimo degli animi per isnidarne
il vizio o indur la persuasione. Non un buon predicatore
sorse in quel meriggio delle lettere. Per via
severa camminò frà Girolamo Savonarola, tutto impeti
e con movimenti qua e là di vera eloquenza: ma
quella che arte chiamiamo gli manca, e troppo spesso
converte il pulpito in tribuna. D’orazioni profane funebri,
di complimento, di persuasione, un migliajo rimane,
ma chi leggerebbe quel cicaleccio inane, se non
per ripescare fra un diluvio di parole qualche notizia?[101]









Vuolsi coraggio a trangugiar quelle di Leonardo Salviati
con tanto profluvio di voci oziose, tanto viluppo di
membri e membretti. Questa palma mancante all’Italia,
pretese cogliere Alberto Lollio con arringhe di assiderante
eleganza, sovente sopra soggetti immaginarj, e
puntellate di figure retoriche e luoghi topici uno infilato
all’altro; talchè somministrano abbondanti esempj
ai precettisti, e noja insuperabile ai lettori. Buoni favellatori
possedette Venezia, ma scarsi d’arte e di lingua
incerta; robuste e spigliate procedono cinque orazioni
che si hanno stampate di Pietro Badoero; e lodatissime
furono le arringhe giudiziarie di Cornelio Frangipane
friulano.




Deh potessimo avere i ragionamenti onde i Fiorentini
ed altri repubblicani persuadevano al meglio della
patria!; ma quelli intarsiati ai racconti dal Bembo, dal
Nardi, dal Varchi e peggio dal Guicciardini, sono esercitazioni
compassate, di niuna spontaneità, e guaste
spesso dall’imitazione. Bartolomeo Cavalcanti è più
vero, e per ciò più robusto. Unite il discorso di Giambattista
Busini al duca di Ferrara pei profughi di Firenze
perseguitati da Clemente VII, quello di Giacomo
Nardi a Carlo V sulle tirannie del duca Alessandro, e
se vogliasi l’apologia di Lorenzino; e avrete tutta l’eloquenza
politica di quell’età, prima che le fosse tolto il
parlare. E il non essere sorto un grand’oratore fu
non ultima causa del mancarci una prosa nazionale;
prosa svelta, propria, concludente, che in tutti gli scrittori
apparisca unica di fondo, variata di colore secondo
la materia, la persona, gli studj; prosa approvata dai
dotti e insieme gradita al popolo, che vi riscontri le
forme sue ma nobilmente atteggiate, le sue parole
ma con arte disposte. E restammo fra una lingua
colta e morta, usata spesso a materie inette; ed una
viva, ma creduta solo acconcia a frivolezze, a commedie,

a novelle, che saranno sempre il più ricco tesoro di bei
modi, d’animosi tragetti, di frasi calzanti.




Gli storici (t. IX, p. 254) sono i migliori scrittori, ma
neppure essi evitano l’espansione smodata e la prolissità,
nè le parole rinzeppate o le particelle superflue, che
stornando l’attenzione, fanno o meno o male intendere
l’idea. Alcuni all’arte unicamente posero pensiero, come
Pier Francesco Giambullari, che i fatti generali d’Europa
dopo il IX secolo espose con bellissima retorica;
caro alle scuole dove si separa il pensiero dalla parola.
L’irremediabile amplificare di Francesco Guicciardini,
que’ periodi intralciati di tante fila, che dianzi
un editore faticò per distrigarli in qualche modo, possono
correggere il moderno sfrantumare, ma troppo
distano dalla rapidità che il racconto esige[102]. In fatto

egli non erasi mai esercitato a scrivere; ma la profonda
intelligenza e il buon senso, cui unisce sperienza e
calcolo, gli valgono a gran pezza meglio che i precetti.




Bernardo Davanzati mercante fiorentino (1529-86), indispettito
dal forestierume che s’infiltrava col commercio e colla
Corte, per rimedio suggeriva di «spolverare i libri antichi,
e servirsi delle gioje nostre che ci farebbero onore»:
preferiva la lingua fiorentina alla comune italica, che
«quasi vino limosinato a uscio a uscio, non pare che
brilli ne’ frizzi». Ristrettosi a Tacito, Orazio e Dante,
maestri dello scolpire i pensieri, egli solo, fra tanto
sproloquio in cui smarrivansi i pensieri, propose di
mostrare come la nostra favella possa emulare la madre
in nervosa brevità; e traducendo Tacito, ridusse più
conciso il concisissimo fra gli storici antichi. Che se

licenziossi a qualche ribobolo che detrae al signoresco
narratore, le più volte l’intende a meraviglia, e lo riproduce
colla vera fisionomia, coll’efficace semplicità
afferra il punto e picca; e noi lo teniamo inarrivabile
modello del vulgarizzare[103].




Rimane sempre vero che i libri più pregevoli di quel
secolo sono i meno artifiziati, le lettere del Caro, la vita
del Cellini, e quelle del Vasari. Ben hanno preteso i
letterati d’aver abbellito queste ultime; ma la storia li
smentisce, quand’anche nol facessero esse medesime.
Chiarezza, brevità, vigore son lodi costanti dello stile
del Machiavelli, più pregevoli quanto al suo tempo più
rare; del resto va senz’arte: ne’ periodi zoppica non di
rado, mirando unicamente alla forza; è ricco d’idiotismi;
ma quei che supposero non sapesse di latino,
badino come l’imitazione latina lo traesse a costruzioni
o falsate o contorte; e, malgrado i molti difetti, merita
gran lodi da chi sappia non solo ammirare ma osservare.
Come poeta, oltre le commedie ove mostrò
quanto poteva migliorarsene il gusto, stese i Decennali,
meschina imitazione di Dante, narrando i fatti del suo
tempo. Nell’Asino d’oro, che solo pel titolo rammenta
la spiritosa fatica di Apulejo, finge essersi smarrito in
una foresta, ove da’ mostri lo campa una donna, che lo
conduce a un serraglio di bestie allegoriche.




Nell’imbratto che fece della lingua di Dante e del Villani,
il Boccaccio ebbe troppi imitatori; sicchè i novellieri
sentono tutti di quella puzza. D’interesse, di color
locale, d’affetto mancano in generale, si dilatano in
uno stile spento e languido, e connettono i racconti con
filo ancor più tenue che il loro modello. Nella peste del

1374, una brigata d’ogni condizione viaggia per Italia,
distraendosi con cencinquantasei racconti, la più parte
osceni, tutti incolti, che Giovan Sercambi lucchese
raccolse. Dall’Aretino, da Speron Speroni, da Ercole
Bentivoglio ed altri, sorpresi dalla pioggia alla pesca,
suppongonsi narrate le diciassette novelle dei Diporti
di Girolamo Parabosco, musicante piacentino e poligrafo.
Cinque uomini e altrettante donne, spinti da
egual accidente in una casa, vi ingannano la sera novellando;
del che sono formate le Cene del Lasca speziale
fiorentino, procedenti con sintassi naturale, periodo disinvolto,
espressione tersa propria; e con molta varietà,
nè senza tragico interesse, che poi l’autore volge dispettosamente
in riso. Egli avea pure composto pungentissimi
scherzi e commedie di candidissima dettatura, di
scarso intreccio, d’invereconda morale.




Agnolo Firenzuola fiorentino (1493-1548), tutto fiori e grazie, deh
perchè quell’insuperabile trasparenza di stile adoprò
solo in frivolezze e scurrilità? Era monaco vallombrosano;
e appassionato della materiale bellezza femminile,
ne stese un trattato fra lubriche particolarità e sogni
cabalistici. In una brigata fa ragionar d’amore, e raccontare
laide novelle innanzi alla «regina del suo
cuore... bella e pudica quant’altre mai». Anche dagli
animali fa dare precetti ed esempj; sul soggetto di
Apulejo forma un Asino d’oro, acconciato ad altre idee.




La Filena di Nicolò Franco fu messa un momento
di sopra del Decamerone, poi dimenticata. Giovanni Sabadino
degli Arienti bolognese dettò neglettamente settanta
Novelle Porrettane. Masuccio Salernitano nel
Novellino moltiplica avventure a scorno de’ frati e in
istile boccaccevole. Delle ottanta novelle latine trivialmente
oscene di Girolamo Morlino napoletano si valse
Gianfrancesco Strapparola di Caravaggio, che le divise
in notti, zeppe di meraviglioso e d’inverosimile, e benchè

da postribolo, le suppone esposte da oneste fanciulle.
Alle consuete immoralità vollero sottrarsi Sebastiano
Erizzo, che fece sei giornate di racconti prolissi, e Giraldi
Cintio, che negli Ecatomiti, narrati da giovani fuggenti
a Marsiglia dal sacco di Roma, pretese insegnar
la morale, e non fu letto; eppure somministrò il soggetto
a più d’una composizione di Shakspeare.




Matteo Bandello da Castelnuovo di Scrivia (1480-1561), generale
dei Domenicani in Milano, ostentò amori e cortigianerie
a Napoli e Firenze, eppure ottenne da Enrico II il vescovado
d’Agen. Tra le occupazioni, raccolse piuttosto
aneddoti che vere novelle, alle quali non si brigò
tampoco di dare qualsiasi legame, ma a ciascuna prepose
una dedica adulatoria, unica e misera originalità;
chè del resto va con parlate prolisse, dialogo sgraziato,
insulse particolarità, scarsa fantasia, caratteri sparuti,
nè mai drammatico movimento. «Dicono i critici
che, non avendo io stile, non mi doveva mettere a
fare questa fatica: io rispondo loro che dicono il vero,
ch’io non ho stile, e lo conosco pur troppo: e per questo
non faccio professione di prosatore». Così egli; e di
fatto la sgraziataggine del suo scrivere rende viemeno
tollerabile con lardellarlo di frasi classiche[104]. «Dicono
i critici che le mie novelle non sono oneste...: io
non nego che non ce ne siano alcune, che non solamente
non sono oneste, ma dico e senza dubbio confesso
che sono disonestissime...; ma non confesso già ch’io
meriti di essere biasimato; biasimarsi devono... coloro
che fanno questi errori, non chi li scrive». Muove nausea
la sguajatezza con cui, egli vescovo e di settant’anni,
espone sconcezze, da cui ebbero sciagurato appiglio i
Protestanti: eppure il marchese Luigi Gonzaga gli affidò

ad educare sua nipote Lucrezia; e monsignore se ne
innamorò, ma platonicamente, e la cantò in molte liriche
e in un poema di undici canti!




I trattatisti di morale, oltre non aversene pur uno
originale, peccano del massimo dei difetti, l’esser nojosi.
I Ragionamenti di monsignor Florimonte, la Vera bellezza
di Giuseppe Beluzzi, i Ricordi di monsignor Saba
da Castiglione, i Ritratti di donne illustri d’Italia del
Trissino, sono per lo più dissertazioni in tono retorico,
rinzaffate di erudizione e prive d’attualità. Benedetto
Varchi, prolisso, allenato, cascante sempre anche nella
storia, empì le sue Lezioni di futilità aristoteliche; pure
dagli stranieri erano ristampate e lette come delle migliori.
Mattia Doria fece la Vita Civile, ed aveva preparato
l’Idea d’una perfetta repubblica, ma se ne sospese
la stampa; e conosciutovi immoralità e concetti
panteistici, fu arsa.




Di Sperone Speroni, che fece arringhe ciceroniane,
e che giudicano armonioso e grave, sono gracilissimi
e di concetti generici i dialoghi intitolati il Guevara, il
Marcantonio, l’Orologio dei principi, molte volte ristampati:
al più si possono leggere i suoi Consigli alla
figlia. Molto da lui copiò Alessandro Piccolòmini senese
nelle Istituzioni di tutta la vita dell’uomo nato
nobile e in città libera: professava a Padova, e nelle
opere di filosofia considera Aristotele come suo «principe
e guida e più che uomo», eppure osa scostarsene;
e secondo l’andazzo, distingue la verità filosofica dalla
teologica. Francesco Piccolòmini della patria stessa, nel
Comes politicus pro recta ordinis ratione propugnator,
discute la morale (de moribus) e la sociale (de republica),
considerando come un dovere de’ magistrati il
diffondere la virtù nella città e nello Stato. Altri scritti
sull’educazione e sulla morale stanno nelle biblioteche,
non più fra le mani: solo vive il Galateo di monsignor

Della Casa, libro condiscendente più che retto, che la
cortesia confonde colla moralità. Delinea o adombra i
costumi d’allora, in alcun lato ancora grossolani, mentre
già si mescevano a puntigli e smancerie spagnuole; e
molto insiste sul modo di raccontare accidenti e novelle,
il che era ingrediente primario del conversare
di quel tempo. Nei Doveri fra amici di stato diverso
riduce a precetti la servilità; l’inferiore mai non intacchi
il suo patrono; ne soffra piacevolmente persin
le impertinenze. Pur troppo va così: ma perisce la civiltà
vera d’un paese quando la moralità svapora in
cerimonie, e il dovere in convenevoli, che non vagliono
se non sgorgando dal cuore.




Analisi dell’uomo e degli affetti intimi, efficacia di
particolarità, la profonda riflessione di Pascal o l’ingenua
sensualità di Montaigne mancano sempre ai
nostri, che offrono soltanto modelli generici e astrazioni;
del qual falso sistema la maggior riprova sta nell’allegoria
anteposta da Torquato Tasso al suo poema;
come i difetti di questo rivelano l’assurdità del metodo.
Esso Torquato; il Varchi, il Muzio, altri ed altri discussero
alcuni punti particolari di condotta, e massime
dell’onore e della scienza cavalleresca. Questa cominciava
a prender piede, per divenire poi quasi unica
norma a’ portamenti de’ gentiluomini; e sul duello,
punto essenziale, scriveano i teologi per disapprovarlo,
gli altri per darvi regole. Tutto ciò pei gentiluomini,
reggentisi in un’atmosfera affatto artifiziale; ma al
grosso della nazione avvilita, al popolo escluso dagli
interessi, chi provvedea più fuorchè i preti?




Pietro Martire d’Angera milanese, del 1488 portato
in Ispagna, col Mendoza conte di Tendilla vi attese alle
armi, e dopo presa Granata si ordinò ecclesiastico, e la
regina Isabella il pose maestro de’ paggi. Avendo il
soldano d’Egitto spedito a re Ferdinando il padre

Antonio da Milano, guardiano de’ Francescani al Santo
Sepolcro, per intimargli cessasse di molestare i Mori,
se no egli tratterebbe all’eguale stregua i Cristiani in
Terrasanta, Ferdinando gli mandò Pietro Martire, che
ottenne quanto chiedeva, e in quell’occasione vide il
Cairo e le piramidi, che descrisse; come poi l’Oceano
ed il Mondo nuovo da che fu consigliere reale per gli
affari dell’India, onde potè avere in mano i documenti
della navigazione di Colombo, opera tradotta in tutte
le lingue. Fin al 1525 dettò ottocentotredici lettere
sugli uomini e sui fatti contemporanei, perciò cercate
dagli storici, quantunque paja certo che non furono
dettate al tempo proprio degli avvenimenti. Approva
l’Inquisizione e l’intolleranza, pressente l’importanza
della Riforma appena nata, descrive egregiamente le
fazioni di Firenze, la battaglia di Pavia.




Altri dei nostri si occupavano di paesi forestieri. Girolamo
Faletti di Ferrara (De bello sicambrico) narrò
le guerre di Carlo V coi Francesi ne’ Paesi Bassi, e contro
la lega Smalcaldica; Orazio Nucula in latino non inelegante
la spedizione di esso in Africa. Paolo Emili veronese,
chiamato da Luigi XII a Parigi per iscrivere la
storia di Francia, la stese latina in quattro libri, dall’antichità
fino al 1489, qualche ordine portandovi colla
critica allora possibile[105]: fu la prima ragionevole di
quel paese, e lodatissima, tradotta, per lungo tempo

rimase di testo, e Giusto Lipsio diceva che pene unus
inter novos veram et veterem historiæ viam vidit....;
genus scribendi ejus doctum, nervosum, pressum...;
non legi nostro ævo qui magis liber ab affectu[106].
Lucio Marineo siciliano a Salamanca dettava la storia
di Spagna ad esaltazione di Fernando e d’Isabella; Polidoro
Vergilio di Urbino, autore d’un esile trattato De
inventoribus rerum, ebbe da Enrico VII l’incarico di
scrivere quella d’Inghilterra: sicchè anche gli storici di
que’ paesi cominciano da un nostro. Così Ciro Spontoni
scrisse quella d’Ungheria; Alessandro Guagnino veronese
quella della Polonia; il padre Antonio Possevino
quella di Moscovia; Gian Michele Bruto quella dell’Ungheria
e di Stefano Batori; Luigi Guicciardini fratello
dello storico, Commentarj delle cose di Europa specialmente
ne’ Paesi Bassi dal 1529 al 60, e una descrizione
di questi, ne’ quali egli abitò quarant’anni
come negoziante.




Valeriano Pierio trattò de’ geroglifici come allora si
poteva, delle antichità di Belluno sua patria; e sull’infelicità
dei letterati raccolse aneddoti che ora potrebbero
triplicarsi, anche tralasciando, come egli non fece,
le miserie inseparabili dall’umanità. Luca Contile senese,
segretario al cardinale Trivulzio e a Ferrante Gonzaga
governatore di Milano, al cardinale Trento, al capitano
Sforza Pallavicino, al marchese Pescara, fu storico diligente
e chiaro più che coraggioso, e nel trattare delle
divise e insegne si elevò a qualche intendimento generale.
Corteggiò la marchesa Del Vasto e Vittoria Colonna,
cui dedicò la Nice, poema non casto, assomigliando le
virtù di lei al vello d’oro e ai pomi esperj, custoditi, invece
di drago, da’ suoi begli occhi, lo spavento de’ quali
non potrebbe superarsi che da Giasone od Ercole.









Altri speculavano sulla vanità tessendo genealogie,
e spesso inventandole, all’appoggio principalmente di
frate Annio da Viterbo e simili. Scipione Ammirato
storiò le famiglie napoletane e fiorentine, il Morigi quelle
di Milano, il Sansovino le illustri d’Italia, Marco Barbaro
la discendenza delle patrizie famiglie, e moltissimi
di particolari parentele. Alfonso Ceccarelli da Bevagna
con autorità e documenti falsi formò le genealogie dei
Monaldeschi, de’ Conti e d’altre; e infine meritò che Gregorio
XIII gli facesse tagliar la mano e impiccare.




Il più bel campo ai letterati sarebbe stata la storia:
ma molti valendosi della lingua latina perchè più divulgata,
ne veniva nocumento alla verità, costretta ad
un linguaggio non suo, ed a sopprimere quelle particolarità
che le danno vita. Ricorrere alle fonti immediate,
raccogliere gli svariati materiali, vagliarli severamente,
valersene con intelligenza, e ridurli ad un complesso
omogeneo, non si pensava ancora. Presi gli autori precedenti
meglio reputati, se ne compievano i racconti o
supplendo l’un coll’altro, od osservandoli sotto aspetto
diverso, o inserendovi documenti nuovi, senza farsi coscienza
di copiar lunghi brani, e talvolta quasi solo traducendo:
come assai fosse l’indurvi nuova veste, e unificarne
lo stile col resto dell’opera propria.




Ma già la storia riduceasi classica, cercando al racconto
attribuire eleganza ed ordine, nettezza di stile,
interesse di ritratti e quadri. Si volle dunque analizzarne
l’arte, e Giovian Pontano, che primo ne trattò, la
considera come una specie di poesia; nota che Livio
comincia col mezzo verso (Facturus ne operæ pretium),
e Sallustio con un esametro spondaico (Bellum scripturus
sum quod populus romanus), e va mettendo a
fronte passi di questi autori e di Virgilio. Insieme però
raccomanda la brevità, posta nelle parole, e la rapidità
posta nel movimento dello stile; quanto al fondo, desidera

le particolarità, massime le biografiche, e descrizioni
topiche, e le arringhe.




E la storia alla poesia confronta pure Francesco
Patrizi in dieci dialoghi, nojosi di digressioni e appoggiati
al trattato di Luciano. Eccetto le storie sacre,
s’avvisa che nelle antiche si va troppo tentone, nelle
moderne manca libertà; lo storico non differisce dal
poeta che nel non alterare i luoghi e i tempi; noi siamo
spettacolo agli Dei, e verità non avvi se non nelle opere
di Dio e della natura.




I precetti dati dal Foglietta nell’introduzione alla sua
storia genovese, e dal Viperano (De scribenda historia),
sono trivialità o plagi, che che ne paja al Tiraboschi. Quel
genio universale di Bernardino Baldi disputò pure della
storia, ponendo per fine di essa non l’ammaestrare che
spetta alla filosofia etica, ma il rappresentare altamente
e secondo le leggi sue la verità delle cose succedute.
Nell’esporre i consigli, lo storico deve esprimere il proprio
giudizio, non solo in universale, ma scendendo
allo speciale, e dire qual cosa lodi o vituperi; perciocchè
il narrare i fatti nudi e non esternare che cosa ne senta,
è da uomo che non discerne il bene dal male. Il parlar
dello storico sia grave e chiaro[107].




Annibal Caro (1507-66), uno de’ più simpatici scrittori, nato
poveramente a Cittanova nella Marca, si direbbe vero
toscano; con tanta proprietà adopera i modi più calzanti
della lingua viva; professando riconoscere tutto
quel poco che ne sa dalla pratica di Firenze[108]. Servì
ai Farnesi, e scrisse le loro lettere: ma veri modelli son
quelle in proprio nome. Si lagna più d’una volta che gli
fiocchino versi ed encomj di gente sconosciuta, che poi
pretende risposta; e che i libraj mettano a stampa le

sue epistole[109]: nuovo argomento della passione universale
allora per gli studj, e dell’importanza attribuita
agli scriventi.




Pure l’ufficio più sociale a cui questi fossero chiamati,
era lo stender lettere per signori: Giambattista
Sanga e il Sadoleto scrissero quelle di Clemente VII; il
Berni quelle del Bibiena pei Farnesi; il Flaminio pel
datario Ghiberti; Bernardo Tasso pei Sanseverino, il
Muzio per don Ferrante Gonzaga ed altri; Luigi Cassola
piacentino, forse il maggior madrigalista di quell’età,
pel cardinale Santafiora; altri per altri. Da ciò una prodigiosa
ricchezza di epistole, dettate colla scorrevolezza
e precisione che mancano nei lavori più studiati. Molto
si scrisse intorno alla confezione delle lettere; e benchè
il buon senso riprovasse il dirigere il discorso all’altezza,
eccellenza, signoria d’un altro, queste spagnolesche
ostentazioni rimasero. In quelle del Bembo e di
Paolo Manuzio sentesi l’intenzione di stamparle: Bernardo
Tasso è retore di sterile abbondanza: dignitose e
d’artifizio velato son molte del Casa, e quelle di Claudio
Tolomei, inventore de’ versi alla latina[110]. Jacopo
Bonfadio di Salò (t. IX, p. 267) fu caro al Bembo e al
Flaminio, ma anche al ribaldo Franco e agli ereticali
Valdes e Carnesecchi; in Genova ebbe cattedra di filosofia:
ma si lagna che colà «letterati non ci sono,

dico che abbiano finezza»; confessa che «gl’ingegni
sono belli», ma si contenterebbe di più «se fossero
tanto amici di lettere quanto sono di traffici marinareschi»:
coltissimo nelle due letterature, poeta
migliore in latino, stese le lettere con dignitosa
affabilità, non senza lambiccature e lungagne. Forse
la fama di lui restò ingrandita dal supplizio del fuoco,
al quale Genova lo condannò, dicesi per amori
infami.




Letterati di mestiere, quali il Porcacchi, l’Atanagi, il
Dolce, il Ruscelli, il Sansovino, lo Ziletti raggranellavano
ogni frivolezza de’ migliori, per farcirne volumi da guadagno:
ma da quella farragine di carteggi alcun paziente
potrebbe stillare pochi volumi, rilevanti non solo
alla letteraria, ma alla politica storia. Quelle d’artisti
splendono di meriti particolari e maggior libertà, e
fanno conoscere quali fossero più o men colti, e come
l’animo si trasfonda non men nelle tele che nelle carte.
I secretarj doveano anche inventare imprese e motti,
dar idee di pitture e di feste, accompagnare di versi le
principesche solennità.




Il Caro tutta la vita elaborò le opere sue, senza mai
pubblicarle; ridottosi poi in riposo, pensò fare un
poema, e per addestrarvisi prese a tradurre qualche
cosa dell’Eneide; e vi si piacque tanto, che la trasse a
fine, sentendosi vecchio per un’epopea. Son versi sciolti
cinquemila cinquecento più dell’originale; onde il compatto
del parlare antico scompare, talvolta la fedeltà è
tradita o per errore o per negligenza, ma conservata
la ricchezza e la lucidità dell’autore; vi è fatta prelibare
la potenza del verso sciolto, arricchendolo d’infinita
vaghezza di armonie, e di frasi e giri nuovi; sicchè,
dopo tanti tentativi e tante censure, rimane la migliore
veste che siasi data all’impareggiabile Virgilio. Il Caro
con greca venustà vulgarizzò gli Amori di Dafne e

Cloe secondo Longo Sofista; e con grandiloquenza
alcun che de’ santi Padri.




D’ordine de’ suoi padroni aveva egli scritto in lode
dei Reali di Francia la canzone Venite all’ombra dei
gran gigli d’oro, dove, togliendosi alla monotona sobrietà
dei petrarchisti, avventuravasi nell’immaginoso,
nel ricercato, in quella gonfiezza che si scambia per sublimità.
Ai servidori di quella casa e ai molti amici di
lui nessuna lode parve bastante a un componimento che
usciva dalle vie ordinarie; ma altrimenti ne parve a
Lodovico Castelvetro, arguto e schizzinoso modenese, e
ne mandò attorno una censura. Al Caro parve più ostica
quanto maggior dolciume di lodi avea gustato, uscì con
apologie e risposte, or sue, or d’altri, or sue in nome
d’altri, massime fingendo ciancie degli scioperoni che
frequentavano la via de’ Banchi a Roma. L’altro risponde,
e come avviene nelle dispute, si travalica ogni
moderazione, e si divulga una delle liti più clamorose
di questa litigiosa repubblica letteraria. Il Castelvetro
ebbe il torto d’essere provocatore; indi trovò gusto a
mostrare acume, e con illustri nimicizie guadagnarsi
celebrità. Scriveva egli le censure con tocco impetuoso
e colla vivacità di chi attacca, sottile talvolta, ma con
maggior gusto che non si aspetterebbe in un tempo in
cui il bello era sentito più che ragionato: il Caro era
sussidiato da amici, e principalmente dal Molza e dal
Varchi ricevea pareri e correzioni: villanie da piazza
mai non furono dette con maggior eleganza che nell’Apologia
e nei sonetti de’ Mattaccini, ove la bile lo
fece poeta; nè celie più spiritose si potrebbero opporre
a ragioni ben rilevate. Donne gentili, cardinali, il duca
di Ferrara s’interposero pacificatori, ma inutilmente; i
partigiani del Castelvetro obbrobriarono il Caro a principi
e cardinali; essendo ucciso un amico di questo, se
ne pose colpa al Castelvetro; si pose colpa al Caro d’aver

lanciato sicarii contro il Castelvetro. Certamente il Caro
avea scritto: — Credo che all’ultimo sarò sforzato a finirla
per ogni altra via, e vengane ciò che vuole»; e fu
chi sostenne che, coll’arte infame onde anche oggi cotesti
manigoldi dell’arte subillano i Governi contro il censurato,
denunziasse all’Inquisizione il Castelvetro: imputazione
alla quale egli fece piede col dirlo «filosofastro,
empio, nemico di Dio, che non crede di là dalla morte»,
e «agl’inquisitori, al bargello e al grandissimo diavolo
vi raccomando». Fatto è che il Castelvetro stimò prudenza
rifuggire tra i Grigioni e morì a Chiavenna (1571).




Chi non si sgomenti delle lungagne, trova nella costui
Poetica d’Aristotele molta erudizione, riflessi sottili,
critica assennata, e franchezza di appuntare anche là
dove i commentatori non sanno che applaudire. Spesso
egli censura Virgilio; a Dante imputa la pedanteria di
parole scientifiche, ingrate e «inintelligibili a uomini
idioti, per li quali principalmente si fanno i poemi»;
incolpa di plagio l’Ariosto, oltre l’infedeltà storica sino
ad inventare a capriccio i nomi dei re.




Non era più il tempo che l’Italia splendesse unica al
mondo; e Francia poteva opporle Montaigne, Balzac,
Voiture e l’altra plejade non duratura; Spagna e Inghilterra
gl’immortali nomi di Calderon, Lope de Vega,
Camoens, Shakspeare. Questi conoscevano e usufruttavano
la letteratura italiana; e da Andrea Navagero
ambasciator di Venezia presso Carlo V, che molto
viaggiò e ben vide e ben descrisse, fu ispirato l’amore
pei nostri classici a Giovan Boscano Almogaver, che
postosi sull’orme del Petrarca, introdusse la correzione
nella poesia spagnuola; alle fonti nostrali attinsero Garcilaso
de la Vega imitatore del Sannazaro, e Diego
Hurtado de Mendoza (t. IX, p. 482); il principe de’ poeti
francesi Ronsard traduceva sonetti del Bembo; il maggior
tragico dell’Inghilterra e del mondo, Shakspeare,

dai nostri novellieri deduceva alcuni soggetti da drammatizzare,
come più tardi Milton scriveva sonetti italiani,
e Molière razzolava ne’ nostri comici per trovarvi
o temi o caratteri o scene; Grangier traduceva Dante,
e tutti i Francesi leggevano il Petrarca, come poi il
Tasso.




Al contrario, i nostri mai non danno segno di conoscere
i grandi contemporanei[111]; e allorchè il Castelvetro,
che pur esso forse ne avea contezza solo per
udita, osò dire che in Francia e in Ispagna si trovavano
scrittori grandi quanto in Italia, se ne scandolezzarono
i pedanti, che mai non gli aveano saputi; e rabbuffollo
il Varchi, il quale poi sosteneva Dante esser superiore
ad Omero. Dal che pullularono nuove quistioni; e per
puntiglio Belisario Bulgarini senese s’aguzzò a spulare
difetti nella Divina Commedia, in una serie di lettere e
risposte e dissertazioni, dimostrando che non era vero
poema perchè mancava alle regole d’Aristotele: il Mazzoni
scese nella lizza a difenderla.




Ma quel poeta, il più ispirato insieme e calcolato, il
più lontano dall’orpello e dal gergo convenzionale, che
reggesi soltanto su nome e verbo senza epiteti nè frasi,
mal s’affaceva all’arte raffinantesi; la sua simbolica
cristiana diveniva meno intelligibile all’irruente classicismo;
studiavasi, ma non come ritratto di cose cittadine
e incarnazione di credenze vive; e posponevasi
al Petrarca, a cui si usava la venerazione che più non
s’aveva per la Bibbia, togliendo a disputar delle parole,
stillarne ogni voce, ogni verso, ogni sentimento, ogni
atto. A tacere gl’infiniti commenti, dei quali sopravvissero

quelli di Bernardino Daniello e d’Alessandro
Velutello, Simon della Barba perugino, a proposito del
sonetto In nobil sangue vita umile e cheta, dichiarava
qual sia stata la nobiltà di madonna Laura; Lodovico
Gandini lungamente indagò perchè messer Francesco
non avesse mai encomiato il naso di lei; poi disputavasi
se fu donna vera; se allegoria, cosa rappresentasse:
e si prese scandalo quando il Cresci osò crederla
maritata. Così da lite nascea lite, mentre Carlo V spegneva
l’indipendenza d’Italia, e Lutero squassava la
potestà di Roma.




Di mezzo al culto che prestavasi alle lettere, ecco
il ferrarese Giglio Gregorio Giraldi sostenere, non solo
la vanità, ma il pericolo del sapere (Proginnasma); la
medicina incertissima, garbugliona la giurisprudenza,
bugiarde e sofistiche l’eloquenza e la dialettica, piacentiera
al vizio la poesia; i letterati inetti a governare
le città e le famiglie; Roma, grande finchè rozza, essersi
corrotta a misura che ingentiliva. Sono i paradossi
che a Rousseau furono poi suggeriti da accessi di
superbia, come al Gregorio da accessi di pogadra; il
quale, del resto, conchiude avere scritto per pura mostra
d’ingegno. Forse per penitenza ordì la storia degli
Dei, poi ancor più quella scabrosa de’ poeti anteriori e
de’ viventi.




Girolamo Muzio (1496-1576) nato a Padova, ma che s’intitolava
justinopolitano perchè oriundo e cittadino di Capodistria,
buon’ora attaccatosi a persone illustri lodandole
e ad esse dirigendo lettere e componimenti, a Venezia
lega pratica coi giovani studiosi: nel concorso apertosi
per la cattedra di retorica, dove gli aspiranti doveano
ciascuno leggere per tre o quattro giorni sopra alcun
classico, egli menò la briga fra gli studenti perchè fosse
preferito Giambattista Egnazio, che perciò lo alloggia
e nutre: agli spettacoli che da natale a tutto carnovale

ogni domenica davansi ora sull’uno ora sull’altro campo
delle chiese, con balli e improvvisatori, vagheggia
un’alta donna, che presto gli è tolta da morte: poi coi
nobiluomini visita varie parti d’Italia, soffrendo dall’insolenza
militare, ed ora ai militari si unisce al soldo
del conte Claudio Rangone: ito in Francia con questo,
vi conosce la Corte: serve a Galeotto Pico, usurpatore
della Mirandola, poi al duca di Ferrara, ove canta la
celebre Tullia d’Aragona, per la quale, dopo ammogliato,
dettò il trattato intorno al matrimonio. Col Varchi,
col Cittadini, col Cavalcanti, col Tolomei si rissò per cose
di lingua (pag. 141); con Fausto da Longiano, coll’Attendolo,
coll’Averoldo, con Giambattista Suzio, con altri
per punti e giudizj cavallereschi; giacchè, vedendo non
poter fare abolire il duello (dic’egli), volle almeno porvi
regola, e le opere sue in tal proposito, stampate con
privilegio di Pio V, passavano per classiche: poetò
anche[112], e divisava un’epopea su Goffredo Buglione,
che forse avrebbe distolto il Tasso dalla sua. Talento
universale, diplomatico e guerriero, letterato e teologo,
prosatore e poeta, instancabile disputatore, diede egli
stesso il catalogo degl’innumerevoli scritti che poterono
«uscir dalla penna ad uomo che, dal ventesimoprimo

anno della sua età fin al settantesimoquarto ha continuamente
servito, ha travagliato a tutte le corti di cristianità,
e vissuto fra gli armati eserciti, e la maggior parte
del suo tempo ha consumato a cavallo, e gli è convenuto
guadagnarsi il pane delle sue fatiche». La sua
Arte poetica ha merito di non servili giudizj, appuntando
l’Alighieri per durezza, per mollezza il Petrarca,
il Boccaccio perchè prosastico ne’ versi e poetico nella
prosa: all’Orlando preferisce le commedie dell’Ariosto;
e di certe verità gli daremmo lode se non venissero dal
farnetico d’accattar brighe, che l’accompagnò quanto
visse.




Alfonso de Ulloa, figlio d’un capitano di Carlo V,
e soldato egli stesso sotto Ferrante Gonzaga, tradusse
in italiano un’infinità di opere spagnuole, tra cui principalmente
la vita di Colombo scritta da Ferdinando suo
figlio, preziosa perchè l’originale andò perduto: scrisse
pure la vita di Carlo V, di don Ferrante, e altre storie di
pochissimo valore.




Fra cotesti scarabocchiatori, che a forza di lodarsi a
vicenda si creavano una reputazione, novereremo anche
Francesco Sansovino figlio dell’architetto, che tradusse,
raccolse, compose, raffazzonò orazioni, lettere, poesie,
una storia dei Turchi, l’arte del secretario, le famiglie
illustri, il ritratto delle città, osservazioni sulla lingua
e sul Decamerone, Venezia descritta, del governo dei
regni e delle repubbliche, e ortografia, retorica, arte
oratoria; molte altre opere promise, ne stampò d’altrui
col proprio nome, e di sue con nome finto; ebbe amicizie
ed inimicizie, doni, titoli accademici, lode di contemporanei
e anche di posteri; e maggiori lodi si diede
da se stesso, o le finse dategli in lettere[113].




Siamo entrati con costoro nelle fogne della letteratura

militante, corrispondente alla giornalistica d’oggi,
fin d’allora chiassosa, intrigante, vaniloqua, superba,
carezzatrice de’ mediocri e di chi paga, implacabile a
chi mostra ingegno o dignità. E ce ne verrà a mano di
tali, che il classare fra i letterati sarebbe vergogna,
come il mettervi la plebe degli odierni giornalisti.




CAPITOLO CXLII.
Poeti del secolo d’oro. Il teatro.





Nella Divina Commedia, solida e sistematica struttura
di compatta unità, avente per fine assoluto l’amor
divino, per teatro l’inferno, il purgatorio, il paradiso, per
attori le passioni e le azioni dell’uomo, assorte già nell’esistenza
che più non si muta, per istromento quanto
allora si sapeva, l’individualità è rappresentata nella
interezza, siccome già compita dalla retribuzione che il
poeta vi assegna in nome di Dio, condannatore o purgatore
o glorificatore delle anime. La collera dell’onest’uomo
contro i vizj, l’espressione sobria, lo stile rattenuto,
la meravigliosa intelligenza della natura, quelle
melanconie che, dal cuore traducendosi nell’opera del
poeta, vi aggiungono il diletto d’una conversazione intima,
quell’accordo delle ragioni del calcolo colle ragioni
del bello, formano pregi immortali a quel dramma
ove atteggia l’universo, a quella gran sinfonia dove si
rispondono tutti i toni, a quella vera epopea del medioevo,
dove s’intrecciano storia e favola, teologia e libero
pensare, Olimpo e paradiso. È insomma il pensiero
fatto arte; ma già questa separavasi da quello; e gli
uni vagheggiavano il pensiero senza mondo, siccome i

devoti e gli eretici; i più il mondo senza pensiero negli
interessi, nella politica, nella guerra. All’amor della
regola e della correzione soccombeva quel simbolismo
che richiede freschezza di idee, diffusa nelle moltitudini
e da queste passata nello spirito de’ vati e degli
artisti, eredi di quella poesia popolare che tutti fanno
e non è fattura di nessuno: l’allegoria e la fede cedevano
il campo alla mitologia, che introdotta non più
come accessorio, ma come essenza, conduceva la gentilesca
individualità colla chiarezza serena.




Era dunque naturale la preferenza data al Petrarca,
il quale versa in un sentimento universale. Ma se il poetare
sopra tutti gl’incidenti della vita è facile quanto
lo scriver lettere, difficile è l’uscire dalla vulgarità,
vedere il lato profondo o bello o lepido di ciò che tutti
vedono, animare le situazioni, identificarsi con quelle,
e trarne l’originalità sia nel modo di concepirle, sia nel
modo d’esprimerle. Il Petrarca avea saputo, nelle mille
contingenze dell’amor suo, conservare la libertà del suo
sentimento e le nobili aspirazioni, e difendere i tesori
del suo genio ne’ piaceri della creazione artistica. I suoi
imitatori no, appunto perchè imitatori; e su lui nelle
poesie, come sul Boccaccio nella prosa si modellò il
Bembo; e dietro a questo imitatore divenne universale
il poetare imitando, sicchè abbiamo raccolte rime di
principi, rime di artigiani, di calzolaj, di tessitori, di
fruttivendoli; raccolte secondo le provincie, secondo
le città, secondo le accademie o le famiglie. Giambattista
Giraldi Cintio cantò le Fiamme amorose, e Lodovico
Paterno vi soggiunse le Nuove fiamme, egli che
già avea pubblicato il Nuovo Petrarca. Il Muzio in
dieci canzoni celebrò distintamente il viso, i capelli, la
fronte, gli occhi, le guance, la bocca, il collo, il seno, la
mano, la persona della sua amata. Luca Contile, dietro
alle canzoni sorelle del Petrarca, fece le Sei sorelle

di Marte, per le quali il Patrizj, non che agguagliarlo
al suo modello, lo anteponeva a qualsifosse erotico latino
e greco. Frà Girolamo Malipiero veneziano fece il Petrarca
spirituale.




In questi scritti a musaico, imitanti sino al plagio, si
smarrisce la personalità degli autori, che avendo impressioni,
non s’accorgono d’aver anima; guardano al
modello non mai alla natura: cantano un amore senza
progresso o regresso, e tutto generalità di visi e costumi
angelici, ovvero di empie tigri in volto umano, e
la crudeltà delle coetanee della Imperia e della Borgia,
e il morire per metafora. C’è alcuno cui sa di insulso
questo sbadigliare pastorellerie? sottiglia di spirito celebrando
i miracoli dell’amore che di due forma uno,
o fa gelare il fuoco, e divampare il ghiaccio. Pompeo
della Barba di Pescia ha «l’esposizione d’un sonetto
platonico fatto sopra il primo effetto d’amore, ch’è il
separarsi l’anima dal corpo dell’amante». Angelo di
Costanzo chiama la donna sua dolce mia morte e
dolce male; ed evita d’accostarsele, per paura che la
forza degli occhi di lei nol guarisca; e che, se quella il
risana al comparirle davanti, essa non creda che
la salute sua sia altro che un riflesso della divina sua
beltà. Altrove si querela che amore per torgli la vita
s’annidò negli occhi della sua dama; il cuore ferito
chiama l’anima al soccorso; l’anima non ascolta,
perchè dalla bellezza di lei rimase stordita; e quando
la donna parli, l’anima che voleva rientrar nel cuore,
ne trova chiusa la porta; torna dunque alla dama,
ma questa non l’accoglie, talchè non vive più nel poeta
nè in lei; prega la penna di spargere intorno il suo dolore,
a cui le pareti domestiche sieno e culla e tomba.
Si beffano le cronicacce del medioevo: ma forse sono
esse scipite quanto i petrarchisti?




Marin Brocardo, poeta non infimo, avendo osato

sparlare del Bembo, i dotti principalmente di Padova
levarono contro di lui un rumor tale, che ne morì di crepacuore.
Pure non mancò chi disapprovasse e deridesse
quell’inesausta fecondità, come il Muzio e il Lasca; Nicolò
Franco imputava al Petrarca le miserie de’ suoi
pedissequi; Ortensio Landi diceva, il meglio de’ costoro
libri essere i fogli bianchi; il Doni scorbacchiava coteste
girandole dei poeti, e capei d’oro, e sen d’avorio, e
spalle d’alabastro. In quella caratteristica frivolezza, tra
quell’entusiasmo a freddo d’innamorati di testa, si possono
ammirare le difficoltà superate e l’armonica
espressione, il gusto corretto e l’equa misura; se non
quando diffondendosi nel descrittivo, abilità dei semipoeti,
cadono nel manierato. Ma il tema sovente abbassa
l’ingegno; di rado l’ingegno nobilita il tema; e in secolo
così fecondo per le belle arti, il sentimento poetico
scarsamente si manifestò, e in poche anime si raccoglieva.
Quali di tanti sonettisti passò nel cuore della
nazione? e se de’ medesimi si facesse un fuoco, poco
patirebbe la letteratura, e ne guadagnerebbe la gloria
italiana.




Per scernere i migliori, Francesco Maria Molza modenese,
cercatissimo dall’amicizia dei dotti, buono in
molti generi, grande in nessuno, riponeva il colmo dell’arte
nel ben imitare, e cantò licenziosamente gli amorazzi
suoi, che dopo molte tribolazioni il consumarono.
Monsignor Della Casa diede allo stile poetico la vigoria
che nel Bembo gli mancava, e al verso la sprezzatura
che gli cresce varietà e maestà; nol potendo di
dolcezza, il lodano di nobili pensieri e immagini vivaci.
Francesco Beccuti detto il Coppetta schivò le asprezze,
ancora non infrequenti benchè l’impasto del verso fosse
assai migliorato. Angelo di Costanzo sviluppava un pensiero
con continua progressione, filando i sonetti a maniera
di sillogismi; e se ne compiaceva egli stesso, e

dagli altri n’era lodato, e imitato da Bernardino Rota,
il quale celebrò la donna sua, prima di sposarla e
dopo morta, non senza verità d’affetto; dal Tansillo,
che il disonesto Vendemmiatore riparò colle Lacrime
di san Pietro, gelato sempre; e in generale dai Napoletani.
Suoni cui risponde la nazionale simpatia, fece
intendere monsignor Giovanni Guidiccioni di Lucca,
robustamente deplorando l’Italia che «Giace vil serva,
e di cotante offese Che sostien dal Tedesco e dall’Ibero
Non spera il fin».




A brevi componimenti, fatti e letti per passatempo,
potrebbe compatirsi la frivolezza, ma trovandola in
opere che richiedono intera la vita e l’attività, quali i
poemi epici, corre al labbro la condanna di Marziale,
Turpe est difficiles habere nugas, Et stultus labor
ineptiarum.




Per la vera epopea, quella che in un personaggio
o un’impresa ritrae un popolo, un’epoca, una civiltà, i
tempi erano troppo innanzi, e nè tampoco cascava in
mente questo elevato concetto, che pure era stato attuato
dall’Alighieri. Neppure l’epopea cristiana addicevasi
alle capresterie di quel secolo; Vida e Sannazaro
vedemmo fallirvi, non intendendone l’essenza, e a vicenda
non intesi dal popolo. Nè si prese amore all’intemerata
bellezza di Virgilio, benchè come lui si
cercasse squisitezza di forma e perfetta regolarità. I
nobili sentimenti di patria, i severi di religione, i profondi
della vita intima, sfuggivano ad una poesia, che
era tema retorico non ispirazione; scelto fortuitamente
o imposto; da autori che non se n’erano fatti per
molt’anni macri, nè lasciavano dir la gente, ma voleano
applausi e denari, non importando se vital nutrimento
rimarrebbe dopo digerito.




Dei due elementi dell’epopea, tradizione e immaginativa,
i nostri neglessero la prima per buttarsi sull’altra,

ma nemmeno qui con originalità. Dovunque il
genio nazionale spieghi i vanni, apresi alla facoltà del
bello che è una delle primordiali dello spirito umano,
e si manifesta in concezioni poetiche conformantisi al
grado della civiltà. Tale era stata nel medioevo la poesia
cavalleresca, che nelle sue assurdità valse pure a dirozzare
i baroni, di cui allettava la solitudine e riempiva
gli ozj.




Dalla mistura del carattere bellicoso colla devozione
e colla storia religiosa, quando la nobiltà sentivasi superiore
ai vulghi, e credeva all’onnipotenza della forza e
volontà propria sovra le turbe, che le andavano dietro
nelle battaglie, e pensava che Dio e i Santi assistessero
anche materialmente gli eletti, era derivato nel medioevo
un eroismo, differente da quello dell’epopea
greca e latina, eroismo d’onore, d’amore, di fedeltà,
non incarnato in qualche tipo reale, ma finzioni forse
provenute da Levante, certo modificate all’indole nostra.
Quegli eroi sono prodi come gli antichi; ma il
coraggio non mettono a servigio d’un interesse reale,
bensì della fantasia e d’un sentimento profondo di personalità,
svolgendosi in fatti rischiosi. L’onore, ignoto
agli antichi, si fonda sull’opinione che l’uomo ha di sè,
e sul valore che si attribuisce: e poichè esso è infinito,
d’ogni cosa si risente, ogni cosa riferisce a sè.




L’amore, istinto ridotto a sentimento, che fantastica
un mondo destinato solo a servirgli d’ornamento, concentra
tutta la vita intellettuale e morale, di modo che
non è o leggerezza o colpa, ma un identificarsi colla
persona amata; in conseguenza starebbe in opposizione
coll’onore, se non si riducesse ancora alla personalità
che vuol trovare tutto se stesso nell’oggetto amato. La
fedeltà d’un vassallo verso il signore non somiglia al
patriotismo nè all’obbedienza del suddito; ma in una
società dove il diritto e la legge esercitano debole

impero, fondasi sulla libera scelta, sulla personale promessa,
lasciando interi l’indipendenza e l’onore dell’individuo,
il quale può resistere al suo signore, disdirne
la fedeltà, non essendo un dovere che possa pretendersi
davanti a un tribunale. Sin l’amore della patria o del
principe, l’attuazione della giustizia si considerano sol
come impegni personali; arbitrarj sono i fini, nè s’indaga
se un’azione sia moralmente buona, ma se conforme
all’onore; e poichè questo dipende dall’opinione,
è estremamente puntiglioso; altera a voglia la gravezza
dell’offesa e della riparazione; anche nell’offensore non
considera un reo, ma un uom d’onore, giacchè riparazione
non si potrebbe ricevere se non da un proprio
simile. Insomma è la coscienza d’una libertà illimitata,
che ritrae unicamente da se stessa.




L’interesse dunque delle invenzioni cavalleresche
versa tutto sull’uomo indipendente, perfino nei casi
ove molti seguono un impulso mistico, come nelle
crociate; sono azioni individuali, aventi per iscopo la
sola persona. Ma a quella grande indipendenza manca
la realtà sostanziale ch’è propria de’ personaggi di
Omero, e non è possibile ridurla all’unità artistica di
questo e de’ suoi imitatori.




In Italia, dove i baroni non soverchiarono i mercanti,
la poesia d’amore e di fede prevalse alla cavalleresca, di
cui poche tradizioni rimasero[114]; ma queste rivissero
quando appunto lo spirito della cavalleria degradavasi
nelle piccole Corti. L’ingegno arguto dei nostri prese in
beffa quelle imprese iperboliche; pure nel bisogno di
espandere l’amore del bello, e non volendo faticare in
cerca di soggetti meditati, da quei romanzi si dedussero
poemi. La fantastica rappresentazione dell’assoluta

indipendenza individuale attagliavasi al rinnovato paganesimo;
a quelle azioni tutte personali non facea mestieri
di connessione, cominciate ove si vuole, finite ove
si può, atteggiando personaggi di cui erano tradizionali
i caratteri e i precedenti, come avvien nelle maschere:
vi s’innestò l’adulazione, altra peste di quel secolo,
traendo genealogie principesche o da Troja o dai paladini
di Carlo Magno. Dai Reali di Franza, scritti o tradotti
in italiano fin dal Trecento, rampollò una delle
prime epopee, il Buovo d’Antona, canti XXIV in ottava
rima; dalla supposta cronaca di Turpino, la Spagna
historiata di Sostegno di Zanobi fiorentino, la Regina
Ancroja e centinaja d’altri nojosamente prolissi. Ma
nessuno penetrò nella vita cavalleresca, nel culto della
donna, nell’entusiasmo della prodezza; fermandosi alla
sopravvesta, desumendone i nomi e poco più, e le bravure
stravaganti, e un incondito soprannaturale, colle
persone stesse e le stesse valenterie: e fossero pur bizzarre
e stravaganti, erano permesse non solo, ma lodate
a scapito del buon senso; riuscendo ridicoli senz’esser
buffi, giacchè affettano buona fede, e mescolando il devoto
all’osceno.




Alla Corte de’ Medici, mentre si rintegrava la cultura
classica, non erasi ancora dimenticata quella del medioevo;
e come piacea leggere Virgilio e Terenzio, così godeasi
de’ Misteri, de’ Carnevali e delle finzioni cavalleresche.
E forse i concetti cavallereschi si discutevano
nelle sale di Lorenzo de’ Medici, quando Lucrezia Tornabuona
sua madre domandava: — Non potrebbesi da
quelle leggende cavar della brava e originale poesia?»
Luigi Pulci, fiorentino (1432-87), di famiglia tutti poeti, si fa legge
di quel desiderio, e fra pochi giorni porta il primo canto
d’un poema, il Morgante. Forse alla lettura assistevano
il Poliziano, il Bruno, il Rucellaj, certamente il Magnifico
Lorenzo; e risero di quella mistura di sacro e profano,

di frasi classiche con riboboli fiorentini, dell’evangelio
di san Giovanni con panzane di Turpino; trovarono
bella quella veste, fantastici que’ passaggi, e il poeta incoraggito
seguitò, senza un disegno nè un fine nè una
orditura, come l’usignuolo che canta pel bisogno di
cantare: non conoscendo altro canone che la fantasia,
non altra regola che di dar nel genio degli uditori, e allo
spirito, alla celia sacrifica l’arte e il sentimento, fin il
gusto e la creanza e il pudore, benchè canonico e di
cinquant’anni; moltiplicando valenterie di eroi nient’altro
che forti, cuor di draghi e membra di giganti, non
curasi più che tanto di ragguagliare le parti col tutto,
d’acquistarvi interesse, e nè tampoco credenza; mette
in riso e le imprese e il modo onde le canta; balza dal
patetico allo scurrile; pazzescamente accumula trivialità
e scienza; diavoli scipiti ravvolge in dispute interminate
sopra ciò che di più astruso presentano la teologia e la
filosofia; invoca i celesti in capo di canti ne’ quali mena
a strapazzo le cose più sacre. Come doveva esser l’uso
de’ cantastorie, poeti che per le piazze e nelle sale declamavano
quelle imprese, volgesi all’auditorio, e nel
finire lo congeda. Forse è il primo che la epica sembianza
di Carlo Magno travestì da infingardo credenzone.
Se gli chiedi come fosse tanto balordo da lasciarsi abbindolare
da Gano, le cui tranellerie costituiscono la
parte prevalente del poema, egli risponde ch’era fatalità[115].
Quando ne sballa di troppo sonore, le rigetta
sul conto di Turpino. Tratto tratto ti vien di domandare
s’e’ beffa o dice serio; poi al fine non sai quel ch’abbiasi
voluto con quell’incoerenza d’invenzioni, con quel delirio
d’immaginativa. Eppure il fa delizioso a leggere

quell’ingenuità di lingua ch’e’ tenea dalla cuna, nè dallo
studio fu guasta.




Ne difettò invece Matteo Bojardo conte di Scandiano (1434-94),
che in latino e in greco lasciò liriche, di pensieri e di
modi peregrini. L’Orlando Innamorato dedusse dal solito
Turpino, ma volle raccogliere il ciclo romanzesco
in un gran tutto attorno ad Orlando, pretendendo alla
simmetria delle antiche epopee sottoporre queste storielle,
per lor natura balzane e interminabili. Riuscì dunque
troppo vario pel genere classico, troppo grave pel
romanzesco; però caratterizza i suoi personaggi, espone
con forza; d’immaginativa supera l’Ariosto: ma è disarmonico,
inelegante, frondoso, mentre sol dall’incanto
dello stile le opere d’immaginazione possono sperare
immortalità. Alcuno pretese vedervi allusioni argute di
morale e politica, e censure alla Chiesa corrotta: ma
egli non voleva se non quel che gli altri del suo tempo,
divertirsi e divertire. Alle avventure applicò i luoghi del
suo feudo e i nomi strepitosi de’ suoi villani, di modo
che i Rodomonti, i Mandricardi, i Sacripanti furono
scritti indelebilmente coi grand’uomini che veramente
patirono e fecero patire. — Strani capricci della gloria!




De’ cento canti che dovean essere, soli ottantasei finì,
lasciando così in tronco le favole; onde molti s’accinsero
a raffazzonarlo e proseguirlo. Fra essi Lodovico Ariosto
di Reggio (1471-1533), il quale, per la lode de’ primi canti conosciuto
e conoscendosi poeta, prosegue, e ne forma un
poema, cui la posterità conservò il titolo di divino. Il
prosastico trascinarsi in piccoli impieghi, in minute
ambascerie, in servidorie di corti, svigorì questo grande
ingegno, che le contraddizioni e la sventura avrebbero
sublimato; disavvezzo d’ogni attività interiore,
lasciando fare, e vivacchiando alla spensierata, instabile
non solo in amore ma in ogni sentimento, quell’incomparabile
suo istinto poetico non diresse a scopo veruno,

o ad un solo, l’adulazione[116]. Se questo accattapane
dei fiacchi disabbellì le scritture ne’ cortigiani de’ Tolomei
e ne’ Latini della decadenza, nei grandi non s’era
ancor veduta mai così meretricia. Virgilio canta gli eroi
per cui Roma crebbe e stette, e deriva da loro la gente
Giulia, ma gli encomj dati a quelli sono encomj a Roma;
nè inventa avi al nuovo Augusto; prostrandosi all’ara
di questo che gli restituì il camperello, pur gli dipinge
lo squallore de’ poderi da lui donati al veterano, e il
guerriero che usurpa i colti novali e soppianta i possessori
dai paterni vigneti. Orazio celebra Augusto, ma
perchè riordina in pace la patria; e non dimentica o
l’intrepido Regolo, o l’invitto animo di Catone. Lo stesso
Lucano sotto Nerone esalta le repubblicane virtù. Ma
l’Ariosto non altro loda che casa d’Este, «il seme
fecondo che onorar dee l’Italia e tutto il mondo; il fior,
la gioja d’ogni lignaggio ch’abbia il ciel mai visto».
Or chi fossero costoro, chi il giusto Alfonso o Ippolito
benigno, chi Lucrezia Borgia, da lui messa più in su
della romana, la storia cel disse.




Tre fatti principali camminano di fronte nel suo
Orlando Furioso: Carlo Magno assediato in Parigi;
la pazzia d’Orlando; gli amori di Bradamante e Ruggero.
Ma il primo direbbesi piuttosto l’imprimitura su
cui dipingere; il secondo è un episodio, che comincia a
poema inoltrato e finisce prima di questo; rimane prevalente
l’amor di quei due, inventato per glorificare gli
Estensi, di cui quella coppia dovea fingersi capostipite.
Sicchè soggetto è l’adulazione; adulazione bassa a principi
immeritevoli, e per la quale inventa quegli Enrichi,

quegli Azzi, quegli Ughi, che mai non esistettero se
non nelle elucubrazioni di qualche genealogista.




Italia boccheggiava sotto il calcagno straniero, il
tradimento era diritto, il manto di Pietro stracciato, i
Turchi minacciosi, i costumi pervertiti. Qual dignità
per un poeta che fosse comparso a rialzar la coscienza
nazionale; ed elevandosi nelle serene regioni dell’eterna
bellezza, avesse espresso il lato serio della vita, gl’impeti
sublimi del cuore, la grandezza morale dell’uomo
e della nazione, celebrato le benefiche virtù, il ben usato
valore!




Orlando, il quale non dà il titolo al poema se non
per fare riscontro a quel del Bojardo, comincia con lamenti
bellissimi, ma da vagheggino; abbandona Carlo
quando di lui avrebbe maggior uopo; le sue pazzie il
rendono un flagello di Francia; senza di lui si vince la
guerra; nè rinsavisce che per distruggere le reliquie
del nemico e uccidere Agramante, re che fugge senza
esercito più nè regno, e già mal condotto da Brandimarte;
del resto non una battaglia dirige, non un assalto,
salvo consigliare Astolfo nell’impresa d’Africa,
agevole impresa contro un regno sprovveduto e con
esercito creato per miracolo. Avvegnachè tanto valore
de’ paladini non approda se non sostenuto da continui
prodigi, di soccorsi arrivati alla guida d’angeli, di
sassi conversi in cavalli, di foglie in navi.




Dal nome di Carlo Magno in fuori, tutto v’è favoloso;
Carlo stesso non era imperatore quand’ancora
non era calato in Italia[117]; e somiglia a un tralignato
rampollo di razze vecchie, sprovvisto di carattere proprio,
amico del far nulla; uno scaltro lo corbella grossolanamente,
impunemente l’insulta un valoroso; spada
e scettro abbandona a chi li sa ghermire; dà ordini che

non sono obbediti; trova in discordia i suoi paladini, e
non vale a ricomporli in pace; ha bisogno estremo di
loro, ed essi, invece di accorrere alla chiamata, esercitano
coll’armi le private querele; nè egli ricupera la
sdruscita potenza se non sacrificando la propria dignità.
Tanti dotti splendeano alla corte di Carlo, e l’Ariosto
non sa rammentare che un Alfeo, il quale dorme al
campo, non si sa perchè (c. XVIII). Vuol imitare il Niso
ed Eurialo di Virgilio, e li trasporta fra Mori, ove l’amicizia
di Cloridano e Medoro non è meno spostata che
la libertà onde vagano Angelica, Marfisa, altre donne
orientali. Nè Parigi era allora città di conto, nè fu mai
assediata da Mori; nè i Mori avevano in mano Gerusalemme,
nè già fondato era il regno d’Ungheria; e non che
tutti quei re mori, sono baje l’imperator greco Costantino
e suo figlio Leone, che han per insegna l’aquila
d’oro a due teste, e che pugnavano per ricuperare Belgrado
dai Bulgari.




Vivendo in sì gran lume d’arti belle e di scienze, in
queste vaneggiò affatto, di quelle mostrò ignorare e
pratica e teorie. I suoi palagi sono bizzarre mostruosità;
le pitture esprimono azioni successive[118]. Conducendo
Astolfo nella luna, falla negli elementi di cosmogonia;
crede quell’astro eguale o poco minor della terra perchè
non ha luce. Altri viaggiatori «lasciando Tolemaide e
Berenice e tutta Africa dietro, e poi l’Egitto, e la deserta
Arabia e la felice, sopra il mar Eritreo facean tragitto»
(1º dei cinque canti).




Della cavalleria, al tempo suo, si vedevano ancora

scene serie, come le sfide di Carlo V con Francesco I,
come il torneo dove fu ucciso Enrico II di Francia; e
appena un anno prima che il suo poema si stampasse,
Bajardo armava cavaliero il re Francesco dicendo, — Venga
come se fosse Orlando od Oliviero, Goffredo
o Baldovino». Non poteva egli dunque proporsi di
metterla in discredito; oltrechè, nel mentre in un canto
egli la beffa, nell’altro ne ragiona seriamente; e qualora
c’inebbria di sangue e dipinge il macello di migliaja
d’inermi, noi restiamo indignati contro gli eroi non
meno che contro il poeta, il quale ha coraggio di ridere
fra carnificine di ottanta e centomila il giorno, ove molti
dei cristiani e quasi tutti gli eroi musulmani finiscono a
morire, ove le stragi sono così continue che il poeta
stesso pare talvolta stancarsene e grida: — Ma lasciamo
perdio, signore, omai di parlar d’ira e di cantar di
morte» (c. XVII); noi fa però che per cantare altre ire
ed altre uccisioni.




Gli dan lode d’immaginoso: ma nei precedenti, e
massime nel Bojardo, già erano ordite le favole ch’egli
tessè, e che talvolta sciolse, per verità, stupendamente,
e abbandonando (eccetto nelle avventure di Ruggero
con Alcina) l’allegoria, con cui il Bojardo avea creduto
dover sorreggere l’immaginazione[119]. Comincia con
versi di Dante, finisce con versi di Virgilio; dai predecessori
imitò i rapidi e crudi passaggi, e la sconnessione,
e il mancar d’un cominciamento e d’uno snodo.




D’altra parte, qual cosa è più facile delle invenzioni
fantastiche, quando non devano essere riscontrate dalla
ragione? E coll’Ariosto versiamo in un mondo perpetuamente

falso, tra eroi che si tempestano di colpi senza
mai ferirsi, che randagi per foreste selvagge, pure conoscono
le cortesie del Cinquecento; fra donne che
avvincendano l’amore e le battaglie; fra maghi ed angeli
che alternamente sovvertono l’ordine della natura,
sicchè nelle buffe inverosimiglianze il fantastico distrugge
se medesimo. Eroi uccisi in un canto, ne’ seguenti
ricompajono ad uccidere. Angelica, causa di tante
risse, scompare a mezzo del poema; e inerme bella, va
da Parigi alla Cina, siccome il poeta andò astratto da
Modena a Reggio in pianelle. Direste che col balzar di
meraviglia in meraviglia, voglia torre alla riflessione
di appuntarne le sconvenienze; nè comprende che la
grand’arte d’ogni poesia sta nell’ammisurare la finzione
al vero in tal guisa, che il meraviglioso s’accordi col
credibile.




Rinaldo e Astolfo vanno traverso agli spazj del cielo
e all’Italia, eppure non s’imbattono mai in arti, in mestieri,
in leggi, in quello di che vive l’umanità, in quello
di che era pieno il Cinquecento. D’Italia insigne vanto
sono Colombo, Americo, il Cabotto; e l’Ariosto, parlando
della scoperta di nuovi mondi, non accenna che
a Portoghesi e Spagnuoli, e ne trae occasione di encomiare
Carlo V, «il più saggio imperatore e giusto che
sia stato e sarà mai dopo Augusto» (c. XV). Una sola
volta e’ ricorda d’avere una patria, per rimbrottare i
Cristiani che esercitano l’ire fra sè e contro la terra nostra,
invece di respingere l’irruente Musulmano. Poi,
come uno di quei meschini che mendicano la lode col
prodigarla, nell’ultimo canto affastella ai gloriosi contemporanei
altri bassi nomi, talchè gran lamento se gli
levò incontro, quali lagnandosi d’essere dimenticati,
come il Machiavelli, quali credendosi mal qualificati,
quali confusi alla turba o male accantati.




E poemi e ogni altro libro, in tanto son lodevoli in

quanto porgono un concetto utile e grande: sparpaglia
il sentimento, e n’avrai impressioni diverse, che, come
i circoli dell’acqua percossa con una pietra, l’una cancella
l’altra, nessuna rimane. Ora l’Ariosto, ridendo di
sè, del soggetto, de’ lettori, diresti siasi proposto distruggere
i sentimenti man mano che li suscitò: ti vede
atterrito? eccoti una scena d’amore; commosso? ti fa il
solletico; devoto? ti lancia una lascivia. E celiasse solo
degli uomini; ma non la perdona alle cose sante;
mette in beffa Iddio (c. XIV) facendogli dare puerili comandi;
l’Angelo, servo balordo e villano, vistosi tradito
e ingannato dalla Discordia, cerca questa, e «poste a
lei le man nel crine, e pugna e calci le dà senza fine,
indi le rompe un manico di croce per la testa, pel
dorso e pelle braccia» (c. XXVII). Continua empietà è
quell’aereo viaggio, dove san Giovanni ad Astolfo mostra
le Parche, il Tempo ed altrettali gentilità, e dove
esso evangelista è paragonato agli storici che travoltano
il vero (c. XXXV); e Dio a Mosè sul Sinai insegna una
erba, «che chi ne mangia, fa che ognun gli creda»
(IIIº dei cinque canti). Motti degni dell’Aretino.




Triviale è la moralità de’ capocanti, allorchè non sia
ribalda. Or t’insegna che il simulare è le più volte ripreso
(c. iv); ora che «il vincere è sempre mai laudabil
cosa, vincasi per fortuna o per ingegno» (c. XV).
Se esorta le donne a non dare orecchio agli amadori, i
quali, conseguito il desiderio, volgon le spalle, tosto se
ne ripiglia spiegando ch’esse devono dunque fuggire i
volubili giovanetti, e attaccarsi alla mezza età. Stranissime
idee del vizio e della virtù: unica gloria la forza
militare; talchè Ruggero, Marfisa, che più? Gradasso,
Sacripante, Rodomonte, le cui carnificine non sono
tampoco discolpate dal dovere della difesa, pajongli
«drappello di chiara fama eternamente degno»
(c. XXVII). Il buon Ruggero di virtù fonte, ama colla

volubilità di un sergente; appena Bradamante sua con
tanti affanni lo liberò dal castello di Atlante, egli vola
ad Alcina, e dimentica «la bella donna che cotanto
amava»; poi dalla maga non si spicca per ragioni,
siccome da Armida Rinaldo, sibbene perchè altri incantesimi
gliela discoprono vecchia e sformata. Guarito
n’esce, e campa Angelica dal mostro; ma non istà da
lui di toglierle il fiore, che ad una donzella è seconda
vita. Quella sua cortesia di gettar nel pozzo lo scudo
incantato, che vale, s’egli ritiene l’altr’arme e la spada,
tutte fatate al par di quelle d’Orlando, e che tolgono
ogni merito al valore? Fin la donna egli abbandona,
per restar leale ad Agramante; poi quando gli è affidato
il duello con Rinaldo, decisivo di quella guerra,
combatte lento, più difendendosi che aspirando alla vittoria.
O ricusar doveva, o non mancar dell’usato valore.
Bella è l’azione sua verso Leone, ma egli s’era dritto
colà per torgli le corone, e così esser degno sposo: ottima
ragione di rovesciare troni! Poi, come il magnanimo
Leone in un subito divenne così vilissimo da mandare
altri a combattere per sè? Quando Ruggero e
Bradamante tengono in mano lo scelleratissimo Marganorre,
il difendono da chi volea dargli la morte, ma per
qual fine? perchè «disegnato avean farlo morire d’affanno,
di disagio, di martire» (c. xxxvii). Zerbino di
virtù esempio, gravissimamente offeso da Oderico, pregato
da questo di perdono, pare v’inchini l’animo riflettendo
«che facilmente ogni scusa s’ammette quando in
amor la colpa si riflette»: voi credete di applaudire
finalmente a un atto di virtù; niente! egli non l’uccide
per obbligarlo a girare un anno con Gabrina, certo che
«questo era porgli innanzi un’altra fossa, che fia gran
sorte che schivar la possa» (XXIV).




Se i duchi d’Este aveano senso morale, doveano
stomacarsi di discendere da razza, ove, non gli uomini

solo, ma le donne erano ferocemente micidiali. Bradamante,
per consiglio di Melissa, uccide Pinabello; vendetta
inutile: e poniam fosse giusta secondo la guerra,
è di buona cavalleria il trucidarlo mentre fugge, nè si
difende che con alti gridi e con chiedere mercede?
(c. XXIII). Nè solo ella e Marfisa sono fiere nel combattere
per la loro causa, ma pigliano vera dilettanza del
sangue; e quando Ruggero e Rinaldo combattono per
la risoluzione del gran litigio, elle tengonsi in disparte,
frementi che il patto le freni dal metter la mano nelle
prede adunate (c. XXXIX); e appena vedono rotte le
tregue, liete si tuffano nella strage.




Io non amo si spogli la donna delle naturali sue qualità
per cacciarla fra l’armi; ma se tale fantasia sorride
ai poeti, non dimentichino almeno la gentilezza d’un
sesso fatto per l’amore e la pietà.




Altri indaghi perchè generalmente i lirici, dai siculi
cominciando, abbiano velato l’amore, mentre agli epici,
come ai novellieri, piacque voluttuoso ed osceno, e persino
il Tasso, anima candidissima e in poema sacro, non
isfuggì lascivia di pitture ed epicureismo di consigli. Ma
nessun peggio dell’Ariosto, zeppo di lubriche ambiguità
e d’immagini licenziose qui come nelle commedie. Chi
ci tacciasse di non collocare l’uomo in mezzo a’ suoi
tempi, sarebbe smentito da tutta l’opera nostra, e noi
conosciamo i vizj di quell’età mezzo pagana e mezzo
superstiziosa: ma dietro agli errori e ai pregiudizj sta
il genio dell’uomo e la poderosa sua volontà; poi scagionando
l’autore, rimane il difetto dell’opera, nè alcuna
apologia potrà togliere che sia giudicata bellissima e
perversissima.




Dissero che l’Ariosto abbraccia tutti gli stati e le
condizioni: ma per entro quel barbaglio di meraviglie
perde di vista l’uomo, fallisce ed esagera il linguaggio
della passione, e la donna virtuosa, la madre di famiglia,

l’amante casta o in lotta con se stessa non t’offre mai;
sibbene sozze Gabrine e Origille, o tirannesche madri
di Bradamante, o voluttuose amiche, fra le quali è a relegare
fino Isabella, che resiste alla violenza, ma nulla
ha negato all’amore.




Dopo la prima edizione del 1516, un’altra ne fece
l’autore nel 1532, dopo vissuto lungamente a Firenze[120],
con moltissime mutazioni e indicibili miglioramenti,
massime di stile; e corrente quel secolo, sessanta volte
fu ristampato, sì caro diventò. Perocchè, se pochissimo
quanto ai fatti, moltissimo inventò l’Ariosto quanto allo
stile, e alle particolarità che sono la vita d’un racconto e
ch’egli sceglie con finissima arte, come pittore che storie
vecchie riproduce con disegno e colorito nuovo; onde
quel ritrarre così vivo, così vario, che lo renderà miniera
inesaurabile di quadri. Ridendo con una dabbenaggine
arguta, a guisa d’un beffardo che racconta stravaganze
tenute per serie da altri, ma che non vuol
parerne nè complice nè zimbello; signore delle armonie
quanto il Petrarca; mirabilmente versatile nell’espressione,
senza la pretendenza, troppo ordinaria negl’Italiani,
senza la frase tessellata, senza abuso di classiche
rimembranze, discernendo per istinto le eleganze dall’affettazione,
il vezzo natìo dell’idioma parlato dal ribobolo
mercatino; falseggia qualvolta tocca il figurato,
ma quando procede per la piana e fuor di metafora,
meravigliosamente produce quel piacere che nasce dal
conversare alla domestica con uno de’ più begl’ingegni,
non d’Italia solo, ma del mondo. È la maggior prova
che i libri vivono per lo stile; e da questo il Galilei

confessava avere appreso a dar chiarezza e grazia a’ suoi
dettati filosofici; un uomo di buon senso dichiarava la
lettura dovrebbe concedersene soltanto a quelli che
fecero alcuna bella azione a pro della patria: ma Silvio
Pellico lo qualificò un uom vulgare con sommo ingegno.
E degli ingegni è grande, è incalcolabile la potenza; e
guaj a chi la sconosce, peggio a chi l’abusa! L’uomo,
allorchè si accinge a scrivere, tremi delle conseguenze
d’ogni sua parola. Ai pensamenti del Machiavelli è debitrice
Italia di lutto e d’infamia oh quanta! Dagli scherzi
dell’Ariosto, che stravolge le idee di virtù, che divinizza
la forza, che fa delirare il raziocinio, che imbelletta il
vizio e seconda gl’istinti voluttuosi, forse la patria trasse
più mali ch’ella stessa nol sospetti.




E noi giudichiamo inesorabilmente i sommi, non per
menomarne la gloria, ma per iscaltrire la gioventù, che
speriamo c’intenda, e che chiediamo giudice altrettanto
austera di noi e de’ contemporanei[121].




Rigorosissimi verso questo grande, che diremo de’
suoi imitatori, sprovvisti del genio che tanto a lui fa
perdonare? Luigi Alamanni da Firenze (1495-1556), oltre la Coltivazione,
una sequenza di poemi cavallereschi compose
non per altro che per secondare il gusto d’Enrico II;
il Girone Cortese, versificazione d’un romanzo francese;
l’Avarchide, o l’assedio di Bourges (Avaricum), dove

Agamennone, Achille, Ajace traveste da Arturo, da Lancilotto,
da Tristano, ricalcando interamente i fatti e i
detti e le descrizioni omeriche; onde la sua condanna
sta nella lode datagli da suo figlio, di toscana Iliade.
Aggiungete satire, stanze, elegie, salmi, tutto mediocre.
Alfine si ritirò in Provenza, povero di fortuna, e perciò
rifiutato da una fanciulla di cui invaghì[122].




Lodovico Dolce veneziano, scrittore instancabile di
grammatiche, retoriche, orazioni, storia, filosofia, satira,
lirica, traduttore, editore, commentatore, correttor della
stamperia del Giolito, fece sei poemi, fra cui le Prime
Imprese d’Orlando, che sarebbero i precedenti del Bojardo.
Il seguito ne sarebbe l’Angelica Innamorata di
Vincenzo Brusantini ferrarese; e mettetevi insieme i
Reali di Francia dell’Altissimi, la Morte di Ogero danese,
la Trebizonda, Dama Rovenza dal Martello,
Marsiglia Bizzarra. D’ogni dove pullulavano imitatori
dell’Ariosto, fin tra’ ciabattini; e l’Aspramonte, il Dragoncino,
l’Altobello, Anteo Gigante, l’Antifior d’Albarosia,
l’Oronte Gigante, il Falconetto delle battaglie,
i Fioretti de’ Paladini, lo Sfortunato, e le Marfise, e
le Bradamanti, e i Ruggeri, e tutti i paladini della favola
ariostesca ebber poemi che vissero quanto i romanzi
de’ nostri giorni. Il Bernia fece l’Artemidoro, dove si
contengono le grandezze degli Antipodi, e l’Erasto, le
Pazzie amorose di Rodomonte secondo, Parigi e
Vienna. Giambattista Pescatore di Ravenna scrive in
venticinque canti la vendetta, e in quaranta la morte

di Ruggero; «giovanile fatica fatta in breve tempo,
piuttosto per esercizio di mente che per vaghezza di
fama»: eppure più volte ristampata, benchè flacida di
stile e povera d’armonia. Francesco de Lodovici veneziano
volle qualche novità coll’abbandonare l’ottava, e
cantò i trionfi di Carlo Magno in due parti di cento
canti ciascuna, e ciascun canto di cinquanta terzine:
a Dio surrogando l’Amore, il Vizio, la Natura, la Fortuna,
Vulcano; alle lodi dei re quelle del doge Andrea
Gritti.




In quella folla d’epopee, fatte tra il riso e lo sbadiglio,
per reminiscenze ed imitazione, come si facevano sonetti
amorosi perchè Petrarca fece l’innamorato, e dove
alle adulazioni e alle lascivie si trovava scusa nell’esempio
dell’Ariosto, non si toglieano di mira che
le industrie materiali di mestiero. Il bisogno di creare,
d’innovare, non si sentiva; perduta l’intelligenza del
medioevo, nè ancora all’ingenua contemplazione della
natura surrogata quella finezza di osservazioni, quell’analisi
dell’uman cuore che costituisce la poesia dei
secoli colti; i personaggi sono o ribaldi o virtuosi
tutti d’un pezzo, con vizj e virtù generiche, non quella
mistura che è propria della povera nostra umanità.




Poniamo tra questa pula anche l’Anguillara, che traducendo
le Metamorfosi[123] con espressione facile al
par del suo testo, potè riuscire più prolisso e più sconcio
di quello; eppure ebbe in quel secolo trenta edizioni.
Morì di miseria e libidine.




La memoria del miglior figlio conserva quella di
Bernardo Tasso (1443-1569). Alcuno trarrebbe la famiglia di lui dai
Della Torre di Valsassina, che signoreggiavano a Milano,
e che al prevalere de’ Visconti ricoverati nelle
montagne di Tasso fra Bergamo e Como, v’ebbero in

signoria Cornello. Al 1290 un Omodeo Tasso stabilì
le poste, invenzione perdutasi nel medioevo, e che da’
suoi discendenti diffusa in Germania, in Fiandra, in
Ispagna, valse a quella casa un’illustrazione di genere
particolare e il titolo di principi, conservato finora nei
signori Della Torre e Taxis. Un Agostino Tasso era
generale delle poste d’Alessandro VI, e da un suo fratello
nacque Gabriele, da cui Bernardo. Questi, senz’altro patrimonio
che la nobiltà e una diligente educazione datagli
dallo zio vescovo di Bergamo, s’affisse di buon’ora
alle Corti; e prima servì da secretario e da messo
a Guido Rangone generale della Chiesa, poi alla duchessa
Renata di Ferrara, indi a Ferrante di Sanseverino
principe di Salerno; e colmo d’onorificenze e di
pensioni, partecipò alla spedizione di Carlo V contro
Tunisi e a quelle del Piemonte e di Fiandra. Ma il Sanseverino,
essendo deputato a Carlo V da’ Napoletani per
isviare il flagello dell’Inquisizione spagnuola, cadde in
disfavore a questo, sicchè gettossi coi Francesi. Bernardo
il seguì; come ribelle ebbe confiscati i beni; e
mentre il Sanseverino andava a Costantinopoli a sollecitare
il Turco, Bernardo a Parigi in prosa e in versi
confortava Enrico II all’impresa di Napoli, ma invano.
Tornato in Italia, vi perdette la moglie Porzia de’
Rossi[124], e ne’ disastri della guerra d’allora si trovò
sul lastrico, finchè Guidubaldo duca d’Urbino non l’accolse,
e gli diede agio a finire il suo poema: di poi visse
a Mantova, e governò Ostiglia.




Vita sì tempestosa non interruppe il suo poetare. Fra
le altre, fu amoroso d’una Ginevra Malatesta, e quando

essa sposò il cavaliere degli Obizzi, egli espresse la sua
disperazione in un sonetto che tutte le colte persone
d’Italia ebbero a mente. Compose poi due poemi, il
Floridante, di cui più non si parla, e l’Amadigi. Il soggetto
gli era dato dalla moda, e dalle lodi attribuite
all’Amadigi, settant’anni prima pubblicato dallo spagnuolo
Montalvo. Volea farlo in versi sciolti, ma gli
amici e i principi lo persuasero all’ottava; volea farlo
aristotelicamente uno, ma avendo letti i dieci canti alla
corte, gli sbadigli e il diradarsi dell’uditorio attribuì
alla regolarità, onde intrecciollo di tre azioni e moltissimi
episodj. Finito, lo sottopose a varie persone: col
qual modo non si cerca profittare d’un buon giudice,
ma avere consenso e lode, comprata con condiscendenze.
I cento suoi canti cominciavano tutti con una
descrizione del mattino, con una della sera si chiudeano,
se gli amici non l’avessero indotto a sopprimerne alcune.
Avendo dapprima diretto il poema a onor e gloria
di Enrico II e della Casa di Francia, cui derivava da Amadigi,
di poi, per secondare il duca d’Urbino, lo dedicò
a Filippo II, cambiando moltissime parti ed episodiche
ed essenziali. Non era egli dunque trascinato da genio
prepotente, ma deferiva all’opinione altrui, e tanti cambiamenti
elisero ogni spontaneità del primo getto. Alfine
il Muzio, l’Atanagi, Bernardo Cappello, Antonio Gallo
furono a Pesaro convocati dal duca per esaminare
l’opera, la quale era aspettatissima: l’accademia di Venezia
il pregò lasciarla stampare da essa, ma egli preferì
farlo per proprio conto. Eleganza e morbido stile
ne sono il carattere, ond’egli medesimo diceva: — Mio
figlio non mi supererà mai in dolcezza». E veramente
d’immagini e d’espressioni è ricco quanto n’è indigente
Torquato; ma sempre vi scorgi studio e non natura,
artifizio non ispontaneità; esatto ai precetti grammaticali
e retorici, corregge ed orna lo stile, ama le descrizioni,

ripiego de’ mediocri, ma non interessa mai, mai
non palesa il vigore che viene dalla semplicità. Lasciamo
che Sperone Speroni lo anteponga all’Ariosto, come il
Varchi facea col Girone Cortese; sta a mille miglia da
quella smagliante varietà d’intrecci e da quella limpidezza
di stile; tu il leggi da capo a fondo senza che
un’ottava ti resti in memoria o ti lasci desiderio di rileggerla.




Non nelle laidezze de’ poemi consimili, ma si bruttò
nelle adulazioni comuni; e al cardinale Antonio Gallo
scriveva il 12 luglio 1560: — Mando a S. E. due quinterni
dell’Amadigi, dove sono i due tempj della Fama
e della Pudicizia: nell’uno laudo l’imperatore Carlo V,
il re suo figliuolo, molti capitani generali illustrissimi,
così de’ morti come de’ vivi, e altri illustri nell’arte militare;
nell’altro lodo molte signore e madonne italiane.
E Dio perdoni all’Ariosto che, coll’introdur questo
abuso ne’ poemi, ha obbligato chi scriverà dopo lui ad
imitarlo. Che, ancora ch’egli imitasse Virgilio, passò, in
questa parte almeno, i segni del giudizio, sforzato dall’adulazione
che allora ed oggi più che mai regna nel
mondo. Conciossiachè Virgilio nel VI, conoscendo che
questo era per causar sazietà, fece menzione di pochi;
ma egli dimora nella cosa, e di tanti vuol far menzione,
che viene in fastidio. E pur è di mestieri che noi che
scriviamo da poi lui, andiamo per le istesse orme camminando.
A me perchè d’alcuni bisogna ch’io parli per
l’obbligo di benefizj ricevuti, d’alcuni per la speranza
ch’io ho di riceverne, d’alcuni per la riverenza, d’alcuni
per merito di virtù, d’alcuni mal mio grado... tanto mi
sarà lecito dire, che in questa parte fastidirò meno
che l’Ariosto».




Ma da quel Carlo V ch’egli sollucherava, eragli stato
tolto il pane pe’ suoi figliuoli; e invece d’acconciarsi a
un onorato mestiero, colle cortigianerie ne invocava le

misericordie, e al cardinale Gallo scrivea, il 18 maggio
di detto anno: — Se la magnanimità del cattolico re,
al quale ho dedicato questo poema, non si move a pietà
delle mie disgrazie, e in ricompensa di tante mie fatiche
non fa restituire a’ miei figliuoli l’eredità materna, e
non ristora in alcuna parte i miei gran danni, io mi
trovo a mal partito».




Chi c’intende sa perchè abbondiamo in queste particolarità,
nè crederà superfluo l’avvertire come Bernardo
Tasso compose que’ cento canti senza tampoco sapere
se il suo Amadigi fosse di Gallia o di Galles, cioè nè
dove nè quando succedano que’ fatti; poi gliene viene
rimorso, e — Non sarebbe egli peccato veramente
degno di riprensione; peccato, non di trascuraggine,
ma d’ignoranza, o di quelli che Aristotele vuole nella
sua Poetica sieno indegni di escusazione, se io pubblicassi
questo poema sotto il titolo d’Amadigi di Gaula,
senza sapere dove fosse questo regno? Non volete voi
che io nomini qualche porto? qualche città principale?»
e sta persuaso che Gaula sia uno sbaglio dell’ignorante
scrittore invece di Gallia, e che l’erede del trono inglese
s’intitoli principe di Gaula per le antiche pretensioni
sopra la Francia; e propenderebbe ad intitolare il suo
Amadigi di Francia, e ne interroga Girolamo Ruscelli,
pregandolo a chiederne l’ambasciator d’Inghilterra od
altro pratico[125].









Pochi s’avventurarono a cantare fatti contemporanei,
come nel Lautrecco Francesco Mantovano, nella Guerra
di Parma Leggiadro de’ Gallani, nell’Alemanna ossia
la Lega Smalcaldica l’Olivieri di Vicenza: ma non si
leggono se non i Decennali del Machiavelli pel nome
dell’autore.




Gian Giorgio Trissino vicentino (1478-1550), ornatissimo di lettere,
s’indignò al vedere ogni cosa risolversi in buffonerie,
sulla scena come nell’epopea; e determinato
d’opporvi soggetti serj e patrj, compose l’Italia liberata.
Tema infelice, perocchè l’Italia non guadagnò
nulla dalla liberazione gota, onde manca l’interesse nazionale;
mancano pure gli eroi, giacchè a Belisario la
fama derivò dalle imprese d’Africa, e a Giustiniano
dalle leggi. Doveva però solleticare la curiosità sì pel
verso sciolto a cui egli primo si perigliava[126], sì per
la nuova ortografia: ma troppo difettava di vena poetica,
e trapiantare la greca semplicità mal presunse in un
secolo pomposo e in lingua di ben altra indole: a tacere
quella refrattaria tepidezza, manca sempre d’inventiva

e d’affetti; ignaro delle convenienze di stile, frasi prosastiche
e plebee annesta fra discorsi di eroi; a Giunone
attribuisce un linguaggio da merciaja, come nella sua
Sofonisba non dialoga altrimenti che ne’ Simillimi.
Sperava l’immortalità, come tutti i verseggianti d’allora[127];
poi vedendo cascata nell’oblìo quella sua
prosa misurata, l’attribuiva al non avere anch’egli cantato
le follìe cavalleresche[128]: ma in fatto poteva
accorgersi come (per usar la sua frase) magistro Aristotele
ac Homero duce si può fare una meschinissima
epopea.




Questo mal esito svogliò ancor più dal compor serio,
e fece prevalere le composizioni leggere e la lepidezza;
onde Dionigi Atanagi scriveva: — Gli Stoici ed i Catoni
ai nostri giorni sono assai rari. Anzi, se alcuna età
giammai amò il riso, o che ’l numero delle molestie sia
fatto maggiore, o che la natura sia divenuta più tenera,
o qual altra se ne sia cagione, questa veramente par che
sia dessa»[129].




Francesco Berni da Lamporecchio (-1536) conferì il nome
alla poesia burlesca, che ben prima di lui avea fatto
sue prove. Stette egli ai servigi del cardinale Bibiena,
che «non gli fece mai nè ben nè male»; poi del Ghiberti
datario, che l’inviò a far «quitanze e diventare
fattore d’una badia»; fu carissimo a Clemente VII,
finchè si ritirò a Firenze sopra un canonicato. Egli ci

si dipinge come un giovialone, dilettantesi soprattutto
del non far nulla[130] e dello star sulla berta; innamorato
sempre, discretamente libertino: eppure qualche
volta tocca alle miserie correnti; or compiange i cortigiani,
usciti dalle mani dei Medici per cadere in quelle
di Tedeschi e Spagnuoli e di Adriano papa avaro[131];
or impreca al duca Alessandro e a chi fa per lui[132].
Anzi affermano che da questo fosse richiesto di avvelenare
il cardinale Ippolito, e l’aver ricusato gli costasse
la vita.




Quella pigrizia trapela dal compor suo alla carlona,
con un tal quale timido coraggio e buona dose di libertinaggio
e d’inurbanità: ma chi lo legge per ridere,
non vi trova lepidezza maggiore che in altri molti contemporanei,
e l’arguzia sua consiste men tosto nel frizzo
che nell’espressione, qual eragli data dal parlare
natìo[133]. Per questa medesima accidia, invece d’ideare

un poema nuovo, tolse a rifondere l’Orlando innamorato
del Bojardo; all’espressione ingenua e calzante
surrogando la generica; all’indipendenza di una natura
doviziosa e vivace sovrapponendo il decoro richiesto
da società più raffinata e meno spontanea;
eppure, senza crear nulla, fece dimenticare il predecessore.
Tanta è l’importanza dello stile!




I capitoli furono la consueta forma, e il paradosso il
fondo dei berneschi; e per non perdermi a nominarne
mille, accennerò Giovanni Mauro dei signori d’Ariano
nel Friuli, appartenente all’accademia de’ Vignajuoli,
che univasi presso Uberto Strozzi: fu amico ed emulo
del Berni, colle cui poesie vanno spesso unite le sue.
Cesare Caporali perugino, cercando uscir dalle peste,
verseggiò un Viaggio al Parnaso ed una Vita di Mecenate,
modelli quello al Boccalini e questo al Passeroni,
con episodj continui, con un misto di bonarietà e
malizia, di particolarità moderne e fatti antichi. L’Arrighi
nella Gigantea non vuol altra musa che la pazzia: — Venga
l’alma Pazzia dolce e gradita, — Ch’io la
vo sempre mai per calamita»; e il Grassini gli oppone la
Nanea, ove i giganti vincitori degli Dei sono vinti dai
nani. Veramente tempi da piacevoleggiare erano quelli!
Eppure, quasi la lingua natìa non bastasse alle celie,
inventarono la pedantesca, italiano latineggiante introdotto
da Fidentio Glottochrysio Ludimagistro, cioè Camillo
Scrofa vicentino, che non dissimula i suoi gusti
pederasti; e la maccheronica, latino italianeggiante.




Teofilo Folengo (-1544), nato a Cipada presso il lago di Mantova,
professatosi benedettino, poi per amore gittate
via la tonaca e la vergogna, errò pel mondo, e mentre
poteva con poesie serie farsi salutare emulo di Virgilio,
col nome di Merlin Coccaj s’imbrodolò nel maccheronico,
componendo con quel mimico innesto non epigrammi
soltanto ed egloghe, ma interi poemi, celebrando

bagordi e sguajataggini ed un’epica voracità; buffoneria
inesauribile, sostenuta da squisito sentimento dell’armonia[134].
Rabelais lo cita spesso e più spesso lo copia,
ma dirigendosi a qualche intento o buono o cattivo,
mentre il Folengo altro non fece che uccellare a farfalle.
Pentito, ritornò frate, e gli errori e l’oscenità tentò redimere
componendo in ottave la vita di Cristo e varie
rappresentazioni sacre.




Altri sui vizj di quel secolo avventaronsi indignati.
Le satire già erano messe in moda dai Beoni e dai
Canti carnascialeschi: la terza rima vi fu applicata da
Antonio Vinciguerra, segretario della repubblica fiorentina,
nelle sei contro i peccati capitali che impestavano
Italia e la Chiesa; rozze e dure, eppur sapute a mente
da tutti. Quelle dell’Ariosto meglio si direbbero epistole;
pedestri, individuali, di rado accostate alla quistione
civile e di fuga; frizzi di vivace letterato che, desideroso
di viver bene, d’avere miglior abito, maggiore
libertà di arte, delle traversie non prende rabbia
ma impazienza; spiritoso sempre, violento talora ma
senz’asprezza, al modo d’Orazio partendo sempre da se
medesimo, e dipingendosi come un epicureo di placidi
godimenti. Tutto fuoco invece e biliose invettive, il fuoruscito
Alamanni senza riguardo passa in rassegna i
governi d’Europa; e si sveleniscono pure Gabriele Simeone
e Pietro Nelli: il Bentivoglio procede meglio,
così da beffa e da senno: il Lasca celebra la piazza
imprecando a cotesto tedio del pensare.




Frequente bersaglio a’ satirici è il vivere lauto dei
cherici e de’ prelati, e la scostumatezza de’ monaci.

Giovanni Mauro va in estasi davanti a questo dolce
guadagnare il paradiso colle mani in mano, e tesse la
storia della bugia, che nata in Grecia, tragitta a Sicilia,
a Napoli, infine a Roma, dove nessuno ancora la sturbò
dal trono, e dove essa è lo scorciatojo per arrivare agli
onori dopo venduto il caldarrosto per la via. Francesco
Molza predica felice lo scomunicato perchè non ha più
nulla a partire con Roma.




Con altrettanto ardore si coltivò un genere diametralmente
opposto, il pastorale; ma anche questo senza
verità. Aveano dinanzi agli occhi una natura ridente
d’ogni bellezza; potevano esaminare la vita rustica, così
varia dalle cascine delle Alpi alle vallate di Sonnino;
dalle incolte pascione di Sicilia, divise da siepi di fico
opunzio, a quelle di Roma pittorescamente sparse di
grandiose rovine: ma no; per ispirarsi ricorreano alle
corti di Tolomeo e di Augusto, soffiavano nella zampogna
di Teocrito e di Titiro.




L’amore del descrittivo fece coltivare anche un altro
genere della decadenza greca, il didattico. Luigi Alamanni
e Giovanni Rucellaj cantarono la Coltivazione
dei campi e quella delle api, ma non come chi si appassiona
per la natura e per le semplici diligenze pastorali,
testimonio di cuor buono: la sazievole monotonia
del primo e la prosastica cascaggine del secondo non
rattengono i pedanti dall’offrirceli come esemplari del
verso sciolto. Erasmo di Valvasone friulano scrisse
della Caccia, oltre l’Angeleide, poema sulla caduta degli
angeli, che non desta interesse perchè tutt’altre passioni
che le nostre s’incontrano fra esseri perfetti come Dio
od orribili come i demonj: ma il Milton ne desunse alcuna
cosa, e nominatamente l’infelice fantasia del cannone,
adoprato in guerra dai demonj[135]. Bernardino

Baldi urbinate, studioso delle lingue e delle matematiche
ed uno de’ talenti più universali, soprantendendo alle
fabbriche ducali d’Urbino, vi fabbricò Santa Chiara, creduta
di Bramante; imprese la storia di Guastalla,
d’ond’era abate ordinario; fece molte versioni dal
greco, tentò introdurre nuove misure di versi, dettò
egloghe pescatorie, e il poema della Nautica, diffuso
e spesso prosastico; e sonetti sopra Roma, benchè la
contemplazione di quella città «pur nelle sue ruine anco
superba» non gli ecciti che idee di morale comune.




Donne molte salsero in fama di lettere e di coltura.
La Cassandra Fedele, tutta entusiasmo e pietà, volta
dall’infanzia ad elevati studj senza scapito della grazia
e dell’ingenuità, ori o gemme mai non portò, mai non
comparve altrimenti che con un vestitino bianco e velata
il capo; ammirata per tutta Italia, venerata dai
Veneziani, che faceva stordire coll’erudizione sua classica
e teologica, e che rapiva coll’incanto e la vigoria
del suo improvvisare musica e versi. Quando Isabella
d’Aragona volle attirarla a Napoli con magnifiche promesse,
il senato non sofferse che «la repubblica fosse
privata de’ suoi più begli ornamenti». Gian Bellini
ebbe commissione di riprodurne i lineamenti quando
essa non finiva i sedici anni, quando cioè per cogliere
al vero una fisionomia quasi infantile eppure già vagamente
ispirata, voleasi un pennello, la cui delicata naturalezza
fosse in armonia col soggetto.




Alle nozze di Lavinia, figlia di Guidubaldo d’Urbino,
col marchese Del Vasto nel 1583, vuolsi intervenissero
dodici poetesse italiane: Tullia d’Aragona, Gaspara

Stampa, Laura Terracina, Chiara Matraini, Lucrezia
Gonzaga da Gazzuolo, Claudia della Rovere, Costanza
d’Avalos, Ersilia Cortese e le urbinate Elisabetta Cini,
Isabella Genga, Minerva Bartoli, Laura Battiferri.




A Tarquinia, figlia del primogenito di Francesco
Molza poeta, il senato romano decretò il titolo di cittadina,
onor nuovo per donna, e il soprannome di Unica;
il Tasso le intitolò il suo dialogo dell’amore; Francesco
Patrizi il terzo tomo delle sue Discussioni peripatetiche,
chiamandola «la più dotta fra tutte le più illustri
matrone che sono, che furono e che in avvenire saranno».




Gaspara Stampa padovana verseggiò dietro al Collalto,
guerriero il quale non prese che tedio de’ rimati
piagnistei. Veronica Gàmbara da Brescia, in gioventù
amica del Bembo, poi per nove anni moglie a Giberto
di Correggio, passò la restante vita in casta e studiosa
vedovanza. In maggior rinomo salì Vittoria, figlia del
gran connestabile Fabrizio Colonna, di soli quattro anni
fidanzata al marchese Alfonso di Pescara che n’aveva
altrettanti: a diciassette si sposarono, ma a trentacinque
egli perì nella battaglia di Pavia; ed ella disacerbò il
dolore cantandolo, poi dandosi a fervorosa religione.
Amata da Michelangelo, come cosa divina lodata da
Bernardo Tasso, dal Rota, dal Costanzo, dal Minturno,
dal Filocalo, dal Musofilo, da Galeazzo di Tarsia, de’ quali
era la musa ispiratrice, nessuna nube offuscò l’illibato
suo carattere[136].









Tullia d’Aragona, generata da un cardinale, bellissima,
coltissima, cinta dal fiore di letterati e di galanti,
gareggiando colle famigerate cortigiane di Bologna, di
Roma, di Ferrara, di Venezia, alfine si ritirò a Firenze
a vita migliore, e pubblicò molte liriche. Stomacata
dalle sconcezze e profanità del Boccaccio, che «è da
stupire come nè anche i ladri e i traditori che si facciano
pur chiamar cristiani, abbiano mai comportato
d’udir quel nome senza segnarsi della santa croce e
senza serrarsi l’orecchio come alla più orrenda e scellerata
cosa che possano udire le orecchie umane»,
compiangeva le altre sudicerie de’ suoi contemporanei,
i Morganti, le Ancroje, gl’innamoramenti d’Orlando, i
Buovi d’Antona, le Leandre, i Mambriani, l’Ariosto, i

quali contengono «cose lascive, disoneste, e indegne
che non solamente monache o donzelle o vedove o maritate,
ma ancora le donne pubbliche le si lascino veder
per casa»; onde, scaltrita per proprio esempio «di
quanto gran danno sia nei giovanili animi il ragionamento,
e molto più la lezione delle cose lascive e
brutte», scrisse il Guerrino detto Meschino, coll’intenzione
«di dar lode a Dio solo, e colla persuasione
d’aver procurato al mondo un libro da essergli gratissimo
per ogni parte». Non si può encomiarla se non
del retto volere. E per verità fa scandalo non meno che
stupore l’inverecondia dominante nelle composizioni
d’allora; nei canti carnascialeschi, che ripeteansi dalle
mascherate; nei capitoli, ove troppi riscontri trova
monsignor Della Casa; nelle satire, nelle novelle, nelle
commedie.




Non erano ancora dimenticati i misteri del medioevo[137],
anzi continuarono assai tardi. Nel 1585
capitarono a Roma alcuni, probabilmente finti, principi
Giapponesi, mostrandosi nuovi e convertiti ammiratori
della nostra religione. Tornando per Venezia, la repubblica
volle dar loro lo spettacolo d’una delle magnifiche
sue processioni, nella quale le grandi confraternite
rappresentarono alcuni misteri. Quella di san Marco atteggiò
il miracolo avvenuto nel 1242 quando (un pescatorello
l’attestò al doge) una turba di demonj avventava
la più sformata procella sopra la città, se san Marco,
san Giorgio e san Nicolò non l’avessero sviata. La
scuola della Misericordia rappresentò Venezia circondata
dalle Virtù, e con vesti e gioje che costavano più
di cinquecentomila ducati. La scuola della Carità figurò

la decollazione del Battista e i tre fanciulli nella fornace.
La scuola di san Giovanni rappresentava gli Evangelisti,
l’Abbondanza, le quattro Stagioni. Più ricca delle altre,
quella di San Rocco era preceduta da quattro demonj,
poi vedevansi su differenti palchi il peccato d’Adamo,
il sacrifizio d’Abramo, vari atti di Mosè, una Samaritana
che dal secchiello d’argento spruzzava i circostanti, e
molti altri fatti dei due Testamenti; poi allegorie, poi il
giudizio finale. Alla confraternita di San Teodoro precedeva
uno che dall’inaffiatojo spargeva acqua rosata;
poi il giudizio di Salomone, la Sibilla che ad Augusto
addita il neonato bambino, Costantino battezzato, le
beatitudini del paradiso, gli strazj dell’inferno; e non
serve dire la quantità di preti, di confratelli, di angeli,
di argenterie. Una processione consimile si fece nel 1598
in occasione della pace fra Enrico IV e Filippo II[138].
Anche Roma godeva di spettacoli più somiglianti ai misteri,
che non ai drammi moderni, come la storia di
Costantino rappresentata il carnevale del 1484 nel palazzo
pontifizio.




Ma qui pure si vergeva al classico; e in qualche Corte,
e massime a Ferrara, si recitavano componimenti antichi:
Pomponio Leto espose davanti a Sisto IV commedie
di Plauto e Terenzio, e nel 1486 in Ferrara i
Menecmi tradotti. Non andava festa senza rappresentazioni
drammatiche; e per dirne una, Lucrezia Borgia
quando sposò il duca di Ferrara, vi giunse con tale accompagnamento,
ch’erano quattrocentoventisei cavalli,
ducentrentaquattro muli, settecentocinquantatre persone.
Legga in Marin Sanuto chi vuole le particolarità
di quell’entrata[139], splendida se altre mai, e i giuochi

di funambuli e le giostre e i balli: noi diremo come
centodieci commedianti rappresentarono cinque commedie
di Plauto, con intermezzo di moresche, ossia di
danze pirriche e pantomime di fatti mitologici, con
musica del Tromboncino. A Venezia l’11 febbrajo 1514
si rappresentò l’Asinaria di Plauto in terza rima[140].




In questa città al principio del secolo XV per le rappresentazioni
si formarono molte Compagnie dette della
calza, perchè la loro divisa consistea nel colore d’una
delle brache. Ciascuna distinguevasi con nomi particolari,
degli Accesi, dei Pavoni, dei Sempiterni, dei Cortesi,
dei Floridi, degli Eterei, ecc., con priore, sindaco,
secretano, notajo, cappellano, messaggio[141]. Gli statuti,
approvati dai Dieci, venivano solennemente giurati; e
imponevano fratellevole benevolenza, non contese, non
propalare le decisioni, festeggiare alle nozze di ciascun
compagno; sposandosi far donativi a questi; accompagnarne
il mortorio, e portare il lutto. Prendeano a
stipendio artisti valenti per dirigere le loro feste; e il
Tiziano ebbe soldo dai Sempiterni; una ordinò al
Palladio un teatro nel grand’atrio corintio del monastero
della Carità, e a Federico Zuccaro dodici scene
per rappresentare l’Antigone, tragedia del conte Dalmonte
vicentino. Quel teatro era di legno e poco poi
bruciò, ed esso Palladio, dall’accademia Olimpica invitato
a costruirne uno stabile a Vicenza, lo modellò sugli

antichi, in una semiellissi poco favorevole all’acustica e
meno alla visuale. Il palco offre in iscorcio sette vie, con
palagi, tempj, archi in rilievo: ma, a tacerne lo stile
moderno, essendo per necessità sproporzionati al vero,
danno sgraziato vedere; e poco si tardò a conoscere
inopportune decorazioni stabili, le quali non poteano
valere se non ad un solo componimento. Il teatro di
Sabbioneta fu da Vincenzo Scamozzi modellato più rigorosamente
sull’antico, semicircolare, col palco visibile
da tutti gli astanti. Ranuccio I Farnese nella Pilotta di
Parma ne fondò un vasto, a disegno di Giambattista
Aleotti, reso poi capace di quattordicimila spettatori,
e dove potea condursi acqua per le naumachie. Dappoi
si moltiplicarono; surrogaronsi palchetti alle scalee; e
al tempo del Bibiena già teneano forma odierna.




In una rappresentazione alla Corte d’Urbino, descritta
da Baldassarre Castiglioni, la scena fingeva una via remota
tra le ultime case e il muro della città, dipinto sul
dinanzi del palco, mentre la platea figurava la fossa.
Sopra i gradini degli spettatori girava un cornicione
rilevato, in cui lettere bianche su campo azzurro mostravano
questo distico del Castiglioni, allusivo al duca
Guidubaldo:




Bella foris, ludosque domi exercebat et ipse

  Cæsar; magni etenim utraque cura animi.






Mazzi e festoni di fiori e d’erbe pendevano dal cielo della
sala; attorno alla quale due ordini di candelabri, tanto
majuscoli da portar ciascuno fin cento torcie, rappresentavano
le lettere Deliciæ populi. Sulla scena era disegnata
una bella città, parte in rilievo, con un tempio ottagono
di stucco, lavorato a finissime storie, finestre
finte d’alabastro, architravi e cornici d’oro e oltremare, e
finte gemme e statue e colonne e bassorilievi, che in quattro
mesi non le avrebbero finite quanti artisti nutriva
Urbino. Musica emanante da luoghi nascosti ricreava una

commedia tutta di fanciulli, e la Calandra del Bibiena.
Più si ammirarono gl’intermezzi, nel primo de’ quali
Giasone, armato all’antica, uscì ballando, poi côlti due
tori ignivomi, gli obbligava all’aratro; allora dai seminati
denti del dragone rampollavano uomini armati a
danzare una moresca, sinchè l’un l’altro si uccidevano.
Nel secondo, Venere appariva sul carro tratto da due
colombe, cavalcate da amorini; altri amorini coi simboli
proprj carolavano, sinchè colle faci metteano fuoco
ad una porta, donde uscivano nove coppie di amanti
affocati a ballare. Nel terzo, atteggiarono Nettuno e otto
mostri marini: nel quarto, Giunone coi pavoni e i venti.
E un amorino spiegava l’intenzione degli intermedj con
versi composti dal Castiglioni, che riducevanli a significazione
unica e morale[142].




Passando Leone X per Firenze, il Rucellaj ne’ suoi
famosi orti fece recitare la Rosmunda: poi nel palazzo
de’ Medici si atteggiavano due commedie oscene, la
Mandragora del Machiavelli e l’Assiuolo di Gianmaria
Cecchi, disponendo nella sala due palchi per modo che,
finito che fosse un atto dell’una, sull’altro cominciavasi
un atto dell’altra, con questa alternativa ingannando la
lunghissima durata[143].









Nè qui vogliamo dimenticare il famosissimo atto
della Pinta, rappresentato in Santa Maria della Pinta
a Palermo il 1562, l’anno appunto in cui nasceva Lope
de Vega, a’ cui atti sacramentali tanto somiglia. Aveva
composto il libretto Merlin Coccaj, compiutolo Gaspare
Licco, musicatolo il Chiaula: rappresentava la creazione
e l’incarnazione, e costava ogni volta dodicimila scudi;
onde il vicerè Colonna ebbe ad esclamare: — È troppo
per questa terra, poco pel paradiso».




La prima tragedia regolare e in versi sciolti fu la
Sofonisba del Trissino, modellata sopra Sofocle[144],
dove il coro non solo riempie gl’intervalli, ma rappresenta
la parte morale. Nel carattere dell’eroina, non
mai tentato da altri, abbastanza si commisurano la
realtà coll’ideale; ma i colori sono pallidi e uniformi,
la semplicità greca portata all’eccesso, misero l’intreccio,
troppi gli sfoghi d’un dolore rimesso, soprattutto squallida
la dicitura. La Rosmunda e l’Oreste del Rucellaj,
l’Antigone di Luigi Alamanni, la Tullia del Martelli
son pitocchi ricalchi degli antichi, sull’esempio de’ quali
voleansi giustificare le prolisse narrazioni, il dialogo
esanime, la triviale moralità de’ cori. Moltiplicaronsi poi
quando invalse di recitarne all’entrata de’ principi; e
forse la migliore di quel secolo, sebbene sconosciuta nè
credo stampata, è l’Orazia dell’Aretino, primo esempio
dei drammi storici ad azione ampia e spettacolosa, che
formarono poi la gloria di Shakspeare.




Dalla pittura degli affetti si fe pronto passaggio a
quella dei delitti; e nella Canace di Speron Speroni la
protagonista compare sulla scena un istante prima del
parto, consultando la nutrice sul come nasconderne il

frutto; entra a partorire due gemelli, che per ordine
del padre son gettati ai cani[145]. Nella Selene di Cintio
Giraldi ferrarese la regina e sua figlia per un atto intero
tengono alla mano, dinanzi al senato egizio, due teschi,
che credono del figlio e del marito: un incesto, un
parricidio, un suicidio, e qualch’altre uccisioni secondarie
empiono il suo Orbecche. Gli va di costa l’Arcipranda,
posta fra le migliori del secolo; soggetto di
atrocità romanzesca, con cadaveri strascinati, ed altri
fatti a brani, e pur mescolata a pitture voluttuose;
opera di Antonio Decio, amico e lodato dai migliori
d’allora e da Torquato Tasso. Nella Semiramide Muzio
Manfredi cesenate sceneggia sfacciatamente l’incesto.
Frate Fuligni espone sul palco le torture inflitte dai
Turchi al Bragadino; l’atteggiamento delle quali atrocità
rivela l’abitudine di vederle nella vita, e la fomentava.




Noi primi avemmo dunque un teatro colto e regolare,
ma nulla di nazionale e spontaneo, giacchè l’ammirare
le produzioni antiche stoglieva dall’aprir nuove vie colla
forza propria. Il modello trascelto era cattivo, cioè
Seneca, atteggiatore ciarlero d’intrighi romanzeschi;
Lodovico Dolce tornò verso Euripide, ma con una semplicità
priva d’arte e d’interesse. La tragedia vuole il
popolo; e il popolo restava sequestrato dalla letteratura
come dalla politica: e veramente nella drammatica
sentivasi viepiù il difetto endemico della letteratura
d’allora, il mancarvi il popolo.




Chi più della commedia dovrebbe far ritratto del
vivere presente? eppure la buttavano a imitare le poche
latine, che sono imitazione delle greche. Di là traevano
i caratteri, di là la tresca e gli accidenti, e quella inevitabile
catastrofe de’ riconoscimenti: v’aggiungevano la

prurigine di nuove immoralità, quasi tutte versando
sopra un intrigo salace, e l’oscenità mettendo sotto agli
occhi o agli orecchi degli astanti. La mezzana è personaggio
obbligato, come lo scroccone, la meretrice, lo
scemo, il bargello; sempre l’avaro che ha nascosto il
tesoro, dopo uscito ritorna indietro per assicurarsi di
aver chiusa la porta; e amici che si accusano d’aver
ciuffato l’uno all’altro la ganza; e fratelli somiglianti;
e poverette che scopronsi figlie di gran signori; e amanti
che vogliono introdursi entro casse, e invece sono sequestrati
alla dogana; e vecchie che rimpiangono gli
anni dov’era possibile peccare. Questi caratteri generici
e perciò senza interesse nè verità, acconciavansi
alla giornata coll’innestarvene altri parziali; ora il Senese,
prototipo dell’imbecille, va a Roma per diventar
cardinale, e dettogli che in prima bisogna farsi cortigiano,
cerca lo stampo con cui i cortigiani si formano,
siccome nella Cortigiana dell’Aretino; or si dipingono
i vizj di Ferrara e se ne tempestano i magistrati, come
ne’ Suppositi dell’Ariosto; or il sacristano di San Pietro
o il guardiano di Ara Cœli spacciatori di miracoli; ora
donnicciuole sgomentate dall’arrivo del Turco; ora
Spagnuoli tagliacantoni fugano gli eserciti coll’ombra
propria o col barbaglio dello scudo, eppure alla cantoniera
abbandonano per paura il mantello o la cappa;
ora l’Ebreo cacciato di Spagna viene a spacciare alchimie
e truffare; più spesso vi son messi in iscena i
frati o che vendono per cento scudi l’assoluzione al
ladro, il quale esita fra la borsa, la coscienza e il buon
senso; o che dicono alle Comari l’appunto dei giorni
che un’anima deve stare in purgatorio, e quanto vuolsi
a riscattarla. Comuni vi sono le maschere, caricature
di se stessi e volontarie esagerazioni.




La prima tra le moderne, nostrali e forestiere, è la
Calandra del cardinale Bibiena, comparsa a Venezia

il 1513[146], ricalcata sui Menecmi, sfavillante di festivi
motti, di riboboli e d’impudicizia. Gli Straccioni del
Caro, la Trinuzia e i Lucidi del Firenzuola, riscattano i
comuni difetti colla coltura degli autori e col dialogo di
impareggiabile leggiadria. Chi meglio dell’Ariosto, stupendo
pittore di costumi nel poema, poteva riuscire
insigne comico? ma sebbene i soggetti desunti da
Plauto e Terenzio arricchisca di graziose particolarità
e di stile facile e vivo, li disabbella colla lubricità
frequente e col verso sdrucciolo. La Mandragora del
Machiavelli mostra che avrebbe potuto formare un
teatro nazionale chi avesse ardito togliersi dalle orme
antiche.




Il Cecchi, come il Gelli calzajuolo, hanno vanto di
naturalezza e atticismo. Il Parabosco, e meglio Ercole
Bentivoglio, e Francesco d’Ambra, fra gl’intrighi che ne
formano il fondo, lanciano care vivezze di stile. L’Aretino
cede in gusto quanto vantaggia in arguzia. Il Lasca
conosceva i difetti delle commedie «tutte nuove di
panno vecchio, come la gamorra di monna Silvestra»;
censura gl’intermezzi spettacolosi, i lunghi discorsi, gli
a solo, gl’inverosimili riconoscimenti; vorrebbe la commedia
«immagine di verità, esempio di costumi, specchio
di vita»; osa ricordare che «Aristotele e Orazio
videro i tempi loro; i nostri son d’altra maniera: abbiamo
altri costumi, altra religione, altro modo di vivere,
e però le commedie bisogna fare in altro modo.
In Firenze non si vive come si viveva già in Atene e
in Roma: non ci sono schiavi, non ci si usano figliuoli
adottivi, non ci vengono a vendere le fanciulle; nè i
soldati del dì d’oggi nei sacchi delle città e dei castelli
pigliano più le bambine in fascia, e allevandole per loro
figliuole fanno loro la dote; ma attendono a rubare

quanto più possono»[147]. Ma all’atto e’ non fa meglio
degli altri, ricasca negli stessi intrecci; sebbene getti
qualche sprazzo di costumi nostrali, massime mordendo
le pinzocchere.




Angelo Beolco, detto il Ruzzante di Padova, imparò
sì bene i modi de’ contadini, che pareva un di loro, e
quando usciva mascherato, gli si faceva intorno folla
per ridere delle sue lepidezze: combinò una compagnia
di giovani padovani coi quali recitava; introdusse sulle
scene varj dialetti, oltre il padovano; e attribuiscono
a lui le maschere del Pantalone, dell’Arlecchino, del
Dottore. Antonio Molin soprannominato il Burchiello,
di Levante tornato alla patria Venezia verso il 1560,
cominciò a fare commedie ove s’introduceano dialetti
varj, il bergamasco, lo schiavone, il greco; e vi traeva
tanta folla che le sale non bastavano a capirla[148].
Andrea Calmo veneziano, nato e cresciuto pescatore,
rappresentava maravigliosamente il personaggio di Pantalone,
e nel patrio dialetto dettava ghiribizzi in lettere,
con sali che or ci sanno di scipito. Francesco
Cherrea, fuggito dal sacco di Roma, introduceva allora
stesso a Venezia la commedia a soggetto.




Giovan Giorgio Arione nel dialetto astigiano pubblicò
dieci farse piene di laidezze e di frizzi contro i
frati, per le quali fu lungamente prigione, poi scarcerato
a patto che le correggesse. Si introdussero anche
lingue forestiere, parlate a sproposito, e nell’Amor
costante di Alessandro Piccolomini, rappresentato a
Siena quando ne passò Carlo V il 1536, v’ha tedesco
e spagnuolo, con napoletano e senese, oltre un boccaccevole.
Inoltre si variavano i metri, s’intrammezzavano
cantari e balli; la durata non misuravasi, nè il numero

de’ personaggi; insomma v’avea libertà. Presto poi le
commedie a soggetto tolsero agli autori la fatica del
comporre, e agli ascoltanti la possibilità del criticare.
Però anche i comici improvvisatori posero arte e connessione
nei loro piani; Flaminio Scala pel primo fece
stampare le sue tessere di commedie, feconde e ingegnose;
e secondato da attori vivaci e osceni, superò
tutti i contemporanei. Fama europea acquistavano gli
Arlecchini e i Pantaloni; e Mattia imperatore conferiva
la nobiltà all’arlecchino Cecchino, prova che del successo
di que’ componimenti gran parte era dovuta alla
gesticolazione[149].




Appunto per ciò commedie che tanto divertivano recitate,
or pajono esangui e grossolane; in tutte il ridicolo
solletica i sensi, anzichè eccitare l’intelletto con
que’ motti arguti che sono altrettanti giudizj. L’oscenità
non vi è solo condimento, come in Aristofane, ma il
fondo, raffinata, senza vergogna; nè sfoggiata solo da
cortigiane, ma da figliuole e mogli. Quell’arbitraria giocosità
di personaggi di convenzione troppo palesa il proposito
di eccitare il riso; un riso tutto di sensi e di
fantasia, non di ragione, non fondato su pittura evidente
della vita, su opposizione di caratteri e di sentimenti:
pare che evitino a studio le situazioni patetiche, condotte
dal soggetto proprio; all’azione preferiscono il racconto;
tolgono effetto alla satira collo sparpagliarla ed esagerarla;
barcollanti fra la noja e la lascivia, non ti offrono
una scena, una situazione, un carattere imitabile, o che
diano traccia de’ costumi d’allora. Ci presentano uomini
disoccupati, non un atto di cuore, un nobile tratto, una

parola che annunzi o desti un pensiero. I nostri cataloghi
ne contano fino 6000, e nessuna buona, nessuna
caratteristica. Eppure erano quel che l’Europa possede
di meglio, largamente vi attinsero i maggiori comici
forestieri, e più felicemente il Molière[150].




Ma il teatro nostro rimase troppo discosto e dalla
originalità spagnuola, che, propostosi un fine, un sentimento,
un fatto, lo svolge sotto tutti gli aspetti possibili,
qualunque sia il mezzo adoperato; e dalla regolarità
francese, che dà ragione d’ogni passo, arruffa la matassa
pel solo piacere di ravviarla; e dalla grandezza
inglese, che presenta l’uomo coll’intimità delle virtù e
de’ vizj suoi.




Miglior vanto trae l’Italia dalla musica: questa
espressione dell’ordine nel tempo emulò i trionfi della
scultura e della pittura, espressioni dell’ordine nello
spazio. Al par di esse fu educata nel tempio; ma il
sentimento musicale era proprio anche del popolo, e

il popolo inventò le intonate, le ballate, le maggiolate,
i canti carnascialeschi e altre melodie, delle quali non
sarebbe facile indovinare la natura; giacchè quel che
ce ne rimane è lavorato in contrappunto. In questo
seguivansi le regole stesse della musica sacra, ma con
maggior libertà, il che recò a miglioramenti che dalla
sacra vennero poi adottati.




Nel 1274 il Marchetti di Padova, nel Lucidarium
artis musicæ e nella Musica mensurabilis, pel primo
parlò di diesis accidentale, del contrappunto cromatico,
della preparazione e risoluzione degli accordi dissonanti,
delle armoniche e del temperamento; col che diede lo
sfratto agli errori più grossolani. Anche dopo Guido
d’Arezzo restavano imperfettissime le note, segnando
bensì i gradi dell’intonazione, ma non le differenze di
durata; finchè da Giovanni Muris parigino, che notò
diversamente le massime, lunghe, brevi, semibrevi, minime,
può dirsi cominciasse l’armonia moderna. Anche
la dissonanza s’introdusse, ma timidamente e quasi
ritardo d’una consonanza: nelle armonie del XIV secolo
si trovano accordi di quarta e quinta, terza e settima,
e fin di terza e nona: sbocciò di poi il contrappunto
doppio, che divenne armonia a quattro parti, dopo che
gl’intervalli del contrappunto furono condensati in
accordi.




Migliori andamenti pigliò la musica nel secolo XV.
Franchino Gaffurio, lodigiano, maestro di cappella a
Milano, procuratosi copie e traduzione dei trattati di
musica antica, si perdè in ricerche sulla tonalità antica,
che più non era in relazione coi bisogni del tempo: ma
riportò fama colla Pratica musicæ in quattro libri[151],
ove tratta dei principj e della costituzione dei toni nel
canto fermo, con varie intonazioni giusta il rito ambrosiano;

poi del contrappunto, della proporzione delle
note e dei tempi.




I Fiamminghi erano considerati maestri e chiamati
anche in Italia, dove in singolar pregio aveansi i madrigali
francesi. Di Spagnuoli principalmente fornivasi
la cappella papale; e Bartolomeo Ramos Pereira di
Salamanca, chiamato da Nicola V a professar musica
nell’università di Bologna, mostrò l’insufficienza del
sistema di Guido d’Arezzo, e propose un temperamento
che, quantunque combattuto dal Gaffurio e da altri,
venne adottato. Esso Gaffurio e i fiamminghi Bernardo
Hycart, Giovanni Tintore, Guglielmo Guarnerio, chiamati
da re Ferdinando, a Napoli fondarono un’accademia,
donde uscirono i migliori maestri.




Il Gaffurio già adoprava la massima, la lunga, la
breve, la semibreve, la minima; al principio del secolo
XVI, si trovano la nera, la croma e la biscroma;
Enrico Isacco, verso il 1475, notava a Firenze i canti
carnascialeschi di otto, dodici e fin quindici voci. Il
suono e il canto furono vera passione di quei tempi:
per sentire Antonio degli Organi fiorentino organista
venivasi fin d’Inghilterra e dal Settentrione[152]; Leonardo
da Vinci fu chiamato alla Corte milanese per
sonare: Benvenuto Cellini si gloria della sua abilità al
liuto, quanto del bulino; principi e re vi si esercitavano.




Girolamo Mei trattò della musica antica e moderna
e dei modi: ma molte opere d’antichi si ignoravano,
altre mal interpretavansi. Giuseppe Zarlino da Chioggia,
per le istituzioni e le dimostrazioni armoniche è considerato
ristoratore della musica. Vincenzo Galilei, padre
di Galileo, nel Fronimo ed altri dialoghi sulla musica,
ha erudizione copiosa e buone riflessioni; ed essendone
nata controversia fra don Nicolò da Vicenza e Vincenzo

Lusitania, tutti i dotti vi presero parte, e se ne disputò
nella cappella papale. Il primo sosteneva, la musica
greca non essere che una confusione dei nostri generi
cromatico, diatonico ed enarmonico; l’altro, non comprendere
che il diatonico, e riportò la palma.




I cori e intermezzi delle commedie e tragedie erano
madrigali a più voci: la compagnia dei Rozzi a Siena ne
inframmettea spesso alle sue rappresentazioni, cantati
da un personaggio che chiamavano l’Orfeo: ai Filarmonici
di Verona, istituiti da Alberto Lavezzola pel miglioramento
della musica, era imposto a certi tempi
d’uscire colla lira in mano divertendo la città.




Forse nell’Orfeo del Poliziano, che fu rappresentato
in Mantova, i cori si cantavano, recitavasi il resto. Molti
drammi pastorali gli vennero dietro, innovazione condannata
dai puristi; e tali furono l’Aretusa d’Alberto
Lollio, lo Sfortunato di Agostino Argenti con note di
Alfonso della Viola, che forse fu il primo ad unire il
canto alla declamazione[153].




Al Sagrifizio di Agostino Beccari, rappresentato a
Ferrara il 1554 a spese degli studenti, assisteva Torquato
Tasso, e dagli applausi dati all’autore incitato ad
emularlo, compose l’Aminta, che poi fu esposta nel 73
e superò tutti. Ivi i fiori poetici sono profusi; e l’uniforme
lindura, e quel parlare tutti con altrettanta forbitezza,
perfino il satiro, tempera agli amatori del vero
l’ammirazione, che nei cercatori del bello suscita quella
lambiccatissima composizione.




Pensò emularlo Giambattista Guarini, il cui Pastor
fido fu recitato a Torino nell’85. L’arte, suprema nella

drammatica, di tener in susta la curiosità e connettere
le scene gli è ignota; in seimila versi stempera l’azione,
ritardata da dialoghi lenti, da riflessioni vane, da luoghi
comuni; pure il frequente calore, il tutt’insieme della
favola (tratta dall’avventura di Coreso e Calliroe di Pausania),
la padronanza dello stile, la pietosa dipintura
dell’amore, il rendono pregevole. Ma porlo a petto
dell’Aminta è ingiustizia, giacchè ai difetti medesimi,
alla maggior raffinatezza nei pastori tramutati in personaggi
di anticamera, alle arguzie più lambiccate,
unisce l’evidente imitazione di Torquato, il quale a
ragione diceva: — E’ non sarebbe giunto a tanto se
non avesse veduto me».




Nel bisogno universale di scrivere e di cantare, uno
stormo di poeti si applicò anche a questo genere; e al
fine del Seicento già si numeravano dugento drammi
pastorali.




Il canto era sempre serbato a solo alcuna parte lirica;
ma avendo qualche erudito opinato che gli antichi cantassero
i drammi, si volle imitarli. Il cavaliere Giovan
Bardi de’ conti del Vernio, presso cui conveniva il
meglio di Firenze, per le nozze di Ferdinando Medici
con Cristina di Lorena nel 1589 fece rappresentare in
sua casa il combattimento d’Apollo col serpente. Di poi
con magnifico apparato don Grazia di Toledo, vicerè
di Napoli, la pastorale del Tansillo; e così l’Aminta del
Tasso con intermezzi del gesuita Marotta.




Ma nella pratica la musica restava ingombrata e bizzarra,
disattenta delle parole a tal punto, che si cantò
il primo capitolo di san Matteo con quei nomi sì poco
armonici. Anzi lavoravasi un canto, poi vi si accomodava
sotto la prosa. Vincenzo Galilei si oppose a tal
guasto, e trovò un nuovo modo di melodie ad una voce
sola, puntando l’Ugolino di Dante, poi i Treni di Geremia.
Giulio Caccini, nella brigata del Bardi suddetto,

tolse a perfezionare quest’invenzione del Galilei, massime
coll’applicare l’armonia a parole passionate. E poichè
quelle dei classici mal s’addicevano alla musica, e i
madrigali bilicavansi s’un pensiero arguto, poco opportuno
alla passione, si chiesero strofe apposta, e don
Angelo Grillo fece i Pietosi affetti, altre esso conte del
Vernio. Essendosi questo mutato a Roma, l’adunanza
si trasferì in casa di Jacopo Corsi; il quale, col Caccini
e con Ottavio Rinuccini, pensò accomodare la musica
alle parole, credendo avere scoperto il vero recitativo
degli antichi. La Dafne del Rinuccini vi fu rappresentata
con note di esso Caccini e di Jacopo Peri; e meglio
riuscì l’Euridice, esposta in occasione che Enrico IV
sposava Maria Medici, e puntata dal Corsi, dal Peri e
dal Caccini[154]. Così Firenze, che sembra dal cielo
privilegiata a tutte le iniziative, vide prima accoppiato
nell’opera la scelta della favola, la squisitezza della
poesia, l’espressione della musica, l’illusione delle
scene.




Altri drammi furono poi rappresentati, massime l’Arianna
del Rinuccini, con scene magnificamente preparate,
e con musica del Monteverde, musica scarsa di
note, poco variata, e che ben non distingue il tempo,
ma di mirabile semplicità, e rispettosa ai diritti della

parola. Quantunque il recitativo del Peri e quello del
romano Emilio del Cavaliere nella Rappresentazione
di anima e di corpo, fossero poco meglio d’una declamazione
notata, pure, veduta la necessità di porre sui
versi un’accentuazione, e perfezionandosi la frase poetica,
ne uscì la vera frase melodica, poi quella del periodo
che ne è lo sviluppo.




Gli strumenti si erano perfezionati. Alcuno attribuisce
ai Crociati l’aver portato il violino dall’India: ma in un
bassorilievo della porta maggiore di San Michele a
Pavia, che, se non longobardo, è di poco posteriore al
Mille, una rozza figura suona questo stromento; in un
manoscritto dell’VIII secolo trovasi pure uno stromento
ad archetto, foggiato come un mandolino ad una corda
sola. La rebeca era usata dai menestrelli. La viola portava
sette corde, col manico a tasti divisi per semitoni
come la ghitarra, e se n’aveano infinite varietà, viola
di gamba, di braccio, di bordone con quarantaquattro
corde, d’amore con dodici, di cui sei sopra un cavalletto
alto, sei sovra uno basso sovrapposto. Generalissimo
era il liuto, e sue varietà la pandora, la mandòla,
il mandolino, con corde d’ottone e doppie, il colascione,
il pantalone, il salterio, il timpano. Nicolò Vicentini inventò
un archicembalo, Francesco Nigetti il cembalo
onnicordo, Bernhard l’organo a pedali. Il clavicembalo
fu poi perfezionato, nel secolo scorso, da Giovanni Sebestiano
Bach in Germania, in Italia da Domenico Scarlatti,
in Francia da Francesco Couperin; destinato poi,
come la spinetta, a soccombere ai pianoforti, de’ quali
il primo fu fabbricato da Silbermann, organista sassone.
Eccellenti liuti fabbricavansi a Cremona, massime
dagli Amati. Il violino alla francese divenne comune, e
se ne valsero i compositori ne’ primi saggi drammatici.
Il canonico Afranio dei conti d’Albonese in Lomellina,
ch’era ai servigi del cardinale Ippolito d’Este, ci è dato

per l’inventore o perfezionatore del fagotto, che portò
a ventidue voci[155].




Invece però di quell’unità che noi diciamo orchestra,
gli stromenti ne costituivano diverse parziali, ciascuno
riservato ad accompagnare un tal personaggio o un tal
coro. Nell’Orfeo del Monteverde rappresentato il 1607,
due gravicembali sonavano i ritornelli e gli accompagnamenti
del prologo cantati dalla musica; dieci soprani
di viola facevano i ritornelli al recitativo d’Euridice;
Orfeo accompagnavano due contrabassi di viola;
l’arpa doppia, un coro di ninfe; due violini francesi a
quattro corde, la Speranza; due ghitarre, Caronte; due
organi di legno, il coro degli spiriti infernali; con tre
bassi di viola cantava Prosperina, con quattro tromboni
Plutone, coll’organo di regale Apollo, il coro finale di
pastori era sostenuto dallo zufolo, dai corni, dalla chiarina
e da tre trombette a sordina.




I ritornelli, conosciuti importanti a preparar lo spirito
degli uditori, vennero perfezionati ed allungati; indi si
fece preceder l’opera da una sinfonia: talchè la musica,
subordinata fin allora al canto e al ballo, giungeva a
vita indipendente, facendosi puramente istromentale.




Si moltiplicarono le scuole musicali. In Napoli furono
istituite quella di Santa Maria di Loreto nel 1537, della
Pietà dei turchini e di Sant’Onofrio nell’83, de’ Poveri
di Gesù Cristo nell’89: e in quella città si cominciò la
musica popolare a più voci, consistente in melodie, dette
arie, villotte, villanelle o simili: Denticio al 1554 descrive
un concerto nel palazzo di Giovanna d’Aragona,
dove le voci erano accompagnate da orchestra, e ciascuna
cantava su diverso stromento. Dalla scuola veneta,
fondata da Adriano Willaerst di Bruges, uscirono Giovanni
Gabriel e Costanzo Porta, capo della Lombarda.

A Milano nel 1560 Giuseppe Caimo componeva madrigali;
ballate Giacomo Castoldi da Caravaggio, e Giuseppe
Biffi: e famoso organista vi fu Paolo Cima. Potremmo
aggiungere il Festa, pieno di grazia, di ritmo,
di facilità; il Corteccia, maestro di cappella di Cosmo
granduca; altri ed altri.




Nell’opera si predilesse il meraviglioso, come quello
che si presta a maggiori situazioni e a sfoggiate decorazioni,
e rendea men deformi le inverosimiglianze. La
prima buffa che si conosca è l’Amfiparnaso, musica e
parole del modenese Orazio Vecchi, dedicata a don
Alessandro d’Este il 1597; dove le maschere parlavano
ciascuna il proprio dialetto, con musica bizzarra quanto
il soggetto. San Filippo Neri introdusse gli oratorj, che
tentavano ritornare alla musica di teatro quell’alito religioso,
che avea rinnegato.




CAPITOLO CXLIII.
Indole di quella letteratura. I mecenati. Gli artisti.





Aveasi dunque la letteratura in conto d’una distrazione
o d’un’industria, nè tampoco sospettandovi la missione
sociale che l’Alighieri le avea sì ben conosciuta. Verun
alto scopo proponendo ai desiderj e alla volontà, e
unicamente sollecita delle forme, non s’abbandonò all’ispirazione,
non sentì bisogno d’originalità, nè un
genere nuovo trovò, nè ebbe i lanci inconditi ma spontanei
dell’età antecedente. Da principio gli studj si
piantarono sull’antichità, ma per oltrepassarla; meditavansi
Aristotele e Platone, ma ribattendone gli errori
ed ampliandone gli intendimenti; i politici prendean

norme dagli antichi, ma serpeggiando pei labirinti della
società più che quelli non avessero fatto; dai classici
deducevansi le poetiche, ma scrivendo poemi che tutte
le violavano. E da quel misto d’imitazione e di spontaneità
si dedusse uno stile naturalmente puro e buono
in tutte le scritture come in tutte le arti, quel sentimento
dell’elegante sobrietà che sa scegliere e condensare
le idee e le particolarità; in modo che i Cinquecentisti
riescono classici quanto si può essere senza
genio. Ma lo studio sugli antichi degenerò ben presto in
contraffazione, lasciando infingardire l’intima attività
degl’intelletti. Dato alla lingua nazionale correzione e
dignità insolita, la tormentarono colle reminiscenze e
colle forme accademiche; invece di maneggiare la favella
del popolo con artifizio dottrinale, si produssero
pensamenti triviali in istile dilavato, periodar vuoto,
prolisso, rinvolte circonlocuzioni, frasi pedantesche, in
quel purismo affettato che applica alla società moderna
le idee dell’antica. Per l’abitudine contratta nel far i
latini, i quali non potevano esser dettati se non dalla
memoria, i versi sono centoni del Petrarca, del quale
alcuno raggiunge la serenità, nessuno la creazione. Il
Rucellaj lucida la Rosmunda sulle tragedie antiche, le
Api su Virgilio; il Sannazaro, che ha sott’occhio il più
bel golfo del mondo, canta l’Arcadia, o trasferisce gli
Dei dell’Olimpo nella casta cella di Nazaret; la commedia
ritesse gli orditi di Plauto, strascinandoli a costumanze
moderne; come nelle belle arti il Palladio
edificava un teatro alla greca, e il Vaticano era ridotto
a palazzo delle Muse.




La politica, la teologia, le altre severe ispirazioni di
Dante, le ampie sue allusioni, le macchine jeratiche più
non si riscontrano: l’elevazione ideale che penetra nell’intelligenza
divina, più non si cura: al soprannaturale
del concetto si surroga il soprannaturale della fantasia:

ai concetti, impacciati in forme non loro, manca calore
di sentimento, profondità di pensiero, potente concisione,
accorta sagacia: la scienza si limita ad ammirare i
sommi antichi, e per rispetto a loro sentenzia di barbari
i tempi incolti ma robusti, in cui erasi mutato il nuovo
incivilimento. Arguti a conoscere i difetti della società
e svelarne le ridevolezze o l’infamia, accettano poi opinioni
vanissime, errore da verità non discernendo o
essendovi indifferenti; e l’imitazione toglie quel ch’è
principal merito alle produzioni dell’intelletto, l’indipendenza
d’un pensiero ingenuo, o il giro d’un’espressione
originale. La letteratura di lusso mai non sorge
a grandezza vera: trastullo, non culto; attenta a piacere
ai dotti e alle Corti, per ciò abbandonasi a frivolezze
e adulazioni, mette entusiasmo unicamente nel
fare bei versi, a segno che Mariano Buonoscontro palermitano
si divertì a comporre sonetti di bellissime
parole e senza senso, e furono ammirati non solo, ma
commentati; e singolarmente a una sua ode in morte
del duca d’Urbino, in quattro libri si facea dire ciò che
mai non avea sognato[156]. Ammirando la forma de’ migliori
Cinquecentisti, deploriamo di dover porre studio
in gente che separò il vero e il buono dal bello; deploriamo
un progresso tutto a vantaggio dell’eloquenza, in
tempo che di là dell’Alpi diventava acquisto di ragione.




L’amore dell’arte fa prosperar l’arte; e il popolo risorto
ne’ Comuni, il popolo credente, l’avea risuscitata
dalla barbarie, e spinta per sentieri nuovi ad una maniera,
scorretta se volete, ma ardita e originale e consona
ai nuovi bisogni. Allora sorsero magnifiche cattedrali
in ciascuna città; allora Dante cantava. La cognizione
e lo studio sopravvenuto degli antichi, avrebber potuto
ripulire quelle forme conservando l’intima ispirazione;

nel che coraggiosamente vedemmo progredire gl’ingegni
nel secolo precedente. La pratica dell’arte esige
cultura intellettuale; nè l’artista può elevarsi all’ideale
se non in una società ove sia delicato il sentimento,
appurato il gusto; e per essere capace d’ammirarne le
opere richiedonsi cognizioni proprie d’una civiltà avanzata.
Quel prosperare delle arti indica dunque un’estesa
cultura ne’ nostri compatrioti: ma artisti senza fede
ne’ costumi, amatori eleganti, impudichi modelli, prelati
spenderecci, principi che, avendo il sentimento del
bello, mancavano del sentimento del buono, le trassero
ben presto al decadimento.




Intaccata la grande unità cattolica, disperse le società
massoniche e con esse i loro segreti, l’architettura si
ravviò sulle più facili pratiche dell’antico. La pittura,
educata dal cristianesimo e dalla libertà, s’era fatta
educatrice del popolo, manifestazione di nobili affetti
e soavi, scorretta ma spontanea, leccata ma limpida
come derivante dalle miniature, calma senza artifizj di
scorci, di sott’in su: or eccola ripudiare il medioevo a
nome dell’antichità; e se in prima tentò rivestire il
nuovo suo ideale co’ prestigi classici, ben presto i segni
jeratici paragonava alla natura che imitano, piuttosto
che alle verità che rappresentano; da liturgica che era
quando la scelta dell’artista sottoponeva all’autorità del
teologo, profanossi in una libertà che ben presto le
tolse dignità ed efficacia; e dimenticata la sostanza per
l’inviluppo, il gusto surrogò all’entusiasmo, posponendo
la devozione al blandimento de’ sensi, non attendendo
più a tradurre dogmi, ma a seguire la moda e le commissioni.
Affinata nell’abilità tecnica, e divenuta mestiere,
variò da paese a paese, da maestro a maestro,
qui prediligendo il disegno, là il colorito, altrove la
composizione o lo scorto, e sempre mirando a piacere,
a imitar la natura e l’arte antica, a ottener l’illusione

quand’anche si sacrificassero all’evidenza e al movimento
il decoro e la grazia, alla bellezza l’espressione; ben
ritraendo muscoli, nervi e vene, e altri sfoggi di scienza;
affollando persone in modo che si smarrisse il soggetto
principale; toccando risolutamente; e intanto negligendo
il concetto che vivifica, l’espressione che eleva il sentimento
e ajuta la contemplazione.




L’artista non fu più pel popolo, ma dovè cercare
compensi e protezione alle Corti, onde si fece piacentiero:
e l’intento morale e l’espressione, anima delle
belle arti, non possono che scapitare allorchè non obbediscano
all’intimo sentimento, ma a commissioni. E
in fatto le arti scaddero dall’importanza storica, perchè
cessò l’opportunità di quei reggimenti tra cui erano
rinate: allora, tornato il predominio della materia, e
l’idolatria della forma, che si raffina a scapito dell’idea,
come la moltiplicità de’ lavori detrae all’originalità;
insozzate le fantasie, svanito l’affetto sublime e religioso,
si fecero ministre a lascivie e adulazioni, e contribuirono
a crescer le nostre vergogne e perpetuare
l’avvilimento.




Non s’insisterà mai troppo sulla deficienza di moralità,
mentre si ammira quello splendore delle lettere e
dell’arti. Dal quale abbagliati, taluni lo attribuiscono alla
protezione dei grandi. E certo onori ed eccitamenti mai
non vennero così splendidi, così universali. Carlo VIII,
Luigi XII, Francesco I, Caterina de’ Medici, invitavano
i nostri ad accendere la fiaccola del bello in Francia, e
Leonardo, il Primaticcio, il Cellini, Andrea del Sarto,
una colonia d’artisti, vi lasciarono opere e scolari;
Guido Guidi fiorentino era medico di Francesco I; Italiani
dettavano dalle cattedre, e scienze nuove portavano
nell’Università di Parigi, della quale l’Aleandro trevisano
fu anche rettore, benchè gli statuti n’escludessero
i forestieri. Publio Andrelini da Forlì, coronato poeta

latino a ventidue anni, di stile facile ma negletto e caldissimo
disputatore, fu intitolato poeta del re e della
regina (regius et reginus), e riccamente donato da
Carlo VIII e dai successori suoi. Francesco Vimercate,
illustre aristotelico, chiamato da Francesco, restò venti
anni a Parigi, e fu il primo che professasse filologia
greca e latina in quell’università; nella qual pure ebbe
invito Angelo Canini d’Anghiari, lodato grammatico;
mentre Jacopo Corbinelli e gli Strozzi innamoravano di
quella lingua, in cui a Valchiusa era stata cantata la
bella Avignonese. L’Alamanni ripagava con bei versi
l’ottenutavi ospitalità, e felicitava la Senna di scorrere
pacifica tra popoli concordi, mentre




Il mio bell’Arno, ah ciel! chi vide in terra

  Per alcun tempo mai tant’ira accolta

  Quant’or sovra di lui sì larga cade?

Il mio bell’Arno in sì dogliosa guerra

  Piange soggetto e sol, poi che gli è tolta

  L’antica gloria sua di libertade.






E a Paolo Emili veronese, chiamatovi da Luigi XII, la
Francia deve la prima sua storia, che fu continuata da
Daniele Zavarisi del paese stesso.




Giovanni Grolier di Lione, posto da Francesco I, nel
1515, gran tesoriere a Milano, benchè forestiero e in
tal impiego, si fece amare, almeno dai letterati, coi
quali mostravasi tanto munifico, che avendone un giorno
molti a pranzo, donò a ciascuno un par di guanti,
e si trovò ch’eran pieni di monete d’oro[157]. Pietro
Tomai ravegnano, di portentosa memoria, sopra la quale
scrisse egli stesso un’operetta latina (la Fenice, 1491),
insegnò leggi per molte città fin quando Bugislao duca
di Pomerania vedutolo a Venezia, il pregò a seguirlo a

Gripswald. Ivi egli insegnò, poi vecchio volle rimpatriare:
ma il duca di Sassonia per via mandò pregandolo
a venir a lui, e gli usò grandissime cortesie: cercato
a gara dai principi di Germania, fu un trionfo il
suo passare di città in città: poi ritrattosi ne’ Francescani,
pare morisse il 1511.




Al naturalista Mattioli levavano un figlio al battesimo
l’imperatore di Germania e i re di Francia e Spagna;
ad Agostino Nifo papa Leone X concede il titolo di conte
palatino e di portare il cognome e lo stemma de’ Medici;
a Rafaello vuole il cardinal Bibiena dare sposa una nipote.
Perfino il disdegnoso Carlo V consuma lunghe
ore a Bologna nell’ammirare la bella e minutissima
scrittura di Francesco Alunno, e massime il credo e il
principio del vangelo di san Giovanni scritti sullo spazio
d’un denaro[158]; festeggiò in ogni guisa il Castiglioni,
lo naturalizzò spagnuolo, gli diede un vescovado, e
morto l’onorò di splendide esequie, professando «aver
perduto un de’ migliori cavalieri del mondo»; s’abbassa
a raccorre il pennello caduto a Tiziano; al venire
di Michelangelo si leva esclamando: — Imperatori ve
n’ha di molti, ma pari a voi nessuno»; ai cortigiani
che s’arricciano degli onori renduti al Guicciardini,
risponde: — Con una parola io posso fare cento cavalieri,
e con tutta la mia potenza non un pari a questo»;
richiese Giannello della Torre cremonese raccomodasse
a Pavia l’orologio fatto da Giovanni Dondi; e
avendo quegli risposto non potersi più ripararlo, e
fattone un nuovo, Carlo V sel menò in Ispagna, ove a

Toledo lavorò macchine ingegnosissime, sicchè fu detto
l’Archimede di quel tempo; e lo volle seco nel ritiro
di Just.




Carlo V, vincitore dell’Africa, sbarcando a Napoli,
riceveva in pubblica udienza Laura Terracina poetessa,
e dalle mani di lei la petizione perchè alla città fosse
concesso il titolo di Fedelissima. Al domani poi recavasi
alla casa di lei a Posilipo, e sulle treccie della giovinetta
deponeva la corona di lauro tolta dal proprio
capo, dicendo convenir essa del pari ai trionfanti e ai
poeti. Poco poi dall’Inghilterra le giungeva l’ordine
della Giarrettiera.




Il fiero Giulio II spaccia corrieri sopra corrieri per
richiamare Michelangelo e scende seco a scuse d’avergli
fatto fare anticamera: papi, principi se lo faceano seder
accanto: profugo dalla patria a Venezia, invano si ritira
alla Giudecca per cansar visite e cerimonie, chè
subito la Signoria gli manda due gentiluomini a onorarlo
e offrirgli ogni comodità, gli esibisce seicento
scudi l’anno senza verun obbligo e sol pel piacere di
possedere un tanto maestro delle tre arti[159]: Francia
e il granturco lo domandano del pari: da Roma ne fu
rapito il cadavere, perchè riposasse non nella basilica
del cristianesimo, ma a Firenze nel sacrario degli uomini
grandi.




Nel nome di Leon X si compendia quanto ha di segnalato
l’amore delle lettere; impieghi, benefizj, dignità
ecclesiastiche, denari suoi proprj metteva a disposizione
dei dotti; usava per segretarj il Bembo e il Sadoleto,
i più tersi scrittori latini; al Tibaldeo di Ferrara, venutovi
dalla corte dei Gonzaga, diede trattamento e ricchezze
e cinquecento zecchini per un epigramma; riconosciute
felici disposizioni nel Flaminio giovinetto, sel

tenne accanto; stava attonito agli improvvisi del Marone;
pagò cinquecento zecchini i primi cinque libri degli
Annali di Tacito, venuti di Westfalia; e nel privilegio
conceduto per istamparli, glorifica le lettere come il più
bel dono che, dopo la vera religione, Iddio abbia fatto
agli uomini, loro vanto nella fortuna, conforto nell’avversità;
e al fine dell’opera promette ricompensa a chi
gli porterà vecchi libri ancora inediti. Adopera Fausto
Sabeo a cercarne, il quale percorse a piedi mezz’Europa,
affrontando (canta egli) fame, sete, pioggia, soli, polvere
onde liberar di schiavitù qualche antico scrittore.
A Giovanni Heytmers diede incarico di rintracciar le
Deche di Tito Livio pagandole a qualsifosse prezzo, e
dicendo che «importante porzione dei doveri pontifizj
è il favorire i progressi della classica letteratura».
Concedeva privilegi alle edizioni più accurate, e ad Aldo
Manuzio, colla riserva che non le vendesse troppo care:
affidava la biblioteca Vaticana al Beroaldo: a Nicola
Leoniceno scriveva chiedendogli licenza di fare qualcosa
per lui, e gli offriva un’abbadia, una villa presso Roma,
alloggio sull’Esquilino, ch’egli però pospose alla studiosa
quiete: fissava a Roma Giovanni Lascari e Marco Musuro
filologi famosi, il primo dei quali prepose a un
collegio apposito per l’insegnamento del greco, con
alquanti giovani condotti di Grecia e con stamperia:
più di cento professori soldava nel ginnasio romano,
che volle emulasse le migliori Università[160]; esortando

agli studj serj, non a quella filosofia mendace che si
chiama platonismo, e a quella folle poesia che corrompe
l’anima.




Quest’amore ereditato da’ suoi maggiori trasmise
egli ai discendenti: il cardinale Ippolito a Bologna teneva
trecento famigliari, la più parte letterati; e avendogli
Clemente VII rimostrato ch’erano troppi per lui,
rispose: — Non li tengo a corte perchè io abbia bisogno
di loro, ma perchè essi l’hanno di me». Cosmo
granduca scriveva di proprio pugno agli artisti, sollecitava
Michelangelo a ritornare da Venezia, e che gli
portasse del pesce sôla che gli piaceva. Francesco suo
figlio, istrutto d’ogni letteratura, crebbe le Università
di Pisa, Firenze, Siena e l’accademia Fiorentina, fondò
quella Crusca e la stupenda galleria, aumentò la biblioteca
Laurenziana, promosse la botanica, sostenne chiunque
avesse valore, e a Gian Bologna scriveva: — Non
potevano più che quel che hanno fatto soddisfarci le
due figurine che ci avete mandate, non potendo essere
altrimenti d’opera che esce dalla vostra mano»; e
Ferdinando granduca allo stesso: — Desideriamo che,
nella voglia di lavorare, vi ricordiate principalmente
d’avere una buona cura alla vostra sanità, chè questa
importa più di tutto»[161]. Esso Ferdinando comprò
la Venere Medicea, cominciò la ducale cappella di San
Lorenzo, pose la stamperia di caratteri orientali.




I principi considerano come un altro lusso di loro
Corti il possedere i più celebri letterati: siffatti vedemmo
i principi di Milano e di Napoli, sinchè non furono sbalzati
dai forestieri; il duca di Mantova tenne lungamente

il broncio col Castiglioni perchè gli chiese di passare
dalla sua alla Corte d’Urbino; il Tasso era disputato agli
Estensi dai Medici; Alfonso I d’Este, benchè continuo
in guerre, nè d’artista e letterato avesse che la pretensione,
e lavorasse da mestierante in tornire e fare
stoviglie, fabbricò dispendiosamente e rifiorì l’Università
di Ferrara, dove Lucrezia Borgia, Lucrezia ed Anna
d’Este, Isabella de’ Medici erano cortesi al bel sapere
fin coll’amore; come Isabella d’Este marchesa di Mantova.
Alfonso II teneva in corte Matteo Casella, Lodovico
Cato, Jacopo Alvarotti giureconsulti rinomatissimi, il medico
Nicolò Leoniceno, l’erudito Celio Calcagnini, e quel
che fa per mille, l’Ariosto; e conferì a Girolamo Falletti
piemontese il titolo di conte di Frignano e varj
assegni, coll’obbligo feudale di dargli ogni anno due
opere nuove di piacevol lettura, altrimenti pagherebbe
il doppio delle sue rendite[162].




Pico della Mirandola diede i fondi ad Aldo Manuzio
per istabilire la stamperia, e voleva assegnargli un podere
affinchè Carpi divenisse il nido di quelle edizioni;
ma le proprie sfortune gliel’impedirono. Il cardinale di
Trento promette dar mantenimento per tutta la vita
all’Anguillara s’e’ traduce l’Eneide; e gli regala tante
braccia di velluto quanti ha terzetti un capitolo assai
piaciutogli. Il valente condottiero Vespasiano Gonzaga,
che fece rifabbricare Sabbioneta, con vie allineate e
larghe, e bellezza di case, di tempj, di piazze, statue e
fortificazioni, pose scuole, e ricercava letterati ed artisti.
Era della casa stessa Scipione cardinale, che fondò a
Padova l’accademia degli Eterei, amico del Guarini e

del Tasso; del quale scriveva fin le lettere e copiò tutto
il poema, e volea comune con lui la camera, la tavola,
il bicchiere. Udito Pier Vettori, uno dei più famosi
retori del suo tempo, il cardinale Alessandro Farnese
gli mandò un vaso pieno di monete d’oro; Francesco
Maria duca d’Urbino una catena d’oro; una Giulio III
nel riceverlo a Roma, e i titoli di conte e cavaliere.
Esso duca d’Urbino, di mezzo alle armi, avea della
sua Corte formato il ritrovo delle persone erudite e
colte[163].




Gonzalvo di Còrdova e Pier Navarro a Napoli profusero
segni di benevolenza al poeta latino Pietro Gravino.
L’Alviano, nel respiro delle battaglie, radunava
a Pordenone, borgata regalatagli dai Veneziani, il Fracastoro,
il Cotta, il Navagero ed altri, che chiamava
sua accademia, e che il ricreavano ed istruivano. Gian
Giacomo Trivulzio, anche vecchio, traeva a udir professori.
Alfonso d’Avalos si circondava di letterati; e
Girolamo Muzio racconta che, viaggiando con esso da
Vigevano a Mondovì il 1543, ragionarono continuo di
poesia, ed esso compose per via sin venti sonetti e
un’epistola di cento versi a rime libere. Sin l’infame
Valentino, sin il turpe Alessandro Medici ambivano fama
di bella educazione. E tutti a Michelangelo, al Puccini,
al Bandinello, al Bronzino dirigeano lettere famigliarissime,
discutendo i progetti, pregandoli di qualche lavoro;
Francesco I di Francia scriveva di proprio pugno

a Michelangelo perchè gli mandasse alcuna sua opera;
Filippo II scriveva al Tiziano: — Mi farete sommo piacere
e servizio se vi occuperete di questo quadro colla
maggior possibile sollecitudine».




Anche ricchi privati voleano mostrarsi protettori; e
mentre i nobili transalpini si gloriavano della propria
ignoranza, e firmavano con una croce, «non sapendo
scrivere perchè baroni», i nostri abbellìvansi di arti e
di lettere. Che non dovettero Rafaello al Chigi, Gian
Bologna a Bernardo Vecchietti di Firenze, a Marco Mantova
Benavides padovano, l’Ammanati ed altri? Angelo
Collocci, nell’antica villa di Sallustio, raduna cippi, busti,
statue, medaglie, tra cui i fasti consolari. Il conte Gambara
di Brescia, padre della poetessa Veronica, proteggeva
i letterati, e da Mario Nizzoli fece comporre
le celebri Osservazioni su Cicerone, e stamparle nel
suo feudo. Le case de’ Sauli a Genova, de’ Sanseverino
a Milano erano aperte ai dotti. I tesori d’erudizione
raccolti dal Pinelli divennero fondamento d’insigni biblioteche.
Tommaso Giannotto Rangoni da Ravenna,
scrittore d’opere mediche di lieve conto, d’un libro sul
campare centovent’anni e d’altri astrologici, arricchito
colla sua scienza, istituì a Padova un collegio per venti
giovani ravegnani che andassero a quella Università,
provvedendoli dell’occorrente, e ponendovi anche una
biblioteca con molti libri, specialmente orientali, e strumenti
e quadri e rarità opportune agli studj; riedificò
la chiesa di San Giuliano in Venezia, restaurò quella di
San Geminiano, ed ebbe monumenti onorifici, decorazioni,
medaglie. In casa di Domenico Venier si adunavano
a Venezia Bernardo Tasso, Triffone Gabriele,
Girolamo da Molino, Gian Giorgio Trissino, Pietro
Bembo, Bernardo Cappello, Daniele Barbaro, Domenico
Morosini, Aluisi Priuli, Fortunio Spira, Bernardo Navagero,
Speron Speroni ed altri.









A questi esempj conformavasi la folla. I masnadieri
assaltano l’Ariosto, ma appena sanno chi fosse, gli fan
riverenza. Centinaja di sonetti venivano affissi alle statue,
quando compite erano esposte in pubblico, giudicandole
con isquisito sentimento del bello, e con una severità
di gusto che i maestri rispettavano e la posterità approvò.
Quando nei giardini di Tito fu dissepolto un
gruppo, che il Sadoleto riconobbe pel Laocoonte descritto
da Plinio, le campane di Roma sonarono tutte
a letizia, e il marmo coronato di fiori traversò la città
fra musiche e parati; i poeti lo cantarono a gara, mentre
ascendeva al Campidoglio tra una solennità, memorabile
nel paese delle solennità. Il Tartaglia facea bandire le
sue scoperte matematiche a suon di trombe, e d’ogni
parte riceveva problemi da sciogliere. A Vittore Fausto,
che pretendeva avere scoperto la forma delle galere
antiche, la repubblica veneta somministrava i mezzi di
costruire una quinquereme, e ordinò una gara, nella
quale Fausto vinse. Il Sansovino propose di trovare il
modo di far cadere esattamente il mezzo della metopa
sull’angolo del fregio dorico, e tutta Italia s’agitò intorno
a questo problema, e non solo gli architetti, ma
il cardinal Bembo, monsignor Tolomei ed altri. Romolo
Amaseo udinese era disputato fra principi e università;
e il cardinal Bembo a Padova, il governatore Gonzaga
a Milano, il cardinale Wolsey in Inghilterra, Clemente VII
a Roma, il richiedevano a gara a professare eloquenza.
Bernardo Accolti d’Arezzo, detto l’Unico, usciva circondato
di prelati e colle guardie svizzere, fu dichiarato
duca di Nepi, e onorato d’illuminazione dove arrivasse;
aveva a declamare suoi versi? chiudevansi le botteghe
di Roma; avendo recitato un ternale in lode di Maria
davanti al papa, gli uditori proruppero esclamando: — Viva
lungamente il divino poeta, l’incomparabile Accolti»;
apoteosi da ingannare la posterità, se per sciagura

que’ versi non fossero sopravvissuti[164]. Al Sannazaro,
per l’epigramma in lode di Venezia, il senato
regalò seicento zecchini: Giambattista Egnazio e Marco
Antonio Sabellico furon fatti esenti di imposte essi e i
loro beni, e pensionati: ad Antonio Campi, per avere disegnato
Cremona, questa città concedette esenzione d’ogni
gravezza personale e reale a lui ed a’ suoi figliuoli[165].




Se voltiamo il quadro, scema d’assai il merito di
quei protettori. Leone X non pareva comprendere se
non la bellezza dello stile; commette un lavoro a Leonardo,
ma udendo che s’è messo a stillar vernici e
piante, — Ah costui non farà mai nulla, perchè pensa
al fine dell’opera prima d’averla cominciata»: forse
Leonardo non conosceva le blandizie onde s’accattavano
le commissioni, nè fu favorito dai Medici, i quali
del resto, se blandivano i letterati, non onoravano la
letteratura. L’Ariosto lamentava che, dopo essere disceso
sin a baciarlo[166], il papa l’avesse poi lasciato
nella miseria, tanto da non avere di che rinnovarsi un
manto; e dal duca di Ferrara suo mecenate fu messo
governatore nell’alpestre Garfagnana; dal cardinale Ippolito
fu tenuto quindici anni in continuo moto per faccende
di niun conto «da poeta mutandolo in cavallaro»;
poi quando ebbe svilita la propria riputazione col levare
a cielo una stirpe immeritevole, udì da costui domandarsi: — Messer

Lodovico, dove avete preso tante castronerie?»
e perchè seco non volle andare in Ungheria,
si vide congedato, e privo delle venticinque
corone che gli retribuiva ogni quattro mesi[167]. Pietro
Medici teneva Michelangelo a fare statue di neve, e si
vantava d’aver alla Corte due portenti, Michelangelo e
un corridore spagnuolo; Cosmo preferiva il Vasari al
Tiziano; nè essi nè i loro successori osarono terminare
le grandiose opere cominciate quando ancora non era
spento l’alito della repubblicana libertà; neppure il monumento
di Giulio II e la cappella funeraria. I rabbuffi
del cardinale Farnese fecero morire consunto Onofrio
Panvinio, come quelli del duca d’Este impazzire il Tasso.
Le pensioni spesso erano decretate ma non pagate[168].









Federico Badoaro nel 1557 istituiva l’accademia veneziana
della Fama, con cento e più socj, che doveano
leggere d’ogni scienza, ricevere notizie d’ogni parte,
dotata di libri e di sostanze, rallegrata da conviti:
repente la repubblica la chiude, volendo che sin il
nome «sia del tutto casso, talchè sotto pena di bando
perpétuo di tutte le terre e luoghi dello Stato nostro
non possi più essere usato d’alcuno»[169]. Illustre
era pure l’accademia dei Pellegrini, con cene e beneficenze
al modo de’ Franchimuratori, e buona biblioteca,
e fondi per pubblicare libri che si regalavano, e dare
doti a zitelle; ed essa pure venne proibita nel 1557,
quarantacinque anni dopo istituita, forse per ombra del
segreto che vi dominava.




Invece dunque d’invidiarli perchè trovavano protezione,
parmi a deplorare la condizione di quei letterati
e artisti che non potevano attendersi la ricompensa
disinteressata del favor popolare e la gloria spontanea.
Poteva dirsi che pubblico non v’avesse, ma due sole
classi di lettori, ecclesiastici e Corte; onde la funesta
necessità di rassegnarsi ad essere protetti, e d’invocare
non già tolleranza e perdono all’utile verità, ma sicurezza
d’ozj a prezzo della dignità del carattere e del
pudore dell’arte.




Sicuramente un artista non potrà mai fabbricare
Santa Maria degli Angeli o la cupola di San Pietro, nè
dipingere le stanze vaticane se non ne sia comandato;

e il genio che concepisce ha mestieri di allearsi colla
ricchezza che fa eseguire: ma che questa basti a suscitare
grandi uomini o a formare un’età, non dirò di
genio, ma nè tampoco di buon gusto, è ciancia di cortigiani.
I Medici trovarono già formati que’ grandi, ed
ebbero il merito o la scaltrezza di valersene; ma quando
le lettere, le arti e la poesia che è l’arte stessa, cioè il
bello rivestito di forme sensibili, furono salariate dai
principi, staccaronsi dai bisogni e dai sentimenti della
nazione, perdettero in genio quanto acquistavano in
forbitezza, divennero un ornamento aristocratico anzichè
un’espressione nazionale; e posti fra il trivio donde
uscivano e le Corti che li salariavano, i letterati non
raggiunsero la raffinatezza di queste, e perdettero l’efficacia
feconda e geniale della popolarità, e furono
tenuti di qua dall’eccellenza, a cui soltanto può arrivarsi
col felice accordo di tutte le facoltà dell’anima e
dell’intelletto. E noi, ammirando l’esecuzione, deplorando
l’intento, più volte ci compiacemmo di considerare
quel che sarebbe riuscito l’Ariosto, se, invece
degli inonorevoli dinasti di Ferrara, avesse preso per
tema la nazione o la cristianità; se il Guicciardini non
avesse dovuto scagionare se stesso de’ turpi servigi prestati
alla tirannide; se Machiavelli non avesse scritto la
storia per comando di Clemente VII, e il Principe per
ottenere un impiego; se Michelangelo non fosse stato
trabalzato dallo scalpello al pennello, al compasso, nè
costretto a stizzirsi col marmo acciocchè sulle tombe
de’ Medici esprimesse un’idealità, repugnante agli ordini
e al merito dei committenti.




Fra i precetti dettati da molti, fra le censure rimbalzate
in quelle rivalità clamorose e accannite, appare
egli mai che si credesse l’arte obbligata ad alcuna cosa
più elevata che l’arte stessa? Piacere; piacer alla Corte,
ai letterati, era l’unico intento. Vedeasi lacerare il manto

della religione, e si credea rattopparlo facendo scrivere
diatribe dal Muzio: si tassavano le sconvenienze insinuatesi
nella liturgia, e Leone X faceva emendare gli
inni e il breviario secondo le frasi di Cicerone e di
Tibullo: periva la patria, e cantavasi; periva, e pochi
animarono la storia con quei magnanimi dispetti, che
rimangono come una protesta indelebile delle nazioni;
periva, e nessun grande avea voce per intonare l’epicedio,
il quale rimbombasse nei sepolcri, per risonare
un giorno qual tromba della risurrezione.




Il primo soggetto che si presentasse coglievasi, purchè
opportuno a sfoggiare bellezza ed arte. Almeno nell’età
seguente il Tasso dibattè lungamente seco stesso qual
eleggere al suo poema: l’Ariosto non vi fu indotto da
altra ragione che di far la continuazione d’un altro.
Chiedi al Vida e al Fracastoro perchè cantarono il baco
e la sifilide; risponderanno, — Per mostrare che latinamente
si possono dire cose non mai da Latini trattate».
L’Alamanni: — Scrissi poemi, perchè que’ soggetti
cavallereschi garbavano ad Enrico II». Bernardo
Tasso compone cento canti prima di chiedersi se il suo
Amadigi sia di Galles o di Gallia.




Di qui la nessuna dignità nella morale e negli argomenti,
la nessuna cura di conservare alle composizioni
quell’unità che degli scritti fa un’azione. Il Sannazaro,
congratulato di sua pietà da Leone X e Clemente VII,
volge a carmi lascivi la musa che avea cantato il parto
della Vergine; monsignor Della Casa encomia quel
Carlo V, cui aveva imprecato come a peste d’Italia;
e l’encomiava l’Alamanni, il quale, mandatogli ambasciadore,
e sentendosi da lui rinfacciare versi d’altro
tenore, lanciati già tempo contro l’aquila grifagna e
divoratrice, se ne scagionò col riflettere ch’è uffizio
della poesia mentire. Machiavelli va ambasciatore al
duca Valentino come ad un capitolo di frati; Leonardo

fa statue pel Moro, e archi trionfali pel vincitore del
Moro; notando nel suo taccuino la caduta del primo,
non riflette se non che «nessuna delle sue opere compì»;
e dopo dipinta la Cena, va a fabbricar fortezze pel Valentino;
Rafaello compunge collo Spasimo quanto seduce
colle Psichi e le Galatee; Michelangelo fortifica la sua
patria contro i tiranni, e immortala questi nel marmo;
tutti pensano quel che Cellini dice: — Io servo a chi
mi paga».




Tale bassezza trapela dalle lodi che l’un l’altro si rimbalzavano
i letterati; e a tacer i tanti nuovi Virgilj e
Ciceroni e Livj nuovi, il Varchi collocava il Girone Cortese
di sopra del Furioso; lo Stigliani anteponeva i
Tansillo al Petrarca; il sommo Ariosto consumava un
mezzo canto ad eternare oscuri nomi di suoi contemporanei.
Questo bisogno del lodare e d’essere lodato,
questo circoscrivere l’approvazione in pochi veniva
espresso dal moltiplicarsi delle accademie, dal secolo
precedente resuscitate per imitazione dell’antichità
nella Platonica di Lorenzo de’ Medici. Burlevoli spesso
di nome, puerili d’occupazione, coi pasti, col vino infervoravano
l’estro; vi si cantavano e recitavano versi
ed orazioni e lezioni e dicerie; principi e vescovi sedeano
ad ascoltare, a fianco de’ letterati; e talvolta in
mezzo a questi gravi padri sorgeva il Caro a lodare il
naso del presidente, «naso perfetto, naso principale,
naso divino, naso che benedetto sia fra tutti i nasi, e
benedetta sia quella mamma che vi fece così nasuto,
e benedette tutte quelle cose che voi annasate»; ovvero
il Berni vi lodava le anguille, i cardi, la peste; il Firenzuola
la sete e le campane; il Casa la stizza e il martel
d’amore; il Varchi le ova sode e il finocchio; il Molza
l’insalata e i fichi; il Mauro la fava e le bugie; e chi
la tosse, chi la terzana, chi la pelatina, chi qualcosa di
peggio. Encomj divisi coi principi mecenati, e applauditi

da quegli Assonnati, Infecondi, Filoponi e che
mi so io.




Taciamo la frivolezza, n’era pregiudicata l’originalità,
atteso che tali corpi sogliono erigere monopolio
del buon gusto, e giudicare secondo canoni prestabiliti;
nè potendo sperarsi rinomanza senza il loro suffragio,
forza era rassegnarsi a quelle norme arbitrarie, anzichè
procedere per sentimento e per interna attività.




Unica aspirazione essendo lodi e denaro, si mendicavano
e le une e l’altro. — Gli stolti ridono de’ cenci
ond’ho coperto il corpo, e de’ sandali bucati che ho in
piede; mi celiano che il mio abito perdette il lustro e
il pelo, e la corda traditrice mostra i grossolani fili,
ultimi resti della pecora tosata sul vivo; ridono, e non
m’hanno in verun conto, e dicono che i miei versi non
vi piaciono più. Mandatemi dunque una delle vostre
vesti migliori». Così il Poliziano al Magnifico Lorenzo;
e questo affrettavasi di spedirgliene una, ed esso tal
quale se la indossava, e il popolo riconosceva ch’era
della guardaroba del principe, e ne inferiva che i versi
del poeta n’erano ben degni. Il poeta, nella necessità di
ringraziare, invocava l’assistenza di Calliope, la quale
scendea dall’Olimpo, ma non riconosceva il suo prediletto
dacchè era sì riccamente in arnese, e risaliva al
cielo; sicchè il Poliziano batteasi invano la testa, chè i
versi riconoscenti non sapeano venire.




Non vi fecero pietà le condiscendenze cui Bernardo
Tasso si credette obbligato onde buscar protezione e pane
da quell’imperatore, che gli avea tolto ogni bene perchè
serbò fede al padron suo? Luigi XII, andato ad ascoltare
le lezioni di Giason Del Màino a Pavia, l’interroga
perchè non pigli moglie; — Perchè Giulio papa sappia,
per testimonio di vostra maestà, che io non sono indegno
del cappello di cardinale». Bisognando il Guicciardini
d’un poco di dote per le sue figliuole, il

Machiavelli l’incoraggia a richiederne Leon X, gli annovera
esempj della costui liberalità, gl’insegna come
formare la lettera accattona, e «tutto consiste in domandare
audacemente, e mostrare mala contentezza
non ottenendo». I dispacci del Machiavelli nelle sue
missioni chiudonsi sempre col domandare quattrini, e
in quella chiave cantano tutti gli altri ambasciatori.




Andrea dell’Anguillara da Sutri (1517-70), conosciuto da tutti
per la gran gobba; l’abito tacconato e la ciera ridente,
vendeva le sue ottave mezzo scudo l’una, e perciò ne
fece tante; e non ricevendo compenso d’una sua canzone
al duca Cosmo, ne mosse arroganti querele: — Lo
stare sei mesi senza rispondermi è tale disprezzo verso
la persona mia, che non ha punto del duca, chè non
credo che dei pari miei ne trovi le migliaja per le siepi
della Toscana, come delle more selvatiche. Ed io sarei
tentato di far sentire le mie querele con una satira in
versi; ma ho dovuto scrivere in prosa, perchè mi ricordo
che un Fiorentino mi disse una volta in Francia
ad un certo proposito, che se le lettere di cambio fossero
in versi, non se ne pagherebbe niuna; ed io desidero
che mi sia pagata la presente, almeno d’una risposta,
sia quale si voglia»[170]. Traduceva i primi due libri

dell’Eneide, e prometteva che Enea nell’Eliseo troverebbe
tutti coloro che nel regalerebbero, all’inferno i
differenti; e inviandone copia al cardinale Farnese, gli
scriveva: — È necessario, acciò ch’io il possa finire,
che ella mi mandi quell’ajuto, che si richiede alla sua
grandezza e magnanimità ed al mio amore e bisogno.
Io ne mando per questo effetto a tutti i principi d’Italia,
perchè tutti concorrano ad ajutarmi. E piaccia a Dio
che non mi bisogni mandare e lei e gli altri tutti a casa
del diavolo, e che Enea non abbia troppo da fare nell’inferno
a parlare con tante anime dannate, quante io
son per mandarvene se non fanno il debito loro». Con
tutto ciò morì povero, del morbo allora divulgantesi.




Novidio Fracchi, poeta latino, dedicò a Paolo IV un
poema Sacrorum fastorum, cui precede una stampa,
figurante il papa in trono fra l’imperatore di Germania
e il re di Francia, e l’autore in ginocchi offre loro il
suo poema; ai piedi è scritto: Hos ego do vobis, vos
mihi quid dabitis?




Paolo Giovio, venale dispensiero di gloria e di strapazzi,
diceva tener due penne, una d’argento, una d’oro
per proporzionare la lode ai regali; e, — Io ho già
temperata la penna d’oro col finissimo inchiostro... Io
mi costituisco obbligato a consumare un fiaschetto di
finissimo inchiostro con una penna d’oro per celebrar

le opere di vostra santità... Io starei fresco se gli amici
e padroni mei non mi dovessero esser obbligati quando
gli faccia valere la sua lira un terzo più che ai poco
buoni e mal costumati. Ben sapete che, con questo santo
privilegio, ne ho vestito alcuni di broccato riccio, e al
rovescio alcuni, per loro meriti, di brutto canevaccio, e
zara a chi tocca; e se essi avranno saette da bersagliare,
noi giocheremo d’artiglieria grossa. So ben io ch’essi
morranno, e noi camperemo dopo la morte, ultima
delle controversie»[171].




Fa stomaco l’insistenza con cui egli cerca or una
pelliccia, ora un cavallo, ora confetti; a Luca Contile
chiede «pomi cotogni e pesche confette, che ne son
provenute da Napoli alla signora principessa un diluvio»;
a Isabella di Mantova settanta risme di carta per istampare
le sue opere[172]; a monsignor Farnese scrive: — Io
comincio a lucubrare, e farò cosa ad onore di
vossignoria che i posteri la leggeranno, e basta. Ma
vossignoria si disponga a fare che Alessandro mio nipote
sia vescovo di Nocera»; al marchese del Vasto, che gli
fece intendere voler venire al suo Museo, villa a Como,
dove avea raccolte belle rarità e i ritratti degl’illustri

contemporanei: — L’aspetto con desiderio grandissimo,
e so che non uscirà dell’uso suo magnanimo e liberale,
ricordandomi, quando ella per suo diporto va alle Grazie,
ovvero a San Vittore, dove, benchè sia perpetua la grassezza
e l’abbondanza, andando per quattro giorni vi
porta provvisioni per un mese. Che spererò io se quella
viene al Museo fra tanti uomini immortali che se ben
non mangiano, allettano però infiniti mangiatori? Voglio
che Pitigiano sappia che le botti del suo magazzino favorito
fanno querciola, e suonano il tamburo. Farebbe
anco bel vedere se vostra eccellenza accompagnasse il
fornimento che vi lasciò, con un altro bello e simile».
E s’impazienta se i doni tardano o vengono scarsi alla
sua avidità; e chiama perduti i lavori cui mancò quella
mercede, che unica l’avea mosso. Principi e ricchi
gliene profondevano a gara; e tanto si temea l’azione
di siffatti scribacchianti sull’opinione, che perfino Adriano
VI pregava il Giovio a dir bene di lui; il quale lo
compiacque nella Storia, salvo a vituperarlo nel trattato
dei Pesci quando più non avea nulla a sperarne o temerne.
E Carlo V, che chiamava lo Sleidan e il Giovio
i suoi due bugiardi, uno dicendone troppo male, troppo
bene l’altro, pure, sapendo che uno scrittore, per quanto
poco coscienzioso, è letto purchè mostri talento, accarezzava
il Giovio e donava, poi facealo confutare da
Guglielmo Van Male, massime a proposito della spedizione
di Tunisi.




Come gli odj dall’amore, così i vituperj germogliano
dalle lodi: quindi le risse schiamazzanti di quel tempo. — I
letterati (scrive Girolamo Negro) sono in guerra;
Pietro Cursio combatte con Erasmo sopra il vocabolo
bellax, se pigliarlo in cattiva parte per cosa precipua
alla guerra, o vero s’egli è verbum merum; ogni dì
vengono fuori libri nuovi ed invettive sopra questa
cosa; sono alcuni che in nome d’Erasmo rispondono

a questo Cursio, e costui va in collera». Da polverosi
scaffali abbiamo dissotterrato due invettive contro Giovanni
Parrasio cosentino, famoso maestro di retorica in
Milano, una intitolata contra Janum Parrhasium
asinum archadicum, e l’altra in Janum Parrhasium
scarabeum fœdissimum et vespam aculeatam. I Medici
pigliavano spasso d’udire i sonetti che si avventavano
Luigi Pulci e Matteo Franco. Girolamo Ruscelli
s’accapiglia con Lodovico Dolce, due pedanti a una, i
quali non acquistano calore che per l’ingiuria. A proposito
del libro De nominibus Romanorum, Francesco
Robortello da Udine cominciò invelenato litigio con
Carlo Sigonio, e se non bastarono le ingiurie latinamente
prodigatesi, il primo pubblicò un cartello di sfida contro
l’altro, cioè cedole dove proponeva un nuovo metodo
d’insegnare il latino; il Sigonio ne oppose un altro, il
Robortello replicò, il Sigonio diè fuori una filippica potentissima,
sinchè l’autorità v’impose silenzio. Giraldi
Cintio entrò in baruffa col Pigna; Paolo Manuzio col
Lambino perchè volea stampare consumtus senza il p;
e avendogli l’emulo portato un marmo ove leggevasi
consumptus, gliel’avventò alla testa. Il Varchi litiga col
Lasca e col Pazzi, che lo invita a mandargli i suoi manoscritti
per farne impannate, sicchè vedano la luce
almeno per un inverno, poi egli tocca pugnalate da signori
che pretendeansi maltrattati nella sua Storia, ed
egli stesso assale con un coltello Alfonso de’ Pazzi che
lo satirizzava; ma questo gli disse: — Rimettete l’arma
a suo luogo, ch’io non pretendo vincervi per assalto ma
per assedio».




Pietro Angeli, detto Bargeo, per versi mordaci è costretto
fuggir di Bologna, poi uccide in duello un Francese;
Anton Francesco Raineri poeta milanese è morto
da un suo amico; Diomede Borghesi da Siena per risse
dovette fuoruscire; Dionigi Atanagi usurpa una traduzione

a Mercurio Concorezio, che lo assalta e ferisce;
il celebre grecista Prividelli reggiano, professore a Bologna,
scelto da Enrico VIII a patrocinar la causa del
suo divorzio, fu ucciso da uno di cui avea difeso l’accusato;
Michelangelo portò in perpetuo l’impronta del
pugno avuto da Pier Torrigiano; Tiziano dipingeva
spesso col corazzino; Pietro Facini insidia alla vita
d’Annibale Caracci; Lazzaro Calvi avvelena Giacomo
Baregone; credesi che così finisse il Domenichino. Girolamo
Parabosco sonatore, nell’insegnar musica alla
Maddalena famosa cortigiana di Venezia, cerca cattivarsene
l’amore, ma i vagheggini di essa, un giorno ch’e’
batteva alla porta, gli buttarono sul capo acqua calda
e brage, onde restò segnato tutta la vita. Giambattista
Sanga poeta s’innamorò d’una giovane; e la madre di
lui, non potendo distornelo altrimenti, stabilì avvelenarla;
fintasele amica, le imbandì un’insalata, della
quale sopraggiungendo mangiarono pure il Sanga e
Aulerio Vergerio segretarj di Paolo III, e tutti morirono
(Ziliolo).




Scorrete la vita di que’ letterati, e a nessuno mancano
vicende: alcuni primeggiano per isfolgorata ciarlataneria.
Giulio Bordone, soprannomato della Scala dall’insegna
della paterna bottega, fattosi nome nelle lettere
e nella medicina, passava in Francia, e intitolavasi Giulio
Cesare Scaligero (pag. 122); e non che asserirsi discendente
dai signori di Verona, spacciava un’infinità
di imprese guerresche compite da suo padre e da lui;
e il mondo credeva; e mentre è scrittor mediocrissimo,
il Tuano lo chiama hujus seculi ingens miraculum, e
vir quo superiorem antiquitas vix habuit, parem
certe hæc ætas non videt[173]; e Giusto Lipsio lo pone
quarto con Omero, Ippocrate e Aristotele.









Gian Francesco Conti, scolaro poi emulo di Giovan
Britannico bresciano, prese il nome di Quinzano o dal
villaggio dove umilmente nacque presso Brescia, o da
quell’amico cui Marziale faceva correggere i proprj
versi; e vi aggiunse quello di Stoa, perchè i suoi condiscepoli
lo dicevano portico delle Muse. Risoluto
d’entrare in grazia ai grandi, quando Luigi XII vinse
ad Agnadello, celebrò questa vittoria, e ne chiese in
compenso la corona poetica, che il re gli decretò:
mandò odi al cardinale d’Amboise, e ne fu chiamato
a professare a Parigi e ad educare Francesco I: da
questo è messo professore a Pavia, ma cadute le fortune
francesi, si ritira in patria. Molti lo levano alle
stelle, altri gli trova trecento sbagli di grammatica, o
l’accusa d’aver usurpato fatiche altrui. Bisogna sentirlo
deplorare l’insufficienza degli onori concessigli! — Molte
opere pubblicai; molte più ancora ne pubblicherò. Non
si stamparono più di seimila versi miei? non fui visto
comporne mille ottocento in un sol giorno? quante tragedie,
commedie e satire, concepite nella mia testa, fan
ressa per isbucarne? Enumererò gli epigrammi, i monostici,
i distici, i miei dubbj su Valerio Massimo, le
mie opere sulle donne, i miei panegirici, le orazioni
pubbliche, le favole, le epistole, le odi, la mia vita di
re Luigi XII, i miei libri sui miracoli dei pagani, i miei
endecasillabi, le mie selve, la mia Eraclea (la guerra
veneta), il mio Orfeo, e seicento altri? Non fui dall’invitto
re di Francia decorato della corona d’alloro? è
poco onore per me che codesta laurea poetica, che
pochi altri ottennero in vecchiaja, siami stata concessa
quando appena compivo la quinta olimpiade»[174].




A Leone X fu presentato un fanciullo di sei anni
come un portento; ed era Gabriele Simeoni fiorentino,

che poi invece di studj mostrò presunzione, e insaziabile
avidità di doni e mecenati. In Francia sollucherò
la duchessa d’Etampes, ganza di Francesco I, onde ottenne
fin la pensione di mille scudi[175]; a Firenze, a
Roma impieghi, che poi riperdeva. Reduce in Francia,
carezzò la duchessa di Valentinois: poi servì al principe
di Melfi, accompagnò il vescovo di Clermont al concilio
di Trento, ma cadde in sospetto dell’Inquisizione, che
il tenne in ferri un anno: militò col Caracciolo nella
guerra di Piemonte, col duca di Guisa in quella di Napoli;
singolarmente egli sperava da don Ferrante Gonzaga,
allora vicerè di Sicilia, e più volte tornò a ricordargli
che Achille ed Augusto non sarebbero in sì alta
fama se non si fosser mostrati generosi con Omero e
Virgilio. Saputo che Pierluigi Farnese avea regalato
cencinquanta scudi all’Aretino, e’ gli scrisse «sperando
che la sua liberalità e favore abbia a condurre così
lunga, rara, onorevole e faticosa impresa, quale è il
mettere tutta l’astrologia giudiziaria in versi sciolti a
felice fine, e consegnarla al nome suo»: ma il Farnese
non accettò. Emanuele Filiberto di Savoja bensì accettò
la dedica delle Imprese, e gli die’ ricovero a Torino,
ove morì il 1570. Fa di se stesso gli elogi più sguajati;
quando trovasse monumenti antichi, vi scolpiva il proprio
nome; lagnavasi che sì pochi fossero «inclinati
a giovare ad un uomo virtuoso, il quale in un momento
poteva rendere immortale il suo benefattore»; e paragonandosi
a Dante, sulla tomba di questo cantava:




E facciam fede al secolo futuro

Tu qui coll’ossa, io con la vita altrove,

Ch’uom di virtù, poco alla patria è grato.






La sua Tetrarchia di Vinegia, Milano, Mantova,
Ferrara è un aborto di storia. Nella prefazione alle

Satire alla bernesca sostiene esser questo genere il solo
ove possa mostrarsi ingegno, perocchè «mille si trovano
poeti capaci di cantare i gesti d’un eroe, ma pochi
assai capaci di celebrare le oneste qualità di una fara,
d’un forno, d’un’anguilla»; e ne mandava copie manoscritte
ai principi in essa lodati. In un’altr’opera figurata
rappresenta enigmaticamente i varj Stati d’Italia,
esortando Enrico II a conquistarla, derivando i re francesi
da Franco figlio d’Ettore, mentre i Romani, discesi
da Enea, non erano che un ramo cadetto. Altrettanto
presuntuose e ignoranti sono le tante altre sue opere,
illustrate anche di belle stampe; alcune in francese;
sempre rifriggendo le poche sue cognizioni, promettendo
opere grandiose che mai non cominciò.




Come Raimondo Lullo aveva inventato un’arte di
ragionare, così altri volle inventare una meccanica di
scriver bene. Camillo Delmino da Portogruaro, autore
di varie opere retoriche, diceva a chi nol volesse ascoltare,
di aver l’idea d’un teatro, nel quale entrerebbero
tutti gli oggetti sensibili, tutti i concetti umani, e quanto
spetta alle scienze, all’eloquenza, all’arti belle e meccaniche.
Dal conte Giulio Rangone suo protettore menato
in Francia, spiegò il suo divisamento a Francesco I
e ad altri principali, e n’ebbe in dono seicento scudi,
ma non effettuò mai la sua idea; bensì voleva stamparla
e dedicarla al re purchè gli assegnasse duemila scudi
di pensione, e Francesco non stimò d’esaudirlo. Tornato
in patria, il Muzio suo ammiratore lo presentò ad
Alfonso d’Avalos; e questi per cinque mattine di seguito
lo ascoltò esporre la generalità e i particolari di
cotesto teatro, ch’era omai la favola del mondo, e ne
prese tal meraviglia, che gli assegnò quattrocento scudi
di rendita, oltre cinquecento pel viaggio; e volle che al
Muzio dettasse l’idea. Dormivano il Muzio e Camillo
nella stessa camera, e ogni mattina quegli scriveva sotto

dettatura, e così nacque il libro stampato col titolo
di Idea del teatro. Osceni eccessi trassero al sepolcro
il Delmino di sessantacinque anni, e fu sepolto nelle
Grazie a Milano: il nome di lui visse alcun tempo, le
opere sue furono ristampate, e il Muzio ci descrive
l’estro che sfavillava dal volto di esso quando parlava,
simile a quel della sibilla sul tripode; ma chi cercasse
quell’opera sua, nel poco che potrebbe intendere troverebbe
le vanità d’un ciarlatano e una miscea di cabala,
d’astrologia, di mitologia, di tutto insomma, eccetto
quello che il titolo promette.




Giacomo Critonio (Crichton) nato altamente in Iscozia,
e detto l’Ammirabile, a vent’anni sapea quanto conosceasi
del suo tempo, sonava molti stromenti, parlava
venti lingue, primeggiava negli esercizj cavallereschi.
Di tali sue abilità volle dar mostra all’Europa, e dopo
Parigi venne a Roma, affiggendo una cedola dove sfidava
chiunque fosse versato in una qualunque scienza
a disputar seco in qualsifosse lingua; e intanto si diede
alla caccia, ai giuochi, alla cavallerizza, alla scherma.
Pasquino lo canzonò dunque come un ciarlatano,
ond’egli se n’andò a Venezia, ove divenne amico di
Aldo Manuzio e d’altri eruditi; davanti al doge e ai
pregadi orò con tanta eloquenza, da colmar tutti d’ammirazione,
e la gente affollavasi a vederlo e udirlo.
Passato a Padova, vi recitò le lodi di questa città; sei
ore disputò coi più valenti professori sopra ogni varietà
d’argomenti, confutò gli errori aristotelici, poi finì con
uno stupendo elogio dell’ignoranza. Di gloria onusto,
capitò a Mantova mentre il duca trovavasi dolente di
aver concesso la sua protezione a uno spadaccino rinomato
che già aveva ucciso tre persone: e Critonio si
esibì di combatterlo, e di fatti lo trafisse a morte. Il
duca pertanto, oltre mille cinquecento pistole già promessegli,
il chiese maestro di suo figlio Vincenzo

Gonzaga. Ma ecco una sera del 1583 è assalito da dodici
persone mascherate; esso tien testa a tutti, finchè il
loro capo, ridotto alle strette, scopre esser il principe
suo allievo. Critonio se gli butta a’ piedi domandandogli
scusa, ma quegli stizzito o ubriaco il passa fuor fuori.
Tali e molte più avventure furono certo esagerate; ma
di lui abbiamo varj componimenti di bella latinità, e di
lodi altissime l’onora Paolo Manuzio.




Altro ingegno bizzarro, Ortensio Landi milanese (1500-60),
porge di se medesimo la più trista pittura ne’ Cataloghi
e nella Confutazione dei Paradossi: contraffatto, di
volto tisicuccio e macilento, sordo, benchè sia più ricco
d’orecchie che un asino; mezzo losco, piccolo di statura,
labbra d’etiope, naso schiacciato, mani storte,
color di cenere, favella e accento lombardo, quantunque
molto s’affaticasse di parer toscano; pazzarone, superbo,
impaziente ne’ desiderj, collerico sin alla frenesia, e
composto, non come gli altri uomini di quattro elementi,
ma d’ira, di sdegno, di collera e d’alterizia. Le
opere sue lo scoprono temerario, arguto, vigoroso;
batte tutte le verità, non con serrato argomentare, ma
con scettica burla; sputacchia gl’idoli del suo tempo;
dice il contrario di quel che pensa la comune e che
forse pensa egli stesso, e maschera di pazzia la libertà.
Il Boccaccio è la bibbia dei pedanti? ed esso lo conculca
come imbecille, incolto, ruffianesco, spregevolissimo,
e amar meglio il parlar milanese e bergamasco
che il boccaccevole. Bestemmia quell’animalaccio d’Aristotele,
lodando Lutero che se n’emancipò. Muore
Erasmo, e tutti l’elevano al cielo come si fa sulle tombe
recenti: ed esso lo mette in canzone. Se la piglia coi
Toscani per fatto della lingua; encomia l’infedeltà conjugale,
il libertinaggio e i pregiudizj. Eppure non gli
mancano nobili aspirazioni; nel Commento delle cose
più notabili e mostruose d’Italia mena una specie di

viaggio burlesco traverso al bel paese, mostrandone il
decadimento; contro i vizj che lo producono s’irrita
fin all’invettiva; e torna ogni tratto, e principalmente
nel libro De persecutione Barbarorum, a scagliarsi
contro i principi e prelati, solleciti a nodrir buffoni, più
che uomini dotti. Fastidito de’ costumi italiani, e desideroso
«d’una patria libera, ben accostumata e del
tutto aliena dall’ambizione», andò in Isvizzera e fra’ Grigioni:
ma se quivi sulle prime «fu allettato da un soavissimo
odore d’una certa equalità troppo dolce e troppo
amabile», ben presto vi scôrse «tanta ambizione e tanto
fumo, che fu per accecarne».




Che importa qualche goccia di senno in un mar
di follie, d’immoralità, d’empietà? Egli medesimo disdiceasi,
contraddicevasi, e sempre con pari sicurezza; i
suoi Paradossi confutò egli stesso coll’accannimento d’un
nemico; nella Sferza degli antichi e moderni scrittori
mena a strapazzo non solo gli autori, ma le scienze
stesse; eppure finisce coll’esortare i giovani allo studio.
Conosceva ben addentro gli autori antichi, e, come dice
Giannangelo Odoni, volea Cicerone e Cristo; ma quello
nei libri non avea; se questo avesse in cuore, Dio
lo sa[176].




Insomma costoro personificano la parte rivoluzionaria
della letteratura, in lizza colla madrigalesca e
accademica, però in nome soltanto del materialismo,
con fantasie sbrigliate, invocando il privilegio della
pazzia[177], drappeggiandosi nella propria abjettezza

per isfuggire la persecuzione; e niuna fidanza ponendo
nell’efficacia riparatrice della letteratura, l’ardor razionale
non esercitavano nell’esame, ma svampavano
nel riso.




Ed ecco farcisi innanzi il più sguajato esempio del
domandare, del lodare, del censurare. Per un sonetto
contro le indulgenze merita costui d’essere cacciato da
Arezzo, dov’era nato in un ospedale, non avendo altro
nome che di Pietro, cui aggiunse quel della patria (1492-1557). A
Perugia vede dipinta una Maddalena che tende le braccia
verso Cristo, ed egli nottetempo vi dipinge un liuto che
essa in quell’atto sembra sonare; vive alcun tempo di
legar libri, col che conosce opere e letterati; poi spintosi
fin a Roma pedone e senza bagaglio, dal Chigi, mecenate
di Rafaello, è ricevuto per valletto, poi cacciato
per ladro; ma egli campa di scostumatezze, si fa cappuccino,
si sfrata, adula, sparla; busca un bell’abito, e
con quello si presenta a Leone X offrendogli un elogio,
e ricevendone un pugno di ducati; offre elogi a Giuliano
Medici, e n’ha un cavallo, e ottien rinomanza
collo scrivere in quel modo, che non richiede altro che
sfacciataggine.




E la sfacciataggine è l’unica scienza di costui. Ingegno
naturale non educato, «come un asino (diceva) io non
so nè ballare nè cantare, ma far all’amore». Guardatosi
attorno, s’avvide che sfrontatezza e ribalderia gli
procaccierebbero gloria meglio che le placide virtù; e
traendo al peggio la potenza della stampa, di mezzo ai
sonetti sospirosi e ai torniti periodi si pone ad avventare
limacciosi strapazzi in istile bislacco; simile all’assassino,
apposta la gente inerme sulla via, e intima, — La
borsa, o vi ammazzo con uno scritto». Cuculiando
gli studiosi e gl’imitatori, vantavasi di non somigliarli;
sapea vilipendere le lettere allorchè tutti le
idolatravano; scaraventare metafore tra la forbitezza

eunuca degli umanisti; metter impeto ed estri ove gli
altri accuratezza e gelo. E diceva: — Ascoltate, acciò
chiaro s’intenda se più meritano in sè lode di gloria
della natura i discepoli, ovvero gli scolari dell’arte. Io
mi rido dei pedanti, i quali si credono che la dottrina
consista nella lingua greca, dando tutta la riputazione
allo in bus in bas della grammatica... Io non mi son
tolto dagli andari del Petrarca e del Boccaccio per
ignoranza, che pur so ciò ch’essi sono; ma per non
perdere il tempo, la pazienza e il nome nella pazzia di
volermi trasformare in loro. Più pro fa il pane asciutto
in casa propria, che l’accompagnato con molte vivande
su altrui tavola. Imita qua, imita là; tutto è fava, si può
dire alle composizioni dei più... Di chi ha invenzione,
stupisco; di chi imita, mi faccio beffe: conciossiachè
gl’inventori sono mirabili, gl’imitatori ridicoli. Io per
me d’ognora mi sforzo di trasformarmi talmente nell’uso
del sapere, nella disposizion dei trovati, che posso
giurare d’esser sempre me stesso, ed altri non mai.
Non nego la divinità del Boccaccio; confermo il miracoloso
comporre del Petrarca; ma sebbene i loro ingegni
ammiro, non però cerco di mascherarmi con essi: credo
al giudizio dei due spiriti eterni, ma credendoli vado
prestando un po’ di fede al mio»[178].




Con uno scrivere contorto e scarmigliato, con frasi
affettate e fuor di luogo, con metafore sbardellate[179],
stupiremmo che fosse salito a potenza così irrefrenata,
se anche ai dì nostri non la vedessimo usurpare nelle
gazzette da chi ha la fronte di dire e fare ciò che

onest’uomo non ardisce. Su quel tono dunque egli scriveva
satire, commedie, lettere, libelli, e li dedicava a
persone virtuose e a sacre; e alla vita e genealogia di
tutte le cortigiane di Roma, al dialogo di Maddalena e
Giulia, a libri di cui neppur il titolo si può trascrivere,
alternava prediche e i sette salmi e il Genesi e dell’umanità
di Cristo e vite di santi e opere d’asceticismo esagerato,
nelle quali c’era di che bruciarlo quanto nelle
laide.




Così divenne terribile; cerco e scacciato da chi imitava
o aborriva la scapestrata sua vita, o ne temeva
gl’irreparabili assalti[180]. — Io mi trovo a Mantova
appresso il signor marchese, e in tanta sua grazia, che
il dormire e il mangiare lascia per ragionar meco, e
dice non aver altro intero piacere, ed ha scritto al cardinale
cose di me, che veramente onorevolmente mi
gioveranno; e sono io regalato di trecento scudi, e
gran cose mi dona. A Bologna mi fu cominciato ad
esser donato; il vescovo di Pisa mi fe una casacca
di raso nero, che fu mai la più superba; e così da
principe io venni a Mantova». Avendo Giulio Romano
dipinti, e Marc’Antonio Raimondo incisi sedici
voluttuosi atteggiamenti, l’Aretino impetra ad essi il
perdono da Clemente VII, e intanto li correda di altrettanti
sonetti descrittivi; e quest’infame alleanza di belle
arti corse il mondo, e crebbe la deplorabile fama di

Pietro. Cacciato allora da Roma «che sembra con esso
perdere la vita», va e ricovera al campo di Giovanni
dalle Bande nere, e v’arriva mentre questi avea concesso
a’ suoi una notte franca, cioè di potere abbandonarsi
ad ogni lor voglia; sicchè pensate gli stravizzi, le
risse, i furti, gli amori rapiti o pagati o conquisi, le
violenze, la scena d’inferno, e come l’Aretino vi si trovasse
nel proprio terreno. E Giovanni, ribaldo quanto
qualunque de’ suoi ribaldi, si compiace di sì bell’acquisto,
lo vuol sempre a tavola, spesso a letto seco, pensa
farlo principe[181], e gli scrive: — Il re jeri si dolse
ch’io non t’avea menato meco al solito; diedi la colpa
al piacerti più lo stare in corte che in campo. Mi replicò
che ti scrivessi, facendoti qui venire. So che non
manco verrai pel tuo benefizio che per veder me, che
non so vivere senza l’Aretino». Questo re gli regalò una
catena d’oro; ed esso il Dialogo delle corti, «come
l’ostia della virtù sull’altare della fama consacrò al nome
del glorioso Francesco I, creatura saggia ed anima
piena di valore».




Don Ferrante Gonzaga gli passava una pensione.
Luigi Gonzaga gli spediva versi e denaro; e l’Aretino
rispondevagli trovandoli scarsi: — Se voi sapeste sì
ben donare come sapete ben versificare, Alessandro e
Cesare potrebbero andare a riporsi. Attendete dunque
a far versi, poichè la liberalità non è vostr’arte»[182].
Guido Rangone e sua moglie Argentina Pallavicini
anch’essi gl’inviavano lettere e doni; ed esso ringraziando
lei d’uno scatolino con una medaglia e ventiquattro
puntali d’oro, — Quanto è (soggiunge) che io

le ebbi le due vesti di seta, che vi spogliaste il dì che
ve le metteste? quanto è che mi daste i velluti d’oro e
le ricchissime maniche e la bellissima cuffia? quanto è
che mi mandaste i dieci e dieci e otto scudi? quanto
è che faceste porre il trebbiano nella cantina? quanto
è che mi accomodaste dei fazzoletti lavorati? quanto è
che mi poneste in dito la turchina? Sei mesi sono, anzi
non pur quattro»[183].




Vuol vivere, come sguajatamente scriveva, «col sudore
de’ suoi inchiostri»; e denari, gioje, vesti gli fioccavano;
«più di venticinquemila scudi l’alchimia del
suo calamo ha tratto dalle viscere dei principi»; duemila
n’aveva di pensioni; mille all’anno ne guadagnava,
dic’egli, con una risma di carta e un’ampolla d’inchiostro;
più di ottantamila dicono ne buscasse in tutta la
vita. Eppure non gli pajono abbastanza quegli onori e
quelle ricchezze. Al tesoriere di Francia che gli pagava
una somma, — Non vi meravigliate se tacio; ho consumata
la voce nel chiedere, e non me ne resta per
ringraziare». A tanto arrivava per pura sfacciataggine,
e intitolandosi per divina grazia uom libero, e vituperando
i principi in generale mentre li loda ciascuno,
o vituperando come gli giova per istigare le reciproche
gelosie: — Emmi forza di secondare l’altezza de’ grandi
con le grandi lodi, tenendomi sempre in cielo con l’ali
delle iperboli. A me bisogna trasformare digressioni,
metafore, pedagogerie in argani che movano e in tenaglie
che aprano: bisogna far sì che le voci de’ miei
scritti rompano il sonno all’avarizia».




E voi, re della terra, che vantate di non curvar più
la fronte dinanzi al vicario di Dio, abbassatela al masnadiere
della penna. Enrico VIII gl’invia trecento corone
d’oro in una volta; mille Giulio III per un sonetto ricevutone,

oltre la bolla di cavaliere di San Pietro, e lo
bacia in fronte. Ma altro e’ voleva, e non ottenendo
quanto le sue speranze, tornò a Venezia dicendo non
aver voluto accettare il cappello rosso. Sì; fin alla speranza
di diventar cardinale s’elevò costui, fiancheggiato
dal duca di Parma; poi prese il nome di divino e flagello
dei principi; fu ritratto dai primi artisti, ebbe
medaglie per sè, per la moglie, per la figlia, pei bastardi,
e sul rovescio d’una leggevasi: I principi tributati
dai popoli il servo loro tributano.




Carlo V gl’inviò una collana del valore di cento zecchini,
dopo sconfitto in Barberia, perchè nol beffasse, ma
egli rispose: — È cosa ben piccola per una sciocchezza
sì grande». E Carlo, che aspirava alla monarchia universale,
tributò onori e una pensione al divino; se lo
fece cavalcar alla destra a Bologna, ond’egli scriveva: — Gran
cosa che, non pur mi sia il di lui favore successo
siccome a me il divisate, ma la mansuetudine del
religioso imperadore ha d’assai avanzato l’opinione di
voi nello affermarvi che, riscontrandolo per ventura
per il cammino, m’imporrebbe il cavalcare con seco,
fin a darmi la man destra che mi diede, atto tanto degno
della sua clemenza, quanto indegno della mia condizione.
Io certamente sono uscito di me in udirlo e in
vederlo; conciossiachè chi non l’ode e nol vede, immaginarsi
non può l’inimmaginabile senno della umana famigliaritade
di quella piacevole grazia...»




E con che arti gli s’insinua? col protestargli che i
pittori gli han fatto torto ne’ ritratti, col parlargli d’Isabella
sua moglie defunta; «nel poi dirgli io, che non
pensava che le mie carte fossero lette da lui che tiene
in sè le faccende del mondo, rispose che tutti i grandi
di Spagna aveano copia di quanto gli scrissi sulla ritirata
d’Algeri, la cui impresa minutamente contandomi,
mi scoppiò l’anima nel pianto, sì mi commosse la tenerezza

udendogli dire: E a che fine voleva io più venirci,
se in cotal fatto moriva tanta gente per me! Ancora
sento il timido della sonora favella augusta... Il mio non
esser punto vano mi faceva dimenticare il suo aver
chiamato a sè cavalcando i miserabili veneti ambasciadori,
alle cui solenni spettabilitadi disse: Amici onorati,
certo che non vi sarà grave dire alla Signoria ch’io
le chieggo in grazia di tener rispetto alla persona dell’Aretino,
come cosa carissima alla mia affezione».




Altra volta scriveva: — Leone e Clemente, in cambio
d’asciugarmi il sudore della servitù colle pronte mani
del premio, le intinsero con presta crudelità nel mio
sangue, non per altro che per esser io senza inganni,
perchè l’adulazione non mi guasta, perchè la crapula
fuggo, perchè procedo alla libera, perchè conosco i
ribaldi, perchè aborrisco gl’ingrati, e perchè non lo
vuo’ dir per modestia, eppure si sa nè si nega, per sì
môre offesa e sì turche non manco di battezzata credenza
alla Chiesa; del che fanno pubblica fede i libri
che di Cristo ho scritto e dei santi... Intanto è manifesto
ch’io son noto al Sofì, agl’Indiani ed al mondo,
al pari di qualunque oggi in bocca della fama risuoni.
Che più? i principi, dai popoli tributati, di continuo me
loro schiavo e flagello tributano. Io non allego la forza
dello incredibil miracolo per superbia che n’abbi o per
vanto; ma ne favello per confessare a me stesso l’obbligo
che ho con Dio, che mi ha fatto tale»[184].




Tardasi a donare? minaccia di porre Cristo in man
de’ Turchi: — Intanto comincio a metter la penna in
tutto il leggendario dei santi, e tosto ch’io abbia composto,
vi giuro, caso che non mi si provvegga da vivere,
che al sultano Solimano lo intitolo, facendo in sì nuova
maniera la epistola, che ne stupirà ne’ futuri secoli il

mondo; imperocchè sarà cristiana a tal segno, che
potria moverlo a lasciar la moschea per la chiesa». È
regalato scarsamente? rifiuta: — Ho rimandato i dieci
ducati, pregandolo che si degni, nel ritor del suo dono,
di rendermi le lodi da me dategli; imperocchè non mi
pare onesto di onorare chi mi vitupera nel modo che
mi vituperebbe lo aver accettato cotal piuttosto limosina
da mendici che presenti da virtuosi. Certo che a quelli
che comprano la fama, conviene esser larghi da senno,
dando, non secondo il grado del loro animo, ma come
richiede la condizione di chi gliene rende; conciossiachè
i poveri inchiostri hanno che fare a sollevare un uomo
impiombato in terra da ogni demerito». A Francesco I
scriveva: — Astenetevi dal promettere almeno ai virtuosi,
acciò consumati dietro a la speranza, non abbino
con che mordervi la fama... Non sapete voi, sire, che
non si conviene al grado della vostra altezza il non
rammentarvi dei seicento scudi che, con il moto proprio
della reale lingua, diceste al messo mio che qui
mi si pagherebbero da lo imbasciatore?... E perciò la
gloria vostra riguardi la ingiuria che fa a se medesima,
mentre indugia la mercede offerta da se stessa a me
che la predico».




Se talora indignati lo caccino, restagli aperta Venezia,
«ricevitrice d’ogni bruttura», come dice il Boccaccio,
dove il vivere licenzioso è in moda, e libera ogni cosa
fuorchè il parlar di Stato. — Io (scrive al doge Gritti)
io, che nella libertà di cotanto Stato ho fornito d’imparare
a esser libero, refuto la corte in eterno, e qui
faccio tabernacolo in perpetuo agli anni che ne avanzano;
perchè qui non ha luogo il tradimento, qui il
favore non può far torto al diritto, qui non regna la
crudeltà delle meretrici, qui non comanda l’insolenza
degli effeminati, qui non si ruba, qui non si sforza, qui
non si ammazza. Perciò io che ho spaventato i rei ed

assicurati i buoni, mi dono a voi, padri dei vostri popoli,
fratelli dei vostri servi, figliuoli della verità, amici
della virtù, compagni degli strani, sostegno della religione,
osservatori della fede, esecutori della giustizia,
eroi della caritade, e subjetti della clemenza. Per la qual
cosa, principe inclito, raccogliete l’affezion mia in un
lembo della vostra pietà, acciò ch’io possa lodare la
nutrice dell’altre città, e la madre eletta da Dio per fare
più famoso il mondo, per raddolcire le consuetudini,
per dare umanità all’uomo, e per umiliare i superbi
perdonando agli erranti... O patria universale! o libertà
comune! o albergo delle genti disperse!» Torna a Roma? — Fuori
da me sempre fui, non per altro che per dubitare
che le smisurate accoglienze con cui il papa abbracciandomi
baciommi con tenerezza fraterna, col concorso
di tutta la corte a vedermi, non m’incitassero a
finir la vita in palazzo, nel quale mi si diedero stanze
da re, non da servo. Veramente si è visto il tumulto
de’ popoli, che in ciascuna terra che siam passati, hanno
dimostrato nel caso miracoloso del contemplarmi, dell’onorarmi
e presentarmi di sorte che la peste dello
stesso veleno ha sprofondato sotterra l’invidia... Il comune
giudicio afferma che, tra ogni meritata felicità
di sua beatitudine, debbe il pastor sommo mettere il mio
esser nato al suo tempo, nel suo paese e suo divoto».




Qual meraviglia se gonfiavasi in superbia? — Tanti
signori mi rompono continuamente la testa colle visite,
che le mie scale son consumate dal frequentar de’ loro
piedi, come il pavimento del Campidoglio dalle ruote
di carri trionfali. Nè mi credo che Roma, per via di parlare,
vedesse mai sì gran mescolanza di nazioni, come è
quella che mi capita in casa. A me vengono Turchi,
Giudei, Indiani, Francesi, Tedeschi e Spagnuoli. Del
popol minuto dico nulla; perciocchè è più facile di tor
voi dalla divozione imperiale, che veder me un attimo

senza soldati, senza scolari, senza frati e senza preti
intorno: per la qual cosa mi par essere diventato l’oracolo
della verità, da che ognuno mi viene a contare il
torto fattogli da tal principe o da cotal prelato; onde io
sono il segretario del mondo, e così m’intitolate nelle
soprascritte... Qual dotto in greco e in latino è pari a
me in vulgare? quali colossi d’argento e d’oro pareggiano
i capitoli, ne’ quali ho scolpito Giulio papa, Carlo
imperatore, Caterina regina e Francesco Maria duca? Se
io avessi predicato Cristo nel modo che per me si è
laudato Cesare, avrei più tesori in cielo, che non ho
debiti in terra»[185].




Per onore dell’umanità vorremmo crederli nulla più
che un bugiardo galloriarsi di quel vituperoso briffaldo,
se non ce ne rimanessero documenti; e principi più
elevati, quei delle lettere e delle arti, gli porsero tributo.
Il Bertussi dedicava i madrigali del Cassola al divinissimo
signor Pietro Aretino: Alessandro Piccolomini, scrittore
moralista, gli professava stima, e lo fece iscrivere tra gli
Infiammati di Padova. Quando Adria sua bastarda andò
sposa a Bernardino Rota, gli Urbinati le furono incontro
per otto miglia, e poichè era notte quando tornarono,
si posero i lumi a tutte le finestre. Frà Bellandini
gli mandava un’elegia sull’Assunzione, e quattro sonetti
al sepolcro di Cristo, per averne il parere: ne accettava
le lodi il piissimo Beccadelli. Fausto da Longiano,
precettore e poligrafo, che moltissimo si mosse, ed ebbe
qualche somiglianza e grand’amicizia coll’Aretino, nelle
lettere a questo loda sguajatamente se stesso e lui, fin
a dire che un suo fratello predicatore avea terminato
una predica coll’asserire che se la natura e Dio voleano
riformar la razza umana, non poteano far meglio che
produrre molti Aretini. Aldo Manuzio gli scriveva: — Non

mi meraviglio che i maggiori principi e re del
mondo temano ed onorino le forze della vostra eloquenza,
nè che i pontefici vi bacino in fronte, nè che
gl’imperatori vi pongano a man dritta; maravigliomi
piuttosto che non dividano le signorie con voi, comprando
l’immortalità che può dar loro la virtù vostra,
per quanto ella vale». E la pia e casta Veronica Gambara: — Divino
messer Pietro mio, mio figliuolo mi
pregò in nome vostro ch’io fossi contenta di far un sonetto
in lode della avventurosa donna novellamente
amata da voi... Ve lo mando qui incluso»[186]. L’Ariosto
il collocò fra quelli onde Italia si onorava: Ferdinando
d’Adda, rettore dell’Università di Padova, gli dirigeva
un epigramma ove il mette di sopra di Carlo V e Francesco
I: nessun’accademia voleva esser senza il suo
ritratto, il quale vedeasi ne’ gabinetti de’ principi come
nelle bettole e ne’ lupanari: la città d’Arezzo lo dichiara
nobile e gonfaloniere onorario: c’è un volume di lettere
in sua lode: che più? lo denominarono persino il
quinto evangelista.




Diciamo altrettanto degli artisti. Il Sanmicheli era
frequente bersaglio di sue celie, onde montava sulle
furie, ma essendo timorato di Dio, pentivasene tosto,
e gli mandava frutti e leccornie, ch’egli poi godeva
col Tiziano e col Sansovino. Il Vasari si loda ogni tratto
di esso, e gli scrive: — Se nello intervallo di qualche
mese non vi ho visitato, non è per questo che ogni minuto
d’ora non vi ricordi e ancora non visiti con l’animo
riverentemente quella gran presenza ch’è in voi; e così
come il ricordarvi e il vedervi mi fa sentore nella memoria

di riguardare la divinità della vostra virtù, dove
si specchia ogni persona rara, che delle cose mirande
che la natura produce fa che la vostra è più colma di
meraviglia; e ben gloriare mi poss’io nell’età sì giovane
essere stato da un Pietro tale chiamato figlio, a aver
meritato dalle virtù sue esser messo nelle sue opere»[187].




Il Tiziano ne prendeva consigli, lo dipinse[188] più
volte, e da Augusta nel novembre 1550 scriveagli d’avere
presentata una sua lettera all’imperatore, e avergli

soggiunto che «a Venezia, in Roma e per tutta Italia
si confermava dal pubblico che sua santità teneva buona
mente circa il farvi cardinale. In questo, Cesare mostrò
segno d’allegrezza nel viso, dicendo che molto gli piaceria,
e che non potrà mancare di farvi piacere, ed
anche soggiungendo altre parole nel caso di voi, onorate
e grandissime»; e tutto ciò in presenza di suo
figlio, del duca d’Alba, e d’altri gran signori. «Il duca
d’Alba non passa mai giorno che non parli meco del
divino Aretino, perchè molto vi ama, e dice che vuol
esser agente vostro appresso sua maestà. Io gli ho raccontato
che spendereste un mondo, e che ciò che avete
è di tutti, e che date ai poveri fino i panni di dosso, e
che siete l’onor d’Italia».




A Michelangelo «bersaglio di meraviglie, nel quale
la gara del favor delle stelle ha saettato tutte le freccie
delle grazie loro», l’Aretino domandava licenza di dir
le sue lodi, perchè «il mondo ha molti re, e un sol
Michelangelo»; e questi gli rispondeva: — M. Pietro
mio signore e fratello», lo esortava a scrivere di lui, e — Non
solo l’ho caro, ma vi supplico di farlo, dacchè
i re e gli imperatori hanno per somma grazia che la
vostra penna li nomini». L’Aretino gli mandava suggerimenti
sulla cappella Sistina, e consistevano in quelle
allegorie della Speranza, la Disperazione, la Vita, la
Morte, il Tempo, la Fama e altrettali, che i letterati
trovano sulla punta della penna, ma che mal rispondono
al dovere della pittura, che è di rappresentare delle
forme. E Michelangelo se ne scusa come si farebbe oggi
con un giornalista, desolato di non potere dargli ascolto
perchè già avanzato il lavoro.




Non crederete se la passasse liscia coi tanti che malmenava.
Il Berni in un sonetto caudato gli avventò un
tal risciacquo d’ingiurie e sconcezze, che dovette rimanerne
ancor più ingelosito che offeso, e disperò di poterlo

sorpassare. Altrettanto fecero il Muzio e Bernardo
Tasso; e a chi gli mostrasse il dente, esso s’acchetava;
anzi il Boccalini lo chiamava «calamita de’ pugnali e
de’ bastoni». Un Volta, con cui rivaleggiava nel corteggiare
una contessa, gli appoggia cinque coltellate:
Pietro Strozzi, nominato in un sonetto, gli manda dire
che, se lasciasi uscir mai il suo nome, lo farà freddare,
ed egli sel tiene per detto: l’ambasciadore d’Enrico VIII,
da lui sospettato di frode nel trasmettergli i doni del
re, lo fa bastonare, ed egli ringrazia Dio che gli concede
forza di perdonar l’offesa. Il Tintoretto, da lui
pizzicato, chiamosselo nello studio col pretesto di fargli
il ritratto, e cavato un pistolese, l’andò misurando pel
lungo e pel largo, e infine gli disse: — Voi siete lungo
due pistolesi e mezzo, ve ne ricordi»; e lo rimandò
collo spavento, e l’ebbe da poi lodatore.




Si raccolse infine a Venezia, quivi scapestrando in
amori, e insieme facendo del bene a partorienti, a
pitocchi; finchè, ridendo all’ascoltare dalle sue sorelle,
che tenevano postribolo, le salacità da tal luogo, cascò
dalla scranna, e si percosse a morte. Ricevuto l’olio
santo, sclamò: — Guardatemi dai topi or che son unto»,
e morì in luogo e modo degni di sua vita.




Contro di lui era diretto il «Terremoto del Doni fiorentino,
colla rovina di un gran colosso, bestiale anticristo
della nostra età, opera scritta ad onor di Dio e
della santa Chiesa per difesa non meno dei buoni Cristiani»,
con una prefazione «al vituperoso, scellerato
e d’ogni tristizia fonte ed origine Pietro Aretino, membro
puzzolente della pubblica falsità, e vero anticristo del
secol nostro».




Questo Anton Francesco Doni da Firenze (-1574), servita, poi
prete secolare, «vivendo di kyrieleison e di fidelium
animæ», bizzarrissimo come uomo e come scrittore,
stampava opere, che poi riproduceva sotto mutato

titolo, e lavori altrui pubblicava col proprio, sempre
variando di mecenati, per buscare. Le sue Librerie
sono cataloghi e giudizj di opere, ma talora fine o mutate
a capriccio, e sempre inesatti. La Zucca, i Marmi,
i Mondi, le Pitture, i Pistolotti, e l’infinità de’ libercoli
suoi riboccano di capresterie pazzesche, non ben discernendosi
quando burli o parli da senno. Volle sin
fare una dichiarazione sopra il terzo dell’Apocalisse
contro gli Eretici.




Ferocissimamente lo nimicò Lodovico Domenichi (-1564),
scrittore spiritoso e vuoto, vissuto in corte de’ Medici
e sotto i cui auspizj si formò a Piacenza sua patria
un’accademia, che avea per patrono Priapo e le costui
insegne. Egli stampò come originali alcune traduzioni,
e come sue delle opere altrui, fra le quali un dialogo,
che dieci anni prima era comparso fra i Marmi, e a
cui allora aggiungeva tre invettive contro il Doni. Il
quale, oltre la taccia di plagiario, allora molto comune,
in una lettera che rimane a suo perpetuo vitupero[189]

lo accusava con infamie da spia, ed ebbe il dispetto di
non vedere esaudita la sua ira. Eppure fin medaglie si
coniarono al Domenichi[190].




Amico, nemico, imitatore dell’Aretino, Nicolò Franco
beneventano (-1569) cerca incessantemente e ottiene, e ne’ suoi
sonetti l’accocca a re, a papi, a cardinali, a letterati, al
concilio di Trento, con vomito di rabbia e di sudiceria.
L’Aretino lo adoprò per iscrivere satire e per farsi
correggere i proprj scritti, come dotto che era di latino
e greco: poi guastatisi, Nicolò intitolossi flagello del
flagello, con oscenità grossolane il serpentava, «agli
infami principi dell’infame secolo» diresse un virulento
rimbrotto de’ favori a un tal mostro conceduti, e — Principi,
io v’ho parlato in rima, ed ora vi parlo in
prosa. Che parte aggiate fra tante infamie vel potrete
conoscere, se la vostra trascuraggine non sia così cieca

in leggere com’è stata in donare». Fece i commenti
alla Priapea, e toccò anch’egli pugnalate eroiche, come
diceva l’Aretino: ma avendo pizzicato persona potente,
o piuttosto a punizione delle scritture ed azioni infami,
Pio V il condannò alla forca. Il Franco esclamò: — Questo
è poi troppo», e fu strozzato.




Di perversità men profonda, ma non meno bizzarro
a conoscersi è Benvenuto Cellini da Firenze (1500-70), che direste
un disutile millantatore, se nol conosceste uno de’ più
lodati artisti. Suona di cornetto e di flauto, e se ne
vanta non men che del suo bulino; tutto ammirazione
pe’ bei colpi degli spadaccini, e per coloro che ne’ duelli
versano la bravosissima anima; onde guaj a chi gli
tocca un dito, o vien con esso a paragone di mestiere!
non ha parole bastanti per denigrarlo, e nella sua jattanza
non comporta d’essere posposto che al divinissimo
Michelangelo. Vengono i Tedeschi del 27? in
quella infernalità crudele egli serve d’artigliere; a
credergli, da lui partono i colpi che uccidono il Borbone
e feriscono il principe d’Orange; e si lagna gli
abbiano impedito un tiro, col quale avrebbe schiacciato
i capi nemici, radunati a parlamento; s’inginocchia al
papa pregandolo di ribenedirlo degli omicidj fatti in
servizio della Chiesa, e «il papa, alzate le mani e fattogli
un potente crocione sulla figura», lo manda assolto.
I principi lo hanno famigliarissimo; il granduca
capita tratto tratto nella sua bottega; i principotti d’Italia,
i cardinali, le mogli e le ganze di questi e di quelli
gareggiano per averne qualche lavoro. Il papa gli dice: — Se
io fossi un imperator ricco, donerei al mio Benvenuto
tanto terreno quanto il suo occhio scorresse;
ma perchè noi del dì d’oggi siamo poveri imperatori
falliti, ad ogni modo gli daremo tanto pane che basterà
alle sue piccole voglie». Ma i doni o non vengono o
sempre inadeguati al suo merito ch’era grande, o alla

sua presunzione ch’era più grande ancora; le lodi gli
sono contrastate: onde egli adopera una lingua che fora
e taglia, e quello schioppetto «col quale e’ dà in un
quattrino», e una spada eccellente con cui assalì più
volte i suoi nemici e sgominò i birri.




Un oste esagera lo scotto? Benvenuto «vien in pensiero
di ficcargli il fuoco in casa, o di scannargli quattro
cavalli buoni ch’egli aveva nella stalla»; ma si contenta
di tritargli col coltellino quattro letti. Un’altra volta tira
stoccate, e il nemico gli cade morto, «qual non fu mia
intenzione, ma li colpi non si danno a patti». Al papa
froda bravamente l’oro, salvo a farsene assolvere; ruba
fanciulle, corrompe ragazzi; e le sue ribalderie racconta
con tale sicurezza, come fossero atti di giustizia;
e pretende che «gli uomini come Benvenuto, unici
nella loro professione, non hanno ad essere obbligati
alle leggi»; e trova un gran torto quando, a trentanove
anni, per la prima volta è messo prigione. Eppure ha
la sua morale anch’esso, a’ servigi della passione; e se
muore un suo nemico, «si vede che Iddio tien conto
de’ buoni e de’ tristi, e a ciascuno dà il suo merito».
È religioso, è credulo; nel Coliseo gli è fatta vedere la
tregenda de’ diavoli, dov’egli solo non ha paura; messo
prigione, legge continuo la Bibbia italiana, ed ha apparizioni
di Dio e di santi, onde ne porta una fiammella
sulla sommità del capo, «la quale si è evidente ad ogni
sorta d’uomo a chi io l’ho voluto mostrare, quali sono
stati pochissimi». Alfine, lieto di fuggire di Castel
sant’Angelo «a dispetto di colui che in terra e in cielo
il vero spiana, liberamente perdona alla santa madre
Chiesa, sebben gli abbia fatto questo scellerato torto».
Poi nel terribile momento della fusione del Perseo, momento
le cui convulsioni non può immaginare se non
chi sia artista, invoca Dio, e a questa devozione attribuisce
la buona e inaspettata riuscita, e perciò va in

pellegrinaggio ai santuarj «nel nome di Dio sempre
cantando salmi e orazioni».




E «sempre cantando e ridendo» era ito da Firenze
a Parigi tra molti pericoli della vita. Ivi si mette a vivere
magnificamente con tre cavalli e tre servitori; è
alloggiato in una villa reale: ma l’invidia si solleva
contro di lui, ed egli si compiace di nemici potenti.
Tale a Firenze era la duchessa, tale è quivi madama
d’Etampes: e s’arrovella coi cortigiani scannapagnotte
di colà; e sempre sono i subalterni che gli mandano
attraverso le buone fortune, guastando le intenzioni dei
re. Ivi trova «una certa razza di brigate, le quali si
domandano venturieri, che volontieri assassinano alla
strada; e sebbene ogni di assai se ne impicca, quasi
pare che non se ne curino». Un altro impaccio v’incontra,
le liti, perchè «subito ch’ei cominciano a vedere
qualche vantaggio nella lite, trovano da venderla, e alcuni
l’hanno data per dote a certi, che fanno totalmente
quest’arte di comperare liti[191]. Hanno un’altra brutta
cosa, che gli uomini di Normandia hanno, quasi la
maggior parte, per arte loro il far testimonio falso;
di modo che questi che compran la lite, subito istruiscono
quattro di questi testimonj o sei, secondo il bisogno;
e per via di questi, chi non è avvertito a produrne
tanti in contrario, e che non sappia l’usanza,
subito ha la sentenza contro». Ma quand’egli vede la
causa pigliar mala piega, ricorre per suo ajuto a una
gran daga, e «all’uno tronca le gambe, l’altro tocca di
sorte, che tal lite si fermò»; ringraziando sempre di
questa e d’ogni altra ventura Iddio.




Il suo racconto, tutto brio e bugie, non lo scrisse lui,

ma lo dettava, e ben te n’accorgi all’enfasi e alle vanterie;
sotto aspetto d’ingenua confidenza lo svisa, come
tutte le autobiografie, coi sentimenti d’autore e con
un’insaziabile jattanza, per la quale si dà vanto fin del
delitto. Terribile agli altri, era o credeasi in continui
pericoli; più volte assaltato, più altre avvelenato: porta
i denari in dosso «per non essere appostato o assassinato
come è il costume di Napoli»; il papa lo fa avvelenare
con diamante in polvere, ma l’avaro orefice
pesta invece un berillo; le altre volte la sua robusta
costituzione trionfa. E scapola da processi di delitti orribili,
talvolta col solo far fracasso, come con colei che
l’accusava di peccato infame, di cui non fece altra discolpa
che col gridare cominciassero dal bruciar lei,
complice e paziente.




Leon Leoni tenta per invidia avvelenare il Cellini,
sfregia il viso a un tedesco giojelliere di Paolo III, ond’è
condannato alla galera; in Venezia fa da un sicario attentare
alla vita d’un Martino suo discepolo; nella propria
casa a Milano assalì col pugnale il pittore Orazio Vecellio
per ammazzarlo e derubarlo; eppure egli è carezzato da
Annibal Caro, chiesto e largamente rimunerato dal governatore
di Milano, dal duca di Parma, da Carlo V.




Non ci s’imputi di confondere con coteste un’esistenza
molto più nobile, ma che tanto ritrae del suo secolo.
Nicolò Machiavelli, nato d’illustre sangue fiorentino,
entra giovane agli affari; e presto nominato segretario
ai Dieci della guerra, vi si mantiene quattordici anni,
finchè mutata signoria è deposto: sopraggiunti i Medici,
per sospetto vien messo in prigione e alla tortura; resiste
al manigoldo, ma non alle blandizie del principe
buon padre, al quale dal carcere dirige versi supplichevoli
e scuse[192]. La repubblica ristabilita lo trascura

come ligio ai Medici: quando questi ritornano, e’ mette
di mezzo amici e donne per ottenere impiego; e non
contentato, piagnucola e bela, senza sapersi acconciare
colla fortuna e colla propria dignità.




Capace di vedere quanto v’avea di moderno nell’antichità
e d’antico nel medioevo, venuto in tempo che la
assolutezza dello Stato pugnava colla democrazia sovrana,
a quella s’affisse, e precorse l’età dell’onnipotenza dello
Stato, oggi stabilita dappertutto fuorchè in Inghilterra.
Che bizzarre origini, che strani intenti non si attribuirono
al suo Principe! Udiamo lui stesso confessarceli: — Io
mi sto in villa, e poichè seguiono quelli miei ultimi
casi, non sono stato, ad accozzarli tutti, venti dì a
Firenze. Ho insino a qui uccellato ai tordi di mia mano,
levandomi innanzi dì; impaniavo, andavane oltre con
un fascio di gabbie addosso, che pareva il Geta quando
torna dal porto con i libri d’Anfitrione; pigliava al meno
due, al più sette tordi. Così stetti tutto settembre; di
poi questo badalucco, ancorachè dispettoso e strano, è
mancato con mio dispiacere; e quale la vita mia dipoi
vi dirò. Mi levo col sole, e vommi in un mio bosco che
io fo tagliare, dove sto due ore a riveder le opere del
giorno passato, ed a passar tempo con quei tagliatori,
che hanno sempre qualche sciagura alle mani o fra loro
o coi vicini. Partitomi dal bosco, io me ne vo ad una
fonte, e di qui in un uccellare, con un libro sotto, o
Dante o Petrarca, o uno di questi poeti minori, come
dire Tibullo, Ovidio e simili. Leggo quelle amorose passioni,
e quelli loro amori ricordanmi de’ miei, e godomi
un pezzo in questo pensiero. Trasferiscomi poi in sulla
strada nell’osteria, parlo con quelli che passano, domando
delle nuove dei paesi loro, intendo varie cose,
e noto varj gusti e diverse fantasie di uomini. Viene in

questo mentre l’ora del desinare, dove con la mia brigata
mi mangio di quelli cibi, che questa mia povera
villa e paulolo patrimonio comporta. Mangiato che ho,
ritorno nell’osteria: qui è l’oste per l’ordinario, un
beccajo, un mugnajo, due fornaciaj. Con questi io m’ingaglioffo
per tutto il dì giuocando a cricca, a tric trac,
e dove nascono mille contese e mille dispetti di parole
ingiuriose, ed il più delle volte si combatte un quattrino,
e siamo sentiti non di manco gridare da San Casciano.
Così rinvolto in questa viltà, traggo il cervello di muffa,
e sfogo la malignità di questa mia sorte, sendo contento
mi calpesti per quella via, per vedere se la se ne vergognasse.
Venuta la sera, mi ritorno a casa, ed entro
nel mio scrittojo; ed in sull’uscio mi spoglio quella
vesta contadina, piena di fango e di loto, e mi metto
panni reali e curiali; e rivestito condecentemente, entro
nelle antiche corti degli antichi uomini, dove, da loro
ricevuto amorevolmente, mi pasco di quel cibo, che
solum è mio, e che io nacqui per lui; dove io non mi
vergogno parlare con loro, e domandare della ragione
delle loro azioni: e quelli per loro umanità mi rispondono,
e non sento per quattro ore di tempo alcuna
noja, sdimentico ogni affanno, non temo la povertà,
non mi sbigottisce la morte, tutto mi trasferisco in loro.




«Perchè Dante dice Che non fa scienza senza ritener
lo inteso, io ho notato quello di che per la loro
conversazione ho fatto capitale, e composto un opuscolo
De principatibus, dove io mi profondo quanto
io posso nelle cogitazioni di questo subjetto, disputando
che cosa è principato, di quali spezie sono, come e’ si
acquistino, come e’ si mantengono, perchè e’ si perdono;
e se vi piacque mai alcun mio ghiribizzo, questo non
vi dovrebbe dispiacere; e ad un principe, e massime
ad un principe nuovo, dovrebb’essere accetto; però io
lo indirizzo alla magnificenza di Giuliano.









«Io ho ragionato con Filippo Casavecchia di questo
mio opuscolo, se gli era bene darlo o non lo dare; e
se gli è ben darlo, se gli era bene ch’io lo portassi, o
che io ve lo mandassi. Il non lo dare mi faceva dubitare
che da Giuliano non fussi, non che altro, letto: il
darlo mi faceva necessità che mi caccia, perchè io mi
logoro, e lungo tempo non posso stare così, che io non
diventi per povertà contennendo. Appresso, il desiderio
avrei che questi signori Medici mi cominciassino adoperare,
se dovessino cominciare a farmi voltolare un
sasso; perchè se io poi non me li guadagnassi, io mi
dorrei di me: e per questa cosa, quando la fussi letta,
si vedrebbe che quindici anni che io sono stato a
studio dell’arte dello Stato, non gli ho nè dormiti nè
giucati; e dovrebbe ciascuno aver caro servirsi d’uno,
che alle spese di altri fussi pieno di esperienza. E della
fede mia non si dovrebbe dubitare, perchè, avendo
sempre osservato la fede, io non debbo imparare ora
a romperla; e chi è stato fedele e buono quarantatre
anni, che io ho, non debbe poter mutar natura; e della
fede e bontà mia ne è testimonio la povertà mia».




Finì l’opera al modo che conosciamo (t. IX, p. 150), e
la dirigeva all’inetto Lorenzo dicendogli: — Pigli vostra
magnificenza questo piccolo dono con quell’animo che
io lo mando; il quale, se da quella fia diligentemente
considerato e letto, vi conoscerà dentro un estremo
mio desiderio che ella pervenga a quella grandezza che
la fortuna e le altre sue qualità le promettono. E se
vostra magnificenza dall’apice della sua altezza qualche
volta volgerà gli occhi in questi luoghi bassi, conoscerà
quanto indegnamente sopporti una grande e continua
malignità di fortuna».




Che glien’incontrò? I tiranni nol curarono; solo alla
fine il cardinale de’ Medici lo deputò al capitolo de’ frati
di Carpi, e il fratello di quello gli fece un assegno affinchè

scrivesse le storie di Firenze. Nella qual opera
stava ben sull’avviso di non offendere, e al Guicciardini
scriveva: — Essendo per entrare in certe particolarità,
avrei duopo sapere da voi s’io mettami a rischio di
dispiacere sia rivelando, sia rappicciolendo gli avvenimenti;
consiglierommi del resto meco medesimo, e
m’ingegnerò a far sì che, pur dicendo la verità, a niuno
debba ella rincrescere». Fortuna fu dunque che morte
il togliesse dall’impaccio di narrare i casi contemporanei,
ove impossibile l’orzeggiare.




Che se lo ammiravano i politici, la sana cittadinanza
gli volle male di quella sregolata politica[193], la quale

dovea non liberare l’Italia dagli stranieri, ma buttarla
in loro braccio pervertita e derisa.




Intanto conosciuto per bizzarro e d’opinioni singolari[194],
detta sconcie commedie, e da Firenze gli
scrivono: — Ora che non ci siete voi, nè giuoco nè
taverne nè qualche altra cosetta non ci s’intende». A
cinquant’anni spasima d’una fanciulla, e, fra altre sudicie
lettere, nel gennajo 1514 scriveva al Vettori, inviandogli
un sonetto amoroso: — Io non saprei rispondere
all’ultima vostra lettera con altre parole che mi
paressino a proposito, che con questo sonetto, per il
quale vedrete quanta industria abbia usato quel ladroncello
d’Amore per incatenarmi. E sono, quelle che ha
messo, sì forti catene, che io son al tutto disperato della
libertà. Nè posso pensar mai come io abbia a scatenarmi:
e quando pur la sorte, o altro aggiramento
umano, mi aprisse qualche cammino a uscirmene per
avventura, non vorrei entrarvi; tanto mi pajono ora
dolci, or leggiere, or gravi quelle catene; e fanno un
mescolo di sorte, che io giudico non poter vivere contento
senza quella qualità di vita. Io mi dolgo che voi
non siate presente per ridervi ora dei miei pianti, ora
delle mia risa; e tutto quel piacere ne avreste voi, se
lo prova Donato nostro, il quale insieme coll’amica,
della quale altre volte vi ragionai, sono unici porti e
refugi al mio legno, già rimaso per la continua tempesta
senza timone e senza vele». Vive discolo sempre,
corifeo de’ bontemponi; e nelle regole che dettava per

una brigata compagnevole, imponeva che tutti intervenissero
puntuali ai perdoni, alle feste, alle cerimonie
ecclesiastiche, e insieme a tutti i balli, le colazioni, le
cene, gli spettacoli, le veglie ed altri spassi, sotto comminatoria
d’essere relegati gli uomini in un convento
di monache, le donne in uno di frati.




Poi di mezzo a questa vita godereccia dava arguti
pareri intorno alla situazione dell’Italia, o andava ad
una delle tante confraternite devote, e alla sua volta vi
recitava una predica sul De profundis, conchiudendo
coll’esortare a penitenza, e ad «imitare san Francesco
e san Girolamo, i quali per reprimere la carne e torle
facoltà a sforzarli alle inique tentazioni, l’uno si rivoltava
su per i pruni, l’altro con un sasso il petto si lacerava...
Ma noi siamo ingannati dalla libidine, incôlti negli errori,
e inviluppati ne’ lacci del peccato, e nelle mani del
diavolo ci troviamo; perciò conviene, ad uscirne, ricorrere
alla penitenza, e gridare con David, Miserere mei
Deus, e con san Pietro piangere amaramente». Così
predicava forse prima d’uscire a cantar la serenata:




Apri all’amante le serrate porte...

Pon giù quella superbia che tu hai;

Segui il regno di Venere e la corte...

Usa pietà, e pietà troverai.






Perocchè questi ritorni dalla dissipazione e dalla
corruttela a sentimenti pii e religiosi son naturali in
tempo che l’educazione vi predisponeva; e non c’è artista,
compresi l’Ariosto e il Cellini, che non sentisse
rinascer il bisogno di raccogliersi talvolta a Dio, e rinnovare
quelle pratiche in cui gli avea nodriti la madre.
Di Michelangelo già lo vedemmo; e compreso d’ammirazione
per la natura semplice, al Vasari scriveva: — Io
ho avuto questi dì nelle montagne di Spoleto a
visitare que’ romiti, in modo che io son tornato men
che mezzo a Roma, perchè veramente non si trova pace

se non ne’ boschi». Esso Vasari, tutto arte, pur a tratto
sentivasi preso dalle bellezze naturali e dalle ispirazioni
della pietà; e quando, alla morte del duca Alessandro[195],
vide interrotti i suoi lavori, sicchè preso da
melanconia temeva un cattivo fine, risolse darsi alla
solitudine e all’arte sua, «e così offenderò meno Iddio,
il prossimo e me stesso. La solitudine sarà in cambio
dello stuolo di coloro che, per lodarti e per metterti
innanzi, sei obbligato a temerli, amarli e presentarli;
dove in essa contemplazione d’Iddio, leggendo si passerà
il tempo senza peccato, e senza offendere il prossimo
nella maldicenza». Avendogli poi Giovanni Pollastra
suggerito di ricoverare fra i monaci di Camaldoli,
di là gli scriveva: — Siate voi benedetto da Dio mille
volte, poichè sono per mezzo vostro condotto all’ermo

di Camaldoli, dove non potevo, per cognoscer me stesso,
capitare in luogo nessuno migliore; perchè, oltre che
passo il tempo con util mio in compagnia di questi
santi religiosi, i quali hanno in due giorni fatto un giovamento
alla natura mia sì buono e sano, che già comincio
a conoscere la mia folle pazzia dove ella ciecamente
mi menava, scorgo qui in questo altissimo giogo
dell’Alpe, fra questi dritti abeti, la perfezione che si
cava dalla quiete; così come ogni anno fanno essi intorno
a loro un palco di rami a croce, andando dritti
al cielo; così questi romiti santi imitandoli, ed insieme
chi dimora qui, lassando la terra vana, con il fervore
dello spirito elevato a Dio alzandosi per la perfezione,
del continuo se gli avvicina più; e così come qui non
curano le tentazioni nemiche e le vanità mondane, ancorchè
il crollare de’ venti e la tempesta gli batta e
percuota del continuo, nondimeno ridonsi di noi, poichè
nel rasserenar dell’aria si fan più dritti, più belli, più
duri e più perfetti che fussero mai, che certamente si
conosce che ’l cielo dona loro la costanza e la fede;
così a questi animi che in tutto servono a lui. Ho visto
e parlato sino a ora a cinque vecchi di anni ottanta
l’uno in circa, fortificati di perfezione nel Signore che
m’è parso sentir parlare cinque angioli di paradiso; e
stupito a vederli di quell’età decrepita, la notte per
questi ghiacci levarsi come i giovani, e partirsi dalle
lor celle, sparse lontano centocinquanta passi per l’ermo,
venire alla chiesa ai mattutini ed a tutte l’ore diurne,
con un’allegrezza e giocondità come se andassero a
nozze. Quivi il silenzio sta con quella muta loquela sua,
che non ardisce appena sospirare, nè le foglie degli
abeti ardiscono di ragionar co’ venti; e le acque, che
vanno per certe docce di legno per tutto l’ermo, portano
dall’una all’altra cella de’ romiti acque, camminando
sempre chiarissime, con un rispetto maraviglioso».









CAPITOLO CXLIV.
Costumi. Opinioni.





Confessiamo che le nostre storie letterarie tennero
sempre dell’aristocratico, e quand’anche badarono all’efficienza
degli scrittori sul popolo, non posero mente
all’efficienza di questo su quelli. Or come fosse possibile
scrivere il Principe del Machiavelli, l’Orlando dell’Ariosto
e le innominabili sguajataggini dell’Aretino,
non può spiegarsi senza esaminare i costumi di quel
tempo. E noi le lungagne che gli altri spendono dietro
a battaglie, le occupammo piuttosto intorno all’arte e
al progresso del pensiero, non solo per predilezione a
questi studj, ma perchè meglio rappresentano ciò che
noi cerchiamo, gli uomini di ciascun’età.




Stabilite le lingue, distintivo delle nazionalità, agevolati
i trasporti, diffuse colla stampa le scoperte dell’intelligenza,
quella splendidezza delle arti, quelle ricchezze
e delizie improvvisateci da un nuovo mondo,
diffusero su quel tempo un bagliore, che il fa dagli altri
singolare. Ma chi discerne la coltura dalla civiltà, avvisa
che questa non ingrandisce stabilmente se non per l’armonico
svolgersi delle facoltà umane. Ora nei tempi
che descriviamo, l’immaginazione esuberava sopra il
raziocinio, e i frutti di quel seme abbellirono ed uccisero
la patria nostra. Come nelle arti e nelle lettere,
così nei governi e nei costumi, il paganesimo rinnovato
cercava seduzioni sensuali dal puro bello, immolando
quel vero di cui esso dev’essere splendore e manifestazione.
Leone X con una bolla protegge l’edizione
d’immoralissimo poema; Clemente VII predilige il

Berni, e privilegia la stampa delle opere di Machiavelli,
non eccettuato il Principe; Giulio III bacia l’Aretino,
il quale dedica la più infame delle sue commedie al cardinale
di Trento; un altro cardinale aspirante alla tiara
scrive la Calandra...; immorali, oscene, micidiali composizioni;
ma che importa? erano belle e bastava; l’immaginazione
n’era ricreata, abbagliata la ragione.




Il dubbio scientifico non s’era gettato sui dogmi della
fede; i dotti non vi faceano attenzione; i mediocri credevano
che il migliore omaggio a prestarle fosse il non
parlarne; fra il popolo si direbbe più allora che mai
viva la devozione, e sentito il bisogno di cercar nel
cielo ristoro alle miserie della terra; onde una serie di
miracoli si propalò e frequentissime apparizioni della
madonna. I Fiorentini, «quando dubitavano che i Lanzichenecchi
col duca di Borbone dovessero passare in
Toscana, facevano ogni venerdì processione del corpo di
Cristo, e tutta la città andava dietro con grandissima
devozione»[196], e la pietà rincalorita da frà Savonarola
ispirava gli eroi dell’assedio di Firenze: i Milanesi
chiedevano con universali supplicazioni l’alleviamento
dei mali cagionati dai re: colle processioni i Senesi
s’incoravano a resistere agli oppressori della patria.
Fra i grandi stessi non restava spenta la devozione
neppur dalle iniquità; e Cicco Simonetta scriveva sul
suo libro di Ricordi: — Oggi fui a Santa Maria delle
Grazie di Monza, e v’udii due messe dai frati, e feci voto
non mangiar di grasso il venerdì; al mercoledì pure
feci voto non mangiar carni, e dopo d’allora non fui
più tormentato da podagra»; Lodovico Sforza moltiplicava
chiese, e la notte prima di fuggir da Milano la
passò in quella delle Grazie a far la veglia sul sepolcro
dell’estinta sua donna; voti faceva Carlo VIII il giorno

della battaglia di Fornovo; Vitellozzo, preso dal Valentino,
«prega ch’e’ supplicasse al papa che gli desse
de’ suoi peccati indulgenza plenaria» (Machiavelli);
fin chi accingevasi alle iniquità si premuniva di reliquie
ed assoluzioni.




Tacio i buoni che dell’altrui lascivire pareano assumersi
la penitenza in rigidissime macerazioni e pellegrinaggi
e sanguinose discipline, e farsi poveri volontarj,
e anticiparsi il sepolcro col rimanere per anni fra quattro
anguste pareti. A Venezia è frequente memoria di recluse,
donne che faceansi murare in cellette sopra tetto
o sotto ai portici delle chiese, vivendovi in astinenze ed
orazioni, spettatrici dei divini uffizj per un fenestrino che
dava nella chiesa, donde riceveano pure i sacramenti e
le limosine[197].




Chi non ricorda i mirabili effetti prodotti da frà Savonarola?
A tutt’uomo egli erasi opposto alla recrudescenza
del paganesimo, dalla quale andarono stravolte
non solo le idee di pudore, ma quelle pur di giustizia,
ostentandosi francamente l’immoralità nei costumi, nelle
azioni, nei libri. I prelati si tenevano, non che senza
vergogna, ma senza riguardo i proprj figliuoli; le aule
principesche erano popolate di cortigiani, genìa che,
come diceva Alessandro Allegri, «accenna in coppe e
dà in ispade, e bacia e morde insieme, e ride e rade»,
e di cui correva in proverbio che nell’infanzia servivano
da buffoni, da mogli nella puerizia, da mariti nell’adolescenza,
da compagni nella gioventù, da mezzani nella
vecchiaja, da diavolo nella decrepitezza. Lentati i legami
di famiglia, soffogata la benevolenza dalla riflessione,
l’uomo era adoprato come stromento persin nell’amore.
Nel 1534 il Comune di Lucca prendea grand’interessamento
per le meretrici; e dolendosi che per gli

strapazzi fattine non ne fosse provvista la città quanto
è conveniente[198], le favoriva di privilegi non pochi, e
fin quello di cittadine originarie, tanto ambito. A Venezia
se ne contavano undicimila seicencinquanta[199];
eppure il lenocinio de’ servi e le facilità della gondola
si prestavano alle tresche; poi rapivasi, poi si irrompeva
contro natura; i chiostri erano in pessima nominanza,
e il panegirista del doge Andrea Contarini gli
facea pubblico merito dell’aver resistito alle tentazioni
delle monache[200].




Atene non aveva idolatrato Aspasia? in commemorazione
di questa venivano onorate le cortigiane; e a
Roma la Imperia fu «senza fine da grandissimi uomini
e ricchi amata», dal Sadoleto, dal Campari, dal Colocci;
convegno di amori insieme e di gentilezze e
studj era la costei casa; e in una somministratale dal
Bufalo «era tra le altre cose una sala ed una camera
ed un camerino sì pomposamente adornati, che altro
non v’era che velluti e broccati, e per terra finissimi
tappeti. Nel camerino ov’ella si riduceva quando era da
qualche gran personaggio visitata, erano i paramenti
che le mura coprivano, tutti di riccio sovra riccio,
con molti belli e vaghi lavori. Eravi poi una cornice
tutta messa a oro ed azzurro oltramarino, maestrevolmente
fatta; sovra la quale erano bellissimi vasi di
varie e preziose materie formati, con pietre alabastrine,
di porfido, di serpentino e di mille altre spezie. Vedevansi
poi attorno molti cofani e forzieri riccamente intagliati,

e tali che tutti erano di grandissimo prezzo.
Si vedeva poi nel mezzo un tavolino il più bello del
mondo, coverto di velluto verde. Quivi sempre era o
liuto o cetra, con libretti vulgari e latini, riccamente
adornati ecc.»[201]. Morta a ventisei anni il 1511, fu
sepolta in San Gregorio, coll’epitafio: Imperia cortisana,
quæ digna tanto nomine, raræ inter homines
formæ specimen dedit.




Altrettanta fama ebbe la Tullia d’Aragona a Venezia
(pag. 202), corteggiata da Bernardo Tasso e da altri
valenti, i quali Speron Speroni introduce a ragionare
con essa nel suo Dialogo d’amore. Non serve ripetere
le infami glorie di Rosa Vanozza e di Lucrezia Borgia,
cui seguirono dappresso i fasti di Bianca Capello: ben
deve far colpo, che donne di famigerata libidine fossero
assunte a nozze principesche; ma quei principi, non
frenati da potere superiore nè dal formidabile dell’opinione,
credeansi lecito ogni talento. Della Franco già
parlammo, ed è curiosa una lettera in cui dissuade una
signora veneta dal render cortigiana la propria figlia;
curiosa dico per gli argomenti che vi adopera, singolarmente
insistendo sui pericoli cui espone la vita e le
facoltà[202].




Nei diarj manoscritti del Sanuto leggiamo sotto il
1497: — Pochi zorni fa don Alfonso (poi marito di
Lucrezia Borgia) fece in Ferrara cosa assai liziera, che
andoe nudo per Ferrara con alcuni zoveni in compagnia,
di mezo zorno». Il Baglione di Perugia vive in
pubblico amore colla sorella. Una signora di Ferrara
amata dal cardinale Ippolito d’Este, il mecenate dell’Ariosto,
essendosi abbandonata al costui fratello Giulio,
ne incolpa la gran bellezza degli occhi di questo; e Ippolito
glieli fa cavare. Allora Giulio trama col fratello

Ferdinando per ispodestare Alfonso, ma scoperti, son
presi, mandati al supplizio; poi sul palco graziati, e
chiusi in perpetua prigione. Si rifugge dall’oltraggio di
Pierluigi Farnese nel vescovo di Fano.




Paolo Giovio, in un dialogo latino manoscritto presso
la sua famiglia in Como, si lagna che, «traboccando il
lusso e la licenza, le più nobili matrone ruppero a libidine
sfacciata; e mentre i Francesi, uomini subiti,
liberali, violenti in amore, già n’aveano parecchie contaminate,
gli osceni Spagnuoli, astuti, importuni, con
assidui corteggi e scaltri artifizj salirono al talamo di
molte. Giacchè altre per cattiveria e lascivia, quali per
gran prezzo, le più per ambizione, per tema, per rivalità
delle altre, fanno getto del pudore. Che se alcuna
savia e pudica rifiuta gl’ignominiosi propositi, non è da
nobili cavalieri corteggiata, si mandano soldati a far
sacco nelle sue ville e nelle campagne, nè si finisce
finchè i mariti stanchi non se ne ricomprano colle notti
delle mogli. Casa alcuna non è sicura dalla militare avarizia,
se la padrona non si spalleggi della brutta lascivia
di alcun insigne uffiziale».




A pugnali e veleni ricorreano o credeansi ricorrere
non solo il Valentino e suo padre, ma anche persone
in voce di oneste; e li adoprava Alessandro Farnese,
reputato dolce e umano, e quando udiva essersi attentato
contro la vita del principe d’Orange, mandava circolari
d’esultanza; talmente gli assassinj erano parte della tattica
d’allora. Di avvelenamenti fra gente d’ogni condizione
son piene le biografie e le novelle, e sarebbesi
detto fossero il pudore di chi si vergognava dell’assassinio
manifesto: fin que’ lietissimi umori del Bibiena e
del Berni furono, o si dissero uccisi di veleno: frà Paolo
Sarpi consigliava alla Signoria veneta di ricorrervi per
tor di mezzo gli uomini pericolosi, stante che il veleno
sia men odioso e più utile che il carnefice. Le

scene tragiche, onde restò funestata la corte di Cosmo
di Toscana, forse vennero esagerate dall’odio dei fuorusciti;
ma non meno della lettura del Machiavelli
sgomenta il giornale ove il Burcardo notò freddamente
misfatti orrendi eppur giornalieri. Nel 1514 la città di
Piacenza sporgeva supplica al papa contro del governatore
Campeggi, il quale permetteva ogni iniquità, al
punto che sotto gli occhi di lui cittadini de’ primarj, e
non pochi, sono trafitti impunemente, matrone strozzate
nelle proprie case, donne rapite in città, botteghe
e officine predate di pieno giorno, ville saccheggiate,
rivissute le fazioni, ogni casa piena d’armi e d’armati[203].




Di mezzo a tanta corruzione e atrocità sopravviveano
rimembranze cavalleresche: Francesco I combatteva
come un antico paladino; venivano a morire di qua dell’Alpi
Bajardo e Gastone di Foix; questi mentre assedia
Marcantonio Colonna in Verona, udito che trovasi malato,
gli spedisce il suo medico, e guarito, lo prega
uscire un momento perchè possa vederlo. Ma piuttosto
che ad imprese di guerra, la gentilezza ora volgeasi al
vivere delle Corti, divenuto una necessità pei poveri di
spirito, a cui fanno di mestieri il fasto e le blandizie,
e una palestra di belle creanze e di spiritoso conversare.




Il conte Baldassarre Castiglioni mantovano, mandato
a raffinarsi presso i principi milanesi, accompagnò nelle
armi Francesco Gonzaga di Mantova e Guidobaldo d’Urbino;
sostenne ambascerie in Francia, in Inghilterra,
in Ispagna; a Roma godette l’amicizia de’ migliori; e
quando morì, Rafaello gli fece il ritratto, Giulio Romano
ne disegnò la tomba, Pietro Bembo ne preparò l’iscrizione.
Stette egli lungamente nella corte d’Urbino, ove
esso Guidobaldo, infermo di podagra, «sopra ogni altra
cosa procurava che la casa sua fosse di nobilissimi e

valorosi gentiluomini piena, coi quali molto famigliarmente
viveva, godendosi della conversazione di quelli:
nella qual cosa non era minore il piacere che esso ad
altrui dava, che quello che d’altrui riceveva, per essere
dottissimo nell’una e nell’altra lingua, ed aver insieme
con l’affabilità e piacevolezza congiunta ancor la cognizione
d’infinite cose: ed oltre a ciò, tanto la grandezza
dell’animo suo lo stimolava, che, ancor che esso non
potesse con la persona esercitare l’opere della cavalleria
come avea già fatto, pur si pigliava grandissimo
piacere di vederle in altrui; e con le parole, or correggendo
or laudando ciascuno secondo i meriti, chiaramente
dimostrava quanto giudizio circa quelle avesse;
onde nelle giostre, nei torneamenti, nel cavalcare, nel
maneggiare tutte le sorti d’arme, medesimamente nelle
feste, nei giuochi, nelle musiche, insomma in tutti gli
esercizj convenienti a nobili cavalieri, ognuno si sforzava
di mostrarsi tale, che meritasse esser giudicato
degno di così nobile commercio.




«Erano tutte l’ore del giorno divise in onorevoli e
piacevoli esercizj così del corpo come dell’animo: ma
perchè il signor duca continuamente, per la infermità,
dopo cena assai per tempo se n’andava a dormire,
ognuno per ordinario dove era la signora duchessa
Elisabetta Gonzaga a quell’ora si riduceva. Quivi i
soavi ragionamenti e le oneste facezie s’udivano, e nel
viso di ciascuno dipinta si vedeva una gioconda ilarità,
talmente che quella casa certo dir si poteva il proprio
albergo dell’allegria: nè mai credo che in altro loco si
gustasse quanta sia la dolcezza che da un’amata e cara
compagnia deriva, come qui si fece un tempo; chè,
lasciando quanto onore fosse a ciascuno di noi servire
a tal signore, a tutti nasceva nell’animo una somma
contentezza ogni volta che al cospetto della signora
duchessa ci riducevamo; e parea che questa fosse una

catena che tutti in amor tenesse uniti, talmente che mai
non fu concordia di volontà o amore cordiale tra fratelli
maggiore di quello, che quivi tra tutti era. Il medesimo
era tra le donne, con le quali si aveva liberissimo
ed onestissimo commercio; che a ciascuno era lecito
parlare, sedere, scherzare e ridere con chi gli parea:
ma tanta era la riverenza che si portava al volere della
signora duchessa, che la medesima libertà era grandissimo
freno; nè era alcuno che non estimasse per lo
maggior piacere che al mondo aver potesse il compiacere
a lei, e la maggior pena il dispiacerle. Per la
qual cosa, quivi onestissimi costumi erano con grandissima
libertà congiunti, ed erano i giuochi e i risi
al suo cospetto conditi, oltre agli argutissimi sali, d’una
graziosa e grave maestà; che quella modestia e grandezza
che tutti gli atti e le parole e i gesti componeva
della signora duchessa, motteggiando e ridendo, facea
che ancor da chi mai più veduta non l’avesse, fosse per
grandissima signora conosciuta. E così nei circostanti
imprimendosi, parea che tutti alla qualità e forma di
lei temperasse; onde ciascuno questo stile imitare si
sforzava, pigliando quasi una norma di bei costumi
dalla presenza d’una tanta e così virtuosa signora...




«Tra l’altre piacevoli feste e musiche e danze che
continuamente si usavano, talor si proponevano belle
questioni, talor si faceano alcuni giuochi ingegnosi ad
arbitrio or d’uno or d’un altro, nei quali sotto varj
velami spesso scoprivano i circostanti allegoricamente
i pensieri suoi a chi più loro piaceva. Qualche volta
nasceano altre disputazioni di diverse materie, ovvero
si mordea con pronti detti; spesso si facevano imprese,
come oggidì chiamiamo; e sempre poeti, musici, ed
ogni sorta d’uomini piacevoli, ed i più eccellenti in ogni
facoltà che in Italia si trovassero, vi concorrevano»[204].









Queste colte e decenti eleganze volle il Castiglioni ritrarre
con uno stile senza frasche, fingendo ragionamenti
in cui si delineano le condizioni del Cortigiano,
come allora chiamavasi il gentiluomo. Secondo l’andazzo,
troppo spesso egli imita, e principalmente nelle
introduzioni ricorda Cicerone. Come questo, anzichè
sulla stoica austerità, si regge sulla media condiscendenza
socratica, che riduce la virtù alla scienza, il vizio
all’ignoranza. Nè s’approfonda egli nella natura umana
come dovrebbe chi detta precetti; sbiadisce lo spicco
delle fisionomie; nulla vuole si operi con originalità e
di primo lancio. Per raggiungere il tipo ideale del cortigiano
dà precetti del vestire, del parlare, far riverenze,
se mentire e fin a qual punto; sovrattutto sappia
bene di scherma, oltre il ballo, il nuoto, il salto, e sonare
e gli esercizj piacenti; non abbia poi particolarità,
cioè carattere. Vuole «che il cortigiano si volti con
tutti i pensieri e forze dell’animo suo ad amare e quasi
adorare il principe a cui serve, sopra ogni altra cosa,
e le voglie sue e costumi e modi tutti indirizzi a compiacerlo»
(lib. II); e insegna l’arte di lodare il principe
senza che paja adulazione, di lodar se stesso senza che
paja vanità, di mostrar renitenza agli onori e posti che
più s’ambiscono, di spassare la brigata con bisticci e
coll’esagerare un motto; l’arte insomma d’essere immorale
e grazioso. Eppur vuole che il suo cortigiano eviti
le piacenterie e le condiscendenze smodate, non dissimuli
le opportune verità; del che offre esempio egli
stesso, disapprovando le arti troppo comuni fra i principi.




Ammiratore dell’età sua come tutti i contemporanei,
deride i lodatori del passato. «Che gl’ingegni di quei
tempi fossero generalmente molto inferiori a que’ che
son ora, assai si può conoscere da tutto quello che
d’essi si vede, così nelle lettere come nelle pitture,
statue, edifizj ed ogni altra cosa. Biasimano ancora

questi vecchi in noi molte cose che in sè non sono nè
buone nè male, solamente perchè essi non le faceano;
e dicono, non convenirsi ai giovani passeggiare per la
città a cavallo, massimamente sulle mule, portar fodre
di pelle, nè robe lunghe nel verno; portare berretta,
finchè almeno non sia l’uomo giunto a diciott’anni, ed
altre tai cose: di che veramente s’ingannano; perchè
questi costumi, oltre che siano comodi ed utili, son
dalla consuetudine introdotti, ed universalmente piaciono,
come allor piaceva l’andare in giornea con le
calze aperte e scarpette pulite, e, per essere galante,
portare tuttodì uno sparviero in pugno senza proposito,
e ballare senza toccar la mano della donna, ed usare
molti altri modi, i quali, come ora sariano goffissimi,
allor erano prezzati assai. Però sia lecito ancor a noi
seguitare la consuetudine de’ nostri tempi, senza essere
calunniati da questi vecchi, i quali spesso, volendosi
laudare, dicono: — Io aveva vent’anni che ancor dormiva
con mia madre e mie sorelle, nè seppi ivi a gran
tempo che cosa fossero donne; ed ora i fanciulli non
hanno appena asciutto il capo, che sanno più malizie
che in que’ tempi non sapeano gli uomini fatti»; nè si
avveggono che, dicendo così, confermano i nostri fanciulli
aver più ingegno che non avevano i loro vecchi»
(lib. II).




La conversazione piacevoleggiavasi con racconti e
con facezie, sulla qual materia egli si dilata; e molto
intorno alle donne di palazzo, facendole ispiratrici del
suo cortigiano; tocca con delicatezza l’amore, e se convenga
corteggiare, e se piuttosto una pulzella o una
maritata, e come impedire che l’amore degeneri in
effeminatezza, contro della quale si avventa.




Educato il suo gentiluomo, lo colloca a fianco al
principe, e qui l’interesse diviene più largo, l’autore
più franco nel deplorare quelli abbandonati alla licenza

e all’adulazione, mentre vorrebbe si presentasse loro la
verità sotto il velo del piacere. Vero è che i consigli
ch’e’ porge al principe riduconsi a generalità inconcludenti,
o al più dicevoli a piccoli signori, e col patto che
sieno buoni. «Non si può forse dare maggior laude nè
più conveniente ad un principe, che chiamarlo buon
governatore. Però, se a me toccasse instituirlo, vorrei
che egli avesse cura non solamente di governar le cose
già dette, ma le molto minori, ed intendesse tutte le
particolarità appartenenti a’ suoi popoli quanto fosse
possibile, nè mai credesse tanto, nè tanto si confidasse
d’alcun suo ministro, che a quel solo rimettesse totalmente
la briglia e lo arbitrio di tutto ’l governo; perchè
non è alcuno che sia attissimo a tutte le cose, e molto
maggior danno procede dalla credulità de’ signori che
dall’incredulità, la quale non solamente talora non nuoce,
ma spesso sommamente giova: pur in questo è necessario
il buon giudizio del principe, per conoscere chi
merita essere creduto e chi no. Vorrei che avesse cura
d’intendere le azioni, ed esser censore de’ suoi ministri;
di levare ed abbreviare le liti tra i sudditi; di far fare
pace tra essi, e legargli insieme con parentadi; di fare
che la città fosse tutta unita e concorde in amicizia
come una casa privata, popolosa, non povera, quieta,
piena di buoni artefici; di favorire i mercatanti ed ajutarli
ancora con denari; d’essere liberale ed onorevole
nelle ospitalità verso i forestieri e verso i religiosi; di
temperare tutte le superfluità; perchè spesso per gli
errori che si fanno in queste cose, benchè pajano piccoli,
le città vanno in ruina. Però è ragionevole che
il principe ponga meta ai troppo suntuosi edificj dei
privati, ai convivj, alle doti eccessive delle donne, al
lusso, alle pompe nelle gioje e nei vestimenti, che non
è altro che un argomento della lor pazzìa; chè, oltre
che spesso, per quell’ambizione ed invidia che si portano

l’una all’altra, dissipano le facoltà e la sostanza
dei mariti, talora per una giojetta o qualche altra frascheria
vendono la pudicizia loro a chi la vuol comperare»
(lib. IV).




L’opera del Castiglioni divenne la più diffusa in
Europa. L’avea preceduto Agostino Nifo[205], il quale,
riducendo l’arte del cortigiano a disannojar i grandi
con facezie e novelle, ne apre loro le fonti, a scapito
della carità e del pudore. In tal senso vanno la Donna
di Corte di Lodovico Domenichi; gli Uffizj dell’uomo
di Corte di Pelegro Grimaldi e Giambattista Giraldi;
del Muzio il Gentiluomo, ove sostiene la libertà essere
personale, e perciò maggiore nel letterato che nel guerriero,
e le Cinque cognizioni necessarie a giovin
signore che entra alla Corte, le quali sono, ricordarsi
d’esser uomo, cristiano, nobile, giovane, signore; ed
altre operette di questo andare, i cui precetti tendevano
a togliere più sempre quell’impronta individuale,
così propria delle creazioni moderne, che primeggia
in Dante, mentre scompare nell’Ariosto e nel Tasso, e
che spiccava ancora negli uomini del principio del
secolo; e il togliere la quale fu il còmpito della seconda
metà di esso, per consegnare l’uomo mutilo e schiomato
alle vergogne del seicento.




L’Italia ne’ suoi bei giorni avea speso ad erigere
quelle cattedrali, di cui altrove è una per regno, e qui
in ciascuna città; quei canali, che portavano la fertilità
sui campi e il commercio. Adesso più non era il popolo
che pensasse alle glorie e ai comodi proprj, ma duchi
e signori che volevano ostentare magnificenza per abbagliare
e stordire, e dar a credere ai vicini che i loro
popoli fossero beati perchè aveano feste e magnificenza
di Corti. Chi, scorrendo le storie di quel tempo per

meglio che per mera curiosità, non è preso da un senso
singolare al vedere tanta pompa accanto a tante sofferenze,
tanta allegria fra sì cocenti infelicità? Il gusto
dei godimenti materiali, tanto pregiudicevole alla libertà,
quanto opportuno a quei che la vogliono rapire,
aveva invaso i mortali; i prodotti tributati dai nuovi
paesi erano accolti colla spasmodica ingordigia d’un
recente acquisto; la ridesta erudizione porgeva soggetti
a briose mascherate e a composizioni teatrali; il medioevo
proseguiva i suoi tornei; sicchè mescolavansi misteri
di santi, comparse di numi, arcadiche semplicità.
Nel Berlingaccio a Roma ogni cardinale mandava maschere
in carri trionfali e a cavallo, con suoni e ragazzi
che cantavano, e buffoni che lanciavano arguzie lascive,
e commedianti ed altri, vestiti non di lino e lana, ma di
seta di broccato d’oro e d’argento, spendendo ducati a
josa[206]. Nozze, battesimi, ingressi di principi o di
papi spesseggiavano occasioni di tripudj sontuosi.




Han rinomanza i carnevali di Roma, de’ quali il corso
e i moccoletti durano tuttora. Più chiassosi erano un
tempo, e singolarmente abbiamo ricordi di quello del
1545, detto di Agone e di Testaccio. Dal Campidoglio
si diressero a piazza Navona molti trombetti a cavallo
vestiti di rosso, poi i ministri della giustizia, da 7000
artieri, tutti in compagnie e divise con trombe e tamburi
e bandiere, trammezzati da soldati e carri. Dei
quali il primo diceasi massimo, ed apparteneva al rione
di Transtevere; l’altro al rione di Ripa, portando la
Fortuna; il terzo al rione di Sant’Angelo, figurante
Costantinopoli, e così de’ varj rioni, con varie significazioni,
fra cui un cervo inseguito, Abila e Calpe, il Mongibello,
Prometeo sul Caucaso, Turchi, Italiani, Tedeschi
in zuffa, un Concilio che condannava gli eretici; i connestabili

dei tredici rioni, i gentiluomini di Sutri e Tivoli,
e cori all’antica, e musici, infine il carro del papa, colla
statua in abito pontificale, e virtù simboliche e attorno
le cariche, e staffieri e paggi, poi il gonfaloniere di Roma,
ornato di gioje perfin gli sproni, e da ultimo i conservatori
della città e il senatore del Campidoglio. Nei
palazzi lungo il giro tutto era folla e parati; sulla piazza
Navona schieraronsi come un battaglione, poi ripresero
la marcia; e la festa costò 100,000 scudi, oltre i
vestimenti.




La festa di Testaccio fu a modo simile, eccetto i carri.
Le alture che circondano il prato eran piene di gente,
e palchi e carri e attorno fanterie e cavalli. Vi si rinnovò
la pompa suddetta, poi la caccia dove furono uccisi
tredici tori, e lanciate sei carrozze, ciascuna con pallio
rosso e un porco vivo. Qui gran livree di varj cardinali,
con divise variatissime e a gara ricche; si corsero pallii,
anche d’asini e di bufale, e bagordi e tumulti, poi alla
sera commedia. E il narratore[207] avverte che il primo
giorno di quaresima fu la stazione a Santa Sabina, la

quale fu tanto solenne, che molti vennero in disputa
chi fosse più bello, il carnevale o la quaresima di Roma.




Alle feste di Roma doveano contribuire gli Ebrei, la
cui università pagava 1130 fiorini d’oro pel carnevale,
inoltre mandar alcuni deputati al magistrato della
città, implorando che il popolo romano ne continuasse
la protezione, e offrendo un mazzo di fiori con
una cedola da 20 scudi per addobbare i palchi d’essi
magistrati.




Lo slanciar polvere, farina, razzi cagionava molti
disordini, finchè Sisto V, che alzò forche e torture in
cospetto di tali divertimenti, represse gli eccessi, e introdusse
di scagliare confetti.




Firenze, come già Atene, vi accoppiava squisitezza
d’arti; e veramente lungo tempo si mantenne paradiso
degli artisti, i quali formavano quasi un mondo distinto,
tutto vivacità e studio e gare ed anche invidie, siccome
manifestano sovrattutto gli scritti del Cellini e del Vasari.
Già a lungo ne divisammo; e non finirono colla libertà,
anzi di nuovo tutte le arti si congiunsero per celebrare
le nozze di Cosmo de’ Medici con Eleonora di Toledo.
La prima sera, fra splendidissimo apparato, Apollo celebrò
gli sposi, e le muse risposero una canzone in
otto parti; seguì una dopo l’altra ciascuna città di Toscana
personificata, e cinta di ninfe e di fiumi, cantando
una strofa agli sposi. La seconda sera, fu rappresentata
una commedia di cinque atti in prosa, con
prologo e intermezzi in verso cantati, dove figuravano
l’aurora e le varie ore del giorno, finchè la notte
riconduceva il sonno; ma un coro di satiri e baccanti
collo strepito, le danze, il riso, eccitava l’ilarità. Giambattista
Gelli avea composto la musica del primo giorno,
Giambattista Strozzi del secondo, Sebastiano Sangallo
dipinte le scene, e il Giambullari ce ne lasciò la descrizione:
come il Vasari diè quella degli apparecchi

per le nozze di Francesco de’ Medici con Giovanna
d’Austria[208].




Se le maggiori magnificenze si vedevano a Roma e a
Firenze, nè Ferrara nè Napoli voleano lasciarsi togliere
il passo. Di Venezia continuavano ad essere rinomati i
carnevali; e allo sposalizio del mare, e all’altre patriotiche
commemorazioni, il popolo illudevasi di partecipare ancora
a un governo che lo invitava alle feste e ai pranzi.
Quando Zilia Dandolo sposò il doge Lorenzo Priuli nel
1557, i senatori, passando sotto una serie di archi trionfali,
mossero alla casa della novizza, e come salirono le
scale e posero il piede in quelle stanze fornite a gran
ricchezza, si fece loro bellamente incontro la sposa vestita
alla ducale, con sulle spalle un bianchissimo velo
di Candia, fissato a sommo la testa al diadema. Dopo
salutazioni ed ossequj, le fecero giurare l’osservanza
del suo capitolare; ella rese grazie, donò a’ consiglieri
una borsa d’oro riccio, e un’altra al cancelliere grande.
Correvasi poscia la regata in canale, mentre convenivano
da ogni lato barche e gondole, di gran vista pei
damaschi e ricchi velluti onde andavano adorne, e lustravano
da lunge per molto oro. In queste erano tutte
le arti, con tal pompa che gli orefici traevano quattordici
gondole; e tutte insieme solcavano la laguna al
suono di pifferi, e tra allegri balli e viva, e sotto archi
e trionfi; ultimo il bucintoro che trasportava in trono
la dogaressa. Allorchè la pompa fiottante approdava
alla piazza San Marco, tutta a parati bianchi, calavano
prima le arti con innanzi i mazzieri e la musica, indi gli
uomini più ragguardevoli, e seguiti da trombetti e donne,
fra le quali sei spose, diffusi sulle spalle i capelli intrecciati

d’oro; indi ventuna matrone in nero e velate;
poi i senatori, il cancellier grande, i parenti del doge;
finalmente tra due consiglieri e gran corteggio la principessa,
la quale, cantate grazie e rinnovato il giuramento
in San Marco, salì negli appartamenti, passandovi
a rassegna nelle ricchissime sale le arti, che per mezzo
de’ loro castaldi offrivano ciascuna complimenti e doni.
Pervenuta alla gran sala, andava assidersi sul trono ducale.
Le facevano corona i grandi dello Stato, e per la sala
s’aggiravano signori e maschere di bizzarrissime guise.




Caduta la notte e fatta gran luminaria per tutto il
palazzo, apparvero in giro sulla piazza trecensessanta
uomini divisati a un modo, ciascuno sollevando un
piatto d’argento riboccante di confetti e dolci, e accompagnati
da cento torcie portate da giovinetti in seta,
seguiti da venticinque gentiluomini con mazzieri e musica:
poichè ebbero condotto un lungo giro fra la
plaudente moltitudine, si condussero in palazzo, ed
entrati nel salone, offrivano quelle delicatezze al corteggio
e alla principessa; intanto davasi fuoco a una
macchina d’artifizio. Indi cominciava la danza, intramezzata
da splendida cena; nè si cessava dal ballo fino
al nuovo giorno, in cui ritornavasi alla festa ed in ispecie
i macellaj vi facevano la caccia de’ tori. E durarono
molti giorni quelle allegrezze[209].









Superò ogni anteriore magnificenza la festa fatta nel
1574 a Enrico III, quando fuggiasco dalla mal governata
Polonia, passava a governar peggio la Francia.
Nell’arsenale gli fu imbandita una colazione di frutti
canditi, ove forchette, cucchiaj, piatti erano di zucchero:
stavano allora in lavoro ducento galee sottili, sei galeazze
e molti piccoli legni; e mentr’egli girava visitando,
si compaginò e allestì una galea. Alla festa nella sala
del maggior consiglio intervennero da ducento gentildonne,
biancovestite con ricchissime gioje, e tutte ebbero
cena nella sala dello Squittinio. Il re prese gran
divertimento delle recite e invenzioni di mascherate e
musiche di Andrea Calmo; visitò le belle, e le ville
signorili: peccato che tanta splendidezza siasi sciupata
per chi non la meritava[210].




Quando a Milano il magno Trivulzio sposò Beatrice
d’Avalos, il banchetto fu siffatto. Data alle mani acquarosa,
cominciossi da pasticci di pignuoli e zuccaro e
focaccia di mandorle e altre delicature, tutte messe a
oro; vennero poi belli asparagi, più ammirati perchè
fuor di stagione; indi polpe e fegatelli, carne di starne
arrostita, teste di vitelli intere, colla pelle messa a oro
e argento; capponi e piccioni con salsiccia e presciutto
e vivande di cinghiali con potaggi delicati; un castrato
intero arrosto con savore di cerase; tortore, pernici,
fagiani e altri uccelli arrosto, con olive per concia; pollastri
con zuccaro, aspersi d’acquarosa; un porchetto
intero arrosto con agro dolce, un pavone arrosto, una
miscela d’ova, latte, salvia, zuccaro; pomi cotogni con
zuccaro, pini e carciofi; altre dolcezze pruriginose;
infine dieci maniere di torte e molte confetture; ogni

cosa in piatti d’argento e oro, accompagnata ciascuna
da fiaccole e trombe; e in esse fiaccole v’avea gabbie
di tutti quegli uccelli e quadrupedi che si servirono
cotti. Si finì al solito con commedianti, saltatori, musici
e funamboli»[211].




Nel febbrajo 1515 Prospero Colonna, quando divenne
capitano della gente d’arme del duca di Milano, fece al
duca, a’ cortigiani, ed a trentasei damigelle un mirabile
convito e festa da ballo, sotto un atrio di legname dipinto
e indorato, di gran bellezza e misteriosità, dice
il Prato, che prosegue: «Stavano gli uomini alle sue
tavole, e le donne altresì, con sì lunga varietà di cibi,
che per quattro ore durò il portare. E a ogni bocca si
serviva un intiero fagiano, una pernice, un pavone e
altre cose: portando per ogni imbandigione una cosa
di zuccaro indorata, somigliante a quella che si offeriva;
ed in compagnia altri tanti pesci: e tre volte fu levato
e rimesso la tovaglia e mantili, con tanti adornamenti
di acque e di foglie, che l’Arabia ne avria avuto scorno.
Venuto il fine della cena, venne un giovine, il quale
s’infinse di esser giojelliero, molte collanette, braccialetti
e altre fantasie d’oro mostrando: onde le damigelle
con maraviglia cominciorno tante bellezze a
vedere, e domandavano il prezzo d’una cosa e d’un’altra,
finchè sopraggiunse esso signor Prospero, mostrando
d’intromettersi; e alla fine ogni cosa finse comprare,
e a quelle damigelle le donò, talchè niuna partì che
non avesse presente per venti scudi d’oro, e chi trenta;
e dicesi che questo fece, solo per potere la sua amata,
senza biasimo d’infamia, con le proprie mani presentare.
Poi la mattina seguente a tutte mandò un cesto inargentato,
con entro la sua colazione; e al duca fece portare
venticinque cariche di salvaggine, a lui avanzate»[212].









Avvertiremo di nuovo come un lusso di tanta ostentazione
andasse scompagnato da quelle comodità che
fanno confortevole il vivere. Pure di molte n’erano state
introdotte. In Santa Maria Maggiore a Firenze leggeasi
sopra un sepolcro: Qui diace Salvino l’Armato degli
Armati di Firenze, inventor degli occhiali, Dio gli
perdoni le peccata. Anno D. MCCCXVII. Altri ne nominano
inventore fra Alessandro da Spina pisano, morto
il 1313, che forse non fece che divulgare quest’arte
tenuta in prima secreta; poichè nel Trattato del governo
della famiglia di Sandro di Pipozzo fiorentino,
nel 1299, già si legge: — Mi trovo così gravoso d’anni,
che non avrei valor di leggere e scrivere senza vetri
appellati occhiali, trovati novellamente per comoditate
de li poveri vecchi quando affiebolano dal vedere»; e
il famoso frà Girolamo da Rivalta predicava in Firenze
nel 1305: Non è ancor vent’anni che si trovò l’arte
di far gli occhiali... ed io vidi colui che fece gli occhiali,
e favellaigli».




Il primo oriuolo da torre che si ricordi fu a Padova
per un Dondi, la cui famiglia conserva il titolo dell’Orologio;
poi a Milano quelli di Sant’Eustorgio nel
1306 e di San Gotardo nel 1335; nel 1328 Wallingford
n’avea posto uno a Londra, e da quel tempo si estesero.
A Firenze nel 1512 «si mise in palazzo de’ Signori un
nuovo oriuolo, che cominciò a sonar l’ore in calen di
febbrajo 1512 a dodici ore: dove prima sonava da
un’ora per insino ore ventiquattro, ch’è il dì e la notte,
lo ridussero a ore dodici per volta, che vengono a dividere
la notte e il dì per metà a uso di ponente»
(Cambi). Anche gli oriuoli da tasca divulgaronsi; venivano
di Germania, e dalla forma erano detti ova di
Norimberga.




Le strade pure miglioravano, ad alcuna si posero
cartelli indicatori: ma viaggi e passeggiate faceansi a

cavallo o in bussola, finchè le carrozze divennero più
comuni; in qualcuna la cassa fu sospesa a cinghie per
diminuire le sciacche; ma non v’avea mantice nè vetri,
e al più erano protette da cortine, mentre le dorature,
le pitture, gl’intagli le rendevano dispendiose. Nella facilità
odierna è curioso leggere come lord Russell, incaricato
di pagare al connestabile di Borbone i sussidj
di Enrico VIII, dovette da Genova a Chambéry portar
il denaro a schiena di muli entro ballotti e sacchi, sotto
forma di biancheria vecchia e di legumi venderecci.
Da Chambéry scrisse a quel re qualmente il duca di
Savoja «da nobile e generoso principe» degnò permettere
si trasportasse il denaro a Torino «sui proprj
muli nel forziere della casa reale, ove stanno di solito
gli ornamenti della sua cappella; sovra ciascuno compartimento
di esso baule è scritto il contenuto, affinchè
nessuno dubiti che v’abbia altra cosa»[213]. Sotto tale
artifizio viaggiò a salvamento il sussidio, che doveva
fomentare la guerra in Francia. Il cardinale Bibiena
rimprovera Giuliano de’ Medici che era in Torino, di
non dar notizie sue al papa; «nè si scusi con dire che
per essere il loco fuor di mano, non ha saputo ove indirizzare
lettere; perciocchè a Genova o a Piacenza si
potevano ad ogn’ora mandare per uomo a posta»[214].
La comodità delle poste fu introdotta prima che altrove
in Italia, mediante corrieri a cavallo, regolarmente
stabiliti agli opportuni ricambi, per servizio de’ negozianti,
ancor prima che de’ principi e del pubblico. Noi
dicemmo (pag. 190) come i signori Della Torre portassero
fuori quell’uso.




Dovette certamente scompigliare le abitudini l’affluenza
del metallo d’America, che alterò i salarj,

agevolò le transazioni e il modo di pagare i debiti; ma
sul principio angustiò i poveri, pei quali erano rincarite
tutte le necessità, nè ancora cresciuti i compensi.
Insieme vennero diffuse molte droghe, lo zuccaro
principalmente e il caffè. Il Redi nel Bacco loda Antonio
Cadetti fiorentino di aver dei primi fatto conoscere la
cioccolata in Europa, aggiungendo che la corte toscana
v’introdusse scorze fresche di cedrati e odore di gelsomino
insieme colla cannella, la vaniglia, l’ambra.
Allora pur venne la sudiceria del tabacco, indarno
contrastata dall’igiene e dalla buona creanza[215].




In Italia, più che negli altri paesi, mangiavasi bene,
abitavasi comodo: le vesti, impreteribile distintivo delle
condizioni, non erano cenciose nelle infime classi,
mentre nelle superiori caricavansi di pelliccie e ricami
e ori e perle: straordinaria la profusione dei profumi.
Il Bandello[216] riferisce d’un Milanese che «vestiva
molto riccamente e spesso di vestimenta si cangiava,
ritrovando tutto il dì alcuna nuova foggia di ricamo e
di strafori ed altre invenzioni. Le sue berrette di velluto[217]
ora una medaglia ed ora un’altra mostravano;
tacio le catene, le anella e le maniglie. Le sue cavalcature,
o mula o ginetto o turco o chinea che si fosse,
erano più pulite che le mosche: quella che quel giorno

doveva cavalcare, oltre i fornimenti ricchi e tempestati
d’oro battuto, era da capo a piedi profumata, di maniera
che l’odore di muschio, di zibetto, d’ambra e
d’altro si faceva sentire per tutta la contrada... Teneva
un poco anzichè no del portogallese, che ogni dieci
passi, o fosse a piedi o cavalcasse, si faceva da uno dei
servitori nettare le scarpe, nè poteva soffrire di vedersi
addosso un minimo peluzzo».




Francesco I in una spettacolosa festa di Corte ricevette
sul capo un tizzone ardente, e per medicare la
ferita fecesi rasare i capelli, tenendo invece la barba
prolissa come gli Svizzeri e gl’Italiani; i cortigiani, che
si fanno merito de’ morbi del re, subito adottarono le
lunghe barbe; l’Università e il Parlamento non vollero
accettarle. Leone X ordinò che i preti smettessero le
barbe; e tutta Roma fece scene sul dolore che provò
Domenico d’Ancona nel tagliarsi la sua, immortalata
dal sonetto del Berni quanto la chioma di Berenice
da Callimaco.




I mobili domestici, se mancavano di quell’opportunità
che oggi reputiamo dote prima, erano magnifici,
intagliati maestrevolmente, dipinti dai migliori pennelli.
Girolamo Negro[218] scrive, il cardinal suo padrone
trovarsi in estrema povertà pel suo grado; «tiene circa
venti cavalli, perchè le facoltà sue non gli bastano per
più, e bocca quaranta; vivesi mediocremente a guisa
de’ religiosi senza pompe; e il papa gli ha assegnato
scudi duecento al mese per il suo vivere, la qual provvisione,
con gli emolumenti del cappello, basta per
l’ordinario della spesa; e scorrerassi così finchè Dio
mandi altro». Quale splendido e ricco cardinale d’oggi
raggiunge la costui povertà?




Gli oratori spediti da Venezia nel 1523 ad Adriano VI,

in Roma furono festeggiati dal cardinale Cornér, che
diè loro un «pasto bellissimo, da sessantacinque portate,
e per ciascuna venivano tre sorta di vivande, che
erano mutate con gran prestezza, sì che appena si aveva
degustata una, che ne sopraggiungeva un’altra, il tutto
in bellissimi argenti e in gran quantità. Finito il pasto,
si levarono stufi e storditi e per la copia delle vivande,
e perchè vennero ogni sorte di musici; pifferi eccellenti
sonarono di continuo; erano clavicembali con voci
dentro mirabilissime, liuti a quattro, violoni, lironi,
canti dentro e fuori, una musica dietro all’altra[219].




Luigi d’Este cardinale, fratello del duca di Ferrara,
una volta mandò al re di Francia in dono quaranta
superbi cavalli da guerra di grandissima valuta, con
selle e gualdrappe a oro, e condotti da quaranta palafrenieri
vestiti di seta con oro alla levantina. Non meno
di ottocento persone componeano la sua famiglia; ed
essendo venuto a Roma il granmaestro de’ Giovanniti
con trecento cavalieri per purgarsi d’un’accusa, esso li
ricevette e trattò tutti nel suo palazzo.




Eppure non di rado uscivano prammatiche severissime
contro il lusso, e potremmo addurre quella
che il consiglio generale di Cremona emanò il 1547, e
fece approvare dal senato di Milano e da Carlo V. Proibiva
essa di portar collane, braccialetti o altro ornamento
d’oro, salvo una medaglia al berretto di non
più che dodici scudi d’oro, e anelli; sugli abiti nessun
ricamo o intaglio di seta; alle cavalcature non fornimenti
con oro o argento o ricami. Le donne maritate
abbiano negli abiti oro o argento, nè ricami,
trine, cordoncini; non più di tre vesti di seta, e una
sola di cremisino; non perle o gioje, fuorchè due
anelli d’oro con pietre alle dita, una collana d’oro di

scudi venticinque non più, un’altra al ventaglio di scudi
quindici al più; non guanti ricamati o zibellini, non
berrette fuorchè la notte e in viaggio. Le fanciulle non
mettano vesta di seta, nè gioje od oro, salvo un vezzo
di coralli al collo del valore al più di scudi quattro; nè
vadano a ballo che i tre ultimi giorni di carnevale. Ai
banchetti, vietati assolutamente pavoni e fagiani, una
sola o due sorta di selvaggina, non più di tre sorta di
lessi domestici, escludendo la salsa reale, il biancomangiare,
i pasticci, e i pesci e le ostriche o altre frutte di
mare, nè più di due maniere di torta; ne’ pranzi di
magro una sola qualità di pesce, escluse le ostriche. Le
vivande si diano semplici, senza ornamento di pitture,
intagli, banderuole ed altre frascherie trovate dagli
scalchi. Ai battesimi non si doni cosa alcuna a compadri
e comadri. Ai mortorj non si attacchino in chiesa insegne,
scudi, pitture, nè si faccia banchetto.




Ciascuna città potrebbe mostrarne di consimili, più
convenienti alla curiosità municipale che alla storica
erudizione. Alla quale neppur so se sia duopo soggiungere
che sempre erano delusi. In Venezia era vietato
ai cittadini vestir altrimenti che nero. Ma che? aspettavano
i giorni di carnevale per isfoggiar pompe e forestierie,
e massime diamanti; attesochè le gioje non si
vendevano dalle famiglie patrizie, ma trasmettevansi agli
eredi accumulate. Colà sappiamo che le fanciulle non
uscivano mai di casa, salvo che per andar alla messa
e alla comunione a pasqua e a natale, ed anche allora
velate; e contraevano nozze senza essere conosciute[220].









Dopo la calata di Carlo VIII si propagò l’uso delle
imprese, che erano o figure o motti, e spesso figure e
motti personali, a differenza degli stemmi; e che uno

adottava per indicare lo stato o l’inclinazione propria;
e si ricamavano o scolpivano sui mobili, sulle vesti,
sulle arme. Di inventarne erano richiesti i letterati, e
massime i secretarj; e dall’Ariosto fu trovata una pel
duca di Ferrara, dal Molza pel cardinale De’ Medici, dal
Santuario varie pei Colonna, dal Giovio pei Medici, pei
Pescara, per gli Adorni. Esso Giovio in un Dialogo
trattò ampiamente delle imprese militari e amorose,
del modo di farle e delle loro significazioni; sulla qual
ingegnosa arguzia dettarono pure il Simeoni, il Buommattei,
il Ferri, il Contile; e Scipione Bargagli n’era
reputato l’Aristotele. Le mille accademie d’allora aveano
ciascuna la loro impresa, e ciascun accademico una
particolare.




Cesare Borgia tolse per impresa Aut Cæsar aut
nihil. Lodovico il Moro, un’Italia in sembianza di regina,
davanti a cui un Moro con una scopetta in mano;
e all’ambasciator fiorentino che gli chiedeva a che servisse
questa, rispose: — Per nettarla d’ogni bruttura»;
al che il Fiorentino: — Bada che questo servo scopettando
tira la polvere addosso a sè». Federico re di
Napoli ebbe un libro bruciato col motto Recedant vetera,
ad indicare l’oblio de’ torti ricevuti. Il cardinale
Sforza, ad esprimere l’ingratitudine di Alessandro VI,
che da lui fatto papa, avea poi depresso il duca suo
fratello, adottò la luna che eclissa il sole col motto
Totum adimit quo ingrata refulget. Alfonso di Ferrara,
una bomba che scoppia a tempo e luogo. Vittoria
Colonna, uno scoglio contro cui l’onde spumavano, e il
motto Conantia frangere franguntur. L’Ariosto, una

bugna di pecchie cui il villano uccide col fumo per
cavarne i favi, e il motto Pro bono malum. Il Burchelati
letterato trevisano, un granchio colla zampa aperta,
e Melius non tangere, clamo. Il Bembo, un Pegaso in
atto di levarsi a volo, e Si te fata vocant. Il Davanzati,
un cerchio di botte, e Strictius arctius, alludendo al
suo stile stringato. Il grancapitano Gonzalvo ebbe una
leva a corde che tende una balestra, col motto Ingenium
superat vires. Carlo Orsini un pallone sbalzato dal bracciale,
col motto Percussus elevor. Francesco Gonzaga
di Mantova, accusato d’aver lasciato sfuggire Carlo VIII
a Fornovo, poi giustificatone, prese la divisa Probasti
me, domine, et cognovisti. Alludendo ai proprj omonimi,
Muzio Colonna adottò una mano che arde, e Fortia
facere et pati romanum est; e Fabrizio, un vaso di
monete d’oro, con Samnitico non capitur auro. Pel
duca Cosmo succeduto ad Alessandro si scrisse Uno
avulso, non deficit alter. Il magnifico Lorenzo aveva un
lauro sempreverde, e Ita et virtus. Luigi Marliano medico
milanese inventò per Carlo V le colonne d’Ercole
coll’aquila in mezzo, e Plus ultra.




Delle magnificenze italiane presero gusto i Francesi,
sì dal vederle qui, sì dalle donne che per matrimonio
passarono a quella reggia. Eppure ancora il Castiglioni
diceva che «i Francesi solamente conoscono la nobiltà
dell’arme, e tutto il resto nulla estimano, di modo che
non solamente non apprezzano le lettere, ma le aborriscono,
e tutti i letterati tengono per vilissimi uomini,
e pare dir gran villania a chi si sia quando lo chiamano
clerco». Ma di là già venivano arguti osservatori e
beffardi a esaminare i nostri costumi: Rabelais, che doveva
alla corte romana affiggere il ridicolo; Montaigne,
che col suo buon senso rilevava le stranezze di alcuni
costumi italiani: il poeta Marot, che «in questo paese
alberato, fertile di beni, beato di donne» imparava a

parlar poco, far buona cera, non parlare di Dio, poltrire,
e fermarsi un’ora sopra una parola[221]. E certamente
moltissimo ci comunicarono i Francesi, dotati
del genio della divulgazione, prodighi delle idee proprie
quanto vaghi delle altrui, che danno e ricevono a
piene mani senza far ragguaglio, che non arrossiscono
d’esser obbligati, anzi sembrano credere che gli stranieri
devano ringraziarli d’essersi lasciati beneficare.




L’amor de’ piaceri e delle comparse doveva crescere
il desiderio dell’oro e dei doni, e la facilità del vendersi.
Il cardinale d’Amboise ministro di Francia ricevea cinquantamila
ducati di provvigione da varj principi e repubbliche
d’Italia, di cui trentamila dalla sola Firenze.
A Giovanni Micheli, ambasciador veneto alla Corte inglese,
ricercava molti doni mistress Clarenzia cameriera
della regina Maria «per bisogno e servizio di sua
maestà, oltre un cocchio con i cavalli e tutti li apparecchi,
presentato per la voglia che ne aveva la detta
cameriera, alla quale la regina il donò: il quale cocchio
fatto venire d’Italia, tenevo per mia comodità, avendolo
usato tutta questa stagione, che non voglio per
modestia dir quello che mi costasse; basta ch’era tale
che non disonorava il grado d’ambasciatore»[222].




Tra questi godimenti dell’immaginazione, Italia consolavasi
o stordivasi della servitù, o si divezzava dall’aborrirla;
e come solennità e allegrie accoppiava alle
miserie e ai patimenti, così a quel meriggio d’arti e di

lettere accompagnava molti delirj, e le superstizioni che
mai non abbondano quanto allo svanire del giusto sentimento
religioso. Più delle altre funesta e universale fu
la credenza a relazioni immediate fra l’uomo e gli esseri
soprannaturali, e che la magia possa legare la potenza
divina e la libertà umana, e romper l’ordine
morale e fisico del creato con atti materiali senza intelletto
nè amore.




Si manifestò essa in forma scientifica e in forma vulgare,
e l’una diede mano all’altra per riuscire a spaventosi
effetti. Dal neoplatonismo, cioè da quell’impasto
mezzo poetico e mezzo filosofico di dottrine indiane,
egizie, greche, ebraiche, che la scuola d’Alessandria pretendeva
sostituire ed opporre al cristianesimo, vennero
inoculate alla società moderna le arti teosofistiche. Conservatesi
traverso al medioevo, rinvalidate dal contatto
coll’Asia nelle crociate, parve che il rinnovato studio
degli antichi, che pur doveva invigorire il pensiero, trascinasse
a credenze, ove da principj falsi deducevansi
logicamente errori sciagurati. Alla ricerca dei tre maggiori
beni del mondo, salute, oro, verità si dirigevano
tali scienze.




Guardate gli scrittori più spregiudicati, e sarete chiari
come si credesse generalmente all’astrologia, ai pronostici,
ai sogni. Il Pomponazzi, che impugna l’immortalità
dell’anima, sostiene (De incantationibus) gl’influssi
dei pianeti, ai quali non a demonj è dovuta la facoltà
di alcuni d’indovinar l’avvenire; e secondo il loro ascendente,
l’uomo può scongiurar il tempo, convertire in
bestie, far altre meraviglie[223]. Credettero all’astrologia

il Campanella e il Fracastoro, Machiavelli e Lutero:
Melantone la difendeva contro Pico della Mirandola,
mostrando molti casi predetti da congiunzioni di pianeti.
Carlo VIII acquistava fiducia alla sua spedizione
col far correre una profezia promettitrice d’insigni vittorie.
Del valente astrologo Galeotto Marzio di Montagnana
è manoscritta nella biblioteca di Padova una Chiromanzia
del 1476: accusato d’eresia, fu obbligato a
pubblica ammenda, bruciato un suo libro che aveva
portato in Ungheria e Boemia; cascando poi da cavallo
fuor d’Italia, s’uccise. Ebbero pur grido il veronese
Lionardo Montagna autore d’un Breviarium vaticinii,
Lodovico Lazarelli da San Severino, Luca Guaríco napoletano,
che molte opere scrisse, e fece fortuna; ma
predetto al Bentivoglio di Bologna che per le sue crudeltà
sarebbe espulso, questi fece dargli cinque tratti
di corda, de’ quali risentì tutta la vita, e imparò ad
esser meno preciso e più cauto. Jacopo Zabarella padovano,
il cui trattato di logica fu adottato nelle Università
di Germania, era invasato dell’astrologia, fece moltissime
predizioni, e anche della propria morte.




Più tardi il buon matematico Cavalieri nella Ruota
planetaria pretese rivelar ciò che fanno nelle loro sfere
le stelle, e come in bene e in male influiscano; il Borelli
dettò una difesa dell’astrologia per Cristina di
Svezia; Marcantonio Zimara di Otranto, famoso medico,
pubblicò Antrum magico-medicum, in quo arcanorum
magico-physicorum, sigillorum, signaturarum et
imaginum medicarum, secundum Dei nomina et constellationes
astrorum, cum signatura planetarum
constitutarum, ut et curationum magneticarum, et
characteristicarum ad omnes corporis humani affectus
curandos, thesaurus locupletissimus, novus, reconditus
etc., con un trattato del conservar la bellezza, e
uno del moto perpetuo senz’acqua nè peso.









Tiberio Rossiliano Sesto, astrologo calabrese, avea
sostenuto potersi, per mezzo dell’astrologia, prevedere
il diluvio universale; e fu confutato nel 1516 da Gerolamo
Armellini faentino, famoso inquisitore di quei
tempi[224]. Sul qual proposito frà Giuliano Ughi nella
cronica di Firenze scriveva: — A quel tempo si conobbe
falsa una lunga opinione, la quale quasi da tutti
gli astrologi era tenuta per vera; e questa fu, che per
alcune congiunzioni di pianeti dovesse nell’anno 1524,
di febbrajo e di marzo, venire in Italia e vicini paesi
tanta quantità di pioggie, che dovesse distruggere e rovinare
tutti o gran parte degli edificj e case propinque
a’ fiumi o in luogo basso poste. Lo messono in scritto
e nei pubblici pronostici: e furono tali che, per fare
sollecita provvisione, le case loro fornirono di vittuaria
per più tempo; alcuni altri di barchette e legnami;
altri imbottarono il vino nei palchi, o vero in su i monti:
ed era in tutte le parti d’Italia quasi un comune timore[225].
Ma Dio, che la notizia delle future cose ha
a sè riservata, mostrò l’umano vedere esser di poca
certezza; imperò ch’io non mi ricordo mai un febbrajo
ed un marzo il più bel tempo, nè manco piovve, e fu
un anno abbondantissimo d’ogni bene, e di buona sanità.
Ben è vero che in molti seguenti anni, per sei o
sette anni, seguitarono pioggie più che il consueto;
onde dal 1525 in là, seguitò tre anni assai carestia e
peste. E pensavasi che la divina Bontà misericordiosamente
avesse le pioggie, che nel 1524 dovevano naturalmente
con nocumento del mondo venire, in più anni
scompartite, non senza qualche nocumento. E così nell’anno
1524 fu molto dileggiata e schernita l’astrologia

da quelli che non pensavano che Dio fusse ai cieli
superiore: ma quelli che credevano che Dio fusse
moderatore de’ celesti corsi, pensarono esser vera
l’astrologia; sicchè secondo il corso de’ cieli, tal diluvio
dovesse venire, ma che la misericordia di Dio l’avesse
impedito».




Singolare contesto di pregiudizio e buon senso! Eppure
quando lo Stöffer di Tubinga pronosticò che, per
la congiunzione dei tre pianeti superiori, il mondo
andrebbe a diluvio nel 1554, tutta Europa fu in pensiero
di prepararsi uno schermo, e Carlo V ne stava in
grand’apprensione, per quanto Agostino Nifo il rassicurasse.
Altri parziali spaventi eccitarono i dotti compilatori
degli almanacchi[226], or una peste minacciando,
or la venuta dei Turchi, ora il mal anno; e poichè indicavano

non pure la stagione, ma i dì precisi in cui
conveniva fare il salasso, molti morivano piuttosto che
farsi trar sangue contro tale indicazione.




Tutte le vite son piene di strologamenti. Al Bembo
erasi predetto sarebbe amato e accarezzato più dagli
estranj che da’ suoi, e su quest’aspettazione egli regolava
le proprie determinazioni. Una notte sua madre
sognò che Giusto Goro, lor avversario in un processo,
lo feriva nella destra mano; e di fatto costui, per istrappargli
un libello che andava a presentar al tribunale,
gli diè una coltellata, sicchè poco mancò gli tagliasse
via l’indice della dritta. Una suor Franceschina monaca
di Zara gli avea vaticinato non sarebbe mai papa.




Due mercanti milanesi, mentre passavano per le foreste
di Torino andando in Francia, incontrarono un
uomo che ordinò loro di tornare in patria a presentare
una lettera a Lodovico Sforza; e soggiunse lui essere
Galeazzo Sforza, nipote defunto di questo. Obbedirono:
ma come impostori furono incarcerati e posti al tormento;
persistendo però essi all’affermativa, dopo lungo
discutere del senato si aperse la lettera, e fu letto: — O
Lodovico, guardati, perchè Veneziani e Francesi stanno
per allearsi a’ tuoi danni, e annichilare la tua stirpe. Ma
se mi darai tremila scudi, vedrò di conciliare gli spiriti,
sicchè i destini siano sviati». Il duca non credette, e
ne seguì quel che sapete.




Anche un secretario di Lodovico Alidosi signor di
Imola incontrò il fantasma del padre di questo, che
gli ordinò di dirgli al domani si trovasse in quel luogo
stesso, e gli rivelerebbe cose di supremo rilievo. Lodovico
mandò in sua vece altri; a cui affacciatosi lo

spettro, si lagnò della disobbedienza, e gli commise di
annunziare a Lodovico che, dopo ventidue anni, il tal
giorno perderebbe la città. E così fu appuntino, per
quanto l’Alidosi se ne fosse tenuto in guardia[227].




Francesco Guicciardini, mentre governava Brescia
per Leone X, scrisse a Firenze qualmente, in una pianura
colà vicina, si vedeano di giorno venir a parlamento un
gran re da una parte e un altro dall’altra con sei o otto
signori, e stati così un pezzo, sparivano; poi venivano
in battaglia due grandi eserciti per un’ora; e ciò accadde
più volte a qualche intervallo; e alcun curioso
che si volle appressare per vedere cosa fosse, dalla paura
e dal terrore cascò malato, e stette in fin di morte[228].
Benvenuto Cellini vede diavoli, come li vedeva Lutero.
Machiavelli consuma uno de’ capitoli sulle Deche intorno
ai segni celesti che precorrono le rivoluzioni degl’imperj,
assegnando alle stelle le cause che egli aveva sì a fondo
meditate nella nequizia degli uomini e col desolante pensiero
del continuo peggiorare della stirpe umana.




In quel sensualismo tra cui smarrivasi la legge morale,
l’oro diveniva suprema potenza; e come Spagnuoli
e Portoghesi lo cercavano nelle viscere di migliaja d’Americani
scannati, i re nello smungere i popoli con
nuovi arzigogoli di finanze o intrepidi furti, i letterati
mendicando, i soldati rapendo, i preti mercatando le
cose sacre, gli eretici invadendo i beni della Chiesa,
così gli alchimisti persistevano a rintracciarlo in fondo
ai crogiuoli, struggendosi ai fornelli ed ai lambicchi,
o andando imparare la grand’arte fra gli Orientali,
o a strapparla alla natura ne’ monti magnetici della
Scandinavia.




Bernardo Trevisano, nato il 1406 da famiglia di
conti, a quattordici anni già si occupava nell’alchimia,

e ispiratosi da Geber e Rases, spese da tremila scudi
in esperienze; poi si volse a quegli altri gran maestri
Archelao e Rupescissa, e in quindici anni di prove
«tanto in ciurmadori, che per me onde conoscerli,
spesi circa seimila scudi». Cominciava a scoraggiarsi
quando un suo paesano insegnogli a far la pietra con
sal marino: ma in un anno e mezzo tentatala quindici
volte invano, adottò un altro metodo, qual era di sciogliere
separatamente in acquaforte, argento e mercurio;
e lasciatele un anno, mescolò le soluzioni e le concentrò
su ceneri calde in modo da ridurle a due terzi; questo
residuo pose al sole in una storta, poi lasciavalo cristallizzare
durante cinque anni; ma non ne seguì l’effetto
atteso. Bernardo, giunto a quarantasei anni, si mise per
altra via, insegnatagli da mastro Goffredo cistercese:
comprarono duemila ova di gallina, le fecero sodare,
e levato il guscio, lo calcinarono al fuoco; separarono
i torli dall’albume, e li fecero fermentare a parte entro
concio di cavallo; poi li distillarono trenta volte, finchè
n’ebbero un’acqua bianca ed una rossa; si rifecero più
volte da capo, variarono, ma senza frutto; onde Bernardo
abbandonò anche questa via, dopo seguitala otto
anni. Nè però disilluso, lavorò con un gran teologo e
protonotaro, che pretendeva cavar la pietra filosofale
dalla coperosa; calcinavasi per tre mesi, poi metteasi in
aceto distillato otto volte; il misto passavasi al lambicco
quindici volte il giorno per un anno. Qual meraviglia
se la fatica e l’ansietà gli diedero una febbre che durò
quattordici mesi, e fu per torgli la vita?




Guarito appena, ode da un cherico del suo paese che
maestro Enrico, confessor dell’imperatore, sapea preparare
la pietra filosofale. Detto fatto, eccolo in viaggio
per la Germania, e con difficili mezzi introdottosi presso
di quello, n’ebbe dieci marchi d’argento e il processo
che era siffatto. Mesci mercurio, argento, olio d’ulivo,

solfo; fondi a fuoco moderato; cuoci a bagnomaria, rimenando
continuo. Dopo due mesi, si secchi in una
storta di vetro coperta d’argilla, e il prodotto si tenga
per tre settimane sulle ceneri calde; vi si unisca piombo,
si fonda al crogiuolo, e il prodotto si sottometta alla
raffinazione. Quei dieci marchi doveano allora trovarsi
cresciuti d’un terzo: ma ohimè! al fine di tanto lavoro
non erano più che quattro.




Il Trevisano desolato giurò d’abbandonare quelle fantasie;
i parenti esultavano della risoluzione sua; ma
dopo due mesi rideccolo al lambicco. Persuaso però
che gli occorressero i consigli di gran sapienti, andò a
interrogarli in Ispagna, in Inghilterra, in Iscozia, in
Germania, in Olanda, in Francia; e viepiù in Egitto, in
Palestina, in Persia, sede di quelle dottrine; a lungo si
badò nella Grecia meridionale, visitava principalmente
i conventi, coi monaci più rinomati travagliando alla
grand’opera. Così arrivò ai settantadue anni, avendo
dissipato il ricavo del venduto patrimonio, e giunse a
Rodi senza denari, ma colla fiducia nella polvere cercata
tutta la vita. Deh perchè una fede altrettanto viva
non hanno i cercatori di ben più utili spedienti?




A Rodi tenea stanza un religioso, rinomato in tutto
Levante come possessore del gran secreto; ma d’avvicinarlo
il conte perdea la lusinga, se un mercante veneziano,
conoscente di sua famiglia, non gli avesse
prestato ottomila fiorini, e raccomandatolo a quel savio.
Tre anni costui lo tenne in studj e speranze onde preparare
il magistero per mezzo d’oro e argento amalgamati
a mercurio; e alfine gli aperse i secreti della
scienza ermetica. Perocchè gli indicò che tutto era
frode, lo persuase a cessare dalle illusioni, nel codice
della verità mostrandogli questo assioma, — Natura si
fa giuoco di Natura, e Natura contiene la Natura». Qui
sta il gran secreto, significando in linguaggio comune

che per far oro ci vuol oro; e tutta l’alchimia non giunse
mai a ottenerne di più di quello che adoperò.




Perdere a settantasett’anni l’illusione di tutta la vita,
è pur penoso. Ma il conte Trevisano volle almeno giovare
agli innumerabili adepti della scienza ermetica,
occupando i sette anni che ancor sopravvisse a scrivere
diversi trattati su quella scienza, il più celebre de’ quali
è intitolato Il libro della filosofia naturale de’ metalli;
e ognuno può leggerlo, e certo pochissimi il leggeranno
nel tomo II della Bibliothèque des philosophes
chimiques. Opera inutile anch’essa, giacchè, invece di
confessar chiaro i suoi inganni a scanso degli altrui,
si rinvolse in modo che molti cercarono in esso la
scienza ermetica, molti perseverarono a crederlo maestro
della grand’opera. Altrimenti pare a noi, sia per
quell’assioma fondamentale, intorno a cui si raggira
sempre, sia per questo passo del libro suddetto: — Ondechè
io conchiudo, e credetemi; lasciate le sofisticazioni
e chiunque vi crede; fuggite le loro sublimazioni,
congiunzioni, separazioni, congelazioni, preparazioni,
disgiunzioni, connessioni ed altre decezioni; e
taciano quelli che offrono qualsiasi altra tintura diversa
dalla nostra, non vera nè di alcun profitto; e taciano
quei che van dicendo e sermonando altro solfo che il
nostro, il quale è latente nella magnesia, e che vogliono
trarre altro argento vivo che dal servitore rosso, od
altra acqua che la nostra, la quale è permanente, e
non si congiunge che alla propria natura, e non bagna
altra cosa se non l’unità della propria natura; e non vi
è altro aceto che il nostro, nè altro regolo che il nostro,
nè colori altri che i nostri, nè altra sublimazione che
la nostra, nè altra soluzione che la nostra, nè altra che
la nostra putrefazione»[229].









La lezione per verità non sembra abbastanza evidente:
d’altra parte sarebbe stata inutile, giacchè qual
avvi evidenza alla quale ceda la passione? E certamente
allora si continuò in tali ricerche, formandosi una scienza
tutta distinta, il cui canone fondamentale era che ogni
metallo si compone di solfo e mercurio; per mercurio
però intendendo il principio metallico, variante secondo
i diversi corpi; e per solfo il principio combustibile[230].
Eppure nella ricerca del grande incognito e dell’immortalità
in terra, questa scienza scontrava per via il
gas acido carbonico, il fosforo, l’antimonio, l’arsenico,
quella chimica insomma che oggi aspira ad essere la
scienza delle scienze.




Sciagurata nominanza ne acquistò Marco Bragadin
veneziano, che pretendeasi nato a Candia dal famoso
Bragadino, segato dai Turchi. Gittata la tonaca per
darsi tutto all’alchimia, e protetto da Giacomo Contarini

nobiluomo, spacciava aver trovato il secreto filosofale,
s’intitolava conte di Mammona, cioè genio dell’oro,
e menava seco due cani col colletto d’oro, che doveano
credersi due demonj a suo servizio. Molte tramutazioni
di metallo effettuò egli al cospetto del pubblico per
mezzo d’una polvere che vendeva carissima: in fondo
però il suo secreto consisteva in un amalgama di mercurio
e d’oro, e facendo svaporar quello, restava questo.
Ben avvedeansi che il peso era diminuito, eppure se
ne faceano le meraviglie; il doge comprò a gran valsente
il suo secreto, con uno scritto che trovasi nel
Trattato chimico di Manget; Enrico IV gli scrisse per
averlo a sè; altri principi lo domandavano, ed egli
splendidamente vivea corteggiato da tutti. Vero è che
non mancava chi ne ridesse, e una brigata di giovani
veneziani mandò in giro una mascherata di alchimisti
con tutti i loro arnesi, e un tra loro, figurando il

Mammona, gridava: — A tre lire il soldo l’oro fino».
L’elettore Guglielmo II di Baviera l’ebbe poi; ma quando
ne sperava ricchezze, trovatosi illuso, lui fece impiccare
alla forca d’oro destinata agli alchimisti, e i suoi
cani uccidere a schioppettate.




Non appartengono alla nostra nazione nè Teofrasto
Paracelso (1501-70), predicato come testa divina, e creduto autore
di miracolose guarigioni e di trasformazioni soprannaturali;
nè Cornelio Agrippa di Colonia, consigliere dell’imperatore,
deputato dal cardinale Santa Croce ad
assistere al consiglio di Pisa, fatto professore di teologia
a Pavia, chiesto a gara astrologo da gran re, dal marchese
di Monferrato, dal cancelliere Gattinara, e che
diede lo stillato delle teorie e delle pratiche delle scienze
occulte. Ma a questo entusiasta e scettico insieme possiamo
raffrontare il milanese Girolamo Cardano da
Gallarate, teosofista e insieme scienziato illustre, di
variatissima erudizione e fecondo di pensamenti strani
ma indipendenti, talvolta elevato come il genio, talaltra
dissotto del senso comune, e come disse lo Scaligero,
suo nemico acerrimo, in molte cose superiore ad ogni
umana intelligenza, in altre inferiore ad un bambino.
Lasciò le proprie memorie, preziose come delle scarse
che francamente rivelino il cuore, e curiosa pittura
d’uomo vivente nel mondo poeticamente disposto dalla
dottrina cabalistica. Se tu gli credi, e’ poteva a sua
voglia cadere in estasi; vedeva quel che gli piacesse;
degli avvenimenti era premunito in sogno, e da certe
macchie sull’unghie. Il piacere, secondo lui, non è che
la cessazione del dolore, e il male giova, se non altro,
perchè s’impara a schivarlo: anzi per lui era un bisogno
il penare o far penare altrui; flagellava se stesso, e
morsicavasi le labbra o si pizzicava. Giocatore e perciò
dissestato, ricorre a bassezze; un suo figlio fu attossicato
dalla moglie, che perciò venne strozzata; a un

altro dovette far tagliare un orecchio per reprimerlo;
e tutta la sua vita andò bersagliata da sciagure. Conoscevasi
invido, lascivo, maledico, spensierato? ne riversava
la colpa sulle stelle, ascendenti al suo natale[231].
Del resto credesi oggetto d’una predilezione speciale
del cielo; sa più lingue senz’averle imparate; più volte
Iddio gli parlò in sogno; più spesso un genio famigliare,
lasciatogli da suo padre, il quale l’avea tenuto per
trent’anni[232]; può in estasi trasportarsi da luogo a
luogo a sua volontà, ode quel che si dice lui assente, e
prevede l’avvenire. Appena ogni mill’anni nasce un
medico par suo; nè rifina di vantare le sue cure e
l’abilità nel disputare; infine, per avverare il pronostico
fatto, lasciasi morir di fame.




Scrisse maestrevolmente sui giuochi delle carte e dei
dadi; bizzarri elogi sulla podagra e di Nerone; pubblicò
centotrentun’opere, ne lasciò centundici manoscritte,
e ne’ dieci volumi in foglio[233] a stampa m’ha

l’aria di un giornalista ch’è obbligato ad empiere le
pagine, e più tira in lungo meglio è pagato, meno riflette
più lavora. Chi volesse ridurre ad unità filosofica
quel suo balzellare, troverebbe ch’egli dichiarava la
natura essere il complesso degli enti e delle cose. In
essa tre principj eterni e necessarj, lo spazio, la materia,
l’intelligenza del mondo, cui funzione è il movimento. Lo
spazio eterno, immobile, non è mai senza corpi; cioè,
come poi disse Cartesio, non si dà vuoto in natura. La
materia è pure eterna, ma mutasi di forma in forma
mediante due qualità primordiali, calore e umidità. Non
può concepirsi veruna porzione di materia senza forma.
Ogni forma è essenzialmente una ed immateriale, laonde
tutti i corpi sono provveduti d’anima; tant’è vero, che
sono suscettibili di movimento. Le anime particolari
sono funzioni dell’anima del mondo; nella quale stanno
rinchiuse tutte le forme degli esseri, come i numeri
nella decade; e somiglia alla luce del sole, una ed eguale
nell’essenza, infinita nella diversità d’immagini.




Non potea dunque sottrarsi al panteismo se non col
sospendere le conseguenze, o col variare egli stesso
quanto all’unità dell’intelligenza. L’uomo, organo di
quest’intelligenza universale, ha però un carattere distinto,
la coscienza. Questa il mena a distinguere dal
corpo l’anima, di cui mostra l’immortalità mediante gli
argomenti de’ predecessori; ma crede questo dogma
abbia prodotto gran mali, come le guerre di religione.
La fisica sua fonda sulla simpatia generale fra i corpi
celesti e le parti del corpo umano.




Di tutte le scienze occulte favella con intima persuasione,

altamente riprovando quei professori inesperti,
«per cui vizio resta infamata» una scienza, nella quale
la certezza non è minore che nella nautica e nella medicina.
Per vendicarla da tali ingiurie, e mostrare
«come sieno manifesti i decreti delle stelle in noi»,
esso non procede che per raziocinio e sperimento, e
riduce quella dottrina ad aforismi, distinti in sette sezioni,
donde s’intende come ogni paese, ogni colore,
ogni numero avesse il suo astro soprantendente. La
magia naturale insegna otto cose: prima i caratteri dei
pianeti, e a far anelli e sigilli; secondo, il significato
del volo degli uccelli; terzo, le voci loro e d’altri animali;
poi le virtù dell’erbe, la pietra filosofale, la conoscenza
del passato, del presente, del futuro per tre
viste; la settima parte mostra gli sperimenti proprj
sì del fare, sì del conoscere; l’ottava, la virtù d’allungare
molti secoli la vita.




Chi reggerebbe ad accompagnarmi nell’indicazione
de’ varj canoni di queste dottrine? Il Cardano, che le
conosceva tutte a fondo, non ne fa mistero: anzi insegna
a comporre sigilli per far dormire o amare, rendersi
invisibili, non istancarsi, aver fortuna; e ciò
combinando quattro cose, la natura della facoltà, della
materia, della stella, dell’uomo che fa: al qual uopo
egli divisa la natura delle varie gemme e degli astri
che vi corrispondono. Fra i talismani il più potente era
il sigillo di Salomone. Una candela di sego umano, avvicinata
a un tesoro, crepita fin a spegnersi; e la ragione
è che il sego è formato di sangue, il sangue è sede dell’anima
e degli spiriti, i quali entrambi concupiscono
oro e argento finchè l’uom vive, e perciò anche dopo
morte ne rimane turbato il sangue. Vuoi i presagi da
dedursi da tutte le arti e dai casi naturali? vuoi la chiromanzia?
o quel che significhino le macchie sulle
unghie? e come interpretare i sogni, ed ottenere

responsi? chiediglielo, e te n’insegnerà con sicurezza.




E responsi da lui impetravano insigni personaggi, tra
cui Edoardo VI d’Inghilterra; il primate di Scozia affidò
le sue malattie a’ costui strologamenti; san Carlo
il propose maestro nell’Università di Bologna. Cento
geniture egli formò d’illustri personaggi, dall’oroscopo
di loro nascita deducendo le cause delle loro qualità.
Alle stelle convien avere riguardo nella medicazione;
infallibile esaudimento ottengono le preghiere a Maria,
fatte il primo aprile alle otto del mattino; che più?
spinse l’audacia fin a tirare l’oroscopo di Cristo. Insegna
a chi soffre d’insonnia d’ungersi col grasso
d’orso; a chi vuol far tacere i cani del vicinato, tenere
in mano l’occhio d’un cane nero. A volta a volta
si ride della chiromanzia, della stregoneria, dell’alchimia,
della magia, dell’astrologia; eppure le esercita per compassione:
i fantasmi reputa illusioni di fantasia scompigliata;
eppure è pieno d’apparizioni e di spiriti, crede
gl’incubi generare bambini, e deporre il vero le streghe
nei processi. Eppure egli ha luogo durevole nella storia
delle scienze per osservazioni sottili ed argute, e per
più scoperte, fra cui la formola cardanica e la possibilità
d’educare i sordimuti.




Giambattista Della Porta napoletano (1540-1615) istituì in propria
casa un’accademia de’ Secreti, ove non ammetteasi
se non chi avesse trovato qualche rimedio o qualche
macchina nuova. Nella Magia naturale espone tutti i
sogni, le forme sostanziali delle intelligenze, emanazione
della divinità; darsi uno spirito mondiale, che genera
anche le anime nostre, e ci rende capaci della magia,
al modo che per esso gli astri influiscono sul corpo
umano. Non è maraviglia se gliene vennero accuse
presso l’Inquisizione, per le quali chiamato a Roma si
scagionò, e fu dimesso, con ordine che in avvenire non
s’impacciasse di far predizioni, avvegnachè il volgo

ignorante non sappia distinguere se siano effetto di
accorgimento o di sovrumana potenza. Pure egli svelava
le arti onde altri producevano effetti, creduti soprannaturali;
mostrò che l’unguento delle streghe fosse una
mescolanza d’aconito e belladonna, i quali per efficacia
naturale esaltano le fantasie; a suo figlio consigliava: — Non
opporre resistenza ai potenti nè alla plebe;
quand’anche avessi ragione. Invitato a un banchetto,
tien d’occhio a chi ti mesce il vino. Quando parli con
un malvagio o un disonesto, guarda alle sue mani più
che alla sua faccia».




Insomma le scienze occulte formavano la parte astrusa
delle umane cognizioni. Considerando la natura come
una successione di prodigi, alla magia chiedevasi la
spiegazione d’ogni fenomeno; un fanciullo malato, una
donna consunta, il subito arricchirsi; i temporali, e vie
meglio le combustioni spontanee, le illusioni ottiche,
le esaltazioni nervose; che più? il male più ordinario,
il mal d’amore e della gelosia, parevano effetti oltra
naturali; e per chiarirli si ricorreva a patti che conchiudesse
l’uomo col diavolo, dandogli carte segnate
col proprio sangue, e scritte col sacrosanto calice.




Come i dotti toglievano dal vulgo il fondamento degli
errori, così questo dal voto dei dotti v’era semprepiù
ribadito, e ne nasceva una orrida congerie di pubblica
forsennatezza. Nella Bibbia ricorrono fatti di demoniaci;
gli esorcismi, se talvolta erano semplici cure igieniche,
o rimedj all’inferma fantasia, doveano però convalidare
l’opinione della diretta efficacia de’ demonj sugli uomini,
e persuadevano che il contatto e la presenza delle cose
sacre raddoppii i sofferimenti degli ossessi, la cui intelligenza
scintilla a volte a volte di luce più viva, danno
risposte meravigliose, parlano latino, ebraico, vedono
le cose lontane e le future.




Quel bisogno essenziale alla natura umana d’ampliare

il mondo visibile mediante la fantasia, bisogno maggiore
in tempi o fra persone dove l’istruzione non
dilata la vista sulla storia e sull’universo, avea creato
e qui trasferito dall’Oriente quelle fate benevole, e che
appiacevolivano i racconti e le fantasie, anzichè sgomentassero,
come la Melusina, la Morgana, che il sabbato
convertivansi in serpi, gli altri giorni godevano
della loro bellezza e d’una vita che partecipava all’immortale:
anche il genio famigliare e i folletti spesso
mostravansi amorevoli e serviziati. Un padrone superbo
comandò a un villano di trasportare a casa una quercia
grossissima, o guaj a lui: l’impresa eccedeva le forze
del misero, che se ne desolava, quando un folletto gli
si esibì, e presa in collo la pianta come un fuscello, la
collocò attraverso la porta del padrone, indurendola
talmente, che nè accetta nè fuoco valsero a intaccarla,
sicchè fu forza aprire un’altra porta: ciò fu appunto
nel 1532. L’inquisitore Menghi sa d’un folletto famigliare
ad un garzone sedicenne mantovano, che inseparabilmente
l’accompagnava or da servo, or da facchino,
or da mastro di casa. E nel 1579 un altro in
Bologna era innamorato d’una fantesca; e se mai i
padroni la sgridassero, di moltissimi guasti disturbava
la casa: e chi vuole, guardi lo strano esorcismo con
cui i padroni se ne liberarono. L’anno appresso nella
città medesima si rinnovò la scena con una fanciulla
trilustre: e il folletto faceva le più bizzarre burle; or
rompere i vassoj del bucato, or lasciare tombolar dalle
scale grosse pietre, or di piccole lanciarne a romper
i vetri, e nel pozzo gettare secchi di legno o di rame,
e gatti. Un predicatore raccontò ad esso Menghi che,
mentre dispensava la parola divina in una città del
Veneto, gli si presentò uno stregone, accusandosi di
tenere due spiriti in un anello, coi quali esso il farebbe
parlare; ma come egli esortollo a buttar via l’anello,

ecco gli spiriti a piangere e pregare ch’esso predicatore
li ricevesse a proprio servizio, promettendo farlo
il maggior oratore del mondo: egli con gravi scongiuri
gli indusse a confessare che questa era un’orditura per
mettersegli accanto, farlo cadere in qualche eresia, ed
acquistarlo all’inferno.




Più tardi fu stampato il Palagio degli incanti, coll’approvazione
dell’inquisitore, che li commenda «come
dilettevoli per vaga et varia lettione et non meno ferma
che recondita dottrina»; e sono a leggervi innumerevoli
storielle di demonj, di incubi e succubi, sulla fede
d’autori accreditatissimi. Il più piacevole è d’un giovane,
contemporaneo di Ruggero re di Sicilia, che
nuotando una sera in mare, prese pei capelli una figura
che gli veniva dietro, credendola uno dei suoi compagni:
ma alla riva trovatala una bellissima fanciulla,
l’ebbe seco, e ne generò un figlio, e vivea lieto di essa,
se non che mai non parlava. Avvertito da un compagno
ch’egli erasi menato a casa un fantasma, colla spada
minacciò uccidere il bambino se essa non parlava:
onde rotto il silenzio, ella gli disse che perdeva un’eccellente
moglie con questa violenza, e subito sparve.
Il fanciullo dopo alquanti anni trastullavasi in riva al
mare, quand’essa lo prese ed affogò.




Se non fossersi rinnovate ai dì nostri la raddomanzia
e qualcosa di peggio, non accennerei di don Antonio
Lavoriero arciprete di Barbarano, che con la virtù di
Dio faceasi obbedienti i diavoli. Costui narrò allo Strozzi
Cicogna, che un frate Egidio, ad istanza del duca di
Ferrara, aveva scoperto un tesoro, ma nol si potè mai
cavare perchè gli spiriti rompeano le funi e spegneano
i lumi: il frate fece da don Antonio ascondere una moneta,
promettendo trovarla; e presi quattro rametti
d’oliva benedetta e incisane la scorza, vi scrisse entro
«Emanuel Sabaot Adonai, e un altro nome che non si

può rammentare», poi recitò il miserere, e quando fu
all’incerta et occulta manifestasti mihi, don Antonio
si sentì tratto verso la porta del giardino, e giunto
ov’era sepolta la moneta, le bacchette voltarono la punta
in giù, come fossero tirate. Lo stesso don Antonio gli
narrò che in Noventa sul Vicentino a una fanciulla
mandavasi un fazzoletto del malato, ed essa il faceva
venir grande grande, poi piccolo piccolo; che se tornasse
alla primitiva dimensione, era segno di guarire;
se no, di morte: egli le mandò il suo fazzoletto, fingendo
fosse d’un’inferma; nè la fanciulla se n’accorse, perchè
egli era esorcista, ma visibilmente lo fece ingrandire e
impicciolire, poi tornar di misura. Ed altre belle ne
raccontò quel don Antonio allo Strozzi[234].




Questi fatti, accertati non meno di altri su cui si
fondano anch’oggi altre teoriche, meriterebbro soltanto
il riso se fossero rimasti nel campo della speculazione:
ma la natura umana ha una terribile inclinazione a tradurre
le credenze in fatti. E così avvenne delle streghe,
uno dei tanti errori che la civiltà moderna ereditò dall’antica
(Cap. XXXIV in fin.). Nel medioevo la pascolarono
leggende, nelle quali si confondeano il misticismo
e l’empietà, il tremendo e il buffo; però fu repulsato
dai legislatori, fin da’ rozzissimi Longobardi; e se comminavasi
qualche pena, consisteva nel sottoporre le
maliarde alla prova dell’acqua fredda, mandando assolte
quelle che non restassero a galla; il che forse era un
artifizio per salvarle tutte. Quanto alla Chiesa, adducevasi
un canone di papa Damaso, or repudiato per falso,
dove sono attribuiti a mera illusione i traslocamenti
delle streghe; sicchè alcuni teologi dichiaravano peccato

mortale ed eresia il credere ai notturni congressi[235].




Tanto è falso che nel bujo del medioevo imperversasse
una credenza, la quale non dirò nacque, ma si estese col
rinascimento degli studj, e viepiù nel secolo d’oro[236]
dopo mescolatasi colla fungaja delle scienze occulte; e
fu un altro sintomo della riviviscenza del paganesimo.
Già il famoso giureconsulto Bartolo consigliava al vescovo
di Novara di far morire a lento fuoco una, imputata
di aver adorato il diavolo, e con sortilegi mandato
a morte de’ fanciulli[237]. Sul fine del quattrocento,
secondo Antonio Galateo, credevasi che alcune malefiche
ungendosi si tramutino in animali, e vaghino o
piuttosto volino in lontani paesi, menino carole per
paludi, s’accoppiino a demonj, entrino ed escano a
porte chiuse, uccidano animali[238]. E di fatto si divulgò
l’opinione che le streghe, masche, buonerobe, o
con che altro nome si chiamassero, andassero in corso,
si congregassero in certi luoghi, come al monte Tonale

in Lombardia, al Barco di Ferrara, allo spianato della
Mirandola, al monte Paterno di Bologna, al noce di Benevento...,
e sotto la presidenza di Erodiade, di Diana
si dessero a balli e a sozzi amori, trasformandosi in
lupi, gatti e altre bestie. Empietà e lascivia formano
il fondo di quelle congreghe; splendidi banchetti il sabbato;
frati vi ballavano, tutt’in onta della Chiesa; e vi
si vilipendeva ciò ch’essa ha di più venerando, le croci,
le reliquie, il sacrosanto pane.




Eravi qualche vecchia di bruttezza insigne con alcun
marchio particolare? avea risposto con imprecazioni
ad insulti fattile? bastava per sospettarla strega. Moltissime
processate aveano confessato, — Abbiam veduto
il diavolo, siamo andate a cavalcione della scopa alla
tregenda, vi conoscemmo il tale e la tale»: come dubitare
della loro veridicità? Se l’uomo può impetrare
dal diavolo le colpevoli gioje che non osa chiedere a
Dio, se v’è modo di patteggiare con una potenza sovrumana,
perchè sol pochi v’avrebbero ricorso? Si venne
dunque nella credenza che moltissimi fossero, e massime
donne, e formassero tra sè una specie di società
secreta, con capi e adunanze, e piaceri carnali, e voluttà
di vendette.




Frà Bernardo Rategno comasco, zelante inquisitore,
ci lasciò un libro De strigiis[239], dove si scandalizza
di chi le metta in dubitare. Le masche (così egli) fanno
congrega principalmente la notte del venerdì, rinnegano
in presenza del Diavolo la santa fede, il battesimo, la
beata Vergine, conculcano la croce, prestano fedeltà al

diavolo toccandogli la mano col dosso della loro sinistra,
e dandogli alcuna cosa in segno di ligezza. Qualvolta
poi tornano al giuoco della buona compagnia, fanno
riverenza al diavolo, che assiste in forma umana. Nè
vi vanno già per illusione, ma corporalmente e sveglie
e in sentimento, a piedi se la posta è vicina, se no sulle
spalle al diavolo; il quale talvolta le abbandonò a mezzo
del cammino, onde si trovarono fuorviate: tutte cose
che constano dalle loro spontanee confessioni agl’Inquisitori
per tutta Italia. Anzi, a chiuder del tutto le labbra
agli avversarj, adduce esempj di se stesso, che istruendo
processi in Valtellina, ebbe deposizione da uomini d’intera
fede, i quali veramente le aveano vedute. Niuno
poi era in Como che non sapesse che, un cinquant’anni
prima, in Mendrisio Lorenzo da Concorezzo podestà e
Giovanni da Fossato indussero una strega a menarli al
giuoco; essa gli esaudì, e videro le congregate; ma il
diavolo, accortosi di loro, li fece battere in malo
modo[240]. Riducono poi la cosa ad evidenza e l’esserne
bruciati tanti, e l’avere i papi stessi consentito.




Per verità quest’argomento era perentorio, stantechè
l’Inquisizione gravò sopra i siffatti con legali carnificine,
delle quali ingloriavansi gli autori, come gli eroi di
sanguinose battaglie. Massime nella Germania la proclività
al misticismo avea diffuso il timore delle streghe;
onde Innocenzo VIII nel 1484 le fulminò di severissima
bolla, dietro la quale si moltiplicarono e processi e supplizj.
Ma anche in Italia quest’errore era comune, e
nella diocesi di Como Bartolomeo Spina asserisce che
oltre mille in un anno se ne processavano, e più di
cento bruciavansi.




Dinanzi a tanto numero di processi e di vittime,

l’uomo è preso da un terribile sgomento della propria
ragione, interrogandosi se tutto fu menzogna o delirio?
tutto invenzione di tribunali, sitibondi di sangue?




Che l’uomo si creda pel male maggior potenza che
realmente non ha, casi giornalieri ce lo attestano; che
i delitti si moltiplichino col punirli, è un fatto troppo
chiarito a chi studia le malattie dell’intelletto e le passioni;
e che a forza di sentir dire che una cosa si fa,
alcuno persuadasi di farla. Poteano operare sull’immaginazione
delle streghe i suffumigi e le unzioni, che,
secondo il Porta e il Cardano, si faceano con solano
sonnifero, giusquiamo, oppio, belladonna, datura stramonio,
mandragora, laudano. Alcuni fenomeni ricevono
ora spiegazione dalle inalazioni dell’etere e del magnetismo
animale, arcano che gl’insulsi devono beffare, gli
astuti usufruttare, ma gli scienziati verificare e studiare.
Fin a qual punto un uomo può operar sul corpo o lo
spirito d’altr’uomo per sola forza dell’immaginazione,
spinta sin al punto ove va la fede, non è ben chiarito:
nè quanto possa l’effetto delle passioni, e massime della
paura, causa preponderante delle malattie nervose.
L’ipocondria fa considerar le immaginarie sofferenze
come un prodotto della volontà dell’altra o frutto di
lor ira o vendetta. L’insensibilità di certe parti o di
tutto il corpo è spiegata or che si distinguono due ordini
di nervi, uno che presiede alle sensazioni dolorose,
gli altri a condurre al cervello le impressioni di contatto;
e ciò toglie la vulgare teoria della simulazione: e
in generale soppresse le entità demoniache, la maga
vien considerata come dipendenza dello studio delle
facoltà dell’anima. Tralascio casi stranissimi in medicina,
affezioni nervose ed isterismi che, come un tempo
si curavano coi pellegrinaggi, allora si dichiaravano
malattie demoniache[241]. Vedeasi una propagare le

sue convulsioni a un collegio, a un convento, attribuivasi
a fatucchieria quel che ora sappiamo esser
istinto di imitazione.




Chi serbava intero il senno proponeva talvolta rimedj
efficaci, ma non prudenti. Se un vampiro venisse a suggere
il sangue, l’autorità faceva bruciare il cadavere, e
il male cessava, per fede di Montaigne. Ad una signora
mantovana che credevasi ammaliata, il medico Marcello
Donato dispose che tra gli escrementi si facessero comparire
chiodi, piume, aghi; ella credendo averli cacciati
di corpo, sanò: sì, ma dunque il fatto era vero;
ma la donna avea visto quegli oggetti, nè potea più
dubitarne, e la persuasione sua trasfondeva in tutti i
suoi conoscenti, e questi ai loro. I fatti dunque sussistevano;
erano fuor del naturale; le cause venivano
esibite dalla scienza e dalle opinioni del tempo; dalla
giurisprudenza di allora le procedure.




L’esistenza però de’ notturni congressi non era così
generalmente creduta che non trovasse contraddittori.
Samuele De Cassini tolse a provare che il demonio non
trasporta effettivamente queste donne, e solo in esse
produce un’estasi, per la quale credono volare o trovarsi
fra la moltitudine; ma Giovanni Dadone domenicano
sostenne il volo talora avvenir realmente[242], e
con lui sono frà Bartolomeo Spina maestro del sacro
palazzo[243], frà Silvestro Mazzolino detto Priero, Paolo
Grillandi legista fiorentino che dapprima le aveva negate[244],
e fino Gianfrancesco Pico della Mirandola[245]

in un libro, la cui occasione è così esposta da frà Leandro
degli Alberti che lo vulgarizzò: — Essendosi scoperto
l’anno passato qui quel tanto malvagio, scellerato e malefico
giuoco della donna, dove è rinnegato, bestemmiato
e beffato Iddio, e ancor conculcata con i piedi
la croce santa, dolce refrigerio dei fedeli cristiani e
sicuro stendardo, e dove ancor vi sono fatte altre biasimevoli
opere contro della nostra santissima fede; il
perchè essendo stato integramente investigato e ponderatamente
conosciuto, e ancor proceduto giuridicamente
dal savio e provvidente censore ed inquisitore
degli eretici, furono da lui consegnati al giudice molti di
questi maledetti uomini, i quali, secondo il comandamento
delle leggi, fece porre sopra d’uno grandissimo
monte di legne, e bruciarli in punizione delle loro scelleraggini
ed anco in esempio degli altri. Or così di
giorno in giorno procedendosi per estirpare e svellere
questi cespugli di pungenti spine di mezzo delle buone
e odorifere erbe de’ fedeli cristiani, cominciarono molti
con ingiuriose parole a dire non esser giusta cosa che
questi uomini fossero così crudelmente uccisi, conciossiachè
non avevano fatto cosa, per la quale dovessino
ricevere simile guiderdone; ma ciò che dicevano di
detto giuoco, lo dicevano o per sciocchezza e mancamento
di cervello, ovvero per paura degli aspri martirj.
E non pareva verisimile che fossero fatti dagli uomini
tanti vituperj all’ostia consacrata, nè alla croce di
Cristo, e alla nostra santissima fede. E questo facilmente
potevasi confermare, perchè molti di loro prima avendolo
detto, di poi costantemente lo negavano. Per questi
biasimevoli ragionamenti di giorno in giorno crescevano
nel popolo simili mormorii: la qual cosa intendendo
lo illustre principe signor Gianfrancesco, uomo

certamente non manco cristiano che dotto e letterato,
deliberò di voler intenderne molto integramente, e con
sottili investigazioni conoscere così il fondamento come
tutte le altre minime cose che erano formate sopra di
esso, prima intervenendovi e ritrovandosi alle esaminazioni
di quelli avanti dell’inquisitore, poi interrogandoli
da sè a sè, parte per parte di detto scellerato giuoco,
e degli abominevoli riti e profani costumi e scomunicati
modi e maledette operazioni che ivi continuamente
si fanno, e non solamente da uno di quelli, ma da gran
numero; e ritrovandoli accordarsi nelle cose di maggior
importanza, cioè sommersi in tanti sozzi vizj, siccome
vero servo di Gesù Cristo, acciò che ciascuno si
deva ben guardare dalle fraudi dell’antico nostro nemico,
ed ancora per poterlo meglio in ogni luogo perseguitare,
si pose a scrivere di questa rea, scellerata e
perversa scuola del demonio...»




Gianfrancesco introduce la Strega a dialogar con uno
che non vi crede (Apistio), il quale fa le objezioni del
buon senso a tutte le confessioni di lei, mentre il giudice
(Dicasto) adopera le formole giuridiche per provare
che non sono illusioni, e sostenere la verità delle deposizioni
di lei intorno al trasporto delle persone, ai
sozzi convivj, alle infande nozze, all’abuso del sacrosanto
pane. E da altri processi egli raccolse d’un prete
Benedetto, innamorato del diavolo in carne col nome
d’Armellina, i cui piaceri esso preferiva a qualunque
altro, e con essa discorreva fin per le piazze, sembrando
mentecatto agli altri che non la vedeano; per amor di
lei non battezzava i bambini, non consacrava le ostie, e
all’elevazione le alzava capovolte, così eludendo i sacramenti.
D’altri ancora egli sa, così presi d’un demonio
in forma di donna, che voleano abbandonar piuttosto
la vita; finchè quella gran fiamma ne era cacciata coll’altra
fiamma destata d’una catasta di legna. E questi

fatti sono comunissimi, tanto che confessano andare
alla tregenda oltre due migliaja di persone.




La strega introdotta da Pico conviene d’aver mandato
la gragnuola sui campi di suoi malevoli, uccisone
il bestiame, succhiato il sangue di sotto le ugne de’ bambini,
finchè morivano se essa medesima non vi desse
rimedj, insegnatile dal demonio. L’incredulo insiste
principalmente sul perchè dal demonio non domandasse
denari; ed essa risponde averne anche avuti, ma che
scomparvero, e l’attrattiva maggiore consistere sempre
ne’ piaceri del senso. Il demonio permetterle tutti gli
atti di cristiana, ma mentre assisteva ai divini uffizj
dovesse sottovoce protestare come a menzogne, stralunare
gli occhi, far atti di scherno, e la particola trarsi
di bocca e conservare per profanarla poi alla tregenda.




Uno dei più persuasi in tal fatto è il padre Girolamo
Menghi di Viadana, che empì l’opera sua di fatterelli
curiosi[246]. Nel tempo che i signori Veneziani mossero
guerra al duca di Ferrara, stando Alfonso d’Aragona
duca di Calabria in Milano con molti illustrissimi signori,
tennero lungo ragionamento intorno agli spiriti, ove
diversamente fu da quei signori parlato e discorso, recitando
ciascheduno le loro opinioni; il che avendo udito
il predetto duca, rispose in questo modo: — È cosa
verissima e non finzione umana quello che si parla di
questi demonj»; e narrogli, che stando lui un giorno
a Carrone città di Calabria, dopo le cure e spedizioni
regie cercando qualche spasso e ricreazione, gli fu detto
che ivi era una donna vessata di spiriti immondi. Il
che intendendo esso, se la fece condurre, e cominciando

il duca a parlare con essa, niente rispondeva nè movevasi,
come se fosse senza spirito. Vedendo questo il
principe, e ricordandosi d’una crocetta che con certe
reliquie portava al collo, datagli da Giovanni da Capistrano,
segretamente la legò al braccio della spiritata;
la quale subito cominciò a gridare, e torcere la bocca
e gli occhi. Allora quel signore le domandò il perchè,
ed ella rispose, dovesse levarle dal braccio quella crocetta
«perchè (diss’ella) ivi è del legno della croce consacrata,
dell’agnus benedetto, e una croce di cera del
mio grandissimo nemico». Le quali cose levando il
duca, di nuovo divenne come morta. La notte seguente
andando quel principe a dormire, incominciò
udire fortissimi strepiti e rumori nel palagio e nella propria
camera, di maniera che fece chiamare alcuni servitori
per sicurezza, coi quali stette fino al giorno senza
punto dormire. Venuto il giorno, un’altra volta si fece
menare davanti la donna, la quale sorridendo interrogò
il duca s’egli avesse avuto spavento la notte passata:
e riprendendola egli come spirito infernale nojoso
ai mortali, e addimandandogli — Ove eri tu nascosto?»
rispose lo spirito: — Io era nascosta nella sommità
dello sparaviero che circonda il tuo letto; e se non fossero
state sopra di te quelle cose sacre che porti al collo
secretamente, con le mie mani io ti levavo di peso, e
ti gettavo fuori del letto. Anzi ti dico di più, che tutto
quello che jeri ragionasti e trattasti coll’ambasciatore
de’ Veneziani, ti saprò narrare, perchè il tutto ho udito
e saputo». Il duca per chiarirsi mandò fuori tutti quelli
che ivi si ritrovavano, poi comandò allo spirito che
dovesse narrargli quanto era passato tra l’ambasciatore
e lui; il quale, come se fosse stato presente, per bocca
della donna narrogli tutto il fatto di parola in parola;
di maniera che empiè quel signore di tanta meraviglia,
che d’indi in poi sempre credette che gli spiriti maligni

andassero vagabondi tanto nell’aria, quanto nei
corpi umani.




Paolo Grillando inquisì una donna che, mentre era
riportata a casa dal diavolo amante, udì sonar l’ave
della mattina, ond’esso fuggì lasciandola nuda sul terreno,
ove fu scoperta. Un marito spiò sua moglie tanto,
che s’accôrse dell’ungersi e dello scomparire, e a forza
di bastonate obbligatala a confessare, volle menasse lui
pure alla tregenda, ove sedutosi a mensa, tutto trovava
insipido, onde chiese del sale, inusato ai loro banchetti.
Quando dopo lunga istanza gli fu portato, sclamò: — Lodato
Dio che finalmente il sale è venuto»; e bastò
quell’esclamazione perchè tutto andasse in dileguo, ed
egli rimase colà ignaro del luogo, finchè la mattina da
pastori sopravvenuti seppe trovarsi in quel di Benevento,
a cento miglia dalla patria sua. Dove tornato, fece processar
la moglie e condannare[247].




Altri fatti egualmente certi aveva in pronto Bartolomeo
Spina predetto. Una fanciulla, che dimorava colla
madre a Bergamo, fu una notte trovata a Venezia nel
letto di un suo parente; chiesta del come, vergognosa
raccontò aver visto sua madre ungersi, e trasformata
uscir dalla finestra; ed ella volle far prova dell’unto
stesso, e seguì la madre, cui vide tender insidie al fanciullo
parente; di che ella spaventata invocò il nome
di Gesù, e tosto ogni cosa sparve: l’inquisitore ne stese
processo, e la madre alla tortura confessò ogni cosa.
Antonio Leone di Valtellina, carbonajo dimorante a Ferrara,
narrava d’un marito che parimente vide la moglie
ungersi, ed uscir dalla finestra, ed egli imitatala, trovolla
in una cantina: essa, come il vide, fece un segno
pel quale tutto sparì, ed egli rimasto colà, fu côlto per
ladro, se non che si sgravò narrando il fatto, pel quale
la moglie fu mandata al supplizio[248].









Basta il buonsenso più triviale a spiegar questi fatti:
ma non tutti così chiari sono quelli che adducono gli
apologisti; l’insistenza dei quali mostra che v’avea contraddittori.
Nel 1518 il senato veneto, disapprovando le
esorbitanze degl’inquisitori nella Valcamonica, rinomatissima
per tale fastidio, revocò a sè i processi e statuì
che in tali materie i rettori delle città si unissero agli
ecclesiastici. Combatterono l’opinione vulgare il francescano
Alfonso Spina[249], il cavaliere Ambrogio Vignato
giureconsulto lodigiano[250], Gianfrancesco Ponzinibio
giurista piacentino, negando possa il demonio
generare come incubo o come succubo, e i voli delle
streghe e le tregende essere illusione[251]. Andrea Alciato[252]
scrive: — Appena ornato delle insegne dottorali,
mi si offrì la prima causa in cui rispondere del
diritto. Era venuto un inquisitore nelle valli subalpine,
per inquisire le streghe: già più di cento n’avea bruciate,
e quasi ogni dì nuovi olocausti a Vulcano ne offeriva,
delle quali non poche coll’elleboro piuttosto che
col fuoco meritavano essere purgate; finchè i paesani
colle armi si opposero a quella violenza, e recarono la
cosa al giudizio del vescovo. Egli, spediti a me gli atti,
chiese il mio parere»; e fu diretto a sottrarre queste
sciagurate ai supplizj; dichiarò di sole donnicciuole siffatta
credenza, e chiedeva perchè non potrebbe il demonio
aver preso le sembianze di esse donne? e come
mai scomparisse tutta la tregenda all’invocare Gesù?




Pietro Borboni arcivescovo di Pisa consultò i dotti
di quell’Università intorno a certe monache ossesse, se
il fatto fosse naturale o soprannaturale; Celso Cesalpino,

famoso naturalista, rispondendovi espone a lungo i portenti
attribuiti alla magia, senza mostrare impugnarli;
di poi argomentando con Aristotele, asserisce esistere
intelligenze medie fra Dio e l’uomo, ma non poter
queste comunicare con noi[253]. Forza era conchiudere
non poter essere reali gli esaminati invasamenti: ma
egli, per riguardi al tempo, non dichiara se non che
non sono naturali, e volersi applicarvi i mezzi della
Chiesa.




Traviata così l’opinione del vulgo e dei dotti, farà
più dispiacere che meraviglia il vedere membri rispettabilissimi
della Chiesa trascinati dalla corrente. Nel
1494 papa Alessandro VI, avendo udito in provincia
Lombardiæ diversas utriusque sexus personas incantationibus
et diabolicis superstitionibus operam dare,
suisque veneficiis et variis observationibus multa nefanda
scelera procurare, homines et jumenta ac campos
destruere, et diversos errores inducere, commette agl’inquisitori
di perseguitarli. Pure egli avea vietato s’intrigassero
di sortilegi, malìe, fatucchierìe, se non v’intervenissero
abuso di sacramenti o atti contro la fede. Nel
1521 Leone X, all’occasione de’ molti sortilegi scopertisi
in Valcamonica, parlava agl’inquisitori della
Venezia d’una genìa perniciosissima che rinunzia al
battesimo, e dà il corpo e l’anima a Satana, e per compiacergli
uccide fanciulli, ed esercita altri malefizj[254].

Nel 1523 Adriano VI al Sant’Uffizio di Como scriveva
essersi trovato persone d’ambo i sessi, che prendono
signore il diavolo, e con incantagioni, carmi, sacrilegj
ed altre nefande superstizioni guastano i frutti della terra
e commettono altri eccessi e delitti[255]. Più tardi Gregorio
XV si scagliava contro quei che fanno malefizj,
donde, se non morte, seguono malattie, divorzj, impotenza
di generare, altri danni ad animali, biade,
frutti, ecc., e vuole che siano immurati.




Ben centotre bolle di pontefici servivano di norma
agl’inquisitori, e fra tutte famosa la lunghissima Cœli et
terræ creator Deus del 1585, con cui Sisto V[256] condannò
la geomanzia, idromanzia, aeromanzia, piromanzia,
oneiromanzia, chiromanzia, necromanzia; il gettar
sorti con dadi o chicchi di frumento o fave; il far patto
colla morte o coll’inferno per trovare tesori, consumar
delitti, compiere stregherie, ed al demonio ardere profumi
e candele; come pur quelli che negli ossessi e nelle
linfatiche e fanatiche donne interrogano il demonio sul
futuro; le donne che entro ampolle serbano il diavolo, ed

untesi con acqua od olio la palma o le unghie, lo adorano:
quindi proibisce tutti i libri d’astrologia, il far l’ascendente,
descrivere pentagoni, e le altre superstizioni allora
in credito. San Carlo nel suo primo concilio provinciale
ordinava che maghi, malefici, incantatori, e chiunque
fa patto tacito o espresso col diavolo sia punito severamente
dal vescovo, ed escluso dalla società dei fedeli[257].
Nel 1588 Agostino Valerio, vescovo di Verona
e cardinale, pubblicava una pastorale compiangendo
come «si trovino alcuni, sebbene di vile e bassa condizione,
che hanno fatto patto coll’inferno, cioè col demonio
infernale, attendendo a superstizioni, incanti,
stregherie e simili abominazioni».




I rimedj della Chiesa avrebbero dovuto consistere in
preghiere e ammonizioni, al più nell’esorcizzare; del
che il vescovo Filippo Visconti impartì molte regole per
ovviare gl’inconvenienti: — A pochissimi se ne conceda
licenza; e questi s’informino prima dal medico se l’infermità
provenga da mala disposizione del corpo, o da
umori malinconici, o da molestia del demonio, o da
capriccio: e trovando il caso d’esorcizzare, lo faccia
nella chiesa parrocchiale con cotta e stola; se son donne,
vi assistano sempre due loro parenti o altre persone
buone, nè l’esorcista le tocchi, se non al più colla mano
sul capo: non dia medicine, non interroghi il diavolo
di materie curiose e superstiziose».




Ma già vedemmo come, allo scemar della fede, si
fosse radicata l’Inquisizione, e come ne’ processi si fossero
assottigliati i legulej, e introdotta la procedura

secreta, riprovata dal diritto canonico, e colla quale non
è onest’uomo che non possa andar condannato. L’uomo,
e più la donna, abbandonati al terrore della solitudine
e alla pertinacia di processanti incalliti allo spettacolo del
dolore e ponenti gloria e talvolta guadagno nel convincerli,
come se ne poteano sottrarre? Non pochi dunque,
nella persuasione di dovere a ogni modo morire, e che,
se anche campassero, rimarrebbero in un obbrobrio
peggior della morte, confessavano spontaneamente, e
ne restava convalidata l’opinione.




I processanti medesimi erano superstiziosi quanto i
processati; teneano per norma di far entrare la strega
nella stanza per indietro, onde veder lei prima d’essere
da lei veduti; badare ch’essa non li tocchi, «e portare
del sale esorcizzato, della palma ed erbe benedette,
come ruta ed altre simili»[258]. Un altro insegna che,
se il paziente non regge all’odor del solfo, dà indizio
di essere indemoniato; poi lo facevano denudare e purgare,
chè mai non avesse sul corpo o dentro alcun
malefizio che impedisse di rivelare la verità.




Non vi fu codice che non stampasse pene contro le
stregherie; e per dirne un solo, lo statuto di Mantova
dei Gonzaghi, che durò quanto la loro dominazione,
cioè fin al 1708, impone che i malefici, incantatori,
fatucchieri, e chiunque fa incantagione, o dà pozioni
per sottoporre il cuore altrui, e trarre all’amore o ad
altro fine pernicioso, in modo che uomo o donna sia
rimasta malefiziata, e condotta all’insania o a malattia e
morte, sieno bruciati. Se nessun effetto ne seguì, vadano
alla frusta e al taglio della lingua, ed espulsi dal

territorio. Chi ha l’abitudine di tali cose in secreto o in
pubblico, sia arso. Possa chiunque denunziarli, e si
creda a chi con un testimonio di buona fama giuri
d’aver visto, o con quattro testimonj giuri che tal è la
pubblica voce. Si eccettua chi faccia tali incantagini all’intento
di guarire.




Che poi i processi dall’Inquisizione orditi fossero reputati
regolatissimi e legali, n’è prova l’averne stampato
i codici, anzichè tenerli arcani[259]; e del resto qual
necessità di nasconderli, poichè procedevano non altrimenti
che tutti i tribunali, tutti i giudizj?




Eliseo Masini[260], parlando di maghi, streghe e incantatori,
contro cui deve procedere il Sant’Uffizio,
dice: — Perchè simili sorta di persone abbondano in
molti luoghi d’Italia e anche fuori, tanto più conviene

essere diligente; e perciò s’ha da sapere, che a questo
capo si riducono tutti quelli che hanno fatto patto, o
implicitamente o esplicitamente, o per sè o per altri col
demonio;




«quelli che tengono costretti (com’essi pretendono)
demonj in anelli, specchi, medaglie, ampolle o in
altre cose;




«quelli che se gli sono dati in anima ed in corpo,
apostatando dalla santa fede cattolica, e che hanno giurato
d’esser suoi, o glien’hanno fatto scritto, anco col
proprio sangue;




«quelli che vanno al ballo, o (come si suol dire)
in striozzo;




«quelli che malefiziano creature ragionevoli, o irragionevoli,
sagrificandole al demonio;




«quelli che l’adorano o esplicitamente o implicitamente,
offerendogli sale, pane, allume o altre cose;




«quelli che l’invocano, domandandogli grazie, inginocchiandosi,
accendendo candele o altri lumi, chiamandolo
angelo santo, angelo bianco, angelo negro,
per la tua santità, e parole simili;




«quelli che gli domandano cose ch’egli non può
fare, come sforzare la volontà umana, o saper cose
future dipendenti dal nostro libero arbitrio;




«quelli che in questi atti diabolici si servono di
cose sacre, come sacramenti, o forma e materia loro,
e cose sacramentali e benedette, e di parole della divina
scrittura;




«quelli che mettono sopra altari, dove s’ha da
celebrare, fave, carta vergine, calamita o altre cose,
acciocchè sopra essi si celebri empiamente la santa
messa;




«quelli che scrivono o dicono orazioni non approvate,
anzi riprovate dalla santa Chiesa, per farsi amare
d’amor disonesto, come sono l’orazione di san Daniele,

di santa Maria e di sant’Elena; o che portano addosso
caratteri, circoli, triangoli, ecc., per essere sicuri dall’armi
de’ nemici, e per non confessare il vero ne’ tormenti;
o che tengono scritture di negromanzia, e fanno
incanti, ed esercitano astrologia giudiziaria nelle azioni
pendenti dalla libera volontà;




«quelli che fanno (come si dice) martelli, e mettono
al fuoco pignattini per dar passione e per impedire
l’atto matrimoniale;




«quelli che gittano le fave, si misurano il braccio
con spanne, fanno andare attorno i sedazzi, levano la
pedica, guardano o si fanno guardare sulle mani per
sapere cose future o passate, ed altri simili sortilegi».




Contro siffatti delinquenti vediamo alcuni canoni
della procedura, desunti dalla Lucerna Inquisitoris
del Rategno. Pochi indizj bastano a presumere un
eretico; un lieve segno, anche il sospetto e la fama.
Non è mestieri che i costituti de’ testimonj concordino;
se diranno sapere quell’infamia per udita, non sono
tenuti a provarlo; non infirma i testimonj l’essere scomunicati
e criminosi. Chi vuol camminar di piede sicuro,
fa così; se alcuno è diffamato o sospetto di eresia, si
citi e si esamini; confessa? bene quidem; se no, pongasi
in carcere; gli avvocati non prestino ajuto o consiglio
agli eretici; possono ben processarsi senza strepito
di avvocati. È tolto l’appellarsi; la confessione purga
ogni vizio del processo; l’inquisitore non è obbligato
mostrare il processo all’autorità secolare, che deve solo
eseguirne i cenni; non è viziato il processo sebbene
non si pubblichi il nome de’ testimonj, nè se ne dia
copia al reo.




— Come scoprire le streghe?» domanda il Rategno
stesso; e risponde: — O per conghiettura, o per confessione
delle compagne che tra loro si conoscono al
giuoco, benchè il diavolo può in tregenda averne assunto

le forme. Si conoscono anche se facciano spregi
al santissimo sacramento, torcano il volto dalla croce,
minaccino ad alcuno che male gli accadrà, che si troverà
malcontento, e in fatti così avvenga». Mattia
Berlica narra d’un bifolco che, per conoscere le streghe,
metteva in un sacco tanti fili aggruppati quante erano
donne nel suo villaggio, e dette certe parole, bastonava
ben bene il sacco, poscia andava di casa in casa, e se
alcuna donna scoprisse ammaccata, la denunziava per
rea, e messa alla tortura dovea confessare.




Due leggieri indizj bastano per sottoporre uno alla
tortura, segue il Rategno; non fa pur mestieri che per
questo convengano l’inquisitore ed il vescovo o il suo
vicario. È in arbitrio del giudice lo stimare gl’indizj
per torturare: sia più facile nelle colpe più segrete.
Si tenti prima se v’ha alcuna più agevole via di scoprire
il vero; poi si tormentino primi quelli da cui sia maggiormente
a sperare la verità, le femmine più deboli, il
figlio prima del padre, e al cospetto di questo. L’occhio
del giudice dà arbitrio e misura al tormento. Non vi
sia sottoposto chi è dissotto de’ quattordici anni, quand’anche
non si possa estorcergli la verità colla sferza o
collo staffile; nè i vecchi oltre settant’anni; nè le donne
che sieno veramente riconosciute incinte.




«Quante volte può torturarsi il reo per le confessioni
revocate? — Due o tre», risponde il Pegna[261]. E il
Rategno soggiunge: — Ma se il reo negasse da poi
quel che confessò ne’ tormenti? Rispondo: il reo è tenuto
a perseverare in quella confessione, se no si ripeta
il martoro fino alla terza volta.




Cessiamo; chè già il lettore sa di troppo per intendere
che cosa significassero i processi, i quali per eresie
e stregherie si moltiplicavano allora, quanto oggi quelli

di Stato[262]. Nella Mesolcina, valle italiana appartenente
ai Grigioni, abbondavano le streghe, che faceano
malìe, affascinavano fanciulli, inducevano temporali, e
adunavansi ai sabbati, ove dal diavolo erano sollecitate
a calpestare la croce. San Carlo, legato pontifizio in
que’ paesi, mandò a farne processo; e si trovò il male
ancor peggiore dell’aspettazione: centrenta streghe abjurarono,
altre furono arse, fra cui Domenico Quattrino
prevosto di Rovereto, che da undici testimonj era stato
visto alle tregende menar un ballo coi paramenti da
messa, e recando in mano il santo crisma[263].




Un tal padre Carlo (forse il Bescapé), sotto gli 8 dicembre
1583, descriveva al suo superiore il supplizio

d’alcune fra queste: — In un vasto campo costrutto un
rogo, ciascuna delle malefiche fu sopra una tavola dal
carnefice distesa e legata, poi messa boccone sulla catasta,
a’ lati della quale fu appiccato il fuoco; e tanto
fervea l’incendio, che in poco d’ora apparvero le membra
consunte, le ossa incenerite. Dopo che il manigoldo
l’ebbe avvinte alla tavola, ciascuna riconfessò i suoi
peccati, ed io le assolsi: altri sacerdoti le confortavano
in morte, e le affidavano del divino perdono... Io non
basto a spiegare con qual intimo cordoglio, e di quanto
pronto animo abbiano incontrato il castigo. Confessate
e comunicate, protestavano ricevere tutto dalla mano
di Quel lassù, in pena de’ loro traviamenti; e con sicuri
indizj di contrizione offrivangli il corpo e l’anima. Brulicava
la pianura di una turba infinita, stivata, intenerita
a lacrime, gridante a gran voce, Gesù! e le stesse miserabili
poste sul rogo, fra il crepitare delle fiamme
udivansi replicare quel santissimo nome; e pegno di
salute aveano al collo il santo rosario... Questo volli io
che la tua riverenza sapesse, perchè potesse ringraziare
Iddio, e lodarlo per li preziosi manipoli da questa
messe raccolti»[264].









Il padre Carrara, nella storia di Paolo IV, l. II, § 8,
riferisce che in quel tempo i demonj fecero l’estremo
di lor possa, come chi si sente alle strette. Fra gli altri
nel 1558 invasero un luogo pio d’orfanelle in Roma,
di modo che il papa istituì una congregazione di ragguardevoli
prelati, alla cui testa il cardinale decano
Bellay, e Giambattista Rossi generale de’ Carmelitani,
perchè riconoscessero il fatto e cogli esorcismi riparassero
la repentina perturbazione di quelle zitelle.
Una maga africana abitante in Trastevere promise guarire
un certo Cesare, sellajo pontifizio, che diventava
acatalettico, e credeasi indemoniato; ma voleva averne
la permissione dal papa, onde non incorrere le pene
da esso minacciate contro le superstizioni. Il padre
Ghislieri non solo negò tal licenza, ma fe carcerare la
strega, e sebbene non si riuscisse a provarla rea, la
esigliò, e il sellajo raccomandò agli esorcismi del padre
Rossi. Questi lo trovò veramente indemoniato; e ordinò
alla madre di lui facesse minute indagini per casa,
massime nelle còltrici, e sotto i limitari delle porte,
ove gli streghi sogliono riporre lor malefizj: e di fatto
sotto un mattone si trovò un pentolino sudicio e polveroso,
e in esso un battufolo di carte e cenci, un circoletto
di capelli biondi come l’oro, con un nodo lento:
due unghie di mulo, due penne di gallina piegate a
triangolo; due aghi fitti in un cuore di cera; un ritaglio
d’unghia umana, grani di cicerchia e d’altri legumi; e
nel fondo tre carte piegate; in una delle quali una rozza
effigie d’uomo, trafitto da due dardi incrociati a modo
di x; nell’altra tredici nomi ignoti, probabilmente di
demonj; nella terza era scritto: «Cesare, come qui
sopra passerai, per dieci anni in gran pena sarai» e
parole inintelligibili.




Subito il pentolino fu messo nell’acqua santa e riposto
in luogo sicuro; e intanto Cesare si trovò liberato

e tornò florido e tranquillo. Tutto ciò il padre Carrara,
per attestar come il mondo fosse contaminato da diavolerie,
e come vi rimediasse il santo rigore di Paolo IV.




Nel 1586 Daniele Malipiero senatore veneziano fu
arrestato come negromante, e così i nobili Eustachio
e Francesco Barozzi, e condannati all’abjura. Questo
Francesco, di cui si hanno molti trattati matematici e
filosofici, persistette al niego, finchè promessogli salva
la vita e la roba, confessò aver praticato diavolerie
con profanazione d’olj santi e d’altri sacramenti; costretto
le intelligenze con circoli; fatto la statua di
piombo conforme alle regole dell’Agrippa; saper fare
venir persone dalle estremità del mondo; con una
lamina fabbricata sotto l’ascendente di Venere, costringere
alla benevolenza, e stare preparandone altre sotto
l’influsso di diversi pianeti per conseguire oro, dignità,
onorificenze; confidarsi di potere con sortilegi istruire
in tutte le scienze il proprio figlio; avere scoperto il
senso de’ geroglifici esistenti sulla piazza di Costantinopoli,
secondo i quali al 1590 doveva estinguersi la
casa Ottomana e la potenza de’ Turchi; trovandosi in
Candia durante una lunghissima siccità, vi fece piovere,
ma insieme versossi tal gragnuola, che devastò i campi
ch’esso v’aveva. Perocchè egli era abbastanza ricco,
ma pe’ vizj e il disordine spesso si trovava sprovvisto.
Fu condannato a dare pochi denari di che far crocette
d’argento, e a praticare alcuni atti di pietà «esortandoti
anche a tener sempre acqua benedetta nella tua camera
per difesa contra tanti spiriti infernali con li quali hai
avuta famigliarità»[265].




Ben peggio andavano le cose fuori d’Italia. In Francia,
regnante Francesco I, centomila persone furono condannate

per fatucchiere[266]; e da seicento accusate
nel 1609 sotto Enrico IV. Dite altrettanto dell’Inghilterra
e della Germania; e da Soldam, che recentemente
trattò dei processi di stregheria[267], raccogliamo che
a Nördlingen, cittaduola di seimila abitanti, dal 1590
al 94 furono arse trentacinque streghe. Tra i Riformati
usavasi altrettanto, anzi più ferocemente che tra i Cattolici;
e da penna straniera, quella di Martin Delrio,
uscì la più seria dimostrazione e il più compito codice
di siffatte credenze e procedure.




Così durò tutto il XVI e XVII secolo[268], e gran parte
di quel che precedette il nostro. Ma le scienze progredendo
portavano spiegazione a molti fenomeni, riputati
fin allora miracoli; la medicina additò le naturali analogie
di assai casi; la giurisprudenza persuadevasi non
dover bastare alle condanne la confessione del reo; il
fatto che più colpiva, cioè l’accordo delle varie deposizioni,
si trovava ridursi alle sole generalità, delle quali
tutti aveano inteso parlare, e dove, le interrogazioni
dirigendosi in tal senso, spesso non restava che rispondere
sì o no. Alcuni diedero intrepidamente di
cozzo all’ubbia popolare, e principali fra questi i gesuiti
Adamo Tanner e Federico Spee, le cui opere lasciarono
ben poca novità a quella, più efficace perchè breve
e vulgare, del Beccaria; se non che essi trattavano la
quistione per via di testi e canoni, ad uso dei dotti,
lasciando che la plebe covasse i proprj inganni.




Primo recò la querela davanti al pubblico il roveretano

Girolamo Tartarotti[269] negando le tregende, e ribattendo
specialmente il Delrio: eppure non solo accettò,
ma sostenne la verità della magìa; col che concedendo
l’immediata potenza del demonio, come potea ricusargli
la potestà di trasferire anche le maliarde? Riducevasi
dunque a conchiudere che, nei casi speciali, ripugnava
al buon senso il credere a queste, e sovrattutto al loro
numero. E non che questa fosse una concessione da
lui fatta ai pregiudizj del suo secolo, allorchè Gian Rinaldo
Carli e Scipione Maffei[270] estesero quella negativa
ad ogni immediata arte diabolica, egli protestò
che, tacciando d’illuse le streghe, non aveva inteso
mettere dubbio sulla potenza del demonio; tanto la
ragione umana ha bisogno di forza per sottrarsi alle
opinioni nelle quali fu educata. E il padre Cóncina,
nella vasta sua teologia pubblicata dopo il 1750, accettava
i prodigi delle streghe e dei concumbenti come
sentenza comune[271].









Sovra i beati e ridenti uomini del Cinquecento pendeva
dunque da una parte il terrore delle potenze
malefiche, dall’altra la spada di orribili quanto irreparabili
processi, che dirigevansi pure contro gli eretici,
e ne colpivano persino i figliuoli. Il Rategno sancisce
che i figli d’eretici, quantunque buoni cattolici, sono
privati del retaggio paterno; gli eredi, obbligati adempire
la penitenza imposta al reo; possono privarsi
degli uffizj e delle dignità i fautori, i figli, gli eredi
degli eretici; uno si può dopo la morte dichiarare
eretico, e confiscarne i beni; poichè il delitto d’eresia
non s’estingue neppur colla morte. Dei beni confiscati
il diocesano non tocca: se ne dà un terzo al Comune
ove segue la condanna, l’altro agli uffiziali del Sant’Uffizio,
il resto s’adopera ad incremento della fede ed
estirpazione delle eresie.




Secolo singolare il Cinquecento, misto di tanta grandezza
con tanta miseria, tanto splendore con tanti
errori, tanta civiltà con tanta fierezza; secolo che tutto
cominciò, nulla finì; e che di particolari attrattive riesce
per noi, atteso che, come oggi, ogni cosa vi era in
moto, e possiamo trovarvi esempj, consolazioni, speranze.
Mescolato tuttora l’antico col nuovo, non godevansi
più i vantaggi dell’uno, nè ancora quei dell’altro;
del passato tenevasi un’energia selvaggia che, qualora
dal carattere passi nelle idee, fa guadagnare in forza e
dimensione quanto si scapita in delicatezza e misura:
ma erasi perduto la fede e la docilità; verso il futuro

spingeasi coll’intelligenza, ma non n’avea la pulitezza e
la regolarità.




Colombo scrive ad Isabella: — Il mondo conosciuto è
troppo piccolo», e altrettanto pare s’intimi da ogni
parte anche pel morale; nè in verun altro periodo erasi
ampliata cotanto la sfera delle idee relative al mondo
esteriore, o l’uomo avea sentito sì vivo bisogno d’interrogare
la natura; in verun altro fu messa in giro
tanta copia e varietà d’idee nuove. Come in Grecia
Platone, Aristotele, Fidia, così in Italia Ficino, Michelangelo,
Falloppio concorrono a scoprire la natura
dell’uomo sotto il triplice aspetto intellettuale, artistico,
materiale: quasi a un tempo fioriscono sette artisti a
cui non sorsero i pari, Leonardo, Michelangelo, Rafaello,
frà Bartolomeo, Correggio, Tiziano, Andrea del Sarto:
sedettero contemporanei principi grandissimi, quali
Carlo V, Leone X, Francesco I, Enrico VIII, Andrea
Gritti, Andrea Doria, Solimano II: non c’è strada che lo
spirito umano non batta da gigante; indagine dell’antichità
e smania del nuovo; lanci del genio e longanimità
dell’erudito; poesia e calcolo; e ogni facoltà umana
trovasi rappresentata da insigni personaggi.




Intanto, splendidezza d’abiti, di Corti, di apparati;
dall’Occidente e dall’Oriente nuove ognidì squisitezze
vengono a lusingare i sensi; oggi Brescia ode proclamare
per le vie, a suon di tromba, che il suo Tartaglia
scoperse un nuovo teorema matematico; domani non
si parla che del nuovo canto dell’Orlando, letto jeri
dall’Ariosto nel palazzo di Ferrara; un giorno allocuzioni,
sonetti, scampanìo, luminarie annunziano che s’è
dissotterrato il Laocoonte, o che Michelangelo aperse la
cappella Sistina, o Gian Bologna espose la Sabina.




Il dominante spirito aristocratico cerca nelle scoperte
quello che può dar gloria alla nobiltà, anzichè quello che
migliori ed arricchisca le plebi. Una politica egoista che

dell’astuzia si fa merito più che della forza, un’inettitudine
irrequieta, un viluppo di maneggi, fanno e contrasto
e lega con una malvagità or ipocrita ora sfrontata,
e cogli abusi della forza, che, dalla grande migrazione
in poi, non aveva mai così inverecondamente proclamato
la sua morale onnipotenza, quanto nelle guerre
pel Milanese e per la Toscana, nel sacco di Roma,
negli assedj di Firenze e di Siena. L’acquisto di cognizioni
e di libertà era ancora a servizio delle passioni;
innestate l’ispirazione colle reminiscenze, il genio colla
pedanteria, il paganesimo colle esaltazioni devote, la
santimonia coll’empietà, l’azione colla meditazione, la
moralità col machiavellismo.




Del medioevo durano ancora gl’incidenti, in bizzarro
contrasto coi nuovi costumi. Tutte le fasi delle repubbliche
sussistono accanto a tutte quelle del principato,
esse decadendo, questo assodandosi; le secrete tranellerie
de’ gabinetti trovansi a fronte con impeti di generosità
cavalleresca; i condottieri rompono ancora le
ordinanze delle fanterie stanziali, e pretendono opporre
le armadure di un tempo alle bocche di fuoco; principi
eroi sono uccisi a Ravenna perchè fecero voto all’amante
di non coprirsi; o ne’ tornei s’avventurano re moderni,
mentre la tragedia regolare chiama a piangere sulle
simulate sventure degli antichi.




Strigatisi dai ceppi del medioevo, ma senza aver
assunto ancora quelli che impongono le convenienze,
abbandonavansi agli istinti od alle ispirazioni della
fantasia o della coscienza; ribaldi o virtuosi ma francamente,
senza insuperbire nè vergognare. Quindi nella
vita tradizioni di lealtà insieme con un epicureismo non
dissimulato; scetticismo micidiale, e fanatismo sterminatore;
l’entusiasmo e l’ironia; l’assiderante regolarità
del Trissino, e il geniale sbizzarrire dell’Ariosto; il
ghigno sguajato dell’Aretino, e il belare dei Petrarchisti;

la silvestre semplicità de’ Bucolici, e l’insaziabile
accattare di Paolo Giovio; la bizzarria spensante di Benvenuto
e l’austerità di Michelangelo, forse unico artista
in cui appaja la lotta dello spirito colla materia; il sarcasmo
del Pomponazzi e la convinzione del Savonarola,
le orgie di Lucrezia Borgia e i roghi di Pio IV, Machiavelli
e Filippo Neri, Leone X e Adriano VI, Carlo V e
Francesco I: stampasi il Corpus juris, mentre ogni dritto
è calpestato: la serenità della scuola di Rafaello fa contrasto
al ceffo del Borbone e del Frundsperg. Di qui
l’immensa difficoltà di giudicare della moralità delle
azioni e della grandezza dei personaggi, dipintici da
passione e da spirito di parte, convulsi fra idee così
disparate, fra pregiudizj inumani e servili, fra l’insuperabile
efficacia degli esempj e quel che chiamasi senso
comune.




Aggiungiamo la desolazione che entra negli spiriti
allorchè un gran dubbio gettato nella società rimette
in problema tutto quello su cui essa riposava.




CAPITOLO CXLV.
La Riforma religiosa procede. Opposizione papale.
Riformati italiani. Inquisizione[272].





Tanto sovvertimento di costumi e d’opinioni crescea
forza ai Protestanti, i quali con ispaventosa celerità propagaronsi
dai Pirenei all’Islanda, dall’Alpi alla Finlandia,
occupando le menti pensatrici, allettando le
frivole, trasformando nazioni intere. Vi sono errori antichi,

i quali, col resistere alla prova del tempo, mostrano
essere compatibili col bene; vi sono verità nuove
che, balzando su calle insolito la società, le riescono
micidiali: laonde ogni rivoluzione, e per ciò che demolisce
e per ciò che erige, cagiona perturbamenti e
guerre.




Al disordine, che dagl’intelletti trasfondevasi nelle
volontà, da queste nella politica, avrebbe dovuto rimediare
la Chiesa; ma da principio i suoi capi parvero
non accorgersi dell’intensità del male, e con frecce di
legno e lance di piombo repulsavano un attacco decisivo.
Fra i campioni da lei scelti, Silvestro Mazzolini da Priero
presso Mondovì[273], maestro del sacro palazzo, raffinì
tra le mani per modo che parve spediente comandargli
di cessare; pur costituendolo vescovo, e giudice di Lutero.
Girolamo Muzio (pag. 165) ne’ viaggi avendo
osservato i costumi de’ Protestanti, non gli parvero
quali da’ lodatori erano vantati, e la loro dottrina confusione
ed abusione; e accintosi a combattere la comunione
del calice a’ laici, il matrimonio de’ preti, e le
altre novità, sostenne che non era necessario adunare
un concilio, dissuase Lucrezia Pia de’ Rangoni dall’abbracciar
gli errori diffusi tra i Modenesi. L’Inquisizione

romana aveagli dato incarico di far bruciare tutte le
copie del Talmud nel ducato d’Urbino, e d’informarla
di quanto scoprisse di men religioso, principalmente a
Milano. Quivi udendo predicare Celso Martinengo, lo
chiamò ad esame, e lo incarcerava se non fosse fuggito
a Ginevra, dove fu assunto pastore de’ Protestanti
in Ginevra, e l’effigie del Muzio chiassosamente bruciata.
Del Vergerio, vescovo di Capodistria, era stato
amico d’infanzia; ma non che lasciarsene sedurre, non
lasciò strada intentata per ritrarlo al vero, e frustrati
i consigli amichevoli, scrisse contro di lui al popolo di
Capodistria, e più dopo che apostatò. Nei tre testimonj
fedeli esaminando le dottrine de’ santi Basilio, Cipriano,
Ireneo, convince di falsità Erasmo ed altri: Pio V gli
affida la riforma dell’ordine di san Lazzaro, e di rispondere
all’Apologia Anglicana e alle Centurie Magdeburghesi:
a sostegno del concilio di Trento scrisse principalmente
il Bullingero riprovato; l’Eretico infuriato
contro Matteo Giudice professore di Jena; la Cattolica
disciplina de’ principi contro il Brenzio. L’Antidoto
cristiano, la Selva odorifera, la Risposta a Proteo, il
Coro pontificale, le Mentite Ochiniane, le Malizie
Bettine, la Beata Vergine incoronata sono i bizzarri
titoli d’opere sue, buttate giù con violenza e scarsa critica,
svelenendosi colle persone, anzichè teologicamente
incalzar l’errore; modo di farsi leggere dal vulgo, non
di vantaggiare la causa del vero.




Erasmo, che fra i dotti d’allora rappresenta il cattivo
moderato, avea dato spinta e spirito alla Riforma
colle lepidezze e cogli epigrammi, sebbene poi ricusasse
farsene campione per amor di pace, onde era blandito
dai prelati: ma Alberto Pio signore di Carpi, delle lettere
e delle arti e di Aldo Manuzio protettore, benchè
attivamente involto negli affari, scrisse contro di lui e
di Lutero, con qualche eleganza, ma scarsa forza.









Non di tali difese era tempo, e meglio operarono
Girolamo Amedei, servita senese spedito in Germania;
il padre Silvestri domenicano, che fece un’Apologia
della convenienza degli istituti cattolici colla evangelica
libertà; Ambrogio Fiandino da Napoli, agostiniano,
che già avea confutato il Pomponazzi, senem
delirium, hominem maledicum, patriæ vituperium, e
dettò contro Lutero tre opere, che non furono stampate;
Cristoforo Marcello veneziano, vescovo di Corfù, e famoso
per dottrina non meno che per disgrazie (t. IX,
p. 371); e principalmente Ambrogio Caterino domenicano,
che nel secolo era stato Lancellotto Politi senese,
uomo di molta dottrina ma litigiosa[274], per la quale
s’abbaruffò anche co’ teologanti cattolici, e massime col
cardinale Gaetano, ch’egli imputava d’interpretazioni
nuove e opinioni singolari.




Girolamo Aleandro della Motta trevisana, lodatissimo
da Aldo e da Erasmo per conoscenza del greco e dell’ebraico,
da Alessandro VI dato segretario al duca
Valentino, poi spedito per affari in Ungheria, da Leone X
tenuto al fianco in alti impieghi, chiesto da Luigi XII
professore all’Università di Parigi, quando fu deputato
in Germania contro i Luterani parve esorbitare di zelo.
Invece parve condiscendervi troppo il veneziano Gaspare
Contarini, ne’ più difficili momenti mandato nunzio
di Paolo III in Germania per indurre i Protestanti a
riconoscere almeno i principj fondamentali, cioè il primato
della santa Sede, i sacramenti ed altri punti appoggiati
alla Scrittura e all’uso costante della Chiesa.
Eruditissimo di filosofia, matematica, politica, avea scritto
contro Pomponazzi e Lutero sopra la giustificazione per
mezzo della fede, e due libri dei doveri del vescovo con

semplice gravità e con minori triche scolastiche che
non solessero i teologi[275].




Spesso lo zelo dava ombra; e Andrea Bauria ferrarese
agostiniano, vigorosissimo predicatore contro i
vizj, fu messo in sospetto a Leone X, il quale fece sospendere
la stampa del suo Defensorium apostolicæ
potestatis contra Martinum Lutherum, comparso poi
dopo la morte di esso. Frà Girolamo Negri di Fossano,
che con abbondevole frutto missionava nelle subalpine
valli di Luserna e d’Angrogna, fu impinto d’eresie, e
sospeso dal predicare, finchè si provò innocente, e
scrisse una delle migliori difese della messa contro Lutero
(Torino 1554).




Ma una vigorosa ed assoluta confutazione non apparve
allora; nè tampoco fu tra noi chi facesse quel
che Erasmo tedesco tentò e lo spagnuolo Melchior Cano
compì, di ristabilire le vere nozioni sulla teologia e le
prove di cui essa si vale: dissertavasi sovra punti particolari,
non si toccava al fondamentale qual è l’autorità
della Chiesa; si discuteva davanti al tribunale inferiore
della ragione individuale; si filavano sillogismi de’ quali
era impugnata la maggiore; non erasi scoperto il lato
debole della Riforma, nè incalzati gli avversarj entro
barriere saldamente posate col mostrare che il dogma
fondamentale di essi, l’individuale interpretazione, distrugge
l’essenza della società spirituale, distruggendo
la fede. Togli alla verità il carattere obbligatorio, essa
rimane indistinta da qualsivoglia errore, e il protestante
non può condannare l’ebreo, il deista, l’ateo, giacchè
nol potrebbe che coll’opporre alla ragione di questi
l’autorità.









Tutto poi esponeasi con tecnico gergo, argomentazioni
opponendo ad argomentazioni; i teologi sprezzando
i letterati come gente da frasi, ed essendo sprezzati
da questi come pedestri scolastici. Il sant’uomo
Gregorio Cortese da Modena benedettino, riformatore
del famoso monastero di Lerins, vescovo d’Urbino, poi
cardinale, contro Ulrico Velenio dimostrando che san
Pietro fu veramente a Roma, deplora la scurrile polemica
allora usitata[276], ed alla quale egli porgeva sì
diverso esempio.




Si scusi quanto si vuole Leone X, ma dicano i leali
credenti se fosse un papato opportuno a richiamare all’ovile
gli erranti quando le divinità dell’Olimpo erano
evocate ad esilarare il Vaticano. Gli successe (1522) Adriano VI,
il quale, convinto per argomenti scolastici delle verità
rivelate, non poteva supporre buona fede ne’ Protestanti,
al tempo stesso che deplorava fossero stati spinti all’eccesso
col serrar loro le porte in faccia. D’altra parte,
venuto da contrade forestiere, restò colpito dagli abusi
della Corte romana, e sgomentò coll’annunzio di volerli
svellere di colpo; mentre col confessarli e promettere
di ripararvi porse soggetto di trionfo ai nemici. Alla
dieta di Norimberga dal nunzio Cheregato fece dichiarare
ai principi tedeschi «conoscere il papa che l’eresia
luterana era supplizio di Dio per le colpe spezialmente
de’ sacerdoti e dei prelati, e che però il flagello avea

cominciato dal tempio, volendo prima curare il capo
che le altre membra del corpo infermo; che in quella
sedia già per alcuni anni eransi viste abominazioni,
turpi usi nello spirituale, eccessi nei comandamenti, il
tutto insomma pervertito»[277]. Sta nella biblioteca Vallicelliana
a Roma il discorso che Bernardino Carvajal,
cardinale ostiense, gli recitò all’entrata in Roma, esponendogli
sette ricordi, che sono: 1. eliminare le arti
antiche, che sono simonia, ignoranza, tirannide e gli
altri peccati; aderire a buoni consiglieri; reprimere la
libertà de’ governatori; 2. riformare la Chiesa sicchè
più non paja una congrega di peccatori; 3. i cardinali
e gli altri ecclesiastici amare d’amor reale, esaltando i
buoni, e provvedendo ai bisognosi perchè non s’avviliscano;
4. amministri la giustizia senza divario; 5. sostenti
i fedeli, massimamente nobili, e i monasteri nelle
loro necessità; 6. faccia guerra ai Turchi; 7. compia
la basilica di San Pietro[278].









Gli scrittori d’allora gareggiano nell’esaltare sopra
quanti predicatori viveano frate Egidio da Viterbo; il
cardinale Sadoleto lo vanta per facilità di parlar toscano,
profondi studj di teologia e filosofia, talchè sa nelle
prediche piegar le menti, serenare le turbate, accendere
le languide all’amor della virtù, della giustizia,
della temperanza, alla venerazione di Dio e all’osservanza
della religione; e senza divario di giovani o vecchi,
d’uomini o donne, di primati o vulgari tutti scotea con
forza di ragionamento, fiume d’elettissime parole, d’eccellenti
sentenze[279]. Non v’era solennità cui non fosse
invitato, sicchè Giulio II riservò a sè il destinarlo: e
sebbene il pochissimo ch’e’ ci lasciò non giustifichi tanti
encomj, tutti sono d’accordo nell’esaltarne la virtù e
l’integrità, per le quali Leon X, che gli scriveva colla
famigliarità d’amico, lo ornò della porpora.




Egli dirigeva ad Adriano VI un commentario sulla
corruzione della Chiesa e le guise di ripararvi. A dir
suo, la depravazione s’insinuò dacchè la facoltà di sciogliere
e legare fu adoprata più a vantaggio degli uomini
che a gloria di Dio. Convien dunque limitarla, considerandola
come uno de’ principali uffizj del pontefice, e
quindi adoprarvi il consiglio d’uomini integri ed esperti;
escludere le aspettative de’ benefizj, che fanno desiderar
la morte, quand’anche non la procurino; evitare quell’avaro
e ambizioso accumulamento di benefizj; reprimere
l’ambizione dei monaci, che sotto la giurisdizione

de’ loro conventi tengono infinite parrocchie, affidandole
a qualche prete amovibile e mal provveduto. La turpe
vendita di cose sacre, ammantata col titolo di composizioni,
repugna ai canoni, ispira invidia a’ principi, e
dà ansa agli eretici; sicchè dovrebbe restringersi l’uffizio
del datario, che smunge il sangue dei poveri come
dei ricchi. Nè le riserve di benefizj gli pajono oneste.
Prima di conceder le grazie, si facciano da persone
savie esaminare secondo la giustizia e l’equità; e così
prima di promuovere a benefizj vacanti. A tutti poi gli
uffizj si scelgano quei che più buoni, abili, fedeli, si
diano uomini alle dignità e alle amministrazioni, non
queste ad uomini: le concessioni, gl’indulti, i concordati
con principi si rivedano esattamente, acciocchè
questi non usino e abusino verso secolari e verso ecclesiastici.
Indecoroso e imprudente fu il modo di
maneggiar le indulgenze; sicchè voglionsi richiamare
le commissioni date ai Minori Osservanti, per le quali
riesce svilita l’autorità vescovile. Nessuna cura paja soverchia
nell’amministrare la giustizia; un cardinale
robusto e savio riveda le suppliche sporte al papa;
scelgansi con somma diligenza gli auditori di Rota, man
destra del pontefice, ed abbiano un soldo fisso, anzichè
impinguar sulle sportule, le quali sono cresciute a segno,
che le cariche vendute un tempo a cinquecento ducati
l’anno, or si comperano a più di duemila; come quelle
degli auditori di Camera pagansi trentamila ducati,
mentre dianzi valutavansi quattromila. Via via determina
gli uffizj della giustizia; se ne rivedano le giurisdizioni
e gli statuti, che buoni dapprima, poi depravaronsi;
abbia riforma il governo delle Legazioni, dove
vorrebbe che i legati non rimanessero oltre due anni,
come pure i governatori e prefetti e gli altri uffiziali;
tutti lasciassero garanzia del loro operare, finchè subissero
un sindacato; e a chi n’esce con lode, si attribuissero

onori e comodi. I debiti onde Leone X gravò la
sede col creare tanti nuovi uffizj che consumano l’anno
centrentamila ducati delle rendite della Chiesa, si cercasse
redimerli, e se ne esaminassero attentamente i
titoli; non si surrogassero i vacanti, e gl’investiti medesimi
si compensassero con altri benefizj. Si potrebbe
pure alleggerire il debito col riservarsi una parte delle
rendite di tutte le chiese ed un sussidio caritativo massime
dai monasteri[280].




Una riforma conciliativa sarebbe ella stata ancora
possibile?




Roma nel concilio Tridentino confessò col fatto che
Lutero in molti appunti avea ragione; e se ella immediatamente
avesse corretta la disciplina, receduto dalle
pretensioni meramente curiali, non trasformate in dogmatiche
le quistioni giurisdizionali, ceduto in somma
di voglia ciò che poi dovette per necessità, avrebbe
almeno levato pretesto alle declamazioni più popolari.
Tuttodì noi vediamo le temporalità togliersi alle chiese
senza scisma; circa alcuni riti s’era già condisceso coi
Greci e cogli Ussiti; nè sul conto delle indulgenze, dei
dogmi essenziali e dei misteri non parea fin allora stesse
interposto l’abisso. Potè dunque Adriano VI sperare
ancora un ravvicinamento, e vi si accinse: ma la luce
di quel pontefice rivelò la profondità dell’abisso. Entrando
in Roma, non volle le burbanze e lo spendio che
si soleva; un arco di trionfo fece sospendere dicendo, — Le
son cose da Gentili, e non da Cristiani e religiosi»;
come il nome, così serbò i costumi prischi; si
menò dietro la dabbene fantesca, che il servisse al modo

di prima; per pranzo non spendea meglio d’un ducato,
che ogni sera dava di propria mano allo scalco, dicendogli, — Te’
per la spesa di domani»; richiesto di
prendere dei servi, rispose voler prima sdebitare la
Chiesa; e udendo che Leone X tenea cento palafrenieri,
si fece la croce, e disse che quattro basterebbero[281].
Essendogli mostrato il Laocoonte, esclamò: — Idoli
pagani», e torse gli occhi dalle classiche nudità. Avendo
dato un benefizio di sessanta scudi a un suo nipote,
che poi gliene chiese uno vacato di cento, gli rispose
con un gran rabbuffo che quello bastava a mantenerlo;
e quando, vinto da molti preghi, glielo concesse,
volle prima rassegnasse l’altro. Si fece promettere
dai cardinali che deporrebbero le armi, non
darebber ricetto ne’ loro palazzi a sbanditi e birbi, lascerebbero
che il bargello v’entrasse per esecuzione della
giustizia.




«Se gli ecclesiastici aveano barba grande alla soldatesca
o abito non lecito a preti, ei riprendevali, perchè
era tanto scorsa la cosa che portavano i prelati la spada
a cavallo e cappa corta e barba. Ed io scrittore vidi in
Firenze un nostro fiorentino, ch’era arcivescovo di
Pisa, d’anni ventiquattro in circa, fattogli avere da papa
Leone da un altro arcivescovo di Pisa ch’era ancor vivo
con dargli uffizj di Roma in compenso e altri benefizj,
in fatti comperato a dirlo in brevi parole, vederlo andare
per Firenze il giorno a spasso a cavallo con una
cappa nera alla spagnuola che gli dava al ginocchio, e
la spada allato, e il fornimento del cavallo o mula di

velluto a onore di Dio e della santa Chiesa: e il cardinale
Giulio de’ Medici sopportava tal cosa, e andava
sempre alla chiesa col rocchetto scoperto senza mantello
o cappello, con una barba a mezzo il petto, e assai
staffieri colle spade attorno, e senza preti e cherici: e a
questo era venuta la Chiesa, d’andar in maschera cardinali
e prelati, a conviti, a nozze e ballare»[282].




La semplicità di Adriano, il suo dir la messa e l’uffizio
tutti i giorni eccitarono le risa nel palazzo abituato con
Giulio II e con Leone X. Da un pezzo non v’erano papi
forestieri, e questo neppur sapeva la lingua italiana; di
che s’arricciava il patriotismo de’ nostri. Egli, che
oltr’Alpe era reputato protettore degl’ingegni, e che
aveva rimossi gli ostacoli dalla fondazione del collegio
trilingue a Lovanio[283], fu reputato un barbaro da
cotesti umanisti che più non salariava, e che presero la
fuga beffando e bestemmiando: tutti i Sesti (diceva un
epigramma) han rovinato Roma[284]; il Negro querelavasi
che tutte le persone da bene se ne partissero; il
Berni avventava un capitolo violento contro di lui e dei
quaranta poltroni cardinali che l’aveano eletto; e
Pasquino il dipinse in figura d’un pedagogo, che ai cardinali
applicava la disciplina come a scolaretti. Molti
interessi offendeva, perocchè, volendo togliere le vendite
simoniache, pregiudicava quelli che le avevano legalmente

prese in appalto: gravi nimicizie si suscitò coll’abolire
le sopravvivenze delle dignità ecclesiastiche:
privo d’appoggi di famiglia come straniero, di nuovi
non se ne creò, perchè innanzi di conferir benefizj ponderava
a lungo, e così lasciava scoperti i posti: diffidando
dei più come corrotti, era costretto porre il capo
in grembo ai pochi cui credeva, e che lo tradivano;
onde fu inteso esclamare: — Quale sciagura che v’abbia
tempi, in cui il miglior uomo è costretto soccombere».
In fatti egli pio e zelante fu reputato un flagello non
minor della peste che allora correva; la morte sua
fu pubblica esultanza, e alla porta del suo medico si
sospesero corone civiche ob urbem servatam.




Per verità il peggior momento a riformare è quando
sia impossibile il differirlo. Ora, solo col tempo si poteva
riparare ai guasti recati dal tempo: ma intanto la Riforma
procedeva colla violenza di chi distrugge; nei
popoli s’introduceva l’abitudine dei riti nuovi, e lo
sprezzo dei dogmi vecchi; i preti ammogliati v’erano
avvinti col doppio legame dell’interesse e degli affetti;
e i figliuoli s’educavano nel nuovo credo.




Qualunque volta una grave eresia le lacerò il grembo,
la Chiesa erasi adunata in concilio attorno al successore
di san Pietro, onde profferire secondo il sentir suo e
dello Spirito Santo. Questo rimedio, efficacissimo allorchè
non era messa in quistione l’autorità della
Chiesa, fu proposto al cominciamento del male, e primi
i Protestanti dalle scomuniche del pontefice appellarono
al concilio, e i Cattolici confidavano potere in siffatta
adunanza opporre il sentimento universale e antico alle
opinioni particolari e nuove. Clemente VII (1523), succeduto
pontefice, mandò fuori lettere, ove coi treni consueti
deplorando le jatture della cristianità, ne accagionava la
discordia dei principi e lo sformamento dell’ordine
ecclesiastico; dovere la correzione cominciarsi dalla

casa di Dio; egli emenderebbe se stesso, i cardinali facessero
altrettanto; visiterebbe in persona tutti i principi
onde concordar una pace, fatta la quale, celebrerà
un concilio per restituirla anche alla Chiesa. E persuaso
che la suprema importanza consistesse nell’opporsi al
Turco e sopire l’incendio germanico, rassegnavasi a
qualunque transazione coi novatori: stile delle autorità
minacciate, che si riservano di eluderle quando siansi
rimesse in assetto. «Sua santità (scriveva il Muscetola)
ha fatto esaminare da varj teologi nostri le confessioni
stese da’ Luterani; e n’ebbe in risposta che molte delle
cose ivi contenute erano del tutto conformi alla fede
cattolica; altri poi capaci d’un’interpretazione non contraria
alla fede se i Luterani volessero prestarsi a un
accomodamento, il quale per altri rispetti ancora non
sarebbe impossibile»[285].




Carlo V, che la Riforma guardava principalmente
dall’aspetto politico, come imperatore potea desiderare
l’umiliamento di questi papi che aveano tenuto al freno
i suoi precessori, e che con Giovanni XII aveano
proclamato il distacco dell’Italia dall’Impero, e con
Giulio II la cacciata degli stranieri. Ma d’altro lato
prendea dispetto che un frate cacciasse i suoi sillogismi
traverso alle smisurate ambizioni di lui; e che i
principi dell’impero profittassero delle innovazioni religiose
per emanciparsi non meno dall’imperatore che
dal pontefice; diversione disastrosa quando i Turchi
sovrastavano. Stette dunque cattolico anche per calcolo,
e con Leone X conchiuse un accordo pieno d’interessi
mondani: ma quando uscì vincitore dell’emulo Francesco
a Pavia, non sentendo più bisogno nè di Lutero
come spauracchio dei papi, nè de’ papi come contrappeso
alla potenza francese, mutò linguaggio; tacciò il

papa di voler solo tergiversare; un poco ancora che
tardasse, egli stesso adunerebbe il concilio.




Ma un concilio generale, che al modo di quel di
Basilea potrebbe dichiararsi superiore al pontefice
stesso, maggior ombra dava a Clemente VII, nato illegittimamente
e poco legittimamente eletto; sicchè abbindolò
soprattieni e objezioni, dicendolo inutile e pericoloso:
inutile, perchè l’eresia di Lutero essendo
condannata dagli editti imperiali, bastava far questi
eseguire; pericoloso, perchè parrebbe si revocassero
in dubbio le antiche decisioni della Chiesa, e radunamento
di tante teste torbide potrebbe al papa o all’imperatore
strappare concessioni, di cui si pentissero
poi. Se l’imperatore lo credeva opportuno, l’intimasse
pure a nome del pontefice, patto però che gli eretici
promettessero obbedirvi, e i punti a discutere
si ponessero prima in iscritto, onde non perder tempo.
Uberto Gámbara nunzio pontificio spiegò più chiaro
che i Luterani domandassero il concilio, e promettessero
sottoporvisi; dovesse unicamente occuparsi della
guerra col Turco e dell’estinguere l’eresia, non già
del riformare la Chiesa; si tenesse in Italia; vi avessero
suffragio quei soli a cui spettava per gli antichi
canoni.




Carlo mostrò aderirvi: ma Francesco I pretese che
il concilio fosse libero di trattar quanto e come volesse.
Intanto Clemente VII disgustava anche i Cattolici; per
le ambizioni di sua casa esigeva decime dal clero, e le
appaltava; e avendole il clero di Ferrara ricusate, egli
pose all’interdetto la città. Altrettanto fecero, due anni
dopo, i preti di Parma, esclamando contro i rigori esorbitanti;
quand’ecco arrivare Vincenzo Canina canonico
d’Imola commissario papale, e tutto in collera esporre
cedoloni minacciosi: ma i preti stanno al niego, anzi
insorgono, il popolo li seconda, e il canonico è ammazzato

a strazio. Fatti simili si riprodussero altrove.
I Riformati poi ebbero di che ridere al vedere, sotto
il nome imperiale, saccheggiata Roma, e provocato uno
scisma.




Di Paolo III succedutogli (1534) severamente giudicammo il
nepotismo e la versatile politica; ma come pontefice
comprese che lo spirito cattolico, assonnato nella tranquillità,
pel contrasto raddrizzava gl’ingegni e i costumi;
e secondandoli con sincerità, si cinse di ottimi cardinali,
Caraffa, Contarini, Sadoleto, Polo, Ghiberti, Fregoso,
tutti che avevano cominciato per fatiche particolari la
ristaurazione della Chiesa. Incaricati della riforma, essi
col modenese Tommaso Badia maestro del sacro palazzo,
virilmente levarono rimproveri contro i papi che
«spesso avevano scelto non consiglieri, ma servidori,
non per apprendere il dover loro, ma per farsi dichiarare
permesso ogni desiderio»[286]; denudarono gli
abusi della curia; e poichè alcuno gli appuntava di
eccedente vivacità, — E che? (disse il Contarini) dobbiam
darci pena de’ vizj di tre o quattro papi, e non
anzi correggere ciò che è guasto, e a noi medesimi procacciare
fama migliore? Arduo sarebbe lo scagionare
tutte le azioni dei pontefici; è tirannide, è idolatria il
sostenere ch’essi non abbiano altra regola se non la
volontà loro per istabilire o abolire il diritto positivo».




Paolo III riformò la camera apostolica, la sacra rota,
la cancelleria, la penitenzieria: e i Protestanti, che volevano
la morte non l’emendazione di Roma, ne menarono
vampo quasi ella si confessasse in colpa.




Ma oltrechè negli abusi profondamente radicati può
temersi che colla zizzania si svelga anche il buon frumento,
gl’interessi personali impedivano i buoni e pronti

effetti. Il clero superiore s’era invecchiato fra abitudini
aliene dalla religiosa austerità: il basso (lasciam via le
eccezioni) si conformava a quegli esempj, nè l’educazione
lo aveva addestrato ad armeggiare nella lotta
decisiva. Negli Ordini monastici alcuni per gli ozj opulenti
destavano scandalo; altri le beffe per la povertà
degenerata in sudicieria, per la semplicità ridotta a
grossolanità, per lo stesso zelo ingenuo, dissonante da
tempi di dubbio e di controversia. Venne dunque a
grand’uopo l’istituzione di un Ordine vigoroso di gioventù,
addottrinato e pulito come il secolo.




Ignazio di Lojola, gentiluomo di Guipuscoa in Ispagna,
paggio alla Corte di Fernando e Isabella, poi uffiziale,
distinto per valore non meno che per belle forme, nel
respingere dalla patria gli stranieri è ferito (1521): stando a
letto prende a leggere alcune vite di santi, e commosso
da quelle austere virtù, vota la sua castità a Maria coi
riti cavallereschi ond’altri dedicavasi a una donna, e
strappatosi alla famiglia, mendicando s’avvia pedestre
a Gerusalemme. A stento indotto a surrogare al sacco
un ferrajuolo e cappello e scarpe, naviga da Barcellona
a Gaeta, fra i ributti serbati a un pezzente, a uno straniero,
e in tempo di peste. Baciati i piedi di Adriano VI,
arriva a Venezia, sozzo, macilento, rejetto, donde in
Terrasanta. Nel pellegrinaggio risolve di fondare una
nuova cavalleria, che combatta, non giganti e castellani
e mostri, ma eretici, maomettani, idolatri; e con sei
amici entrati nel suo disegno fa voto di mettersi all’obbedienza
del papa per le missioni. Tornando in Italia,
e agitando le ampie tese de’ patrj cappelli, predicano
penitenza in quell’italiano spagnolesco, in cui i nostri
erano troppo avvezzi a udire minaccie e improperj.




È solito de’ tempi di setta attribuire ad uno i vizj
più opposti a’ suoi meriti. Si prese dunque sospetto
che costoro fossero eretici mascherati; il vulgo soggiunse

avessero un demonio famigliare, che gli avvertiva
quando convenisse mutar paese; fu divulgato che
fossero stati arsi dall’Inquisizione. Ma il nunzio pontificio
e Gian Pietro Caraffa, sant’uomo, ne compresero
la virtù, della quale davano prova assistendo agl’incurabili;
Paolo III, trovatili dotti e pii, gli ammise al sacerdozio,
preparati con rigorosi esercizj; quando poi gli
presentarono il disegno d’un Ordine, diretto ad assodare
la fede, propagarla colle prediche, cogli esercizj
spirituali, coll’assistere a prigionieri e malati, l’approvò,
chiamandoli Cherici della Compagnia di Gesù, come
testè dicevasi della compagnia del conte Lando o di frà
Moriale. Ignazio, militarmente designatone generale, ben
tosto la sua milizia diffonde per tutta la cristianità; ed
egli la governa senza uscire dal collegio di Roma,
fuorchè due volte per ordine del papa: una onde
rimettere in pace gli abitanti di Tivoli coi loro vicini di
Sant’Angelo; una per riconciliare il duca Ascanio Sforza
con Giovanna d’Aragona sua moglie. Francesco Strada,
suo discepolo, cento e più giovani guadagna a Dio in
Brescia; e a Ghedi, ove si solea prendere in burletta
i predicatori, egli col lasciar via i fioretti oratorj, e
col venir alle strette, ottiene copiosissimi frutti. A disciplinare
la difficile Corsica faticarono i padri Silvestro
Landino di Lunigiana ed Emanuele di Montemayor. In
Sicilia il vicerè di Vega gli ajutò a porre la prima casa
di novizj: il padre Domenecchi gl’introdusse a Messina,
poi a Palermo, ove presto ottennero l’Università. Il
doge di Venezia ne chiese due ad Ignazio, fra i quali
il Laynez che fu poi generale, e che ivi predicò ai tanti
eretici chiamativi dal commercio: alloggiava nello spedale
di San Giovanni e Paolo, ma tanti doni vi affluivano,
ch’egli protestò dal pulpito non riceverebbe più nulla.
Poi il priore Lippomani provvide d’una casa i Gesuiti,
che n’ebbero pure a Padova, a Belluno, a Verona. Degl’italiani

ascritti pei primi a quella società ricorderemo
Paolo Achille, Benedetto Palmia, oltre Paolo da
Camerino e Antonio Criminale, che apersero l’India alla
fede[287].




Quando Ignazio morì (1556), contavansi più di mille Gesuiti
in dodici provincie: Portogallo, Italia, Sicilia, Germania
alta e bassa, Francia, Aragona, Castiglia, Andalusia,
Indie, Etiopia, Brasile.




Le loro costituzioni portano i tre voti soliti: ma alla
povertà si obbliga il privato, mentre i collegi e i noviziati
ponno possedere onesta agiatezza. Legavansi ai
voti solo a trent’anni, e dopo che lungo e scabroso noviziato
avesse prevenuto le incaute professioni e i tardivi
pentimenti. Non che isolarsi, vivono in mezzo alla società,
pur senza mescolarvisi; non hanno chiostri ma
collegi ben fabbricati; abito ecclesiastico, non monacale,
e che possono mutare con quello del paese ove
dimorano; vita tutta diretta ad azioni reali, efficienti,
avendo per ogni condizione un posto, per ogni capacità
una destinazione. Ciascuna provincia aveva un luogotenente
e gradazione d’impieghi, dipendenti dal generale,
che, a differenza degli altri Ordini, era perpetuo,
sedeva nella capitale del mondo cristiano, e conoscendo
ciascuno per le relazioni trasmessegli dai capi, sorvegliava
l’amministrazione de’ beni, disponeva dei talenti
e delle volontà. Acciocchè l’ubbidienza fosse più intera,
non cercavano dignità, anzi da principio asteneansi da
qualunque impiego permanente. La Riforma avea tolto
a pretesto l’ignoranza e la corruttela del clero? ed essi
mostransi studiosi e d’una costumatezza che i maggiori
avversarj non poterono se non dire ipocrisia. Si sono
paganizzati i costumi e la disciplina? essi li emendano
cogli spedienti migliori, cioè l’esempio e l’educazione.

L’alto insegnamento è negletto? essi se ne impadroniscono.
Vedono ottenere lode la poesia latina? essi
formano a quella gli scolari. Piaciono le rappresentazioni?
ed essi ne danno di sacre. È tacciata la venalità
e l’ingordigia del clero? ed essi insegnano gratuitamente,
gratuitamente si prestano alla cura delle anime,
istituiscono scuole pei poveri, esercitano la predicazione,
e ne colgono mirabili frutti, sin a portare all’entusiasmo
della devozione. Non stitichezza nel confessare, non
vulgarità nel predicare, non eccessiva disciplina che
maceri un corpo destinato a servigio del prossimo; non
istancar i giovani, nè prolungarne l’applicazione più
che due ore, e ricrearli in villeggiature ed esercizj ginnastici.
Liberi pensanti e scopritori di nuove verità,
porgeansi officiosi, affabili, l’un l’altro coadjuvanti, staccati
da ogni personale interesse a segno, che vennero
imputati d’affievolire gli affetti domestici.




I letterati d’allora sono una voce sola a magnificarne
le scuole; e per tutto erano cerchi a maestri, a
predicatori, e massime a confessori. Al tempo che contro
del papa s’elevano l’esame e la resistenza, essi professano
obbedire incondizionatamente ad ogni suo
accenno; e propugnarne l’autorità, non la temporale
già crollante, ma quella che poneva Roma a capo dell’incivilimento;
combattere i Protestanti con ogni modo,
eccetto la violenza; avendo anzi impetrato il privilegio
d’assolvere gli eretici dalle pene temporali. Mentre poi
i re ed i mercanti mandavano nel Nuovo mondo a
uccidere e conquistare, essi vi corsero a convertire le
Indie, il Giappone, la Cina, le Americhe. Non v’è forte
pensatore che i meriti de’ Gesuiti non confessasse; non
v’è ciarliero da caffè che non ne esagerasse le colpe, sicuro
d’esser creduto, come l’accertava due secoli fa il
maggiore scettico[288], e come ne diè prova fin il secolo

della tolleranza, ricusandola solo a costoro e a chi
osasse non bestemmiarli. E per vero una società che
proponeasi per canoni il sentimento e l’esempio dell’unità,
il rassegnare la propria alla volontà superiore,
la propria ragione al decreto altrui, urtava talmente
cogli istinti rigogliosi e coll’irruente fiducia dell’uomo
in se stesso, che non è meraviglia se fu segno d’inestinguibile
odio, e se ogni lampo di libertà portò un fulmine
sul loro capo. La podestà secolare poi armavasi
allora per reprimere lo spirito di rivolta, e Casa d’Austria,
costituitasi guardiana dell’ordine, spingeasi alle
riazioni; onde i novatori nell’avversione a questa confusero
i Gesuiti, che ne pareano o incitatori o stromenti.
Ma la storia vive d’indipendenza e libertà; se esecra i
persecutori forti, peggio ancora i persecutori pusilli; e
pronta a lodare le virtù perchè non disposta a dissimulare
i vizj, non può contentarsi di beffe e leggerezze nel
giudicare quest’associazione, fusa e robusta come l’acciajo,
in mezzo alle moltitudini che perdevano ogni
altra coesione fuorchè quella de’ governi; questa milizia
che mette brividi di paura perfin nel suo sepolcro, e
che allora, baldanzosa di gioventù e di sagrifizj, offrivasi
ai pontefici per la giornata campale.




Perocchè Roma era convenuta anch’essa sull’opportunità
d’un concilio, non più nella speranza che ravvivasse
i rami disseccati, ma che con nuovo succhio
rinvigorisse il tronco indefettibile. Chi non ricorda le
assemblee o legislative o costituenti, volute dai popoli
e promesse dai principi nel 1848? Con altrettanta lealtà
l’imperatore, il re di Francia, gli ecclesiastici, Lutero
aveano chiesto il concilio: altri il tragiversavano col
solito sotterfugio del chiedere troppo, pretendendo che
il papa vi comparisse non capo ma membro, e che

anche i novatori avessero voce deliberativa; lo che equivaleva
a dare già per concesso lo scisma. Paolo III, che
da senno il voleva, e che all’uopo spedì in Germania
Ugo Rangone quantunque contrariato dalla lega Smalcaldica
e da mille ostacoli[289], intimò il concilio (1545) a
Trento, sul limite dell’Italia e della Germania. Inviando
a presederlo come angeli della pace Gianmaria Ciocchi
Dal Monte e Marcello Cervini, italiani che divennero papi,
e Reginaldo Polo inglese che ne fu ad un punto, dichiarava
scopo del concilio l’estirpazione delle eresie,
l’emenda dei costumi e della disciplina, e la concordia
fra i principi cristiani.




Ma oltre avere i Protestanti ricusato intervenirvi,
ogni passo era reso scabroso da puntigli dei re cattolici
e dei prelati delle nazioni: e la prima adunanza (13 xbre), con
venticinque vescovi, si logorò in dispute sui convenevoli,
sul cerimoniale, sulle forme, sul modo di votare, perfin
sul titolo del sinodo: perditempi che noi vedemmo rinnovarsi
pur jeri, e non da frati e cardinali. Sospese le
tornate in pericolo di peste, poi riassunte, quando Maurizio
di Sassonia marciò sovra Trento per sorprendere
l’imperatore, i padri sgomentati si dissiparono.




Non vi si doveano mettere in dibattimento quistioni
parziali come a Costanza, bensì l’essenza stessa della
Chiesa; e in tanto bollimento degli spiriti quanto non
era pericoloso il raccorlo, difficile il tenerlo ne’ limiti!
Nè il divisarne il procedimento appartiene al nostro

racconto, bastando toccare quei sommi capi che valsero
sull’avvenire.




Dopo settantacinque giorni di baruffe tra la fazione
imperiale e la francese, Gianmaria Ciocchi Dal Monte
per via di promesse e transazioni ottenne la tiara col
nome di Giulio III (1550), e subito dalla lodatissima operosità
cascò nell’infingardaggine, e abbandonando gli affari al
cardinale Crescenzio, sciupava tempo e denari in una
deliziosa vigna fuor di Roma, divenuta proverbiale. Di
titoli e beni fece prodigalità ai parenti; diede Camerino
in governo perpetuo a Balduino suo fratello, al costui
figlio Giambattista il titolo di gonfaloniere della Chiesa,
e Novara e Civita di Penna in signoria, e «maggior
grandezza in Roma che se fosse stato duca o signore
naturale e antiquato in qualsivoglia parte d’Italia»
(Segni). Donn’Ersilia, moglie di Giambattista, lussureggiava
di tal fasto, che la duchessa di Parma figlia
dell’imperatore penava a ottenerne udienza. Ai nipoti
per sorelle diè stati e titoli di signori, ed ornolli di cardinalati,
di titoli di capitan generale, e li fece simili a
veri signori, essi di cui jeri s’ignorava la stirpe. A un
pitocchetto raccolto e che lo spassava giocolando con
un bertuccione pose tal amore, che il fece adottare da
suo fratello, lo colmò di benefizj, e per quanto zotico
fosse, e i prelati vi repugnassero, lo ornò della porpora:
ma il mal allevato riuscì alla peggio, e finì per
le prigioni.




Erano andamenti da togliere pretesti ai Riformati?
anzi il costoro apostolato si diffondeva anche in Italia.
Ci fu veduto come qui prima che altrove se ne svolgesse
il seme, tra per senno di pensatori, tra per arguzia
di letterati. La estesa reputazione de’ nostri dotti fece
che i novatori forestieri ne bramassero l’adesione, e cercassero
qui divulgare le loro scritture, mentre la vivacità
degli ingegni nostrali inuzzoliva delle nuove

predicazioni. Veramente nella libertà con cui qui si
disapprovava la romana curia, svampavano quelle stizze
che compresse invigoriscono, e la vicinanza facea che
coi traviamenti delle persone non si confondesse la santità
delle istituzioni. Gl’Italiani, la cui immaginazione
non era inaridita dal raziocinio, mal poteano gradire
un culto senza bellezza, senza vita, senz’amore, che
riprovava le esteriorità, e sbandiva dal santuario le
pompe tanto popolari, e quella liturgia or festante e
trionfale, or tenera e melanconica, grave sempre e maestosa;
quelle cerimonie derivate dalle idee più sublimi
unite ai simboli più graziosi, dai sentimenti più puri
manifestati colle forme più splendide e variate, e che
nutrivano le arti, sì gran parte della gloria nazionale.
Sentivano poi come il papato conservasse all’Italia l’importanza
che sotto ogni altro conto smarriva, e vi traesse
denaro, persone, affari; tutti i principi e le case magnatizie
tenevano parenti nelle prelature e nel sacro collegio,
i quali e godevano pingui benefizj, ed esercitavano
influenza: molti contavano dei santi fra i loro antenati:
i letterati chiamavansi riconoscenti ai papi e ai cardinali,
che gli aveano per secretarj o clienti: insomma
l’interesse che spingeva i forestieri, distoglieva i nostri
dal volere la Riforma; oltrechè li vegliava più dappresso
l’autorità ecclesiastica.




Lutero avrebbe avuto efficacia sopra le profonde convinzioni
di Dante; non sopra i contemporanei dell’Ariosto
che di tutto ride, e ride dei dogmi più che
Lutero.




Ma se l’amore della novità non invase nè le plebi nè
i principi, e se quelli che si occupano di regolare la propria
fede son pochissimi a fronte di coloro che ne usano
e ne vivono, erra chi crede la Riforma non abbia qui
avuto ed estensione e conseguenze civili e politiche[290].

Alcuni nostri teneansi in corrispondenza coi dotti tedeschi;
e i cardinali Bembo e Sadoleto scriveano all’erudito
Melantone, il principale apostolo di Lutero. Gli
studenti tedeschi che qui venivano a raffinarsi, o i nostri
che s’addottoravano nelle Università tedesche, servivano
di conduttori alle nuove dottrine. Francesco Calvi da
Menaggio (Minicio), librajo a Pavia, andò a cercare dal
Froben di Basilea le opere di Lutero, e le propalò in
Lombardia[291]: a Venezia si ristamparono la spiegazione
del Pater di Lutero anonima, i Luoghi comuni di
Melantone col titolo di Principj della teologia d’Ippofilo
da Terranegra, poi il catechismo di Calvino, e il
commentario di Bucer sui salmi col nome d’Arezio

Felino, e le opere di Zuinglio sotto quello di Corisio Pogelio;
pseudonimie che eludevano la superiore vigilanza.




Con apostolato diverso, la negazione era stata sparsa
dai guerrieri, qui scesi a straziarci; fra i quali il fanatico
Giorgio Frundsberg, inventore de’ lanzichenecchi
(t. IX, p. 367), portava allato una soga d’oro colla quale
vantavasi volere strozzare in Clemente VII l’ultimo dei
papi. E poichè i partiti non sottigliano sulla moralità
dei mezzi purchè giungano al fine, vi fu chi esultò dello
strazio che que’ ribaldi recarono all’Italia e al papa; e
un frate Egidio della Porta comasco, il quale con Zuinglio
divisava i modi di diffondere la protesta evangelica
di qua dall’Alpi, esclamava: — Dio ci vuol salvare;
scrivete al Borbone che liberi questi popoli; tolga il
denaro alle teste rase e lo faccia distribuire al popolo
famabondo; poi ciascuno predichi senza paura la parola
del Signore; la forza dell’Anticristo è prossima al
fine»[292].




In quella corte di Ferrara, dove s’era veduta ogni
bruttura, e dove il duca Alfonso fece dipingere dal Lotti
la sua Laura Dianti in figura di Madonna col versetto
Fecit mihi magna qui potens est, Renata di Francia
figlia di Luigi XII era venuta moglie d’Ercole figlio di
esso duca, che le regalò gioje per centomila zecchini.
Aveva essa imbevute le dottrine di Calvino, e la troviamo
lodata come santissima anima dal Brucioli nella
dedica della Bibbia, per gran religione dal Betussi nella
giunta alle Donne illustri del Boccaccio, e da Gianfrancesco
Virginio bresciano nel dedicarle le sue Lettere,
che al Fontanini (rigoroso giudice) parvero seminate
di frasi eterodosse, e la Parafrasi sulle epistole
di san Paolo. Essa formò della Corte ferrarese un focolajo
di pratiche anticattoliche; vi imbandiva grasso

ne’ giorni di digiuno; vi ricoverò alcun tempo Calvino
e Marot, traduttore francese dei salmi, e quanti per
religione fossero spatriati; e istituì una piccola chiesa
riformata.




Il marito, sollecitato dal padre Pelletario, per alcun
tempo tenne essa ed i suoi chiusi nel castello di Consandolo;
ma e quivi e ad Argenta essi diffusero le loro
dottrine, sicchè il duca riferiva al re di Francia i traviamenti
della moglie, narrando come dovette interporre
prelati e ambasciatori perchè lasciasse far la pasqua
alle proprie figlie; onde esorta il re a vincere un’ostinazione,
la quale non potrà che recare disgustosissimi
frutti[293]. In fatto, non venendone a capo, la rimandò
in Francia.




Colla Renata vivea Francesco Porto cretese, insegnatore
di greco nelle nostre città, poi ricoverato nel
Friuli, in fine a Ginevra, dove Teodoro Beza ne compose
l’epitafio. Emanuele Tremelli ferrarese, dal giudaismo
convertito per cura del poeta Flaminio e del cardinal
Polo, ben presto in patria e a Lucca sorbì le opinioni
protestanti, e piuttosto che rinunziarvi, passò con Pietro
Martire Vermiglio a Strasburgo, poi in Inghilterra;
insegnò ebraico a Eidelberga, a Metz, a Sedan ove

morì, lasciando varie opere e la versione latina della
Bibbia siriaca e quella del Testamento Vecchio sul testo
ebraico.




Frà Bernardino Ochino da Siena godeva tal rinomanza
d’eccellente predicatore, che Carlo V diceva: — Farebbe
piangere i sassi»; e il Bembo: — E’ fa
girar tutte le teste; uomini, donne, tutti ne van pazzi;
qual eloquenza, quale efficacia!» Dedito a quelle eccessive
austerità, che non di rado inducono soverchia
fiducia in se stesso, dai libri di Lutero imparò a cercare
nella sacra scrittura ciò che alla sua passione piacesse,
e fin dal 1542 Gaetano Tiene gli fece interdire
la predicazione in Roma[294]. Presto gli fu ripermessa,
ma forse perchè il papa non gli concedette la porpora
cominciò a insultarlo, poi temendolo fuggì a Ginevra,
e pubblicò molte opere, fra cui Cento apologhi contro
gli abusi della sinagoga papale, de’ suoi preti, frati, ecc.




Filosofo e dialettico non vulgare, insegnava egli che
non è possibile giungere al vero colla ragione, ma è
necessaria l’autorità divina; e poichè la sacra scrittura
non basta se un lume infallibile non ajuti a interpretarla,
e avendo ripudiata l’autorità della Chiesa, fu costretto
rifuggire nel misticismo e nell’immediata ispirazione[295].
Sarebbesi rassegnato a credere a Calvino,
egli che non avea consentito a credere alla Chiesa universale?
Fu dunque maledetto e perseguitato a Ginevra;
da Zurigo pure sbandito di settantasei anni con quattro
figliuoli nel cuor dell’inverno; nè raccolto a Basilea
ed a Mülhausen, s’ascose in Moravia, dove perduto due
figli e una ragazza dalla peste, morì nel 1564.









Fu de’ più bei trionfi della Chiesa nel medioevo l’aver
sostenuto l’indissolubilità del matrimonio a fronte delle
regie lubricità. Ma già Lutero, per favorire il landgravio
d’Assia, aveva approvato la bigamia: ora l’Ochino
nel XX de’ suoi Trenta dialoghi sostenne che un
marito il quale abbia moglie sterile, malescia, insopportabile,
deve prima implorar da Dio la continenza;
e se tal dono, chiesto con fede, non possa ottenere, può
senza peccato seguire l’istinto, che conoscerà certamente
provenir da Dio, e prendere una seconda moglie
senza sciogliersi dalla prima[296].




In quel centro di studj e di gioventù ch’era Bologna,
seminò le novità nel senso zuingliano Giovanni Mollio
di Montalcino minorita; e dalla corrispondenza de’ corifei
forestieri appare che in molti germogliarono, anzi
un gentiluomo esibivasi pronto a levare seimila soldati
se si recasse guerra al papa[297]. Al Mollio teneva bordone
Pietro Martire Vermiglio fiorentino, predicatore
dottissimo, il quale potè stabilire una chiesa a Napoli,
una a Lucca, una a Pisa[298], finchè fuggì a Strasburgo,
e vi ebbe moglie e la cattedra lasciate dal famoso Capitone,
e vien contato fra i loro ministri meglio versati
nelle sacre scritture. Seco erano vissuti Paolo Lazise veronese,
che a Strasburgo professò greco ed ebraico;
Alessandro Citolini da Céneda, autore d’un’Arte di ricordare,
nella quale riduce sotto certe categorie tutte

le cose escogitabili[299]; Celso Martinengo bresciano;
Girolamo Zanchi bergamasco, professore di teologia a
Strasburgo, dove non essendovi chiesa italiana, i nostri
si radunavano nella casa di lui.




Di Firenze fuggirono Gianleone Nardi, che molto
scrisse a difesa delle eresie, e Michelangelo frate predicatore,
che apostolò a Soglio ne’ Grigioni, e stampò
un’Apologia, nella quale si tratta della vera e falsa
Chiesa, dell’essere e qualità della messa, della vera presenza
di Cristo nel sacramento della Cena, del papato
e primato di san Pietro, de’ concilj e autorità loro ecc.
Fuori professarono pure e Alfonso Corrado mantovano,
autore d’un commento sull’Apocalisse, violentissimo
contro i pontefici, e Guglielmo Grattarola medico bergamasco,
e parecchi Napoletani[300]. Girolamo Massari
vicentino, a Strasburgo insegnò medicina, e descrisse
un processo dell’Inquisizione[301]. Scipione Gentile da
San Ginesio nella marca d’Ancona, autore di molte
opere legali e di annotazioni sopra il Tasso, morì professore
di leggi in Franconia il 1616.




Celio Secondo Curione valente grammatico da Chieri,
studiando giurisprudenza a Torino, prese contezza delle
innovazioni, e invogliatosene fuggì per la Germania con
Giovanni Cornelio e Francesco Guarini. Scoperto in val
d’Aosta, dopo due mesi di fortezza fu collocato in un
monastero ad esservi istruito nella fede: ma egli a reliquie
di santi sostituì una Bibbia, poi sottrattosi, girò

molte città d’Italia; a Milano ebbe moglie e cattedra;
sinchè udito che di ventitre fratelli e sorelle suoi una
sola era rimasta, ripatriò. Quivi udendo un domenicano
in pulpito confutar Lutero, gli gridò, — Tu menti!»
e cacciò a mano le opere di questo. Scontò l’ardire in
carcere a Torino; ma, benchè incatenato, riuscì a sottrarsene
tanto miracolosamente, che fu creduto opera
di magia[302]. Per la qual evasione «non feci voto
(dic’egli) di visitare Compostella o Gerusalemme, che
sono idolatrie; nè di castità, perchè Dio solo può darla,
ma mi consacrai tutto a Gesù Cristo, unico liberator
nostro». Presto ebbe una cattedra a Pavia, e sebbene
trapelasse come sentiva, mai per tre anni non si potè
arrestarlo, perchè gli studenti vegliavano a sua tutela.
Insistendo però il papa acciocchè il senato milanese
svellesse quella gramigna, egli si raccolse a Venezia,
indi a Ferrara, ove la duchessa gli diè lettere per le
quali conseguì a Lucca una cattedra. Ma domandandolo
caldamente il papa, la republichetta il consigliò di mutar
aria; sicchè entrato negli Svizzeri, fu maestro a Losanna,
poi a Basilea, donde più non si scostò, per larghe offerte
che ricevesse. Una volta ardì tornare a Lucca per
prendervi la moglie e i figli; il bargello si presentò per
coglierlo, ma egli con un coltello da tavola alla mano
si salvò. Molte opere di libertà protestante lasciò, fra cui
è una rarità il suo Pasquino in estasi (Pasquilli extatici
de rebus partim superis, partim inter homines in
christiana religione passim hodie controversis cum
Marphorio colloquium). Anche suo figlio Celio Orazio,

professore di medicina a Pisa, latinizzò alcuni sermoni
dell’Ochino; e in quel senso pendettero pure Agostino
e l’Angelico, fratelli di quello.




Questa connivenza de’ Milanesi indica che fra loro non
mancassero fautori ai Riformati. Milanese era frà Giulio
da San Terenzio, che imprigionato a Venezia, potè fuggire
oltremonti, e stampò opere ereticali col nome di
Girolamo Savonese[303]. Di un processo contro sospetti
luterani nel 1535 fa memoria il pizzicagnolo Burigozzo,
narrando che gl’imputati, fra cui un prete, furono in
duomo riconciliati dall’inquisitore e dall’arcivescovo
dopo lettone la condanna, obbligandoli per alcune domeniche
a stare alla porta maggiore vestiti di sacco, e
con una disciplina battersi dal principio della messa fin
all’elevazione[304]. Nel 1556 Paolo IV lagnavasi col

vescovo di Modena si fossero a Milano scoperte conventicole
di persone ragguardevoli d’ambo i sessi,
professanti gli errori di frà Battista di Crema[305]. Da
Milano era pur fuggito tra gli Svizzeri e i Grigioni quell’Ortensio
Landi (pag. 253), le cui opere furono dal
concilio di Trento messe fra le condannate in primo
grado.




Il cardinale Sadoleto, persuaso che colla mansuetudine
si potrebbero ancora ricondurre gli erranti, pure
dolevasi che il papa non s’accorgesse della defezione
degli spiriti e dell’indisposizione loro contro l’autorità
ecclesiastica[306]; e il cardinale Caraffa dichiarava a
Paolo III che l’eresia luterana aveva infetto l’Italia, e
sedotto non solo persone di Stato, ma molti del clero[307].
Più ancora esprimono le baldanzose speranze d’alcuni
apostati.




Troppo vicina di Ferrara era Modena «città piacevolissima
d’aere, d’acqua e di belle donne, ed ornata
di bellissima gioventù, datasi tutta agli studj delle
muse»[308]. Della famiglia de’ Grillenzoni, Giovanni
era stato scolaro devotissimo del Pomponazzi, del quale
raccolse le lezioni: neppur omettendo gli scherzi di che
talvolta le condiva. Tornato in patria, imparò il greco
da Marcantonio di Cretone, pel quale fece istituirvi una
cattedra; e in casa teneva una specie d’accademia, ove

ogni giorno davasi una lezione di latino, una di greco,
s’interpretavano autori, e massime Plinio, potendo
ognuno recar in mezzo il proprio parere. Vi s’aggiungeano
banchetti letterarj, dati per turno da ciascun
accademico, con frugalità delicata; e ogni volta si proponeva
qualche esercizio d’ingegno, qualche epigramma
o sonetto o madrigale; vivande non doveansi domandare
se non nella lingua prefissa dal capo del convito,
non ripeter le formole già usate da un altro, citare
tutti i proverbj relativi a un animale o a una pianta,
o a un tal santo o a una tal famiglia, ovvero recitare
una novella.




Essendosi nel 1537 divulgato non so qual libro delle
nuove opinioni, quell’accademia tolse a difenderlo, onde
venne in sospetto; poi nel 1540 capitatovi l’erudito siciliano
Paolo Ricci, che faceasi chiamare Lisia Fileno,
banditore di dogmi riprovati, con baldanza se ne discuteva
nelle piazze, nelle botteghe, da dotti e indotti,
e fin dalle donne, allegando testi e dottori che mai
non aveano veduti. Preso e menato a Ferrara, costui si
ritrattò; ma gli effetti durarono, ed apparivano specialmente
nel cuculiare che faceasi i predicatori, e sinistrarne
i detti, tanto che più d’uno fu costretto scendere
dal pergamo, e il cardinal Morone colà vescovo scriveva: — L’altro
jeri un ministro dell’ordine ingenuamente
mi disse che li suoi predicatori non voleano più
venire in questa città, per la persecuzione che gli fanno
questi dell’accademia, essendo per tutto divulgato questa
città esser luterana»[309]. Il cardinale Sadoleto a nome
del papa ne mosse querele con Lodovico Castelvetro,
che n’era il migliore ornamento, e fu mandato un formulario
di fede che i sospetti sottoscrivessero, come
fecero alcuni, e fra gli altri il vescovo Egidio Foscarari,

i cardinali Sadoleto, Cortese, Morone ed esso Castelvetro[310],
e poco poi avendovi due Francescani predicato
errori, furono puniti.




Il Castelvetro avea tradotto i Luoghi comuni di
Melantone, che impressi in Venezia, furono bruciati dal
carnefice. Essendosi poi inviluppato nel turpe arruffio
che dicemmo con Annibal Caro (pag. 162), fu imputato
d’eresia, e affidatane l’indagine a Pellegrino Erri,
prelato modenese che avea tradotto i salmi dall’ebraico,
e che procedette con zelo rigoroso. Il Castelvetro fu
citato a Roma con Filippo Valentino, e suo fratello
Paolo prevosto della cattedrale, e lo stampatore Antonio
Gadaldino: il prevosto fece pubblica ritrattazione; il
Gadaldino, che avea divulgato libri ereticali, fu sostenuto;
Filippo fuggì, e con lui il Castelvetro, che si ritirò
a Chiavenna. Condannato in contumacia con Gianmaria
suo fratello, chiedeva perdono dal concilio di Trento,
ma il papa pretendeva si presentasse al Sant’Ufficio di
Roma, che aveva iniziata la procedura; onde vagò coi
soliti guaj degli esuli, finchè a Chiavenna ebbe dai Salis
onorata sepoltura, con un’iscrizione ove ancora si legge:
Dum patriam ob improborum hominum sævitiam
fugit, post decennalem peregrinationem tandem hic,
in libero solo liber moriens, libere quiescit.




Nel 1825, nel basso Modenese, in una casa già dei
Castelvetro, si trovarono murati da sessanta libri ereticali
di prime edizioni, e furono acquistati dalla biblioteca

Estense: i molti manoscritti che gli accompagnavano,
lasciaronsi sciaguratamente disperdere.




Chiavenna, come la Valtellina, era allora suddita dei
Grigioni, i quali avendo adottato le dottrine zuingliane,
nei loro paesi davano pace a chi fuorusciva per religione.
La Pregalia e l’Engadina, valli retiche confinanti
coll’Italia, aveano avuto predicazione e chiese da
frati apostati nostri.




A Chiavenna pure visse e morì Agostino Mainardi
agostiniano, che scrisse l’Anatomia della messa e la
soddisfazione di Cristo. Francesco Negri da Bassano
agostiniano, legatosi con Zuinglio, lo accompagna alla
conferenza di Marburgo, alla dieta d’Augusta caldeggia
la libertà di coscienza, si asside a Chiavenna come maestro
e pastore, finisce cogli Antitrinitarj: nella sua Tragedia
del Libero Arbitrio, la Grazia giustificante tronca
la testa al re Libero Arbitrio, e il papa è riconosciuto per
Anticristo[311]. A Chiavenna stessa fe lunga dimora

come pastore Girolamo Zanchi, canonico di Alzano bergamasco,
che convertito da Pietro Martire, a Ginevra
stampò sei volumi d’opere teologiche, onde salì in tal
conto, che Sturmio diceva basterebbe egli solo a tener

testa a tutti i padri tridentini. Dolce e conciliante, procurava
ravvicinare i dissenzienti, ma le sue concessioni
spiacevano ai Luterani. Vedovo d’una figlia di Celio
Orione, sposò Livia Lumaca, ricca chiavennesca, e n’ebbe
molti figliuoli: professò ad Eidelberga, finchè il successore
dell’elettore Federico III suo patrono escluse quei
che deviavano dal luteranismo, onde lo Zanchi andò a
finire nel Palatinato.




In Trento episcopava Bernardo di Clees nel 1535
quando le idee luterane vi presero piede, non tanto per
convinzione, quanto per odio de’ valligiani contro i signori.
Il vescovo tentò calmare i capi, e non riuscendo

si ritirò a Riva, mentre gli abitanti della val Sugana e
della val di Non tentavano prender Trento per forza;
ma prevalsero le milizie del principe vescovo, il quale
tornato ne fece appiccare e decapitar molti e mutilare
e tenere in carcere. Di là era Jacopo Acconzio, giureconsulto
rifuggito a Zurigo, poi a Strasburgo, e che
alla divina Elisabetta d’Inghilterra, da cui ebbe ripetuti
segni di stima, dedicò i famosi suoi Stratagemmi di
Satana in fatto di religione (Basilea 1565), tradotti
in molte lingue, dove tende a ridurre a pochissimi i
dogmi essenziali del cristianesimo, affine d’indurre a
vicendevole tolleranza le sêtte. Ma la tolleranza era
ignota fin di nome, e tutte le parti lo disapprovavano,
quasi menasse all’indifferenza[312].




Compagno eragli stato Francesco Betti romano, segretario
del marchese di Pescara, che fuggito a Zurigo
poi a Strasburgo, pubblicò una Lettera all’illustrissimo
marchese di Pescara, nella quale dà conto della cagione
che lo mosse a partirsi dal suo servigio e uscire
d’Italia; specie di disfida ai Cattolici. Vi rispose il Muzio
colla solita beffarda iracondia (pag. 362); molti si
accinsero di richiamarlo all’ovile; ma egli continuò in
varie città, e nel 1587, già vecchissimo, stampò a Basilea
la traduzione di Galeno.




Pier Paolo Vergerio di Capodistria, nominato vescovo
di Madrusch ancora laico, il giorno stesso ricevette tutti
gli ordini e l’unzione episcopale da suo fratello Giambattista
vescovo di Pola. Spedito nunzio papale in Germania,
si lusingò di convertire Lutero, ma parve invece
se ne lasciasse pervertire. Reduce, e non compensato

quanto sperava, ritirossi vescovo in patria, dove cominciò
a introdurre novità, dalle chiese tor via certe
immagini e le tavolette de’ miracoli, negare il patronato
speciale de’ santi su certe malattie, ed altri partiti che
seppero d’empietà ai timorati, e singolarmente al Muzio
e a monsignor Della Casa suoi violenti detrattori. Il
quale monsignore si mostrò in fatto zelantissimo, non
tanto per la santa Sede, diceva egli stesso, quanto per
servire all’illustrissimo sangue della casa Farnese; e al
famoso Pierluigi, da Venezia ove stava nunzio pontificio
nel 1544, scriveva[313]: — Avendo io fatto mettere
prigione un Francesco Strozzi, eretico marcio, il quale
si tiene traducesse in vulgare il Pasquillo in estasi,
libro di pessima condizione e pestifero, essendosegli
trovato addosso, quando fu preso, un epitafio mordacissimo
e crudelissimo fatto da lui contro la persona
di nostro Signore, ed avendo sua santità a Roma con
l’oratore di questi signori fatto ogni istanza necessaria,
ed io qui non mancato di tutte le diligenze possibili
per poter mandare il detto Francesco a Roma, il quale
è prete ed è stato frate dodici anni, non si è potuto
avere, e finalmente il serenissimo mi ha dato precisa
negativa, fondandosi sopra la conservazione della giurisdizione,
e mostrando quanto ciascuno Stato deva
sforzarsi di mantenerla».




Il Casa instruì il processo del Vergerio, e mentre il
papa insisteva per averlo sott’occhio, egli esortava il
cardinale Farnese ad impedirlo, perchè «in questo processo
è una parte che contiene maldicenza, e spezialmente
un particolare di quella calunnia che fu data al
duca di Castro sopra il vescovo di Fano; per la quale
particolarità, quand’io mandai a vostra signoria reverenda

il detto processo, ne levai la parte della maldicenza,
acciocchè nostro Signore non avesse a sentire
questa calunnia, se forse non l’ha sentita fin qui»[314].




A questo modo s’ingannano i grandi! Intanto il Vergerio
continuava con tale impudenza, che dal dotto
Egnazio, presso cui ospitava, fu mandato via di casa:
mostrava credere che suo fratello vescovo fosse stato
avvelenato perchè apostato, poi d’essere in pericolo
egli medesimo, tanto più dacchè venne inquisitore il
suo compatrioto e nemico Annibale Grisoni. Presentatosi
al concilio di Trento, per la cui convocazione egli
si era tanto adoperato, non ne ottenne udienza, onde
ricoverò in Valtellina, e il dispetto o il bisogno lo trasformò
in caloroso novatore. A Poschiavo stampò il
Libro ai principi d’Italia, ricco di particolarità storiche;
trattò delle superstizioni d’Italia e dell’ignoranza
de’ sacerdoti; girò la Germania, «invece di tesori
mondani» portando molti scritti de’ novatori[315], e

piacendo «per una certa sua eloquenza popolare e
audacemente maledica» (Pallavicino); lanciava dardi
infocati contro di Paolo III, dei prelati e del concilio,
e principalmente di monsignor Della Casa, il quale poi
vecchio e scaduto di speranze, ritirossi a Narvesa componendovi
sonetti pieni di disinganno, e diceva di sè:
Puer peccavi, accusant senem.




Il Vergerio alla Riforma acquistò credito e proseliti
coll’autorità di vescovo e lo zelo di apostolo; favorì
assai tra i Grigioni gli arrolamenti per Francesco I;
ma perduta l’alta sua posizione nel clero nostro, neppure
acquistò la fiducia de’ Protestanti, perchè, libero
pensatore, non aderiva a Lutero più che a Zuinglio,
sicchè dovette andar a morire a Tubinga (1565), dove qualche
zelante disperse le sue ceneri.




Con lui stette in corrispondenza il militare Orazio
Brunetti di Porcìa, le cui lettere (Venezia 1548) abbondano
in senso protestante; in molti opuscoli italiani, nè
pregevoli per scienza nè belli di forma, non mostra
lealtà o convinzione, combattendo il cattolicismo collo
svisarlo.




Simone Simonio lucchese, perchè dal niente non si
fa niente, sosteneva che il Verbo era fatto, e vantava
d’aver sillogismi che imbarazzerebbero san Paolo, e si
dicea credesse nel cielo padre, nella terra madre, e
nella forma, cioè nel senso e intelligenza del cielo. Buttatosi
or con Calvino, or con Lutero, or cogli Unitarj,
imprigionato a Ginevra, esulante per Germania e

Polonia finchè visse, è dopo Melantone contato fra i
restauratori della scienza dei Protestanti[316], mentre
altri lo svillaneggiavano; nemici cui allude nel libro
intitolato Scope con le quali si scopano gli escrementi
delle calunnie, delle bugie, degli errori.




Alessandro Citolini di Serravalle nel Trevisano rifuggì
a Strasburgo, poi in Inghilterra, ed è grandemente
lodato da Sturm; ma la sua Tipocosmia, imitazione
del Camillo, è una confusione inestricabile.




E molti potremmo indicare, che dalle ricerche scientifiche
erano tratti nell’errore. Paolo Mattia Doria napoletano,
autore della Vita civile, avea preparato l’Idea
d’una perfetta repubblica, ma ne fu sospesa la stampa,
e come lorda di immoralità e panteismo fu arsa. Il
Panizzi, nell’edizione inglese dell’Orlando innamorato,
ripubblicò un opuscolo del vescovo Vergerio (Basilea
1554), dov’è asserito che il Berni al burlesco poema
intarsiasse dottrine anticattoliche, espunte dopo morto
l’autore, e allega diciotto stanze, prologo al XX canto,
donde l’editore conchiude che tali opinioni fossero comuni
nella classe educata d’Italia, quanto oggi le liberali.
Prova incerta, ma non nuova; chè già altri vollero
noverare tra i Riformatori il Manzolli pel Zodiacus
vitæ, astiosissimo contro il clero, l’Alamanni, il Trissino,
altri ed altri, mal comparando chi riprova gli abusi con
chi proclama la ragione individuale per unica interprete
del codice sacro[317]. Fra essi è Vittoria Colonna,
le cui poesie spirituali rivelano una profonda religione,

qual doveva penetrare le anime virtuose, sofferenti dei
mali della patria, che attribuivansi alla depravazione
de’ costumi, e alla negligenza e peggio de’ prelati.
Massime chi era contemplativo più che indagatore doveva
restar commosso dai dubbj allora gettati nell’intelligenza
della fede, onde furono confusi coi Riformati
persone di gran pietà, che colla loro stessa austerità,
col congregarsi a ragionar di Dio, coll’occuparsi delle
indagini teologiche protestavano contro l’indifferenza
dei più. E molti infatto della predicazione luterana non
vedeano che il lato morale; una pietà forse inconsiderata,
ma invaghita d’una purezza che deploravano perduta
nella Chiesa; un compiangere le persecuzioni fatte
all’Ochino o a Pietro Martire, mentre si tolleravano
l’Aretino e il Franco; una profonda fiducia nei meriti
di Gesù Cristo, senza accettare l’autorità e i sacramenti
da lui istituiti.




Così di Marcantonio Flaminio, elegante latinista che
ridusse i salmi in odi, messe all’Indice, si dà per segno
di apostasia l’ardor suo per Cristo, le lettere piene di
pietà, e il raccontare egli stesso come, essendo malato,
per le preghiere del Caraffa risanò[318]. Lo storico

Pallavicino, sebbene appunti il Flaminio di «covare
nella mente tali dottrine, per non dover combattere le
quali ricusò d’andare secretario del concilio di Trento»,
soggiunge che, in fine degli anni suoi, la salutevole
conversazione del cardinal Polo il facesse ravvedere, e
scrivere e morire cattolicamente.




La libertà del Trissino (t. IX, p. 316) prova quanto
fossero tollerate le declamazioni contro di abusi, che si
confessavano anche quando non si pensava a correggerli.
I nostri godeano udirle ripetere dai Protestanti, e di
poter esclamare, — Anch’io l’avea detto e prima di
loro»: chi vagheggiasse fama di franco pensatore assentiva
alla disapprovazione delle cose antiche, a quegli
epigrammi, o raziocinj poco migliori d’epigrammi, che
vengono facilissimi a chi è mal informato della soggetta
materia.




Come oggi il liberalismo politico professa di volere
la libertà, nel mentre i conservatori pretendono combatterlo
in nome anch’essi della libertà, così era allora
del religioso: sparlavasi della Corte romana, senza
per questo volerla disfare; chi gridava ad una riforma
del clero, chi al depuramento del culto; alcuni

o a voce o per iscritto emettevano errori di cui aveva
colpa l’intelletto non la volontà, più scusabili quando i
dogmi non erano stati nè così ben definiti, nè così popolarmente
espressi come dopo il concilio di Trento.
E molti potevano lealmente credere che la critica non
farebbe che appurar la Chiesa e consolidare il dogma;
non essendosi ancora veduto succedersi dottrine tutte
cangianti, tutte discutibili in modo, che gli spiriti non
si inebbrierebbero più che del dubbio. E in generale si
sapeva, o almeno si sentiva che riformare non è distruggere;
che le riforme opportune e durevoli denno
venir dall’amore non dalla collera, dall’autorità che
dirige, non dalla violenza che scompiglia.




Ma già appariva la moltiforme natura della Riforma;
in Germania assodatrice del principato, in Francia faziosa,
in Inghilterra dispotica e persecutrice, in Iscozia
fanaticamente esagerata, regia nella Scandinavia, repubblicana
in Isvizzera, deleterica in Polonia. A noi
proveniva o da Germania o da Ginevra: i pensatori
propendevano piuttosto a Zuinglio che a Lutero, perchè
quegli avea scritto in latino, e più serio e più logico.
Ma presto anche di qua dell’Alpi si comunicarono i
litigi che di là si dibattevano intorno alla presenza reale;
e Lutero, interrogatone dai novatori del Veneto, anatemizzava
Zuinglio ed Ecolampadio «dottori contagiosi,
falsi profeti».




Eppure i dissensi non doveano qui limitarsi; e i
nostri, non solo contribuirono a distendere altrove la
Riforma, ma ne dedussero più rigorose conseguenze.
Lutero aveva mantenuto molti dogmi, e la gerarchia, e
il canone dell’autorità, rendendola però servile al potere
temporale che solo, rinnegata la scomunica, potea
mantenere colla spada quell’unità di fede che appunto
erasi spezzata; onde non fece che diroccare l’ecclesiastica
disciplina, a segno che più volte si sperò una

riconciliazione. Calvino dall’inerte uffizialità del luteranismo
avventossi alla critica, negando addirittura la
Chiesa nel senso mistico, e facendola sparire in faccia
all’individuo, sicchè restava interposto un abisso: eppure
nelle vertigini della ragione egli non si spinse
fino all’estremo. Furono Italiani che senza ritegno
compirono la doppia dissoluzione della disciplina e della
gerarchia, unendovi quella delle fondamentali verità;
e in nome dell’irrefrenata autorità della ragione intaccarono
l’idea stessa, l’ontologia cristiana. Non gente di
stola e di tonaca, ma giureconsulti e medici, ammessa
unicamente la Bibbia, e in questa non trovando espresso
il dogma della Trinità, lo impugnarono, come gli antichi
Ariani, negando la divinità di Cristo, la consustanzialità
del Verbo, ed altre che diceano introduzioni
de’ sofisti greci.




Forse ne dubitavano l’Ochino ed altri Riformati, e
probabilmente l’Accademia di Vicenza; ma risoluti antitrinitarj
si dichiararono i figli del medico Matteo
Gentile, che per seguire la Riforma era spatriato.
Alberico professò giurisprudenza a Oxford sinchè morì
del 1611. Scipione insegnò ad Eidelberga e altrove,
latinizzò i due primi canti della Gerusalemme liberata
appena usciti. Giovanni Valentino di Cosenza professò
a Ginevra, in Francia, in Polonia; esigliato dalla Svizzera,
perchè ruppe il bando, fu decapitato a Berna.
Gianpaolo Alciato milanese, che morì a Danzica, da
Austerlitz scrisse due lettere (1564-65) a Gregorio Paoli,
in sostegno della dottrina unitaria, per le quali dal Beza
era detto «uom delirante e vertiginoso», da Calvino
«ingegno non solo stolido e pazzo, ma affatto frenetico
sin alla rabbia»[319]. Aggiungi l’abate Leonardo, Nicolò
Paruta, Giulio da Treviso, Francesco da Rovigo,
Giacomo da Chiari, Francesco Negri, Dario Socino.









Matteo Gribaldi detto Moffa, legista chierese, che
professava a Padova collo stipendio fin di mille fiorini,
e vi acquistò tal fama che la sala non bastava agli ascoltatori,
ne fuggì perchè sospettato d’eresia in grazia di
un libro stampato a Basilea nel 1550, ove descriveva
la morte di Francesco Spiera, accompagnata, dicevano
i Protestanti, da orribile disperazione per avere disertato
dalle loro opinioni. Calvino temendolo infetto dell’eresia
unitaria, per la quale egli allora faceva processare
Serveto, nol volle ricevere. Bruciato poi questo,
l’invitò a una conferenza, ed esso vi si condusse; e
perchè l’intollerante eresiarca negò stendergli la mano,
e voleva costringerlo a una professione di fede, egli
credette più sicuro passare a Tubinga, indi a Berna;
ma quivi pure perseguito come antitrinitario da Calvino,
benchè si ritrattasse, dovè partirne, nè sembra
vero che prima di morire (1564) tornasse cattolico[320].




Suo discepolo era Giulio Pacio cavaliere vicentino,
fuggito ad altri compatrioti in Ginevra, v’ebbe una cattedra
di legge; ed era disputato dalle Università di
Francia e di Germania per opere di diritto e di filosofia,
ora affatto dimenticate. A Montpellier ebbe scolaro il famoso
Peiresc, il quale faticò per tornarlo cattolico, ottenendogli
qualche cattedra ben provveduta, e dopo molti
anni abjurò in fatto; a Padova insegnò diritto civile, poi
finì a Valenza.




Lelio Socino (-1562), discendente da illustri giureconsulti,
da Siena passato in Isvizzera e in Germania, si amicò i
principali Riformati e Melantone; disgustato dell’intolleranza
di Calvino[321], andò in Polonia, professando
apertamente le credenze antitrinitarie, alle quali convertì

Francesco Lismanin di Corfù, priore de’ Francescani e
confessore della regina Bona Sforza. Accolto a gara dai
signori polacchi e dal re Sigismondo, morì a Zurigo (-1604).
Fausto Socino, nipote e allievo di lui, bello scrittore,
facile parlatore, gentile di modi, occupato dodici anni
presso la corte di Firenze, quando i suoi parenti furono
perseguitati si mutò a Basilea, studiando teologia; e
pubblicò opere anonime. Per una disputa con Francesco
Pucci, avendo dovuto partirsene, fu chiamato in Transilvania
e Polonia, ed ereditati gli scritti dello zio, ne
trasse fuori un nuovo simbolo che differiva in punti
essenziali dagli Unitarj polacchi. Secondo lui, bene
aveano meritato Lutero e Calvino, ma non abbastanza,
giacchè era mestieri sbrattar la fede da ogni dogma che
trascenda la ragione. La Bibbia è d’origine divina, e
voglionsi prendere in senso letterale i passi che si riferiscono
a Cristo; il quale a Dio, unico d’essenza come di
persone, è inferiore soltanto nella maestà e potenza,
ch’esso acquistò colla morte, coll’obbedienza e colla
risurrezione. L’uomo fu mortale prima della caduta;
altrimenti Cristo abolendo il peccato, l’avrebbe sottratto
alla morte; nè si trasmette colpa originale.
L’uomo è libero nel proprio arbitrio; l’onniscienza divina
non abbraccia le azioni umane; e la dottrina del
predestino sovverte ogni fede. Alla giustificazione sono
necessarie le opere buone: Cristo non soddisfece pei
peccati degli uomini, poichè Dio gli avea perdonati anche
prima di lui: il battesimo d’acqua è meramente
atto allusivo all’iniziazione.




Socino fu dunque il vero grande eresiarca, poichè
non accettò limiti nel proclamare i diritti della ragione:
se Lutero e gli altri avevano secolarizzato la
religione, egli secolarizzò Dio, e togliendo il soprasensibile,
fu il padre del razionalismo, che è l’eresia dei
tempi nostri.









Gravi contraddizioni gli suscitarono queste dottrine,
e perseguitato e povero dovette vivere della generosità
de’ suoi adepti; i quali crebbero tanto, che le differentissime
sêtte di Unitarj si ridussero a quest’una, detta
de’ Sociniani. Ma i suoi avversarj eccitarono contro di
esso il popolo di Varsavia, che lo strascinò per le vie;
a gran fatica salvato, ritirossi in un oscuro villaggio, e
alla sua morte gli fu posto quest’epitafio:




Tota licet Babylon destruxit tecta Lutherus,

Calvinus muros, sed fundamenta Socinus[322].






Giorgio Biandrata saluzzese (-1585), dottore nell’Università di
Montpellier poi di Pavia, scrisse intorno all’ostetricia e
alle malattie muliebri il meglio che fin allora si fosse
fatto, e senza conoscere nè il commento del Berengario
nè le opere del Pareo. Chiesto a curare Giovanni Zapoly
vaivoda della Transilvania, lo portò al grado di prendere
moglie Isabella, figlia di Bona Sforza regina di
Polonia, alla quale e al bambino, nato poco prima
della morte del padre, prestò utilissimi servigi. Non è
da annoverare fra i perseguitati di Vicenza[323], perocchè
nel 1552 lo troviamo reduce in quiete a Mestre;
di là pare fuggisse a Ginevra, dove udì Calvino,

ma datosi agli Antitrinitarj, fu dal Vermiglio chiamato
a Zurigo, poi capo d’una chiesa istituita da Olesnieski
signor di Pinczowia; e quando Sigismondo Augusto di
Polonia aperse questo regno agli eretici, Giorgio si trasferì
a Cracovia, assistette a due concilj, collaborò alla
traduzione polacca della Bibbia sotto la protezione di
Nicola Radzivil, e sostenne calorose dispute[324], tenuto
come colonna dagli Antitrinitarj, e da quel re fatto archiatro
e consigliere intimo. Pure non si staccava affatto
dai Cattolici, tornò talvolta alla Corte polacca, che
l’adoprò in importanti nunziature: onde Fausto Socino
lo mise in sospetto al vaivoda, poi inveì contro di esso,
e sparse fosse ucciso dal nipote Bernardino.




In Polonia predicò pure Francesco Stancari mantovano (-1574),
che insegnando ebraico in un’accademia eretta a
Spilimbergo da Bernardino Partenio, manifestò idee
eterodosse, onde dovette fuggire, e da Basilea diresse
ai magistrati veneti un trattato della Riformagione. Il
concilio di Ginevra preseduto da Calvino lo scomunicò,
perchè professava che Gesù Cristo fu mediatore presso
l’eterno Padre come uomo non come Dio; e dappertutto
venne contrariato per dottrine esorbitanti. A Cracovia
seppe dissimularle; ma quando il vescovo insospettito
il fece arrestare, i signori ne ottennero la
liberazione; ond’egli incoraggiato propose si abbattessero
le immagini e tutto l’antico culto, e diede un codice
in cinquanta regole per le nuove chiese. Nell’opera
contro i ministri di Ginevra e di Zurigo (Cracovia
1562) scrive che «il solo Pietro Lombardo val meglio
che cento Luteri, ducento Melantoni, trecento Bullinger,
quattrocento Pietro Martiri e cinquecento Calvini; dei
quali tutti, se si pestassero in un mortajo non si strizzerebbe
un’oncia di vera teologia».




Francesco Pucci fiorentino, stando a Lione per commercio

e frequentando i letterati contrasse le opinioni
protestanti, e lasciati i traffici, si pose alla teologia
in Oxford, dove fu dottorato il 1574. Nel trattato De
fide in Deum quæ et qualis, combattè i Calvinisti che
prevaleano su quell’Università; onde perseguitato, ricoverò
a Basilea, e legato d’amicizia e di credenze con
Fausto Socino, pubblicò una tesi che tutto il genere
umano fin dall’utero materno è efficacemente partecipe
dei benefizj di Cristo e della beata immortalità. Per essa
dovette andarsene anche da Basilea; nè maggior tolleranza
trovò a Londra, ove anzi fu messo prigione; nè
in Olanda, ove con molti disputò. A Cracovia due alchimisti
inglesi lo persuasero che poteano, mediante il
commercio con certi spiriti, scoprir cose ignote al resto
degli uomini; ed egli vi credette, e cercò persuaderne
altri. Disingannatone, si ravvide anche de’ suoi errori,
in man del vescovo di Piacenza nunzio a Praga si ritrattò,
e ordinato prete, servì come secretario al cardinale
Pompeo d’Aragona[325].




Da qui siete chiari come la Riforma straziasse se
stessa; e qualvolta il senno individuale sottentri al comune,
è egli possibile trovar un punto d’accordo, cui
si pieghi l’orgoglio della libera interpretazione? Intolleranti
come quelli da cui s’erano staccati, e senza avere
come questi l’appoggio dell’autorità divina, ognuno presumeva
con eguali titoli essere al possesso della verità,
sicchè condannava il dissenziente; i sinodi scomunicavano
l’un l’altro; l’un predicante cacciava l’altro; il
Bullinger, pastore supremo a Zurigo, querelevasi altamente
dei tanti Italiani rifuggiti in quella città; Comander
li chiamava accattabrighe, insofferenti d’istruzione
altrui, della propria opinione tenacissimi[326].









Risentiva dunque tutta la società le scosse della Riforma,
la quale era giunta alle estreme sue conseguenze,
cioè fino a rinnegare Cristo, e surrogare al deismo epicureo
il deismo razionale; onde i Cattolici aveano bene
di che sgomentarsi, e voler riparare con una riforma
cattolica. Di questa fu zelantissimo Paolo IV, succeduto (1555)
al brevissimo papato del sant’uomo Marcello II. Avea
istituito i Teatini, detti così dal vescovado cui egli rinunziò
per entrarvi; e avendo a Trento costantemente
propugnato la parte più rigorosa, nè mai usato condiscendenza
a verun cardinale, si meravigliò al vedersi
eletto. Se appuntammo il suo sparnazzarsi in una politica
secolaresca, lodiamolo d’aver piantato la politica
pratica fondata sui diplomi, e che perciò fu poi detta
diplomatica: poichè il cardinale Vitellozzo Vitelli avendone
raccolto un gran numero, principalmente concernenti
la famiglia Caraffa, chiarì di quant’uso potessero
essere, incoraggiò le grandi famiglie a fare altrettanto,
e il papa secondò le ricerche. Questo gloriavasi di non
aver trapassato un giorno senza fare un ordine per
emendazione della Chiesa; onde ben gli si appropriò
una medaglia, portante Cristo che caccia dal tempio i
profanatori.




La dominazione spirituale ben s’impianta sopra il volontario
consenso degli intelletti; e quando ricorre deliberatamente
alla forza materiale, palesa un indebolimento
già sentito. Nessuno negherà nè che la Chiesa
abbia diritto di eliminare e punire chi la contamina, nè
che nell’applicazione siasi ecceduto: ma la storia contemporanea
non ci spiega abbastanza questi trascorsi,
comuni a tutte le nazioni? L’inquisizione come tribunale,
ignota ai primi secoli quando pena era la scomunica,
cioè l’escludere dalla comunione delle preghiere e

de’ sacramenti, fu introdotta in Linguadoca come spediente
politico per assodare nella Francia quella nazionalità
che altre genti vagheggiano a qualsiasi costo:
negli altri paesi, in mancanza d’eretici, vegliava sui costumi
e sulla disciplina, puniva le bestemmie anche
dette per ira o malvezzo, la bigamia, le superstizioni, lo
sparlar del clero. In Ispagna diretta pure in senso della
nazionalità, cioè a svellere ogni residuo della dominazione
straniera, trascese, come avviene delle nazionali
vendette; e quando essa perseguitava i Musulmani, migliaja
di famiglie arrivarono a Genova e in altri porti
d’Italia in tale sfinimento, che molti soccombettero alla
fame e al freddo, costretti sin a vendere i figli per pagare
il naulo; e diffusero qui il morbo marano.




Sisto IV, deplorabile pontefice, sin dal primo momento
che re Ferdinando la introdusse, ne mostrò tal
disgusto, che d’ambe le parti si arrestarono gli ambasciatori,
e il Cattolico richiamò i suoi sudditi. Sisto da
poi cedette, e confermolla nel 1478; ma udendo lamenti
sulla durezza de’ primi inquisitori, dichiarò surrettizia
quella bolla, ammonì essi inquisitori, e determinò non
procedessero che d’accordo coi vescovi, nè si estendesse
il Sant’Uffizio alle altre provincie; poi destinò un giudice
d’appello papale, a cui potessero gravarsi i maltrattati;
molte sentenze cassò e addolcì; e per quanto i
Cattolici e Carlo V procurassero eludere quest’intervenzione
della santa Sede, è memoria di condannati a cui
quei giudici fecero restituire o i beni o l’onore civile,
almeno i figli cercarono salvarne dall’infamia e dalla
confisca, e spesso imposero agli inquisitori d’assolverli
in segreto, per sottrarli alle pene legali e alla pubblica
ignominia. In tali arti perseverarono Giulio II e Leone X,
e quali dispensarono dal portare il sanbenito, cioè il
sacco di penitente, a quali tolsero d’in sulla tomba i
segni di riprovazione: Leone scomunicò l’inquisitore di

Toledo nel 1519, ad onta di Carlo V; ed essendo condannato
il Vives come sospetto di luteranismo, Paolo III
lo disse innocente, e lo pose vescovo delle Canarie: il
famoso latinista Marcantonio Mureto, chiesto in patria al
rogo come eretico, fu accolto in Roma ad insegnare
all’ombra papale: Leone proferì reo di morte chi falso
testimoniasse davanti al Sant’Uffizio, e voleva riformare
radicalmente l’Inquisizione di Spagna, legandola ai vescovi;
ma Carlo V ne lo stornò col solito spauracchio di
Lutero[327].









Fin dal suo tempo il Segni accorgevasi che l’Inquisizione
spagnuola «fu istituita per tôrre ai ricchi gli
averi e ai potenti la stima. Piantossi dunque sull’onnipotenza
del re, e fa tutto a profitto della potestà regia,
a scapito della spirituale. Nella prima sua idea e nel suo
scopo è un’istituzione politica: è interesse del papa
mettervi ostacoli, come fa tutte le volte che può: ma
l’interesse del re è di mantenerla in continuo progresso».
E che sia vero, il re di Spagna nominava il
grande inquisitore, approvava gli assessori, fra cui due
dovevano essere del consiglio supremo di Castiglia; il
tribunale dipendeva dal re, così padrone della vita e
della roba de’ sudditi, e che della cassa dell’Inquisizione
faceva un fondo di riserva proprio, a segno che più
volte agl’inquisitori non restava tampoco abbastanza per
le spese; i grandi e il clero n’erano colpiti egualmente,
senza privilegio o eccezione; laonde, mentre esprimeva lo
sforzo nazionale contro i Maomettani e gli Ebrei, era pure
un artifizio regio per assoggettarsi la Chiesa e la nobiltà.




Ogni autorità minacciata suol esacerbare i rigori, e
colla necessità della difesa giustificare la persecuzione:
e quel tribunale fu esteso come una legge marziale contro
l’irrompere di eresie, che dove prevalsero, cagionarono
ben maggior effusione di sangue, che non tutti
i roghi del Sant’Uffizio.




Prevalse poi le idee di tolleranza, vengono obbrobriati
coloro che propongono spiegazione, non giustificazione
alle vecchie persecuzioni, mentre pajono eroi

coloro che declamano senza lealtà contro istituzioni di
cui più non si ha a temere, o echeggiano senza critica
coloro che a carico della religione posero e quei rigori
e quegli atti di fede[328].




Fatto è che allora, in nome della religione della misericordia,
si rinnovavano gli orrori dell’imperio romano,
e al gentilesimo delle voluttà e dell’ingegno credeasi
riparare con quello dell’oppressione e de’ supplizj,
togliendosi e la sicurezza del vivere e la franchezza del
pensare[329]. Paolo IV dando all’Inquisizione un’insolita
vigoria, non la volle più dipendente da ciascun vescovo,
ma dalla congregazione del Sant’Uffizio, autorizzata a
giudicare delle eresie di qua e di là dall’Alpi; laonde
pose in ogni città «valenti e zelanti inquisitori, servendosi
anche di secolari zelanti e dotti, per ajuto della
fede, come verbigrazia dell’Odescalco in Como, del conte
Albano in Bergamo, del Muzio in Milano. Questa risoluzione
di servirsi di secolari fu presa perchè non solo
moltissimi vescovi, vicarj, frati e preti, ma ancora molti
dell’istessa Inquisizione erano eretici»[330]. Singolare
confessione!









Allora si estesero le procedure del Sant’Uffizio, il
quale doveva inquisire gli eretici o sospetti d’eresia, i
fautori loro, i maghi, malefici e incantatori, i bestemmiatori,
quelli che si oppongono al Sant’Uffizio ed a’ suoi
uffiziali. Sospetto d’eresia è chi lascia sfuggirsi proposizioni
che offendono gli ascoltanti o fanno atti eretici,
come abusare de’ sacramenti, battezzare cose inanimate,
quali sarebbero calamita, cartavergine, fave,
candele; percuotono immagini sacre, tengono, scrivono
o leggono libri proibiti; si allontanano dal vivere cattolico
col non confessarsi, mangiar cibi vietati, e simili.




Le procedure sue, che tanto ci destano orrore, non
erano che le consuete; e basti in prova l’essere pubblicamente
stampati i suoi codici, secondo i quali, al reo
è dato un procuratore, persona intelligente e di buon
zelo, col quale egli possa comunicare e che ne faccia
le difese; di tutti gli atti e le deposizioni si tenga protocollo;
«i vicarj saranno avvertiti di non permettere
che i notari diano copia degli atti del Sant’Uffizio, per
qualsivoglia causa, salvo al reo, e solamente quando
pende il processo; senza il nome de’ testimonj, e senza
quelle particolarità per le quali il reo potesse venir in
cognizione della persona testificante»[331].




I principi, accortisi che al religioso teneano dietro
cambiamenti politici, fecero causa comune con quella
Roma di cui aveano avuto gelosia, e per tutto fu
invigorita l’Inquisizione, repudiando la connivenza
tanto consueta in Italia; con privilegi e indulti si allettavano
fraternite d’uomini e donne a servire di famigli
al Sant’Uffizio, che non solo investigava l’eretica pravità,
ma la negligenza delle pratiche religiose, fiutava le cucine
al venerdì, sofisticava qualche parola sfuggita ai

professori, insomma avviava alla polizia odierna; superiore
a questa solo in quanto supponeva andarne di
mezzo, non l’interesse momentaneo d’un principe, ma
la salute delle anime. La tolleranza, virtù eminentemente
civile, che nell’uomo di credenza diversa non ci lascia
considerare se non il fratello e il concittadino e a Dio
riserva il giudizio della coscienza, chi conoscevala in
quell’età? Lutero invocava le spade regie contro i dissidenti,
mentr’esso li perseguitava colle imprecazioni; e
tutti potemmo vedere a Dresda la mannaja che i Luterani
adopravano contro gli avversarj, dov’è scritto: Hüt
dich Calvinist: Calvino facea bruciare Serveto: Enrico
VIII ed Elisabetta scriveano col sangue de’ Cattolici
tiranniche leggi, come Maria e Filippo II con quello degli
Eretici: Ferdinando d’Austria colle stragi d’Ungheresi
e Boemi dissidenti vendicava stragi precedenti di costoro:
insomma inviperiva una lotta dove chi non uccidesse,
sarebbe ucciso.




Fu allora che l’Accademia di Modena andò dissipata
come dicemmo, e molti membri di essa fuggirono; molti
Ferraresi, tra’ quali Olimpia Morata ch’era stata educata
da Giovanni Sinapio, protestante precettore delle figliuole
della duchessa, e sposò Andrea Grundler protestante,
studente all’Università di Ferrara. Scrisse ella
dialoghi latini e poesie greche; e rifuggita ad Eidelberga
professò lingua greca, e morì di soli ventinove anni. Di
là scriveva: Ferrariæ crudeliter in Christianos animadverti
intellexi, nex summis nec infimis parci:
alios pelli, alios vinciri, alios fuga sibi consulere[332].









I Riformati, che ci conservarono il nome de’ loro
martiri, descrivono la fierezza de’ supplizj subiti dal
Fannio di Faenza in Ferrara, da Domenico Cabianca
bassanese, da frà Giovanni Mollio professore di Bologna,
da Pomponio Algieri di Nola, da Francesco Gamba di
Como, da Goffredo Varaglia cappuccino piemontese, da
Luigi Pasquale di Cuneo. Il Poggiali estrasse da vecchia
cronaca il nome di molti inquisiti piacentini[333].









Ogni causa ha tristi apostoli, che credono servirla
col mostrare come abbia molti nemici, e in quella generalità
di nomi che esclude la critica e la discolpa
avvolgono le persone meno meritevoli di sospetto. Così
allora avvenne, e nella inflessibilità del suo zelo Paolo IV
fe gittare prigioni il cardinale Morone ed Egidio Foscarari
vescovo di Modena, reputatissimi prelati, e i
vescovi Tommaso Sanfelice della Cava, Luigi Priuli di
Brescia, imputati di nutrire opinioni ereticali, o mal difendere
le ortodosse. Anche don Gabriele Fiamma veneto,
canonico lateranese e vescovo di Chioggia, autore
di poesie spirituali, predicando a Napoli il 1562, fu
accusato d’eresie[334]. E per verità, se la Riforma, filosoficamente
considerata, era un lanciarsi dello spirito
verso la libertà, un voler pensare e giudicare secondo
la testa propria intorno a fatti e idee che fin allora si
erano ricevuti dall’autorità, ne scendea drittamente che
divenissero sospetti tutti i pensatori, tutti, anche gli
zelanti.




Questo frà Michele Ghislieri alessandrino si segnalò
nell’alta Italia per zelo inquisitorio; e l’opposizione che
trovò dappertutto ci rivela non tanto il precipitare delle
opinioni in senso protestante, quanto l’indispettirsi
della violenza. Avuto spia che a Poschiavo, paese italiano

appartenente ai Grigioni, si stampassero libri ereticali
destinati all’Italia, e che alcune balle erano state
spedite ad un negoziante di Como, frà Michele le sequestrò.
Il capitolo comasco, spalleggiato dal governatore,
voleva fossero restituite; e non riuscendo, il popolo ne
levò tal rumore che frà Michele dovette ritirarsi. Anche
a Morbegno in Valtellina eresse processo di eresia contro
Tommaso Pianta vescovo di Coira, senza citarlo nè
nominare i testimonj; sicchè i Grigioni gli fecero vietare
di procedere contro chicchefosse senza previa loro
licenza: e perchè egli, obbedito alla prima, rinnovò
poi le processure, il popolo a pena si tenne che non
gli mettesse le mani alla vita.




Ebbe poi ordine d’inquisire Vettore Soranzo vescovo
di Bergamo, il quale in conseguenza fu sospeso, ma
dopo due anni rintegrato. Maggiori indizj trapelavano
contro Giorgio Medolago: ma la costui potenza avrebbe
impedito l’inquisitore se a questo non fosse venuto in
sussidio Giovan Girolamo Albani. Mercè del quale il
Medolago fu preso: ma la Signoria veneta lo fece levare
a forza delle carceri del Sant’Uffizio e trasportarlo nelle
sue, nelle quali morì. L’opposizione allora obbligò il
Ghislieri a partire di Bergamo, del che si dava colpa
a Niccolò da Ponte che poi fu doge, e che perciò venne
in odore di luterano. Quell’Albani, valentissimo giureconsulto,
godea di alto favore presso la Signoria; ma
quando due suoi figliuoli nella chiesa di Santa Maria
Maggiore uccisero il conte Brembati, egli, come loro
complice, fu per dieci anni relegato in Dalmazia. Il
Ghislieri però, divenuto papa Pio V, conferì ai figliuoli
il titolo di gentiluomini romani, e al padre il governo
della marca d’Ancona, poi il cappello cardinalizio, che,
non senza eventualità di salir papa, portò degnamente
fino ai novantasette anni.




Il decreto del 1558, per cui tutti i frati che fossero

fuori venivano obbligati a tornare ai loro conventi e
ricevere il castigo meritato, indusse molti a fuggire
in Olanda e a Ginevra: e se credessimo a Gregorio
Leti[335], più di ducento buttaronsi eretici.




In generale l’Inquisizione, severissima a chi si ostinasse,
ai confessi e ricredenti mostrava carità: alquanti
furono arsi in Roma e mazzerati a Venezia: molti obbligati
a ritrattarsi d’errori, in cui erano incorsi prima
di saperli condannati. Ma il popolo ne prese tal disamore
a Paolo IV, che appena morto abbattè la sua statua,
erettagli poco prima dal troppo labile favore di
quella plebe, e ficcò il fuoco al palazzo dell’Inquisizione.
Pontefice difficile a giudicare fra atti così disformi; ma
certamente coll’alienarsi dall’imperatore per istudio
dell’italica indipendenza, tolse che questo il coadjuvasse
ad estirpare l’eresia che allora prese consistenza.




Carlo V, che odiava i Protestanti dacchè in Germania
l’aveano costretto a concessioni repugnanti al suo orgoglio,
s’accorse come le loro dottrine serpeggiassero
in Napoli, e con un severissimo editto del 1536, valevole
per tutti i suoi regni, v’interdisse ogni commercio
e corrispondenza con persone infette o sospette d’eresia,
pena la morte e la confisca. Colà avea predicato e
fatto proseliti l’Ochino: poi Giovanni Valdes, gentiluomo
spagnuolo, dall’imperatore lasciato segretario al vicerè
Pier di Toledo, disputò della Giustificazione; sebbene
scarso di dottrina, coll’enfasi cattivava gli animi; e
gl’inquisitori attestano che fin tremila proseliti si trasse
dietro. Fra questi Galeazzo Caracciolo marchese di Vico,
figlio d’una Caraffa, parente di Paolo IV, marito d’una
duchessa di Nocera, gentiluomo dalla chiave d’oro di
Carlo V, le dottrine di Pietro Valdes e di Pietro Martire
propagò, poi abbandonando la famiglia, e una

splendida fortuna, andò nel 1551 a fondare a Ginevra
un concistoro italiano, e chiesa distinta con un formulario
proprio. Primo ministro ne fu Massimiliano Martinengo
conte bresciano, poi Lattanzio Rangoni profugo
di Siena. Invano i parenti procurarono richiamarlo;
suo padre, pregatolo ad un colloquio in Venezia, non
potè espugnarne la fermezza; trattolo un’altra volta a
Vico, il padre, i figliuoli, la moglie ch’esso teneramente
amava, il supplicarono rimanesse in patria e nella fede
comune, ma egli s’ostinò al niego. Proposto a Calvino,
a Pietro Martire, al Zanchi se potesse far divorzio, decisero
di sì, ond’egli sposò una dama di Rouen, visse
onorato fin al 1586, e Calvino gli dedicò la seconda
edizione de’ suoi commenti sull’epistola ai Corintj.




Antonio Caracciolo, figlio del principe di Melfi maresciallo
di Francia, lasciò la corte di Francesco I per
farsi certosino: ma anche nel chiostro recò l’inquietudine,
intrigò in Corte, e fatto vescovo, nè potendo da
Sisto V ottenere il cappello rosso, si diede coi Riformati,
dapprima continuando a dirsi vescovo e ministro
del santo Vangelo: scrisse poesie francesi e italiane; e
polemiche religiose, finchè morì nel 1569. Lorenzo
Romano di Sicilia, già agostiniano, disseminati occultamente
gli errori di Zuinglio qui, poi rifuggito in Germania,
tornò a casa nel 1549 insegnando la logica di
Melantone, sponendo le epistole di san Paolo nel nuovo
senso, e pubblicò anche un’opera intitolata Beneficio di
Cristo. Citato all’Inquisizione fuggì, poi venne volontario
a costituirsi, si disdisse e ottenne perdono, facendo
molte penitenze e pubblica abjura nelle cattedrali
di Napoli e Caserta, e confessando d’avere assai
proseliti, fra cui molte dame titolate.




Il vicerè Toledo, cui Carlo V nessuna cosa aveva
raccomandata più che d’impedire la diffusione dell’eresia,
bruciò una gran catasta di libri che la propalavano,

e vietò l’introdurre qualunque trattato di materie
teologiche non approvato dalla santa Sede, e le accademie
che, sotto coperta di letteratura o di filosofia,
facilmente invadevano il campo teologico. Poi, spintovi
dall’imperatore che vedeva in Germania gli scompigli
causati dalla Riforma, cercò introdurre nel regno l’Inquisizione
spagnuola, la quale, operando indipendente
dai vescovi e da ogn’altra autorità, nè dando contezza
de’ testimonj, apriva agevolezza alle vendette e alle false
deposizioni, e aggiungeva alle pene anche la confisca.
Pertanto i Napoletani vi si oppongono, e non valendo
le parole, le piazze insorgono (1547) gridando arme, strappano
i cedoloni, surrogano ai vecchi eletti del popolo altri più
creduti; i nobili si mescolano co’ plebei aizzandoli e
chiamandoli fratelli. Il Toledo citò Tommaso Anello sorrentino
plebeo, e il nobile Cesare Mormile, capi del tumulto;
ma tal folla gli accompagnò, ch’egli dovette dissimulare,
e lasciar che fossero portati in trionfo alle
varie piazze onde rassicurare e attutire il popolo; intanto
egli, dando buone parole e promettendo che, vivo lui,
mai non s’introdurrebbe tal tirannia, chiamava truppe.




Un accidente da nulla dà occasione di far sangue;
gli Spagnuoli assalgono i tumultuanti; questi rispondono
colle barricate e colla campana a martello; la via
Toledo e la Catalana inorridiscono di carnificina; alcuni
nobili, non più rei degli altri ma per esempio, sono
mandati sommariamente al supplizio, e il Toledo, credendo
aver atterrito, passeggia fieramente la città. Nessuno
gli fece atto di rispetto; la plebe, a fatica rattenuta
dal farlo a brani, formò regolarmente un’unione, considerando
per traditore della patria chi non v’entrasse,
e prese le armi, guidata dal Mormile e dai Caracciolo;
si deputò all’imperatore Ferrante Sanseverino principe
di Salerno, con Placido Sangro, per chiarirlo come non
fosse ribellione contro lui quell’insorgere contro un rigore

illegale, giacchè fra i capitoli del Regno era che
non si porrebbe l’Inquisizione spagnuola. Stettesi dunque
lungo tempo in aspetto di guerra, nè mancava chi suggerisse
o di darsi al papa che all’antica ragione di
sovranità univa ora l’odio particolare contro gli Ispani,
o di chiamare Pietro Strozzi e i Francesi che allora
campeggiavano a Siena. Ma i più perseveravano nelle
forme di soggezione, gridando Impero e Spagna: i baroni
erano stati domandati in castello dal vicerè a titolo
di obbedienza feudale: le buone famiglie si ritirarono,
sicchè la feccia prevalendo e i fuorusciti, tutto andava
a disordine l’infelicissimo paese, e bisognava blandire
alla ciurma coll’esagerazione delle parole e la villania
del vestire e del trattare; intanto che i soldati spagnuoli
coglievano ogni occasione e pretesto di saccheggiare,
e da una parte e dall’altra cercavansi sussidii e munivansi
fortezze.




A suggerimento pure del papa e di san Carlo fu deputato
all’imperatore il famoso giureconsulto Paolo d’Arezzo
con calde suppliche, nelle quali si dà questa strana
ragione che, essendo colà troppo comuni i giuramenti
falsi, niuno si terrebbe sicuro della vita e dell’avere.
L’imperatore a fatica volle concedere udienza ai deputati,
e ordinò si deponessero le armi in mano del vicerè;
e la città scoraggiata obbedì, implorò misericordia;
pure ottenendo che i casi d’eresia fossero giudicati dagli
ecclesiastici ordinarj. Trentasei eccettuati dall’amnistia
già erano fuggiti; il Mormile con altri ricoverò in
Francia, ben visto e provveduto; l’imperatore dichiarò
fedelissima la città, e le impose centomila scudi d’ammenda.
Il nuovo papa Giulio III vietò per bolla si facessero
confische per casi d’eresie, cassando anche le fatte
sin allora[336]: e i colpevoli erano diretti a Roma,

dove fatta abjura e le penitenze imposte, erano rimandati
a casa.




A Carlo V era succeduto nel regno di Spagna e ne’
dominj dell’Asia, dell’America e dell’Italia Filippo II, il
cui nome rappresenta proverbialmente la opposizione
contro l’eresia, e in conseguenza per taluni una generosa
come che inesorabile perseveranza, per altri il
tipo della tirannide, della fierezza, dell’ipocrisia. L’Inquisizione,
da suo padre in testamento raccomandatagli,
fece esercitare coll’inflessibilità di chi crede compiere
un dovere. Allora si estesero quelle arsioni di eretici,
teatralmente solennizzate, talmente credevansi giuste: e
perchè i suoi sudditi non fossero trattati disugualmente,
voleva anche a Milano fare l’infausto dono del Sant’Uffizio
al modo spagnuolo; ma la città deputò alti personaggi
al re, al concilio, al papa che si adombrava
di questo tribunale da lui indipendente; e si ottenne di
non aggiunger questo ai tanti mali della Lombardia.




Nel Napoletano esacerbati i rigori e i sospetti, delle
persone che aveano frequentato le conversazioni di Vittoria
Colonna e Giulia Gonzaga, molte furono citate al
vicario dell’arcivescovo; e Giovan Francesco d’Alois di
Caserta e Giovan Bernardino di Gargàno d’Aversa decapitati
ed arsi, e confiscati i loro beni, malgrado il
privilegio di Giulio III. Ciò empì la città di sgomento;
molti migrarono; le piazze inviarono al vicerè duca
d’Alcala onde sincerarsi se stesse il disegno di piantarvi
l’Inquisizione spagnuola, ed egli assicurava di no.
Nè però ricusavano l’Inquisizione consueta, esercitata
dai vescovi; e nel Seggio di Capuana è detto[337]: — Si
faccia deputati, con ordine che devano andare a
ringraziare monsignor arcivescovo illustrissimo delle
tante dimostrazioni fatte contro gli Eretici e gli Ebrei,

e supplicarla che voglia esser servito di far intendere a
sua beatitudine la comune soddisfazione che tiene tutta
la città, che queste sorte di persone sieno del tutto castigate
ed estirpate per mano del nostro Ordinario, come
si conviene; come sempre avemo supplicato, giusta la
norma de li canoni e senza interposizione di corte
secolare, ma santamente procedano nelle cose di religione
tantum». Però anche que’ paesi vedremo allagarsi
di sangue per cagione religiosa.




I principi trovarono l’Inquisizione spediente a reprimere
i germi repubblicani, e sotto il granduca Cosmo
si fece a Firenze un atto-di-fede: la processione degli
Eretici condannati a far ammenda era preceduta dal
gonfalone, colla croce in campo nero tra la spada e il
ramo d’ulivo, e colla scritta Exurge, Domine, judica
causam tuam; ventidue soggetti seguivano Bartolomeo
Panciatichi, già ambasciatore ducale alla corte di Francia,
vestiti con cappe e sanbeniti dipinti a croci; e condotti
alla metropolitana, vi ottennero l’assoluzione, mentre
sulla piazza bruciavansi i loro libri. In San Simone subivano
la stessa cerimonia privatamente alcune donne,
sospette di novità.




Pure esso granduca non accettò il decreto di Paolo IV
sui libri proibiti, se pure non fossero avversi alla religione,
o trattassero di magia od astrologia giudiziaria;
de’ quali il 3 marzo 1559 fu bruciata una catasta avanti
a San Giovanni e Santa Croce. Lodovico Domenichi,
per aver tradotto e stampato con falsa data la Nicomediana(?)
di Calvino, fu condannato abjurare col libro
appeso al collo, e a dieci anni di carcere; ma ne ottenne
remissione per istanze di monsignor Giovio. Frà Luca
Baglione perugino nell’Arte di predicare (1562), tra
molti atti proprj racconta che, inveendo in una, non
dice quale città, contro gli eretici, un di costoro gli tirò
un’archibugiata, da cui però Iddio preservollo; e un’altra

volta assalito da più di quindici siffatti in istrada, potè
difendersene colla sola parola di Dio[338].




Presa Siena, i soliti zelanti subillarono Cosmo contro
i Socini, eresiarchi di colà; ed egli sulle prime non vi
badò, poi li tolse a perseguitare: furono presi alquanti
Tedeschi che vi stavano a studio, oltre alcune maliarde,
cinque delle quali bruciate nel 1569. Maestro Antonio
della Paglia di Veroli che latinizzò il suo nome in Aonio
Paleario, scrittore coltissimo d’un poema sull’immortalità
dell’anima, che Vossio chiama divino e immortale,
attinte a Siena le idee de’ Socini e dell’Ochino, le
diffuse a Colle e a San Geminiano; scrisse il Trattato
del beneficio della morte di Cristo, dove sostiene la
giustificazione per mezzo della fede, che fu confutato
da Ambrogio Caterino; e l’Actio in pontifices romanos
et eorum asseclas, quando trattavasi di raccorre il concilio
di Trento; e lettere a Lutero e Calvino[339]. Perseguitato,

indirizzò a’ senatori di Siena una pomposa
diceria latina, e, — Non siamo più a’ tempi dove un
vero cristiano possa morire a suo letto. Ma ci accusino
pure, ci imprigionino, ci torturino, ci strozzino, ci diano
alle belve, tutto sopporteremo, purchè ne derivi il trionfo
della verità». Allora passò a Lucca e v’ebbe impiego,
poi dal senato di Milano fu invitato professore, indi rifuggì
a Bologna, infine vi fu consegnato alla romana
Inquisizione, che dopo tre anni di carcere il condannò
ad essere strozzato ed arso, di settant’anni.




Fu allora che il Torrentino, nitido editore, si mutò
dalla Toscana ne’ paesi del duca di Savoja, e stampò le
storie di Giovanni Sleidan, probabilmente tradotte dal
Domenichi; e i Giunti a Venezia, ove la maggior libertà
fece prosperare la tipografia[340]. Antonio Bruciòli,
durando ancora la repubblica fiorentina, aveva sparlato
dei monaci: a che tante religioni e tanti abiti? tutti
dovrebbero ridursi sotto una regola sola; e non impacciarsi
d’affari mondani, dove non recano che guasto,
come è avvenuto di frà Girolamo; altre volte morendo
lasciavasi di che abbellire e fortificare la città, ora unicamente
ai frati acciocchè trionfino e poltreggino, invece

di lavorare come san Paolo; ed «era tanto costante
e ostinato in questa cosa de’ preti e de’ frati, che, per
molto che ne fosse avvertito, e ripreso da più suoi amici,
mai non fu ordine ch’egli rimanere se ne volesse, dicendo
Chi dice il vero, non dice male» (Varchi).
Stabilitisi i Medici, e svelenendosi egli anche contro di
questi, fu imprigionato; uscitone, si salvò a Venezia con
due fratelli stampatori, pei quali pubblicò la Bibbia
tradotta in lingua toscana (1538). Sebbene pretenda aver lavorato
sul testo originale, pochissimo sapeva d’ebraico,
e la sua Bibbia fu trovata riboccante d’eresie, come il
prolisso commento che ne stese in sette tomi: non
sembra però che egli disertasse la Chiesa cattolica[341].




Monsignor Pietro Carnesecchi, gentiluomo favorito
dai Medici in patria, in Francia e a Roma, conobbe in
Napoli Pietro Valdes, l’Ochino, il Vermiglio, il Caracciolo,
poi in Viterbo il vescovo Vittore Lorenzo, il Vergerio,
Lattanzio Rangone, Luigi Priuli, Apollonia Merenda,
Baldassarre Altieri, Mino Celsi; ebbe dimestichezza
con Vittoria Colonna, Margherita di Savoja, Renata di
Francia, Lavinia della Rovere Orsini; con Melantone e
con altri eretici trattò di presenza poi per lettere, e col
credito e col denaro combattè l’autorità pontifizia, i
frati, il purgatorio, le indulgenze, la confessione, la cresima,
i digiuni; l’invocazione dei santi, i voti di castità;
a salvarsi bastare la fede senza concorso delle opere;
nell’eucaristia trovarsi veramente il corpo di Cristo, ma
non transustanziato; potersi senza colpa leggere i libri
ereticali e mangiar grasso in qualunque giorno. Paolo IV

citatolo invano, lo fece scomunicato; ma perchè continuava
senza dissimulare, Pio IV ottenne che Cosmo
gliel consegnasse. Sì bene si difese, che fu rimandato;
nè però tacque, sovvenne di denari Pier Leone Marioni
e Piero Gelido da Sanminiato, ecclesiastico di
molta dottrina, che scoperti di eresia poterono rifuggire
a Ginevra. Cosmo non gli diminuiva la sua famigliarità;
ma poi richiesto dal rigido Pio V, il consegnò
all’Inquisizione, ove confesso e convinto, fu condannato
al fuoco. Il papa sospese dieci giorni l’esecuzione se
volesse intanto ricredersi; ma disputando egli in sinistro
senso fin col frate che il confortava, venne decapitato
ed arso[342] (1567).









Antonio Albizzi, che in Firenze istituì l’accademia
degli Alterati e fu console della Fiorentina, servendo al
cardinale d’Austria in Germania prese affetto alle dottrine
nuove, e con un amico venne in Italia onde metter
sesto agli affari suoi, per poi andare a liberamente
professarle. Ma scoperti, l’amico fu côlto e dato al
Sant’Uffizio; l’Albizzi fuggì (1626), e tornò ad Innspruck poi
a Hempen in Svevia; e quando appunto il Sant’Uffizio
gli iterava la citazione, morì. Intanto in Toscana crescevansi
i famigliari del Sant’Uffizio, distinti con una
croce rossa, esenti dalla potestà secolare ed autorati a
portar l’armi. Il granduca temette che quest’abito non
servisse di maschera ai molti che avversavano la sua
dominazione; pure non potè frenare gl’inquisitori, che
a Siena e a Pisa inesorabilmente perseguivano chiunque

uscisse in proposizioni ambigue, nè tampoco perdonando
a leggerezze di studenti.




Se la paura che si volgesse la critica dalle cose sacre
alle politiche faceva rigorosi i governi principeschi,
anche l’aristocratica Lucca se n’inquietava. Già fin dal
1525 proibiva i libri di Lutero e di Luterani, e chi
n’avesse dovea consegnarli; ma molti proseliti già vi
erano, e il cardinale Bartolomeo Guidiccioni da Roma
nel 1542 scriveva al governo di quella sua patria: — Qui
è nuova per diverse vie quanto siano multiplicati
i pestiferi errori di quella condannata setta luterana in
la nostra città; li quali, ancorchè paressero sopiti, si
vede che hanno dormito per svegliarsi più gagliardi...
Fino ad ora si è potuto pensare che il male fusse in
qualche pedante e donne; ma intendendosi le conventicole

qual si fanno in Santo Agostino, e le dottrine
quali s’insegnano e stampano, e non vedendo fare alcuna
provvisione da quelli che governano, o spirituale o
temporale, nè ricercare che altri la facci, non si puol
credere altro se non che tutto proceda con volontà e
consenso di chi regge. Onde di nuovo prego le S. V.
che ci faccino tal provvigione, che rendi presto tanto
buon odore, quanto fetore ha sparso e sparge il male;
e chi cacciasse con autorità della sede apostolica quelli
frati, autori e nutritori già tanto tempo di quelli pestiferi
errori, e desse quel loco a chi facesse frutto bono,
e castigasse qualcuno di quella setta, saria forse salutifero
rimedio...




«Intanto pareria che le S. V. col loro braccio ordinassero
che il vicario del vescovo facesse incontinente
prendere quel Celio (il Curione) che sta in casa di
messer Nicolò Arnolfini, il quale dicono aver tradotto
in vulgare alcune opere di Martino, per dare quel bel
cibo fino alle semplici donne de la nostra città, e che
ha fatto stampar quei precetti a sua fantasia: oltrechè
e da Venegia e da Ferrara se ne intende di lui pessimo
odore. Così è da far diligenzia in quei frati di Sant’Agostino,
massime di ritener quel vicario, il quale s’intende
per certo che ha comunicati più volte molti
de’ nostri cittadini con darli dottrina che quello debbon
fare in memoria solo della passione di Cristo, non già
perchè credino che nell’ostia vi sia il suo santissimo
corpo. E custoditi con diligenzia, li potranno mandare
a Roma, o vero avvisare come li tengono ad instanzia
di S. B.; acciocchè ogni uomo cognosca che le S. V. vogliono
cominciare a far qualche dimostrazione, ed essere,
come sono stati i nostri avoli, buoni e cattolici
cristiani e obbedienti figli della santa Sede apostolica...




«Questa mattina, da poi la partita dell’ambasciatore,
in la congregazione fatta dalli reverendissimi deputati

sopra queste eresie e errori luterani, dinanzi N. S. sono
state lette otto conclusioni luterane e non cattoliche di
don Costantino priore di Fregionara, le quali sono tanto
dispiaciute a N. S. e alli reverendissimi deputati, che
mi hanno commesso che io scrivi a V. S. che lo faccino
incarcerare con darne avviso, o che lo mandino con
quello altro frate di Sant’Agostino. E così le ricerco
che vogliano fare e con diligenzia, perchè sarà grande
purgazione del mal nome della nostra città, e mostreranno
che tali errori li dispiaciono, e faranno cosa
grata a Dio».




Nè tale sollecitudine era senza motivo; perocchè
Pietro Martire Vermiglio, dirigendo ai fratelli lucchesi
l’apologia della propria fuga, si congratulava che colà
i credenti aumentassero. Forse ne esageravano il numero
sì Roma per aver ragione di piantarvi l’Inquisizione,
sì il signor di Firenze per pretesto di mettere le
mani su quell’ambita repubblica, la quale pensò ovviare
i pericoli con esorbitanti rigori (1545). Il Consiglio generale
«dubitando che siano alcuni temerarj, li quali, con
tutto che non abbino alcuna intelligenza delle scritture
sacre nè di sacri canoni, ardischino di metter bocca
nelle cose pertinenti alla religione cristiana, e di essa
ragionar così alla libera come se fossero gran teologi,
et in tali ragionamenti dir qualche parola, o udita da
altri simili a loro, o suggerita dalla loro diabolica persuasione,
la qual declina e tiene della eresia, e leggere
anche libretti senza nome d’autore, che contengono
cose eretiche e scandalose; donde potrebbe facilmente
succedere, che non solo essi s’avvilupassero in qualche
errore, ma vi avviluppassero anche dentro delli altri»,
multa siffatti ragionari, ed ai recidivi sin la galera;
assolto chi denunzia altri; i libri d’eretici si consegnino,
pena la confisca; non si conservi corrispondenza con
eretici, e nominatamente coll’Ochino o con Pietro Martire;

tre cittadini siano eletti annualmente per sovrintendere
a tali colpe. Nel 1548 rivedeasi la legge mitigando
le pene, ma estendendole a qualunque libro di
religione non sottoscritto dal vicario del vescovo;
ognuno sia obbligato confessarsi e comunicarsi; in
quaresima non si macelli, nè si spacci carne se non
di capretto, vitello o castrato; niuno tenga a servizio
persone uscite di convento; a tutto mettendo comminatorie,
e provocando a spioneggi. Nel 1558 si proibiva
ogni colloquio o corrispondenza colle persone dichiarate
eretiche, o contumaci alle chiamate del Sant’Uffizio.




A tali editti probabilmente la Signoria fu obbligata
per dare soddisfazione ai vicini: certo il papa la querelò
di cotesto intromettersi di materie ecclesiastiche; ma
la Inquisizione romana non fu mai stabilita nella piccola
repubblica, che si serbò monda di sangue. Bensì
nel 1555, forse perchè si temesse veder ridotte ad
effetto quelle che fin allora non erano state che minaccie,
molti se n’andarono, tra cui Filippo Rustici che
a Ginevra tradusse la Bibbia, Giacomo Spiafame vescovo
di Nevers, Pietro Perna, che pose tipografia a Basilea
moltiplicando edizioni principalmente di Riformatori, e
avendo a correttore Mino Celsi senese, il quale esaminò
Quatenus progredi liceat in hæreticis coercendis; il
già detto medico Simon Simoni: anche intere famiglie
sciamarono, come i Liena, gli Jova, i Trenta, i Balbani
i Calandrini, i Minutoli, i Buonivisi, i Burlamacchi, i
Diodati, gli Sbarra, i Saladini, i Cenami, che poi diedero
alla Svizzera utili cittadini, e alla repubblica letteraria
personaggi illustri[343].









Nel 1561 si raddoppiò d’oculatezza al confine sopra
i libri proibiti, dando autorità di aprire i plichi e le
valigie provenienti d’oltremonte. Quando Pio IV temette
che i molti Lucchesi che viaggiavano in Isvizzera
e in Francia non ne contraessero l’infezione, il senato
proibì di dimorare in quelle contrade; coloro che abitano
a Lione devano tutti insieme comunicarsi il giorno
di pasqua; chi alloggi alcun forestiere, e il veda far
atti o discorsi meno cattolici, lo denunzii: ai dichiarati
eretici dello Stato si proibisce di fermarsi in Italia,
Spagna, Francia, Fiandra, Brabante, «luoghi ne’ quali
la nazione nostra suole conversare, abitare e negoziare
assai»; e se vi siano trovati, «chiunque gli ammazzerà
guadagni per ciascuno di loro, de’ denari del Comune,
scudi trecento d’oro; se bandito rimanga libero; se no,
possa rimettere un altro bandito». Questo decreto
attirò al Comune le lodi di Pio e di san Carlo: ma che
non abbia spinto nessuno all’assassinio, ce ne dà speranza
l’udire l’anno stesso lamenti che molti eretici
restassero in questa città, tenessero corrispondenza coi
profughi, e ricevessero opere protestanti[344].









CAPITOLO CXLVI.
Rimbalzo Cattolico. Concilio Tridentino.
Riforma morale.





Del famigerato Giangiacomo Medici, marchese di
Marignano, era fratello Giannangelo, valente giureconsulto
milanese, che successe pontefice col nome di
Pio IV (1559). Disapprovava la severità del predecessore, eppure
i tre nipoti di quello mandò a processo e a morte,
non eccettuando il porporato. Il supplizio d’un cardinale
diacono era tal novità che il mondo fu pieno; tutti
cercarono conoscerne il processo, nessuno lo vide intero,
nemmanco l’imputato o il suo difensore; e vi si volle
scorgere una vendetta della Spagna contro codesti suoi
avversarj ch’eransi vantati capaci di torle il reame di
Napoli. Pio IV espresse allo storico Pallavicino che
peggio d’ogni cosa eragli rincresciuta quella condanna,
ma averle dovuto lasciare corso per lezione dei futuri
nipoti: dappoi Pio V, rivedutane la causa, li dichiarò
condannati iniquamente, fece tagliare la testa ad Alessandro
Pallentieri, orditore del processo, e questo fu
bruciato, così togliendo alla posterità di giudicarne in
supremo appello[345].




Pio IV cavalcando ascoltava chiunque gli parlasse,
agli ambasciatori dava udienza in Belvedere senza cerimonie;
benchè aderente per origine all’Austria, non
prese parte alla guerra; procurò a Roma anni quieti
ed abbondanti; ridusse a fortezza la città Leonina, dov’è
il Vaticano: a questo aggiunse molti abbellimenti, fra

cui la sala regia, ove da Giuseppe Salviati fece storiare
le geste de’ papi con epigrafi dettate da apposita
commissione; ed una di queste ritrae il convegno di
Federico Barbarossa con Alessandro III a Venezia, e
l’umiliarsegli a’ piedi[346].




Neppur Pio IV si astenne dal favorire i nipoti, e
diede l’arcivescovado di Milano, e ben tosto la porpora
a un giovinetto di appena ventitre anni (1560) e non ancora
sacerdote, e su quello accumulò benefizj e cariche; egli
legato a latere di Bologna e Ravenna, poi d’Italia tutta;
egli abate e commendatore di almen dodici chiese in
varj Stati, arciprete di Santa Maria Maggiore, penitenziere
supremo della santa Chiesa, protettore del regno
di Portogallo, dei Cantoni svizzeri cattolici, della bassa
Germania, degli Ordini francescano e umiliato, dei canonici
regolari di Santa Croce a Coimbra, e de’ cavalieri
di Malta e del Cristo; sicchè unendovi il contado d’Arona
sul lago Maggiore, e il principato d’Oria nel Napoletano,
fruiva dell’entrata di almeno novantamila zecchini; e
aveva cognata una duchessa d’Urbino, maritate le sorelle
una nei Gonzaga principi di Molfetta, una nel
principe di Venosa, una nel principe Colonna vicerè di
Sicilia. Scialava dunque principescamente, quando la
morte che colse il fratello Federico in mezzo al fasto e
alle speranze, lo concentrò ne’ gravi pensieri della tomba,
e d’allora il nome di Carlo Borromeo indicò uno dei
prelati che meglio onorarono la Chiesa e più efficacemente
faticarono nel riformarla. Rinunziando a quel

cumulo di cariche, onde mortificare col suo esempio la
splendida dissolutezza dei principi secolari ed ecclesiastici
di Roma congedò ottanta persone di corteggio,
non ritenendo secolari presso di sè che nei bassi uffizj;
da novanta restrinse a ventimila zecchini il suo spendio
domestico; non più sfarzo e spassi, ma ai clamorosi
convegni consueti nel suo palazzo sostituì un’accademia
settimanale di lettere e morale, detta le Notti Vaticane:
eccitò il papa a fabbricare Santa Maria degli Angeli e
la superba Certosa di Roma; molte chiese procurò s’edificassero
per tutta Italia, e l’Università di Bologna.




Invece di soggiornare a Roma, come troppi vescovi
soleano, o alle Corti o nelle nunziature, egli volle al più
presto venire alla sua sede di Milano, che da quarant’anni
costituiva una commenda per cadetti di casa
d’Este. Qual meraviglia se la disciplina vi si era sfasciata,
e pietà e costumatezza scomparse dai preti? I quali, non
che curare le anime altrui, la propria negligevano a
segno, che si credeano dispensati dal confessarsi perchè
confessavano; secolareschi nel vestire, nelle abitudini,
nelle compagnie, trafficavano, e delle chiese e delle
sacristie si valevano come portifranchi per sottrarre le
merci e il contrabbando alle imposte e alle perquisizioni;
quand’anche non ne facevano ritrovi per conviti
e balli. Le solennità e le domeniche porgeano occasione
soltanto a bagordi, a feste indecenti e persino feroci; i
monaci dati all’ozio in convento, agl’intrighi fuori; le
monache, in onta alla clausura, uscivano a far visite
e ne riceveano, e l’abilità non manifestavano che in
confortini e manicaretti.




Attorniatosi di valent’uomini, de’ quali mai non si
mostrò geloso, Carlo si accinse a riformare la sua arcidiocesi:
e armato di qualità penetranti e sovrane, di
autorità sensibile, direi della verga di penitenza per
convertire e costringere allo spirito interno i Cattolici

paganizzati, autorevole per parenti e congiunti in tutta
Italia, per amici alla Corte di Roma, per illustre nascita
e la signorile magnanimità fra i nobili, fra gli ecclesiastici
per la dignità, fra il popolo per le ricchezze e
per l’uso che ne facea, fra i pii per la bontà e le macerazioni;
vigoroso di corpo a sostenere viaggi ed
astinenze, e d’animo a reggere le opposizioni dei governatori,
le persecuzioni de’ viziosi, l’indifferenza dei
beneficati, con que’ decreti che costano poco a farsi
ma molto a far eseguire, disciplinò la sua Chiesa nelle
materie più importanti, come nelle minime di sacristia.
Diceva l’uffizio a testa scoperta; leggeva la Scrittura a
ginocchio; poco parlava, pochissimo leggeva e neppure
le novità, dicendo che un vescovo non potrebbe meditare
la legge di Dio se badasse a vanità curiose; teneva
frequentissime conferenze col suo clero; instancabile
nell’impedire che dalla vicina Svizzera l’eresia si dilatasse
in Italia, perlustrolla come legato pontifizio, vi
rincalorì la parte cattolica, e fondò a Milano un collegio
Elvetico, semenzajo d’apostoli e parroci a que’ paesi
(V. pag. 352).




Principale impegno egli pose nel trarre a compimento
il concilio ecumenico. Indicato primamente a Mantova
nel 1537, poi a Vicenza, in fine fu aperto a Trento il
13 dicembre 1545: dopo la settima sessione del 3 marzo
del 47, se ne decretò la traslazione a Bologna: nel dicembre
1550, Giulio III lo restituì a Trento, ove nel 51
e 52 si tenne fin alla decimasesta sessione, sciogliendolo
poi all’appressarsi della guerra. Pio IV ne ordinò la
riunione nel 29 novembre 1560; ma si cominciarono
le tornate sol nel 18 gennajo del 62, per finirle il 3 dicembre
dell’anno successivo. La bolla di conferma uscì
il 26 gennajo 1564.




I concilj, da quel di Nicea fino al Tridentino, anche
nella storia mondana furono le assemblee più segnalate

per la dignità dei personaggi raccolti, per la grandezza
delle quistioni che vi si agitarono, per l’elevazione delle
idee, superiori a restrizioni di paese, di razza, di tempo,
fondate su principj irremovibili, e ispirate da una generosità
non d’astrazioni, ma effettiva nè mai smentita.
Se fonte viva della vera civiltà è la fede divina, importa
conservarla nella sua purezza; i popoli di tutto il mondo
congiungere in unità di credenze e di riti, e mondare
l’interno di questa società col correggere i costumi e
principalmente quelli del clero; fuori difenderla dai nemici
comuni, effondere fiumi di verità e di vita sopra
quanto v’ha di nobile, di bello, di generoso nella natura
umana. So che gli spiriti negativi disputano su
questi meriti: noi parliamo ai serj e leali.




Al Tridentino, maestosa assemblea de’ Cattolici più
consumati negli affari, nelle lettere, nella santità, viene
apposto d’essere stato menato a senno degl’Italiani; ma
questa parola, come avviene delle denominazioni di
partito, significa chiunque caldeggiasse le prerogative
romane. In realtà la discussione dogmatica fu diretta
dai gesuiti Lainez e Salmeron spagnuoli, e con loro Le
Jay ginevrino, rappresentante del cardinale Turchsess
vescovo d’Augusta; uno dei tre presidi n’era il cardinal
Polo inglese; Andrea de Vega, Volfango Remio, Genziano
Hervet, luminari di quell’adunanza, non erano
italiani. Vero è che i vescovi forestieri ogni tratto scarrucolando,
era d’uopo mandarne di italiani, più poveri
e men pretensivi, e valersi de’ Gesuiti, che allora furono
più che mai, come alcun li chiamò, i giannizzeri della
santa Sede.




L’importanza che la Chiesa attribuisce a ciascun uomo
pei meriti suoi proprj, non per la nascita, dovea condurre
al votar per testa, anzichè per nazione; ma ne
derivava la prepollenza degli Italiani, giacchè agli ottantatre
prelati di tutti insieme gli altri paesi stavano a

fronte centottantasette dei nostri. Oltre san Carlo, che
non riceveva alcun breve papale se non iscoprendosi il
capo, primeggiava tra questi il cardinal Morone, figlio
del famoso grancancelliere di Milano, in alta fama di
sapere e d’abilità negli affari, che ad istanza di sant’Ignazio
promosse la fondazione del collegio Germanico,
e perchè il papa mancava di denari, indusse a obbligarvisi
i cardinali, e vi diede ordini che poi servirono
al concilio di Trento per norma nel regolare i seminarj.
Malgrado di ciò, malgrado che avesse adoprato ogni
poter suo nel reprimere l’eresia in Germania ed escluderla
da Modena, fu sospettato di novatore e fautor
de’ novatori, onde Paolo IV lo carcerò in Castel sant’Angelo:
ma il nuovo pontefice non solo lo trasse giustificato,
ma lo destinò a presedere al concilio.




Fra gli altri cardinali distingueremo il Foscarari
bolognese, che a Modena fondò un monte di Pietà e
profondea l’aver suo ai poveri in modo, che non si
sapeva dove tanto pigliasse; l’eruditissimo Seriprando
di Troja, già secretario al celebre cardinale Egidio da
Viterbo; il Bertani, autore d’un commento a san Tommaso
e d’un trattato sulla podestà del papa; il veneziano
Gianfrancesco Comendone[347], di limpida dicitura e
abilissimo a trarsi dagli affari più difficili e meno attesi;
nunzio in Inghilterra, poi in Polonia, donde ottenne
fosse cacciato l’Ochino, poi alla dieta di Augusta per impedire
vi si decidesse sopra materie ecclesiastiche; i

suoi viaggi sono leggiadramente descritti da Annibal
Caro, al quale fu amicissimo, come a Paolo Manuzio, a
Basilio Zanchi, a Guglielmo Sirleto, ai migliori d’allora.
Per un Antonio Ciurelio di Bari, vescovo a Budua in
Dalmazia, che esilarava con profezie e buffonate, severa
scienza mostrava il calabrese Guglielmo Sirleto, biblioteca
ambulante, che parlava francese, latino, greco,
ebraico, non fu eletto papa per tema che gli studj nol
distraessero troppo, e sepoltosi nella biblioteca Vaticana,
colà pose affatto l’animo in ajutar tutte le opere altrui,
benchè di sue niuna pubblicasse, provvedeva testi e argomenti
ai campioni del sinodo; eppure non isdegnava
raccogliere attorno a sè i bambini che capitavano in
piazza Navona co’ fasci della legna per istruirli nel catechismo.
In Agostino Valier vescovo di Verona non
sapeasi qual più ammirare, la rara erudizione o la coscienza
intemerata; scrisse cenventotto opere, ma pochissime
ne pubblicò, fra cui una Rethorica ecclesiastica
spesso ristampata, e una storia di Venezia; e impugnò
la barbarie scolastica e il timor delle comete. Daniele
Barbaro d’ordine pubblico scrisse la storia veneta, fece
poesie filosofiche lodatissime col titolo di Predica dei
sogni, fondò in Padova l’orto botanico e l’accademia
degli Infiammati, tradusse e commentò Vitruvio, diede
bellissimo ragguaglio della sua ambasciata a Edoardo VI
d’Inghilterra. Ivi pure Gianantonio Volpi e Antonio
Minturno, letterati di prima schiera; Onorato Fascitello
vescovo d’Isola, autore di lettere e poesie lodate; Marcantonio
Flaminio e il vescovo Vida, Catullo e Virgilio
redivivi; Isidoro Clario, Taddeo Cucchi di Chiari, che
emendò la versione della Bibbia vulgata a confronto
del testo ebraico e greco, senza trascurare l’esegesi dei
Protestanti. Sfoggiavano nelle prediche i più insigni
oratori, Alessio Stradella di Fivizzano, Francesco Visdomini
ferrarese, Bartolomeo Baffi da Lucignano, Cornello

Musso vescovo di Bitonto (t. IX, p. 289), intorno
alla cui eloquenza Bernardino Tomitano medico e retore
di Padova compose un ragionamento, e gli fece coniare
una medaglia con un cigno, e l’iscrizione Divinum sibi
canit et orbi.




La Chiesa professa di essere unica depositaria e interprete
della parola divina, e quindi infallibile nel
profferire ciò che tutti devono credere: i Protestanti
arrogano a ciascuno l’intendere come vuole le sacre
carte, all’autorità comune sostituendo la capacità individuale.
Questo radicale dissenso toglieva qualunque
possibilità d’accordo, talchè al sinodo, non potendo
mettersi conciliatore, nè decidere altrimenti da quel
che avea fatto la Chiesa sin allora, restava soltanto da
«far una lunga e coscienziosa recensione del sistema
cattolico». E già a quel punto ciascuno avea preso partito;
le opinioni religiose eransi interzate cogl’interessi
politici; il mondo diviso in due campi, umanamente
irreconciliabili.




I punti capitali della divergenza furono risoluti al bel
principio, mettendo fine alle ambiguità, mediante le
quali per un pezzo erasi cercato di rannodare i dissidenti.
I libri dei due Testamenti furono dichiarati canonici,
come le tradizioni concernenti la fede e la
morale, conservate nella Chiesa. Il peccato originale
fu riconosciuto, non con decreto dottrinale[348] ma condannando
chi lo negasse; ed esprimendo che, nel dire
nati in peccato tutti gli uomini, non comprendeasi la
Vergine Madre, per rispettar le bolle che Sisto IV avea
emanate in proposito dell’immacolata concezione di lei,
controversa fra Scotisti e Tomisti. Sulla Grazia e la giustificazione

restava assolutamente condannata la dottrina
che Lutero pretendeva appoggiare a sant’Agostino, in
sedici capitoli di decreto dottrinale riconoscendo la
giustificazione per mezzo della Grazia preveniente e del
libero consenso; condannando le false idee sulla predestinazione,
e che la Grazia basti senza le opere. I sacramenti
furono prefiniti a sette, giusta la dottrina di
Pier Lombardo appoggiata alla tradizione; ed espressi
canoni sopra ciascuno.




Giacomo Lainez generale dei Gesuiti, nel discorso più
celebre di quest’assemblea, sostenne la potestà della
giurisdizione essere data unicamente al pontefice, e da
lui ogni altra derivare. E vinse; e restò consolidata
quella supereminenza del papa, che erasi voluta crollare;
egli solo interpretasse i canoni, imponesse le
regole della fede e della vita. Già i vescovi, anzichè
inuzzolirsi d’ingradire la propria a scapito dell’autorità
pontifizia, vedeano necessario di salvarla all’ombra di
quella; e i principi vedendo la propria esistenza messa
a repentaglio dalle quistioni teologiche, provvedeano
men tosto a sottigliare sui limiti del potere ecclesiastico,
che ad appoggiarvisi.




Spetta alle storie particolari lo svolgere la rete complicatissima
delle pretensioni, dei ritardi, delle domande,
delle opposizioni; a noi bastando attestare che, se in
alcune decisioni sembrò aver parte la politica, le più
comparvero dettate da persuasione e coscienza.




La Riforma, a cui toglievano pretesto gli oracoli di
quell’assemblea cui essa aveva continuamente appellato,
rimase una manifesta rivolta; e dagli oppositori che si
staccavano ed isolavano, la Chiesa non potea difendersi
che col fortificarsi entro le barriere della fede antica.
Fra’ Cattolici non occorrevano transazioni, nè quasi
dibattimenti, restando solo a porre in chiaro l’intero
sistema della fede cattolica: e in effetto vi si eliminò

una serie di discrepanze, di modo che la teologia trovossi
ridotta a scienza positiva, sgombra dalla dialettica;
le decisioni tridentine, divenute credenza cattolica,
parve superfluo ogni altro concilio; e come chi convalesce
da pericolosa malattia, la Chiesa cattolica parve
animarsi di vita nuova, e tutta si applicò a migliorare
se stessa e la società. Dell’uniformità de’ riti si fece una
condizione della cattolicità, mettendola sotto la vigilanza
d’una sacra Congregazione.




Pio IV chiamò a Roma Paolo Manuzio, affinchè cogli
insuperabili suoi tipi pubblicasse i santi Padri. Le lezioni
apocrife, le goffe antifone, i riti burlevoli, introdotti
dall’ignoranza e dalla semplicità, domandavano
emenda; ma dotti preoccupati della eleganza, cardinali
cui facea stomaco san Paolo per l’impulito latino, poteano
essere acconci a questo servigio? Gli inni che, per
commissione di Leon X, introdusse Zaccaria Ferreri
vicentino, vescovo della Guarda, quanto puri di stile
tanto erano freddi nel sentimento; e meglio parve di
quelli che per Urbano VIII rispettosamente corresse il
Sarbiewski[349]. Pio V mandò un nuovo breviario

obbligatorio per tutte le chiese che non ne avessero uno
almen ducentenario: la quale riserva non tolse che le
più adottassero il romano, cui tenne dietro il messale.
Sisto V pubblicò una Bibbia, che unica avesse autorità,
e v’attese egli medesimo col Nobili, l’Agello, il
Morino, Lelio Landi, Angelo Rôcca, il cardinale Caraffa[350]:
ma appena uscita vi si conobbero molti errori[351],
onde fu ritirata, e un’altra ne diè fuori Clemente
VIII.




Non pare che nel medioevo si formassero catechismi,
che ad uso del popolo esponessero l’essenziale della
religione. Il concilio di Trento ne ordinò uno, incaricandone
san Carlo, che prese a collaboratori i domenicani
Foscarari suddetto, Muzio Calino bresciano vescovo
di Zara poi di Terni, Leonardo Marini genovese arcivescovo
di Lanciano; e fu pubblicato italiano e latino[352],
poi diviso per capitoli, infine a domande e risposte nell’edizione
di Andrea Fabrizio, unendovi una tavola dei
vangeli di ciascuna domenica, con una tessera di predica,
e coi richiami all’opera stessa per isvolgerla; inoltre
i doveri del parroco sopra i diversi punti della Dottrina,
in modo che ad esso servisse come corso di teologia,
di sermoni, di meditazioni. Questo Catechismo romano,
ammirato per eleganza e lucido metodo, provava che
la profonda e solida erudizione sacra non ha bisogno di
invilupparsi in argomentari e formole da scuole, ma si

accorda coll’esposizione chiara e precisa, e colla sublime
semplicità del pensiero. I Gesuiti, in punto alla
Grazia dissonanti dai Domenicani, gli scemarono credito,
ed altri ne pubblicarono, fra cui primeggia quello
del Bellarmino.




La Riforma erasi sempre invocata da’ Cattolici in
nome dell’autorità, opponendosi all’individualità sia
d’opinioni, sia di morale, quand’anche questo individuo
fosse pontefice, soggetto anch’egli all’errore e alla debolezza,
giacchè in lui si connettono l’autorità e l’uomo.
Or la superbia di non volere dar ragione ai dissidenti
non distolse dalla riforma morale, e il sentimento religioso
fu sovrapposto alla classica idolatria nelle arti,
nelle dispute, nelle lettere, nella vita. Nessuna sessione
del concilio passò senza decreti di riforma onde restituir
alla Chiesa anche la purezza delle opere; proibiti i matrimonj
clandestini, o senza le tre pubblicazioni; la
comunione sotto le due specie; l’ordinare senza benefizio;
i questori e spacciatori d’indulgenze le quali non
possono pubblicarsi che dai vescovi; siano gratuite la
collazione degli ordini, le dispense, le dimissorie; obbligata
la residenza, e perciò impedita la pluralità di
benefizj curati; nessuno sia messo in questi prima dei
venticinque anni, nè a dignità in chiesa cattedrale prima
dei ventuno, e sempre con esame preliminare; i vescovi
ogni anno visitino le chiese, dando cura a quanto vi occorre,
e provvedendo vi si facciano i necessarj restauri;
delle cattedrali e collegiate un terzo delle rendite si
eroghi in giornaliere distribuzioni; con dignità e disinteresse
si compia il sagrifizio dell’altare, senza canti
che destino idee profane. I vescovi avessero ciascuno
un seminario, e ne’ sinodi provinciali e diocesani estirpassero
i resti delle superstizioni e delle indecenze: e
chi ne guardi i decreti direbbe che que’ pii riformatori
si fossero lusingati di tornare il mondo all’apostolica

purità, neppur evitando gli eccessi che possono guastar
le cause migliori.




Il cardinale Ghiberti, già datario, dalla stamperia
posta nel suo vescovado di Verona fece riprodurre le
opere dei santi Padri, rese quel clero un modello di ecclesiastica
disciplina, talchè il concilio non fece quasi
che ridurre a decreto ciò ch’egli aveva introdotto.




Di lui teneva in camera l’effigie e seguiva le pedate
Carlo Borromeo, vero restauratore del regime ecclesiastico
e della direzione delle anime, e tipo di questi
cattolici riformatori. Gli Atti sono come la carta costituzionale
della Chiesa, l’universalità di questa applicata
al governo delle varie diocesi in que’ comizj che si
chiamano concilj provinciali, venerabili per la promessa
che lo Spirito Santo sarà ove due o tre si congreghino
nel santo nome. E sei di questi concilj tenne san Carlo,
donde gli Atti della Chiesa milanese, corpo ammirato
di disciplina[353]. Instancabile a cercare della estesissima
sua diocesi qualunque angolo più invio e remoto, oltre
destinarvi visitatori generali e particolari, gran fatica
egli sostenne, e consigli, comandi, esempj adoperò per
rimettere l’uso quasi dimenticato de’ sacramenti, e la
decenza nelle chiese, più ch’altro simili a taverne, senza
campane o confessionali o pulpiti o arredi; introdurre
devozioni e riti e un regolato cerimoniale; ripristinare
l’adempimento de’ legati pii; istituire nuove parrocchie
ove prima un solo prete attendeva a vastissimi territorj;
circoscrivere meglio le pievi, con vicarj foranei in corrispondenza
colla curia; i preti abituare al pulpito, su
cui prima non salivano quasi che frati; misurare i diritti
di stola bianca e nera; render regolari i registri di
battesimi, matrimonj, morti; svellere le superstizioni,
sincerare le leggende di santi e miracoli. Istituì le compagnie

della dottrina cristiana[354], ove la festa s’insegnasse,
oltre le verità della fede, anche il leggere e
scrivere; e con espresso divieto ai membri di essa di
cercar rendite o vantaggi temporali per questo titolo.
Zelò l’osservanza delle feste; cercò purgare dalle profanità
carnevalesche le domeniche di sessagesima,
quinquagesima e quadragesima: sebbene però in quei
giorni esponesse il Sacramento, e facesse processioni,
«strepitavano quasi sulle porte della chiesa tamburi,
trombe, carrozze di concorso, gridi e tumulti di tornei,
correrie, giostre, mascherate ed altri simili spettacoli
profani». Niuna donna, qual che ne sia lo stato, il grado,
la condizione, entri o stia in chiesa, nè accompagni le
processioni se non col velo non trasparente o zendado
o tela o altro panno di tal modo che stiano coperti tutti
i capelli. Niuno entri in chiesa con cani da caccia o sparvieri,
nè con archibugi, balestre, arma d’asta o simili,
nè le appoggi alle porte o ai muri di chiesa, nè le deponga
ne’ cimiterj o negli atrj[355]. I principi vogliano
escludere i ciarlatani, gli zingari, i giuochi, le smodate
spese; vietino le taverne al possibile, e vi si possa dar
mangiare e bere, ma non alloggiare.




Moltissimo s’incarica della dignità e del contegno dei
preti nel vestire, nel radere la barba, nel conversare,
nell’abitare. Alla tavola del vescovo si servano due piatti,
tre al più, e non confortini o altri delicature di zuccaro.
Vuol diligenza nel riconoscere le antiche reliquie e nell’accettarne
di nuove o nuovi miracoli; pose ritegni ai
troppi che andavano in pellegrinaggio o per devozione
o per penitenza; bonissime norme ai predicatori tanto

per le materie e la forma de’ discorsi, quanto pel modo
di porgere; e al suo clero ripeteva quel della Scrittura,
Maledictus homo qui facit opus Dei negligenter. I
suffraganei suoi si facessero mandare una volta l’anno
una predica da ciascun parroco, e se nol vedesser migliorare,
vi spedissero un predicatore. I morti si sepelliscano
in campagna, cinta di muro; si tenga cura
delle biblioteche, ove le suntuosità de’ vecchi ha raccolto
libri d’ogni genere, e principalmente de’ manoscritti. In
generale voleva il clero oculato su’ costumi de’ fedeli,
sino a tenere in ogni parrocchia un registro della condotta
di ciascuno: avrebbe anzi voluto rintegrare le
prische penitenze pubbliche, nel suo rituale raccogliendo
quelle comminate in antico ai varj peccati, fra cui v’era
che, chi consulta maghi, stia penitente per cinque anni;
chi getta tempeste, anni sette in pane e acqua; chi canta
fascinazioni, tre quaresime; chi fa legature o malìe, due
anni; chi sortilegi, quaranta giorni; chi cerca i furti
nell’astrolabio, due anni[356]. E fra le penitenze che

poteansi imporre, enumera il vietar le vesti di seta e
d’oro, i conviti e le caccie; il far limosine, o mettersi
pellegrini o servi in ospedali, o visitare carcerati, o chiudersi
alcun tempo in monasteri, o pregare in chiesa a
braccia tese, o tenervisi bocconi, o flagellarsi, o cingersi
il cilizio.




Il commercio dei libri sorveglia; non si tengano
bibbie vulgari, nè opere di controversia cogli eretici,
senza licenza; non si lascino andar i fedeli ne’ paesi
ereticali, nemmeno a titolo di mercatura o d’imparare
la lingua; si favorisca in ogni modo il Sant’Uffizio. Gli
Oblati di Sant’Ambrogio, preti con voto di speciale obbedienza
all’arcivescovo, istituì perchè accudissero alle
parrocchie più faticose e povere, e dessero esercizj e
missioni. I frati Umiliati, arricchiti colle manifatture
della lana (tom. VI, pag. 315), possedeano nel Milanese
novantaquattro case, capaci di mantenere cento frati
ciascuna, e non ne conteneano due; onde quelle rendite
di venticinquemila zecchini, godute da pochissimi,
erano fomite d’orribile depravazione. Carlo volle ridurli
a disciplina, ma un d’essi gli sparò una fucilata; di che
il papa prese ragione per abolire l’Ordine, e delle rendite
di esso dotare collegi e seminarj, massime di Gesuiti.




Traversando la val Camonica, ove alcun tempo non
si pagavano le decime, Carlo non dà la benedizione, e
que’ popolani ne restano sgomenti; nella valle retica
della Mesolcina fa processare severamente eretici e maliardi[357]:
illusioni che al par di certe esorbitanti pretese

di giurisdizione, come d’avere forza armata a sua
disposizione, di far eseguire le sentenze del suo fôro
anche contro laici i quali non vivessero da buoni cristiani,
vorremo perdonare ai tempi, piuttosto proclamando
come profondesse ogni aver suo coi poveri, e
a sovvenire di corporale e spirituale assistenza gl’infermi
d’una terribile peste allora scoppiata, e che, prevalendo
l’idea della carità a quella de’ patimenti, oggi
ancora in tutta Lombardia è intitolata peste di san Carlo.




Suo prediletto Giovan Francesco Bonomo, patrizio
cremonese, vescovo di Vercelli, dove sostituì l’uffizio
romano all’eusebiano, fabbricò il seminario affidandolo
ai Barnabiti, istituì un monte di pietà colla propria
sostanza[358]; tra gli Svizzeri e i Grigioni a tutela
della fede pericolò anche la vita, e introdusse Gesuiti
a Friburgo, Cappuccini ad Altorf, poi andò nunzio
apostolico all’imperatore, indi nelle Fiandre, sempre
zelando la causa cattolica. Ed essendo avvenuta la defezione
del vescovo di Colonia, fu il primo nunzio ordinario
a Utrecht, nunziatura che durò fin ai giorni nostri.
San Carlo lasciò a lui i manoscritti delle sue prediche,
e n’abbiamo a stampa due poemi, uno in lode di quel
santo, uno per la vittoria di Lepanto, e altri versi e
molte orazioni e lettere e sinodi.









Delegato da Gregorio XIII a visitare la diocesi di
Como, vi stampava delle prescrizioni[359], dove insieme
con evangeliche maniere ed elevati intenti appajono
esagerazioni che viepiù risaltano dopo cessata la prevalenza
ecclesiastica. I vescovi non abbiano cortine e
tappeti a fiori, non lauta mensa, non elegante suppellettile,
non vasellame d’argento, col quale potrebbero
mantenere dei poveri; lor precipuo uffizio è la predicazione,
nè possono mancarvi senza potente motivo.
Nel triduo avanti Pasqua il vescovo sieda in confessionale
per ascoltare chi si presenti; ogni due anni compia
la visita diocesana, non ricevendo a tavola che tre piatti,
oltre cacio e frutta: dia facile udienza a tutti, anzi v’incoraggi
i poveri; veda e spedisca da sè quanto può.
Ogni maestro faccia in man di lui professione di fede:
le feste si vogliano osservate coll’astenersi da opere
servili e dagli stravizzi. Vieta l’usar figure e anelli magici
a curar uomini od animali, le stregherie, le fasciature,
il trattar feriti e mali colla recita di certe preci e
formole. Il raccoglier felci e loro semi in dati giorni e
ore; i maghi e indovini siano puniti dal vescovo, come
pure le maliarde che affascinano o uccidono fanciulli,
inducono sterilità e gragnuola. Ogni anno si rinnovi
l’intimata della scomunica a chi non denunzia fra
quindici giorni qualunque eretico o sospetto di opinioni
dissenzienti dalle cattoliche; si pubblichi la costituzione
di Pio V contro chi offendesse le fortune o le persone
del Sant’Uffizio; e ogni settimana il vescovo si affiati
coll’inquisitore e con alcuni teologi e avvocati sovra il
processare gli eretici. Chi bestemmia Dio o la beata
Vergine sia punito in venticinque zecchini, il doppio se
ricada, e cento alla terza volta, oltre il bando e l’infamia.
Non gli ha? alla prima stia colle mani legate al tergo,

genuflesso tutt’un giorno di festa al limitare della
chiesa; se ricade, sia per le strade battuto a verghe;
alla terza, foratagli la lingua con un acuto, indi condannato
in perpetuo al remo. Crescono le pene se il reo è
cherico; altre a chi bestemmia i santi; e si pubblichino
indulgenze ai denunziatori e ai giudici. I parroci visitino
ogni settimana le case per conoscere i bisogni spirituali
e temporali, e raccolgano i viglietti della comunione
pasquale.




La prebenda de’ parroci si migliori col prelevare dai
benefizj inutilmente goduti da cardinali o prelati. Freno
all’avarizia de’ curiali; via i borsellini che soleano appendersi
ai confessionali; via i sepolcri elevati in chiesa;
non si nieghi sepoltura per mancanza di denaro, nè si
varii secondo le fortune il suon delle campane o la
grandezza della croce. Se le donne in chiesa lascino dal
denso velo apparire pur un capello, sia colpa riservata
al vescovo. Questo ponga ben mente che nessuna fanciulla
venga monacata per forza o per seduzione; i confessori
di monache non ne accettino regalo o cibo; esse
non tengano nella cella nessun arnese da scrivere, e in
caso di necessità lo chiedano alla badessa; v’abbia carceri
e ceppi e catene ne’ monasteri per quelle che violano
la disciplina.




Istruzioni di tenore somigliante si diedero dappertutto.
La Corte e la città di Roma presero aspetto ecclesiastico
e spirito di regola, e il cardinale Tosco non fu
eletto papa perchè lasciavasi sfuggire certi lombardismi.
La residenza fu ingiunta rigorosamente ai vescovi, come
a tutti i benefiziati; cessò l’abuso d’attribuire badie,
collegiate, vescovadi a secolari e fin a militari, che dicevano
la mia chiesa, i miei frati, come avrebbero
detto i miei famigli, i miei cavalli. Un gentiluomo
tedesco, udendo sempre declamare contro i costumi di
Roma, era voluto venire accertarsene co’ proprj occhi,

e ad un principe scriveva nel 1566 come avesse invece
trovato gli abitanti dediti alle pratiche pie, rigorosi
osservatori della quaresima, frequenti alla comunione
e alla visita delle chiese; la settimana santa poi dormire
per terra, e veglie, e digiuni, e tutti gli artifizj della
penitenza adoprati per raggiungere i beni dell’anima. E
segue descrivendo quelle commoventi solennità ponteficali
del giovedì santo; e le scomuniche lette a gran
voce al popolo che le ascolta in venerabondo silenzio,
e il bombo de’ cannoni che vi tien dietro, gli davano
sembianza del terribile giorno finale. Lunghe file di penitenti
disciplinandosi giungeano a San Pietro, ove ad
essi mostravansi la lancia di Longino e il volto santo,
fra singhiozzi, gridi, preghiere.




Io non accetto a piene braccia queste lodi, perchè,
come costui vede tutto santo, così altri tutto scellerato,
secondo l’affetto individuale. I carteggi dei residenti
veneti di quel tempo annunziano continui rigori contro
simoniaci, adulteri ed altri peccatori; ma da Roma
scriveano il 25 settembre 1568: — In una terra della
Marca, chiamata Amandola, i fuorusciti, con quali si
dice che si sono accompagnati molti sfratati, entrati
dentro, hanno usate gran crudeltà abbruciando le chiese,
e buttando a terra, e rompendo le immagini, con gran
dispregio di tutte le cose sacre; onde si dice che sua
santità ha animo di fare qualche grande provvisione
per quella terra, e per un’altra ancora vicina chiamata
San Genese, poichè intende che in esse vi sono molti
eretici. Ma non è città della Chiesa che abbia nome di
averne più di Faenza: onde sua santità ha avuto a dire,
che chiaritasi un poco meglio, la vuole al tutto distruggere
con levar via tutti gli abitatori, provvedendo poi
per lei di una nuova colonia; e in questi giorni sono
stati condotti qua molti di quella città per conto dell’officio
dell’Inquisizione».









Questi sfratati sono i fuggiaschi dai conventi: ma nel
carteggio stesso è pur narrato degli Amadeisti, francescani
molto depravati che il papa soppresse, surrogandovi
i Minori Osservanti; e in molti luoghi,
massime nel Bresciano, a Iseo, Erbusco, Quinzano, si
opposero armati, rincacciando dai loro conventi gli
Osservanti[360].




Il nepotismo non cessò, ma trasformossi, usando i
papi mettersi a fianco un nipote cardinale e un laico,
che acquistavano gradi e ricchezze ma non dominio, al
modo d’un ministro de’ paesi costituzionali. Benedetto,
figlio del cardinale Accolti, si credette che a Ginevra
attingesse e odio contro i papi e idee repubblicane;
conforme alle quali ordì a Roma una congiura con giovani
principali per trucidare Pio IV, dopo il quale dicevano
verrebbe quel papa angelico, di cui più volte avea
discorso il medioevo; pretendevano essere in comunicazione
coi celesti, e si prepararono al misfatto colla
confessione e l’eucaristia; fallito il colpo e scoperti,
sempre ridenti sostennero la morte, esacerbata quanto
allora si sapeva, asserendo esservi consolati dagli angeli.




Michele Ghislieri alessandrino da Bosco, di religione
rigorosa e d’integerrima vita, non andava mai che pedestre;
come priore de’ Domenicani redense molti conventi
dai debiti; inquisitore a Bergamo e a Como, affrontò
ingiurie e minaccie[361]; il papa l’avea creduto

opportuno a reggere la diocesi di Mondovì, sperperata
dalle guerre; fatto cardinale, non mutò tenore, nè
quando venne assunto pontefice col nome di Pio V (1566).




La sua scelta spiaceva a non pochi, sì perchè creatura
dei Caraffa, sì pel noto suo rigore; ma egli disse: — Faremo
in modo che ai Romani rincresca più la
nostra morte che la nostra elezione». Nella festa inaugurale
solea gettarsi denaro alla popolaglia; indiscreta
prodigalità, in cui vece Pio V fece distribuire quella
somma a’ veramente poveri e vergognosi. I mille zecchini
che sciupavansi in far cortesia agli ambasciadori,
spedì ai conventi più bisognosi; e dettogli che molti

gliene faceano accusa, rispose: — Non me la farà Iddio».
Regalò i cardinali, ma li pregò di consiglio e
cooperazione nel restaurare la Chiesa, riconoscendo
che il disastro di questa era venuto dai cattivi esempj
del clero. Dicendo — Chi vuol governare altrui, cominci
dal governare se stesso», restrinse le spese, mantenendosi
da monaco; nè provava bene che nello stretto
adempimento de’ proprj doveri, e nella fervorosa meditazione
e adorazione, da cui si levava in lacrime. Solo
per calde istanze conferì la sacra porpora a un suo
pronipote, frate di gran virtù; un altro ch’era caduto
ne’ pirati, riscattò a lieve prezzo, e fattolo comparire
a Roma in arnese da schiavo, gli regalò un cavallo e
cento scudi. Prodigò invece ai poveri, massime in un’epidemia
allora gettatasi.




Siffatto genere di perfezione suol recare gran confidenza
nella propria volontà, e pertinacia a domare
l’altrui. Inaccessibile a passioni umane, qualora v’entrasse
il concetto del dovere più non guardava a chi
che fosse; onde i cardinali erano obbligati rammentargli
ch’e’ non aveva a fare con angeli[362].









Nelle cose di religione (diceva l’ambasciador veneto)
egli pensa di saperne più degli altri, e di non aver bisogno
di consiglio; e dove prende una deliberazione
per bene, si ferma; nè ragion di Stato, nè qualsivoglia
cosa è per rimoverlo; lascerebbe piuttosto rovinare il
mondo che mutarsi d’opinione; anzi un cardinale diceva
che, dov’egli si affissava a queste opinioni, per sostenerle
sarebbe stato uomo da assalire solo un esercito intiero
che fosse contro di lui, sperando che, avendo buona
intenzione, Dio lo dovesse ajutare[363].




Imponeva rigori di disciplina, quasi fossero i primordj
del cristianesimo; divieto ai medici di visitare tre volte

un infermo se non siasi confessato; chi profana la domenica,
deva stare un giorno in piedi avanti alle porte della
chiesa, colle mani legate al dosso; se ricade, sia fustigato
per la città; alla terza volta, abbia la lingua forata
e la galera. Espulse le meretrici, poi visto venirne di
peggio, le raccolse in un solo quartiere; represse il
lusso degli abiti; vietò d’andare alle osterie, salvo i
forestieri, e di dare in feudo terre della Chiesa per qual
si fosse titolo; andò scarso in dispense e indulgenze;
proibì ai curati di scostarsi dalle parrocchie, ripristinò
la regola nei conventi, restrinse la clausura delle monache;
e secondato da vescovi zelanti migliorò grandemente
la chiesa d’Italia, e pubblicò messale e breviario
nuovo.




Poichè i Riformati, cresciuti in Francia e divenuti
partito col nome di Ugonotti, rompevano a guerra civile,
egli soccorse di truppe e denari la Lega che li
guerreggiava; non per imposizione ma a preghiere
ottenuti centomila ducati da Roma, altrettanti dagli
ecclesiastici, e altrettanti dallo Stato, armò quattromila
fanti e mille cavalli, da unire con altri mille fanti e duecento
cavalli dati dal granduca; e scriveva al re Carlo IX: — Preghiamo
il Dio degli eserciti a dare a vostra maestà
vittoria compiuta su’ nemici, sperando che, se esso concede
questo favore alla maestà vostra, ella se ne varrà
gloriosamente per vendicare non solo le sue ingiurie,
ma gl’interessi divini, e punire severamente gli orribili
attentati, i sacrilegi abbominevoli commessi dagli Ugonotti,
mostrandosi così giusto esecutore dei decreti di
Dio».




Guidava quell’esercito italico il conte Sforza di Santa
Fiora; e i ventisette vessilli, tolti da questo agli eretici,
furono sospesi con gran pompa nella basilica Laterana
il 1570. Al duca d’Alba che combatteva gli eretici in
Fiandra, Pio V spedì il cappello benedetto; contro l’Inghilterra,

calda avversaria della santa Sede per opera
della regina Elisabetta, avea permesso adoperare tutti
gli averi della Chiesa, non eccettuati calici e croci; ed
egli medesimo proponeasi d’andar a dirigere la guerra.
A tali concetti lo portavano il suo secolo e il suo posto.
Egli vedeasi preceduto da ducentoventinove papi, che
il voto popolare e lo Spirito Santo aveano fatti capi
della cristianità, mentre novatori di jeri, senza missione
o miracoli, voleano scindere l’unità gloriosa. Quei papi
aveano salvato l’incivilimento col congiungere tutti i
Cristiani contro l’islam: ora i Turchi sovrastavano con
nuova minaccia, e intanto i regni cristiani si straziavano
l’un l’altro. Pio V operava dunque come un generale in
guerra, dove il rigore è indispensabile per assicurare la
vittoria; poi fissava i pensieri nel riparare all’irruzione
dei Turchi; e in un secolo tanto scommesso potè armare
un esercito cristiano, e a Lepanto riportare l’ultima
vittoria che la cristianità unita ottenesse sopra la
mezzaluna.




Pretendeva sostenere nel pieno vigore la bolla In
cœna Domini, negando ai principi il diritto d’imporre
nuove gravezze ai sudditi; e poichè i tempi e i regnanti
più nol soffrivano, serie contraddizioni incontrò: lo
stesso Filippo II rifiutava questa bolla, pretendeva necessario
l’exequatur regio, ed ebbe a scrivergli non
volesse porsi all’avventura di vedere quel che possa un
re potente spinto all’estremo.




Saputo che d’eretici formicolava Mantova, vi spedì
Camillo Campeggi, teologo del concilio, il quale carcerò
e processò molti, e otto condannò a pubblica abjura in
San Domenico. I costoro parenti cercarono levar rumore
per impedire l’atto, ma non poterono: onde insidiarono
la vita dell’inquisitore, e ferirono due frati la
notte di Natale. Il duca Guglielmo, ch’erasi professato
ligio all’inquisitore sino a fargli da sbirro se occorresse,

mandò severo bando contro que’ procaci, ma
insieme chiese al papa rimovesse il Campeggi (1568). Il papa
non v’assentì, imputò anzi que’ disordini alla tepidezza
del duca, e spedì colà san Carlo col cardinale Commendone,
per cui opera fu infervorata l’Inquisizione, e procedure
gravissime e pubbliche abjure si compirono,
non senza que’ supplizj che la libera America oggi ancora
infligge ai Negri, e che l’alto concetto della santità
della Chiesa ci spinge a deplorare. Anche quelli che di
là eransi sparsi pel resto d’Italia perseguitò alacremente,
finchè tutti gli ebbe in mano.




Tanta severità non diminuiva nel santo papa la mite
semplicità. Con un compagno di fanciullezza avea piantato
per trastullo una vigna, dicendo, — Del vino di
questa nessun ne berrà». Or ecco comparirgli l’invecchiato
compagno con un barlotto, e offrirglielo rammemorandogli
quel detto, e — Allora vostra santità
non era ancora infallibile». Viaggiando da Milano a Soncino,
s’imbattè in un servitorello, che, compassionandone
la stanchezza, gli fece deporre sul suo somiere la
bisaccia, e gliela recò fin alla destinazione: Pio se ne
sovvenne, e mandatolo a cercare, gli conferì un uffizio
in palazzo.




Sentendosi morire, Pio visitò le sette chiese, baciò la
scala santa per congedarsi da quei sacri luoghi; e la
sincerità della sua devozione fece che, malgrado l’austerità,
il popolo l’amasse vivo, morto lo venerasse:
Bacone meravigliavasi che la Chiesa non noverasse fra
i santi questo grand’uomo; e di fatti egli fu l’ultimo
papa canonizzato.




Per la solita altalena gli fu dato successore Ugo Buoncompagni
bolognese (1572), che volle chiamarsi Gregorio XIII,
arrendevole e clemente fin a scapito della giustizia. Le
inclinazioni sue mondane dovè reprimere a fronte dell’opinione
morale, tanto che a fatica potè favorire un

proprio figliuolo, niente i nipoti; esatto del resto ai
doveri di capo dei fedeli, ad elevar alla mitra i migliori,
a diffondere l’istruzione. Secondo i decreti tridentini,
mandò visitatori apostolici che chiedeano i conti delle
chiese, de’ luoghi pii, delle fraternite; nel che trascendendo,
eccitavano scontentezze. Spendendo quanto
Leon X per riparare alle rotte cagionate da questo,
fondò e dotò ben ventitre collegi, e all’apertura di quello
di tutte le nazioni si pronunziarono discorsi in venticinque
favelle; rifondò il Germanico, palestra di futuri
atleti; uno pei Greci, che vi erano allevati al modo e
col linguaggio e il rito patrio; uno Ungarico, uno Illirico
a Loreto, uno pei Maroniti, uno per gl’Inglesi; rifabbricò
il collegio Romano, istituì quel de’ neofiti, poi
ne seminò Germania e Francia, e fin tre nel Giappone;
erogò due milioni di scudi in sussidiare studenti, e un
milione per monacare o maritare zitelle bisognose[364].
A suggerimento di lui, il cardinale Ferdinando Medici
aprì stamperia di lingue orientali, spedì in Etiopia, ad
Alessandria, in Antiochia eruditi viaggiatori, massime
Giambattista e Girolamo Vecchietti fiorentini, che ne
recarono codici.




Pio IV avea destinato una congregazione di cardinali
a correggere il decreto di Graziano, nel quale si trovavano
misti il falso col vero[365], canoni confusi o

mutili, erronea cronologia. Compito il lavoro sotto
Gregorio XIII, uscì in magnifica edizione il Corpo del
diritto canonico, migliorato assai, se non affatto scevro
d’errori e di false decretali. Il primo Bollario comparve
nel  1586, ove Laerzio Cherubini collocò cronologicamente
le costituzioni pontifizie da Leone I a
Sisto V; Angelo Maria suo figlio lo aumentò, poi Angelo
Lantusca e Paolo di Roma: collezioni superate dal Bullarium
Magnum del 1727 che va da Leon Magno fino
a Benedetto XIII, e dalla collezione di Carlo Coquelines
fatta a Roma dal 1789 al 48, a cui Andrea Barberi
nel 1835 aggiunse le costituzioni fino a Pio VIII.




Gregorio XIII immortalò il suo pontificato colla riforma
del calendario. È noto (vedi Appendice II) come
Giulio Cesare lo correggesse, fissando l’equinozio di
primavera al 25 marzo, e l’anno di trecensessantacinque
giorni e sei ore, cioè undici minuti e dodici
secondi più del vero; talchè ogni centonove anni
l’equinozio s’anticipa d’un giorno. La Chiesa, che dovette
occuparsene a motivo che la pasqua cade nel
plenilunio succedente all’equinozio di primavera, al
concilio Niceno del 325 trovò questo che rispondeva al
23 marzo, ma non si seppe indovinarne la ragione.









Nel 1257 la precessione era di undici giorni; e già
d’allora si parlò d’una riforma, spesso tentata, non mai
riuscita; in tutti i concilj, e più nel Tridentino se ne
discorse; e al fine Gregorio XIII, convocati a Roma i
personaggi meglio versati in tali materie, e singolarmente
il perugino Ignazio Danti domenicano e il gesuita
Clavio di Bamberga, fece librare le varie proposizioni;
ma la formola vera fu rinvenuta da Luigi Lilio
medico calabrese, e compita da suo fratello Antonio. Il
papa nel 1577 ne mandò copia a tutti i principi, le
repubbliche, le accademie cattoliche; e avutane l’approvazione,
nel 1582 pubblicò il nuovo calendario, sopprimendo
dieci giorni fra il 5 e il 15 ottobre. L’anno
vi è fissato di trecensessantacinque giorni, cinque ore,
quarantanove minuti e dodici secondi; e che ogni quattro
anni secolari, uno solo sia bisestile; correzione tanto
prossima al vero (365g 5o 48m 55s), che solo dopo 4238
anni i minuti residui formeranno un giorno.




Per verità allora si sarebbe potuto, invece del ciclo
di quattrocento anni, adottarne uno di trecencinquantacinque,
che invece dell’errore di ventisette secondi
l’avrebbe dato soltanto di un decimo di secondo sull’effettiva
durata dell’anno: sarebbesi potuto concordare il
cominciamento dell’anno col solstizio, e di ciascun mese
coll’entrata del sole ne’ varj segni dello zodiaco, e assegnare
trentun giorno a quelli fra l’equinozio di primavera
e l’autunnale, trenta agli altri, e scemo il dicembre.




Più che questi difetti, spiaceva ai Protestanti che il
papa comandasse, fosse anche in fatto di calendario; è
un attentato alla libertà dei principi; è un invadere
l’indipendenza de’ popoli; ne va dell’onore e della dignità
dell’impero germanico; compromette le libertà
gallicane; è un’ordita de’ Gesuiti; è un primo passo,
che chi sa dove menerà! Com’è stile dell’opposizione
parlamentare, se non altro voleasi mettervi qualche

restrizione; e i Grigioni proponevano di levare cinque
giorni invece di dieci; il giusto mezzo! Di fatto furono
lenti i principi ad accettarlo; solo nel 1699 vi
s’acconciarono i Protestanti di Germania, nel 1700 l’Olanda,
la Danimarca, la Svizzera, nel 1752 l’Inghilterra,
nel seguente la Svezia, e non ancora i Russi nè i Greci,
che perciò trovansi in ritardo di tredici giorni[366].




Poco poi, nella congregazione De propaganda fide,
dovuta a Gregorio XV e a suo nipote Lodovico Lodovisi,
tredici cardinali, tre prelati, un secretario furono
destinati a diffondere la religione e dirigere i missionarj;
che con portentosa attività dall’Alpi alle Ande,
dal Tibet alla Scandinavia, dall’Irlanda alla Cina si spargono
a convertire Protestanti, Maomettani, Buddisti,
Nestoriani, Idolatri. Mentre la civiltà non portava ai
selvaggi che l’acquavite per ubriacar sè, e le armi per
uccider altri, i prodigi dell’apostolato, coll’eroismo più
disinteressato e coi miracoli più insigni, si rinnovavano
specialmente nelle missioni delle due Indie, sicchè da
tante perdite in Europa i papi erano consolati ricevendo
ambasciadori dall’Abissinia, dal Giappone, dalla Persia,
dagli antichi regni d’Oriente e dai nuovi dell’America,
dove s’istituivano vescovadi e conventi, scuole e spedali.
Urbano VIII nel seminario Apostolico preparò un
vivajo di missionarj e un rifugio pei prelati che la Riforma
spogliava: il cardinale Antonio Barberino vi istituì
dodici posti per Georgiani, Persi, Nestoriani, Giacobiti,

Melchiti, Copti, sette per Etiopi, sei per Indiani o
Armeni.




I papi entrarono nella speranza d’acquistare il mondo
slavo, quando perdeano il germanico. La Russia era
per anco straniera all’Europa, e un viaggio in essa
equiparavasi alla scoperta d’un paese nuovo. I granprincipi
si lusingavano di farsi accettare nella società
europea per mezzo dei papi, fin da quando al vescovo
di Modena spedivano pregando inviasse missionarj a
diffondere colà il vangelo: e Innocenzo IV ne spediva
di fatto nel 1247, dando anche il titolo di re a Daniele
Galitsky[367]. Ma quella nazione aderì allo scisma
greco: poi quando cadde Costantinopoli, i granprincipi
elevarono la pretensione di sottentrare ai Cesari, fomentata
dai molti Greci che in Moscovia cercarono ricovero;
e Geremia, patriarca esiliato di Costantinopoli,
nell’istituire il patriarcato russo diceva: — L’antica
Roma è caduta nell’eresia; la nuova sta in mano degli
infedeli; vera Roma è Mosca».




Tommaso Paleologo, fratello dell’ultimo imperatore,
da Corfù ove regnava era fuggito a Roma portandovi
il teschio di sant’Andrea, e donandolo al pontefice, dal
quale ebbe cortesie e onorificenze. Sua sorella Sofia
principalmente si attirò stima e ammirazione per la
bellezza non meno che per le virtù; e il cardinale Bessarione,
convertitala alla fede romana, sperò per mezzo
di lei acquistare alla Chiesa nostra la Russia, e per tal
via estirpare lo scisma. Ivan III aveva allora redenta la
Moscovia dalla servitù de’ Tatari: e un Giovanni Franzin
monetiere italiano, che viveva a quella corte fingendosi
di religione greca, si fece mediatore tra Paolo II e
Ivan, il quale accolse le proposte nozze, per cui ereditava
ragioni sull’impero d’Oriente: ma ricevuta ch’ebbe

la sposa, non che venire alla nostra fede, ne staccò
anche Sofia.




Ventott’anni più tardi Alessandro VI ripigliò pratiche
onde Ivan s’armasse contro i Turchi. Un capitano Paolo
genovese offrì d’aprir nuova via alle Indie traverso la
Russia, e Leon X profittò dell’occasione per ispacciare
lettere a Basilio IV, esortandolo ad unire le due Chiese,
dal che sperava non solo il recupero delle genti slave,
ma un contrasto all’invasione musulmana. Confortato da
buone risposte, recate da quel capitano, il papa spedì
un vescovo a Basilio: e dopo molt’anni, pontificando
Clemente VII, giunse a Roma un’ambasciata da Mosca,
condotta da esso capitano Paolo; ammirò le pompe
sacerdotali, ma ritornò disconchiusa. Carlo V imperatore
indusse Giulio III a rannodare trattative con Ivan IV,
che desiderava il titolo di re, e al quale il papa lo prometteva
se tornasse all’unità cattolica, per fare di concerto
guerra a Turchi e Tatari. S’avviarono dunque
corrispondenze fra il Vaticano e il Kremlin, ma i principi
d’Europa repugnavano dall’accomunare il titolo di
maestà a cotesto capo di orde. Pio IV gli scrisse di
nuovo perchè deputasse prelati al concilio di Trento;
ma monsignor Giovanni Giraldo, portatore dello spaccio,
fu attraversato prima dalle gelosie del re di Polonia,
poi dalla renuenza dello czar. Questo, allorchè si
trovò umiliato da Stefano Batori nuovo re di Polonia,
interpose la mediazione della corte di Roma, la quale
però avea cessato di confidare in lui, e gli spedì non un
prelato, ma il gesuita Possevino, che ce ne lasciò una
delle relazioni più interessanti.




Nato a Mantova nel 1534 di nobili poveri, era entrato
educatore in casa del cardinale Ercole Gonzaga,
presso cui conobbe quanto di meglio fioriva in Italia;
e reciprocamente stimato, e costituito abate di Fossano,
vedeva aprirsi avanti uno splendido avvenire,

al quale preferì lo zelo da Gesuita. E fu de’ più operosi
in quell’operosissima società; adoprato in missioni scabrosissime,
fondò collegi in Piemonte, in Savoja, in
Francia; fu dal papa spedito in Ungheria, in Polonia,
in Isvezia, nel che, oltre i servigi resi, giovò col far
conoscere i paesi settentrionali. Nel cuore della vernata
nel 1582 giunto a Mosca con cinquanta fra interpreti e
dottori, lungamente ebbe a lottare colle astuzie e colle
brutalità di Ivan IV, che al fasto degl’imperatori bisantini
accoppiava la fierezza d’un barbaro: potè rimetterlo
in pace col re di Polonia, e menare a Roma una
deputazione di lui per trattare dell’unione. Ma il Possevino,
la cui relazione è contata anche dai Russi come
capitale documento sul loro paese, s’avvide non potere
nulla sperarsi fra tanta ignorante docilità del vulgo, tanta
presunzione de’ bojari e del czar. E così avvenne[368].




Tanto erasi ravvivata la santa attività dei pontefici!
Poi Sisto V, sebbene più gran principe che gran pontefice,
fin settantadue bolle pubblicò, tutto zelo per l’interezza
della fede e del costume; fulminò gli adulteri, le
meretrici, l’astrologia giudiziaria; sull’usura e sui contratti
di società diede le norme che regolano ancora i

canonisti, prefisse a settanta il numero de’ cardinali, e
li voleva irreprovevoli.




Grandi uomini illustrarono allora la porpora e la
mitra; ed oltre i già menzionati (p. 443), fra gli italiani
menzioneremo il Rusticucci, uomo perspicace quanto
retto; il Salviati, vivo tuttora nella lode de’ Bolognesi;
il Sartorio, severissimo e degno di star capo dell’Inquisizione;
Gabriele Paleotto bolognese, versatissimo nelle
leggi e ne’ canoni, sicchè a Trento era consultato continuamente;
in concistoro si oppose alla tassa che voleasi
levare per ajutare i Cattolici nelle guerre civili in
Francia; poi destinato arcivescovo a Bologna, adoprò
la vita in istituirvi seminarj, congregazioni, confraternite,
raccolse uomini sapienti, quali l’Aldrovandi, il
Sigonio, il Pendusio[369]. Il cardinale Lorenzo Campeggi,
arcivescovo della stessa chiesa, fu adoperato in
affari difficilissimi, e massime in quello del divorzio di
Enrico VIII, e nella dieta di Augusta. Altrettanto fu
di suo nipote cardinale Tommaso, che nell’opera De
auctoritate ss. conciliorum mostra la necessaria dipendenza
di questi dal papa, salvo i casi dati. Clemente
Dolera genovese, vescovo di Foligno, combattè gli errori
correnti, e lasciò un Compendium institutionum
theologicarum, molto reputato. Tolomeo Gallio di Como
aperse alla sua patria inesausti tesori di beneficenza, fra
i quali un collegio, dove i fanciulli della diocesi dovessero
educarsi, non in grammatiche solo e retoriche, ma
nelle arti e ne’ mestieri; scuole tecniche, quali il nostro
secolo le proclama. Fabio Chigi, legato pontifizio per
la pace di Westfalia, poi papa, teneva sempre una bara
sotto al letto e un teschio sulla mensa non imbandita
che di radici. Il beato Paolo d’Arezzo teatino, vescovo
di Piacenza che trovò sviatissima, poi di Napoli e cardinale,

cooperò con san Carlo. Di Annibale da Capua
arcivescovo di Napoli servono ancora di modello le visite
diocesane. Giampietro Maffei bergamasco scrisse
storie latine di sapore liviano. Tra gli auditori di Rota
si nominano tuttora il cardinal Mantica friulano, le cui
opere fecero testo nella scuola e nel tribunale; l’Arrigone,
men dato ai libri che agli affari, tra cui conservossi
intemerato. Serafino Olivieri, le cui decisioni «portano
tanto vantaggio sopra l’altre di tutti i comuni fôri,
come egli lo godeva sopra gli altri auditori del proprio
suo tribunale», dice il cardinale Bentivoglio. Il quale
aggiunge che «benchè l’Arrigone (milanese nato a
Roma) non eguagliasse Mantica nello strepito esteriore
della stampa, non gli cedeva però nella qualità più essenziale
della dottrina, e lo superava d’assai nell’abilità
dei maneggi».




Feliciano Scosta da Capitone servita adoprò assai
contro gli Ugonotti; poi ad istanza di san Carlo e per
autorità di san Pio V promosso arcivescovo d’Avignone,
salvò questa città dalle dottrine e dalle armi dei Protestanti
(1511-77). Lungo sarebbe ripetere quelli che
nelle nunziature furono spediti a sfidare o dissipare le
procelle di quel tempo. Tale corredo i pontefici s’erano
messo attorno, invece dei poeti e dei soldati d’un secolo
prima.




Il cardinale Carlo Caraffa, nunzio apostolico in Germania,
scrisse la Germania sacra restaurata, ove divisa
i progressi della Riforma ne’ paesi tedeschi, e le
agitazioni che ne seguirono fino alla guerra dei Trent’anni.
Giovenale Ancina di Fossano, amico a Roma
de’ gran santi e de’ gran dotti, si sottrasse alle dignità
per rendersi oratoriano; e cansato più volte l’episcopato,
al fine fu costretto accettare il povero e pericoloso
di Saluzzo, ove potè mostrare zelo e dottrina, finchè il
veleno gli accorciò la vita. La chiesa di Gubbio fu riformata

da Federico Fregoso genovese, dottissimo in greco
ed ebraico, e fautore di quanti vi si applicavano; ravvolto
nelle vicende della famiglia e della patria sua, e
nelle guerre contro i Barbareschi, adoprato in gravissimi
negozj, caro ai migliori d’allora, desiderato dai
Protestanti che il finsero aderente alle loro opinioni[370].
Luigi Lippomano vescovo di Padova, reduce di Germania
nel 1553, stampò Confirmazione e stabilimento
di tutti li dogmi catolici con la subversione di tutti i
fondamenti, motivi e ragioni delli moderni Eretici;
raccolse con critica inusata fin allora le vite dei santi
fino ai tempi di Bernardo, conservando così molti preziosi
racconti di greci e latini. Lodovico Beccadelli, insigne
letterato, amico de’ valenti, e massime del Bembo,
del Contarini, del Polo, dei quali scrisse la vita, segretario
al concilio di Trento, amministratore di diversi
vescovadi, poi vescovo egli stesso di Ragusi, morì in
odore di santità prevosto di Prato. Carlo Bescapè barnabita
milanese, usato da san Carlo in molti maneggi,
poi vescovo di Novara ove fondò il seminario, scrisse
molte opere di diritto ecclesiastico e storia.




Quanto il sentimento religioso si fosse ravvivato, lo
indicano i tanti miracoli allora proclamati, e le frequenti
apparizioni, alla cui storia abbisogna il prolegomeno
della fede. La beata Vergine appare a Caravaggio,
ai Monti in Roma, a Narni, a Todi, a San Severino,
nella val San Bernardo nel Savonese; sul monte Pitone
a Brescia ordina a un pastore di fabbricarvi una chiesa.
L’effigie di Subiaco suda: davanti al santo Crocifisso di
Como si spezzano le catene opposte alla processione.
Una Madonna piange a Treviglio (tom. IX, pag. 382);
una parla in San Silvestro; una in Sant’Eugenio di Concorezzo
dà segni miracolosi; una è prodigiosamente

scoperta a Portovenere. Nel 1539 a Castiglione delle
Stiviere in casa Bonetti spaccandosi un grosso noce, se
ne staccò una grossa scheggia, sulla quale trovossi
finamente intagliata un’immagine della Vergine col Bambino:
la vista recuperata dalla padrona di casa fece
prestarle venerazione, e collocatala ne’ Cappuccini, si
illustrò per grazie concedute. Un soldato a Lucca nel
1588, perdendo al giuoco, avventa bestemmiando i dadi
a una Madonna, ma in quell’atto gli si rompe il braccio;
pel qual miracolo i doni fioccarono, e dugencinquanta
processioni in mezz’anno vi accorsero, dalle cui
oblazioni si fabbricò la Madonna de’ miracoli. Nel 1503,
assediando gli Spagnuoli Oria in Terra d’Otranto, san
Barsanofio patrono di quella città apparve in forma
di vecchio con abito pontificale, e ordinò ai nemici non
molestassero più quella terra, lo che fecero, accettando
a dedizione i Francesi.




Un Gesuita nel 1569 sotto il nome di Maria associava
i giovani studenti, e da Napoli a Roma, Genova, Perugia
quella congregazione si diffuse tanto, che già nell’84
ogni città la possedeva, e Gregorio XIII l’arricchiva di
indulgenze. Dalle scuole trapassarono siffatte unioni di
spirito alle varie condizioni, artigiani e nobili, mercadanti
e magistrati, tutti invocanti Maria in concordia di
formole. A Roma s’istituì l’oratorio del Divino Amore,
al quale appartenevano Contarini, Sadoleto, Ghiberti,
Caraffa, che poi furono cardinali, e Gaetano da Tiene
e il Lippomano. In Firenze Ippolito Galantino setajuolo,
fin dall’adolescenza applicato ad amare e soccorrere i
poveri, col sussidio del cardinale Alessandro Medici
fondava la congregazione de’ Vanchetoni o della Dottrina
cristiana, che dura fin oggi principalmente a vantaggio
de’ lavoranti in seta. Ivi stesso, a persuasione di
frate Alberto Leoni, fondavasi una pia casa de’ catecumeni.
In Milano un prete Castellini da Castello formò

la compagnia della Riforma cristiana, che in somma era
quella del catechismo, e che poi prese il nome di Servi
de’ puttini. Frate Buono da Cremona vi introdusse la
devozione delle quarant’ore, il sonar l’agonia alle ventun’ore,
e un asilo per le pentite a Santa Valeria. Potremmo
aggiungere le congregazioni del Buon Gesù,
della Madre di Dio, della Buona Morte, e d’altri nomi.




I frati aveano cessato la missione politica sostenuta
nel medio evo, e al più per obbedienza andavano ambasciadori
o pacieri; ma Ordini nuovi o antichi rigenerati
tendeano a rintegrare il sentimento religioso, e ringiovanire
il monachismo quando i Protestanti lo abolivano.
Già prima san Francesco da Paola calabrese avea istituiti
i Minimi, che in Ispagna furono detti padri della
Vittoria perchè alla loro intercessione s’attribuirono i
trionfi sopra i Mori; e in Francia Boni uomini, perchè
così era indicato il loro fondatore alla corte di Luigi XI.
I Francescani ebbero le varie riforme dette degli Scalzi,
de’ Minori conventuali, della stretta Osservanza, poi de’
Cappuccini. Questi impetrarono di venire esentati dalla
licenza di poter possedere, che il concilio di Trento
avea data anche agli Ordini mendicanti; e come i Gesuiti
per la società colta, così essi erano fatti pel vulgo,
tra cui si diffondeano a consigliare e predicare, fin triviali
e buffi; ma dal deriderli di ciò e delle assurde
prove del loro noviziato e delle minuziose osservanze
si asterrà chi non dimentichi come mostraronsi eroi
nelle pesti ricorrenti allora, e sempre furono spruzzati
dal sangue de’ suppliziati. Ambrogio Stampa-Soncino
milanese, genero di Anton da Leyva, abbandonò le dignità
per vestirsi di quell’abito: udendo per le vie di
Milano un che bestemmiava, prese a correggerlo, e
percosso da questo con uno schiaffo, gli offrì l’altra
guancia dicendo, — Batti, ma cessa di bestemmiare»;
col quale atto corresse il violento: andò poi apostolo

fra’ Barbareschi, convertendo e riscattando, ove morì il
1601. Alfonso III duca d’Este a trentott’anni depone il
dominio, e si fa cappuccino a Merano del Tirolo, dove
assiste appestati, converte eretici. Giuseppe da Leonessa,
mandato missionario in Turchia, a Pera catechizza i
galeotti, onde i Turchi lo appiccano per un piede, poi
lo esigliano: roso da un orribile cancro, e dovendosi
operarlo, non volle esser legato, dicendo, — Datemi il
Crocifisso, e mi terrà immobile più di qualunque legame».
Lorenzo da Brindisi, professato a Verona, a
Padova si diede a migliorare i costumi dei giovani studenti;
chiamato a Roma per procurare la conversione
degli Ebrei, discuteva co’ rabbini senza iracondia nè
personalità, invitandoli ad esaminare il testo biblico;
poi tolse ad esortare i principi tedeschi contro Maometto
III, e a capo dell’esercito cavalcò colla croce in
mano nella battaglia dell’11 ottobre 1611, che volle
attribuirsi a miracolo di esso; indi fu adoperato a stringere
leghe e menare ambasciate nella guerra dei
Trent’anni.




Già mentovammo Sisto da Siena ebreo, che di
buon’ora guadagnato alla Chiesa e vestito francescano,
predicò con molto grido e frutto, ma ne prese superbia
e cadde in errori tali che fu condannato al fuoco dal
Sant’Uffizio. Il Ghislieri, commiserando tanta gioventù
e tanta scienza, si propose di convertirlo, e malgrado
il puntiglio ch’e’ metteva nel non recedere dalla propria
opinione, vi riuscì, ne ottenne la grazia da Giulio III, e
messolo ne’ Domenicani, l’adoprò utilmente sì a predicare,
sì a convertire ebrei, de’ quali un gran numero
s’era raccolto a Cremona, e divulgava libri di loro fede.
Sisto sceverò le opere utili, come il Talmud e altre,
da quelle che non poteano recar giovamento di sorta,
e le mandò alle fiamme; e nella sua Biblioteca sacra
trattò de’ libri sacri, de’ loro interpreti, e degli errori

che ne derivarono. Di quarantanove anni morì il 1569
a Genova.




Paolo Giustiniani avea riformato i Camaldolesi colla
nuova congregazione di Monte Corona detta degli Eremiti;
come fuor d’Italia santa Teresa riformò le Carmelitane.
Francesco di Sales fondò le Visitandine;
Giuseppe Calasanzio le Scuole pie; Giovanni di Dio i
Fate-bene-fratelli; Luigia di Marillac le Suore della
carità, propagatesi ben presto in Italia. Frà Pietro spagnuolo,
carmelitano scalzo, predicando a Napoli, raccoglie
quattordicimila ducentottantacinque reali, coi
quali compra il palazzo e i giardini del duca di Nocera,
e li trasforma in chiesa e monastero della Madre
di Dio; mentre le Teresiane scalze vi compravano per
sedicimila ducati il palazzo del principe di Tarsia, e ne
faceano il loro monastero di San Giuseppe. Il palazzo
Caracciolo divenne ospedale de’ Frati della carità; il
Seriprando, chiesa de’ Filippini la più sontuosa forse di
Napoli; i Camaldolesi vi occuparono quella deliziosa
altura, i Cappuccini la Concezione, i Domenicani la Sanità,
i Paolotti la Stella.




Francesco Adorno genovese fu il primo rettore del
collegio gesuitico di Milano, provinciale di Lombardia,
e direttore spirituale di san Carlo. Nel 1581 diventò
loro generale il padre Aquaviva, dell’insigne famiglia
dei duchi d’Atri, e per trentaquattro anni zelò la gloria
dell’Ordine suo, intorno al quale e alla religione stese
molti scritti: a lui sono attribuiti i Monita secreta,
libercolo assurdo, riconosciuto falso perfin in un libro
ostilissimo, stampato poco poi sui Gesuiti moderni[371].









Da don Ferrante, terzo principe di Castiglione delle
Stiviere, prode condottiero di Filippo II contro gl’inglesi
e i Mori, nacque Luigi Gonzaga, che lasciate le
grandezze per farsi gesuita, ne’ brevissimi anni di vita
si rese modello della perfezione interiore, e insieme
della carità, per la quale egli principe andava accattando
per Roma di che soccorrere ai poveri infermi.
Avea avuto direttore spirituale Girolamo Piatti, gesuita
milanese di straordinaria virtù, che molti trasse alla
vita monastica coll’Ottimo stato di vita del religioso.




La Compagnia fu illustrata pure dal polacco Stanislao
Kostka, che moriva a Roma il 1568; e da Francesco
Borgia duca di Candia, vicerè di Catalogna, grand’amico
del poeta Garcilaso de la Vega, e che venuto a Roma,
ne fuggì per paura che Giulio III il facesse cardinale. Il
padre Pietro Venosta valtellinese, spedito da sant’Ignazio
a ristabilire la religione in Sicilia, vi fu ammazzato nel
1564. A Napoli il padre Salmerone predicava per le
piazze, e andava nelle pubbliche librerie cercando i
cattivi libri da bruciare. Il padre Palmia convertì molti
studenti a Padova, fra cui tre fratelli Gagliardi e Antonio
Possevino, divenuti luminari della Chiesa. Achille
Gagliardi, le cui opere spirituali vorrebbero mettersi
a fianco all’Imitazione di Cristo, con zelo e abilità diresse
la gioventù nei collegi di Torino, di Milano, di

Venezia, di Brescia; e già più che sessagenario faceva
sin tre prediche al giorno. Il padre Landini apostolò la
Lunigiana, la Garfagnana, il Lucchese, Spoleto, Modena,
Reggio, ove trovava molto luteranismo, «ammorbatine
perfino de’ sacerdoti, e professarlo dove più e dove
meno alla scoperta» (Bartoli); rabbonacciò ire, principalmente
a Careggio in Garfagnana; poi passò con
egual frutto nella Capraja e nella Corsica. Bernardino
Realino da Carpi, caro alle Corti per bei modi, ai dotti
per scienza filologica e legale, lasciò gl’impieghi e gli
onori per entrare gesuita, e colla dolcezza, la pazienza,
la carità si attirò la pubblica venerazione.




Come gli altri Ordini nuovi, essi vigilavano sui costumi,
e fra il resto abbiamo una memoria che i Gesuiti
di Parma sporgeano a Pierluigi Farnese contro la
immoralità propagantesi «in disonore di Dio, in dannazione
delle anime, e molte volte in perdizione di
molti corpi e facultadi». Lamentano dunque il poco
timor di Dio, manifestato nelle chiese, dove si conversa
e negozia e passeggia; usuali le bestemmie, e il lavorare
ne’ dì festivi; le bettole infestate da carte e dadi,
donde sciupamento di denari e frequenti risse; molti
concubinarj anche ecclesiastici, e adulteri pubblici: i
ragazzi fanno alle sassate per le strade; altri furfantoni
gagliardi oziano per città e sui sagrati, giocando, strepitando,
bestemmiando; numerose e sfacciate le meretrici.
Domandano pure si temperi il rigore delle pene
statutarie, che usurpano denari e tempo ai poveri; si
assistano meglio i prigionieri e giustiziati; si prevengano
i contratti usurarj[372].









E in ogni Ordine ci si presentano numerosi operaj
della vigna di Cristo, che, nella educatrice vigilanza
delle contese, nelle maschie gioje della persecuzione,
nella dignità del pericolo permanente, divennero santi.
Ma al clero secolare specialmente facea mestieri di riforma.
Gaetano Tiene nobile veneto, buona e placida
creatura, nel pregare piangeva, e desiderava «riformare
il mondo, ma senza che il mondo s’accorgesse di lui».
Come l’angelo all’aquila, s’accordò coll’impetuoso Gian
Pietro Caraffa vescovo di Chieti, che fu poi Paolo IV, e
che, visto come l’abbandonarsi al cuor suo non gli
avesse che cresciuto inquietudini, cercò la pace in seno
di Dio; e sul monte Pincio, or così ridente e popoloso,
allora deserto, nel 1524 istituirono i cherici regolari
Teatini, preti con voti monastici, ma senza regole strette
affine di liberamente attendere alla predicazione, ai sacramenti,
ai malati, ai prigionieri e giustiziati, rendere
al culto il lustro antico, indurre frequenza ai sacramenti,
predicare senza superstizioni, convertire eretici;
professando la povertà eppur senza mendicare, aspettando
la limosina dalla mano che veste i gigli de’ campi.
Nel sacco di Roma spoglio e torturato, Gaetano ne partì
co’ suoi senz’altro che il breviario, e a Venezia furono
raccolti in San Nicola di Tolentino. Gran luce ne fu ben
tosto Andrea Avellino, il quale nel far l’avvocato avendo
commessa una bugia, se ne pentì a segno, che lasciò
il mondo. Incaricato di metter riparo agli scandali delle
monache di Sant’Arcangelo in Napoli, s’inimicò un giovinastro,
che lo fece pugnalare; guarito dalle ferite, si
rese teatino, e questa religione andò a fondare a Milano,
a Piacenza, a Parma. Vecchissimo, nel cominciare

la messa cascò d’apoplessia. Il suo scolaro Lorenzo
Scupoli di Otranto fu autore del Combattimento spirituale
(1608), che Francesco di Sales tenea sempre
a lato.




A Milano sperperata dalle guerre, Anton Maria Zaccaria
da Cremona, Bartolomeo Ferrari e Giacomo Morigia
patrizj milanesi 1533 istituirono i Barnabiti, per
far missioni, dirigere collegi, sussidiare i vescovi, con
voto di non brigare cariche nella loro congregazione,
nè fuori di essa accettarne se non con dispensa del
pontefice. Agostino Tornielli novarese ricusò molti vescovadi
per attendere alla devozione claustrale, nella
quale compose gli Annali sacri e profani dalla creazione
fino alla redenzione, primo buon tentativo a
chiarire le difficoltà de’ sacri libri, e serve d’introduzione
agli Annali del Baronio.




Domenico Sauli, letterato, filosofo, storico, politico
eppur negoziante, da Genova si mutò a Milano, dove
nacque Alessandro, che entrato barnabita, fu inviato a
Pavia, dov’egli fu de’ primi e meglio meriti nel riformare
l’insegnamento filosofico e teologico. Iniziati gli
allievi nel greco, al qual uopo compilò una grammatica,
mettevali alla Logica d’Aristotele, il libro più opportuno,
a sentir mio, per restaurare ciò che dalle rivoluzioni
è più guastato, il buon senso. Uno scolaro Alessandro
Salvi leggeva il testo, uno volgevalo in latino;
il maestro snodava i principi, evitando l’impaccio dei
chiosatori. Alla metafisica univa lo studio della geometria.
Ai teologi proponeva la Somma del maggior filosofo
del medioevo, la quale egli aveva talmente digerita
che in Pavia si diceva, — Se si perdesse la Somma di
san Tommaso, donn’Alessandro potrebbe dettarla per
intero». Sull’insegnamento del diritto, sgombero anch’esso
dai chiosatori, si consultò con Marcantonio Cucchi,
il quale ivi insegnava i canoni; e il ricambiò con

pareri per le lodate sue Istituzioni; e, come dice il
Gerdil, aperse la mente degli studiosi disponendoli a
raccogliere tutte le forze razionali nella contemplazione
di un solo oggetto, principalmente coll’avvezzarli alle
matematiche[373]. Collaborò con san Carlo nel riformare
la diocesi milanese; poi fu apostolo della Corsica, dove
con provvidente assiduità introdusse i sinodi diocesani,
e morì nel 1592 vescovo di Pavia.




Filippo Neri fiorentino (1519-95), all’erudizione congiungendo
quell’umiltà che di rado le si concilia, cercava il disprezzo
con tant’arte, con quanta altri l’ammirazione.
Padre spirituale de’ più gran santi, quali gli operosi
Carlo Borromeo e Francesco di Sales, e il contemplativo
Felice da Cantalíce; amico de’ maggiori studiosi,
quali il Tarugi insigne predicatore poi cardinale, Silvio
Antoniano poeta che scriveva i brevi papali, il medico
Michele Mercati, Filippo adagiavasi fra i cenciosi mendicanti
sotto ai portici di San Pietro, come ai banchi
de’ cambisti o ai tribunali o nei palazzi, colla soavità
inalterabile e colle arguzie fiorentinesche insinuando la
carità, persuadendo la giustizia, campando la vacillante
virtù; indulgente nelle cose accessorie, quanto irremovibile
nelle essenziali, al confessionario dirigeva con
mirabile perspicacia le coscienze; facendosi un deserto
della popolosa Roma, nottetempo visitava le sette chiese,
poi ritiravasi nel cimitero di San Calisto e nelle catacombe
di San Sebastiano. Con dilettazione venerabonda
si va ancora a sedere sopra un amenissimo poggetto
del Gianicolo, donde si domina tutta Roma, e ch’egli
avea ridotto ad anfiteatro, ove all’ombra di begli alberi
facea recitare ai giovinetti commediole volgenti alla
pietà; vera ribenedizione dell’arte e del teatro[374].









Col Baronio, ch’egli eccitò al gigantesco lavoro degli
Annali, e con altre persone di merito, nel 1564 istituì
la comunità de’ Preti dell’Oratorio, dove accoglieva la
gioventù a devozioni piacevoli, a studj liberali, a una
pietà affabile come la sua. Gli Oratoriani possono quando
vogliano tornare nel mondo, non avendo altre regole
che i canoni, altri voti che il battesimo e il sacerdozio,
altri legami che quelli della carità.




San Filippo con Persiano Rosa aprì l’ospizio di Santa
Trinità per quei che pellegrinavano alle soglie degli
Apostoli; e quattrocenquarantaquattromila cinquecento
pellegrini, venticinquemila donne vi furono ospitate per
tre giorni in quel giubileo del 1600, pel quale vuolsi
concorressero tre milioni di devoti a Roma, e dove

principi e cardinali faceano le stazioni indistinti dal
vulgo; e si moltiplicarono le conversioni. Tommaso
Bozio da Gubbio, gran conoscitore di lingue e di storia,
da san Filippo fu persuaso a privarsi della cosa che più
tenea cara, i suoi libri, e destinato per umiltà a insegnare
la grammatichetta: vestitosi oratoriano, scrisse
opere di grand’erudizione, e principalmente la confutazione
della politica del Machiavelli[375]; e quei che
venivano a riverirlo stupivano che un sì piccol uomo
sapesse tanto.




Allora preti in cotta e berrettino si rividero in pulpito,
ove dianzi non montavano che tonache e cappucci:
e se le esuberanti austerità, le interminabili salmodie,
le prostrazioni ripetute convenivano in secoli rigidi, a
sensi bisognosi di scosse violente, allora nella ricca varietà
de’ sacrifizj si avvisò piuttosto al raccoglimento
dell’animo, alla mortificazione del cuore, all’educazione
dell’intelletto, ad acquistar dominio sopra la carne mediante
il vigore dello spirito.




Fra le guerre di quel secolo era cresciuta deh quanto!
la miseria; e il chiudersi di tanti conventi tolse a un’infinità
d’uomini non meno il pane spirituale che quello
del corpo; ben avea dunque ove esercitarsi la carità
cattolica. Girolamo Miani, patrizio veneto, difesa contro
i Tedeschi la fortezza di Castelnuovo di Piave dai collegati
di Cambrai, e cadutovi prigioniero, tornò sopra
se stesso come Ignazio infermo: chè il letto e la prigione
sono tremende e fruttifere occasioni a rimeditare
il passato e proporre per l’avvenire. Votatosi alla beata
Vergine di Treviso e miracolosamente liberato, raduna
gli orfani per le isole venete rimasti da quelle guerre

e dalla fame del 1528, ove si mangiavano sin gli animali
più schifi; e deposta la toga senatoria e vestito da
povero, pertutto fonda ospizj a ricovero ed istruzione
di quelli e ad emenda delle traviate: assiste in Venezia
gl’Incurabili, a cui faticarono pure sant’Ignazio, san
Gaetano, il Saverio: fa istituire o sistemare gli ospedali
di Verona, Padova, Brescia, Bergamo: poi con amici
nel 1531 fonda a Somasca altri cherici regolari, diretti
ad istruire nelle lettere, ne’ mestieri, nella virtù. Sul
Bergamasco lasciavansi in piedi le biade per mancanza
di braccia; ed egli raccoglie falci, e mena attorno mietitori,
che invece delle villotte, cantano orazioni.




De’ primi a seguirlo fu Primo Conti milanese, valentissimo
letterato, che stabilì andare a riparo dell’eresia
in Germania. Lusingandosi di convertire Erasmo, che
pareagli propendere a quegli errori, gli scrisse firmandosi
Primus comes mediolanensis. Quel dotto olandese
lo credette qualche gran principe, e gli si fece incontro
tutt’in cerimonia; poi vistolo arrivare in umile arnese,
senza tampoco uno staffiere, rise dell’inganno, ma protestò
veder ben più volentieri sì gran letterato che non
qualsifosse barbassoro. Il Conti non trasse gran pro
dal tepido Erasmo, ma giovò ad altri. Rimpatriato, e
a Como e a Milano lasciavasi a lui la scelta de’ professori
di belle lettere; i conventi faceano gara per averlo
lettore di teologia e di lingue orientali; fu adoprato a
preparare materie pel concilio di Trento, ove assistè
poi come teologo del cardinale Visconti vescovo di Ventimiglia;
il dotto vescovo di Como Gianantonio Volpi conosciutolo
colà, se ne valse nella propria diocesi, e
singolarmente a combattere gli eretici in Valtellina[376].




Ai Somaschi per qualche tempo unita, fu poi distinta
la congregazione della Dottrina Cristiana, istituita nel

da Cesare de Bussi, milanese nato in Francia, e
rivolta a catechizzare i poveri.




Camillo de Lellis da Bacchiano negli Abruzzi, biscazzato
ogni aver suo, è ridotto a far da manuale in una
fabbrica de’ Cappuccini: ivi tocco nel cuore da Dio, si
veste frate: tormentato da un ulcere alla gamba, sente
quanto mal giovi agl’infermi la prezzolata assistenza, e
nel 1586 fonda i Crociferi che li servano come servirebbero
a Cristo stesso.




Dopo la peste del 1528 una società a Cremona fondò
un ritiro per orfani d’ambo i sessi, che lavorassero seta,
bambage, lana; la compagnia di San Vincenzo vi aprì
un conservatorio per vedove o mal maritate, uno per
le convertite; una casa di soccorso per le pericolanti;
un ricovero pei poveri, al quale il medico Giorgio Fundulo
aggiunse un legato onde esimere i mezzajuoli dalle
esecuzioni per debiti in causa d’affitto; nel 62 l’ospedale
di Sant’Alessio per gl’incurabili, nel 64 uno pei
poveri vergognosi. E in quella città il Campi ricorda
una Margherita Spineta, terziaria carmelitana, che per
trentacinque anni si tenne rinchiusa in una cameretta
presso Sant’Antonio: accenna pure l’affollatissimo concorso
al giubileo del 1575, venendovi tutti i diocesani
in processione vestiti di sacco, e la gara di alloggiarli
nelle case: la notte principalmente vedeansi queste
lunghe schiere d’uomini e donne andar coi lumi accesi
e scalzi anche di stretto verno, flagellandosi e cantando
salmi e litanie.




Veronica Franco, che a Venezia teneva convegni rinomati
con musica, versi, amori, e stampò lettere e
rime[377], contrita aprì per le sue pari il ricovero di
Santa Maria del Soccorso; Francesca Longa a Napoli,
il famoso ospedale degli incurabili; Mariola Negra di

Genova, un reclusorio per le femmine disperse, un
altro per le pentite, e intendeva porne uno per ciascun
sestiere della città. E Genova, oltre Caterina Fieschi e
altri beati, ricorda Battista Interiano che all’Acquasola
pose un conservatorio di zitelle che si educassero a lavori
femminili; Vittoria Fornari, che vedovata a venticinque
anni, votò a Maria i suoi sei figliuoli, e fatta povera
per amor di quella, fondò le Annunziate, che sol tre
volte l’anno riceveano al parlatorio i più stretti parenti;
la venerabile Battista Vernazza, autrice di trattati e
poesie spirituali; Agostino Adorno, che con Francesco
Caracciolo istituì i Cherici regolari minori, e la devozione
dell’Adorazione perpetua al Sacramento. Nè dimenticheremo
quei diciotto di casa Giustiniani, che côlti
dai Turchi, sostennero il martirio piuttosto che aderire
al corano.




In quella città si estesero le confraternite fin a ventuna,
dette casaccie per le grandi case ove si radunavano,
e che si corruppero poi in gare di lusso e di esercizj
atletici. Tre sorelle Gonzaga, nipoti di san Luigi, fondarono
a Castiglione delle Stiviere le Vergini di Gesù,
nobili, senza clausura, e dedite all’istruzione, per la quale
furono risparmiate fin da Giuseppe II e da Napoleone.




Le primarie famiglie fiorentine crebbero lor nobiltà
con qualche santo. Maddalena de’ Pazzi e de’ Buondelmonti,
sin da fanciulla dilettandosi alla gioja dell’obbedienza,
divenne miracolo della perfezione spirituale e
della contemplazione delle cose eterne, accoppiate a

intensa carità del prossimo. Lorenza Strozzi di Capalle,
vestitasi domenicana, molto fu in relazione coll’Ochino
e col Vermiglio, la loro apostasia pianse a calde lacrime,
e tutta infervorata d’amor divino, compose inni per ciascuna
solennità dell’anno, cantati lungamente e tradotti
anche in francese e messi in musica. Caterina de’ Ricci,
sottrattasi alle lusinghe preparatele dalla domestica lautezza,
sacrò a Dio una vita tutta d’amore e di dolori,
provata dalle contraddizioni e dalla calunnia, poi dalle
lodi e dall’ammirazione: e come la beata Michelina a
Giotto, santa Umiltà a Bufalmacco, santa Caterina da
Siena al Vanni e al Pacchiarotto, così la Ricci divenne
soggetto di pitture al Parenti e al Tosini in Prato.




Suor Angela Merigi di Desenzano, terziaria di san
Francesco, a ventisei anni palesò averle Dio ordinato
una nuova società, e trovate settantatre compagne di
primarie case bresciane, nel 1515 le pose in protezione
di sant’Orsola. Non regole austere, non contemplazione,
ma presa a modello Marta la sollecita, rimanevano in
grembo alle famiglie, intente a scoprire gl’infelici per
soccorrerli, visitare spedali e malati, educar bambine.
Le fondatrici s’accorsero d’operare una rivoluzione, e
dicevano: — Bisogna innovare il mondo corrotto per
mezzo della gioventù; le fanciulle riformeranno le famiglie,
le famiglie le provincie, e le provincie il mondo».
Quest’istituzione di carità e beneficenza esalava tale fragranza
di santità, che san Carlo accolse ben quattrocento
suore nella sua diocesi: poi diffuse in Europa non solo,
ma oltre l’Atlantico, coi miracoli della carità faceano
stupire i selvaggi del Canadà, ove predicavano il vangelo
del pari che nelle capitali della Francia e dell’Inghilterra:
e pur testè faceano invidiare dagli Inglesi i
soccorsi ch’elle prestavano ai guerreggianti nella Crimea.




E la carità trovò un magnanimo campione in Vincenzo
di Paolo, popolano francese, il cui nome ricorda

quanto essa ha di sacro, di spontaneo, di squisito. I suoi
Preti della Missione, istituiti nel 1625, ben presto si
diffusero nella Corsica, straziata da efferate vendette; e
nell’Italia, ove il Piemonte, il Genovesato, la Romagna
offrivano tanta materia al loro zelo. I pastori che guidano
gli armenti per la campagna di Roma e nelle
valli dell’Appennino, mesi e mesi restavano senza sacramenti
nè predicazione, ignorando fin le cardinali verità
della fede; e i Missionarj li raccoglievano la sera per
ammaestrarli nelle stalle o a cielo aperto; e la festa li
chiamavano attorno a qualche tabernacolo per rigenerarli
coi santi riti[378].




Allora si pubblicarono libri di più regolata devozione,
e legendarj di critica migliorata; e quelli di Pietro Natali
vescovo d’Equilio, del milanese Bonino Mombrizio,
di Luigi Lippomano vescovo di Verona furono sorpassati
da Lorenzo Surio, poi dai Bollandisti.




La riforma doveva insinuarsi in tutta la vita, e fu
grand’arte l’impossessarsi dell’educazione, come fecero
i Barnabiti, i Somaschi, gli Scolopj, e maggiormente i
Gesuiti. Del veder a questi affidata dappertutto la gioventù

non sapeano darsi pace i letterati; e Giambattista
Giraldi, il marzo 1569 scrivendo a Pier Vettori, riprovava
Emanuele Filiberto che nell’Università di Torino
aveva abolito la cattedra d’eloquenza e poesia, lasciando
ne dessero lezione i Gesuiti, così infondendo (diceva
egli) la barbarie più vergognosa.




Certo allora l’educazione e nelle pratiche e ne’ precetti
prese un’insolita tinta religiosa; ed anche fuor
de’ seminarj insinuavasi la venerazione per le cose sacre
e l’incondizionata obbedienza ai papi; gli esercizj ignaziani
abituavano al meditare, a frequentare i sacramenti,
a voler pulite le chiese, decorosi i riti. Il lodato
Sadoleto scrisse un buon trattato in latino sull’educazione;
e ad istanza di san Carlo in volgare il cardinale
Antoniano, ammirato improvvisatore (Dell’educazione
cristiana e politica); cui s’accompagnarono poi i Costumi
dei giovani di Orazio Lombardelli senese.




Ma qui rampollava una questione che altre volte si
ridestò; convien egli formare il gusto de’ giovani sopra
i classici gentili? I Padri primitivi di consueto gli escludevano,
attesa l’urgenza del pericolo quando il paganesimo
non aveva ancora ceduto le armi alla verità,
anzi nella società presentavasi colla potenza degl’interessi,
dell’abitudine, della legalità. Nel medioevo decaddero
quegli studj, ma se ne sopravvisse traccia fu
ne’ conventi; e in questi ci vennero conservati tutti i
classici che ci rimangono. Li vedemmo poi fin riprendere
il passo sovra gli autori ecclesiastici; laonde alcuno
per riazione pensava si dovessero sbandire almen dalle
scuole, come ispiratori di sentimenti e di morale pagana.
La Chiesa qui pure si mostrò tollerante, e più
intesa a volgere in bene che a distruggere gli elementi
dell’istruzione. A’ suoi seminaristi san Carlo pose in
mano i classici, ma insieme suggeriva alcun che de’
santi Padri, cogli Uffizj di Cicerone quelli di sant’Ambrogio,

colla retorica di lui quella di Cipriano; di Virgilio
si omettessero le dipinture scandalose; si adoprasse
Orazio ma castigato.




Alquanto più tardi, il padre Possevino proferiva a
Lucca un discorso, dove mostrava come trarne profitto
anche per la morale[379], purchè come antidoto vi si
accoppiassero le opere di Pantenio, di Giustino martire,
di Eusebio, principalmente di sant’Agostino, i quali
diedero cristiana interpretazione alla civiltà gentilesca;
vorrebbe che i professori avessero alla mano i santi
Padri, e se ne ajutassero per cercare la verità anche
ne’ profani, e chiarissero qual divario corre fra la luce
pura di Dio, e la imperfetta e nubilosa che i Pagani
trovavano ne’ loro cuori, e che faceali parlare da fanciulli
balbuzienti, anzichè da uomini ragionevoli; nè si dimenticasse
che quanto dissero i Pagani della virtù non
è che un’ombra a petto della cristiana; a Cicerone riuscivano
enigmi quei che la religion nostra mette in
evidenza; gli elogi da lui profusi a se stesso o ad altri,
non potrebbero accettarsi come tali da cuori cristiani, i
quali devono fondare le loro speranze sulle ricompense
eterne, e metter le loro corone ai piedi di Cristo, cui
appartiene tutta la gloria e la lode. Quel proposito di
Marco Tullio che non si dee vendicarsi se non quando
provocati, porge nuovo contrasto fra la perfezione cristiana
e la difettiva morale gentilesca, e nel confutarla
potrà innestarsi la verità sui giovani germogli. Si mostri
che quell’abbondanza ciceroniana non conviene a
tutti nè sempre. I trattati della Divinazione e del Destino
non s’addicono alla prima gioventù; ma agli Uffizj
perchè non s’aggiungerebbe qualche estratto di quelli
di sant’Ambrogio, o pezzi di Lattanzio per supplire a
ciò che Cicerone non conobbe, o emendarlo ove errò?

Così si faccia buon uso d’entrambi, desumendo da
Tullio lo stile, dai Padri la dottrina e pietà vera.
Non si trarrebbe mirabili frutti d’eleganza e proprietà
e pietà dal trattato di Cicerone sull’Amicizia se vi si
accostassero i precetti di carità che trovansi nel Catechismo
romano e in un’epistola di san Paolo ai Corinti?
Unendo ai Commentarj di Cesare gli esempj
del libro di Giosuè o dei Re, si opporranno i sani intendimenti
della storia, e lo studio dei castighi di Dio
contro i Pagani. Santi e istruttivi riusciranno i paralleli
fra gli eroi di Roma e di Grecia e i guerrieri cristiani,
quali Carlo Magno, san Luigi di Francia, santo Stefano
d’Ungheria, aggiungendovi quelli che ai dì nostri posero
freno alla barbarie orientale, come Vasco de Gama e
l’Albuquerque, tanto più che se ne hanno le imprese in
buon latino dai padri Emilio, Giovio e Maffei.




Così il Possevino: e chi ripudierebbe tali concetti?




Fra i libri proibiti era giusto comparisse il Decamerone,
contro del quale già un pezzo declamavano le
anime oneste e i confessori; e fra mille altri, Bonifazio
Vannozzi diceva che «questi trattati amorosi, questi
discorsi tanto lascivi hanno aperto di gran finestre all’idolatrie
ed all’eresie, ed a pessimi costumi, ed a corrottissime
e licenziosissime usanze tra di noi cattolici.
Chi potesse contare quante traviate ha fatto il Decamerone
del Boccaccio, rimarrebbe stupito»[380].




Rincrescendo però di privare gli studiosi d’un libro
che si reputava modello del bene scrivere, fu preso il
compenso di emendarlo. Il maestro del Sacro Palazzo
segnò i passi da levare o correggere; e una deputazione
di Fiorentini, in cui principale Vincenzo Borghini,
adattò quel libro, che così comparve nel 1573 con approvazione
di Gregorio XIII. Gli zelanti non ne rimasero

soddisfatti, e ad una nuova emendazione attese
Leonardo Salviati; e non è a dire quanto ridere e declamare
ne facessero gli umanisti, mettendo questa operazione
a parallelo colle brache onde Paolo IV velò
gl’ignudi del Giudizio di Michelangelo.




Aveva il concilio Tridentino ordinato non si ponessero
immagini nelle chiese se non approvate dal vescovo;
sicchè nulla vi fosse di falso, di profano, di
disonesto, di contrario alla verità delle Scritture e delle
tradizioni, di vulgari superstizioni. Le immagini convengano
alla dignità e santità del prototipo, sicchè la
loro vista ecciti pietà, non turpi pensieri. San Carlo
ripeteva queste prescrizioni, abolendo inoltre la pia ma
abusata costumanza di rappresentare la passione di
Cristo o atti de’ santi; nè i visi di questi siano ritratti
di persone vive.




Ma i teatri sono compatibili colla religione? Molti
asserivano di no: e quelli d’allora vi davan troppo ragione,
massime le commedie a soggetto. Una banda di
cotesti recitava libertinamente a Milano; san Carlo li
colpì d’una decretale, e il governatore inerendovi li
sbandi; ma essi ricorsero al santo, mostrandogli come
ne resterebbero ridotti in ultima miseria; ed esso accolseli
con carità, e permise continuassero gli spettacoli,
patto però che sottoponessero l’orditura a persone da
lui destinate. Simile precauzione fu pigliata altrove.




Vedemmo come Filippo Neri introducesse gli oratorj,
che prima erano laudi cantate in chiesa sopra musica
di Giovanni Animuccia, maestro in San Pietro; poi
crebbero fino a compiute rappresentazioni di fatti morali
e sacri. Quando però la musica più non era che
studio di superate difficoltà, continue fughe, e imitazioni
e combinazioni disparate, e poneva gloria in imitazioni
di suoni, prolazioni, emiolie, nodi, enigmi, la
voce umana non valutando che come un altro stromento,

poteva più convenire alla santità di riti che elevino
l’anima al Creatore? In composizioni di quattro,
cinque, sei, sette e fin otto parti, le parole si intralciavano,
nè più offrivano senso; i compositori si
permetteano di intercalarne di italiane e perfino di
oscene; gli organisti cercavano l’effetto da arie conosciute,
e intere messe furono composte sovra motivi
profani. Leon X aveva chiamato da Firenze Alessandro
Mellini, per avvezzare i suoi cappellani a conservare la
tonica nel canto de’ salmi e la misura sillabica negli
inni. I riformatori e cattolici e protestanti ne esclamavano
dunque: il concilio di Trento se ne mostrò scandolezzato,
come piarum aurium offensio. Paolo IV
fece esaminare se dovesse tollerarsi la musica in chiesa;
e la commissione a ciò eletta stabilì non si canterebbero
messe e mottetti in cui si trovasse quella confusione di
parole, nè sopra arie profane, e s’ammetterebbero solo
testi adottati dalla Chiesa: ma i maestri assicuravano
non si potrebbe in un canto figurato far intendere chiaramente
e costantemente le parole, in grazia delle fughe
e delle imitazioni, carattere della musica sacra.




— E perchè non si potrebbe?» disse Pier Luigi
Palestrina (1529-94). Allievo dei Fiamminghi, che allora tenevano
il campo in quest’arte, ed escluso dalla cappella per
essersi ammogliato, viveva nella solitudine e nel bisogno,
approfondendosi nell’arte sua fino ad elevarsi a
composizioni libere e originali. Conosciuto, e posto
maestro di cappella a San Giovanni Laterano, puntò i
Treni di Geremia, il Magnificat, gl’Improperj, non
sagrificando la parola all’armonia. Invitato a comporre
una messa che servisse di sperimento, vi si pose come
uomo che deve salvar da morte la sua arte: sul suo
manoscritto si trovò, Signore, illumina me; e dopo
due poco felici tentativi, gli riuscì la famosa missa papalis
a sei voci reali nel genere antico italiano, con

melodia semplice, rispettando l’espressione rituale, e
adattandola alla varia significazione de’ cantici e delle
preghiere: onde la paragonava alle celesti che l’Apostolo
prediletto udì nelle estasi sue.




Bastò perchè fosse vinta la causa a quest’arte come
alle altre; e mentre la Riforma non sapeva che distruggere
e abolire, anche in ciò la Chiesa ravvivava e santificava[381].
Preso un motivo, il Palestrina lo svolge
con tutto l’artifizio del contrappunto fugato, rimovendo
qualunque accompagnamento strumentale. Precisione,
chiarezza, severo rispetto dell’armonia, grazia, verità
d’espressione unita a gusto delicato, nobile semplicità
nella modulazione, il fanno ammirare; e mentre nei
Fiamminghi tutto era ritmo e matematica, egli possedeva
lo spirito, l’unzione; cantava invece d’argomentare;
alle forme materiali dava serenità e vita, quasi
volesse effettuare quel concetto di san Bernardo che la
musica sit suavis at non sit levis, sic mulceat aures
ut moveat corda, tristitiam levet, iram mitiget, sensum
literae non evacuet sed faecundet[382]. Non raggiunse
la pienezza dell’arte, sicchè possiam paragonarlo
al Perugino: e sebbene tuttora povero di melodia, sì
possedeva il sentimento puro dell’armonia e della tonalità,
che altri non seppe con pari felicità ed eleganza
far cantare quattro, sei, fin otto parti distinte. I madrigali
suoi sono ancora l’inarrivabile emulazione de’ contrappuntisti;
ma chi assistette un venerdì santo alla
cappella Sistina, dica se non possa esprimere più al
vero l’intimo senso della Scrittura, e la significazione
sua simbolica. Handel e poc’altri ne pareggiarono la

maestà di stile; nessuno la potenza, il profondo e semplice
accento, la mistica tenerezza, l’incantevole soavità
delle armonie, per rivelare i dolori della madre d’un
Dio o le ambasce dell’Incarnato, o trasportarci in un
mondo invisibile ad ascoltare le sinfonie di cui gli angeli
circondano il padiglione dell’Eterno.




Mentre dunque, al principio del secolo tutto era paganeggiato
ne’ costumi, nelle arti, ne’ governi, nella
chiesa, al fine di esso non si operava quasi che per
interessi religiosi; in nome del cristianesimo si scriveva,
si combatteva, si uccideva, si educava, si nutriva;
potenze ecclesiastiche robustissime entrano ne’ consigli
dei re a dirigerne i modi e gli atti; i papi, spogliati
di mezzo mondo, se ne rifanno coll’acquisto delle due
Indie, e mettono soggezione ai re ed ai pensatori con
un pugno di cherici, paventati dovunque vi sia rivolta
contro l’autorità di Pietro.




Se la Riforma non ebbe divelto il vizio e la corruttela,
non mutato la struttura delle Università e dei
corpi religiosi cui l’alta istruzione veniva affidata, se
anche gli Ordini nuovi s’intepidirono o corruppero,
ecco la carità che aveva balsami per ogni piaga, e impediva
che la corruzione toccasse all’estremo. Anime
stanche dal fortuneggiare del mondo, cercavano ricovero
in grembo a Dio: le Suore della carità lanciandosi
in mezzo alle miserie, le Carmelitane sepellendosi anticipatamente,
parevano invase da una passione cristiana;
il clero spandeasi dappertutto; cercando l’ignoranza da
istruire, il vizio da correggere, la virtù da sostenere,
la povertà da pascere, esposto al quotidiano martirio
del disprezzo e della calunnia; e il rinvigorito spirito
cristiano combatteva l’effervescenza della carne e la voluttà
sensuale.









CAPITOLO CXLVII.
Quistioni giurisdizionali. Diritto cattolico.
Il Sarpi e il Pallavicino.





Fra tanta divergenza d’accidenti e di dogmi, unico
proposito conforme della Riforma si fu l’abolire la centralità
papale, opponendo le nazionalità alla cattolicità,
il giudizio personale all’unità della fede, subordinar la
potestà ecclesiastica alla civile, cioè la coscienza al decreto,
il diritto al fatto, la libertà alla permissione; il
fôro interno all’esteriore. La cristianità non fu più una
contro un nemico comune, gl’infedeli; ma si trovò scissa
in due campi ostili, da cui e in cui si avvicendavano le
persecuzioni. La Riforma diede importanza agli studj;
le lingue antiche si trovarono necessarie per le controversie
religiose, ma nel vortice di queste la bella
letteratura naufragò; il sospetto fece reprimere la coltura
in paesi dove avea preso tanto incremento, come
fra noi; l’antichità non considerossi più in connessione
coll’intera storia del mondo; e sul greco e sul romano
si concentrò l’attenzione di cui parvero men degni i
mezzi tempi, che pur erano la fanciullezza e la gioventù
delle società moderne; e il ripudiarne ogni provenienza
spense l’originalità. L’immaginazione, che addormentatasi
fra i popoli classici col restringersi a imitare e
compilare, era stata poi ridesta dalla fede, dovette
cedere alla ragione positiva, la quale acclamò il pensiero
come forza sterminatrice o conservatrice, e travolse
in dispute, che più non furono risolte. Separato
il mondo della scienza da quello della fede, provveduto

piuttosto a opprimere l’opinione falsa che a diffondere
la vera, ne seguirono reazioni violente, la tirannide del
pensiero nella proclamata sua emancipazione, e la necessità
di nuove rivoluzioni.




Più ch’altri ne deteriorò l’Italia, cessando di essere
la metropoli del mondo; sicchè più non v’affluivano le
ricchezze e cognizioni, sfogo all’attività, stimolo agli
ingegni colle speranze prelatizie. A tanti scritti liberissimi
fu imposto silenzio o punizione; e per ovviare
gli abusi, impacciata la vera scienza. Il papato, nell’aspetto
temporale, fu ancora ambizione di famiglie
illustri, e spesso più che il sommo sacerdote vi apparve
il principe nazionale, intento a restituire lo splendore
alla tiara cogl’intrighi e coll’abile schermirsi in situazioni
scabrosissime.




Quando Roma ebbe tratti a sè tutti gli elementi della
vita morale e intellettuale, e rifattasi vigorosa col chiarire
il dogma ed emendare la pratica, represse ne’ meridionali
la propensione alla Riforma, in aspetto di
conquistatrice s’accinse a ricondurre alla sua autorità
i divaganti, e ripigliò l’offensiva, posando come assolute
le sue verità, e negando che fuor di queste si dia
salute; avrebbe anche voluto togliere ogni diversità
interna di chiese nazionali, di riti distinti, credendo
prova di forza l’esigere l’unità assoluta. Dissipate le
false Decretali, l’autorità pontifizia si trovò più solida
perchè più misurata, e il diritto ecclesiastico venne
rigenerato. Come le reliquie d’un esercito scompigliato
si rannodano attorno allo statomaggiore, così i Cattolici
sentirono la necessità di restringersi al papa; e principalmente
i Gesuiti, animati dall’alito del ringiovanito
cattolicismo, si diedero a sostenere il solo pastore, attorno
a cui dovea farsi un solo ovile; e un nuovo
grandioso campo s’aperse alla letteratura teologica e
storica nel sostenere la verità e le ragioni di Roma.









Come l’autorità civile proibisce la vendita dei veleni,
o provvede ai cani idrofobi, alle esalazioni deleteriche,
così l’ecclesiastica si credette in dovere di proibire le
cattive stampe. Da qui gl’indici di libri proibiti, de’ quali
i primi si fecero a Lovanio e a Parigi: poi Paolo IV,
in una costituzione nel 1564, oltre quelli specialmente
indicati, proibiva in generale tutti i libri di magia o
altre superstizioni e i lascivi ed osceni, eccettuando
i classici antichi per riguardo all’eleganza; i libri d’eresiarchi,
non quelli di eretici; nè le traduzioni di scrittori
sacri fatte da questi, purchè nulla contengano
di erroneo. Per la Bibbia vulgare ci vorrà la permissione,
e così per le controversie con eretici. Pio V
regolò questa materia mediante la Congregazione dell’Indice,
alla quale diede norme definitive Benedetto XIV
nel 1753, badando men tosto alle opere d’eretici che di
cattolici. Quando un di questi sia deferito al tribunale
dell’Indice, verrà preso in serio esame dal secretario
con due consultori, e se lo trovino condannabile, se ne
farà una ragionata informazione, che verrà discussa da
sei consultori sotto al maestro del sacro Palazzo; e
proferita la condanna o la correzione, sarà sottoposta
al papa. Trattasi d’autore illustre e di fama integra? si
proibirà finchè sia corretto; se ne comunicheranno
all’autore i motivi e le correzioni da farsi; e solo s’e’
ricusi verrà pubblicato il decreto, o se l’opera sia divulgata.
Se è d’autore cattolico di bel nome, e la cui opera
emendata possa giovare al pubblico, è necessario se ne
sentano le difese. A censori poi si assumano persone
di pietà e dottrina riconosciuta, la cui integrità non
lasci luogo a odio o favore, e credansi destinati non a
condannar l’opera, ma ad esaminarla equamente; pesar
le opinioni senza affetto di nazione, di famiglia, di
scuola, d’istituto, di parte; ricordandosi che molte opinioni
pajono indubitabili ad una scuola, a un istituto, a

un paese, eppure senza detrimento della fede sono
rejette da altri cattolici. Sovrattutto s’abbia a mente che
d’un autore non può giudicarsi se non leggendo intera
l’opera, comparando i differenti passi, e badando al fine
di esso; non proferendo sopra una o due proposizioni
staccate; giacchè quel che in un luogo egli dice oscuramente
e per transenna, spiega chiaro e abbondantemente
altrove.




Quanto ai dogmi, nessun Cattolico poteva impugnare
l’autorità inappellabile del concilio: ma v’aveva articoli
che toccavano la società secolare; quali sarebbero i
privilegi del fôro ecclesiastico, l’esclusione de’ giudici
secolari dalle cause di curia; il divieto ai principi di
tollerare il duello, di far editti su materie e persone di
chiesa, di esigere gabelle e decime, di voler mettere
l’exequatur alle bolle pontifizie; e la scomunica minacciata
a chi facesse altrimenti, od usurpasse beni e ragioni
ecclesiastiche. Anche contro i laici violatori dei
precetti divini si comminarono pene; riservato ai vescovi
l’approvare i maestri, l’espellere le concubine,
l’ispezione sui luoghi pii, i monti, gli spedali; obbligati
i parrocchiani a supplire alle prebende inadeguate dei
pievani. Da tali decreti parvero lesi molti interessi, ed
intaccata quella sovranità indipendente, a cui i principi
aspiravano; i quali pertanto reluttarono contro il sinodo.
Venezia era stata la prima a dar l’esempio d’adottarlo
senza restrizioni; indi Cosmo di Toscana, poi la Polonia
e il Portogallo; ma altri potentati fecero riserve per le
consuetudini o le leggi de’ loro Stati; la superiorità dei
concilj al papa, pretesa in quelli di Costanza e Basilea,
fu ritenuta da’ Tedeschi; i Francesi ne fecero il cardine
delle libertà gallicane, negando l’infallibilità del papa
diviso dal consesso della Chiesa: e ne vennero dissensi
che turbarono il seno della Chiesa cattolica; principi
che aveano declamato contro gli abusi, non sapeano

acconciarsi ai rimedj, e contro le decisioni tridentine
accampavano le ragioni del principato.




Che l’autorità deva governare le opere, non già possedere
i popoli, di modo che rimangano indipendenti i
due poteri nell’ordine della propria competenza, l’avea
mal compreso il medioevo, e peggio l’evo moderno:
anzi l’atto effettivo della Riforma era consentito nel sovrapporre
il temporale allo spirituale, e i papi si rassegnarono
a molte concessioni onde salvare la Chiesa.
Perocchè di primo achitto i principi s’accorsero qual
partito potessero trarre dalla Riforma concentrando in
sè i poteri e incamerando i beni; anche quei che restarono
cattolici, se ne valsero per isbigottire i papi, e
ridurli alle loro voglie colla minaccia di abbandonare
la messa per la cena e pel sermone; e alla monarchia
cattolica del medioevo parve volessero sostituire la
monarchia politica. Le controversie teologiche si risolsero
dunque in dispute sull’autorità regia; frangere le
barriere opposte dall’immunità e cincischiare la giurisdizione
ecclesiastica, divenne l’intento comune; quasi
uno Stato, per trovarsi davvero indipendente, non dovesse
lasciar veruna ingerenza ad altri, nè autorità che
non fosse concentrata nel governo. I Protestanti lo avevano
conseguito di colpo coll’aperta ribellione; i Cattolici
s’ingegnarono con mezzi termini di accordare la
coscienza coll’ambita onnipotenza: a tal uopo fomentavano
le ambizioni particolari, e con titolo d’indipendenza
tendevano ad isolare i sacerdoti dei loro Stati
dagli altri, impedire le comunicazioni dirette col capo
spirituale, formando speciali chiese, necessariamente
docili al potere che loro permetteva d’esistere; e così
passo passo ottennero le attribuzioni ecclesiastiche, che
i Protestanti avevano carpite.




Di rimpatto la Chiesa, sentendosi robusta e rinovellata
nella precisa espressione del dogma, parve si

lusingasse di far rivivere i tempi della sua prevalenza,
e anche per questa parte correggere il paganizzamento
della società. Adunque ridestò le pretensioni che in
un’età organica aveano accampate Gregorio VII e Innocenzo
III, e si asserì di nuovo il predominio illimitato
della Chiesa sopra lo Stato, il papa essere superiore
a qualunque giudizio, e decadere il re che esca dal
grembo cattolico.




Il proprio simbolo espresse Roma nella famosa bolla,
detta in Cœna Domini perchè doveasi leggere solennemente
ogni giovedì santo; la quale ebbe l’ultima mano
da Pio V, e suole citarsi come il massimo dell’arroganza
papale. Tralasciando i punti di minor rilievo e
spogliandola delle frasi conformi al tempo, essa, in ventiquattro
paragrafi, scomunica gli eretici di qualsiano
nome e chi li difende, o legge libri loro, o ne tiene,
stampa, diffonde; chi appella dal papa al concilio, o
dalle ordinanze del papa o de’ commissarj suoi a’ tribunali
laici; i pirati e corsari nel Mediterraneo, e chi
spoglia navi di Cristiani naufragate; chi impone nuovi
o rincarisce gli antichi balzelli a’ suoi popoli; chi dà
ai Turchi munizioni da guerra o consigli; chi fa leggi
contro la libertà ecclesiastica, o turba i vescovi nell’esercizio
di loro giurisdizione, mette la mano sopra le
entrate della Chiesa, cita ecclesiastici al fôro laico, impone
tasse al clero, occupa o inquieta il territorio della
Chiesa, compresevi Sicilia, Corsica, Sardegna.




Dopo Lutero e Grozio[383] chi sarebbesi aspettato
così elate pretendenze? ma le riazioni trascendon sempre,
e nel diritto come nella buona guerra il miglior
difendersi è l’attaccare. Se non che poco erano disposte

a condiscendere le Potenze; i principi d’oltremonte ripudiarono
quella bolla; altri l’accettarono, col proposito
di modificarla nell’applicazione; Venezia la ricusò, per
quanto il nunzio insistesse; l’Albuquerque governatore
di Milano vi negò l’exequatur; a Lucca non si teneano
obbligatorj i decreti dei funzionarj papali senza approvazione
del magistrato; in Savoja si conferivano benefizj
al papa riservati; a Genova erano proibite le assemblee
presso i Gesuiti, pretestando vi si facessero brogli per
le elezioni; l’Inquisizione vi fu sempre tenuta in freno,
e dopo il 1669 sottoposta alla giunta di giurisdizione
ecclesiastica; i vescovi di Toscana lasciavano ammollire
nell’applicazione la tremenda bolla, ma i frati la zelavano
a rigore; e guaj a parlare di tasse sui beni di
ecclesiastici; negavano l’assoluzione, donde vennero
tumulti ad Arezzo, a Massa marittima, a Montepulciano,
a Cortona.




Il regno di Napoli se ne trovava viepiù compromesso
per la sua feudale dipendenza; e il vicerè duca d’Alcala
fece risoluta opposizione alla bolla, sino ad arrestare i
libraj che la stampassero[384]; fu condannato alle galere
uno che avea pubblicato l’opera del Baronio contro il
privilegio, chiamato la monarchia siciliana, pel quale
al re competevano le divise e i diritti di legato pontifizio.
Di rimpatto i vescovi pretendeano giurisdizione
sui testamenti, e di chi moriva intestato poter qualche
tempo tenere i beni applicandone una parte a suffragio
del defunto: alcuni scomunicavano chi mettesse ed esigesse

imposizioni: la piazza di Nido a Napoli ricusava
un dazio nuovo, perchè non approvato dal papa; nei
casi misti, cioè sacrilegio, usura, concubinato, incesto,
spergiuro, bestemmia, sortilegio, voleasi potesse procedere
il fôro ecclesiastico o il secolare, secondo che
all’uno o all’altro fosse prima recata la querela; fonte
d’inestricabili alterazioni. Il papa dava rinfianco all’opposizione,
e minacciava interdire la città; fu respinto
dal confessionale, fu privato del viatico chi, ne’ consigli
vicereali, aveva opinato in contrario; e i doveri di suddito
erano posti in conflitto con quelli di cristiano, nè
vedeasi via di comporre. Vi si aggiungevano le citazioni
che faceansi alla corte di Roma, e i visitatori apostolici,
che il papa mandava nel regno per esigere le
decime, esaminare l’uso fatto de’ beni ecclesiastici e
le alienazioni indebite. Onde aver denari per costruire
San Pietro, Roma aveva instituito in varj luoghi, e nominatamente
nel Napoletano, un tribunale, che durò
fino al 1647, per esaminare se fossero adempiti i legati
pii; se no, trarli a vantaggio d’essa fabbrica; il che attribuiva
ai nunzj una giurisdizione molesta e facilmente
abusata.




Perchè mancasse stimolo alla declamata avidità dei
prelati, era stabilito che delle ricchezze da loro lasciate
non redassero i parenti, ma la Chiesa romana; onde il
papa mandava collettori per tutto il mondo, ed ecco
derivarne controversie e dispute inestricabili cogli eredi
e colle chiese stesse, turbarsi i possessi, e viepiù sotto
papi rigorosi come Pio V. Dall’ispezione sull’adempimento
dei legati pii, i vescovi traevano ragione di vedere
i testamenti, e scoprire così i segreti di famiglia,
e fisicare sulle frodi supposte. La proibizione del concubinato
portava a ricorrere alla forza per sciogliere
temporarie unioni, e le curie voleano all’uopo valersi
di birri e carceri proprie; i principi non tolleravano

questa diminuzione della loro autorità, e giudizj non
solo, ma armi indipendenti dall’unità che si andava introducendo.
Adunque una concatenazione di litigi, che
neppur oggi perdettero senso e importanza; perocchè
in fondo erano le quistioni costituzionali d’allora; la
libertà, questo Proteo irrefrenabile, compariva sotto le
cappe pretesche, come ora in abito di avvocato e di
senatore; e non è strano se di siffatte importanze s’empie
la storia interna della Chiesa di questo secolo e del
seguente[385]. Stefano Durazzo arcivescovo di Genova,
martire della peste del 1556, interminabili dispute sostenne
col doge sul posto che gli competesse nel presbitero,
e sul titolo d’eminenza che allora cominciavasi
dare ai cardinali: non soddisfatto, negò coronare il
doge, e la lotta si prolungò anche assai tempo dopo
che l’arcivescovo ebbe rinunziato. Carlo Borromeo cozzò
assai coi governatori di Milano che alle riforme opponevano
i diritti regj, come il senato opponeva i privilegi
della Chiesa milanese. Peggio ancora suo cugino Federico,
che due volte per ciò viaggiava a Roma, e che
minacciò di censure chi trafficasse con Svizzeri e Grigioni
eretici, e scomunicò il governatore perchè, col
proibire le risaje nelle vicinanze della città, arrogavasi
giurisdizione sui possessi ecclesiastici[386].




Della politica romana che la supremazia papale professava

più alteramente quant’era più minacciata, e
pretendeva insegnar doveri ai re e diritti ai popoli, è
rappresentante il gesuita Roberto Bellarmino da Montepulciano (1542-1621).
A ventidue anni egli saliva già i più celebri
pulpiti: da san Francesco Borgia spedito all’Università
di Lovanio perchè si opponesse all’eresia serpeggiante,
vi fu consacrato sacerdote da quel Giansenio che doveva
poi divenire antesignano di famosissimo partito: combattè
Bajo che deviava in un punto alla Grazia, e continuò
a predicare e istruire finchè per salute si restituì
a Roma. Quivi servì da teologo, e produsse le insigni
Dispute delle controversie della fede. In queste espone
prima l’eresia, poi la dottrina della Chiesa e i sentimenti
de’ teologi, rinfiammandoli non con argomentazioni,
ma con testi della Scrittura, dei Padri, de’ concilj
e colla pratica; infine confuta gli avversi. Modello d’ordine,
di precisione, di chiarezza, scevro dalle aridità
scolastiche e dal formalismo di scuola, se erra talvolta
sul conto degli scrittori ecclesiastici non ancora passati
al vaglio d’una critica severa, non di rado arditamente
ripudia scritti apocrifi: non inveisce contro gli avversarj,
ma li ribatte con chiara e precisa brevità, appoggiato
all’autorità dei teologi: e Mosheim, uno dei più
accanniti campioni dell’eresia, pretende che «il candore
e la buona fede di lui lo esposero a rimbrotti de’ teologi
cattolici, perchè ebbe cura di raccogliere le prove
e le objezioni degli avversarj e per lo più esporle fedelmente
in tutta la loro forza». Ad attestarne il merito,
basterebbe la quantità di quelli che lo confutarono[387];

anzi si eressero cattedre a posta per ciò. Anche il suo
catechismo non v’è lingua in cui non fosse tradotto.




Nè gli eretici lasciavano quiete, o mostravano tolleranza.
Un inglese entrato in San Pietro di Roma, mentre
il sacerdote stava per elevar l’ostia, l’assalì per istrappargliela
di mano, e sparse per terra il calice; onde
assalito dal popolo, fu battuto, poi consegnato all’Inquisizione;
e confesso d’essere venuto con altri in Italia
per commettere simili atti, fu condannato al fuoco, che
subì «con tanta fermezza che ha dato da ragionare
assai»[388]. Un altro pubblicò un «Avviso piacevole dato
alla bella Italia da un giovane nobile francese», sozzo
di bestemmie contro il papa e il papato, e che ebbe
confutazione dal Bellarmino.




La Riforma, mentre seminava l’Europa di sanguinose
eppur feconde ruine, turbò gli animi con opinioni variabili
quanto le teste: dubbj nell’intelletto e scrupoli nella
coscienza nascevano dall’essere rotto l’equilibrio fra il
sentimento dei diritti e quello dei doveri. Scassinata
l’autorità divina, fu forza cercare nuovi fondamenti alle
obbligazioni dei privati e delle nazioni: ma i liberali
protestanti non giungevano che alla negazione, resistendo
al potere in nome del diritto non del dovere,
o zelando un patriotismo inesperto, che vede le piaghe,
non la difficoltà del rimedio, e incita alla disobbedienza.









Essi tacciavano i Cattolici di legittimare la resistenza
agli arbitrj; di voler anche che la Chiesa partecipasse
al potere che essi concentravano tutto ne’ principi; di
supporre qualcosa di superiore e anteriore ai patti sociali,
là dove essi ponevano nelle leggi l’unica fonte
dell’obbligazione; d’insegnare con san Tommaso che
l’obbedienza ai re è subordinata all’obbedienza dovuta
alla giustizia.




I teologi nostri sostenevano che la prerogativa del
pontefice sovrasta alla politica, perchè di diritto divino:
se rispondeasi dover essere divino anche il diritto dei
principi, altrimente qual ne sarebbe il fondamento? essi
non esitavano a rispondere, — Il popolo», sancendo
così la sovranità di questo. Secondo il Bellarmino, la
podestà civile deriva da Dio; e prescindendo dalle forme
particolari di monarchia, aristocrazia o democrazia,
fondasi sulla natura umana; e non essendo connessa
ad alcun uomo in particolare, appartiene all’intera società;
questa non può esercitarla da se medesima, onde
è tenuta trasferirla in alcuno od alcuni, e dal consenso
della moltitudine dipende il costituirsi un re o consoli
o altri magistrati, col diritto di cambiarli[389]. Nell’opera
De summo pontifice capite totius militantis Ecclesiæ,
la supremazia papale vuole indipendente da qualsiasi
giudizio; anima della società, di cui non è che corpo
la potestà temporale[390]. Però negli affari civili il papa
non deve maneggiarsi, salvo ne’ paesi suoi vassalli;

anzi è lecito resistergli se turbi lo Stato, e impedire che
sia obbedito. Deporre i re non può ad arbitrio, qual
che ne sia la cagione, eccetto i suoi vassalli; ben può
mutarne il regno ad altri ove lo esiga la salute delle
anime[391]. Alla monarchia pura antepone il Bellarmino
la temperata dall’aristocrazia; e se pur dice che il papa
può dell’ingiustizia far giustizia, convien ricordarsi che
Hobbes attribuiva lo stesso diritto ai re[392]. La sua
opera spiacque grandemente a Napoli e a Parigi; ma
neppure gradì a Roma, anzi Sisto V la pose all’Indice,
ma contro il voto della Congregazione, sicchè ben tosto
ne fu depennata.




Fra i tanti libelli usciti contro di lui, uno narrava
come, straziato dai rimorsi, fossesi condotto alla sacra
casa di Loreto a confessare sue colpe; ma uditene alcune,
il penitenziere lo cacciò come irreparabilmente
dannato, sicchè cadde per terra, e fra orribili scontorcimenti
perì. Ciò stampavasi mentr’egli viveva in umiltà
laboriosa; ammirato per disinteresse e umiltà, in tutta
Europa volava il suo nome; un Tedesco venne apposta
a Roma, con un notaro attese presso la casa dove il
Bellarmino abitava finchè questo uscisse, fece rogar
atto d’averlo veduto, e di ciò glorioso tornò in patria;
il papa lo creava cardinale quia ei non habet parem
Ecclesia Dei quoad doctrinam; e morendo santamente,
professava non solo la fede cattolica, ma quanto alla
Grazia pensare come i Gesuiti.




Volemmo badarci sul Bellarmino perchè in lui si
personifica ciò che di più avanzato si rinfaccia alla santa
Sede, e perchè quelle dottrine ebbero grande efficienza
sulle sorti delle nazioni. Anche l’altro gesuita Santarelli

insegnava potere il papa infliggere ai re pene temporali,
e per giuste cagioni assolvere i sudditi dalla fedeltà.
Invano i suoi confratelli ritirarono tosto quell’opera; il
parlamento di Parigi e la Sorbona, cui era stata denunziata,
la condannarono ed arsero, obbligando i Gesuiti
a far adesione a tale condanna, e dichiarare l’indipendenza
dei re[393].




Son queste le opinioni, per le quali i Gesuiti furono
dichiarati nemici ai re, fautori del tirannicidio, insomma
precursori dell’odierno liberalismo; il quale poi alla
sua volta dovea sentenziarli dispotici, oppressori del
pensiero e della libertà: e allora e adesso senza esame
o senza lealtà. Nè dobbiamo tacere come Clemente VIII,
in un’istruzione sull’Indice, raccomanda «si abolisca ciò
che sente di paganesimo, e che dietro alle sentenze, ai
costumi, agli esempj gentileschi, favorisce la polizia
tirannica, e ne induce una ragion di Stato avversa alla
cristiana legge». Ecco da qual lato stesse il liberalismo.




Eppure corre opinione che la Riforma introducesse
la libertà, e che la Chiesa nostra la bandisse. Vero è
bene che questa, ridotta impotente alle più elevate attribuzioni
sociali, e ristretta ognor più alla vita individuale
e al bisogno di conservarsi, si alleò coi re, a
scapito del carattere popolare che l’avea controdistinta
nel medioevo; e la tirannide uffiziale, introdotta dai
principi protestanti, si estese pure ai cattolici, perchè

il clero la pensò opportuno freno al popolo; i principi,
minacciati dalla libertà del pensiero, fecero sinonimi
eretico e ribelle, e insieme li perseguitarono; a vicenda
i fautori della Riforma, vedendo la Chiesa cattolica
porsi dal lato della resistenza, la denunziavano come
sostegno dell’assolutismo, ottenendo quella confusione
di cose umane e divine, che il secol nostro si compiace
di rinnovare, e che tanto pregiudica alla vera libertà.




La franchigia di commercio, per cui Armeni, Turchi,
Ebrei, v’erano egualmente i ben venuti, favoriva a Venezia
l’indifferenza; l’autore del Discorso aristocratico
sopra il governo dei signori Veneziani assicura che,
venendo a morte un Luterano o Calvinista, permetteano
fosse sepolto in chiesa, e i parroci non se ne faceano
scrupolo: aggiunge però: — Non ho mai conosciuto
alcun Veneziano seguace di Calvino o di Lutero od altri,
bensì d’Epicuro e del Cremonini, già lettore nella prima
cattedra di filosofia nello studio di Padova, il quale
assicura che l’anima nostra provenga dalla potenza del
seme, come le altre dell’animal bruto, e per conseguenza
sia mortale. Seguaci di questa scelleratezza sono
i migliori di questa città, ed in particolare molti che
hanno mano nel governo».




Fin dal 1520 Burcardo Scenck gentiluomo tedesco
scriveva a Spalatino, cappellano dell’elettore di Sassonia,
che Lutero godeva stima a Venezia, e ne correano i
libri, malgrado il divieto del patriarca; che il senato
penò a permettere vi si pubblicasse la scomunica contro
l’eresiarca, e solo dopo uscito il popolo di chiesa[394];
Lutero stesso felicitavasi che tanti di colà avessero accolto
la parola di Dio[395], e tenea corrispondenza col
dotto Giacomo Ziegler che caldamente vi s’adoperava;

come di là erano dirette esortazioni a Melantone affinchè
non tentennasse nella fede, nè tradisse l’aspettazione
degl’Italiani[396]. Molto oprò a propagarvi la Riforma
Baldo Lupatino, per cui consiglio Matteo Flach di Albona
in Istria (Flaccius Illiricus) suo compatriota e
parente, fuggì in Germania, e fu principal penna nelle
famose Centurie Magdeburgensi[397]. Baldassarre Altieri
d’Aquila, stabilito a Venezia e agente di molti principi
tedeschi, ebbe comodità di diffondervi libri e idee; e
tanto crebbero, che nel 1538 Melantone esortava il
senato a permettere vi s’istituisse una chiesa[398].




Sappiamo che il Bruciòli pubblicò a Venezia la sua
Bibbia vulgare; le opinioni di sant’Agostino sulla Grazia
e il libero arbitrio vi furono stampate il 1545 da Agostino
Fregoso Sostegno; ivi predicava l’Ochino; a
Padova fece lunga dimora Pietro Martire Vermiglio;
a Treviso si formò un’accolta di novatori; e in una a
Venezia il 1546 tennero conferenze circa quaranta persone
che spingeansi ben oltre i confini dei Protestanti;
Giorgio Rorario da Pordenone credesi autore delle
note marginali alla Bibbia tedesca di Lutero[399]. Jacopo

Brocardo veneziano seguì Calvino, e pretese confermare
colla santa Scrittura le visioni che dicea d’avere:
nel 1565 ritiratosi nel Friuli, scrisse di fisica, ma fu
scoperto e arrestato dai Dieci: rilasciato, andò vagando
a Eidelberga, in Inghilterra, in Olanda, in Francia,
dove il sinodo nazionale della Roccella proibì la sua
Interpretazione sopra la Genesi: in Olanda ritrattò i
suoi libri mistici e profetici, pure ne fu sbandito e
campò miseramente fin dopo il 1594. Da Candia, dominio
di Venezia, era Cirillo Lucar, che in Italia e in
Germania avuta cognizione della Riforma, dissimulò,
finchè a gradi a gradi divenuto patriarca d’Alessandria,
poi di Costantinopoli, cominciò ad insinuare le novità:
se n’avvidero i vescovi e preti, e lo fecero relegare a
Rodi; ma col sostegno dell’Inghilterra e dell’Olanda fu
ristabilito, e pubblicò un catechismo calvinico, col quale
eccitò turbolenze, che la Porta sopì col farlo strangolare;
diversi sinodi anatemizzarono lui e le sue dottrine.




Venezia fin dal 1248 (tom. VI, pag. 354) stabilì si
punissero quelli che un concilio di prelati sentenziasse
d’empietà; quarantun anno prima che, ad istanza di
Nicola IV, introducesse la santa Inquisizione, alla quale
tenne poi sempre la briglia, volendo ai processi assistessero
tre nobili, le ammende si avocassero all’erario,
i beni de’ rei andassero agli eredi, non al fisco, nè potesse
giudicare Ebrei e Greci, ai quali fu sempre lasciato
libero culto. Essendo denunziato un libro favorevole
alle opinioni di Giovanni Huss, lo arsero, e l’autore
mandarono attorno colla mitera in capo, indi sei mesi
di prigione, e nulla più. Del resto Venezia vi suppliva
co’ Savj sopra l’eresia e cogli Esecutori sopra la bestemmia,

destinati ad approvare le stampe, vigilare
sopra gli eretici, castigare chi celebrasse messa non
ordinato, punire chi bestemmiasse o violasse cose sacre.




Anche qui si crebbero i rigori dopo che ne apparvero
le conseguenze. Al 29 novembre 1548 il doge
Francesco Donato scrive: — Avemo inteso con grandissimo
dispiacere nostro che in questa città di Bergamo
si ritrovano alcuni eretici, i quali non solo non vivono
cattolicamente, ma pubblicamente disputano e cercano
di persuadere agli altri le opinioni luterane, cosa che
non volemo comportare per modo alcuno»; ed essendosi
il papa lagnato che il capitano e il podestà di Vicenza
lasciassero predicare l’errore, la Signoria emanò ordini
severi e cominciò supplizj. Guido Zanetti fu consegnato
all’Inquisizione romana; Giulio Ghirlanda trevisano e
Francesco Rovigo condotti a Venezia e strozzati; così
Antonio Ricetto vicentino, Francesco Spìnola prete milanese,
frà Baldo Lupetino suddetto; i restanti approfittarono
del terribile avviso per fuggire, tra cui Alessandro
Trissino con altri riparò a Chiavenna, donde a
Leonardo Tiene suo concittadino scrisse, eccitandolo ad
abbracciare una volta la Riforma, con tutta la città.




Sollecitato da Pio V perchè la Signoria applicasse
rigorosamente l’Inquisizione, l’ambasciatore veneto
Pietro Tiepolo scrive avergli risposto si farebbe, «ma
troverebbe che in quel dominio si vive più religiosamente
e cattolicamente che forse in qualsivoglia altra
parte; e non sapeva dove più si frequentassero le chiese
e i divini ufficj che in quella città. Di che rimase alquanto
sopra di sè, forse per l’informazione avuta del
contrario». E altra volta: — Venne a trovarmi l’inquisitore
di Brescia, e mi disse che il papa l’aveva lungamente
esaminato sopra le cose di quella città, e che
egli, che conosceva che con sua santità non era bisogno
di sperone ma di freno, avea fatto ogni sorta di buon

officio, scusando e raddolcendo quelle cose che erano
venute alle orecchie della sua santità, affermando che
da quei clarissimi rettori gli erano prontamente prestati
tutti quegli ajuti e favori che sapea desiderare. Mi soggiunse
aver detto a sua santità d’avere sentito che non
era ben disposto verso quel serenissimo dominio; ma
come devoto della sua santità volea dirle che non sapea
Stato che facesse più di quello per la santa Sede; che
sebbene in una moltitudine grande si trovasse qualcuno
che non avesse mente del tutto netta, non bisognava
fare mal concetto di tutta una repubblica così degna e
così buona come quella».




Altrove narra come rassicurasse il santo padre che
la Signoria veneta stava attentissima contro gli eretici,
non solo per zelo religioso, ma per la concordia e
unione de’ cittadini, che ne sarebbe turbata; e che «le
cose erano in buono stato, e forse migliori che in altra
parte della cristianità, non ostante che quel dominio
avesse per più di trecento miglia continui confini colla
Germania, e per questo rispetto convenisse aver molto
commercio con Tedeschi». Aggiunge che il consiglio
dei Dieci vi bada attento, «ma che noi usiamo più effetti
che dimostrazioni, non fuochi e fiamme, ma far
morire segretamente chi merita..., che quelle dimostrazioni
palesi, più grandi, severe e terribili, portavano
maggior danno che utile; che in Francia e ne’ paesi di
Fiandra si erano fatte ammazzare le decine di migliaja
di persone, non solo senza frutto, ma con vedere ogni
giorno moltiplicar la gente nell’opinione dei morti; che
il consiglio dei Dieci aveva ultimamente fatto legge,
che chiunque fosse bandito da qualsiasi città per conto
di religione, s’intendesse bandito da tutto il dominio,
cosa che forse non si avrebbe pututo fare per gli ordinarj
termini di giustizia»[400].









È vero che Venezia si tenne sempre sulle guardie
nel trattare coi pontefici, nè si lasciava impacciare da
ecclesiastiche immunità[401], anzi professandosi «prima

veneziani che cristiani», spingevasi l’ombrosità fino a
temere che i preti colla virtù acquistassero influenza
sulla plebe. «La ragion di Stato non vuole che i suoi

sacerdoti siano esemplari, perchè sarebbero troppo
riveriti ed amati dalla plebe»; è scritto nel Discorso
aristocratico sopra il governo de’ signori Veneziani[402].
Un Gesuita raccoglieva i gondolieri ogni
festa per istruirli nelle cattoliche verità; ma la Signoria
riflesse che i gondolieri praticano con persone d’ogni
grado, e quindi possono servire allo spionaggio, e proibì
quella congregazione, e cacciò il Gesuita. Un altro declamava
contro il carnevale, asserendo che quel denaro
si spenderebbe meglio in ajutare il papa nella guerra
contro i Turchi, minacciosi alla repubblica; e la Signoria
lo sbandì.




Il clero indistintamente restava sottoposto alla giurisdizione

dei Dieci, ed escluso dagli uffizj civili: qualora
si recassero sul tappeto affari relativi a Roma, venivano
rimossi dal consiglio i papalisti, vale a dire quelli che
tenessero aderenza con quella Corte, o soltanto parentela
negli Stati pontifizj: il 9 ottobre 1525 i Dieci risolsero,
chi avesse figli o nipoti negli Ordini fosse escluso
da qualunque affare concernente Roma. Allegando che
il custodire Corfù e Candia, antemurali della cristianità,
costava più di cinquecentomila scudi l’anno, Venezia
chiedeva un decimo delle rendite ecclesiastiche, non
escluse quelle de’ cardinali; e lo ottenne dal papa. Alle
trentasette sedi vescovili l’investitura era data dal doge
stesso, in nome di Dio e di san Marco; ma dopo la lega
di Cambrai la curia romana n’avea tratta a sè la collazione,
lasciando alla Signoria solo un quarto delle nomine,
sebbene anche le altre non potessero cadere che
in sudditi veneti. E quando Innocenzo VIII pretese l’incondizionata
elezione dei vescovi di Padova e d’Aquileja,
la Signoria si oppose, com’anche alle decime ch’e’ volea
levare sopra le istituzioni di beneficenza. Nominato da
Pio IV vescovo di Verona Marcantonio da Mula allora
ambasciatore a Roma, la Signoria ricusa riceverlo:
eletto cardinale, fa altrettanto, mandando scuse al papa,
ma ai parenti del cardinale vietando d’assumere la veste
purpurea in segno di festa; e si rimase saldi al no,
scrivendo al papa: — Noi siamo schiavi delle nostre
leggi, ed in ciò consiste la nostra libertà».




Mal dunque si rassegnava Venezia alle pretensioni
papali; non volle che il Vendramin, da essa eletto patriarca,
dovesse subir l’esame a Roma; la bolla In
Cœna Domini proibì di ricevere o pubblicare; non
che esercitar giurisdizione sovra persone ecclesiastiche,
n’era tanto gelosa che gl’Inquisitori di Stato, avuto
spia che in casa del nunzio si discorreva «che l’autorità
del principe secolare non si estende a giudicare ecclesiastici

se questa facoltà non sia concessa da qualche
indulto pontifizio», stabilì che i prelati paesani i quali
tenessero simili discorsi fossero notati su libro apposito
«come poco accetti, e si veda occasione di farne sequestrare
le entrate; e se perseverino, si passi agli
ultimi rigori, perchè il male incancrenito vuol al fine
ferro e fuoco». Quanto ai curiali del nunzio, se tengono
tali propositi fuori della Corte, «sia procurato di farne
ammazzar uno, lasciando anche che, senza nome di
autore, si vociferi per la città che sia stato ammazzato
per ordine nostro, per la causa suddetta»[403].




Un frate a Orzi pubblica un libello contro un magistrato
veneto, e questo lo fa arrestare, togliendogli di
mano il Santissimo ch’egli avea preso per sicurtà. Condannato
un prete marchigiano, la Signoria manda al
patriarca che lo dissacri; e poichè questo esitava, alcuni
in consiglio propongono di dargliene ordine preciso;
altri soggiungono che con ciò s’impaccerebbe in futuro
il corso della giustizia, e perciò si mandi al supplizio
senza degradazione. Egualmente la Signoria fa carcerare
Scipione Saraceno canonico di Vicenza e l’abate
Brandolino di Narvesa nel Trevisano imputati di enormi
colpe, e rinnova l’antico decreto che gli ecclesiastici
non possano acquistare beni stabili, e devano vendere
quelli che ricevessero per testamento, nè si fondino
nuove chiese senza beneplacito del senato.




Se n’adontò Paolo V, papa di rigorosa virtù e infervoratissimo
della primazia ecclesiastica, per la quale
lottò con Lucca, Malta, Savoja e Genova non solo, ma
con Francia e Spagna sempre prosperamente, e ripetea: — Non
può darsi vera pietà senza intera sommessione
alla podestà spirituale». Egli scrisse minaccie al doge (1606),
e non ascoltato spedì monitorj e scomunica

severissima[404]: la Signoria ne mostrò dolore, ma non cambiò
guise; intimò guaj a chi «lasciasse pubblicare il monitorio»,
impose che i preti continuassero le uffiziature;

Gesuiti, Teatini e Cappuccini, i quali credettero dover
obbedire al papa anzichè al principe secolare, furono
mandati via, e partirono processionalmente dallo Stato
con un crocifisso al collo e una candeletta in mano; al
vicario del vescovo di Padova, che rispose farebbe
quanto lo Spirito Santo gl’ispirerebbe, il podestà soggiunse: — Lo
Spirito Santo ispirò ai Dieci di far impiccare
chiunque recalcitra».




Tutta Europa vi prese parte, in tutta ritrovandosi
persone e cause interessate; Enrico IV sosteneva i Veneziani,
la corte di Spagna rifiutò il loro ambasciatore
come scomunicato; tesi e consulti furono scritti e contro

e in favore dai migliori giuristi, e singolarmente dal
celebre Menocchio, preside al senato di Milano; i più
sosteneano ne’ governi il diritto di esaminar i motivi
delle scomuniche e degli ordini pontifizj; e quel che ne
sentissero i libertini ci appare da Gregorio Leti, che
nella Vita di Sisto V scrive: — I frati veneziani hanno
tanto a cuore la riputazione della loro repubblica, che
in servizio di questa rinuncierebbero, per maniera di
dire, Dio, non che il papa e la religione; ed io trovo
che tutti gli altri frati devono far lo stesso in servizio
del loro principe, quantunque si veggano molti esempj
contrarj e scandolosi».




Il Governo veneto si mostrò allora rigorosissimo, e
n’ebbe congratulazioni dai Protestanti, i quali vi sperarono
occasione di scattolicizzare l’Italia. Più che in
altri essi confidavano in Paolo Sarpi (1552-1623), frate servita, di
San Vito al Tagliamento. Fu egli uno de’ maggiori ingegni
di quell’età, e settecento suoi pensieri manoscritti
mostrano come sentisse addentro in geometria, algebra,
meccanica, fisica, astronomia, areometria, architettura.
Nell’Arte di ben pensare s’accorge che i sensi non ingannano,
riferendo essi all’intelletto ciò che loro si
presenta, e che alle scoperte sono inetti gli assiomi.
Teologo della Repubblica veneta, nel litigio di questa
contro del papa fu condotto ad esaminarne il diritto, e
con ragioni ed autorità sminuire l’ingerenza di questo
ne’ negozj civili; e sebbene scrivesse per comando e
«a norma delle pubbliche mire»[405], venne ad infervorarsene
per modo, che personificò l’avversione alla

santa Sede. Nella Consolazione della mente nella tranquillità
di coscienza, cavata dal buon modo di vivere
nella città di Venezia nel preteso interdetto di papa
Paolo V, domanda: 1. nel pontefice e nella Chiesa v’è
autorità di scomunicare? 2. quali persone sono soggette
a scomunica, quali le cause di applicarla? 3. la scomunica
è appellabile? 4. è superiore il pontefice o il concilio?
5. per ragion di scomunica il principe legittimo
può essere privato de’ proprj Stati? 6. per impedire la
libertà ecclesiastica s’incorre giustamente nella scomunica?
7. qual è questa libertà? e si estende solamente
alla Chiesa, ovvero anche alle persone di questa? 8. il
possesso delle cose temporali spettanti alla Chiesa è di
diritto divino? 9. una repubblica come un principe libero
può restar privata dello Stato per causa di scomunica?
10. il principe secolare ha legittima azione di riscuotere
le decime, e legittima potestà d’ordinare ciò che
giovi alla repubblica sopra i beni e le persone ecclesiastiche?
11. ha per se stesso autorità di giudicare gli ecclesiastici?
12. quanto si estende l’infallibilità del pontefice?




A tali quistioni rispondeva in somma, che la podestà
del santo padre si limita alla pubblica utilità della Chiesa:
il cristiano a quello non dover obbedienza assoluta, e
prima esaminare se il comando è conveniente, legittimo
obbligatorio; che se obbedisce alla cieca, pecca:
quando il pontefice fulmina scomunica o interdetto per
comandi ingiusti e nulli, non deve tenersene conto, essendo
abuso di podestà: la scomunica è ingiusta e sacrilega
quando fulminata contro la moltitudine: non può
sussistere se non s’appoggia a peccato anticipatamente
minacciato di scomunica: il concilio di Trento, fuoco
di sant’Elmo apparso nelle maggiori burrasche della
Chiesa, ingiunge estrema circospezione nell’infliggerla,
ma erra quando vuole che chi vi persevera un anno,
sia dato all’Inquisizione come sospetto d’eresia; e quando

vieta al magistrato secolare d’impedire al vescovo di
pubblicarla: le immunità ecclesiastiche non sono di
diritto divino. La Chiesa greca, sempre povera, patì
meno scandali che la latina; ed è patto tra il popolo e
i ministri della Chiesa che questi somministrino la parola
e i sacramenti, quello il pane corporale. I papi,
non che la temporale, neppur sempre ebbero la sopreminenza
spirituale, e se la usurparono favorendo principi
usurpatori. Mentre le cose umane col tempo svigoriscono,
nella monarchia ecclesiastica cresce l’autorità,
non già la santità e la riverenza. I principi temporali
non dipendono che da Dio: nè Cristo poteva trasmettere
al suo vicario la potestà temporale ch’egli non esercitò.
Il papa non ne ha veruna sui principi, non può punirli
temporalmente, non annullarne le leggi, o spogliarli
de’ dominj. A rincontro, gli ecclesiastici non han nulla
di esente dalla potestà secolare, e il principe esercita
sulle persone e i beni loro altrettanta autorità che sugli
altri sudditi.




Del resto l’impugnar Roma non era prova d’eroismo
in una repubblica sempre ricalcitrante alle pretensioni
curiali; e frà Paolo sbraveggiando il papa umiliavasi
a Filippo II, preconizzandogli ridurrebbe schiave Europa
ed Africa, e muterebbe Parigi in un villaggio;
sommessissimo si mostrava a’ nobiluomini del suo paese,
e lusingando ad essi ed alle opinioni interessate, usurpavasi
gli onori del coraggio. Come sentisse in fatto di
libertà cel dicono certe costituzioni da esso ideate pel
suo Ordine, ove non dubita ricorrere fino alla tortura;
e l’insinuare alla repubblica provvedimenti tirannici.
Che nella Quarentìa si giudicasse per consulti gli spiaceva,
e al più li tollererebbe nelle cause civili; le criminali
vorrebbe tutte assunte dal consiglio dei Dieci[406],

il quale escludeva il dibattimento. Raccomanda di tenere
ben depressi i nobili poveri, chè, come la vipera
non è buona nel freddo, così i nobili nella bassezza.
Suggeriva d’opprimere le colonie levantine; ai Greci,
come a belve, limar i denti e gli artigli, umiliarli spesso,
togliervi ogni occasione d’agguerrirsi, dar pane e bastonate,
serbando l’umanità per altre occasioni; nelle
provincie d’Italia industriarsi a spogliar le città dei loro
privilegi, fare che gli abitanti impoveriscano, e i loro
beni sieno comperati da’ Veneziani; quei che ne’ consigli
municipali si mostrano animosi, perderli se non
si può guadagnarli a qual sia prezzo; vi si trova qualche
capoparte? sterminarlo sotto qualche pretesto, cansando
la giustizia ordinaria; e il veleno tenendo come
meno odioso e più profittevole che non il carnefice[407].




Altrove denunzia come «da pochi anni in qua escono
quotidianamente a stuolo libri, che insegnano non esser
da Dio altro governo che l’ecclesiastico; il secolare
esser cosa profana e tirannia, e come una persecuzione
contro i buoni da Dio permessa: che il popolo non è
obbligato in coscienza obbedire le leggi secolari, nè
pagar le gabelle e pubbliche gravezze: che, purchè
l’uomo sappia far sì che non sia scoperto, tanto basta:
che le imposizioni e contribuzioni pubbliche per la

maggior parte sono inique ed ingiuste, ed i principi che
le impongono scomunicati; insomma i principali magistrati
sono rappresentati e posti in concetto dei sudditi
per empj, scomunicati ed ingiusti: che sia necessario
temerli per forza, ma in coscienza sia lecito fare ogni
cosa per sottrarsi dalla loro soggezione». E conchiude
suggerendo una rigorosa legge sopra le stampe.




Contro il papa e contro Gesuiti e Cappuccini predicava
pure frà Fulgenzio Manfredi minorita, il quale poi
andato a Roma con salvocondotto, ottenne l’assoluzione
e ricevimento cortesissimo: poi repente fu arrestato
dal Sant’Uffizio, e per avergli trovato libri proibiti,
scritture ereticali, e carteggi esprimenti intelligenze col
re d’Inghilterra, fu appiccato ed arso in Roma. Secondava
al Sarpi frà Fulgenzio Micanzio da Passirano presso
Brescia, predicando con tale franchezza, che il francese
medico Asselineau, caldo di quei maneggi e che spesso
scriveva invece di frà Paolo, ebbe a dire: — Pare Dio
abbia per l’Italia suscitato un altro Melantone o Lutero»[408].
Egli fece il quaresimale (1609) «con libertà, verità
e gran concorso di nobiltà e popolo, a dispetto del
nuncio e delle sue rimostranze», come scriveva Duplessis-Mornay;
e frà Paolo gradiva che ne pigliassero
disgusto i Gesuiti, de’ quali non è male che non dica in

ogni occasione, nè lasciò via intentata perchè fossero
esclusi prima, non riammessi poi dalla repubblica;
procacciavasi sollecitamente i libri contrarj ad essi, e — Non
c’è impresa maggiore (scriveva) che levare il
credito ai Gesuiti. Vinti questi, Roma è presa; senza
questi, la religione si riforma da sè»[409].




Esultavano i Protestanti alle scritture che, in occasione
dell’interdetto, pubblicavansi contro Roma; Melchiorre
Goldast, Gaspare Waser, Michele Lingeslemio,
Piero Pappo ne esprimevano congratulazioni, faceanle
tradurre e divulgare; lo Scaligero viepiù, il quale scriveva: — Il
signor Carlo Harlay di Dolot m’ha detto di
aver portato libri di Calvino a diversi signori di Venezia,
dove già molti hanno la cognizione degli scritti nostri»;
e divulgavasi la profezia di Lutero nell’esposizione
del Salmo XI: — A Venezia riceverassi il vangelo:
e i poveri e gli oppressi cristiani liberalmente si sostenteranno
e nutriranno, sicchè la Chiesa si moltiplichi».




Del resto chi abbia vissuto appena questi ultimi anni,
sa come le controversie con Roma o l’avversione ad
un papa infondano ardire e lusinghino speranze di rompere
colla Chiesa. E di siffatti non difettava Venezia,
quali Ottavio Menino di San Vito, legale lodato e poeta
latino, che molto scrisse in proposito dell’interdetto, ed
eccitava il Casaubono a fare altrettanto; un Querini,
autore dell’Avviso pernicioso; don Giovanni Marsilio,
gesuita napoletano apostato, colà fuggito, ove continuava
a celebrar messa benchè sospeso dal pontefice[410];

l’erudito Domenico Molino; un Malipiero, «uomo d’una
pietà senza fuco e senza superstizioni, che era solito
ogni sera accompagnare il Sarpi, a cui portava un
amore e venerazione singolare, che era tra loro vicendevole»[411].




Faceano capo all’ambasciatore d’Inghilterra ed al
famoso Bedell suo cappellano, il quale tradusse la Storia
dell’Interdetto e quella dell’Inquisizione di frà Paolo;
e la pratica continuò anche dopo che Venezia si fu rassettata
col papa. Giovan Diodati, discendente da profughi
lucchesi, dalla Chiesa di Ginevra deputato al sinodo di
Dordrecht nel 1618, ed eletto, benchè straniero, a redigerne
le deliberazioni, avea tradotto la Storia di frà
Paolo; e a lui di queste intelligenze scriveva il Bedell,
Ecclesiæ venetæ reformationem speramus, e lo esortava
a recarsi colà, dove lo sospiravano l’ambasciator
suo e frà Paolo.




Il nunzio Ubaldini nel novembre 1608 avvisava il
cardinal Borghese come fossero partiti per Venezia due
predicanti ginevrini, sicuri di liete accoglienze da alcuni
nobili, poi aveano ricevuto ordine di tornar indietro.
Fu per tal occasione che il Diodati pubblicò la sua

traduzione italiana della Bibbia e scriveva: — Non sono
senza speranza di farne entrare e volare degli esemplari
in Venezia, dove la superstizione ha già ricevuto gran
breccia, per dove è entrata la libertà, cui Dio santificherà
per la sua verità quando ne sia il tempo». E
pochi mesi dopo: — A Venezia ne ho già spedito qualche
numero di esemplari, e spero ben tosto maggior commissione.
Per avviso dell’ambasciator d’Inghilterra in
Venezia, io fo attualmente stampare il Nuovo Testamento
a parte in piccola gentilissima forma, perchè
serva agli avventurosi principj che Dio vi ha fatti apparire.
E può essere che questo sarà il meno, di servirli
con la penna solamente; poichè bisognerà intraprendere
altra cosa più forte ed espressa, e i progetti
sono tutti formati, i quali il tempo è vicino molto a dar
fuori, siccome io spero in nostro Signore».




Al Duplessis-Mornay, detto il papa de’ calvinisti francesi,
e autore del Mistero d’iniquità, esso Diodati porgeva
contezza come già da due anni stesse in pratica di
riformar Venezia; da lettere di colà venir assicurato
che il paese è rinnovato; liberissimi discorsi tenervisi,
massime da frà Paolo, da frà Fulgenzio, dal Bedell, in
modo che si crederebbe essere a Ginevra; il mal umore
contro il papa non acchetarsi; e tre quarti de’ nobili aver
già raggiunta la verità. De Liquez, compagno del Diodati
soggiungeva: — Frà Paolo mi assicura che nel
popolo conosce più di dodici o quindicimila persone,
le quali alla prima occasione si volterebbero contro la
Chiesa romana. Son quelli che da padre in figlio ereditarono
la vera cognizione di Dio, o resti degli antichi
Valdesi. Nella nobiltà moltissimi hanno conosciuto la novità,
ma non amano esser nominati finchè non venga il
destro di chiarirsi. E una prova si è che frà Paolo,
quantunque scomunicato, ebbe ordine dal senato di continuare
a celebrar messa». Aggiunge che avendo i preti

esatto, prima di assolverli, che i loro penitenti promettessero
obbedire al papa nel caso d’un nuovo interdetto,
il Governo gli ha arrestati, et mis en lieu où depuis ne
s’en est ouï nouvelles; tellement que, depuis l’accord,
ils ont plus fait mourir de prêtres et autres ecclésiastiques,
qu’ils n’avoient fait en cent ans auparavant.
Anzi Link, emissario dell’Elettor palatino, del quale si
legge la relazione negli Archivj storici del professore
Lebret, parla di oltre mille persone aspiranti alla Riforma,
fra cui trecento distinti patrizj; avrebbero dunque
trecento voti nel gran consiglio, che di rado eccedeva
i seicento; e se si aggiungano quelli su cui poteano aver
influenza, facilmente potevano conseguire la maggiorità,
e quindi l’effetto dei loro desiderj.




Eppure, non che risoluzione, neppur mai proposta
ne fu fatta. E come? In Venezia tutto era cattolico, l’origine,
il patrono, le feste nazionali, le belle arti; ivi sfoggiatissime
le solennità; ivi antica l’inquisizione contro
l’eresia; ivi sulla religione innestata la politica, per la
crociata perenne contro gl’Infedeli; ivi aggregati quasi
tutti alle confraternite, dove anche il plebeo trovavasi
non solo pari, ma superiore al nobiluomo e al senatore.
Dove lo spirito pubblico era così identificato al
cattolicismo, un governo eminentemente conservatore
poteva mai pensare alla rivoluzione più radicale? Moltissimi
atti noi scorremmo a proposito dell’interdetto,
e in tutti gran franchezza ci apparve, ma soggezione
cristiana e desiderio di ricomporsi; e chi ha occhio dica
se è culto che perisce quello che fabbricava allora tante
splendide chiese.




Il Diodati stesso nel 1608 venuto a Venezia, trovò
assai meno che non si fosse ripromesso, nè però deponeva
le speranze; quei due frati adoprarsi a tutt’uomo,
ma ancor troppo radicata esservi la riverenza[412] pei

monaci. Alfine egli confessa avere «a fondo scoperto
il sentimento di frà Paolo, e ch’e’ non crede sia necessaria
una precisa professione, giacchè Dio vede il cuore
e la buona inclinazione». Anche l’apostato De Dominis
a Giacomo I d’Inghilterra scriveva che il Sarpi «non
udiva volentieri le soverchie depressioni della Chiesa
romana, sebbene aborriva quelli che gli abusi di essa
come sante istituzioni difendessero».




Del quale Sarpi, oltre le Storie, abbiamo e fatti e
lettere, che della fede sua fan molto dubitare. Avendo
Nicola Vignerio stampato una dissertazione contro il
Baronio, Filippo Canaye ambasciatore di Francia in Venezia
e amico di frà Paolo scriveva al signore di Commartin,
da quell’opera tenersi offesa la Signoria veneta
perchè vedeasi noverata fra quelli che si smembrarono
dalla Chiesa. Eppure a quell’opera del Vignerio e all’esposizione
sua dell’Apocalisse, ove riscontra l’anticristo
nel papa, diede applausi e forse ajuti frà Paolo. E da
questo crederonsi esibiti i materiali al libello inglese di
Edvino Sandis, sullo stato della religione in Occidente,
ove riduce a superstizione e inezia la pietà dei Cattolici,
e massime degli Italiani[413].









Quando il Priuli ambasciator veneto tornava di Francia,
Francesco Biondi suo segretario imballò moltissimi
libri ereticali; il qual Biondi poi passò col De Dominis

in Inghilterra, e apostatò. Successe ambasciatore in
Francia quell’Antonio Foscarini, che finì decapitato per
isbaglio, e ch’era molto legato cogli Ugonotti. Poi diè
luogo al cavaliere Giustiniani, che frà Paolo indica come
papista, soggiungendo che perciò «conviene servirsi
di quello di Torino per far qualche cosa di bene per la
religione»[414].




Era costui Gregorio Barbarigo, tutta cosa di frà
Paolo, che lo giudicava «una delle più tranquille anime
che abbia non solo Venezia ma forse l’Italia»; ma
presto fu spedito in Inghilterra, ove morì, surrogandogli
il Gussoni, col quale frà Paolo avvertiva il Groslot di
non comunicare «le cose di evangelio, se non in quanto
fossero congiunte con quelle di Stato e di governo».
Coll’eguale bilancia pesa egli i differenti ambasciatori.




Quelli che si lusingavano di veder Venezia protestante,
ebbero per buon segno il suo legare intelligenze coi
sollevati dei Paesi Bassi e riceverne un ambasciatore[415],

così dando credito agl’insorgenti: ma era un provvedimento
politico. Confidavano che Enrico IV, per la nimicizia
con Casa d’Austria, vi favorirebbe le novità;
ma inaspettatamente egli trasmise alla Signoria veneta
una lettera del Diodati, il quale al Durand, pastore in
Parigi, esponeva per filo e per segno quant’erasi tramato
in Venezia; nominava come consenzienti i principali;
che fra poco le fatiche sue e di frà Fulgenzio conseguirebbero
l’intento; e se il papa si ostinasse, Venezia la
romperebbe definitivamente colla Chiesa cattolica, di
che già il doge e alquanti senatori erano in desiderio[416].
Questa diretta denunzia costringe il Governo
a provvedere; i papalini prevalgono; il Sarpi se ne scoraggia,
e geme, ed — È incredibile quanto grande sia

stato il male fatto con questa lettera. Se sarà guerra in
Italia, va bene per la religione, e questo Roma teme;
l’Inquisizione cesserà, e Evangelio avrà corso»[417];
e si duole che «le occasioni sono smarrite, dirò morte
e sepolte, e solo Dio può eccitarle, al quale se piacerà
così, ho materia accumulata e formata secondo le occasioni»[418].
Nelle lettere di quel torno compiange
che il papa proceda lenemente, sicchè i politici s’accomodano
alla pace, tanto più che i Turchi minacciavano;
e — Non vedo altro rimedio per conservare e nutrire
quel poco che resta, se non venendo molti agenti dei
principi riformati e massime de’ Grisoni, perchè questi
farebbero l’esercizio in italiano[419]. Spagna non si
può vincere se non levato il pretesto di religione; nè
questo si leverà se non introducendo Riformati in Italia.
E se il re di Francia sapesse fare, sarebbe facile e in
Torino e qui. La repubblica negozia lega coi Grisoni;
per questa strada si potrebbe far qualche cosa, se dimandassero
esercizj di religione in Venezia»[420]. Del

suo scoraggiarsi lo rimbrottava Mornay, soggiungendogli
che, di tal passo, morrà prima di veder compiuta
la sua opera[421].









Fatto è dunque che il litigio col papa poteva incancrenirsi;
ne esultavano i Protestanti, e il Casaubono
invitava Giuseppe Scaligero e Scipione Gentili a rallegrarsi
che, in mezzo a Venezia, fosse sorto un sì magnanimo
oppugnatore dei sofisti per manifestare i paralogismi
con che illudono il mondo[422]: ma il famoso

Sully, benchè ugonotto, compiangeva che si svertasse
l’autorità del pontefice fra i Veneziani, i quali se avessero
dato segno d’apostatare, subito avrebbero avuto in soccorso
Turchi, Greci, Evangelici, Protestanti d’ogni paese,
di che si risusciterebbe un incendio, quale al tempo di
Leone X e Clemente VII. Laonde egli si concertava coi
cardinali di Giojosa e di Perrona per impedire che tali
semi si sviluppassero in Italia, e per riconciliare Venezia
col papa[423].




Un tale pericolo affliggeva le anime pie, e forse ne
morirono di dolore Agostino Valier cardinale di Verona,
Matteo Zane patriarca di Venezia; e il Bellarmino lasciò
da banda le controversie cogli eretici per ribattere i
libelli de’ sette teologi veneziani. Da lui francheggiata e
dal Baronio, Roma raccolse anche armi, finchè l’imperatore
e i re di Spagna e Francia e i duchi di Savoja e
di Firenze interpostisi ripristinarono la pace, consegnando
i carcerati al nunzio pontifizio (1607 aprile), che fu mandato
con istruzioni moderatissime[424], derogando gli atti
lesivi, rimettendo alla quieta i frati, eccetto i Gesuiti; e
Venezia non fece verun atto d’umiliazione o ritrattazione,
solo usò temperamenti; il doge ritirò la protesta
che avea fatta contro l’interdetto; il papa ricevette cortesemente
l’ambasciadore Contarini, dicendogli che
«dalla buona intelligenza fra la santa Sede e la Repubblica

dipende la conservazione della libertà d’Italia;
che non voleva ricordarsi delle cose passate, ma nova
sint omnia et vetera recedant». Giacomo I d’Inghilterra
re teologastro, pubblicata allora l’Apologia pro
juramento fidelitatis in senso ereticale, la mandò a
tutte le Corti; il re di Spagna e il duca di Savoja
non vollero riceverla; il granduca di Toscana la fe bruciare:
i Veneziani combinarono fosse presentata dall’ambasciadore
in collegio, e dal doge ricevuta come
segno della benevolenza reale, poi trasmessa al gran
cancelliere, che la chiudesse sotto chiave. Il nunzio
apostolico Gessi presentò al collegio la censura che
Roma avea proferito contro quel libro, e domandò
venisse proibito; onde il collegio gli espose l’operato,
e al capo degli stampatori comunicò verbalmente di
non venderlo. Se ne indispettì l’ambasciadore, tanto
che fu duopo spedir apposta in Inghilterra Francesco
Contarini, il quale sì bene discorse, che il re lodò il
procedere de’ Veneziani[425].









Dileguarono dunque le speranze di riforma, e frà
Paolo si moderò, benchè non cambiasse sentimenti. Invero
egli fu nimicissimo ai Gesuiti; dice che «è sicuro
assolverebbero d’ogni colpa anche il diavolo, quando
con loro volesse accordarsi»; e «che essi si vantano
di dovere fra poco poter tanto a Costantinopoli quanto
in Fiandra»[426]; e al signor Dell’Isola scriveva: — De
li Gesuiti ho sempre ammirato la politica e le massime
nel servar li secreti. Gran cosa è che hanno le loro costituzioni
stampate, nè però è possibile vederne un
esemplare. Non dico le regole che sono stampate in
Lione; quelle sono puerilità; ma le leggi del loro governo,
che tengono tanto arcane. Sono mandati fuori,
ed escono dalla loro compagnia ogni giorno molti e
mal soddisfatti ancora, nè per questo sono scoperti li
loro artifizj. Non vi sono altrettante persone nel mondo
che cospirino tutte in un fine, che siano maneggiate
con tanta accuratezza, e usino tanto ardire e zelo nell’operare».




Si trovò infatti chi finse i Secreta monita, ma l’accannimento
non toglieva al Sarpi il lume della ragione
sicchè non ne avvertisse l’assurdità: — L’ho scorso, e
m’è parso contenere cose sì esorbitanti che resto con
dubitazione della verità: gli uomini sono scellerati
certo, ma non posso restare senza meraviglia che tante

ribalderie sarebbero tollerate nel mondo. Al sicuro,
di tali non abbiam sentito odore in Italia: forse altrove
sono peggiori; ma ciò sarebbe con molta vergogna della
nazione italiana, che non cede a qual altra si voglia».




Chi dunque fa tutt’uno i Gesuiti e santa Chiesa, dovrà
sentenziare al rogo frà Paolo: ma vogliasi in lui vedere
un patrioto infervorato, perciò nimicissimo alla Spagna,
e in conseguenza a’ Gesuiti, che credeva incarnati con
questa; mentre ben sentiva de’ Protestanti perchè, nelle
guerre d’allora, contrabilanciavano Casa d’Austria. Pur
jeri (1856) il mondo non parteggiava pei Turchi, sol
perchè nemici alla Russia? inferiremmo da questo che
l’Europa propendeva all’islam? Alla curia romana,
che bisogna ben distinguere dalla Chiesa, frà Paolo
professava un’ostilità, accannita da puntiglio; repugna
dal Baronio e dal Bellarmino, campioni di quella,
quanto è morbido al Tuano, al Perkinson; celia sui
miracoli, mentre applaudisce agli Ugonotti: ma resta
ancora un gran passo al rinnegare. La riforma che
egli bramava consisteva nella disciplina più che nei
dogmi, intorno ai quali, com’è probabile credesse di
poter impegnare l’attenzione d’una Signoria tanto positiva,
tanto nemica dei cambiamenti? Più che luterano
o calvinista, il Sarpi può dirsi razionalista, tendendo a
venerare la propria ragione più di qualsiasi autorità, e
quindi a cercare continuo la verità, senza trovar mai
dove riposarsi.




Bensì a quella ch’e’ chiamava meretrix, bestia babylonica,
diede uno de’ colpi più micidiali colla Storia
del Concilio di Trento. Da fanciullo dovea sentire discorrere
di quel fatto come capitalissimo nella Chiesa;
poi a Mantova usò famigliarmente con Camillo Olivo,
segretario al cardinale Gonzaga uno dei presidi al
sinodo; in Venezia con ambasciadori di principi: e
parendogli le storie già stampate, fin quella che a tutte

antepone di Giovanni Sleidan, fossero insufficienti per
dar a conoscere l’Iliade del secol nostro, si propose
di raccontare «le cause e i maneggi d’una convocazione
ecclesiastica, nel corso di ventidue anni per diversi
fini e con varj mezzi da chi procacciata o sollecitata,
da chi impedita e differita, e per altri anni diciotto ora
adunata, ora disciolta, sempre celebrata con varj fini,
e che ha sortito forma e compimento tutto contrario
al disegno di chi l’ha procurata, e al timore di chi con
ogni studio l’ha disturbata: chiaro documento di rassegnare
li pensieri in Dio, e non fidarsi della prudenza
umana. Imperocchè questo concilio, desiderato e procurato
dagli uomini pii per riunire la Chiesa che incominciava
a dividersi, ha così stabilito lo scisma ed
ostinate le parti, che le ha fatte discordi ed irreconciliabili;
e maneggiato dai principi per riforma dell’ordine
ecclesiastico, ha causato la maggior diformazione
che sia mai stata da che vive il nome cristiano. Dalli
vescovi sperato per riacquistar l’autorità episcopale
passata in gran parte nel solo pontefice romano, l’ha
fatta loro perdere tutta intieramente, riducendoli a
maggior servitù. Nel contrario, temuto e sfuggito dalla
corte di Roma, come efficace mezzo per moderarne
l’esorbitante potenza, da piccioli principj pervenuta con
varj progressi ad un eccesso illimitato, gliel’ha talmente
stabilita e confermata sopra la parte restatale soggetta,
che non fu mai tanta nè così ben radicata».




Vi lavorò con attentissima pazienza; come costumavasi
allora, si valse a man salva degli storici precedenti,
Giovio, Guicciardini, Tuano, Adriani, principalmente
dello Sleidan perchè ostilissimo a Roma, e che sovente
traduce; ma li completò con documenti preziosi e colle
relazioni de’ legati veneti; rialzò i fatti con osservazioni
proprie; in tempo d’impetuose diatribe conservò un’apparente
calma, quasi non ragionasse che su fatti e su

documenti, col che irretisce gl’inesperti; e più con
quella sua dettatura limpida e facile, e coi frizzi onde
rianima l’argomento; colle mordaci capresterie e colla
vivacità continua sbandì la noja che annebbia gli altri,
ed abbagliò in modo che non apparissero le ignoranze
e le contraddizioni sue; tutto poi dispose non a chiarire
la verità, ma ad ottenere effetto, sin alterando i documenti
per trarli alla sistematica sua opposizione e ai
politici interessi del suo paese. Se in quell’opera non
abbraccia risolutamente un simbolo protestante, staccasi
dal dogma cattolico, e conduce all’eresia ed al razionalismo
volendo la personale interpretazione delle sacre
Scritture senza badare alla tradizione; ripudia i libri
deuterocanonici; disprezza la vulgata; separa l’esegesi
dalla dottrina patristica, come i Riformati; riguardo al
peccato originale, alla Grazia, alla Giustificazione, ad
altri dogmi, copia alla lettera Martino Chemnitz, uno dei
teologi più arrabbiati contro il concilio. Alla Chiesa
primitiva, nella quale solo vuol egli trovare il vero cristianesimo,
revoca sempre la credenza e la disciplina,
condannando come intrusioni umane tutte le istituzioni
che essa trae dalla sempre fresca sua vitalità. Vuol la
Chiesa sottomessa alla territoriale direzione, come nei
primi tempi, nei quali le relazioni fra la Chiesa e lo
Stato, o pagano o giudaico, doveano certo essere ben
altre da quando acquistò compiuto sviluppo. Perciò nè
storica, nè ecclesiastica è la sua intuizione della gerarchia,
della giurisdizione spirituale, del primato, della
scolastica, del monachismo, e via discorrendo. La gerarchia
non si consolidò che per ambizione de’ papi, e
debolezza ed ignoranza dei principi; nè portò giovamento
ai popoli, bensì oppressione e tirannia; non che
il clero favorisse il sapere, l’arte, l’umanità nel medioevo,
usufruttava a puro suo vantaggio i collegi e le
scuole. Sverta ad ogni proposito la Corte romana e le

rinnovate pretensioni di essa, nè tampoco avvedendosi
ch’erano l’espressione del restauramento religioso allora
iniziato. Prevenne insomma que’ concetti che nel
secolo passato ingrandirono, dell’indipendenza de’ principi
da ogni autorità ecclesiastica, e che furono dottrinalmente
esposti da Febronio e attuati da Giuseppe II:
laonde disse il Ranke, che i principi devono aver somma
grazia al Sarpi, il quale ne consolidò l’assolutezza;
altrettanta i nemici del cattolicismo, cui affilò le armi,
più micidiali quanto che somministrate da un Cattolico.




Rappresentante e tipo del partito antiecclesiastico, il
sorpassò se non per accannimento, almen per ingegno e
per l’originalità di vestire apparenza cattolica a un’opera,
dove ogni periodo fosse un dardo contro la cattolica
Chiesa: anzi la sua è la prima storia diretta di proposito
alla denigrazione, applicata a tutti i fatti, che il narratore
non pondera, ma accumula[427]. Onde dal suo
esempio può chiarirsi quanto vadano collegati il dogma

e la Chiesa, e come s’illudano coloro che questa combattono
a fidanza, dichiarando rispetto a quello.




Marcantonio De Dominis dalmato (1556-1624), a vent’anni gesuita,
professore a Padova d’eloquenza, filosofia, matematica,
da Rodolfo II fu destinato vescovo di Segna in Dalmazia,
poi arcivescovo di Spalatro. Le sue vivezze gli procacciavano
brighe dappertutto; scrisse a difesa de’ Veneziani
contro Paolo V; e vedendo le proprie opere riprovate
dall’Inquisizione romana, passò ne’ Grigioni, poi ad Eidelberga,
infine a Londra, dicendo voler faticarsi a
rannodare le divergenti sêtte cristiane: ma nel fatto vi
cercava libertà di studj e di professione. Fu lui che
pubblicò la storia del Sarpi col nome anagrammatico
di Pietro Soave Polano, e con prefazione e note che
l’invelenivano, ed ebbe favorevole accoglienza da re
Giacomo I. Ma per rimorsi o per naturale leggerezza,
montò un giorno in pulpito disdicendosi; col che scadde
d’ogni credito. Gregorio XV, già suo scolaro, l’invitò
al ritorno, ed egli venne, ed abjurò in concistoro di
cardinali per ricuperare il vescovado. Succeduto però il
rigoroso Urbano VIII, come incostante e recidivo il fe
chiudere in Castel Sant’Angelo, ove morì durante il
processo, e il cadavere ne fu arso col trattato suo Della
repubblica ecclesiastica, nel quale impugna la primazia
del papa e l’autorità de’ concilj in materia di fede: opera
che da molti fu confutata.




Il Sarpi ci è dipinto come uomo integerrimo, continuo
allo studio ed a raccogliere da ogni parte, ma per
poi pensare a modo proprio. Cinque volte tentato ed
una volta colpito da assassini, esclamò, — Conosco lo
stile della romana curia»; motto che fece fortuna, onde,
non osandosi imputare il papa che n’attestò vivo rammarico,
restò vulgare opinione che il colpo venisse dal
cardinal Borghese o dai Gesuiti, capri emissarj[428].









Roma però pensava altro modo di ribattere i colpi
di lui, e commise un’altra storia d’esso concilio a Terenzio
Alciato gesuita romano. Raccolse egli una congerie
di materiali; che, essendo egli morto, furono
affidati all’altro gesuita Pallavicino Sforza (1607-67) pur di Roma,
uno dei migliori in quello stile leccato che per alcuni è
il solo bello. Ebb’egli aperti gli archivj più ricchi, cioè
i romani, e, a differenza del Sarpi, indica continuamente
la natura dei documenti e i titoli; dà un catalogo degli
errori di fatto del Sarpi fin alla somma di trecensessantuno,
oltre infiniti altri (dic’egli) confutati di transenna.
Il più vantato storico della odierna Germania, il
protestante Ranke, confrontò le asserzioni di lui coi
documenti a’ quali s’appoggia, e lo trovò di scrupolosa
esattezza; bensì alcune volte s’appose in fallo, e come
avviene nella polemica, eccedette; vuole scagionar tutto,
perchè tutto accagionava frà Paolo; affievolisce dove
non può negare; dissimula qualche objezione, qualche
documento; sta poi a gran pezza dal brio del Sarpi,
oltre il disavvantaggio di chi è ridotto a schermirsi, e

ribattere ogni tratto l’opinione altrui. Dove il Sarpi è
sottile, maligno e di felice talento nell’esposizione,
quantunque scorretto nella lingua, il Pallavicino è ingegnoso,
ma fa sentire sempre l’arte, paniccia i pensieri
nelle frasi, e per istudio d’armonia casca talvolta nell’oscuro,
spesso nell’indeterminato, e convince del quanto
l’eleganza resti inferiore alla naturalezza. Frà Paolo
suppone sempre distinta la verità dalla probità, donde
bassezze e ipocrisie; mentre il Pallavicino rivela caratteri
nobili, salde persuasioni, generose resistenze;
istruisce meglio, ma il Sarpi è letto più volentieri,
come avviene di chi attacca; nè l’uno nè l’altro hanno
l’imparzialità di storici, volendo questo denigrare ogni
atto, quello difenderli tutti; e ai cercatori della verità
riesce doloroso il trovarsi costretti a ricorrere a due
fonti, entrambe sospette per opposto eccesso.




La storia era stata chiamata dai Protestanti a coadjuvarli,
e nelle Centurie di Magdeburgo pretendevasi osteggiare
il cattolicismo, raffacciando le antiche alle credenze
e alle pratiche odierne. Vi si oppose dunque una
storia ecclesiastica tutta in senso cattolico e propugnatrice
della primazia papale, per opera di Cesare Baronio (1538-1607)
da Sora nel Napoletano. Dagli archivj pontifizj trasse
egli documenti importanti alla storia di tutta la civiltà,
della quale Roma era fin allora stata il centro; e noi
già l’indicammo come la fonte migliore per la conoscenza
del medioevo (tom. VII, pag. 351). Arrivò solo al
fine del XII secolo, donde lo continuarono poi il Rainaldi
e il Laderchi. Piissimo uomo, lavorava l’intera
giornata all’opera sua, e mangiava colla servitù; nè
cambiò tenore dopo ornato cardinale. Non iscusa mai
il delitto, e ne’ successi vede sempre il castigo o il
premio di Dio: tema eccellente per prediche, ma fallace
perchè suppone che la retribuzione tocchi quaggiù.
Ignorava il greco, e facea tradurre dal Muzio. Frà Paolo

esortava il dottissimo Casaubono a scrivere contro del
Baronio, del quale non è mal che non dica; lo scaltrisce
però di nol tacciare di fraude o malafede, chè nessuno
gli crederebbe di quanti il conobbero, essendo uomo
integerrimo; se non che bevea le opinioni di chi stavagli
attorno[429]. Neppur la venerazione alla santa Sede
nol fa dissimulare i vizj di qualche pontefice, e «ben
ponderate (dice) le sconvenienze del metterne a nudo
le colpe, stimo meglio esporle francamente, anzichè
lasciar credere agli avversarj che i Cattolici siano conniventi
alle debolezze de’ papi». Anche il cardinale
Pallavicino, a chi l’appuntava d’aver rivelato le loro
azioni biasimevoli rispondeva: — Lo storico non è
panegirista; e lodando meno, loda assai più di qualunque
panegirista»[430]. E ai dì nostri il più avventato
lodatore dei papi diceva, che a questi non si deve se
non la verità.









CAPITOLO CXLVIII.
Guerre religiose. I Valdesi. La Valtellina.




La Riforma intanto scorreva ad orme di sangue l’Europa,
e un secolo e mezzo si volle prima che questa
recuperasse un assetto, che non poteva più consistere
se non in un equilibrio tra forze contrastanti. Principale
teatro a que’ movimenti fu la Germania, che fra accordi,
soprattieni, paci di religione, straziata nelle viscere,
cessò d’essere a capo dell’Europa com’era stata tutto il
medioevo; gl’imperatori non poteano occuparsi a riparare
giorno per giorno il torrente, il quale alfine
traboccò in quella che chiamarono guerra dei Trent’anni;
guerra per la libertà non de’ credenti, bensì dei principi
d’introdurre la religione che volessero e d’obbligarvi i
sudditi. Vi fu involta tutta l’Europa continentale; e la
ferocia di ducentomila masnadieri impuniti recò la perdita
di due terzi della popolazione germanica e di tutto
il commercio, finchè la pace di Westfalia nel 1648
rimetteva le cose della religione quali erano al trattato
d’Augusta; fossero tollerate, non tutte le credenze,
concetto ancora affatto fuor di stagione, ma la luterana
e la calvinista; l’Impero ebbe un raffazzonamento debole
all’esterno non men che all’interno, ottenendo
ciascuno Stato la sovranità territoriale nelle cose ecclesiastiche
come nelle politiche; e stabilito un patto che,
cancellando il religioso del medioevo, diventava base
civile e del nuovo diritto delle genti.




Chi pensi a ciò, e a quanto sangue costasse dappertutto
il mutamento di credenze, si rallegrerà anche umanamente

che l’Italia siasi conservata nella nave di Pietro:
pure le tempeste non vi rabbonacciarono così presto.
Coloro che per curiosità letteraria o per incalorimento
religioso aveano sdrucciolato e tirato altri allo sdrucciolo,
ne furono stornati dai cresciuti rigori: i pertinaci
nelle novità uscirono di patria, e fondarono chiese
italiane a Zurigo, a Ginevra, a Londra, ad Anversa, a
Lione, altrove: in qualche parte del nostro paese il
conflitto fu prolungato.




Indicammo (t. IX, p. 451) l’orzeggiare di Carlo III duca
di Savoja nella politica, e come aspirasse a cose alte, le
quali non seppe raggiungere: fallitegli le altre spedienze,
fu chi l’esortava a trar profitto dalla Riforma per assicurarsi
grande importanza in Italia, accogliendosi
intorno quanti reluttavano al papato. Anemondo di
Coct, cavaliere del Delfinato fervorosissimo della nuova
fede, esortava Lutero perchè inducesse esso duca ad
abbracciarla: — Egli è grandemente propenso alla pietà,
alla religione vera[431], ed ama discorrere della Riforma
con persone della sua Corte. Sua divisa è Nihil deest
timentibus Deum; la quale è pure la vostra. Mortificato
dall’Impero e dalla Francia, avrebbe modo d’acquistare
somma ascendenza sulla Svizzera, la Savoja, la
Francia». E Lutero gli scrisse, ma senza effetto; di
rimpatto i tre Stati di Savoja nel 1528 richiedevanlo a
tener in pronto milizia che bastasse a reprimere i tentativi
de’ Riformati, che temeano si spandessero nel
paese. A lui poi rifuggivano i Cattolici d’oltr’Alpe e il
vescovo di Ginevra perseguitati, coi quali tenne assediata
un anno quella metropoli del calvinismo. Per
quest’impresa il papa gli aveva consentito di levare le
decime sugli ecclesiastici e gli argenti delle chiese, gli
promise anche soccorsi, e ne scrisse ai principi cattolici:

ma i cantoni di Berna, Friburgo, Zurigo vennero a liberare
la città loro alleata[432].




Carlo III vagheggiava il concetto allora prevalente
d’unificare lo Stato, e questo lo traeva a svellere l’eresia
dalla patria italiana. Chi da Torino procede a libeccio
verso le alpi Cozie, dopo Pinerolo vede fra monti più
o meno selvaggi aprirsi una successione di valli: a settentrione
quella di Perosa, e più oltre quella di Pragelato;
a mezzodì di queste la valle di Rorà più piccola
ed elevata; a occidente quella di Luserna, da cui diramasi
quella d’Angrogna, e che da un lato chinasi al
Piemonte, dall’altro pel col della Croce dà adito al Delfinato,
importante passaggio d’eserciti e di merci per
Francia. Lungo i torrenti Angrogna e Pellice, che le
irrigano e non di rado le devastano, si stendono pingui
pascione, da cui a scaglioni si elevano piani studiosissimamente
coltivati dagli abitanti, che nella pastorizia,
nella caccia, nella pesca, nell’educare i cereali, i gelsi,
la vigna, i boschi, e nel cavare lavagne esercitano la
forte vita. Alle scene campestri più in su e più in dentro
ne succedono di austere, con nevi quasi perpetue e
terror di valanghe. Vi si parla piemontese con mistura
ancor maggiore di francese.




Colà, medj fra la pianura subalpina e le gigantesche
Alpi, gli avanzi di que’ Valdesi che nel secolo xiii
ci diedero a ragionare (tom. VI, pag. 340), si erano
ritirati sotto la direzione di anziani, detti barba, cioè
zii, carezzevole nome di famiglia, donde ebbero nome
di Barbetti. Avversi a Roma e ai riti che qualificavano
d’idolatrici, pretendeano aver conservata la interezza
dell’evangelica predicazione; ma smesse le dispute dogmatiche,
stavano paghi di poter credere e adorare come
la coscienza loro dettava; e sì poco dissentivano dalle

credenze cattoliche, che talvolta in difetto di barbi
chiedeano sacerdoti nostri.




Andavano alcuni ad apostolarli, fra cui Antonio Pavoni
di Savigliano fu da essi ucciso. San Vincenzo Ferreri
nel 1403 scriveva al suo generale come avesse
predicato in Piemonte e in Lombardia: — Tre mesi
occupai a scorrere il Delfinato, annunziando la parola
di Dio; ma più mi badai nelle tre famose valli di Luserna,
Argentiera e Valputa. Vi tornai due o tre volte,
e sebbene il paese sia zeppo d’eretici, il popolo vi ascoltava
la parola di Dio con tal devozione e rispetto, che
dopo avervi piantato la fede, Dio soccorrente, credetti
dovervi ricomparire per confermar i fedeli. Scesi poi
in Lombardia a preghiera di molti, e per tredici mesi
non cessai d’annunziarvi il Vangelo. Penetrai quindi
nel Monferrato e in altri paesi transalpini, dove ho
trovato molti Valdesi ed altri eretici, principalmente
nella diocesi di Torino...; e Dio sosteneva visibilmente
il mio ministero. Queste eresie derivano principalmente
da profonda ignoranza e difetto d’istruzione: molti mi
assicurarono che da trent’anni non v’aveano inteso
predicare se non qualche ministri valdesi, che soleano
venirvi di Puglia due volte l’anno. Di ciò io arrossii e
tremai, considerando qual terribile conto avranno a
rendere al supremo pastore i superiori ecclesiastici.
Mentre alcuni riposano tranquillamente ne’ ricchi palazzi,
altri vogliono esercitare il ministero soltanto nelle
grandi città, lasciano perir le anime, che sprovviste di
chi spezzi loro il pane della parola, vivono nell’errore,
muojono nel peccato... Nella valle di Luserna trovai un
vescovo d’eretici, che avendo accettato una conferenza
con me, aprì le luci al vero, ed abbracciò la fede della
Chiesa. Non dirò delle scuole de’ Valdesi e di quanto
feci per distruggerle; nè delle abominazioni d’un’altra
setta in una valle detta Pontia. Benedetto il Signore

della docilità con cui questi settarj rinunziarono ai falsi
dogmi, e alle usanze criminali insieme e superstiziose!
Altri vi dirà come fui ricevuto in un paese, ove già
tempo si erano rifuggiti gli assassini di san Pietro Martire.
Della riconciliazione de’ Guelfi e Ghibellini e della
generale pacificazione de’ partiti, meglio è tacere, a Dio
solo rendendo tutta la gloria»[433].




Così operavano i missionarj: ma il tenersi tranquilli
non sempre sottraeva i Valdesi da sospetti e animadversioni
de’ governi, massime per parte della Francia,
ombrosa della loro vicinanza. Re Carlo VIII gli avea
tolti a perseguitare, e papa Innocenzo VIII esortato
all’armi contro questi aspidi velenosi: e in fatto nelle
placide valli d’Angrogna e Pragelato condusse un esercito
il legato; al cui avvicinarsi alcuni abjurarono, altri
si ridussero fra monti più inaccessi; ma re Luigi XII,
dopo presane informazione, esclamò: — Son migliori
cristiani di noi». Quando però essi ebbero contezza
della Riforma, alla quale non erano spinti per reazione
come gli Svizzeri e i Tedeschi, deputarono (1530) alcuni loro
barbi ai capi di quella in atto d’adesione; ma gl’informavano
qualmente usassero la confessione auricolare,
i loro ministri vivessero celibi, alcune vergini facessero
voto di perpetua castità[434]. A chi pretendeva le dottrine

riformate essere antiche quanto il cristianesimo,
spiacque il trovare che questi pretesi contemporanei
degli Apostoli discordassero in punti così dibattuti, e
singolarmente che prendessero scandalo dell’opera di
Lutero contro il libero arbitrio.




Maggiore conformità si pretese trovarvi colle dottrine
di Calvino, il quale, penetrato in val d’Aosta, diede
calda opera perchè questa abbracciasse la sua credenza,
e togliendosi a Savoja, si fondesse coi Cantoni protestanti
svizzeri. Gli Stati però di quella valle, adunatisi
nel febbrajo 1536, presero severi provvedimenti per
la conservazione della fede cattolica. Meglio riuscì coi
Barbetti il celebre ginevrino Farel, e gl’indusse a pubblicare
la loro professione di fede, e chiarirsi o divenire
calvinisti, abolendo i suffragi pei defunti, i digiuni, il
sagrifizio della messa, tutti i sacramenti eccetto il battesimo
e la cena, e credendo alla predestinazione e alla
salvezza per mezzo della sola fede, nè altri che Cristo
esser mediatore fra Dio e gli uomini.




Era questo veramente il loro simbolo antico? o è
vero che da prima ammettessero l’efficacia delle opere?
Quando ai novatori rinfacciavasi d’esser nati jeri, importantissimo
riusciva l’accertarsi di ciò, e quindi se ne
discusse con quell’accannimento che sempre inscurisce
la verità.




Nelle loro valli cercarono ricovero molti dei perseguitati
in Italia, tra cui Domenico Baronio prete fiorentino,
che volle comporre una messa, la quale conciliasse
il nostro rito con quello de’ Valdesi; ma fu ricusata

come di mera fantasia[435]. Scrisse pure diversi libri
latini e italiani contro la Chiesa cattolica, in uno dei
quali sosteneva, in tempo di persecuzione essere necessario
manifestare patentemente le proprie opinioni religiose;
nel che venne contraddetto da Celso Martinengo.




Ecco dunque strappati i Valdesi dalla quieta loro
oscurità per fortuneggiare nelle procelle d’un tempo
sospettosissimo; e subito il parlamento d’Aix e quel di
Torino applicarono ad essi le leggi comminate agli
eretici, e il rogo e il marchio; poi, perchè maltrattavano
i frati spediti a convertirli, si bandì il loro sterminio,
e che perdessero figli, beni, libertà. Forte vi s’oppose
il Sadoleto vescovo di Carpentras; e re Francesco I,
vedutili mansueti e che pagavano, diè loro tre mesi di
tempo per riconciliarsi; scorsi i quali, Giovanni Mainier
barone d’Oppède, preside al parlamento, l’indusse a
dare esecuzione all’editto. Adunque una fanatica soldatesca
vi comincia il macello: quattromila sono uccisi,
ottocento alle galere, ventidue villaggi sterminati. Il
racconto sente delle esagerazioni consuete a tempi di
partito; fatto è che, per quanto universale e sanguinaria
fosse l’intolleranza, ne fremette la generosa nazione
francese, e il re morendo raccomandava a suo figlio
castigasse gli autori di quell’eccesso; ma per protezione
questi rimasero impuniti, il che i Protestanti recaronsi
a grand’onta.




Passarono anni, e sottentrò duca di Savoja Emanuele
Filiberto (1553); e poichè i Valdesi prendeano baldanza dall’incremento
dei loro religionarj di Svizzera e di Francia,
fu deputato l’inquisitore Tommaso Giacomelli che sollecitasse
il duca a forzarli all’obbedienza della Chiesa.
Allora si vietano con gravi comminatorie l’esercizio
pubblico del culto e le prediche dei barbi; sicchè Scipione

Lentulo, napoletano di molta dottrina, e Simone
Fiorillo, che v’erano ricoverati, trasferironsi a predicare
in Valtellina; altri pure abbandonarono quel ricovero,
mentre andavano ad apostolarvi pii missionarj,
fra cui il Possevino, e si tentavano tutte le vie di
conciliazione. Crescendo i rigori, i Valdesi irritati si
levano a rivolta; il duca, sì per affetto alla religione
avita, sì per timore che i Francesi, accorrenti in gran
numero a soccorso dei loro fratelli, non rimettessero
in pericolo la nazionale indipendenza, vi spedì truppe,
che nella difficile guerra di montagna recarono e soffersero
gravi strazj. Alfine vedendo la difficoltà dell’esito
e l’inopportunità dei mezzi, egli concesse ai Valdesi
perdono (1561 5 giugno), e di tener congreghe e prediche in determinati
luoghi; ma non uscissero dai confini, e non
escludessero i riti dei Cattolici.




I duchi di Savoja pubblicarono molti editti per sistemarli
o per comprimerli; v’andavano spesso inquisitori
o missionari, e vi si adoperarono le arti della persuasione
e della preghiera, massime quando la Savoja fu
illustrata dalle virtù di Francesco di Sales (1567-1622), vescovo di
Annecy poi di Ginevra. Il duca Carlo Emanuele I mandò
pregarlo venisse a Torino, per divisare i modi di tornare
alla verità il Ciablese; e il santo propose che del
traviamento era stata causa principale il non conoscer
altra religione, sicchè bisognava spedirvi missionarj
zelanti, capaci di dissipare le prevenzioni e confutar le
calunnie; si escludessero dalla Savoja i ministri calvinisti;
ai libri ereticali se ne surrogassero di buoni;
s’introducessero i Gesuiti per educare i giovani e sostenere
le controversie. Il duca promise tutto, e cooperava
col santo nel convertire i Savojardi; li traeva al
suo castello di Thonon, e accoltili con grazia, esponeva
loro gli argomenti più efficaci a dimostrare l’unità
della fede e della Chiesa; molti corrisposero alle sue

premure, e quand’egli usciva, la gente faceasegli attorno
gridando: — Viva sua altezza reale! viva la Chiesa romana!
viva il papa»[436]. Ma fra i ministri di Carlo non
pochi inclinavano alle novità; e il Sales ebbe troppo
ad esercitare la modesta sua maestà e la dolce persuasione
onde rinnovare i riti cattolici nella Savoja, donde
alfine i Calvinisti furono esclusi. Cristina di Francia,
venuta sposa al principe di Piemonte, volle avere Francesco
per limosiniere, ed egli dopo lunghe istanze
accettò, a patto di non dover staccarsi dalla sua residenza.
Essa gli regalò un bel diamante, e presto il santo
lo vendè: gliene diede allora un altro, e facendole esso
intendere non gli era possibile conservare preziosità
finchè poveri vi fossero, lo pregò di nol vendere, ma
impegnarlo, ed ella medesima lo riscatterebbe.




In quel mezzo i Valdesi, principalmente colla protezione
del maresciallo Lesdiguières, che da Carlo Emanuele
aveva ottenuto per essi un editto di grazia,
ripassarono il Pellice, confine prescritto, s’introdussero
nelle valli di Susa e di Saluzzo, fabbricarono tempj,
celebrarono solenni pasque, e commisero profanazioni
e delitti che la storia riceve con gran precauzione, conscia
delle assurdità onde i partiti sogliono recriminarsi. Usciti
vani i ripetuti editti, e nuove concessioni e rigori di
Carlo Emanuele II per ricacciare i Barbetti fra i designati
confini, il marchese di Pianezza (1653) accampò in mezzo
a loro, e fece occuparne gli abituri. Si ritirarono essi
sulle cime più erte, e al Prato del Forno si munirono
insuperabilmente.




Amanti la patria come chi l’ha infelice, ribaditi nelle
loro credenze dal vederle perseguitate, i Valdesi scrissero
ogni loro avvenimento, e il giornale delle fughe,
delle vittorie, dell’esiglio con quella passione, che, se

scema fede, cresce interesse, e che oggi pure attrae noi
lontani, noi dissidenti. Or che doveva essere allora, e
tra religionarj? Giovanni Léger, ministro a Prali e
Rodoreto, che gli aveva empiti di sospetti contro i
Piemontesi, poi al sinodo di Boissel determinati all’insurrezione,
descrivendo e (speriamo) esagerando le
persecuzioni da loro sofferte, massime nella Storia
delle Chiese evangeliche nelle valli del Piemonte
(Leida 1669), eccitava l’indignazione de’ Riformati di
tutta Europa; narrò le vergini stuprate, le madri impalate,
i fanciulli sfracellati contro le roccie, il paese
sparso d’incendj dal Pianezza sollecitato da frati; v’aggiunse
l’allettativo de’ disegni di que’ martirj; onde fra
i coetanei Carlo Emanuele II passò per un Nerone.
Rimostranze fioccarono dall’Olanda, dalla Svizzera,
principalmente da Cromwell, protettore dell’Inghilterra;
il quale ai perseguitati offrì asilo e terre in Irlanda, e
decretò a lor sussidio una rendita perpetua di dodicimila
sterline. Finalmente interpostasi la Francia, a Torino
fu ricomposta la pace (1655 31 luglio) con perdonanza generale e
colle concessioni di prima.




Non è vinto un nemico che si lascia intatto di forze;
e ben presto nuovi tumulti, principalmente nel 1663,
v’attirarono nuove armi e guerre, fomentate dai molti
ch’erano rifuggiti in Isvizzera, e che, come tutti i fuorusciti,
sommoveano la patria per desiderio di ricuperarla;
tanto più che il Léger non cessava d’accannire
gli animi imbrunendo ogni atto del Governo, di portar
lamenti ai principi protestanti, accumular calunnie,
armi, denari con soscrizioni; implacabile finchè non
morì ministro a Leyda.




Luigi XIV in quel tempo (1685) rivocava l’editto di Nantes,
pel quale Enrico IV avea concesso libero culto in Francia
ai Calvinisti, colà detti Ugonotti. Molti profughi da quel
reame ricoverarono nelle valli subalpine per sottrarsi

al carcere e alle dragonate; onde il gran re persecutore
domandò al duca di Savoja spegnesse quel focolajo
d’eresia e di ribellione sulle frontiere del Delfinato; e
spedì truppe per indurlo ed ajutarlo a cacciarli. Vittorio
Amedeo II, per quanto mostrasse ch’erano nel pieno
loro diritto, non credette poter negarglielo, e intimò
che fra due mesi tutti i Protestanti del marchesato di
Saluzzo si rendessero cattolici; se no, morte e confisca.
Pertanto di quelli sparsi ne’ Comuni di Paesana, Bioletto,
Croesio..., non uno rimase: anche nelle valli privilegiate
interdisse quel culto fin nelle case private,
fossero demolite le chiese, espulsi i barbi, i bambini si
allevassero cattolici; se no cinque anni di galera ai
padri e sferzate alle madri: i Riformati stranieri uscissero,
vendendo i loro beni, che altrimenti sarebbero
comprati dal fisco.




Per eseguire l’intollerante decreto bisognò un esercito,
e lo comandò Vittorio Amedeo in persona, forse per
farlo meno esiziale. I Barbetti scannarono e salarono il
bestiame, e rifuggirono fra le Alpi meno accessibili,
mentre i robusti s’accingeano a respingere valorosamente
le truppe. Chi, conoscendo la potenza del gran
re e il valore del maresciallo Lesdiguières e del Catinat,
mal sapesse persuadersi che un pugno di Valdesi vi
resistesse e felicemente, mostrerebbe non conoscere la
possa di gente che difende la patria e le credenze, l’importanza
della guerra di montagna, e sovrattutto le insuperabili
posizioni di Balsilla, di Serra il Crudele e
d’altre dell’Alpi valdesi, ove due possono resistere a
mille, e i sassi sepellire cavalleria e cannoni. Ma la disciplina
del nemico e più la fame peggioravano la
situazione de’ Barbetti, che furono uccisi, mandati alle
carceri, alle galere (1689); a molti concesso di riparare fra
gli Svizzeri.




Di là ribramavano la patria; alcuni per forza vollero

ricuperarla, e una colonna di novemila penetratavi,
sterminò chi resisteva; ma molti di loro furono côlti ed
appiccati. Essendosi però in quel tempo il duca di Savoja
guastato colla Francia, consentì ai Barbetti il ritorno.
I quali, unitisi in reggimenti colla divisa La pazienza
stancata divien furore, gravemente danneggiarono il
Delfinato. Quando poi Vittorio Amedeo si ricompose in
pace con Luigi XIV, e ricuperò Pinerolo e val Perosa, da
sessantasei anni obbedienti a Francia, egli riprese l’antica
tolleranza, ma vietò ogni comunicazione tra i Valdesi
suoi sudditi e quelli di Francia, i quali in numero di
duemila cinquecento uscirono allora dal Piemonte per
ricoverarsi in Isvizzera, nella Prussia, nell’Assia, nella
contea d’Isemberg, nel Würtemberg, nel Baden-Durlach.




I rimasti abitarono poi sempre in pace quelle valli,
silenziosi obbedendo ed anche amando il loro principe
e oppressore. Nel 1603 aveano pubblicata la loro professione
di fede, consentanea alle Chiese riformate; la
ripeterono nel manifesto del 1655, e conserva forza
legale, benchè da una parte scassinata dal razionalismo,
dall’altra dalle esaltazioni dei Moumiers. Dianzi contavano
quindici chiese, ciascuna con un ministro, che
dev’essere suddito sardo, stipendiato dagli abitanti, i
quali per tal uopo ottengono una diminuzione sull’imposta.
Le chiese sono dirette da un sinodo che ogni
cinque anni si raccoglie, composto di tutti i pastori e
di deputati laici. La Tavola, che è una magistratura di
tre ecclesiastici e due laici, dirige negl’intervalli fra un
sinodo e l’altro, è rieletta ad ogni sinodo, risolve le
controversie, ripartisce le limosine. Ogni chiesa poi ha
un concistoro suo proprio, composto del pastore, degli
anziani, dell’economo, del procuratore, che cura l’amministrazione
spirituale e temporale, i buoni costumi, i
poveri, le scuole che vi sono frequentate e ben dirette.
Poi, a tempi determinati, il ministro va a cercar le

popolazioni isolate fra le Alpi, per recar ad esse il ristoro
della religione. Allora da tutte le vallee, da tutti i vertici
accorrono i mandriani sui passi del ministro; la
melodia degl’inni ridesta l’eco delle vallate, e si diffondono
nelle ripopolate solitudini le lodi del Signore e i
salmi della fede e della consolazione. Il ministro ha pei
singoli un consiglio, un conforto, un rimprovero; compone
dissidj, concilia matrimonj, sradica scandali; poi
a tutti insieme infrange dalla cattedra il pane della
parola, e raccomanda loro di vigilare, pregare, star
in fede.




Solo entro i loro confini poteano i Valdesi possedere,
ed essere anche notaj, architetti, chirurghi, procuratori,
speziali, amministratori del Comune. In tal condizione
rimasero fin al 17 febbrajo 1848, quando furono
dichiarati eguali a tutti gli altri sudditi sardi; allora si
estesero dove vollero, e in mezzo a Torino non solo,
ma in ogni città han tempio, han predicazione, han
giornali, hanno apostolato, e ispirano paure e speranze.




Da queste valli subalpine sin dal 1370 alcuni erano
sciamati in Calabria, terreni incolti riducendo popolati
ed ubertosi; e crebbero fino a quattromila, esercitando
i riti religiosi diversamente dai Cattolici, tollerati dai
signori de’ luoghi perchè quieti e pagavano. Udita la
Riforma di Germania, mandarono a Ginevra chiedendo
dottori, che in fatto vennero e fecero proseliti. Il cardinale
Alessandrino, capo dell’Inquisizione a Roma,
inviò predicatori, inviò minaccie, ma senza frutto, onde
si ebbe ricorso al braccio secolare. Il duca d’Alcala
vicerè spedì un giudice e molti soldati, che, secondando
i missionarj, costringevano andare alla messa, i disobbedienti
punendo nei beni e nella persona. I quali, spinti
alla disperazione, impugnarono le armi, e prima alla
spicciolata, poi in giuste battaglie combatterono; alfine
disfatti (1561), si ricoverarono alla Guardia Lombarda; quivi

per forza e per tradimenti presi, furon messi sotto fieri
giudizj, e i renitenti a supplizj studiatamente atroci.
Serrati in una casa tutti, veniva il boja, e pigliatone
uno, gli bendava gli occhi, poi lo menava in una spianata
poco distante, e fattolo inginocchiare, con un coltello
gli segava la gola e lo lasciava così: di poi, con
quella benda e quel coltello insanguinati, ritornava a
prender un altro, e farne altrettanto. Ce lo narra un
testimonio oculare, che fa perirne così fin a ottantotto.
«I vecchi vanno a morire allegri; i giovani vanno più
impauriti. Si è dato ordine, e già sono qua le carra, e
tutti si squarteranno, e si esporranno di mano in mano
per tutta la strada che fa il procaccio fino ai confini
della Calabria; se il papa ed il signor vicerè non comanderà
al signor marchese (di Buccianico) che levi
mano. Tuttavia fa dar della corda agli altri, e fa un numero
per poter poi fare del resto. Si è dato ordine far
venir oggi cento donne delle più vecchie, e quelle far
tormentare, e poi far giustiziare ancor loro, per poter
fare la mistura perfetta. Ve ne sono sette che non vogliono
veder il crocifisso, nè si vogliono confessare, i
quali si abbruceranno vivi. In undici giorni si è fatta
esecuzione di duemila anime; e ne sono prigioni mille
seicento condannati; ed è seguita la giustizia di cento
e più ammazzati in campagna, trovati con l’arme circa
quaranta, e gli altri tutti in disperazione a quattro
e a cinque; bruciate l’una e l’altra terra, e fatte
tagliare molte possessioni»[437]. Luigi Pasquale loro

capo fu arso a Roma; altri messi a remare sulle galere
spagnuole.




Sappiamo (tom. VIII, pag. 92) come una parte
d’Italia, appartenente al ducato di Milano, fosse, nelle
vicende del secolo precedente, caduta in dominio degli
Svizzeri e dei Grigioni loro confederati. I tre Cantoni
elvetici primitivi di Uri, Svitto, Unterwald aveano occupato
i baliaggi di Bellinzona, Blenio e Riviera, stendentisi
dal Lago Maggiore alle vette del Sangotardo:
tutti i dodici Cantoni insieme tennero i baliaggi di Lugano,
Locarno, Mendrisio, Valmaggia, attorno ai laghi
Ceresio e Verbano. Colla Riforma si inimicarono gli
uni agli altri i Cantoni, e mentre colla Chiesa stettero
Uri, Svitto, Unterwald, Lucerna, Zug, Soletta e Friburgo,
gli altri ne disertarono. Dai Cantoni dominanti
venivano balii a governare le podestarie cisalpine,

comprando quella carica a denaro, e rifacendosene col
rivender la giustizia; e secondo che essi Cantoni ed i
balii erano cattolici o protestanti, trovavano persecuzione
o favore gli apostati. Gli Orelli e i Muralti, famiglie
primarie in Locarno, innestarono alla lor patria le
dottrine nuove; e un Baldassarre Fontana carmelitano
di là scriveva alle chiese svizzere fedeli a Gesù Cristo
perchè pensassero al Lazzaro del Vangelo, che desiderava
nutrirsi delle bricciole cadute dalla mensa del
Signore; mossi dalle lacrime e supplicazioni di lui
mandassero «le opere del divino Zuinglio, dell’illustre
Lutero, dell’ingegnoso Melantone, dell’accurato Ecolampadio»:
e dessero opera perchè «la nostra Lombardia,
schiava di Babilonia, acquistasse quella libertà
che il vangelo impartisce».




Colà erano rifuggiti non pochi Italiani; allettati dalla

vicinanza, dal clima, dalla lingua, dai costumi ancora
italiani; e principalmente un Beccaria milanese, amico
dell’Ochino e del Carnesecchi, v’avea diffuso gl’insegnamenti
di questi, predicando con altri frati apostati,
sinchè venuto un balio cattolico lo cacciò prigione.
I suoi devoti nel trassero a forza, ed egli crebbe
in baldanza, poi reputò prudenza ricoverare nella
valle Mesolcina, ove ammogliatosi tenne a educazione
figliuoli d’Italiani che li volessero allevati nella
Riforma.




Questa prossimità turbava i sonni del papa e del re
di Spagna come duca di Milano. Pertanto Carlo Borromeo,
che già aveva istituito il collegio Elvetico a Milano
ove preparare pastori a que’ paesi, penetrato
nella Svizzera in qualità di legato pontifizio, vi esercitò
anche giurisdizione di sangue contro maliardi ed eretici
(p. 352). A sua istanza i Cantoni cattolici posero impedimento
a quel dilatarsi dell’eresia in Italia, e malgrado
l’ostare de’ Cantoni riformati, stanziarono severi divieti,
e infine intimarono (1555 marzo) che chi non volesse andar alla
messa, abbandonasse la patria coi beni e le famiglie.
Pertanto un gran numero di persone colle donne e i
figliuoli varcarono il Sanbernardino, e indugiatisi alcun
tempo nella Mesolcina, entrarono nei Cantoni riformati,
e principalmente a Zurigo. Fra quegli esuli Taddeo
Duni locarnese vi si segnalò come medico, amico del
famoso naturalista Gesner, stampò varie opere, e tradusse
in latino alcune dell’Ochino e dello Stancari. I
nostri fecero fiorire a Zurigo l’arte della seta, lasciarono
a una strada il nome di Lombardi; alcuni dei Duni, degli
Orelli, dei Muralti, de’ Pestalozzi furono benemeriti della
scienza e dell’umanità; v’ebbero chiesa italiana, amministrata
dapprima dal Beccaria, poi dall’Ochino, e illustrata
da Pietro Martire, da Lelio Socino, mal vista però
dal Bullinger e dagli altri apostoli della Chiesa svizzera.

Anche a Ginevra dimoravano moltissimi dei nostri, e
ogni giovedì vi predicavano in italiano[438].




E però forza credere che la pieve di Locarno non
restasse ancora mondata, giacchè attorno al 1580 il
papa trovò bisogno di commetterla alle particolari ispezioni
dello Speziano vescovo di Novara.




Da quel punto un nunzio pontificio sedette sempre
nella Svizzera, ove si fondarono scuole di Cappuccini ad
Altorf per le classi inferiori, e di Gesuiti a Lucerna per
le superiori. Col pretesto di religione, ma con intento
politico il re di Spagna, qual duca di Milano, strinse una
lega d’oro o borromea coi Cantoni cattolici per conservazione
della Chiesa e pace dei rispettivi paesi; ove i
collegati consentivano a quel re di condur gli eserciti
in Lombardia traverso alle loro terre, e potervi levare
uomini, mentr’egli prometteva sostenerli di tutte le
sue forze.




Più seria passò la briga fra i Grigioni. Questi discendenti
dagli antichi indomiti Reti, e misti con gran numero
di Romani che dovettero rifuggirvi al cader dell’Impero,
e che vi lasciarono dialetti somigliantissimi al
loro, quali sono il romancio e il ladino, abitano valli
parallele e confinanti coll’italiana Valtellina, alla quale
accedono pel monte Fraele, pel Muretto, per la montagna
Giulia e per lo Spluga. E Valtellina chiamasi la
valle solcata dall’Adda, che nascendo dal monte Braulio
vicino all’Ortlerspitz, scorre per ottanta miglia da levante
a ponente fino al lago di Como. Sondrio n’è
capoluogo; cittaduole secondarie Morbegno e Tirano:
all’estremità orientale formava contado distinto il territorio
di Bormio; presso al lago di Como devia verso
la Spluga e la val Pregalia l’altro contado di Chiavenna,
antichissimo valico del commercio coll’Alemagna.









La postura rende importantissima la Valtellina, perocchè
un suo fianco s’appoggia alle valli venete del
Bergamasco e del Bresciano, un’estremità tocca al
Tirolo, l’altra alla Lombardia, entrambi possessi della
Casa d’Austria. Se questa l’avesse dominata, avrebbe
potuto liberamente tragittare eserciti dalla Germania in
Italia onde padroneggiarla e sommoverla, e impedire
che i Veneziani potessero per di là tirare nelle lor
guerre mercenarj, di cui la Svizzera era il vivajo. La
politica aguzzava dunque gli occhi su quel piccolo territorio,
chiave o catena d’Italia: i Grigioni la tolsero
al ducato di Milano nel 1512, e benchè nella pace di
Jante l’avessero ricevuta come alleata, presto l’ebbero
ridotta a serva, e della servitù più trista, qual è quella
a repubbliche. Persone ignoranti uscivano a governarla,
non d’altro meritevoli che d’aver comprata quella magistratura
all’asta, non d’altro desiderose che d’impinguarsi
col vender la giustizia.




Giovanni Comander arciprete di Coira, Enrico Spreiter,
Giovan Biasio e Filippo Saluzio avevano diffuso le
dottrine di Calvino fra’ Grigioni, laonde essi cercavano
innestarle nella Valtellina e ne’ due contadi: negavano
al Borromeo di entrarvi come visitatore pontifizio, sorreggevano
i Riformati a scapito de’ Cattolici, rapivano
chiese a questi, e usavano i soprusi consueti in paesi
ove gli interessi de’ sudditi son opposti a quelli degli
imperanti. Quindi rancori e litigi, e violenze repulsate
colle violenze.




Tra i Grigioni stessi i dissidj religiosi s’erano convertiti
in politici, formandosi due fazioni, una detta
evangelica, favorevole a Francia e capitanata dai Salis,
l’altra cattolica e ligia a Spagna sotto la guida dei
Planta; di che peggiorò la condizion del paese; già mal
governato dall’aristocrazia, guasto dalla corruzione straniera,
e oppressivo de’ sudditi. I Riformati recansi a

contrario il partito austriaco, e infervorati dai predicanti,
abbattono i castelli dei Planta (1620), carcerano gli avversi,
e a Tusis stabiliscono lo Strafgeritch, corte
marziale che ergevasi con poteri dittatorj qualora lo
statuto patrio pericolasse.




Qui cominciano processi violenti e supplizj e bandi;
Nicolò Rusca, santo arciprete di Sondrio, muore sulla
corda; molti caporioni cattolici sono uccisi, altri fuggono,
e spargesi voce d’una congiura ordita per trucidare
tutti i Cattolici della Rezia e della Valtellina, e
rendervi dominatrice esclusiva la Riforma. I Cattolici
mutano la pietà in isdegno, lo sgomento in furore, e
accordatisi, scannano quanti sono Protestanti nella valle (19 luglio),
la quale si dichiara indipendente, e ordina governo
proprio sotto Giacomo Robustelli, ch’era stato l’anima
di que’ movimenti. I Grigioni accorrono alla vendetta;
le vittorie s’avvicendano; i Cattolici allora invocano
l’Austria, che sempre desiderosa di quella, invade non
solo la Valtellina, ma ben anche la Rezia. Però la gelosia
di Francia ostava, il papa intromettevasi, e più
anni trascorsero fra guerre e trattative e certa infelicità
della disputata valle, incapace col proprio coraggio
a sostenersi fra quei grossi ambiziosi. Alfine questi a
Milano, senza tampoco ascoltare i Valtellinesi, fecero
un capitolato che la restituiva ai Grigioni (1637), patto non vi
dimorassero Protestanti nè Inquisizione.




Su questi fatti ritorneremo (cap. CLIII), ma qui volemmo
accennarli anche trascendendo i limiti del presente
libro, onde insieme raccogliere quanto ha tratto alla
grande critica religiosa, gittatasi nel XVI secolo; secolo
che cominciò nel modo più grandioso, colla scoperta
d’un nuovo mondo e la rapida conversione di quello, col
massimo fiore dell’arti e delle lettere; poi vide intromettersi
la quistione religiosa, e dietro ad essa la confusione
degli spiriti, l’anarchia degli atti, la tirannide

ammantata dal pretesto di reprimerla, il fanatismo persecutore;
sicchè, invece di poter congiungere la libertà
cittadina coll’indipendenza religiosa, fu d’uopo combattere
dentro e fuori la barbarie che parea rinnovarsi;
e fu reso possibile il succedere in Italia d’un secolo d’indecorosa
miseria, ove potè giudicarsi perita la civiltà
da chi non credesse fermamente che la Provvidenza per
la via del male guida l’umanità a continuamente procedere
verso idee più vere, costumi più umani, libertà
meglio intesa.




FINE DEL LIBRO DECIMOTERZO E DEL TOMO DECIMO










INDICE



 
  	LIBRO DECIMOTERZO
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo 	 
 

 
  	CXL. 	Secolo di Leon X. Belle arti 	Pag. 1
 

 
  	CXLI. 	Lingue dotte. Risorgimento della italiana. La Crusca. La Critica 	118
 

 
  	CXLII. 	Poeti del secolo d’oro. Il teatro 	168
 

 
  	CXLIII. 	Indole di quella letteratura. I mecenati. Gli artisti 	222
 

 
  	CXLIV. 	Costumi. Opinioni 	283
 

 
  	CXLV. 	La riforma religiosa procede. Opposizione papale. Riformati italiani. Inquisizione 	361
 

 
  	CXLVI. 	Rimbalzo cattolico. Concilio Tridentino. Riforma morale 	439
 

 
  	CXLVII. 	Quistioni giurisdizionali. Diritto cattolico. Il Sarpi e il Pallavicino 	499
 

 
  	CXLVIII. 	Guerre religiose. I Valdesi. La Valtellina 	552
 











NOTE:




1.  Quante cose restino ancora a rivelarsi sulle arti nostrali
appare dall’opera di Runge, che testè si pubblicò a Berlino,
Beiträge zur Kenntniss der Backsteinarchitecture Italiens.





2.  Ha il diametro di quarantatre metri, alta cento metri dal
suolo, quarantadue dalla cornice del tamburo all’occhio del
lanternino; meno alta di quella del Vaticano sol perchè meno
elevati i piloni su cui imposta; ma la supera di quattro braccia di
larghezza; non ha rinfianchi o gradinate o speroni, bastando
alla solidità sua i costoloni degli otto spicchi; eppure non ebbe
bisogno di cerchi di ferro, nè diede quelle tante paure, per cui
grossi volumi si scrissero e i principali architetti studiarono intorno
a quella di Michelangelo.





3.  Duplices facito clausuras, secto duobus locis flumine, spacio
intermisso quod navis longitudinem capiat, ut, si erit navis conscensura,
cum ea applicarit inferior clausura occludatur, aperiatur
superior; sin autem erit descensura, contra claudatur
superior, aperiatur inferior. Navis eo pacto, cum instar dimissa
parte fluenti evehetur fluvio secundo: residuum autem aquæ superior
asservabit clausura. — De re ædificatoria, lib. X. c. 12.




Gli Olandesi pretenderebbero il passo sovra gl’Italiani, riportando
quest’invenzione fino al 1220: ma chi ponga mente al
trattato Della fortificazione per chiuse di Simone Stevin, ingegnere
del principe Maurizio di Nassau, stampato nel 1608, sarà
chiaro dalle figure, che le chiuse a doppia imposta da lui descritte
non servono che a rimontare coll’alta marea ne’ canali
che vi sboccano, e non a discenderne dopo il riflusso, come si
potrebbe colle nostre. In Francia dovett’essere portata l’invenzione
da Leonardo da Vinci al principio del 1500; il quale forse
inventò di mettere le porte ad angolo, spediente a farle facilmente
servibili.





4.  L’ultimo descrittore delle arti italiane ch’io conosca, Jacopo
Burckhardt, dice che le finestre dell’ospedale di Milano
Sind die reichsten und elegantesten gothischen Fenster, die sich
in diesem Stoff bilden liessen. — Der Cicerone; eine Anleitung
zum Genuss der Kunstwercke Italiens. Basel,
1855.





5.  Donde l’epigramma del Sannazaro:




Jucundus geminum imposuit tibi, Sequana, pontem;

  Hunc in jure potes dicere pontificem.








6.  Rafaello scriveva a suo zio Simon di Battista Ciarla: — Circa
a stare a Roma, non posso star altrove più per tempo
alcuno, per amor della fabbrica di Santo Pietro, che sono in loco
di Bramante: ma qual loco è più degno al mondo che Roma?
qual impresa è più degna di San Pietro? che è il primo tempio
del mondo, e che questa è la più gran fabbrica che sia mai vista,
che monterà più d’un milione d’oro. E sappiate che ’l papa ha
deputato di spendere sessantamila ducati l’anno per questa fabbrica,
e non pensa mai altro. Mi ha dato un compagno, frate
dottissimo e vecchio di più d’ottant’anni: il papa vede che ’l può
vivere poco: ha risoluto sua santità di darmelo per compagno,
ch’è uomo di gran riputazione, sapientissimo, acciò che io possa
imparare se ha alcun bello secreto in architettura, acciò io diventa
perfettissimo in quest’arte. Ha nome frà Giocondo, e ogni
dì il papa ci manda a chiamare, e ragiona con noi un pezzo di
questa fabbrica».





7.  Sulle moltissime opere d’oreficeria di Perugia lesse un
discorso Angelo Angelucci nell’accademia di quella città il 18
settembre 1853.





8.  L’Oldrado da Tresseno nel Broletto di Milano è ad alto
rilievo. È pur a mentovare la statua di Alberto d’Este sulla cattedrale
di Ferrara.





9.  Si dà per un monumento della riconoscenza de’ Veneziani;
ma in fatto il Coicone lasciò di che erigergli questa statua in
piazza di San Marco, il che dal senato non fu consentito. Di
cavalli ricorderemo quello di Enrico II, per ordine di Caterina
de’ Medici fuso da Daniele Ricciarelli da Volterra; e le due statue
di Piacenza per Francesco Mocchi di Montevarchi, con svolazzi
ed attitudini teatrali. Un gigantesco cavallo stava davanti
a Santa Restituta in Napoli, che il vulgo credeva fatto per incanto
da Virgilio, e vi si conducevano i cavalli per guarirli o
preservarli da malattie. I vescovi credettero bene distruggere
cotesta superstizione, e ne fecero le campane del duomo; solo
la magnifica testa fu conservata dai Caraffa.





10.  Sul Civitali e sulle opere d’altri di sua casa a lui attribuite,
vedi Memorie lucchesi, vol. VIII. p. 57 e seg., e due lezioni
del marchese Mazzarosa.





11.  Lo stile le fa credere più recenti, quand’anche non vi
fosse la data del 1515, cioè di ottant’anni dopo che Luca era
morto. Suo nipote Andrea cominciò a corromperne la purezza.
Seguirono Giovanni, Girolamo, Luca, e frà Ambrogio seguace
del Savonarola, che fecero importanti lavori ma sempre deteriorando.





12.  Di quel mirabile palazzo è la parte più notevole la cappella,
dipinta nel 1407 da Taddeo Bartoli con istorie di Maria
e di santi, figure simboliche, eroi, ecc.





13.  



Vos, Antenoridæ, si tuti vultis ab hoste

Esse, foris muros, pax vos liget intus amoris.....

Arboreis frustra petitur sub frondibus umbra

Interius morbus si viscera torret acutus.

Ne pereant igitur labor ac impendia muri,

Cives, consilium vestri servate Johannis.






È del 1240.





14.  In controversiis causarum corporales inimicitiæ oriuntur,
fit amissio expensarum, labor animi exercetur, corpus quotidie
fatigatur, multa et inhonesta crimina inde consequuntur, bona
et utilia opera postponuntur, et qui sæpe credunt obtinere, frequenter
succumbunt, et si obtinent, computatis laboribus et expenses,
nihil acquirunt.





15.  



Hos spectate viros, animisque infigite, cives.

Publica concordi nam dum bona mente secuti

Majestas romana duces tremefecit et orbem;

Ambitio sed cæca duos ubi traxit ad arma,

Libertas romana perit, scissoque senatu,

Heu licet et puero caput altæ abscindere Romæ.








16.  



Specchiatevi in costor, voi che reggete,

  Se volete regnar mille e mille anni:

  Seguite il ben comune, e non v’inganni

  Se alcuna passione in voi avete.

Dritti consigli, come quei, rendete,

  Che qui di sotto son con lunghi panni,

  Giusti coll’arme ne’ comuni affanni

  Come quest’altri che quaggiù vedete.

Sempre maggior sarete insieme uniti

  E salirete al ciel pien d’ogni gloria

  Siccome fece il gran popol di Marte,

Il quale avendo del mondo vittoria,

  Poichè in fra lor si fur dentro partiti,

  Perdè la libertà in ogni parte.








17.  L’epitafio in onor di esso composto da Annibal Caro
dice:




Pinsi, e la mia pittura al ver fu pari;

L’atteggiai, l’avvivai, le diedi moto,

Le diedi affetto: insegni il Buonarroto

A tutti gli altri, e da me solo impari.








18.  Nella storia di san Francesco, il Vasari ammira «un vescovo,
parato con gli occhiali al naso, che gli canta la vigilia,
che il non sentirlo solamente lo dimostra dipinto». Vita del
Ghirlandajo.





19.  Vasari. Il Cicognara, Storia della scultura, lib. III. c. 2, c
il Tambroni nell’edizione del Cennino sostengono averci pitture
nostre a olio, anteriori a Giovanni da Brugia. Raspe, A critical
essay on oil Painting, cita un manoscritto De artibus Romanorum
di un Eraclio romano, che si suppone vissuto nell’XI secolo, ove
si parla de omnibus coloribus oleo distemperatis, ma per dipingere
muri a somiglianza di marmi.




Nei documenti che Sebastiano Ciampi trasse dalla sagristia
pistoiese leggo al 1301 che, per dipingere la maestà (in Lombardia
si dà ancora tal nome alle immaginette di foglio) furon
date libre XXXIX trementina; e pro pretio centinarum quatuor
linseminis ad operam magiestatis et aliarum figurarum quæ
fiunt in majori ecclesia. Il padre Marchesi, nel Commentario
alla vita di Antonello da Messina, raccolse tutte le ragioni
pro e contro, e asserisce a Van-Eyck l’invenzione di stemperare
i colori nell’olio vegetale, poi combinarli insieme, e condur francamente
il pennello in modo che paja opera d’un sol getto,
senza che occorra aspettare che le varie velature si asciughino.




* Il conte Giovanni Secco-Suardo (Sulla scoperta e introduzione
in Italia dell’odierno sistema di dipinger ad olio, Milano
1858) tolse a chiarire che lo stemperare i colori nell’olio naturale
di linseme non erasi mai fatto prima di Van-Eyck, che lo trovò
fra il 1410 e il 1417: che Antonello, nato verso il 1414 da padre
pittore, presso re Renato vide un quadro di Van-Eyck a olio, e
invaghitosene, andò in Fiandra per apprenderne l’arte, e nel
1445 vi dipinse il Calvario ad Anversa. Tornato in patria, dipingeva
ancora nel 1497, cioè avendo ottant’anni.





20.  Le molte pitture di Fiamminghi e Tedeschi che trovavansi
in Italia nel cinquecento son noverate da Burkhardt, Der
Cicerone, pag. 845.





21.  Sotto due quadri nell’accademia di Venezia leggesi: Gentilis
Bellinus amore incensus crucis 1496. — Gentilis Bellinus
pio sanctissimæ crucis affectu lubens fecit 1500. Giovanni, sotto
la madonna della sacristia dei Frari scrisse:




Janua certa poli, duc mentem, dirige vitam

Quæ peragam, commissa tuæ sint omnia curæ.








22.  È noto che l’intaglio in legno fin al 1795 consistette nell’abbassare
col temperino tutte le parti che non fossero disegnate:
dopo d’allora vi si adoprò il bulino, e perciò vi si richiede
esercizio, come in arte particolare. Nella splendida opera
Holzschnitte berühmter Meister, Rodolfo Weigel vuol dimostrare
che i grandi pittori d’ogni età amarono e coltivarono l’intaglio
in legno.




* Nel Kunstblatt del 1835, nº 58, è riferita un’immagine coll’iscrizione
S. Nicola d’Tholentino. Il santo porta un libro ov’è
scritto precepta pris mei servavi. 1446. È l’anno appunto in
cui quel santo fu canonizzato: e se quella data sogna il tempo
di tale incisione, sarebbe un documento antichissimo dell’intaglio
in legno, fatto, secondo tutte le probabilità, in Italia.





23.  Le ragioni dei Tedeschi sono sostenute principalmente da
Rumohr, Untersuchung der Gründe für die Annahme, dass Maso
di Finiguerra Erfinder des Handgriffs sei, gestochene Metalplatten
auf genetztes Papier abzudrucken. Lipsia 1841.





24.  È forse anteriore alla Crocifissione della galleria Fesch.
Anche dopo il Vasari, Duppa, Braun, Rumohr, Nagler, Rehberg,
Quatremère de Quincy, Passavant (Rafael von Urbino und sein
Vater Giovanni Santi), resta a desiderarsi una compiuta monografia
di quel genio della bellezza armonica.





25.  «Gl’ignudi, che fece nella camera di Torre Borgia, ancorchè
siano buoni, non sono in tutto eccellenti. Parimenti non
soddisfeciono affatto quelli nella volta del palazzo Chigi». Vasari,
Vita di Rafaello.





26.  Il parallelo fra i pittori antichi e i nostri fu da molti istituito,
e ultimamente con più sistematica erudizione da M. H.
Fortoul (Etudes d’archéologie et d’histoire, 1854). Alla prima
epoca paragona Polignoto con Giotto; alla seconda, Apollodoro
con Masaccio; alla terza, dell’imitazione esatta, Aristide
e Pamfilo con Leonardo da Vinci, Eupompo e la scuola Sicionia
col Mantegna e coi Veneti, Melanto con frà Bartolomeo,
Aetione col Correggio, Pausia con Giorgione; nelle scuole
dell’imitazione dotta, Asclepiodoro col Ghirlandajo, Eufranore
col Michelangelo, Nicia con Andrea del Sarto; nelle scuole dell’imitazione
bella, Apelle con Rafaello, Protogene col Francia;
nella quarta epoca, Nealco, Timomaco e gli altri imitatori vanno
coi Caracci.





27.  Non s’accordano nel descrivere quel monumento. Doveva
esser lungo diciotto braccia, largo dodici, isolato; di fuori girava
un ordine di nicchie, tramezzate da termini che sostenevano
colla testa la prima cornice; e ciascuno con bizzarra attitudine
teneva legato un prigione ignudo, posato co’ piedi sul
risalto d’un basamento; i quali prigioni rappresentavano le provincie
riunite al dominio pontifizio. Altre statue pur legate figuravano
le Virtù e le Arti, soggiogate dalla morte come il papa
che le favoriva. Sui canti della prima cornice andavano quattro
statue grandi, la Vita attiva, la contemplativa, san Paolo e Mosè.
Alzavasi l’opera sopra la cornice, diminuendo con un fregio di
storie di bronzo, e con altre figure, puttini e ornati diversi. In
cima due statue; una il Cielo sostenente sulle spalle una bara,
e ridente che l’anima del papa fosse passata alla gloria;
l’altra Cibele dea della terra, reggendo anch’essa la bara,
ma dolente per la perdita fatta. Si entrava ed usciva per le
teste della quadratura dell’opera, di mezzo alle nicchie; e dentro
si trovava un tempio ovale, nel cui mezzo il cadavere del
papa.




Si tacciano gli eredi di Giulio II di non averlo fatto compire:
però aveano con lui stipulato lo finisse per sedicimila ducati.
Vedi le prove in Gaye, Carteggio, tom. II.





28.  Al Cicognara queste nudità parvero effetto dell’innocente
semplicità del cinquecento! Ma che anco allora scandolezzassero,
e non solo i pusilli, appare, a tacer altri testimonj, da
un manoscritto della Magliabechiana, cl. XXV. 274, ove si legge:
«19 di marzo 1549 si scoprì le lorde e sporche figure di marmo
in Santa Maria del Fiore di mano di Baccio Bandinello, che furono
un Adamo ed un’Eva; della qual cosa ne fu da tutta la
città biasimato grandemente, e con seco il duca che comportasse
una simil cosa in un duomo dinanzi all’altare, e dove si
posa il santissimo Sacramento. — Nel medesimo mese si scoperse
in Santo Spirito una Pietà, la quale la mandò un Fiorentino
a detta Chiesa, e si diceva che l’origine veniva dallo
inventor delle porcherie, salvandogli l’arte ma non la devotione,
Michelangelo Bonarruoto. Che tutti i moderni pittori e
scultori per imitare simili capricci luterani, altro oggi per le
sante chiese non si dipigne o scarpella che figure da sotterrar
le fede e la devotione: ma spero che un giorno Iddio manderà
i suoi santi a buttare per terra simili idolatrie come queste».




Dell’Aretino una lettera, tra di senno e di baja, è prodotta
dal Gaye alquanto diversa dalle edite:




— Signor mio, nel vedere lo schizzo intiero di tutto il vostro
dì del giudicio, ho fornito di conoscere la illustre gratia di Rafaello
ne la grata bellezza de la inventione. Intanto io, come
battezzato, mi vergogno de la licentia sì illecita a lo spirito, che
havete preso ne lo esprimere i concetti, u’ si risolve il fine, al
quale aspira ogni senso de la veracissima credenza nostra. Adunque
quel Michelagnolo stupendo in la fama, quel Michelagnolo
notabile in la prudentia, quel Michelagnolo ammirando, ha voluto
mostrare alle genti non meno empietà di irreligione che
perfettion di pittura? È possibile che voi che, per essere divino,
non degnate il consortio degli huomini, haviate ciò fatto nel
maggior tempio di Dio, sopra il primo altare di Gesù, ne la più
gran cappella del mondo, dove i gran cardini della Chiesa, dove
i sacerdoti riverendi, dove il vicario di Cristo con ceremonie cattoliche,
con ordini sacri, e con orazioni divine confessano, contemplano
et adorano il suo corpo, il suo sangue e la sua carne?
Se non fusse cosa nefanda lo introdurre de la similitudine, mi
vanterei di bontade nel trattato de la Nanna, preponendo il
savio mio avvedimento a la indiscreta vostra conscienza, avvenga
che io in materia lasciva ed impudica non pure uso parole
avvertite e costumate, ma favello con detti irreprensibili e casti;
e voi nel suggetto di sì alta historia mostrate gli angeli e i santi,
questi senza veruna terrena honestà, e quegli privi d’ogni celeste
ornamento. Ecco i Gentili, ne lo iscolpire non dico Diana
vestita, ma nel formare Venere ignuda, le fanno ricoprir con la
mano le parti che non si scoprono; e chi pur è cristiano, per più
stimare l’arte che la fede, tiene per reale ispettacolo tanto il
decoro non osservato nei martiri e nelle vergini, quanto il gesto
del rapito per i membri genitali, che anco serrarebbe gli occhi
il postribolo per non mirarlo. In un bagno delizioso, non in un
coro supremo si conveniva il far vostro; onde saria men vitio
che voi non credeste, che in tal modo credendo, iscemare la credenza
in altrui. Ma sin a qui la eccellenza di sì temerarie maraviglie
non rimane impunita, poichè il miracolo di loro istesse è
morte de la vostra laude. Sì che risuscitatele il nome col far de
fiamme di fuoco le vergogne de i dannati, e quelle de’ beati di
raggi di sole; o imitate la modestia fiorentina, la quale sotto
alcune foglie auree sotterra quelle del suo bel colosso, e pure è
posto in piazza pubblica e non in luogo sacrato... Ma conciosiachè
le nostre anime han più bisogno de lo affetto de la devotione,
che de la vivacità del disegno, inspiri Iddio la santità di Paolo,
come inspirò la beatitudine di Gregorio, il quale volse in prima
disornar Roma de le superbe statue degli idoli, che torre, bontà
loro, la riverentia a l’humil imagini de i santi...»




Anche Salvator Rosa tira contro le nudità della Sistina:




Dovevi pur distinguere e pensare

  Che dipingevi in chiesa: in quanto a me

  Sembra una stufa questo vostro altare...

Dunque là, dove al Ciel porgendo offerte

  Il sovrano pastore i voti scioglie,

  S’hanno a veder le oscenità scoperte?








29.  Sono descritti dal Vasari in lettera 14 luglio 1564 al
duca Cosmo.





30.  



Grato m’è il sonno, e più l’esser di sasso

Mentre che il danno e la vergogna dura;

Non veder, non sentir m’è gran ventura;

Però non mi destar; deh, parla basso.








31.  Condivi, Vita di Michelangelo. Celebrandosene il centenario
a Firenze nel 1875, si pubblicarono molte cose di Michelangelo
e sopra di lui.





32.  Al Vasari dirigeva questo sonetto:




Giunto è già ’l corso della vita mia

  Con tempestoso mar, per fragil barca,

  Al comun porto, ov’a render si varca

  Conto e ragion d’ogni opra trista e pia.

Onde l’affettuosa fantasia,

  Che l’arte mi fece idolo e monarca,

  Conosco or ben quant’era d’error carca,

  E quel che a mal suo grado ognor desia.

Gli amorosi pensier già vani e lieti

  Che fien or, s’a due morti mi avvicino?

  D’una so certo, e l’altra mi minaccia.

Nè pinger nè scolpir fia più che queti

  L’anima volta a quello amor divino

  Ch’aperse a prender noi in croce le braccia.








33.  Il Vasari, che pur denigra il Perugino, ne racconta questo
tratto: — Era il priore (de’ Gesuati a Firenze) molto eccellente
in fare gli azzurri oltramarini, e però, avendone copia, volle che
Pietro in tutte le sopraddette opere ne mettesse assai; ma era
nondimeno sì misero e sfiduciato, che, non si fidando di Pietro,
voleva sempre esser presente quando egli azzurro nel lavoro
adoperava. Laonde Pietro, il quale era di natura intero e da
bene, e non desiderava quel d’altri se non mediante le sue fatiche,
aveva per male la diffidenza di quel priore, onde pensò di
farnelo vergognare, e così, presa una catinella d’acqua, imposto
che aveva o panni o altro che voleva fare di azzurro e bianco,
faceva di mano in mano al priore, che con miseria tornava al
sacchetto, mettere l’oltramarino nell’alberello dove era acqua
stemperata; dopo cominciandolo a mettere in opera, a ogni due
pennellate Pietro risciacquava il pennello nella catinella; onde
era più quello che nell’acqua rimaneva che quello ch’egli aveva
messo in opera; ed il priore che si vedea votar il sacchetto ed
il lavoro non comparire, spesso spesso diceva: — Oh quanto
oltramarino consuma questa calcina! — Voi vedete», rispondeva
Pietro. Dopo partito il priore, Pietro cavava l’oltramarino
che era nel fondo della catinella; e quello, quando gli parve
tempo, rendendo al priore, gli disse: — Padre, questo è vostro;
imparate a fidarvi degli uomini da bene, che non ingannano mai
chi si fida, ma sibbene saprebbono, quando volessino, ingannare
gli sfiduciati, come voi siete».




Plinio racconta che coll’artifizio stesso i pittori antichi rubavano
il minio: Pingentium furto opportunum est; plenos subinde
abluentium penicillos; sidit autem in aqua, constatque
furantibus. Hist. nat., XXXIII. 40.





34.  Il Roscoe, fra tante altre inesattezze, scrive che Leonardo
non finì il Cenacolo, e che «non indicando se non per un
semplice tratto la testa del suo personaggio principale, ha confessato
la sua incapacità, e a noi rimane da compiangere o la
poca audacia dell’artista, o l’impotenza dell’arte». Vita di
Leone X, cap. 2. Anche il Vasari dice che «la testa di Cristo
lasciò imperfetta». Invece il cardinal Federico Borromeo, nel
Musæum stampato il 1625, loda tanto quella testa: Salvatoris os
altum animi mœrorem indicat, qui gravissima moderatione
occultatus atque suppressus intelligitur. Vedasi Gallenberg,
Lionardo Vinci, Lipsia 1834. L’opera di Giuseppe Bossi sul
Cenacolo è di mera accademia. Interessanti pubblicazioni su
Lionardo si fecero quando nel 1871 se ne inaugurò il monumento
a Milano. Vedi principalmente il Saggio delle opere di
L. Da V., con 24 tavole litografiche tratte dal Codice Atlantico.
Milano, Ricordi 1872, in gran folio.





35.  Vasari mette fuor di dubbio questo fatto.





36.  Dopo i furti fattine all’Ambrosiana di Milano, dove non
fu reso che il Codice Atlantico, molti dei suoi manoscritti si conservano
alla biblioteca dell’Istituto di Francia, uno a Holkham
in Inghilterra dal conte di Leicester.




Francesco Melzo descriveva a minuto la morte di Leonardo
in una lettera al fratello: ma non dice spirasse tra le braccia
di Francesco I, il quale re sappiam di certo che al 2 maggio
1549 era a San Germano in Laja. Mentisce dunque il Vasari,
come probabilmente nelle altre circostanze di sua morte, ove
il fa non solo convertito, ma istruito nella fede soltanto in
quegli estremi; benchè temperasse quel che avea messo nella
prima edizione, che fosse infetto di nozioni eretiche «in modo
che non credeva ad alcuna specie di religione, e metteva la
filosofia molto sopra il cristianesimo». Abbiamo il testamento,
da Leonardo fatto nove giorni prima di morire, tutto pietà;
ove «raccomanda l’anima sua a nostro Signore messer Domenedio,
alla gloriosa Vergine Maria, a monsignor san Michele»;
vuole si dicano trenta messe basse e tre alte per l’anima sua
in tre chiese di regolari ad Amboise. Oggi gl’invidiosi, quando
non sanno di peggio, tacciano gl’invidiati di illiberalità e servilità:
dubito che il Vasari, per lo spirito stesso, tacciasse d’irreligiosi
quelli con cui non simpatizzava, come Leonardo e il
Perugino.





37.  Nel manoscritto B, pag. 33 dei codici parigini di Leonardo,
stanno varj disegni di lui, postillati al solito, e sotto
l’uno si legge: — Inventione d’Archimede. Architronito è una
macchina di fino rame, e gitta balotte di ferro con gran strepito
e furore. E usasi in questo modo: la terza parte dello
strumento sta infra gran quantità di foco di carboni, e quando
sarà bene lacqua infocata, serra la vite b, chè sopra al vaso
de lacqua bc, e nel serrare la vite, si distoperà di sotto, e
tutta la sua acqua discenderà nella parte infocata de lo strumento,
e di subito si convertirà in tanto fumo che parerà maraviglia,
e massime a vedere la furia e sentire lo strepito.
Questa cacciava una balotta che pesava uno talento». Voi
vedete che qui Leonardo non lo dà per suo trovato, ma l’assegna
ad Archimede; e quel suo nominare il talento fa credere
lo desumesse da qualche antico libro del Siracusano, ora perduto,
e che attesterebbe conosciuta in antichissimo la potenza
del vapore, la quale è caratteristica del nostro secolo.





38.  Nel 1604 nella Astronomiæ pars optica Kepleri.





39.  Il suo epitafio sente l’età pagana, che bada solo a forme
e colorito:




Apelle nel colore e ’l Buonarroto

Imitai nel disegno; e la natura

Vinsi, dando vigor ’n ogni figura

E carne ed ossa e pelle e spirti e moto.






Invece quella di frate Angelico diceva:




Non mihi sit laudi quod eram velut alter Apelles,

  Sed quod lucra tuis omnia, Christe, dabam.








40.  Lo coadjuvarono Francesco Primaticcio e Giambattista
Mantovano, e alcuno vorrebbe anche Rinaldo da Mantova, scolaro
di Giulio Romano.





41.  Genere allora usitato: si tracciavano i contorni sullo
smalto, poi si adombravano con argilla, carbone e polvere di
travertino, che davano aspetto di bassorilievo.





42.  Scriveva al granduca Ferdinando:




«I pesi della gioventù mia, gli anni et ogni industria per
servigio di cotesta serenissima casa di vostra altezza, e già
vicino agli ottant’anni, nè lungi da quella voce colla quale
Iddio chiama tutti a sè, sono costretto dalla coscienza a dire
a vostra altezza quel che spero di conseguire facilmente. È ito
in questo secolo intorno quell’abuso nella scoltura e pittura,
che per tutto si vede, di dipingere e scolpire persone ignude,
e per questo mezzo, sotto colore e mostra dell’arte, far vivere
la memoria di cose sporche, o svegliare una tacita adoratione
di quegli idoli, per togliere i quali tenevano per bene impiegata
la vita e ’l sangue i martiri et altri santi amici di Dio.
Or io, dolentissimo d’essere stato in mia vita instromento di
tali statue, nè veggendo come poterle togliere dalla vista de
gli occhi molti, scrissi, già alcuni anni, una epistola che si
stampò, a gli uomini della profession mia, acciocchè codesto
Stato di vostra altezza non ricevesse, fra gli altri vitii a che
siamo inclinati, qualche ira da Dio. Et hora che in questa mia
vecchiaja debbo sentire l’importanza di questo fatto, e con
tanta età mi sento crescere un vivo desiderio della vera grandezza
e felicità di vostra altezza, la voglio, prima che muoja,
supplicare per l’onore di Dio, che non lasci più scolpire o pingere
cose ignude; e quelle, che o da me o da altri sono state
fatte, si cuoprano, o del tutto si tolgano, in modo che Dio ne
resti servito, nè si pensi che Fiorenza sia il nido degli idoli,
o delle cose provocanti a libidine et a cose che a Dio sommamente
dispiaciono. E perciocchè ultimamente vostra altezza
comandò che quelle statue, che già trent’anni io feci per commissione
del serenissimo granduca, vostro padre, in Pratolino,
si trasportassero nel giardino de’ Pitti, siccome si è fatto, sento
grandissimo rimorso che fatica di mie mani tale debba quivi
restare per stimolo di molti disonesti pensieri, che a chi le
mira potranno venire. Però anche in questo la supplico con
ogni riverenza, per il maggior dono e rimuneratione di ogni
mio servigio potessi ricevere, che mi faccia gratia, prima, che
io non ci ponga punto di altra cooperatione per assettarle;
da poi, che mi conceda ch’io possa vestirle così artificiosamente
e decentemente sotto titolo di qualche virtù, che non possano
mai dare occasione di brutti pensieri a persona veruna. E questo
anco tanto più converrà, quanto a gli occhi della serenissima
granduchessa, e della compagnia che menerà con seco, et a
tante signore che verranno spesso a visitarla, essa havrà occasione
di vedere in ogni parte e luoco di vostra altezza cose, le
quali christianamente edifichino una principessa, come è christianissima.
Et io in eterno ne resterò obbligatissimo a vostra
altezza».




Sono noti i rimorsi che laceravano gli ultimi anni di Agostino
Caracci per le sue incisioni lascive. Sel sappiano i giovani.





43.  Narra egli stesso che Michelangelo si fermò a riguardare
il San Marco di Donatello a Or San Michele, e disse
non aver mai visto figura che avesse più aria da uom dabbene;
e che se san Marco era tale, se gli poteva creder ciò che avea
scritto.





44.  Nel descrivere questa gli scappano molte verità di sentimento,
e che «devono coloro che in cose ecclesiastiche s’adoperano,
essere ecclesiastici e santi uomini, essendo che si vede,
quando cotali cose sono operate da persone che poco credono
e poco stimano la religione, che spesso fanno cadere in mente
appetiti disonesti e voglie lascive, onde nasce il biasimo delle
opere nel disonesto, e la lode nell’artificio e nella virtù».




Poc’anzi il sig. Didron scriveva: Vasari est coutumier de l’erreur,
et je connais peu d’historiens qui se trompent plus souvent
que lui, ou volontairement, ou par ignorance. — Annales archéologiques,
1856, pag. 23. Molti errori suoi furono raddrizzati
nell’edizione fattane dal Le Monnier.





45.  Trattato dell’arte della pittura, diviso in sette libri, nei
quali si contiene tutta la teorica e la pratica di essa pittura;
Milano, 1584. Idea del tempio della pittura; 1590. A ciascun
pittore appropria un metallo ed un animale; Michelangelo è il
dragone, Polidoro il cavallo, Rafaello l’uomo, Tiziano il bue,
Mantegna il serpente. Avea raccolti quattromila quadri; riferisce
molte particolarità del Bramantino (lib. IV, e 21); possedeva
un trattato di prospettiva di Bernardino Zenale, e un
altro di Vincenzo Foppa, dove erano prevenuti Alberto Dürer
e Daniele Barbaro.





46.  Su Bernardino Luini riferiamo questa nota, del Cantù
stesso, tolta dalla Illustrazione del Lombardo-Veneto.




Fu da Luino, ma le notizie ne sono scarse e favoleggiate.
Povero di casa, ricco d’ingegno, robusto di volontà, bizzarro
e rissoso, vuolsi avesse a maestro Stefano Scotto pittore di
arabeschi, il quale lo innamorò dei vecchi pittori. Infatto il
suo primo modo ritrae del Civercio, del Montorsolo, del Borgognone,
con fregi d’oro, ombreggiar timido, colorito pacato,
che si direbbe anche freddo. Di quel primo modo sarebbero
la Addolorata dietro l’altar maggiore della Passione, il Noè
in Brera, ed anche la spettacolosa Crocifissione a Lugano, ove
gli adoratori della forma appuntano il poco rilievo e la scarsa
gradazione di chiaroscuro. Gran progresso appare nella Coronazione
di spine all’Ambrosiana, ne’ freschi del Monastero Maggiore,
e specialmente in quelli di Saronno, nell’Ecce homo e
nella Deposizione dalla Croce a San Giorgio in Palazzo. Abbiamo
a credere che profittasse della scuola di Leonardo da
Vinci? Sicuramente l’amabile e affettuosa espressione della
Madonna con sant’Antonio e santa Barbara in Brera, la Madonna
in grembo a sant’Anna nell’Ambrosiana, e quella degli
Archinti, altre pitture delle gallerie Melzi, Borromeo... non
lasciano invidiare qualsiasi maestro. Io poi non so staccarmi
dalla carissima composizione della santa Caterina trasportata
dagli angeli, affresco or messo in Brera, come tanti altri che
erano sparsi qua e là. Il Monastero Maggiore è una vera galleria
di opere luinesche: e le figure dal corno dell’epistola non
potrebbero dirsi più care e maestose.




E d’un tanto maestro, pochissimo (lo ripetiamo) si sa. Che
fosse compensato a miseria lo prova il sapersi che per la Crocifissione
di Lugano ricevette lire 244 e 8 soldi imperiali. Della
mirabile Coronazione di spine, dipinta in un oratorio di Santa
Corona, ora annesso alla Biblioteca Ambrosiana, una memoria
del 1521 dice: «Messer Bernardino da Luino pictore s’è accordato
a pingere il Cristo con li dodici compagni in lo oratorio,
et comenzò a lavorare il dì 12 octobre, e l’opera fu finita
a dì 22 marzo 1522. È vero che lui lavorò solo opere 38, et
uno suo giovene opere 11, et oltre le dicte opere 11, li teneva
missà la molta (gli rimeschiava la calcina) al bisogno, ed anche
sempre aveva uno garzone che li serviva. Li fu dato per sua
mercede, computati tutti i colori, lire 115, soldi 9».




Delle sue vicende si favoleggia. Dicono che, partito da Milano
per la peste, andasse a dipingere una chiesetta presso la
Pelucca. Indi tornato a Milano, lavorò nella chiesa di San Giorgio
le belle opere che ancora vi si ammirano. Ma piantatisi i
palchi, il parroco volle salirvi, e cadde, e si ruppe la persona.
Temendo esserne imputato, il Luino fuggì e i signori della Pelucca
lo tennero in protezione, ove dipinse quasi tutto il palazzo
a storie e mitologie, delle quali una parte fu recata poi in
Brera, fra cui la suddetta santa Caterina. Ivi s’invaghì d’una
figlia di que’ signori, e avendo essa per amor di lui rifiutato un
illustre cavaliere, fu mandata monaca a Lugano.




Trovò subito occasione il Luino di recarsi colà, ove, messosi
ne’ frati, per loro dipinse la grande Crocifissione, la Cena nel
refettorio, e la Madonna sopra una porta del chiostro, così
sentita e cara, che tu non vorresti veder altro. V’è il millesimo
1528, sicchè è posteriore ai dipinti di Saronno.




Ma la fanciulla soccombette al dolore, e il Luino tornò in
patria, ma non dimenticolla mai, e pose spesso il ritratto dell’amata
fanciulla, e principalmente nel quadro che dicesi la
Monaca di Luino. Occasione di questo dipinto fu il cav. Giambattista
Pusterla quando, combattendo per Massimiliano Sforza,
cadde prigioniero de’ Francesi, e votatosi alla beata Caterina
Brùgora, si trovò trasportato alle proprie tende; onde fece
dipinger questo fatto dal Luino, ove la fanciulla della Pelucca
compare in sembianza della santa, con un crocifisso nella destra
serrato al cuore, la palma nella sinistra, e sulla spalla la colomba.




Danno al Luino due figli, Aurelio ed Evangelista; e un fratello
Ambrogio che gli servì d’ajuto, e al quale si attribuiscono
alcuni dipinti del santuario di Saronno, e alcuni del Monastero
Maggiore, men chiari e di un fare meno spigliato. (Gli editori).





47.  Il Bordiga (Notizia intorno a Gaudenzio, Milano 1821)
reca un concilio novarese, dov’è menzionato Gaudentius noster,
opera quidem eximius, sed magis eximie pius. Non crediamo
fosse scolaro del Perugino. Nel suo quadro del 1511 per la
chiesa d’Arona si sottoscrive Gaudenzio Vinci.





48.  Egli e Cristoforo detto il Gobbo pare nascessero da
Boniforte, che per Francesco Sforza a Milano fabbricò l’Incoronata,
la Rosa, la Pace, le Grazie, sempre attenendosi al
gotico.





49.  Gli scultori, che si trovano mentovati nei rendiconti dal
principio del cinquecento alla Certosa di Pavia, sono Antonio
Amedeo, Gian Giacomo della Porta, Silvestro di Carate, Giuseppe
Rosnati, Dionigi Bussola, Carlo Simonetta, Alberto di
Carrara, Giambattista De Magistris detto il Volpino, Cristoforo
Romano, Bernardino da Novi, il Gobbo Cristoforo Solaro, Agostino
Busti detto Bambaja, Battista Gattoni, Antonio Tamagini,
Tommaso Orsolino, Andrea Fusina, Angelo Marino, Marco
Agrati, i fratelli Mantegazza, Ettore d’Alva, Antonio da Locate,
Battista e Stefano da Sesto, Biagio di Vairano, Francesco
Piontello, Giacomo Nava.





50.  Il Lomazzo lo nomina una volta, nessuna il Lattuada.





51.  Un altro artista trovo menzionato. Giovan Cristoforo
Romano, «oltra le altre virtù e massimamente della musica,
fu al suo tempo scultore eccellente e famoso, e molto delicato
e diligente, e massimamente per la nobile ed ingegnosa sepoltura
di Galeazzo Visconti nella Certosa di Pavia. E se non
che nell’età sua più verde e più fiorita fu assalito d’incurabile
infermità, forse fra Michelangelo e Donatello stato sarebbe il
terzo». Saba Castiglioni, Ricordo 409.





52.  Non me Praxiteles, sed Marcus finxit Agratus.





53.  Vite ed elogi d’illustri Italiani, in Federico Asinari.





54.  Lo stesso pensiero effettuò Antonio di Sangallo nel campanile
di San Biagio a Montepulciano. Accumula molti errori
il Valery, Voyage historique et littéraire en Italie, ove dice:
Le clocher de Sainte Claire par Masuccio II, est d’un beau et
pur gothique. On remarque au troisième étage l’heureuse innovation
du chapitau ionique, opérée par Michelange, avec lequel
l’architecte napolitain doit en partager l’honneur.





55.  In Santa Maria Nuova leggesi: Petrus de Martino
mediolanensis, ob triumphalem arcis novæ arcum solerter structum,
et multa statuariæ artis suæ munera huic ædi pie oblata,
a divo Alphonso rege in equestrem adscribi ordinem et in ecclesia
sepulchro pro se ac posteris suis donari meruit MCCCCLXX. A
torto il Vasari l’attribuisce a Giulian di Majano, che neanche
può aver eseguito le scolture, opere di diversi, e nominatamente
di Isaia da Pisa, figlio di Filippo, secondo un manoscritto
della Vaticana Nº 1670.





56.  Un altro milanese sconosciuto ci è rivelato dalla pittura
di San Giovanni a Carbonara coll’iscrizione: Leonardos Bisucio
de Mediolano hanc capellam et hoc sepulcrum pinxit 1417. Quelle
pitture fin oggi furono attribuite a Gennaro di Cola e Stefanone.
Un Ambrogio da Milano fece il sepolcro del vescovo
di Ferrara in San Giorgio di questa città. Ottavio Scotto da
Monza incise nel 1484 un soggetto della Divina Commedia,
rarissimo intaglio che venne recentemente al marchese Campana
di Roma.






57.  Due pajono i Colantonio. I primordj dell’arte a Napoli
furono ingombrati di favole da Bernardo Dominichi, Vite dei
pittori, scultori e architetti napoletani; seguitato dal Lanzi.
Volea correggere i troppi errori Enrico Guglielmo Schulz prussiano,
che da molti anni lavorava a una storia delle arti nell’Italia
meridionale, ma morì precoce. Masuccio secondo forse
scomparirà dalle storie successive. Si veda il Discorso sui
monumenti patrj, dell’architetto Luigi Catalani. Napoli 1842.




Quasi ogni scuola, anzi ogni paese ha storie artistiche particolari,
come




Mariotti, Lettere pittoriche perugine;




Vidoni, La pittura cremonese;




Averoldi, Pitture scelte di Brescia;




Zamboni, Memorie intorno alle fabbriche di Brescia;




Pino, Dialogo della pittura veneziana;




Morona, Pisa illustrata nelle arti del disegno;




Trotti per Bergamo, Milanesi e Porri per Siena, Cricco
per le arti trevisane, Maniago per le friulane, Malvasia, Ridolfi
ecc. e i recenti editori del Vasari e il Cavalcasella.





58.  Appartiene agli aneddoti plateali la povertà del Correggio
e la tenuità dei prezzi attribuiti alle sue opere. Il Tiraboschi
ricavò dalle carte che, per la cupola di San Giovanni
cogli ornamenti aggiunti alla nave maggiore, toccò quattrocentosettantadue
zecchini; millecento per la cupola della cattedrale,
cento per la Madonna e sant’Antonio, ottanta pel san Girolamo,
quarantasette e mezzo scudi d’oro pel quadro della Notte, ora
a Dresda. I moltissimi errori tradizionali sul conto del Correggio
furono confutati da Tiraboschi, Pungileoni, Affò; e parecchi
documenti si pubblicarono da poi. Al disegno che nella biblioteca
Ambrosiana è indicato come la famiglia del Correggio, e che
offre un vecchio, colla moglie ancor giovane, e una figliuola e tre
ragazzi a piè nudi, bisognerà cambiar titolo; giacchè il Correggio
di ventisei anni sposò Girolama Merlini di sedici, e n’ebbe
un maschio e tre ragazze.





59.  Enrico Mortara, in un’affettata biografia di questo pittore,
dubita se alchimiasse, e se intagliasse in legno. Il tipo delle
sue Madonne vorrebbesi riconoscere nella famiglia Beduschi.
Alla Carossa, un miglio da Casalmaggiore, additano la cascina
ove dicono morisse di sifilide sopra un pagliajo.





60.  Paolo, non molto abile nel frescare, volea sempre seco lo
Zelotti in tale uffizio.





61.  L’Algarotti, Opere, tom. VIII, p. 26, dice che Paolo della
sua Cena ebbe soli novanta ducati d’oro, «siccome io ho ricavato
dai quaderni della celleraria del monastero di San Giorgio
Maggiore». Noi addurremo il contratto qual si legge nell’archivio
di esso San Giorgio, donde apparirà quanto l’Algarotti
ricavasse male:




«Addì 6 zugno 1562.




Se dichiara per il presente scritto, come in questo giorno il
padre don Alessandro da Bergamo procurator, e io don Mauritio
da Bergamo cellerario, semo rimansi dacordio con messer
Paulo Caliar da Verona pictor di far uno nostro quadro nel refectorio
novo, di la larghesa et alteza ch se trova la fazada, facendola
tutta piena, facendo la istoria di la cena del miracolo fatto
da Cristo in Cana Galilea, facendo quella quantità de figure che
le potrà intrar acomodadamente, et che si richiede a tale intentione:
metendo il detto messer Paulo la sua opera de pictor et
ancor tutte le colori de qual sorte se sia, et così la tela et
ogni altra cosa che se possa intrar a tuti soe spesi. Et il monasterio
mettira solum la tela simplizamente, et farà far il
telaro per ditto quadro; del resto poi inchiudarà la tela a soi
spesi et altre manifatura a che le potrà intrar. Et il detto messer
Paulo sarà obligado a metter in ditta opera boni et optimi
colori, et no mancar in niuna cosa dove abia a intrar oltremarin
finissimo, et altre colori perfettissimi che siano aprobati da ogni
perito. Et per sua mercede l’abiamo promesso per detta opera
ducati trecentovintiquatro da ll. sei ss. quattro per cadauno,
dandoli detti danari alla zornada secondo farà bisogno; et per
capara le abiamo dato ducati cinquanta, promettendo il detto
messer Paulo dar l’opera finita alla festa de la Madona de
septembre 1563; et sopra mercado le abiamo promesso una
botta di vino condotta in Venezia, da esser data a sua requisition.
Et il monasterio le darà le spese di bocca per el tempo
che lavorerà a detta opera, et averà quelle spese di bocca che
se manzarà in refectorio. Et in fede».




Seguono le sottoscrizioni e la quitanza finale di ducati trecento
di esso Paolo, sotto il 6 ottobre 1563.





62.  Antonio Campi pittore e storico numera molte Cremonesi
del suo tempo, celebri nelle belle arti o per virtù. Al 1572, altre
pittrici del cinquecento conosciamo; e suor Plautilla Nelli bolognese,
non potendo uomini, copiava donne, sicchè diceano che
facea non Cristi ma Criste. Altre monache, e principalmente
Domenicane, coltivarono le arti belle.





63.  Di bel gotico sono a Venezia il coro di San Zaccaria, la
porta della Carta, il portico del palazzo dogale verso la scala
de’ Giganti, la facciata di San Giovanni e Paolo, il monumento
del doge Foscari, ecc.





64.  Ma l’architetto di quel palazzo non fu il Calendario, e
piuttosto Pietro Baseggio: nè la facciata e la scala de’ Giganti
sono del Bregno, indicato dalla tradizione, se pur questo non era
il soprannome del Rizzo. Un’iscrizione infissa nella gran finestra
del palazzo ducale, che dà sul molo, porta:




Mille quadrigenti currebant quatuor anni

Hoc opus illustris Michael dux Stellifer auxit.






Dunque già allora parte della facciata era costruita. Forse
nel 1424, additato da due cronache contemporanee, si fece la
porzione che va dalla tredicesima colonna fin alla porta della
Carta. Ma come spiegare la bellezza de’ capitelli, che li mostra
posteriori al 1404? Il lavoro continuò fino al settembre
1463, quando «fo saldado la raxon a maistro Pantalon et a
maistro Bartolamio tajapiera per el lavor del palazzo a lor deliberado».
Questo Bartolomeo Bon, autore dell’ammirata porta
della Carta nel 1439, è differente dal Buono, che diresse la fabbrica
delle Procuratie vecchie e il campanile di San Marco. Tutto
ciò consta da documenti recentemente scoperti. Il Morelli pubblicò
Notizia d’opere di disegni nella prima metà del secolo XVI,
esistenti in Padova Cremona, Milano, Pavia, Bergamo, Crema e
Venezia (Bassano 1800), tratta da manoscritti di Apostolo Zeno,
e con copiose annotazioni. Meglio giovano i documenti che pubblicò
il Cadorin ne’ Pareri di XV architetti sopra il palazzo ducale.
Vedi Zanotto, Il palazzo ducale illustrato, 1854.





65.  Di costui trovo a Ravenna un altare e un sepolcro in
San Francesco, un san Marco in duomo del 1491.





66.  Il cardinale Zen nel 1501 testò lasciando cinquemila ducati,
perchè in San Marco gli si facesse la sepoltura di bronzo,
altri milleseicento per ornare la cappella, e duemila da investire
in beni stabili, del cui reddito vestir gentiluomini di casa Zen
con mantello nero ogni suo anniversario, e cinquecento per un
paliotto broccato con velluto e oro, da mettere quel giorno; al
Sant’Antonio di Padova ducati cinquemila per una cappella con
messa quotidiana; al duomo di Vicenza ducati cinquemila per
una messa quotidiana e altre opere pie; al San Marco di Venezia
nove grandi vasi d’argento; ai poveri di Venezia diecimila ducati;
dodicimila per la fabbrica di San Fantino, oltre minori
legati; e dell’avanzo, consistente in oro, argento, gemme, costituiva
eredi Alessandro VI e la repubblica di Venezia.





67.  Alcuni bronzi della loggetta sono di Tiziano Aspetti, che
altri lodevolmente ne fuse a Bologna. Nella necessità della
guerra turca, la repubblica impose tassa su tutti, eccettuati
Tiziano e Sansovino. Francesco, costui figlio, lasciò una descrizione
di Venezia. Il Sansovino allevò Tommaso Lombardo da
Lugano, buon architetto, mediocre scrittore e cattivo cantore di
Marfisa.





68.  Menzioneremo anche l’Architettura di Antonio Labacco.





69.  Ha ventotto metri di corda, ventidue di larghezza, e
sorge metri sette sopra l’acqua media. Or ora l’abate Magrini,
autore delle Memorie del Palladio, raccolse dai documenti che
quel ponte fu architettato da Giovanni Aluise Bolchi, patrizio, di
cui null’altro si conosce.





70.  Vedi Bassi, Dispareri in materia d’architettura e di prospettiva.
1572.





71.  Che i baluardi del Sanmicheli non fossero i primi è dimostrato
dal Promis nei Commenti al Martini, ii. 300. Attorno
a Firenze già n’erano nel 1526; a Urbino dopo il 1521; a
Bari prima del 1524. Nell’assedio di Rodi nel 1522, i baluardi
già erano formati alla moderna per opera di Basilio della
Scala vicentino, ingegnere di Massimiliano I e Carlo V: nel
1518, Carlo III di Savoja aggiunse baluardi siffatti al castello
sul monte di Nizza: nel 1518 Alberto Pio muniva così Carpi: e
al modo stesso furono bastionate Padova, Treviso, Ferrara ed
altre.





72.  La manière de fortifier villes, châteaux, et faire autres
lieux forts; mis en français par le seigneur de Beroil François
de la Treille. Lione 1586. Vedi pure Maffei, Verona illustrata,
part. III. cap. 5.





73.  Ugurgieri, Pompe sanesi.





74.  Crasso, Elogi d’illustri capitani.





75.  Nuove invenzioni sopra il modo di navigare. Roma 1595.





76.  Arte militare terrestre e marittima secondo la ragione e
l’uso de’ più valorosi capitani antichi e moderni. 1599.





77.  Trattato delle acque, Padova 1560.





78.  Gaye, Carteggio d’artisti, II. 364.





79.  Matteo Pasti, Giulio della Torre, il Pomedello, il Caroto;
inoltre Galeazzo e Girolamo Mondella, Nicolò Avvanzo, Giacomo
Caralio, che intagliarono anche pietre dure; Sperandio
mantovano, Giovanni Boldù veneziano, Francesco Francia bolognese,
Vittorio Camelo veneziano. Domenico di Paolo era valente
per imitare le medaglie antiche, come Lodovico Marmitta
parmigiano. Cicognara, Storia della scoltura, lib. V. c. 7.





80.  E dipinti li credeva Carlo V quando fu per la coronazione
a Bologna, e tratto lo stocco, ne distaccò alcune scheggie
per chiarirsi. Andò poi alla cella ove il frate lavorava; il quale,
appena lui entrato, richiuse l’uscio. L’imperatore gli disse che
il suo compagno era Alfonso duca di Ferrara; e il frate soggiunge
ben conoscerlo, ma nol voler ammettere alla sua officina
perchè, traversando gli Stati di lui, era stato costretto pagar
dazio pei pochi ferri di suo mestiere. L’imperatore lo chetò,
e il duca concesse franchezza d’ogni pedaggio a lui ed a’ suoi
allievi.





81.  Passeri, Storia delle majoliche fatte in Pesaro, 1857.





82.  Negli Archives de l’art français, per P. De Chennevières,
lib. II, leggesi l’état des gages des ouvriers italiens employés par
Charles VIII; dove, insieme con pittori e scultori, appajono artigiani
d’ogni sorta, falegnami, sartori, un giardiniere, profumieri,
ricamatori ecc.





83.  Klaproth, Tableaux historiques, pag. 274.





84.  Crispo, Vita del Sannazaro.





85.  Per un saggio citeremo Matteo, Ars dictatorum; Tommaso
da Capua, Summa dictaminis; Maestro Punicio, id.; Bernardo
da Napoli, Dictamina; Pier delle Vigne, Flores
dictaminum, Summa salutationum; Guidone Fabio, Summa
dictaminis, Viridarium dictaminis, Summa purperea; e Buoncompagno,
Teodoro da Niem, Ricardo da Pophi, Giovanni retore,
Giovanni di Garlando, che ciascuno fecero una Summa
dictaminis; Alberto di Morca, che fu poi papa Gregorio VIII,
Forma dictandi quam Romæ notarios docuit...




Sin dai primordj le lettere papali adottarono la forma e le
formole delle imperiali: ce ne restano fin del 614 che hanno
attaccata la bolla di piombo, sulla quale da un lato l’Α Ω, e
dall’altro l’agnello, o il buon pastore, o i santi Pietro e Paolo,
e ben presto il nome medesimo del papa, spesso in lettere greche.
Si conservò l’uso del papiro fin all’XI secolo. Talvolta i papi
stessi scrivevano, più spesso i notaj e scriniarj, e furono modelli
di calligrafia.




Leone IX è il primo che nelle bolle di piombo adottò le lettere
numerali per distinguere i papi del medesimo nome. Vittore
II vi fece un personaggio che dal cielo riceveva una chiave,
e sul rovescio una città coll’iscrizione Aurea Roma. Alessandro
II vi fece scendere dal cielo il motto, Quod nectes
nectam, quod solves ipse resolvam. Urbano II pose la croce fra
i due Apostoli, il che fu adottato da tutti i successivi fino a
Clemente VII.




Il nome de’ consoli è scritto nelle bolle fino al 546: quel degli
imperatori greci fin al 772. Adriano I, cessando di porre il
nome degl’imperatori d’Oriente, segna coll’anno del proprio pontificato:
i successivi v’aggiungono quel degl’imperatori d’Occidente,
ma or sì, or no. Fin a Urbano II il computo dell’indizione
si riferisce alla costantinopolitana, di poi alla romana che cominciava
al 1º gennajo. Non prima di Giovanni III compare
l’anno dell’Incarnazione. Sol fino a Urbano II è usata l’êra vulgare:
ma Nicola II torna a valersene secondo l’uso fiorentino,
cioè cominciando al 25 di marzo, come divien comune dopo
Eugenio III. Nelle semplici lettere non mettono che l’anno del
pontificato.





86.  È piuttosto a dire vario; ma parmi bellissimo in questo
elogio di esso Giovio a Venezia: Ea tempestate Veneti, et magnitudine
opum, et diuturnitate imperii, et rebus terra marique
feliciter gestis, summam auctoritatem obtinebant. Urbs eorum
ampla atque magnifica, mercaturæ et rei navalis studio a parvis
initiis crevit. Sed ea propter incredibilem situs munitionem,
ante alias et beata et admirabilis æstimatur, quod interfluentis
Hadriæ paludibus cincta, nullisque ob id opportuna hostium
injuriis, veteres thesauros domestica in pace cumulatos periculosis
etiam temporibus conservavit. Nulli etenim a terra aditus,
intercedente quadraginta stadiorum pelago, nulli penitus a mari
ingressus propter cœca atque humilia vada, usu tantum indigenis
nota, aut ingruentium Barbarorum avaritiæ, aut magnis ab
alto classibus patuerunt. Veneti homines in universum consilio
sunt graves, severi in judiciis, et in adversa rerum fortuna
constantes, in altera nunquam immodici. Omnibus quum idem
sit conservandæ libertatis et augendi imperii incredibile studium,
in senatu libere et sæpius acerrime sententias dicunt; nec quemquam
temere ex optimatibus, qui vel insigni virtute, vel spiritu
in gerendis rebus cæteris antecellat, nimio plus crescere, vel
collecta gratia potentem et clarum fieri patiuntur. Quibus
institutis, dum servitutis metu, aliena virtute quam sua terrestri
in bello uti longe utilius et tutius putant, togati omnes per
octingentos amplius annos rempublicam nullis fere intestinis seditionibus
exagitatam, administrarunt. Cæterum ipsa nobilitas
totius maritimi negotii et navalis disciplinæ munera naviter
implet, exutisque togis arma desumit.





87.  La prima opera che siasi stampata a Parigi, furono le
epistole del nostro Barziza, il 1469, e vi sono premessi de’ versi,
che finiscono:




Primos ecce libros quos hæc industria finxit

  Francorum in terris, ædibus atque tuis (della Sorbona).

Michael Udalricus Martinusque magistri

  Hos impresserunt, ac facient alios.








88.  Così il Poliziano nell’orazione su Omero: Primæ nobilitatis
pueri ita sincere attico sermone, ita facile expediteque loquuntur,
ut non deletæ jam Athenæ atque a Barbaris occupatæ, sed ipsæ
sua sponte cum proprio avulsæ solo, cumque omni, ut sic dixerim,
sua supellectile in florentinam urbem immigrasse, eique se totas
penitus infudisse videantur.





89.  Molti italiani cultori dell’arabo nel cinquecento sono ricordati
dal De Wette, Orientalische Studien, nell’Enciclopedia di
Ersch e Gruber. In questi tempi fu famoso il rabino Barbanella
(Abarbinel) portoghese, che, dopo esclusi gli Ebrei dalla
penisola, venne alla corte di Ferdinando I di Napoli, dal quale
e da Alfonso II fu adoprato in affari; all’invasione di Carlo VIII,
seguì i reali a Messina, poi si collocò a Monopoli in Puglia,
occupandosi in commenti sui libri santi e in combattere Aristotele.
A nome del re di Portogallo andò a trattare colla repubblica
a Venezia, ove morì di settant’anni, e fu onorato di splendidissime
esequie. Accannito contro i Cristiani, da molti di questi
fu confutato. Di due suoi figli, uno si fece cristiano, l’altro,
Giuda, fu medico e poeta e scrisse dialoghi d’amore.





90.  Prefazione alla Storia romana. Citerò i lavori più celebri:
Manuzio, De legibus Romanorum, 1558, De civitate, 1585;
Panvinio, De civitate romana interiore; Sigonio, De jure civium
romanorum, 1560, De jure Italiæ, 1562, De judiciis Romanorum,
1574; Patrizi, Della milizia romana, 1583, che è il primo trattato
di cose guerresche; Panciroli, Notitia dignitatum ecc.
Potremmo aggiungere Gian Pierio Valeriano, Lelio Giraldi, Celio
Calcagnini, ecc.





91.  Alcune cose furono pubblicate dal Maj, vol. IX dello Spicilegium
Romanum, 1839; come anche alcune delle Vite scritte
dal Vespasiano.





92.  Il Sigonio avendo trovato frammenti del De consolatione
di Cicerone, li supplì di suo, e passarono per opera tulliana,
finchè il Tiraboschi non trovò lettere, ove il Sigonio confessava
l’inganno.





93.  Il dottor Maccaferri, che nell’Irnerio studiò il genio d’Alciato,
lo riguarda come quello che chiuse le scuole della giurisprudenza
del medioevo; intrammezzò ed espresse il trapasso
dall’epoca di autorità a quella di libertà: sostituì al credamus
ut intelligamus, l’intelligamus ut credamus; eresse l’umana ragione
a supremo criterio di verità legale, ma non lo condusse
tutte le malefiche conseguenze, e ciò perchè fu genio che
iniziò soltanto ma non portò la riforma al suo compimento.
Restituendo la primazia della ragione individuale sulla opinione
comune, sollevava la forza del genio individuale, e toglieva
dallo stato di torpore e di stazione la giurisprudenza. Sostituendo
la ragione libera ed intera alla dialettica delle scuole di Bartolo,
emancipava la scienza della legge positiva dal formalismo scolastico,
e poneva in suo luogo la filosofia, guidata dalla logica naturale.
Quindi attingeva il suo movimento scientifico dal concetto
supremo della giustizia assoluta, guardando alla quale, si
proponeva di migliorare il criterio oggettivo, dimenticato ed
oscurato dalla scuola di Bartolo, in causa delle sottigliezze dialettiche;
al qual fine si serviva delle notizie molteplici e indefinite,
che gli erano offerte dalla enciclopedia umana. Il genio
d’Alciato fu precursore dell’erudizione e della filosofia, dell’enciclopedia
e del sistema, applicati alla scienza del romano diritto,
ed appartiene al novero dei genj progressisti.




I titoli delle opere sue più studiate ne indicano l’importanza:
De verborum obligationibus — De verborum significationibus — De
jurejurando — De pactis — De sacrosancta Ecclesia etc.





94.  La prima ch’io sappia è di Francesco Fortunio, Regole
grammaticali della vulgar lingua. Ancona 1516; ma vuolsi approfittasse
dell’opera d’egual titolo del Bembo, comparsa solo
nel 1525, dopo che dal 1521 erano uscite le Vulgari eleganze di
Nicolò Liburnio.





95.  Avvertimenti della lingua, II. 21.





96.  Proemio agli statuti dell’Accademia.





97.  Le continuarono anche dopo istituita la Crusca: e in
quella datasi il 17 settembre 1599 intervennero coi Cruscanti
sei accademici Desiosi e sei Alterati; e dopo un discorso dell’Impastato
ch’era Michelangelo Buonarroti il Giovane, si posero
a tavola, il cui servizio è ricordato ne’ Diarj; e verso la fine si
servirono delle grandissime schiacciate, che pareano di crusca,
come quelle chiamate inferigne, ma realmente erano di pistacchi
e zucchero, e tutte divise in spicchi che non apparivano. Nel pigliare
ciascuno la sua porzione, vi trovava sotto quattro versi in
lode o satira sua.




La storia dell’Accademia della Crusca può leggersi in fronte
al volume I degli Atti di questa, pubblicato nel 1819.





98.  È curioso a vedere come i Cruscanti lottino contro
questa loro convinzione, sacrificandola al pregiudizio universale
e scolastico. Il Magalotti, fiorentino e accademico, riconobbe
colpa principale del dizionario il volersi appoggiare all’autorità
de’ classici. «Il vocabolario della Crusca ha questo di particolare
sopra quelli di Francia, di Spagna, d’Inghilterra, che,
laddove essi sono una sicura guida nelle rispettive lingue, il
nostro c’inganna addirittura delle dieci volte le otto, e ciò
perchè noi non siamo ancora tanto coraggiosi d’approvar per
buono, come gli altri popoli fanno, quello che di mano in mano
si parla, e NON ALTRO».





99.  «Io non saprei bene affermare, serenissimo principe (il
doge) quali sieno più, coloro che la potenza e la cupidità dell’imperadore
non conoscono, o coloro che, conoscendola, e grande
e spaventevole riputandola, stordiscono, o, come piccioli fanciulli
desti la notte al bujo, temendo forte, per soverchia paura sì taciono,
e soccorso non chiamano, quasi l’imperadore, come essi
facciano zitto o motto, così gli abbia a tranghiottire e divorare
incontinente, e non prima...




«Che voglion dire tante vigilie, tanto dispendio, tanto travaglio,
e tante fatiche dell’imperadore? o a qual fine o a qual
termine vanno, altro che recare Italia e l’universo in sua forza,
e la sua potenza e la sua signoria dilatare, e distendere più là,
che già i confini del mondo non sono, come egli nelle sue bandiere
scrive di voler fare?...




«E siamo certi che niun pensiero, niun atto, niun passo, niuna
parola, niun cenno dell’imperadore ad altro intende, nè altro
opera, nè d’altro ha cura di tôrre, o, come altri stimano, di
ritôrre gli Stati, le terre e le città de’ vicini e de’ lontani, e
all’imperio o darle o renderle; ed in ciò si consumano i suoi diletti
e le sue consolazioni tutte. Queste sono le sue caccie; questi
gli uccelli, questo il ballare, e gli odori, e il vagheggiare, e gli
amori, e i carnali appetiti e delizie sue...




«Ecco adunque, serenissimo principe, i misericordiosi e magnanimi
gesti dell’imperadore, i quali, coloro che di sua parte
sono, in tanta gloria gli attribuiscono: uccidere i re non nati
ancora anzi pure ancora non conceputi o generati, nè da doversi
concepire; e alle afflitte città, che nelle braccia sue si
gettano, ed a lui per alcun rifugio corrono, mugnere il sangue,
e gli spiriti suggere, e la vera libertà, onde essi l’han fatto depositario
e guardiano, rivendere, anzi renderla loro falsa, e contraffatta
e di mal conio impressa...




«Ricordisi adunque la serenità vostra, che questa medesima
lingua e questa medesima penna, che artificiosamente
v’alletta e adesca colla sua falsità, Roma arse, e gli altari e le
chiese e le santissime reliquie ed il vicario di Cristo; anzi pure
il santissimo corpo di sua divina maestà tradì e diede in preda
alla barbarica ferita ed all’eretica avarizia: perocchè la santa
memoria di Clemente, fu con tre false paci e non con alcuna real
guerra vinto...




«E i suoi parentadi, quali e come fatti? Bruttarsi le mani
nel sangue dell’avolo de’ suoi nipoti, e il suocero di sua figliuola
ucciso gittare a’ cani, e la sua stessa progenie innocente
cacciare di Stato, sono le sue tenere e parentevoli carezze...
Oh infelice, oh sfortunata, oh travagliata, oh veramente ebbra
e sonnacchiosa Italia!




«L’imperadore vuole abbattere e disertare santa Chiesa,
e in ciò è fermissimo e pertinace. Ed oltre a questo, non essendo
a sua maestà per tutto il tradimento di Piacenza cessata
ancora l’ira nè avendo il suo sdegno col sangue di quel misero
duca satollo, la vita e lo spirito di sua beatitudine appetisce, e
vuole similmente il re cristianissimo cacciare di Piemonte e di
Francia, e distruggerlo ed ucciderlo; nè mai da questo suo proponimento
in alcuna maniera, nè per alcuno accidente s’è potuto
rimovere...»




Egli stesso, nell’orazione a Venezia per la Lega, descrive la
monarchia: — Certo sono, serenissimo principe, che la serenità
vostra non vide mai questa pessima e crudelissima fiera, nè di
vederla ha desio: ma ella è superba in vista, e negli atti crudele,
ed il morso ha ingordo e tenace, e le mani ha rapaci e
sanguinose; ed essendo il suo intendimento di comandare, di
sforzare, di uccidere, di occupare, di rapire, conviene ch’ella sia
amica del ferro e della violenza e del sangue: alla quale sua intenzione
recare a fine, ella chiama in ajuto (perocchè invano a
sì crudele ufficio altri chiamerebbe) gli eserciti di barbare genti
e senza leggi, l’armata de’ corsali, la crudeltà, la bugia, il tradimento
e l’eresia, lo scisma, le invidie, le minaccie e lo spavento;
ed oltre a ciò le false ed infide amicizie, e le paci simulate,
ed i crudeli parentadi, e le pestifere infinite lusinghe.
Tale, serenissimo principe, è l’orribile aspetto; tali sono i modi
ed i costumi e gli arredi della crudel monarchia, quali divisato e
figurato gli ho: nè altra effigie, nè altro animo, nè altra compagnia
potrebbe avere sì dispietato e sì rabbioso mostro; poichè
ella il sangue e la libertà e la vita di ognuno appetisce e
divora».





100.  «E quantunque assai chiaro indizio possa essere a ciascuno
che quest’opera (l’occupazione di Piacenza) è giusta, perchè
ella è vostra e da voi operata...»





101.  Delle orazioni scritte da molti uomini illustri de’ nostri
tempi, raccolte da Francesco Sansovino; Venezia 1661: e spesso
ristampate con cambiamenti.





102.  Trajano Boccalini, negli spiritosi suoi Ragguagli del
Parnaso, introduce uno Spartano, che, per aver detto in tre parole
ciò che poteva in due, è condannato a leggere il Guicciardini:
scorsene alcune pagine, va e implora piuttosto le galere
che quel supplizio. Vaglia d’esempio questo periodo, che pure
è dei discreti, e che riferisco anche per le molte e belle e ben
dette sentenze: — Queste cose dette in sostanzia dal cardinale
(di san Pietro in vincola), ma secondo la sua natura più
con sensi efficaci e con gesti impetuosi ed accesi, che con ornato
di parole, commossero tanto l’animo de’ re, che non uditi più se
non quegli che lo confortavano alla guerra, partì il medesimo dì
da Vienna, accompagnato da tutti i signori capitani del reame
di Francia, eccetto il duca di Borbone, al quale commesse in
luogo suo l’amministrazione di tutto il regno, e l’ammiraglio,
e pochi altri, deputati al governo ed alla guardia delle provincie
più importanti; e passando in Italia per la montagna di
Monginevra, molto più agevole a passare che quella di Monsanese,
e per la quale passò anticamente, ma con incredibile difficoltà,
Annibale cartaginese, entrò in Asti il dì nono di settembre
dell’anno mille quattrocentonovantaquattro, conducendo
seco in Italia i semi d’innumerabili calamità e d’orribilissimi
accidenti e variazioni di quasi tutte le cose, perchè dalla passata
sua non solo ebbero principio mutazioni di Stati, sovversione
di regni, desolazioni di paesi, eccidj di città, crudelissime uccisioni,
ma eziandio nuovi abiti, nuovi costumi, nuovi e sanguinosi
modi di guerreggiare, infermità in sino a quel dì non conosciute,
e si disordinarono di maniera gl’instrumenti della quiete e concordia
italiana, che non si essendo mai potuti raccordare, hanno
avuto facoltà altre nazioni straniere ed eserciti barbari di conculcarla
miserabilmente e devastarla; e per maggiore infelicità,
acciocchè per il valore del vincitore non si diminuissero le
nostre vergogne, quello, per la venuta del quale si causarono
tanti mali, se bene dotato sì ampiamente de’ beni della fortuna,
era spogliato quasi di tutte le doti della natura e dell’animo,
perchè certo è che Carlo insino da puerizia fu di complessione
molto debole e di corpo non sano, di statura piccolo
e d’aspetto (se tu gli levi il vigore e la dignità de gli occhi)
bruttissimo, e l’altre membra sproporzionate, in modo che pareva
quasi più simile a mostro che a uomo, nè solo senza alcuna
notizia delle buone arti, ma appena gli furono cogniti i caratteri
delle lettere; animo cupido d’imperare, ma abile più ad ogni
altra cosa, perchè aggirato sempre da’ suoi, non riteneva con
loro nè maestà nè autorità; alieno da tutte le fatiche e faccende,
ed in quelle, alle quali pure attendeva, povero di prudenza
e di giudizio; se pure alcuna cosa pareva in lui degna di
laude, risguardata intrinsecamente, era più lontana dalla virtù
che dal vizio; inclinazione alla gloria, ma più presto con impeto
che con consiglio; liberalità, ma inconsiderata e senza misura
o distinzione; immutabile talvolta nelle deliberazioni, ma spesso
più ostinazione mal fondata che costanza; e quello che molti
chiamavano bontà, merita più convenientemente nome di freddezza
e di remissione d’animo».





103.  Lo Scisma d’Inghilterra del Davanzati è traduzione o
compendio di Nicolò Saunders, illanguidito dal passare in silenzio
la parte politica; pure è savio il giudizio che, sul fine, dà intorno
ad Enrico VIII.





104.  Il Napione, ne’ Piemontesi illustri, ha coraggio di lodare
l’armonica brevità de’ costui periodi, la rapidità della narrazione
e la nativa semplicità.





105.  È pur notevole che la prima traduzione dell’Eneide in
francese è d’un anonimo del 1483, oggi illeggibile, mentre noi
leggiamo i Fatti di Enea, anteriori di due secoli. Lemaire de
Belges, che viaggiò in Italia nel 1508 e 9, scrisse la Concorde
de deux langages, ove disputa sulla preminenza tra il francese e
l’italiano, e concede la superiorità di questo nel tempio d’Amore,
ma l’eguaglianza nel tempio di Minerva. Or bene, egli non
può opporre a Dante che Jean de Meung, autore del Romanzo
della Rosa, e a Boccaccio e Petrarca, Crétin e Meschinot; autori
ignoti fino ai più eruditi francesi, mentre noi leggiamo tuttodì
que’ nostri.





106.  Nota al lib. I. c. 9, Politic.





107.  Fu edito nello Spicilegium del Maj.





108.  Lettere, nell’edizione de’ Classici, tom. III. c. 218.





109.  — Di grazia, signor Bernardo, quando vi scrivo da qui
innanzi, stracciate le lettere, chè io non ho tempo di scrivere
quasi a persona, non che di fare ogni lettera col compasso in
mano; e questi furbi libraj stampano ogni scempiezza. Fatelo,
se volete ch’io vi scriva alle volte: altramente mi protesto che
non vi scriverò mai. Dico questo in collera, perchè adesso ho
visto andare in processione alcune mie letteraccie, che me ne
sono vergognato fin dentro l’anima».





110.  



Te sola amo e te solo amare, Lisetta, desio,

  Che sol tra l’altre degna d’amor mi pari.

Giusto guiderdone deh rendimi dunque, Lisetta,

  E come te sol amo, pregoti me sol ama.








111.  Giammaria Barbieri di Modena stette molti anni in
Francia per istudiare i poeti provenzali, dai quali esso induceva
l’origine della poesia italiana; ricco di cognizioni e di manoscritti
tornò in patria, e chiese la collaborazione del Castelvetro;
ma morì, non lasciando compiuto che un trattato sull’origine
della poesia rimata.





112.  Quando gli stranieri irrompevano contro Pavia, fece una
canzone, ove dice:




Eran tutta la turba di Guascogna

  I vil fanti di Francia anime ladre

  Contro l’alma Pavia giurati insieme

  Co’ pastor di Lamagna e mille squadre

  D’altri Tedeschi: ed oh nostra vergogna!

  Con loro Italia preme.

  Bastarda Italia, ahi che il cor m’arde, e teme

  D’accoglier tutto a un tempo un sì gran fascio;

  Questo in disparte or lascio,

  Chè ’l primo carco pur troppo mi pesa, ecc.

Tutte accampate son le schiere inique;

  Come le rive, il Barco arme risuona,

  Già son piantati i fulmini infernali.








113.  Novantasei opere del Sansovino cataloga il Cicogna,
Iscrizioni venete, tom. IV. p. 40.





114.  Se altro mancasse, citerei l’Oliviero e l’Orlando colla
durindana in pugno, scolpiti sulla facciata di San Zeno a
Verona.





115.  



Io ti rispondo: era così permesso,

Era nato costui per ingannarlo,

E convenìa che gli credesse Carlo.

                          Cap. XXVIII. 15.








116.  



Hoc olim ingenio vitales hausimus auras,

  Multa cito ut placeant, displicitura brevi.

Non in amore modo mens hæc, sed in omnibus impar

  Ipsa sibi, longa non retinenda mora.

                            Carmina, lib. II.








117.  Nel III. 25, Melissa predice che da Ruggero nascerà un
fanciullo, il quale sarà in ajuto di Carlo contro i Longobardi.





118.  V’è una fontana bella e ben intesa, fatta come un padiglione
ottagono, coperta da un cielo d’oro colorito di smalti,
e sostenuto col braccio manco da otto statue, ognuna delle
quali nella destra ha un corno d’Amaltea da cui versa acqua;
poi pilastri in forma di donne, che fermano ciascuna il piede
sugli omeri di due immagini, con la bocca aperta, e con lunghe
ed amplissime scritture in mano.





119.  Un’Allegoria sopra il Furioso fu stampata nel 1584 da
Giuseppe Bonanome, dedicandola al cavalier Bonifazio Agliardi
bergamasco, «che in sostegno della patria era stato un Sobrino,
un Nestore, un saggio senatore, senza mancargli punto di
consiglio ne’ turbolentissimi tempi, e adoperandosi sempre con
sommo studio e fatica e come privata e pubblica persona».





120.  L’Ariosto diede il suo poema da correggere ad Annibale
Richi senese, capitano: e il Muzio fa le grosse meraviglie che
si valesse «d’un soldato senese che di lingua toscana sapeva
quanto egli ne aveva appreso dalla mamma». Questa condizione,
per chi non sia un pedante, è appunto la meglio opportuna
a diligenze di tal genere.





121.  Non è mio costume domandar perdono della verità. Ma
voglio dire come, fa alquanti anni, credetti dover mio avvisare
altamente i padri e i maestri del danno a cui esponevano la
gioventù col darle in mano questo scrittore, che fra’ nostri è
il più pericoloso perchè il più bello. Mi si levò ’ncontro la
sfuriata de’ pedanti vecchi e de’ nuovi, e fu chi, a nome dell’Italia,
mi sfidava a disdire o a provare l’ingiuria fatta al
gran poeta. Miserabili! Inchinatevi agl’idoli del bello; ornate
di balocchi i sonni e le orgie della vostra patria. Noi sentiamo
nelle lettere una vocazione, un sacerdozio; noi abbiam bisogno,
abbiamo dovere di ammonir la gioventù, e di avvezzarla a torcere
dal bello, quando nemico del buono.






122.  



Qui tra servi d’amor s’annulla e sprezza

  Nobiltà d’alma, lealtade e fede,

  Quanto gemme e tesor s’onora e prezza.

Ben vi so dir che qui negletto siede

  Parnaso, e i lauri, e che all’argento e all’oro

  Febo, Vener, Minerva e Marte cede;

Qui non bisogna ordir sottil lavoro

  Per adempir le sue bramose voglie,

  Chè ricchezze mostrar basta con loro.








123.  Gli furono pagate ducento scudi romani.





124.  A lei scriveva tra le altre belle cose: — Non fate come
per avventura fare a Torquato vostro alcune volte avete visto,
che sendogli tolto un pomo o alcun altro frutto per forza, tutti
gli altri che si ritrovava in mano per dispetto ha in terra gettati;
volendo voi per questo fuggire e gettar via ogni specie
di consolazione e di piacere».





125.  Lettera 4 maggio a Girolamo Ruscelli: — Non dubito
che lo scrittore di questa leggiadra e vaga invenzione l’ha in
parte cavata da qualche istoria di Bretagna, e poi abbellitala
e ridottala a quella vaghezza che il mondo così diletta; e nel
dare quel nome della patria ad Amadigi, tengo per fermo che
abbia errato, non per dare quella reputazione alla Francia,
ma per non aver inteso quel vocabolo Gaula, il quale nella
lingua inglese vuol dir Gallia. Nè io per altro (se non m’inganno)
credo che il primogenito del serenissimo re d’Inghilterra
si faccia principe di Gaula nominare, che per le ragioni
che detto re pretende d’avere sopra il regno di Francia. E che
sia vero che l’autore si sia ingannato nell’interpretazione, o
meglio dir traduzione di quella parola Gaula, e che chi prima
scrisse questa istoria volesse intender della Francia, vedete
nel II libro al cap. 20, dove Gaudanello, invidioso della gloria
e grandezza d’Amadigi, dice al re Lisuarto queste parole: — Già
sapete, signore, come gran tempo fu discordia fra questo
regno della gran Bretagna e quel di Gaula, perchè di ragione
quello deve essere a questo soggetto, come tutti gli
altri vicini vi sono, e ci conoscono voi per superiore». Dalle
quali parole si può agevolmente conghietturare, che costui non
volesse intendere d’altro regno che di quello di Francia. Ma
perchè potrei facilmente in questa come in molte altre cose
ingannarmi per non aver pratica nelle cose d’Inghilterra più
che tanto, vi supplico che, avendo comodità, o dall’ambasciadore
d’Inghilterra o da altri che più di questo particolare vi
possino dar notizie, d’informarvene, me ne scriviate».





126.  E non il Rucellaj; il quale nella dedica delle Api gli
scrive: — Voi foste il primo che questo modo di scrivere in
versi materni liberi dalle rime poneste in luce».





127.  



Io son pur giunto al desiato fine

  Del faticoso e lungo mio poema,

  Che fatto è tal che non avrà più tema

  Di tempo e guerre, o d’altre empie ruine;

  Anzi di poi che al natural confine

  Giungerà l’alma, e dopo l’ora estrema,

  Spera aver laudi ancor quasi divine.








128.  



Sia maledetta l’ora e il giorno, quando

Presi la penna, e non cantai d’Orlando.








129.  Nella dedica delle Lettere facete e piacevoli di diversi
grandi uomini et chiari ingegni. Venezia 1565.





130.  



             Viveva allegramente

Nè mai troppo pensoso o tristo stava...

Era faceto, e capitoli a mente

D’orinali e d’anguille recitava...

Onde il suo sommo bene era il giacere

Nudo, lungo disteso; e il suo diletto

Era non far mai nulla e starsi a letto.








131.  



O poveri infelici cortigiani,

  Usciti dalle man de’ Fiorentini

  E dati in preda a Tedeschi e marrani,

Che credete che importin quegli uncini

  Che porta per impresa quest’Arlotto,

  Figliol d’un cimador di pannilini?








132.  



Empio signor, che della roba altrui

  Lieto ti vai godendo e del sudore,

  Venir ti possa un canchero nel core

  Che ti porti di peso a’ regni bui.

E venir possa un canchero a colui

  Che di quella città ti fe signore;

  E s’egli è altri che ti dia favore,

  Possa venir un canchero anche a lui.








133.  



Come m’insegna la natura e mostra,

Così scrivo senz’arte, e così parlo.








134.  Ma prima di lui Giovan Giorgio Arione d’Asti avea pubblicato
Opera jocunda metro maccheronico materno et gallico composita,
con lodi a Carlo VIII e Luigi XII. Nelle sue commedie
costui ritrasse troppo al vivo la depravazione de’ nobili e del
clero, onde dovette ritrattarsi, e i suoi libri furono arsi dal
Sant’Uffizio.





135.  



Di salnitro e di solfo oscura polve

  Chiude altri in ferro cavo, e poi la tocca

  Dietro col foco, e in foco la risolve,

  Onde fragoroso suon subito scocca,

  Scocca e lampeggia, ed una palla volve,

  Al cui scontro ogni duro arde e trabocca:

  Crudel saetta che imitar s’attenta

  L’arme che il sommo Dio dal ciel avventa.








136.  Di se stessa cantava:




Un sol dardo pungente il petto offese

  Sì ch’ei riserba la piaga immortale

  Per schermo contro ogni amoroso impaccio.

Amor le faci spense ove le accese,

  L’arco spezzò nell’avventar d’un strale,

  Sciolse ogni nodo all’annodar d’un laccio.






Nel 1558 si stampò un Tempio alla divina signora Giovanna d’Aragona, poetessa, moglie di Ascanio Colonna. Laura
Battiferri, figliuola naturale d’un Urbinate e moglie dello scultore
Ammanato, fece poesie, la più parte sacre, ed ebbe gran
lodi da Bernardo Tasso, da Annibal Caro, da Benedetto Varchi.
Isotta Brembati bergamasca fu poetessa lodatissima; sapeva
latino e francese; in spagnuolo potè trattare affari proprj nel
senato di Milano. Lucia Bertani genovese univa alla bellezza
virtuosa il talento del poetare, e molto s’industriò per rappacificare
il Castelvetro col Caro. Giulia Rigolini padovana scrisse
in lode dell’Aretino, che la ripagò d’encomj; e fra i molti che
la encomiarono, lo Scardeoni dice che compose rime e novelle
al modo del Boccaccio insigni argumento, artificio mirabili,
eventu vario et exitu inexpectato. Ersilia Cortese del Monte,
nipote del cardinal Gregorio Cortese e moglie d’un nipote di
Giulio III, fu lodata assai pe’ suoi versi, ma più per la virile
virtù, con cui nello stato vedovile perseverò contro i tanti che
vagheggiavano i meriti di lei o forse le signorie di cui l’avea
dotata papa Giulio. Suor Lorenza Strozzi, domenicana di Firenze,
scrisse centoquattro canti latini, più volte stampati
e messi in musica, e che si cantavano per le chiese. Ponno
aggiungersi Isabella d’Este, Argentina Pallavicino, Bianca e Lucrezia
Rangone, Francesca Trivulzio, Maria di Cardona, Malvezzi,
Angiola Sirena, Claudia della Rovere, Laura Terracina,
le lucchesi Silvia Bandinelli e Clara Matriani, ecc. Vedansi
Chiesa, Teatro delle donne letterate; Luisa Bergalli, Raccolta
delle più illustri rimatrici d’ogni secolo; conte Leopoldo Ferri,
Le donne letterate.





137.  A Parma nel 1414 si diè nella cattedrale una rappresentazione
dei tre re Magi: nel 1481 la storia di Abramo
ed Isacco, probabilmente quella di Feo Belcari. Pezzana, ad
annum.





138.  Sansovino, Venetia città nobilissima e singolare; colle
giunte dello Stringa.





139.  O nelle lettere di Isabella d’Este al marito Francesco
Gonzaga, edite nell’Archivio storico.





140.  Biografia universale; traduzione veneta, in Plauto.





141.  Il Campi scrive che Francesco Affaitati, ricchissimo e
nobile cremonese, fu della Compagnia della Calza, «la quale
è solita di farsi alle volte con tal splendore, che i primi principi
d’Europa si recavano a grandissimo onore l’esservi o ricevuti
o invitati».




De’ grandiosi apparati che accompagnavano la recita delle
commedie è prova una lettera del Vasari a Ottaviano de’ Medici,
a proposito delle grandi pitture ch’ei fece quando l’Atalanta
dell’Aretino fu recitata dai Sempiterni in Venezia. Ancor
più magnifici descrive gl’intermezzi pel matrimonio del granduca
Francesco con Giovanna d’Austria.





142.  Lettere di C. Castiglioni.





143.  Di una particolare favola scenica di Aurelio Vergerio
parla così il Muzio nell’Arte poetica:




Il mio Vergerio già felicemente

Con una sola favola due notti

Tenne lo spettator più volte intento.

Chiudean cinque e cinque atti gli accidenti

Di due giornate; e ’l quinto, ch’era in prima,

Poi ch’avea ’l caso e gli animi sospesi,

Chiudeva la scena ed ammorzava i lumi.

Il popolo, infiammato dal diletto,

Ne stava il giorno che veniva appresso,

Bramando ’l fuoco de’ secondi torchi;

Quindi correa la calca a tutti i seggi,

Vaga del fine, ed a pena soffriva

D’aspettar ch’altri ne levasse i velti.








144.  Sin dal 1502 era conosciuta una Sinfonisba in ottave
di Galeotto Del Carretto da Casal Monferrato, autor di commedie
in versi e d’una cronaca del Monferrato. Vedi Monum.
Hist. patriæ.





145.  Ancor manoscritta fu criticata e sostenuta calorosamente,
ed egli la difese con cinque lezioni, donde botte e
risposte clamorose.





146.  Non 1508, come in Tiraboschi.





147.  Vedi principalmente il prologo alla Strega che è recitato
dal Prologo e dall’Argomento.





148.  Sansovino, lib. X. p. 450.





149.  Fra questi pantomimi merita ricordo la famiglia Grimaldi,
che si trapiantò in Inghilterra, e da cui uscì il famoso
clown Giuseppe Grimaldi, morto nel 1857, e che scrisse le
proprie memorie, all’edizione delle quali assistette lo spiritoso
romanziere Dickens.





150.  Molière copiò molto dal Candellajo di Giovanni Bruno,
dall’Assiuolo di Gianmaria Cecchi, dai Suppositi dell’Ariosto,
dall’Emilia di Luigi Grotto, dalla Trinuzia del Firenzuola.




Nella Memoria, premiata dall’Accademia francese il 1852
intorno all’Influenza dell’Italia sulle lettere francesi, Rathery
scrive: C’est par le côté régulier que le théâtre italien a dû
plaire à l’école de Ronsard et de Dubelloy. C’est là que Lazare
de Baïf, Thomas Sebilet, Jodelle et Garnier puisèrent leurs imitations
de sujets grecs..... Pour compléter la ressemblance, il y
eut aussi chez nous, à côté de cette école classique, une autre veine
comique plus franche, et qui, bien que représentée par un auteur
italien d’origine, peut passer pour la chaîne qui relie à Molière
nos vieux gabeurs français. Pierre de Larivey (L’Arrivato) était
fils d’un des Giunti, cette famille d’imprimeurs florentins ou
vénitiens, venu à Troyes à la suite d’artistes ou de banquiers
du même pays. Son théâtre se compose de traductions ou d’imitations
d’italien, non pas de pièces régulières, mais des imbroglio,
improvisades, commedie dell’arte, parade de la foire: en un mot,
de tout ce répertoire anonyme et non imprimè, qui subsista de
tout temps en Italie à côtè du théâtre classique. Tel est le fond
qui, chez Larivey, s’échauffe de la verve gauloise, et s’assaisonne
du sel champenois.





151.  Milano 1496. È il primo libro ove s’imprimessero note
musicali, con caratteri di legno.





152.  Cristoforo Landino nel commento di Dante.





153.  Almeno l’opera più antica ch’io conosca è l’Orbecche, tragedia
di Cintio Giraldi, rappresentata in Ferrara in casa dell’autore
il 1541, dinanzi ad Ercole II d’Este, quarto duca di
Ferrara; fece la musica Alfonso della Viola; fu architetto e
dipintore Girolamo Carpi ferrarese.





154.  A quest’ultimo il Grillo scriveva: — Ella è padre di
nuova maniera di musica, o piuttosto di un cantar senza canto,
di un cantar recitativo, nobile e non popolare, che non tronca,
non mangia, non toglie la vita alle parole, non l’affetto: anzi
glielo accresce raddoppiando il loro spirito e forza. È dunque
invenzione sua questa bellissima maniera di canto, o forse ella
è nuovo ritrovatore di quella forma antica, perduta già tanto
tempo fa nel vario costume d’infinite genti, e sepolta nell’antica
caligine di tanti secoli. Il che mi si va più confermando dopo
l’essersi recitata sotto cotal sua maniera la bella pastorale del
signor Ottavio Rinuccini, nella quale, coloro che stimano nella
poesia drammatica e rappresentativa il coro essere ozioso, possono
benissimo chiarirsi a che se ne servivano gli antichi, e di
quanto rilievo sia in simili componimenti».





155.  Tiraboschi, vol. XII. pag. 1560.





156.  Giraldi, Discorsi di varie considerazioni di poesia, p. 78;
Crescimbeni, Storia della poesia, tom. I. p. 361.





157.  Morì intendente delle finanze di Francia nel 1575 a ottantasei
anni, e lasciò la più ricca collezione di libri e di medaglie
che fosse colà.





158.  Aretino, Lettere, tom. I, p. 205. — Sono della più stupenda
gonfiezza le lodi che l’Alunno dà a se stesso per l’abilità
calligrafica. Della quale ebbe gloria anche il patrizio
milanese Gianfrancesco Cresci, che superò il napoletano Giambattista
Palatino, inventò la scrittura cancelleresca, stampò
opere e modelli, e fu a servizio di Pio V e del cardinale Federico
Borromeo.





159.  Condivi, Vita di Michelangelo, § LVII.





160.  Da un quadro dell’Università romana nel 1514 si raccoglie
che mastro Luca di Borgo avea cenventi fiorini l’anno per
insegnare le matematiche; Guarino, trecento pel greco; Angelo
di Siena medico, cinquecentotrenta; Scipione Lancelloti pur
medico, cinquecento; in ogni rione di Roma v’era un maestro
di grammatica a cinquanta fiorini. I corsi cominciavano il 3 novembre;
faceasi lezione mattina e sera, ed anche i giorni festivi.
V’erano sei professori di retorica, undici di diritto
canonico, venti di diritto civile, quindici di medicina, cinque di
filosofia morale.





161.  Gian Bologna ad essi scriveva ora, al dir suo, philosofesco,
ora a lo escoultoresco, ma sempre barbaramente; e per es.: — O
ricevuto duo suo amorevola alquanto don medesimo tenore, el
quale infinitamente ringratia vostra signoria del bona offitio aver
fatta apresa a sua Altezza serenissima per conto di quele giovano
di Sachognia ecc.».





162.  Promisit duci... annis singulis una vel iterata vice dare,
præsentare, tradere duos libros qui sint jucundæ et delectabilis
lectionis pro captu animi ejus excellentiæ, in hoc satis noti ipsi
feudatario, sub pœna dupli sólemni stipulatione promissa.
Ap. Tiraboschi. Doveano essere libri suoi o d’altri?





163.  Del duca d’Urbino l’Atanagi scriveva:




Anime belle e di virtude amiche,

  Cui fero sdegno di fortuna offende,

  Sì che ven gite povere e mendiche

  Come a lei piace che pietà contende,

  Se di por fine alle miserie antiche

  Caldo desio l’afflitto cor v’accende,

  Ratte correte alla gran Quercia d’oro,

  Onde avrete alimento, ombra, ristoro.








164.  Ce li conservò l’Aretino, e riduconsi a un bisticcio:




Quel generasti di cui concepisti,

  Portasti quel di cui fosti fattura,

  E di te nacque quel di cui nascesti.








165.  Campi, Storia di Cremona, al 1571.





166.  



Finchè me ne rimembre, esser non puote

  Che di promesse altrui mai più mi fidi.

La sciocca speme a le contrade ignote

  Salì del ciel quel dì che ’l pastor santo

  La man mi strinse e mi baciò le gote. (Satire).






Nel Ginguené il bene che Leon X fece alle lettere est si incontestable
et si grand, qu’il couvre toutes ses fautes; pt. II, c. 1.
Di Clemente VII dice: Cette tête si forte ou du moins si ténace!





167.  



Opra che in esaltarlo abbia composta

  Non vuol che ad acquistar mercè sia buona;

  Di mercè degno è l’ir correndo in posta...

S’io l’ho con laude ne’ miei versi messo,

  Dice ch’io l’ho fatto a piacere e in ozio;

  Più grato fora essergli stato appresso. (Satire).






«È una baja che fosse coronato» dice dell’Ariosto Virginio
suo figlio. Jacopo Nardi nel prologo della Commedia d’Amicizia
chiede compatimento sul poco merito di questa, giacchè
non v’è oggi chi pareggi «gli antichi esempj de’ poetici
ingegni»:




Ma sia chi a me insegni

In questa nostra etate

Augusto o Mecenate,

Il qual conforti e sproni,

Porga sussidj e doni

Agli animi gentili,

I qual diventan vili

Vedendosi negletti,

Conculcati ed abjetti,

E senza alcuno onore.

Chi a virtù porti onore

Non trovo di mille uno,

Benchè benigno alcuno

E grato esser conosco.








168.  Il Tiziano scrive a Carlo V: — Restami di supplicare
l’Altezza di vostra maestà di concedermi grazia che la provvisione
mia sopra la camera di Milano di scudi duecento, di cui
non ho mai ricevuto cosa alcuna, e così delle tratte delle
trecento carra di grano del regno di Napoli, e della pensione
della naturalezza di Spagna di scudi cinquecento per mio figliuolo,
abbino ormai quella espedizione che si ricerca alla cortesia
di vostra maestà e alli bisogni del servo suo poter soddisfare
con la sua liberalità alla dote di mia figlia».




E più tardi a Filippo II, mandandogli la Cena, scrive ancora:
— Se è stata giammai grata in qualche parte la mia lunghissima
servitù, ella si degni di compiacersi ch’io non sia più tanto
lungamente tormentato da’ suoi ministri in riscuotere le mie
provvisioni, acciocchè io possa più tranquillamente vivere
questi pochi giorni che mi restano... senza spenderne la maggior
parte, come mi convien fare al presente, in iscrivere
or qua or là a diversi suoi negoziatori, non senza mio gravissimo
dispendio, e quasi sempre indarno per avere quel poco denaro
che posso appena trarre dopo molto tempo».





169.  Decreto del senato 29 agosto 1560.





170.  Sono sei mesi passati ch’io diedi una mia canzone indirizzata
all’eccellenza vostra, al suo segretario in Venezia, a fine
che gliela facesse capitar nelle mani, come mi promise di fare,
e come il dovere vorrebbe che avesse fatto. Non ho avuto fino
al dì d’oggi alcuna risposta nè da lei in iscritto, nè dal suo segretario,
nè in alcun altro modo; mi pare impossibile, se l’avesse
avuta, che non m’avesse almeno renduto canzon per canzone,
come pare che da un tempo in qua si sia cominciato ad usare...
Nel caso dunque che detta mia canzone non le sia pervenuta, io
la prego che faccia che don Silvano gliela presti, e la legga, che
non dubito di avere quella cortese risposta che si conviene alla
sua grandezza. Che don Silvano n’abbia copia ne sono sicuro,
perchè non solo mi rispose d’averla avuta, e me ne ringraziò
con parole, ma in ricompenso mi mandò un ricco presente di
lavori di tele sottilissime, non da frati, ma da papi, e di tal
valore, che se i principi, a’ quali ho scritto, mi avessero presentato
a proporzione a quel modo, io mi troverei aver più tele
e più lavori nelle casse, che versi in istampa... Torno a dire che
vostra eccellenza parli un poco con don Silvano, che mi conosce,
e, al modo suo di procedere, mostra aver giudizio e conoscere
il buono; e mi perdoni se per risentirmi contro un
disprezzo, che mi pare patire a torto, sono uscito alquanto dei
termini; che non resta per questo ch’io non le sia quel devotissimo
servitore che dicono i miei versi, ai quali riportandomi
farò fine, pregando a lei ogni felicità, ed aspettando a me risposta
da duca e non da sofista. Di Venezia il dì 22 maggio di
1563». È pubblicata dal Gamba nelle Memorie dell’Ateneo veneto,
ed è lunghissima.





171.  Lettere, pag. 19. E a messer Girolamo Anglerio a Pisa,
la vigilia di carnevale 1522, scrive: — Vorrei bene che (il cardinale
di Tornone) mi raccomandasse al signor cardinale di
Guisa, che facesse che il vescovo di Tul fosse uomo da bene, con
pagarmi la pensione per l’anima del magnanimo re Francesco
e per la felicità del generosissimo re Enrico, li quali sono stati
finquì onoratamente celebrati da me... Se vi venisse fatto di
parlare al signor cardinale Montepulciano, vogliate pregarlo
si degni nelle sue lettere al signor cardinale Poggio di ricordargli
la promessa opera circa il farmi pagare la pensione di
Pamplona. E perchè il denaro est hodie sanguis secundus,
pregate un poco il signor cardinale Maffeo che mi renda agevole
il signor Bozzuto con esortare ancora lippomaniter il signor
Francesco Corona a voler essere galantuomo, e non troppo riservato
erga veteres servitores lippomanæ domus».





172.  Archivio storico, appendice, vol. II. 322.





173.  Historia, lib. XII e XXI.





174.  Dedica delle Epigrafie.





175.  «Dammi la cetra omai, musa gentile»; così comincia
egli, e ab uno disce omnes.





176.  Niceron, Memorie, tom. XXI, p. 115.





177.  — Io certamente per essere di me sparsa opinione che
alquanto ne partecipassi (della pazzia), so bene quanta comodità
e quanti vantaggi n’ho riportato: altri di me si rideva, ed io lor
tacitamente uccellava; e godendo de’ privilegi pazzeschi, sedeva
quando altrui, che ben forbito si teneva, stavasi ritto; coprivami
quando altri stava a capo ignudo; e saporitamente dormiva
quando altri non senza gran molestia vegliava». Landi, Parad. 5
del lib. I.





178.  Prologo dell’Orazia.





179.  Scriveva a madonna Lucietta Saracina: — Per non sapere
con qual sorta di gratitudine ricompensare i saluti che mi
mandate per bocca del di voi signor Gasparo senza menda e
senza inganno consorte, mi è parso di mio uffizio e di mio debito
il commettere con i prieghi ad Alessandro Vittoria che,
subito costì giunto in Vicenza, l’idea del volto vostro rassempli».





180.  Al cardinale di Mantova scrive: — Io mi credo che oggi
mai si sappia con che sorte siano in grado le mie composizioni,
massimamente quelle che si fanno temere; e chi mancasse di
tal notizia, può domandare il caso del Brocardo, la brava memoria
del quale fulminata fra loro, se ne morì col testimonio di
tutta Padova». E a Bernardo Tasso: — Io che vi sono più fratello
in la benevolenza che voi non mostrate d’essermi amico in
l’onore, non mi credevo che il sereno del mio animo dovesse mai
più comprendersi dalla sorte di que’ nuvoli, che dopo i tuoni
e i baleni scoppiarono nel folgore che mandò Antonio Brocardo
sotterra».





181.  



Sotto Milan dieci volte, non ch’una,

Mi disse: Piero, se di questa guerra

Mi campa Dio e la buona fortuna,

Ti voglio insignorir della tua terra.








182.  Lib. II. p. 148.





183.  Lib. I. p. 102.





184.  Ad Ersilia del Monte, nipote di Giulio III.





185.  Vedi la sua vita nel Mazzuchelli, pag. 57.





186.  E altrove: — Vi giuro, per quanta riverenza porto alla
molta virtù vostra, che, ogni volta che da voi ricevo lettere,
divengo cara a me stessa, e mi persuado esser qualche cosa,
dove che, senza esse, mi tengo niente..... Amatemi quanto vi
onoro».





187.  Lettera XXXVI. È notevole che tutti quelli che scrivono
all’Aretino, adoprano gonfiezze e metafore e bisticci. Qui il Vasari
gli dice: — Non posso fare che non lo ricordi, e ricordandomi
che di me non era ricordo se lui di me ricordato non si
fosse». E in un’altra lettera: — Sì come Febo con i suoi lucentissimi
raggi, scoprendosi dopo la venuta dell’aurora, lumeggia
col suo lampeggiar chiarissimo i colli, ed universalmente
la gran madre nostra antica, dando quel nutrimento che dà
il vitto alle figure create da lei; così mi hanno inluminato
l’animo, così mi ha ingagliardito le forze la virtù del romore
della voce di voi, tinta da sì avventurati inchiostri; di maniera
che ne ringrazio Dio, avendovi messi i candidi fogli dinanzi
alle luci, e con la destra presa la penna e scrittomi ecc.». E su
questo tono van anche le altre di quello scrittore così piano e
ingenuo.





188.  Per quanto amico del Tiziano, ecco come l’Aretino parlava
d’un suo mirabilissimo ritratto:




«A Cosimo I, da Venezia 17 ottobre 1545.




Padron mio. La non poca quantità de’ denari che messer
Tiziano si ritrova, e la pur assai avidità che tiene di accrescerla,
causa che egli, non dando cura a obbligo che si abbia con amico,
nè a dovere che si convenga a parente, solo a quello con istrana
ansia attende che gli promette gran cose; onde non è maraviglia
se, dopo avermi intertenuto sei mesi con la speranza,
tirato dalla prodigalità di papa Paolo, essere andato a Roma
senz’altrimenti farmi il ritratto dell’immortalissimo padre vostro,
la cui effigie placida e tremenda vi manderò io e tosto, e forse
conforme a la vera, come di mano dal prefato pittore uscisse:
intanto eccovi lo stesso esempio della medesima sembianza mia,
del di lui proprio pennello impressa. Certo ella respira, batte
polsi e move lo spirito nel modo ch’io mi faccio in la vita; e se
più fossero stati gli scudi, che gliene ho dati invero, i drappi sarieno
lucidi, morbidi e rigidi, come il da senno raso velluto e
broccato. Della catena non parlo, però che ella è solo dipinta
che sic transit gloria mundi».





189.  — Sempre dovrebbono essere uniti tutti i membri con il
buon capo; però se ne fu mai alcuno bonissimo, la maestà di
Carlo V è uno di quelli; al quale io son devotissimo servitore,
e per esaltazion sua vo giorno e notte investigando, come io
possi mostrarmi grato et a sua maestà et a chi fa per l’onor di
quella onorate imprese. Vostra eccellenza debbe dunque sapere
come Lodovico Domenichi piacentino è uno dei grandissimi traditori
che vadi per il mondo, e per quel ch’io possa comprendere,
teneva già con un fuoruscito o rubelle del duca di Piacenza
trattato contro sua maestà, come per questa inclusa vostra signoria
potrà immaginarsi: il qual rubelle doveva aver ottenuto
grazia, se faceva qualche tradimento, come si può congetturare
per questa lettera, la quale è scritta di mano del segretario,
detto Anton Francesco Riniero. Che questo Lodovico Domenichi
sia nemico di sua maestà cesarea, n’apparisce da un sonetto
(perchè è poeta) stampato, del quale io ne mando la copia;
e che sia nemico di vostra signoria illustrissima è chiarissimo
(ancor ch’una candela non può far ombra al sole), perchè ha
fatto un altro sonetto contro a Mantova, dove già dovette esserne
cacciato per qualche sua bontà: ma piuttosto credo ch’egli
tenga odio particolare a vostra signoria perchè i suoi ministri
di giustizia appiccarono ai merli di Pavia, dico del castello, un
fratello di questo Lodovico; però il mal uomo, cattiva lingua
e peggior fatti, tratta di tornare a Piacenza, dove io penso che
non ci sia bontà nessuna in lui, perchè la vigilia del carnevale
andò a Roma, e subito tornò. Vostra signoria illustrissima veggia
queste cose, e le tacci seguendo l’orme e i vestigi di questo tristo,
acciò che non venisse in danno qualche cosa o in vitupero di
sua maestà o del suo Stato. La prego bene a non li far dispiacere
e perdonargli, piuttosto scusandolo appassionato che maligno.
Vostra signoria illustrissima mi perdoni s’io avessi favellato
con poca riverenza, et incolparne l’amore ch’io porto alla
cesarea maestà, e alla servitù ch’io tengo con tutti i personaggi
pari a vostra signoria illustrissima, alla quale umilmente m’inchino,
e le bacio la mano.




Di Firenze, alli 3 di marzo 1548.




Umil. servitore Anton Francesco Doni».






190.  D’alloro fu dal duca Sforza coronato l’Albicante, cattivo
poeta milanese, che punto nel Combattimento poetico del divino
Aretino e del bestiale Albicante, rispose così furiosamente, che
l’Aretino sentendolo capace di tenergli testa e di rinfacciargli i
denari regalatigli, cercò riconciliarselo. Reso famoso da quell’inimicizia,
altre ne agitò; e massime col Doni, contro il quale
«usava bravure che avrebbero fatto smascellare gli elefanti».
(Luca Contile), e volle che ogni amico suo scrivesse contra
di quello.





191.  Il famoso cancelliere L’Hôpital, ch’era stato in Italia,
nel discorso al parlamento di Parigi 7 settembre 1560 dice:
Peult dire qu’il a plus de procès au Chastelet de Paris, qu’en
toute l’Italie.





192.  Migliori dell’Artaud (Machiavelli, son génie et ses erreurs.
Parigi 1825) sono i recenti studj di Gervinus sopra tutti i cronisti
fiorentini, e di Teodoro Mundt su Machiavelli e l’andamento
della politica europea, di Norrisson, e di molti altri.





193.  — La cagione dell’odio, il quale gli era universalmente
portato grandissimo, fu, oltra l’esser licenzioso della lingua, e
di vita non molto onesta e al grado suo disdicevole, quell’opera,
ch’egli compose e intitolò il Principe, ed a Lorenzo di Piero di
Lorenzo, acciocchè egli signore assoluto di Firenze si facesse,
indirizzò, nella quale opera (empia veramente, e da dover essere
non solo biasimata ma spenta, come cercò di fare egli stesso
dopo il rivolgimento dello Stato, non essendo ancora stampata)
pareva ai ricchi, che egli di tor la roba insegnasse, e a’ poveri
l’onore, e agli uni e agli altri la libertà. Onde avvenne nella
morte di lui quello che pare ad avvenire impossibile, cioè che
così se ne rallegrarono i buoni come i tristi; la qual cosa facevano
i buoni per giudicarlo tristo, ed i tristi per conoscerlo non
solamente più tristo, ma eziandio più valente di loro». Varchi,
Storie, lib. III. p. 210.




— L’universale per conto del suo Principe l’odiava; ai ricchi
pareva che quel Principe fosse stato un documento da insegnare
al duca Lorenzo de’ Medici a tor loro tutta la roba, e a’ poveri
tutta la libertà; ai Piagnoni pareva che ei fosse eretico, ai buoni
disonesto, ai tristi più tristo o valente di loro; talchè ognuno
l’odiava. Fu disonestissimo nella vecchiaja, ma oltre alle altre
cose goloso; onde usava certe pillole, avutane la ricetta da Zanobi
Bracci, col quale spesso mangiava. Ammalò, parte per il
dolore, parte per l’ordinario: il dolore era l’ambizione, vedendosi
tolto il luogo dal Giannotto assai inferiore a lui... Ammalato
cominciò a pigliare di queste pillole, e ad indebolire ed
aggravare nel male; onde raccontò quel tanto celebrato sogno
a Filippo, a Francesco del Nero ed a Jacopo Nardi, e così morì
malissimo contento, burlando. Dice Pietro Carnesecchi (che
venne seco da Roma con una sua sorella) che l’udì molte volte
sospirare, avendo inteso come la città era libera. Credo che si
dolesse de’ modi suoi, perchè infatti amava la libertà e straordinarissimamente,
ma si doleva d’essersi impacciato con papa
Clemente». Busini, Lettera XI.





194.  Guicciardini gli scrive: — Tanto più che essendo voi
sempre stato, ut plurimum, e stravagante di opinione dalla comune,
e inventore di cose nuove ed insolite, penso ecc.». 18
maggio 1521.





195.  In una lettera all’Aretino chiama esso duca «veramente
degno d’esser principe, non solo di questa città, ma di tutta
l’affannata, misera e tribolata Italia; perchè solo questo gran
medico sanerìa le gravi infermità sue». E racconta come, allorchè
doveva entrar Carlo V, esso duca sur un ronzino correva
visitando i grandi apparecchi che si faceano: e «giungendo a San
Felice in Piazza, dove io avevo fatto una facciata alta quaranta
braccia di legname, con colonne, storie ed altri varj ornamenti,
e vedendola del tutto finita, maravigliatosi per la grandezza e
celerità, oltre alla bontà di quell’opera, dimandando di me, gli
fu detto ch’io ero mezzo morto dalle fatiche, e che ero in chiesa
addormentato sur un fascio di frasche per la lassezza: ridendo
mi fece chiamare subito, e così sonnacchioso, balordo, stracco e
sbigottito venendogli innanzi, presente tutta la corte, disse
queste parole: — La tua opera, Giorgio mio, è per fin qui la
maggiore, la più bella e meglio intesa e condotta più presto al
fine, che quelle di questi altri maestri; cognoscendo a questo
l’amore che tu mi porti, e per questa obbligazione non passerà
molto che ’l duca Alessandro ti riconoscerà e di queste e dell’altre
tue fatiche; ed ora, che è tempo che tu stia desto, e tu
dormi?»; e presomi con una mano nella testa, accostatala a sè, mi
diede un bacio nella fronte, e partì; mi sentii tutto commovere
gli spiriti, che per il sonno erano abbandonati: così la lassezza
si fuggì dalle membra affaticate, come se io avessi avuto un
mese di riposo. Questo atto di Alessandro non fu minore di liberalità,
che si fosse quello di Alessandro, quando donò ad Apelle
le città ed i talenti e l’amata sua Campaspe».






196.  Relazione dell’ambasciadore veneto Marco Foscari del
1527.





197.  Mutinelli, Del costume veneziano.





198.  Quod causatur quod in ipsa nostra civitate ipsæ mulieres
in ea stare possunt libere, prout dicens et conveniens est in
civitate libera prout est nostra, ex quo procedit quod vitium
sodomiticum in ea radicatur et nimis incrementi suscipit, ac
etiam ex defectu ipsarum mulierum multæ rixæ fiunt et scandala
committuntur...





199.  Filiasi, Memorie storiche, tom. III p. 263.





200.  Galliciolli, Memorie venete, tom. I. p. 254, 262, 336;
tom. III. p. 269, 272, ecc.





201.  Bandello, part. III. nov. 42.





202.  Lettere famigliari, cap. 41.





203.  Archivio storico, app. VI. 18.





204.  Il Cortigiano, lib. I.





205.  De viro aulico et de muliere aulica.





206.  Infessura, ad 1490.





207.  Stato della Basilica di Santa Maria in Cosmedin,
presso il Crescimbeni e negli Archiatri pontificj del Marini, Il
vero progresso della festa d’Agone e di Testaccio ecc.




Nella Notizia della famiglia Boccapaduli, Marco Ubaldo Bicci
riferisce molte curiosità intorno alle famiglie romane, e specialmente
agli usi maritali avanti il Concilio di Trento. Nel 1525
davansi di dote ducati 3000; e 500 per l’acconcio, oltre le gioje e
la cassapanca, detta sposareccia, che non mancava mai, spesso
dipinta, talvolta intagliata. Nell’atto degli sponsali il padre donava
allo sposo un boccale e bacile d’argento di 70 ducati. I due
fidanzati congiungevano le mani e le bocche in segno di parentela,
poi lo sposo metteva alla sposa l’anello. Nel 1521 s’ha uno
stromento di dote di 2000 scudi, e 500 d’acconcio; in uno del
1536, di scudi 1700 e 300 d’acconcio; in uno del 1577, di 5000
ducati, oltre l’acconcio e le gioje. In essi stromenti sono descritti
i doni, gli abiti, ecc. I donativi che facevano i nobili romani
erano di 2, o 3, o 6 ducati; di 6, 8, o 12 fazzoletti e camicie; o
abiti di raso, o drappi di damasco, di velluto cremisi, o tela
d’oro. Lo sposo donava anelli e gioje.





208.  Vedi Domenico Melini, Descrizione dell’entrata della
reina Giovanna d’Austria in Firenze. Firenze 1566. Cicognara,
Storia della scoltura, II. 249, ne fece una lunga nota col nome
degli artisti che vi lavorarono.





209.  Sansovino. Quarant’anni più tardi sono descritte le nozze
della Morosini col doge Marin Grimani. Continuavansi le battaglie
fra Nicolotti e Castellani, e su quella del 1521 abbiamo
un poemetto che dice:




Per certe risse antighe de mil’ani

Ogn’ano se sol far una gran guera

De Nicoloti contra Castelani

Su ponti ora de legno, ora de piera.

A dar se vede bastonae da cani,

E chi cazzar in aqua e chi per tera

Con gambe rote e visi mastruzzai,

E qualcun de sta vita anche cavai.








210.  L’iscrizione, che ancor si vede di fronte alla scala de’
Giganti, con bei fregi del Vittoria, dice: Magnificentissimo post
hominum memoriam apparatu, atque alacri Italiæ prope universæ,
suorum principum præsertim concursu. Possono quelle
feste leggersi descritte dal Mutinelli, Annali urbani, pag. 148.





211.  Morigi, Nobiltà di Milano, 353.





212.  Archivio storico, pag. 325.





213.  Nelle Memorie dell’illustre casa Russell, pubblicate di
fresco.





214.  Lettere di Principi a Principi, vol. I. p. 15.





215.  Seme di tabacco fu spedito in Toscana il 1570 da Nicolò
Tornabuoni ministro di Cosimo I alla corte di Francia, che
l’ebbe dall’Hernandez, il quale l’avea trasportato d’America
il 1520. Nel 1645 fu in Toscana ridotta privativa la coltura del
tabacco.





216.  Novelle, part. II. p. 47.





217.  Nella Scaligeriana, stampata il 1669, si fa dire a Giuseppe
Scaligero che «il Balbani, ministro italiano a Ginevra, portava
in seno una berretta, che metteva entrando in chiesa, e predicando
deponeva il cappello: gli altri pastori di Ginevra portavano
tutti de’ berrettini piatti. Mio padre (Giulio Cesare) lo
portava di velluto, piano a guisa d’un piatto, e gli cascava se si
movesse. A Roma lo portavano tutti così quando io c’era. Io
portai sempre berretto di velluto».





218.  Lettere di Principi a Principi, III. 49.





219.  Sanuto, Diarj all’anno.





220.  Galliciolli, Memorie venete, tom. I. p. 262; Nani, Storia
veneta, lib. VI della part. II. Il Cappelletti riferisce molti statuti
suntuarj, e importa singolarmente quello del 4 gennajo 1644 che
concerne i rettori delle città e fortezze, prescrivendo anche tutti
i mobili. Un ordinamento intorno agli sponsali in Firenze, tra
moltissime minuzie comanda: — Item che a le nozze non possa
avere nè essere più di ventiquattro donne, de le quali ne sieno
diece da parte della donna novella, e quattordice da parte de
lo marito; e non s’intenda nel detto numero madre, sirocchia o
altre donne, femmine o fancigli che siano residenti ne la casa
de lo marito a uno pane e uno vino; nè più di diece uomini, nè
più d’otto servidori, i quali non si possano vestire de niuno d’un
assiso overo a intaglio; nè più di dui trombatori, uno naccarino,
e dui altri jocolari, se si vorranno, e non più, a la pena di lire
cento per ciascuna volta e cosa al marito che contra facesse. E
che dal dì delle nozze e lo dì seguente innanzi nona, se no nei
detti dui die non si possa avere tromba, trombetta o naccara, nè
più di due servidori, non intendendovi i servidori residenti in de
la famiglia de la detta casa, a la pena di lire venticinque a lo
marito detto, e a pena lire diece a ciascuna altra persona che
oltra a ciò facesse o v’andasse. E che niuno modo o verso ne lo
tale luogo si possa carolare, danzare overo ballare, fuor de la
casa ove sono tali nozze, de dì overo de notte, con lume overo
senza lume, a la pena di lire venticinque per ciascuna persona
e a volta che fosse fatto contra, così a chi ballasse come a chi
facesse fare. E che lo dì de le nozze solamente si possa dare
confetti, e non si possa dare alcuno confetto prima overo poscia
a cinque diei a la pena di lire venticinque; ed intendasi due maniere
confetti, contandosi la traggea tutta per una maniera. E
che a le dette nozze non possa avere più di tre vivande, tra le
quali possa essere un rosto con torta chi vuole. E quello arrosto
e torta s’intenda sola una vivanda, non intendendosi per vivanda
frutti e confetti. E che non possa apparecchiare nè avere per
tutto el corredo de le nozze più che venticinque taglieri de ciascuna
vivanda, intendendosi per vivanda raviccioli o bragiere
e tortelletti: salvo che a le nozze di cavalieri possano avere
quelle donne e uomini che a loro piacerà, e dare di quattro vivande,
e confetti e jocolari quanti e quanto tempo a loro piacerà,
pena di lire cinquanta al marito che contra facesse, e per
quante volte; e pena di lire venticinque de ciascuna donna e
ciascuno trombatore, naccarino o altro qualunque jocolare che
facesse contra. E che lo coco che farà le tali nozze, sia tenuto
e debbia denunziare a lo officiale, almeno uno dì dinanzi, quelle
cotali nozze, e quante e quali vivande dee fare, e chi è lo marito,
a la pena di lire venticinque; e se più vivande facesse ch’è
ordinato, caggia nella detta pena. E se darà vitella, non possa
dare alcun’altra carne con essa, e non passi più di lire sette; nè
più d’una possa dare per tagliere, a la pena di lire venticinque
per ciascuna cosa e volta; dichiarando che in su lo tagliere de
lo arrosto non possa dare nè avere altro che uno cappone
colla torta, e uno pajo di pollastri con uno pippione o due pippioni
con uno pollastro, overo uno anitrottolo e non più, a la
detta pena per qualunque cosa fosse contra fatta. E che i detti
trombatori, naccarini, sonatori o altri qualunque jocolari non
possano torre o avere a tali nozze più, per uno, di soldi quindici
el dì, a la pena di lire diece chi dà o riceve». Ap. Giudici.





221.  



              Ce pays plantureux

Fertile en biens, en dames bienheureux...

Depuis un peu, je parle sobrement;

Car ces Lombards avec qui je chemine

M’ont fort appris à faire bonne mine,

A un mot seul de Dieu ne deviser,

A parler peu et à poltroniser.

Dessus un mot une heure je m’arrête,

Si on parle à moi, je réponds de la tête.

                          Ep. XLIV.








222.  Relazioni d’ambasciadori veneti, serie I. vol. II, p. 379.





223.  Per iscoprir un ladro piglia un vaso, empilo d’acquasanta,
accostavi una candela benedetta, e proferisci: — Angelo bianco,
angelo santo, per la tua santità, per la mia verginità, mostrami
chi ha tolto tal cosa», e l’effigie apparirà al fondo del vaso. Consilia
in causis gravissimis, pag. 414, citato da Alfredo Maury,
Revue archéologique, 1846, pag. 161.





224.  Mazzuchelli, in Armellini.





225.  Anche Clemente VII era ito abitare lungi dal Tevere,
benchè il fisico Riccardo Cervini mandasse più volte suo figlio,
che fu poi Marcello II, a rassicurarlo.





226.  Keplero nel 1618 mise fuori la profezia di sette M. Essendo
morto l’imperatore Mattia, al 20 marzo seguente, si spiegò:
Magnus monarca mundi medio mense martii morietur.




Nella XXIX lettera al signore Dell’Isola fra Paolo Sarpi scrive: — Non
posso penetrare in modo alcuno il senso di quelli che
dicono, Dio ha predetto e voluto questo, e tuttavia si affaticano
acciò non sii. Ma dell’astrologia giudiziaria bisognerebbe parlarne
con qualche Romano, essendo quella più in voga nella loro
corte, che in questa città. Con tutto che vi concorra ogni abuso,
questo mai ha potuto aver luogo: la vera causa è perchè qui le
persone non aggrandiscono se non per gradi ordinarj, e nessun
può sperare oltre lo stato suo, nè fuori dell’età conveniente. In
Roma, dove oggi si vede nel supremo grado chi jeri era ancora
nell’infimo, la divinatoria è di gran credito.




«Che miseria è questa umana di voler sapere il futuro! a
che fine? per schifarlo? Non è questa la più espressa contraddizione
che possa esser al mondo? Se si schifarà, non era futuro,
e fu vana la fatica. Io nell’età di anni venti attesi con gran diligenza
a questa vanità, la quale se fosse vera meriterebbe che
mai si attendesse ad altro. Ella è piena di principj falsi e vani,
onde non è maraviglia che seguano pari conclusioni; e chi ne
vuol parlare in termini di teologia, credo che la troverà dannata
dalla Scrittura divina, Isaia, c. 7. Sono anche assai buone le ragioni
di Agostino contro questa vanità, De civitate Dei, lib. V.
cap. 1 e 6; III. c. 4; Confess., cap. 3 e 5; super Genes., cap. 16 e
17. Se costì fosse un re mutabile, che ricevesse in grazia oggi
questo, domani un altro, l’astrologia piglierebbe molta fede, e
chi fosse giovane perderebbe anco quella che ha.




«Io tengo poche cose per ferme, sì che non sii parato a mutar
opinione; ma se cosa alcuna ho per certa, questa n’è una, che
l’astrologia giudiziaria è pura vanità».





227.  Sabellico, lib. I. c. 4.





228.  Cambi, al 1517.





229.  Il suo De secretissimo philosophorum opere chimico per
naturam et artem elaborando, più volte ristampato nel XVI e
XVII secolo, conchiude: Finit hic liber et tractatus compositus
per M. Bernardum comitem trevisanum, qui aquisivit comitatum
et ditionem de Neige in Germania per hanc artem pretiosam et
nobilem. Anche frà Bonaventura d’Iseo fece molte ricerche alchimiche.





230.  Il più importante trattato che il medioevo ci abbia trasmesso
intorno alle belle arti, la Diversarum artium schedula
del monaco Teofilo del XIII e XIV secolo, piena di preziosi metodi,
non scevera di arcani, al cap; 47 del lib. I tratta del far l’oro
ispanico a questo modo: — È composto di rame rosso, polvere
di basilisco, sangue umano e aceto. I Gentili, la cui abilità è
nota, si procurano dei basilischi a questo modo. Hanno sotterra
una camera tutta di pietre con due finestruoli che appena ci si
vede attraverso. Vi mettono due galli vecchi di dodici o quindici
anni, dandovi ben a mangiare. Ingrassati che sieno, prendono
caldo, s’accoppiano e fanno ova. Allora si levano i galli, e si
mettono dei rospi a covar le ova, nutrendoli di pane. Da quelle
ova escono pulcini maschi, come quei delle chiocchie, ai quali in
capo a sette giorni crescono code da serpente; e se la camera
non fosse pavimentata, tosto entrerebbero sotterra. Onde impedirlo,
quei che gli educano hanno dei vasi di bronzo rotondi
molto capaci, perforati d’ogni parte e cogli orifizj chiusi; vi pongono
questi pulcini, chiudono le aperture con coperchi di rame,
li sepelliscono, lasciandoli nutrirsi sei mesi colla terra fina che
penetra pei buchi. Dopo ciò li scoprono, e v’accendono vicino un
gran fuoco sin a che gli animali sieno dentro bruciati affatto.
Raffreddito che sia, li levano, li macinano, v’aggiungono un terzo
di sangue umano rosso... Poi si prendono lame sottili di rame
rosso purissimo, e da ciascuna parte vi si pone uno strato di
quella preparazione, e si mette al fuoco... Così si seguita finchè
la preparazione consuma il rame, e prende il peso e il color
dell’oro. Quest’oro è adattato a qualunque uso».




Le indagini chimiche di Newton ebbero a scopo per lungo
tempo la tramutazione dei metalli; e nel 1669, a ventisette anni,
quando avea fatto già le più insigni scoperte, scriveva ad un
amico partente per un viaggio: — Procurate sapere se a
Schemnitz in Ungheria cambiano davvero il ferro in acciajo
sciogliendolo in un’acqua vitriolata che si raccoglie nelle cavità
del masso in fondo alla miniera, poi scaldando la soluzione fin
allo stato di pasta in un fuoco violento, e quando raffredda
trovasi di rame. Dicono che ciò si usi pure in Italia. Venti o
trent’anni fa traevasi da questo paese un vitriolo detto Romano;
ma non può più aversene, forse perchè trovano più profittevole
adoprarlo a tramutar il ferro in rame». David Brewster,
Mem. of the life, writings and discoveries of J. Newton. Edimburgo
1855.





231.  Il Cardano ancor fanciullo vide una meravigliosa pioggia
di sassi (Opera, tom. iii. p. 279), ch’egli dice furono mille ducento,
di cui uno pesava centoventi libbre. Più circostanziato ci
si dà quest’avvenimento da Pietro d’Anghiera (Epistolarum,
pag. 245), facendolo proprio del Cremasco, e accompagnato da
una notte fosca, da lunghissimi lampi e tuoni: e che nella pianura
di Crema, dove non si troverebbe un sasso grosso come un
ovo, ne caddero di così grossi che dieci passavano le cento libbre,
uccidendo uccelli, montoni, pesci. E’ parla delle infinite ciancie
che ne fecero i fisici, i teologi, i fanatici. Ciò fu il 4 settembre
1511.





232.  Altra opinione comune al suo tempo. Marsilio Ficino, De
Vita, dice: — È assioma fra i Platonici, e che sembra appartenere
a tutta l’antichità, vi sia un demone a tutela di ciascun
uomo al mondo, e ajuti coloro, alla cui custodia è proposto.
Famigliare di casa Torelli di Parma era la figura d’una brutta
vecchia, la quale appariva sotto un camino quando dovesse morir
uno della famiglia». Cardano, De rerum varietate, XVI. 93.





233.  H. Cardani, mediolanensis philosophi ac medici celeberrimi
opera omnia... cura Caroli Sponii. Lione 1663, tom. X in-fol.
L’editore dice: Inter innumeros elapsi sæculi scriptores vix
ullus occurit, cujus monumenta majore omnium eruditorum applausu,
admirationis assecla, fuerint hactenus excepta ac concelebrata,
quam H. Cardani ... idque merito quidem ... Quo
factum, ut auctor ipse maximus literarum dictator a quibusdam
magni nominis viris, ab aliis vir incomparabilis, ab aliis portentum
ingenii audire meruerit etc. E vi soggiunge una serie di
testimonj.





234.  Pag. 218, 214, 302 del Palagio degli incanti e delle gran
meraviglie degli spiriti e di tutta la natura, diviso in libri quarantacinque
e in tre prospettive, spirituale, celeste ed elementare,
di Strozzi Cicogna. Vicenza 1605.





235.  Il penitenziale del vescovo Burcardo, anteriore al Mille,
assegna le penitenze per chi crede che altri possa per incantagione
eccitar procelle, odio o amore, affascinare o venir alle
tregende. Di tutto ciò parliamo più a disteso nella nostra Storia
universale, lib. XV, c. 15. Però il Muratori, Dissertaz. LXVIII,
pubblicò una penitenziale del monastero di Bobbio: Qui cum
vidua aut virgine peccavit, qui falsa testimonia super alios apponunt
et ad sorcerias recurrunt, aut divinationes credunt...
isti pæniteant V annis, vel III ex his in pane et aqua.





236.  Frà Bernardo da Como, 1584, dice che le streghe non
sussistevano tempore quo compilatum fuit decretum per dominum
Gratianum... Strigiarum secta pullulare cœpit tantummodo a
centum quinquaginta annis citra, ut apparet ex processibus Inquisitorum.





237.  Xiletti, Consilia criminalia. Venezia 1563, tom. I. cons. 6.





238.  Sunt qui credunt mulieres quasdam maleficas, sive potius
veneficas, medicamentis delibutas, noctu in varias animalium
formas verti et vagari, seu potius volare per longinquas regiones,
ac nuntiare quæ ibi aguntur, choreas per paludes ducere,
et demonibus congredi, ingredi et egredi per clausa ostia et foramina,
pueros necare, et nescio quæ alia deliramenta. De situ
Japigiæ, pag. 126.





239.  Forma seguito alla Lucerna Inquisitorum hæreticæ pravitatis
reverendi patris fratris Bernardi comensis ordinis Prædicatorum
ac inquisitoris egregii, in qua summatim continetur
quidquid desideratur ad hujusce Inquisitionis sanctum munus
exequendum. Milano 1566. Fu stampato per opera del reverendo
padre Inquisitore di Milano ad laudem Dei, ristampato delle
volte assai, e commentato da Francesco Pegna.





240.  Citano questo fatto anche il Bodino nella prefazione della
Demonomania, e frà Silvestro Priero, il primo contraddittore di
Lutero, nelle Mirabili operazioni delle streghe e degli demonj.





241.  Il famoso Peiresc al 28 giugno 1615 da Aix scriveva a
Paolo Gualdo a Padova: — Il medico che mi cura, desidera con
passione d’avere un libro Baptistæ Codrunqui medici imolensis
de morbis ex maleficio, per causa di certe monache di questa
città in assai numero, che si trovano inferme di malattie incognite
e soprannaturali».





242.  Francesco Vittoria, Prælectiones theologicæ, lib. II.





243.  De strigibus, 1523; e quattro apologie, 1525.





244.  De sortilegiis.





245.  Strix, sive de ludificatione dæmonum, 1523; e la versione
italiana stampata a Venezia il 1556 col titolo: Il libro detto
Strega, ovvero delle illusioni del demonio.





246.  Compendio dell’arte esorcistica, e possibilità delle mirabili
e stupende operationi delli demonj e de’ maleficj, con li rimedj
opportuni alle infermità maleficiali... opera non meno giovevole
agli esorcisti che dilettevole ai lettori, ed a comune utilità
posta in luce. Venezia 1605.





247.  De sortilegiis, lib. II. q. 7.





248.  De strigibus, c. 17 e s.





249.  Fortalitium fidei.





250.  De hæresi.





251.  De lamiis, et excellentia utriusque juris.





252.  Parergon juris, VII. c. 23; VIII. c. 21. Contro di lui principalmente
sono dirette le confutazioni di Martin Delrio, Disquisitionum
magicarum, lib. III. q. 16.





253.  Dæmonum investigatio peripatetica, in qua explicatur
locus Hippocratis, si quid divinum in morbis habeatur. Firenze
1580.





254.  Cum in brixiensi et bergomensi civitatibus et diœcesibus
quoddam hominum genus perniciosissimum ac damnatissimum
labe hæretica, per quam suscepto renuntiabatur baptismatis
sacramento, Dominum abnegabant, et Satanæ, cujus consilio
seducebantur, corpora et animas conferebant, et ad illi rem
gratam faciendam in necandis infantibus passim studebant, et
alia maleficia et sortilegia exercere non verebantur... Bolla del
15 febbrajo.





255.  Repertæ fuerunt quamplures utriusque sexus personæ...
diabolum in suum dominum et patronum assumentes, eique obedientiam
et reverentiam exhibentes, et suis incantationibus,
carminibus, sortilegiis aliisque nefandis superstitionibus jumenta
et fructus terræ multipliciter lædentes, aliaque quamplurima
nefanda, excessus et crimina, codem diabolo instigante, committentes
et perpetrantes etc.





256.  Il serio storico De Thou racconta: — Diceasi che Sisto V
avesse pratica col demonio, e patto di darsegli purchè fosse
papa e pontificasse sei anni. Di fatto ebbe la tiara, e per cinque
anni segnalossi con azioni che sorpassano l’elevazione dello spirito
umano. Al fine cadde malato, e il demonio venne a intimargli
il patto. Sisto incollerito lo rimbrottò di mala fede, giacchè soli
cinque anni erano corsi; ma il demonio gli disse: Ti ricorda che,
trattandosi di condannar uno che non avea l’età legale, dicesti
Gli do uno de’ miei anni? Sisto non seppe cosa rispondere, e si
preparò a morire fra i rimorsi». Vero è che De Thou non sta
garante del fatto, potendo essere invenzione de’ malevoli Spagnuoli.
Histoire universelle, tom. XI.





257.  Magos et maleficos, qui se ligaturis, nodis, characteribus,
verbis occultis mentes hominum perturbare, morbos inducere,
ventis, tempestati, aeri ac mari incantationibus imperare posse
sibi persuadent aut aliis pollicentur, ceterosque omnes, qui quovis
artis magicæ et veneficii genere pactiones et fœdera expresse vel
tacite cum dæmonibus faciant, episcopi acriter puniant, et e societate
fidelium exterminent. Act., p. 5. pag. 5.





258.  Così frà Girolamo Menghi nel precitato Compendio dell’arte
esorcistica, pag. 480. Però egli stesso, pag. 416, dice che
le streghe non aveano potenza sugli Inquisitori in uffizio, e
«più volte essendo interrogate queste maghe et malefiche per
che cause non offendevano gli giudici et inquisitori, respondevano,
questo più volte aver tentato et non l’aver potuto fare».





259.  De’ moltissimi io allego quei soli ch’ebbi alla mano:




Eimerico, Direttorio degli Inquisitori.




Carena, De officio Sanctæ Inquisitionis.




Pegna, Praxis Inquisitorum.




Bodino, Demonomania degli stregoni, cioè furori e malìe de’
demonj col mezzo degli uomini. Venezia 1592.




Menghi, Compendio dell’arte esorcistica. Ivi 1605.




Cardi, Ritualis romani documenta de exorcizandis obsessis.
Ivi 1733.




Flores commentariorum in Directorium Inquisitorum, collecti
per Franciscum Aloysium Bariolam mediolanensem.
Milano 1610.




Aphorismi Inquisitorum. Bergamo 1639.




Quando Morellet nel 1762 ebbe tradotto il Directorium Inquisitorum,
Malesherbes gli disse: — Voi credete aver raccolto
de’ fatti straordinarj, delle processure inaudite. Or bene sappiate
che questa giurisprudenza di Eymeric e della Santa Inquisizione
è ad un bel presso la nostra giurisprudenza criminale
tutt’intera. — Io restai confuso di tale asserzione (soggiunge
Morellet, Mémoires, I. 59); ma di poi ho riconosciuto ch’egli avea
ragione».





260.  Sacro arsenale, ovvero Pratica dell’ufficio della Santa Inquisizione,
di nuovo corretto ed ampliato. Bologna 1665. Lo
stesso trovo nella Breve informatione del modo di trattare le
cause del Santo Officio per li molto reverendi vicarj della Santa
Inquisitione di Modana. 1659.





261.  Flores commentariorum, pag. 3.





262.  Millenarium sæpe excedit multitudo talium, qui unius
anni decursu in sola comensi diœcesi ab inquisitore qui pro tempore
est, ejusque vicariis, qui octo vel decem semper sunt, inquiruntur
et examinantur, et annis pene singulis plusquam centum
incinerantur. Spina, De strigibus, cap. 13.





263.  Ripamonti, Historia mediolanensis, dec. IV. lib. V. p. 300; — Oltrocchi,
Notæ ad vitam sancti Caroli, pag. 684-94.




Nell’archivio della curia di Milano esistono diversi processi
contro maliardi ed eretici, e principalmente son notevoli la
«Relazione di quanto fece san Carlo nella visita dei Grigioni
(Instructiones pro iis qui in missionibus contra hæreticos versantur)»;
i «Dubbj dati dal prevosto di Biasca», un de’ quali
è: — Sono processati i sospetti d’arte diabolica, et il notar dice
d’aver mandato i processi a Milano, nè altra provvision s’è visto:
perciò vanno peggiorando con scandalo d’altri»; e un altro: — Sono
alcuni mercanti i quali non osservano il decreto di non
andare ne’ paesi d’heretici senza licenza, et sono difesi dalli signori
temporali (svizzeri) perchè così fanno loro, però con precetto
di non andar alla predica d’heretici, nè trattar con loro
della religione».




Anche nella vita del cardinale Federico Borromeo nel 1608
si legge: — Ancora alcuni perseverano con i segni superstiziosi
in guarir malìe, nè si può aver testimonj per formar processo.
Si admettono chirurgi, medici et maestri di scuola senza far la
professione della fede; et volendo noi che la faccino, il fôro secolare
dice di voler loro far giurare di non far cosa illecita, nè
usar cose diaboliche, e con questo si admettono persone vagabonde».
Tutto ciò si riferisce alle tre valli di diocesi milanese,
appartenenti agli Svizzeri.





264.  Nell’epistolario di san Carlo stampato a Milano il 1857,
leggesi a pag. 419 in una lettera a Giovanni Fontana: — M’è
dispiaciuto d’intendere quello che passa nelle Tre Valli per
conto di quel negromante, il quale, facendo professione di scoprire
le streghe e stregoni di quel paese fuor delle vie giuridiche,
mi par non men degno di castigo lui medesimo che li stregoni
stessi, camminando per via di negromantia o altra proibita a’
cristiani. Però ne scrivo ai signori e do ordine al visitator Bedra
che vadi in dentro a posta per riportar provvisione, perchè
costui sia rivocato et anche castigato». Segue l’ordine al visitatore.




Il 18 aprile 1567 san Carlo scriveva aver saputo che in val di
Blenio, quando si fanno esequie, molti preti, dopo detta messa
nella loro chiesa, vanno a dirla anche al luogo del funerale; e
mancando le particole, le spezzano e consacrano solo un frammento.
Egli vuole che a ciò si provveda. Lettera nell’arch.
arcivesc., dove vi son moltissime lettere sopra essa valle.





265.  Il processo esiste nell’Ambrosiana di Milano, segnato R.
109 in fol.





266.  Crepet, De odio Satanæ, lib. I. disc. 3.





267.  Stuttgard, 1843.





268.  Sotto il 19 luglio 1675 il Torriano vescovo di Como scriveva
a un parroco del territorio bormiese aver trovato colà
quamplures tam viros quam fœminas variis sortilegiis infestos,
fascinationibus incumbere et vere strigas esse, arte in tenera
ætate prehensa. Perciò ne’ quattro anni seguenti furono giustiziate
trentacinque persone, e molte sbandite.





269.  Del congresso notturno delle lamie, libri III. Rovereto 1749.





270.  Lettere del Pr. G. B. Carli al signor G. Tartarotti intorno
all’origine e falsità della dottrina dei maghi e delle streghe; — Maffei,
Arte magica dileguata. Verona 1750. — A queste uscì
una risposta in Venezia l’anno stesso, Osservazione sopra l’opuscolo
Arte magica dileguata di un prete dell’Oratorio, per dimostrare
che, avanti e dopo Cristo, sempre vi furono maghi e streghe;
e raccolgonsi passi de’ santi Padri che sembrano credere
alle stregherie. Il padre Zacaria, annunziando l’opera del Tartarotti,
disapprova il negar le magìe: — In una città m’accadde
d’udir un medico spiritoso, il quale negava che si dessero indemoniati,
tutto attribuendo alla fantasia di chi si crede offeso.....
Ma perchè mai tanto impegno di relegare dentro l’inferno i demonj?»
Storia letteraria d’Italia, 1750.




A disteso ho ragionato io di tal materia nella Storia universale
e in quella degli Eretici d’Italia, e prima nella Storia della
diocesi di Como, lib. VII. pag. 97 e seguenti, adducendo anche
una sentenza motivata. Altre possono vedersi nel Mazzoni
Toselli, Origini della lingua italiana, tom. III. p. 880, 1043,
1076, 1360.





271.  Communis Catholicorum sententia docet re ipsa hanc commixtionem
dæmonum mulierumque accidere. — Theol. Christ.,
tom. III. Il milanese frà Francesco Maria Guacci, nel Compendium
maleficorum, stampato a Milano nel 1608 e nel 1626, ove
le dottrine sono illustrate con molte figure, al cap. 12 del lib. I
scrive: Solent malefici et lamiæ cum dæmonibus, illi quidem succubis,
hæ vero incubis, actum venereum exercere; communis
est hæc sententia patrum, theologorum, philosophorum, doctorum,
et omnium fere sæculorum atque nationum experientia
comprobata.





272.  Alle materie religiose io attribuii sempre importanza ed
estensione primaria nella storia, e sempre mi proposi di maneggiarle
da sincero indagatore, ma docile e riverente cattolico. Qui
entrando a dirne più di proposito, e in questioni dove l’esattezza
dogmatica può restar offesa da una parola meno precisa, sento
il bisogno di riprofessare la mia piena sommessione all’indefettibile
autorità della Chiesa, e l’incondizionata accettazione
d’ogni suo decreto. Il che fo nè obbligato nè consigliato, ma per
vero convincimento; e tanto più spontaneo quanto che mi sento
e mi mostrai sempre cittadino indipendente, e scrivo in paese
dove nessun vincolo ha la stampa, in tempi ove l’opinione careggia
tutt’altri sentimenti.




(L’autore trattò più ampiamente questa materia in un lavoro
speciale, Gli Eretici d’Italia, volumi 3 in-8º, da questa medesima
Unione editrice. Gli Editori).





273.  Ho alla mano Replica fratris Silvestri Prieratis ad fratrem
Martinum Lutherum, senza data, di dieci carte, ove difende
sè dalle incolpazioni dategli.





274.  Fra altri compose il Compendio d’errori ed inganni luterani;
Rimedio alla pestilente dottrina di frate Ochino; Discorso
contro la dottrina e le profezie di frà Girolamo Savonarola.





275.  Era egli a Siviglia nel 1522 quando fece ritorno la nave
Vittoria, che per la prima avea fatto il giro del globo; e trovavano
d’aver perduto un giorno, benchè esatto giornale avessero
tenuto. Nessuno sapeva darne ragione, ma il Contarini la
spiegò.






276.  Non tam exemplis rationibusque actum est, quam conviciis
ac maledictis; nec christiana pietate sed canina facundia... Nec
jurgiis modo, sed, quod dictu nefas est, jocis et scommatis libros
referserunt. Quin vero qui veritatis indagandæ studio scribunt,
mites modestosque se ipsos exhibeant, Christi exemplo, qui cum
esset veritas, in se ipso quoque mansuetudinem prædicavit, tantumque
abfuit ut ultro maledixerit, ut etiam, quod Petrus ait,
maledicenti non minaretur. Il Bembo lodava grandemente le
lettere del Cortese, «nella qual cosa egli merita tanto maggior
laude, che delet maculam jam per tot sæcula inustam illi hominum
generi, di non saper scrivere elegantemente».





277.  Pallavicino, Storia del Concilio di Trento, lib. XI. c. 30.





278.  1º Quod eliminet omnes dolores præteritorum temporum,
simoniam videlicet, ignorantiam e tirannidem, ac vitia omnia quæ
alias Ecclesiam affligebant; et bonis consultoribus adhæreat, et
libertatem in votis, in consiliis ac executione gubernatorum
cohibeat.




2º Ecclesiam juxta sancta concilia et sacras leges canonicas
religiose, quantum tempora patientur, reformet, ut faciem
sanctæ Ecclesiæ, non peccatricis congregationis referat.




3º Fratres suos et filios carissimos sanctæ romanæ Ecclesiæ
cardinales, aliosque prælatos et membra Ecclesiæ integro
amore non verbis tantum sed rebus et operibus complectetur,
bonos honorando et exaltando, illisque et maxime pauperibus
providendo, ne apex apostolicus paupertate sordescat.




4º Omnibus indifferenter justitiam administrabit, et in hoc
optimos officiarios constituet, qui nullis compositionibus aut
altercationibus jurium justiciam pessundabunt.




5º Fideles, signanter nobiles, et monasteria consueta adjuvari,
in suis necessitatibus juxta tempora bonorum pontificum
sustentabit.




6º Infideles, maxime Turchas, pessimos crucis hostes, nunc
apud Rhodum et Hungariam multis victoriis superbientes, qui
maximo dolori et terrori Ecclesiæ sanctæ sunt, excludet et
expugnabit, et ad hanc expeditionem pecunias congruentes, inducias
inter Christianos procurabit, et justam expeditionem
magna auctoritate ordinabit, et nunc aliquo pecuniario præsidio
obsidioni Rhodianæ succurret.




7º Ecclesiam Principis Apostolorum magno nostro dolore diruptam
et conquassatam, partim sua impensa, partim principum
et popolorum piis suffrages, sicut prædecessores sui fecerunt,
eriget, consolidabit.





279.  Epistolæ famil., tom. I. p. 18.





280.  Tratto dalla Biblioteca di Monaco, noi l’abbiamo inserito
negli schiarimenti al libro XV della Storia Universale. Nello
Schelhorn, Amœnitates historiæ ecclesiasticæ, nº VIII, trovasi un
lungo consulto di riforme, proposte da una commissione eletta
da Ferdinando I imperatore, colle risposte fattevi dalla curia
romana.





281.  Sanuto, Diarj al 1523; presso il quale è un’epistola, che
dice: Vir est sui tenax, in concedendo parcissimus, in recipiendo
nullus aut rarissimus; in sacrificio quotidianus et matutinus
est: quem amet aut si quem amet, nulli exploratum. Ira non
agitur, jocis non ducitur. Neque ob pontificatum visus est exultasse;
quinimo constat graviter illum ad ejus famam nuntii ingemuisse.





282.  Giovanni Cambi, al 1522.





283.  Erasmo, Ep. 1176, dice: — Vix nostra phalanx sustinuisset
hostium conjurationem, ni Adrianus tum cardinalis, postea romanus
pontifex, hoc edidisset oraculum: Bonas literas non
damno, hæreses et schismata damno». Anche Girolamo Negri,
nelle lettere, ove dipinge sì bene quel pontificato, dice: — Dilettasi
soprattutto di lettere, massimamente ecclesiastiche, nè può
patire un prete indotto».





284.  



Sextus Tarquinius, Sextus Nero, Sextus et iste:

  Semper et a Sextis diruta Roma fuit.






Sono di gran verità i due epitafi destinatigli:





Hadrianus VI hic situs est, qui nihil sibi infelicius in vita quam quod imperaret duxit.




Pro dolor! quantum refert in quæ tempora vel optimi cujusque vita incidat.








285.  Lettera del 19 aprile 1532, nelle Cartas al emperador
Carlos V escritas por su confesor. Berlino 1848.





286.  Vedi Consilium delectorum cardinalium et aliorum prælatorum
de emendanda Ecclesia, S. D. N. D. Paulo III ipso
jubente conscriptum et exhibitum. 1538.





287.  Vedi Bartoli, L’Italia.





288.  On n’a qu’à publier hardiment tout ce qu’on voudra contre
les Jésuites, on peut assurer qu’on persuadera une infinité de
gens. Bayle, in Lojola.





289.  Marco Mantova Benavides, dotto giureconsulto e professore
a Padova, scrisse un libro del concilio, dove esamina quali
persone abbiano diritto d’intervenirvi, e che qualità ad esse
convengano; ove deplora che molti cardinali e prelati sì poco
intendano di studj, o soltanto di filosofia e lettere anzichè di
canoni e scritture; esamina poi i varj concilj precedenti, e quistiona
se il concilio sia superiore al papa. E benchè non risparmiasse
i disordini degli ecclesiastici, ebbe lodi da Paolo III e
applausi da Roma.





290.  Sulla riforma in Italia possono vedersi: Schelhorn, Amœnitates
historiæ ecclesiasticæ et literariæ. Lipsia 1737-46;
Gerdes, Specimen Italiæ reformatæ, 1763; Tiraboschi, Storia
della letteratura, tom. X. p. 560; Mac Crie, Storia dei progressi
e dell’estinzione della Riforma in Italia nel XVI secolo, con un
compendio della storia della Riforma tra i Grigioni (ingl.) 1830;
Cantù, Storia della città e diocesi di Como, lib. VIII, il Sacro
Macello in Valtellina, Firenze 1853, e Gli Eretici d’Italia. Sui
protestanti napoletani vedi Giannone, Storia civile, VIII, p. 12;
e nella Zeitschrift für Geschichtswissenschaft, 1847, vol. VIII,
p. 545, un articolo di G. Heine, Ueber die Verbreitung der Reformation
in Neapel, con notizie tratte dall’archivio di Simancas.





291.  Il famoso Andrea Alciato diresse al Mallio una lettera
per dissuaderlo di farsi francescano; ove a tal uopo gli espone
gli abusi e i disordini della vita monastica, con grandissima libertà.
Il Calvi n’ebbe copia, la mandò ad Erasmo, e pensava
pubblicarla. Grand’apprensione ne prese l’Alciato, e in bel latino
ironicamente gli scriveva: — Oh tristo di Calvi! e più
che capital nemico dell’Alciato se ciò farai! Che mi varranno
le mie veglie, che i tanti studj? Se tu mi spargi di questo veleno,
vorrei piuttosto esser morto. Lutero, i Picardi, gli Ussiti e
gli altri nomi d’eretici non saran tanto infami quanto il mio se
ciò avvenga. Non sai o dissimuli di sapere le faccende di questi
cucullati, la forza, la potenza, le esclamazioni sui pulpiti, le esecrazioni
fra il popolo, le detestazioni, e gl’infiniti mali che (gli
Dei me ne campino) ricadran sul mio capo? Intenterò processo
d’ingiuria, prima a te come campione, poi a Erasmo, poi a Frobenio;
invocherò uomini e Dei, moverò ogni pietra per iscagionar
me, e voi soli imputare ecc.». Marquardi Gudii et doctorum
virorum ad eum epistolæ. Utrecht, 1697.





292.  Ap. Hottinger, Ecclesia sæculi XVI, tom. II. p. 61.





293.  Lettera del 27 marzo 1554, esistente nella biblioteca
nazionale di Parigi, cod. 8645, carta 56. — Calvino conservò
sempre l’amore della duchessa. Quando il duca di Guisa, campione
de’ Cattolici di Francia, genero di lei, fu assassinato davanti
Orléans dal fanatico Poltrot, e i predicanti dalla cattedra
inveivano contro di lui, la duchessa ne mosse lamento con Calvino,
il quale rispondendo non riprova l’assassinio: Si le mal
fâchait à tous les gens de bien, monsieur de Guise, qui avait
allumé le flambeau, ne pouvait pas être épargné. Et de moi,
combien j’ai toujours prié Dieu de lui faire merci, si est-ce que
j’ai souvent désiré que Dieu mit la main sur lui pour en délivrer
son Eglise, s’il ne le voulait convertir... Cependant de le damner
c’est aller trop avant, si non qu’on eût certaine marque et infaillible
de sa réprobation. Lettere di G. Calvino, raccolte da
G. Bonnet, tom. II. p. 553. Parigi 1855.





294.  Angelica Negri di Gallarate, piissima monaca, le cui lettere
spirituali si leggevano nei refettorj, e che il marchese Del
Vasto governator di Milano volea consigliera e al letto di sua
morte, udendo l’Ochino predicare a Verona nel 1542, predisse
cadrebbe nell’eresia.





295.  Predica III e IV.





296.  




T. Quid vero mihi das consilii?




O. Ut plures uxores non ducas, sed Deum ores ut tibi continentem
esse det.




T. Quid si nec donum mihi, nec ad id petendum fidem dabit?




O. Tum si id feceris ad quod te Deus impellet, dummodo divinum
esse instinctum exploratum habeas, non peccabis.
Si quidem in obediendo Deo erravi non potest.








297.  Seckendorf, Historia Luteranismi, tom. III. pag. 68,
69, 579.





298.  Simleri, Oratio de vita P. M. Vermilii.





299.  Dizionario storico di Bassano.





300.  Raynaldi, ad 1539.





301.  Eusebius captivus, sive modus procedendi in curia romana
contra Lutheranos. Basilea 1533. Non è del Curione, come può
vedersi dalla lettera dello Zanchi al Muscolo, sibbene del Massari,
che nel 1554 stampò a Basilea De fide ac operibus veri
christiani hominis ad mentem Apostolorum, contra Evangelii
inimicos, nella cui prefazione è cenno di molti italiani dimoranti
in quella città.





302.  Ottenne dal carceriere che gli legasse una gamba sola;
poi che alternasse la catena fra le due gambe; nel qual mutamento
riuscì a far mettere la catena a una gamba finta. Vita
Cælii Secundi Curionis; de mirabili sua e vinculis, ac ipsis diræ
necis faucibus liberatione dialogus. — Abbiamo l’orazione funebre
recitatagli da Giannicolò Stuppani, Oratio de Cælii Secundi
Curionis vita. Vedi pure Schelhorn, pag. 258.





303.  Il Gerdesio, pag. 280, crede sia tutt’uno con Giulio da
Milano, agostiniano apostato che in Isvizzera pubblicò la I e II
parte delle prediche da lui recitate in San Cassiano a Venezia
nel 1541.




* Nei registri de’ giustiziati, tenuti dalla compagnia di San
Giovanni alle Caserotte di Milano, al 23 luglio 1569 trovo abbruciati
«un frate di Brera e Giorgio Filatore, quali erano
luterani». Al 1587, 1º ottobre, abbruciato un Giulio Pallavicino
della pieve d’Incino per eretico; «fu messo sul palco in duomo
l’anno 1555 e 1573, e l’anno 1587 fu morto dopo essersi confessato
e comunicato».





304.  Lo stesso Burigozzo sotto il 1534 parla d’uno spacciatore
d’indulgenze: — In questo tempo venne a predicare in domo un
frate de Santo Augustino Remitano; e questo fu una dominica
a dì 25 januario, e predicò tutta la settimana seguente. E la
dominica seguente, che fu a dì primo febraro, anunziò uno perdon,
con certe bolle da absolvere dei casi; e fu messo per la
cittade le cedole in stampa, qual se contenevano in ditta bolla;
et el ditto perdono fu messo fora el dì de santa Maria delle
Candele; e fu fatto procession dal clero. Circondorno la ecclesia
del domo de dentro, e riportorno ditto perdono a loco suo, zoè
a presso el barco dove se predica; e sempre con el ditto frate, e
ancora el commissario de ditta indulgenzia (dandoli li danari
ch’erano d’accordo), li davano la ditta carta, e li metteva suso
el nome de colui che pagava, overo de soi morti: donde che
durò questo circa a otto giorni. Et in questo termino assai
homeni mormoravano, vedendo questa indulgenzia così larga;
dondechè fu trovato questa cosa essere una ribalderia, et essere
false le bolle; et a questo fu preso el dicto frate, et ancora il
commissario; e furno messi in preson in casa del capitanio de
justizia; e lì ghe fu data la corda e tormenti. Al fine disseno di
sì, che l’era vero; e lì furno reponuti fin a che da Roma venisse
la risposta de quello che de lor far se dovesse; et a questo
passò qualche giorni: al fine fu concluso, che ditto frate e ditto
commissario fusseno mandati in galea...».





305.  Raynaldi, ad annum.





306.  Niceron, Memorie, tom. XXI. p. 115.





307.  Spondani, Annales ad 1543.





308.  Lettera XXI, lib. IV del Minturno al Gesualdo del 1534.





309.  Quirini, Diatriba ad vol. III epistolarum Poli, pag. 286;
e vedi Tiraboschi, Biblioteca degli scrittori modenesi, tom. III.





310.  Il formulario fu pubblicato nel vol. I delle opere del
cardinal Cortese colle firme de’ suddetti, e del vicario vescovile,
l’arciprete, il prevosto, tre canonici, il conte Giovanni Castelvetro,
il cavaliere Lodovico Dal Forno, Giambattista Tassone, Girolamo
Manzuoli, Angelino Zocchi, Bartolomeo Fontana, Antonio
Grillenzone, Pietro Baranzone, Bernardo Marescotti accademici;
Giannicolò Fiordibello, Gaspare Rangone, tre Bellincini,
Alfonso Sadoleto, Giovanni Poliziano, Elia Carandino, Filippo
Valentino, Bartolomeo Grillenzoni, Pellegrino Erri, ed il celebre
Falloppio.





311.  Si hanno tre medaglie coniate al Negri, e queste opere:




Rhætia, sive de situ et moribus Rhætorum.




De Fanini faventini ac Dominici bassanensis morte, qui
nuper ob Christum in Italia romani pontificis jussu impie
occisi sunt, brevis historia. Chiavenna 1550.




Historia Francisci Spieræ civitatulani qui, quod susceptam
semel evangelicæ veritatis professionem abnegasset, in
horrendam incidit desperationem. Tubinga 1555 (probabilmente
tradotte dall’italiano da Vergerio).




Del Negri parlarono il Verci nelle Notizie degli scrittori bassanesi,
e il Carrara nel Dizionario storico di Bassano; e li contraddisse
il grigione Domenico Rosio de Porta, ministro riformato
a Soglio nel 1794, dirigendosi al delegato don Fedele di Vertemate
Franchi; poi più diligentemente Giambattista Roberti,
Notizie storico-critiche della vita e delle opere di Francesco
Negri, Bassano 1839. È errore del Quadrio il farlo di Lovere:
nacque a Bassano, per un amore sfortunato si vestì benedettino
in Santa Giustina di Padova, poi la gelosia lo trasse a un
assassinio, pel quale fuggì in Germania nel 1525, ove alquanto
più tardi abbracciò le dottrine zuingliane. Che intervenisse alla
conferenza di Marburgo nel 1529, nessuna prova è. Tenne
scuola a Chiavenna, ma sembra non vi fosse pastore, come in
niun’altra chiesa di Svizzera. Infatto, primo ministro della chiesa
riformata a Chiavenna fu Agostino Mainardi, che vi rimase fin
alla morte, avvenuta nel 1563; e allora gli successe Girolamo
Zanchi.




Quando Lelio Socino da Vicenza fuggì a Zurigo, il Mainardi
dubitò che Camillo Renato rifuggito a Chiavenna, e in
corrispondenza con quello, ne avesse adottato le dottrine antitrinitarie;
laonde obbligò tutta quella chiesa a far una professione
di fede. Questa spiacque e al Renato e al Negri, parendo
deviasse alquanto dalla zuingliana; la chiesa chiavennasca si
trovò scissa, e il Mainardi scomunicò quei due come Sociniani. Il
Negri se ne scolpò a Zurigo, poi pubblicò la propria professione
di fede, confessando la divinità e incarnazione di Cristo, l’efficacia
del battesimo e dell’Eucaristia.




Le molte opere sue lo attestano dotto di greco e d’ebraico, e
versato nelle quistioni teologiche, benchè privo di gusto e d’eleganza.
Parecchie sono pubblicate a Poschiavo, dov’era stamperia
che dava giusta ombra ai nostri, e Pio IV spedì ai Grigioni
il prevosto della Scala di Milano nel 1550 per domandarne la
soppressione. È notevole quella sulla morte del Fanino di Faenza
(non Fanno, come dice il Tiraboschi) e di Domenico Cabianca
di Bassano. Quest’ultimo avea militato con Carlo V, e, bevute
le dottrine nuove, se ne fece apostolo: a Piacenza le predicò
apertamente, ma arrestato e non volendo ritrattarsi, fu appiccato
nel settembre 1550. Un’altr’opera è la traduzione latina
del caso di Francesco Spiera da Cittadella, giureconsulto (non
medico), padre di undici figli, il quale apostatò; poi citato da
monsignor Della Casa, fece pubblica ritrattazione in patria.
Dissero i religionarj che per castigo impazzisse, e urlando e
maledicendo cercava uccidersi, finchè terminò miseramente.




Ma l’opera più famosa del Negri è la tragedia intitolata Libero
arbitrio, 1546, poi 1550, poi in latino 1559. È un’azione
drammatica, alla quale sono intessute le controversie religiose.
Ne diamo l’analisi negli Eretici d’Italia.




Vuolsi che il suo carteggio fosse, or fa alquanti lustri, trovato
in Isvizzera e portato a Bassano; ma per quante ricerche
ne facessimo, non poterono esserci additate che due lettere, tra
quelle onde il Baseggio arricchì quella biblioteca; una di nessun
interesse, l’altra da Strasburgo il 5 agosto 1530 al M. R. maestro
Paolo Rossello di Padova, ove gli parla del molto che, dopo
spatriato, ebbe a soffrire per Cristo; e come la quaresima
precedente si fosse recato incognito a Venezia e in altri luoghi
d’Italia, ove trovò «diversi fratelli, alli quali narrai (dic’egli)
diffusamente tutte le cose sì mie quanto dell’Evangelio. Li nomi
di essi fratelli sono questi. In Venezia parlai con prè Alovise
dei Fornasieri de Padoa, olim in monachata chiamato d. Bartolommeo.
In Padoa parlai con pré Bartolommeo Testa, al quale
lassai el benefizio mio, che al presente è maestro de casa de
monsignor Stampa. Deinde in una villa sul Veronese, appresso
Lignago tre ovver quattro miglia, il nome della quale al presente
non mi soccorre, parlai per dui giorni copiosamente cum pré
Marino Gujoto, qui quondam monachus, dicebatur d. Pietro de
Padoa. Ultimo loco, a Brescia ragionai cum d. Vincenzo di
Mazi per un giorno continuo. Da questi adunque potrete intender
tutto». Dategli poi le nuove di Germania, conchiude: «Non
potiamo se non aspettar qualche gravissima croce. Orandum
sine intermissione nobis ac vobis est, ut Dominus ipse negotium
suum defendat. In Venezia non potei parlar con frate Alovise,
come desiderava, imperciocchè l’era andato a star a Treviso,
prout mi disse sua madre. Altro non mi occorre se non instantissimamente
pregarvi che vui et gli altri fratelli cristiani preghino
enixissime Dio per nui».




Era agostiniano, non benedettino come dicemmo noi sulla
fede del Nuovo Dizionario istorico, pubblicato in Bassano il
1796, dov’è un esteso articolo su questo apostato. Abbiam cercato
notizie delle persone nominate in questa lettera; ma solo
potemmo raccogliere dal sullodato signor Baseggio che il Fornasiero
era agostiniano e bassanese, come anche il Testa; fuggirono
di patria nè più se ne seppe; nè si potè raccapezzare
la corrispondenza ch’essi tenevano collo Spiera di Cittadella; la
cui storia fu tradotta in latino, non dal Vergerio, ma dal Negri.





312.  Vuolsi ricordare con lode la sua opera De methodo, sive
recta investigandarum tradendarumque scientiarum ratione
(Basilea 1558), ove, lasciando la dialettica ordinaria, propone
un nuovo metodo di giungere al vero collo scomporre e ricomporre
più volte la cosa, e sotto aspetti diversi esaminarla, salendo
dal noto all’ignoto.





313.  Vedi Lettere d’uomini illustri conservate nel regio archivio
di Parma, 1853. In questo vi ha di molte lettere concernenti
il Vergerio.





314.  Ivi, 4 aprile 1545. Tutti capiscono che allude alla violenza
di Pierluigi contro il vescovo di Fano, riferita dal Varchi
al 1537. Ora, ben otto anni dopo, il Casa dubita che il papa
possa averne avuto sentore: il che per lo meno smentisce la
bolla che si vorrebbe avesse egli stesa per assolverlo. Del resto
il fatto medesimo vien impugnato con buone ragioni dall’Amiani,
Memorie di Fano, vol. II, p. 149.




* Nel 1856 a Brunswick fu pubblicata una monografia di
Pier Paolo Vergerio da C. H. Sixt (P. P. Vergerius papstlicher
Nunzius, katholischer Bischof, und Vorkämpfer des Evangeliums:
eine reformationsgeschichtliche Monografie) col ritratto
e quarantaquattro lettere originali; e Findel ne fece un compendio
popolare.




Si ha un Catalogus hæreticorum dell’Arcimboldo, con note
del Vergerio che il rendono curioso.





315.  Così Celio Curione nel proemio alle Cento considerazioni
divine del Valdes napoletano. Credonsi del Vergerio le «Due
lettere d’un cortigiano, nelle quali si dimostra che la fede e la
opinione di Roma è molto più bella e più comoda che non è
quella dei Luterani. Terza lettera d’un cortigiano, il quale afferma
che a suo parere la messa del papa è più bella che la
comunione che si fa in alcun loco della Germania. Quarta lettera
d’un cortigiano, nella quale gli si dice che si comincia ad
accorgere che la dottrina ch’ei chiama la luterana sia la buona
e la vera, e che quella del papa sia la corrotta e la falsa».
Tutte ironie, che giravano per Italia; e a Pavia si riprodusse
nel 1550 dalla stamperia Moscheno il Latte spirituale, col quale
si debbono nutrire ed allevare i figliuoli de’ Cristiani a gloria di
Dio, opera forse del Vergerio, comparsa l’anno avanti a Basilea.
Vedi Apologia pro P. P. Vergerio adversus J. Casam. Ulma 1754.





316.  Bayle, ad Theod. Simon.





317.  Lo fecero principalmente lo Schelhorn e il Gerdes. Di
Vittoria Colonna adduceano il Pianto della marchesa di Pescara
sopra la passione di Cristo, e l’Orazione sopra l’Ave Maria. Aldo
1561. Vedasi Lefevre Deumier, Vittoria Colonna, Parigi 1856,
libro di poco merito.




* Un nuovo eretico pretese regalarci ultimamente Sigwart,
dimostrando la relazione fra le dottrine di Zuinglio e quelle di
Pico della Mirandola (Ulrich Zwingli; der Karakter seiner
Theologie mit besonderer Rücksicht auf Picus von Mirandula
dargestellt. Stuttgard 1855).





318.  



Cum casum miseratus ille magnus

Carapha, Italiæ decus Carapha

Ad cœlum geminas manus tetendit

Multis cum lacrymis Deum salute

Orans de mea: et ecce acerba fugit

Febris, et lateris dolor, refectæ

Vires, etc.






Nello Schelhorn, vol. II, è una dissertazione De religione
M. Antonii Flaminii. Nel Giudicio sopra le lettere di tredici
uomini illustri pubblicate da M. Dionigi Atanagi (Venezia 1554),
opera forse del Vergerio, si legge che il Flaminio «solo tra questi
ebbe qualche gusto e cognizione di Cristo e della verità, ma non
in tutti gli articoli, perocchè Dio non scopre e non rivela tutti i
suoi tesori ad un tratto, ma a parte a parte. Certa cosa è che,
se il Flaminio intese la giustificazione per la sola fede in Cristo
e la certezza della salute nostra, egli o non intese la materia
dell’eucaristia, o non ebbe ardimento di dirla come sta». E riferite
le discrepanze, soggiunge: — Questo guadagno almeno
facciam noi di quella lettera flaminiana, che, avendo esso dimostrato
dissentire da noi in questi punti, e non detto di dissentire
ove noi neghiamo esservi la transustanziazione, e quella oblazione
doversi applicare per vivi e per morti, e dove anche neghiamo
la Cena doversi dividere, il che fanno i papisti, quando ai
laici non danno la spezie del vino, in questi tre punti almeno
esso Flaminio ha dimostrato di tenere che noi abbiamo ragione;
e credo io che, se egli fosse vivuto, sarebbe eziandio in tutti gli
altri corso più avanti ed entrato nelle opinioni nostre; e credo
di più che, chi avesse potuto veder il secreto del suo cuore,
avrebbe veduto che già v’era entrato». Induzione assurda, eppure
abituale.





319.  Vedi Bayle, Dictionnaire critique.





320.  Bayle, in Gribaldi; Gerdes, pag. 276; Niceron, Mémoires
des hommes illustres, tom. XLI. p. 235.





321.  De hæreticis quo jure quove fructu coërcendi sunt gladio
vel igne, dialogus inter Calvinum et Vaticanum: e senza nome
d’autore nè di stampatore, ma credesi di Lelio Socino.





322.  Andrea Wissovatius, suo nipote, pubblicò le opere di lui
nella Bibliotheca fratrum polonorum 1636, 6 vol. in-fol.





323.  Bayle corregge moltissimi errori del Varillas e del Mainbourg
in proposito di esso, ma cade in molti altri. Vedi Malacarne,
Comm. delle opere e delle vicende di Giorgio Biandrata.
Padova 1814.




Dalle corrispondenze di Biandrata conosciamo un Giambattista
Puccini lucchese, dalla regina Bona spedito a Isabella d’Ungaria
come cancelliere, in surrogazione del Savorgnano; Lodovico
Biandrata fratello di Giorgio, protonotaro apostolico, e
segretario di Enrico di Valois re di Polonia; Giambattista Castiglioni
milanese, marchese di Cassano, che secondò Ferdinando
d’Austria nelle guerre contro i Turchi, ebbe alte cariche alla
corte imperiale, e da Filippo II di Spagna era destinato vicerè
in Francia contro gli Ugonotti, quando morì a Milano, e volle
esser sepolto senza pompe. Di che vedi Natale Conti, Historiæ
sui temporis, al 1551.





324.  Calvino lo taccia di barbaro stile, senza troppa ragione.





325.  Giambattista Gaspari, De vita... Francisci Pucci Filidini,
nella raccolta Calogeriana, tom. XXX. Venezia 1776.





326.  Contentiosi sunt, et inquieti; ex quacumque re lievissima
rixam movent, ne doceri a quoquo sustinent, nec a sua pervicacia
remittunt; unde nobis sunt oneri. Comander.





327.  Questi fatti risultano dalla storia affatto ostile del Llorente.
Hefele di Tubinga, nella bella monografia del Ximenes, li
svolge largamente e conchiude che «nella storia dell’Inquisizione
di Spagna, la santa Sede compare protettrice de’ perseguitati,
come fu in ogni tempo». Il protestante Schroeckh, nella
Storia ecclesiastica, si meraviglia che il papa abbia consentito
questa trasformazione d’un tribunale ecclesiastico in secolare,
da lui indipendente. E Ranke, protestante anch’egli, disapprovando
la storia del Llorente, scritta per favorire re Giuseppe
Buonaparte contro le libertà basche e le immunità ecclesiastiche,
dice che da quella appare come il Sant’Uffizio fosse una giustizia
regia sotto divise ecclesiastiche; tantochè il cardinale Ximenes
nicchiando a ricevere nel consiglio un laico nominato
da Ferdinando, questo gli rispose: — Non sapete che quest’Uffizio
non tiene la giurisdizione se non dal re?»




Il gagliardissimo pensatore Giuseppe De Maistre fece l’apologia
dell’Inquisizione spagnuola, non tanto dal punto di diritto,
come dall’essere stata un minor male, risparmiando alla Spagna
que’ torrenti di sangue che la Riforma e le discordie civili conseguenti
costarono al resto d’Europa. Dicendo apologia ho usurpato
un luogo comune de’ retori; ma del resto egli medesimo,
per quant’ardito, non osando quasi pronunziarlo in testa propria,
fa dire da taluno che «il Sant’Uffizio con una sessantina
di processi in un secolo ci avrebbe risparmiato lo spettacolo
d’un monte di cadaveri che sorpasserebbe l’altezza delle Alpi,
e arresterebbe il Reno e il Po.




Sant’Agostino disapprovò affatto le persecuzioni contro i dissidenti;
ma poi nelle Ritrattazioni, lib. II. c. 5: — Ho fatto due
libri contro i Donatisti, ove dissi non piacermi che, per forza
secolare, i scismatici siano violentati alla comunione. Per verità
allora mi spiaceva, perchè non ancora avevo provato a quanto
male ardisca l’impunità, nè quanto a mutare in meglio valga la
diligenza del castigo». E nel trattato 11 in Joann. nº 14: — Vedete
che cosa fanno e che cosa soffrono: uccidono le anime, e
son afflitti nei corpi; producono morti sempiterne, e lagnansi di
soffrirne di temporali».




Il Forti nelle Istituzioni civili, lib. II. c. dice che «l’Inquisizione
puniva non l’azione esterna, non la manifestazione pubblica
delle opinioni, ma il pensiero dell’animo; ed in questo
veramente eccedeva al di là dei confini d’ogni giurisprudenza».
Sarebbe stato opportuno ci avesse detto come conosceva essa il
pensiero dell’animo.





328.  Chiamavansi così le esecuzioni contro i condannati dall’Inquisizione,
perchè la maggior parte ne passava in assolvere
gl’imputandi, facendoli ricredere e recitare l’atto di fede; e
spesso non bruciavasi se non la candela che tenevano in mano.
Llorente cita un auto da fe del 1486 a Toledo, con settecentocinquanta
condannati, ma nessuno a morte; e un altro di novecento,
pur senza morti; in uno, tremila trecento furono condannati,
di cui ventisette a morte; ma si avverta che, oltre l’eresia,
erano di competenza del Sant’Uffizio i peccati contro natura, la
seduzione in confessione, la bestemmia, i ladri di chiesa, gli
usuraj, perfino il contrabbando di cavalli e munizioni al nemico
in tempo di guerra.




Dalla tolleranza dei nostri fratelli aspettiamo d’essere anche
noi tacciati di difensori del cavalletto e del rogo: noi.





329.  Verso il 1574 Mureto scriveva d’Italia all’illustre storico
De Thou, Qu’il était esbahi qu’il se levât qu’on ne lui vint dire
qu’un tel ne se trouve plus; et si l’on n’en oserait parler.





330.  Il Compendio della Santa Inquisizione.





331.  Vedi Breve informatione del modo di trattar le cause del
Sant’Uffizio per li molto reverendi vicarj della Santa Inquisizione
di Modana; e altri da noi citati a pag. 348.





332.  Di là, l’8 agosto 1555, scriveva una lettera a una madonna
Cherubina, dipingendo i guaj che dovè patire nell’assedio
di quella città, ed esortandola alla fede in Dio e nel Vangelo;
sempre abbondando di citazioni scritturali e di pietà: — Pregate
ancora per noi, com’io faccio per tutti i Cristiani che sono in
Italia, che il Signore ci faccia costanti acciocchè possiamo confessarlo
in mezzo della generazione diversa... Qui il padrone è
sempre il primo andare alla predica: di poi ogni mattina chiama
tutta la sua famiglia, ed in sua presenza si legge un evangelio
ed un’epistola di san Paolo, ed esso, postosi in ginocchioni con
tutta la sua corte, pregano il Signore. Bisogna poi che, casa per
casa, ciascheduno de’ suoi sudditi gli renda ragione della sua
fede, eziandio le massare, acciocchè ei veda come fanno profitto
nella religione, perchè dice che sa bene che, se non facesse così,
esso sarebbe obbligato a render ragione di tutte le anime de’
suoi sudditi. Io vorrei che tutti i signori e principi fossero tali.
Il Signore vi dia fede e vi accresca nella sua cognizione, perchè
di continuo noi dobbiamo pregare di crescere in fede». O. Moratæ
Opera, Basilea 1580, pag. 212.




Altre donne favoreggiarono la Riforma: Manrica de Bresegna
napoletana, Lavinia Orsini della Rovere, Maddalena e
Cherubina della casa stessa, Elena Rangone Bentivoglio, Giulia
Gonzaga contessa di Fondi, a cui Valdes dedicò i suoi Commenti
sui salmi...





333.  Nel 1553 Paolo Palazzo cantore, propenso ai Luterani,
fu tratto in carcere a San Domenico, e dopo alquanti giorni liberato
per favore di molti. Nel 1557 l’inquisitore carcerò
Matteo Dordono e Innocente Nibbio notaj, che pentiti, fecero
pubblica ammenda e penitenza, e tornarono con gran disonore
a casa. Taddeo Cavalzugo citato per luterano, fuggì a Ginevra,
sicchè fu bandito. Prete Simone, vissuto seco lungamente e arrestato,
cercando fuggire di carcere si ruppe una coscia, e dovette
far penitenza de’ suoi errori. Alessandro Cavalgio fu preso
per aver tratto di convento una sorella e maritatala. Altri assai
nobili si scopersero fautori dell’eresia, e ne pagarono il fio;
molti esularono, e i loro beni furono dati al principe. Nel 1558,
prete Riccio, che avea conversato, mangiato, bevuto con Luterani
e ajutatili a fuggire, s’un palco fu sferzato dall’inquisitore
frà Valerio Malvicino e dovette palesare quanto avea operato
contro i decreti del sommo pontefice: seco due altri cittadini:
Giuseppe de’ Medici pure sferzato, confessò quanto avea creduto
e fatto contro la cattolica fede: e un notajo Giuseppe di avere
scompisciato la pila dell’acquasanta, ferito di spada le immagini
e le braccia e coscie di San Rocco.




Memorie di Piacenza, vol. IX, pag. 277 e 344, ove però non
sono date che le iniziali, avendo temuto il Poggiali far torto a’
loro discendenti. Il Corvi parla di altri processati per luterani
e che abjurarono o furono puniti.





334.  Scriveva al Gonzaga signor di Guastalla: — Jeri sera,
per commissione del cardinale Alessandrino (Ghislieri), furono
pigliati tutti i miei libri e notata ogni minima mia polizza.
Questo non m’è grave, venendo la commissione da quel dabbene
e religiosissimo signore, e dal santissimo tribunale dell’Inquisizione;
ma ben mi doglio che gli ne sia data occasione da alcuni
maligni ed invidiosi miei emuli». Tiraboschi, vol. XII, p. 1712.
Io ho pubblicato il processo del Morone.





335.  Vita di Sisto V, part. I. l. III.





336.  Giannone, lib. XXXII, c. 5.





337.  Manoscritto all’anno 1571.





338.  Mazzuchelli, Scrittori d’Italia.





339.  Nello Schelhorn è una lettera di Aonio Paleario a Lutero,
Melancton, Calvino, Butzer, dissuadendoli dall’accettare la
convocazione del concilio, e mostrando quanta premura v’abbia
il papa: Pontifex qui id ætatis non satis firma est valetudine, ne
nocturnum quidem tempus sibi ad quietem relinquit; magnam
copiam consultorum habet, quibuscum ad multam noctem sermonem
producit; interdum autem jurisperitos, aut usu rerum
probatos, aut astutos homines, addite autem si vultis improbos,
consulit... advocat, orat atque obsecrat ut in communem curam
incumbant.




Del libro attribuito al Paleario, Del beneficio di Cristo crocifisso,
dapprima diffuso come di retto sentire, poi severamente
proibito, si moltiplicarono le edizioni e le traduzioni in tutte le
lingue: eppure asserivansi distrutte tutte le copie, quando ne fu
trovata una nella biblioteca di Cambridge, e ristampata il 1856
a Londra per cura di Churchill Babington con una traduzione
francese e una inglese del secolo XVI: e gran rumore ne fan oggi
principalmente i Tedeschi.




Il Paleario stando professore a Milano, propose a due suoi
allievi di combattere e di difendere la legge Agraria. Abbiamo
a stampa la tesi colla traccia data da lui, e le due declamazioni
di Lodovico Raudense e di Carlo Sauli; uno che fa da Tiberio
Gracco, l’altro da Marco Ottavio. Milano 1567.






340.  Alla stamperia dei Giunti lavorò Francesco Giuntini fiorentino
(1522-90) carmelitano, che scrisse d’astrologia, poi apostatò
in Francia, poi ravvedutosi fece pubblica abjura in Santa
Croce di Lione. Quivi stette correttore di stampe, ma guadagnò
con una banca sessantamila scudi, di cui tremila lasciò
ai Giunti; ma sepolto sotto le ruine della propria biblioteca, di
tal somma non si rinvenne traccia. Fu balzano e libertino, e
il Possevino non crede guari alla sua ritrattazione; pure allo
Speculum astrologiæ antepose una lettera diretta ai vescovi e
agl’inquisitori protestando Ego revoco et tamquam a me nunquam
dictum volo ciò che avea scritto contro la Chiesa.




Da un Giunti fiorentino, stabilitosi a Troyes in Sciampagna,
nacque nel 1540 Pietro De Larivey, il primo che scrivesse commedie
in Francia, e nella ristampa fatta il 1855 si attesta
l’efficacia di lui sopra il teatro francese, specialmente sopra
Molière, e si mostra quanto abbia tratto da’ nostri. Tradusse
pure le Notti facete dello Straparola.





341.  È poc’altro che una revisione di quella del Brucioli la
Bibbia novamente tradotta da la hebraica verità in lingua toscana,
per maestro Santi Marmochino fiorentino dell’ordine dei
Predicatori (Venezia, Giunti 1538 e 46). Anche Filippo Rustici
lucchese apostato, a Ginevra fece o rivide una versione della
Bibbia sopra i vulgarizzamenti del Vatable, del Pagnini, del
Brucioli.





342.  Il residente veneto ai 27 settembre 1567 scriveva alla
Signoria: — Fu fatto domenica l’atto solenne della Inquisition
nella Minerva, con intervento di tutti i cardinali che qui si
trovano, segondo che sua santità nel concistoro precedente li
haveva esortati, eccetto che il cardinale Boncompagno, che
non vi volse andar per rispetto d’un suo nepote che doveva
abjurar. Ed un altro cardinale anchora prese licentia dal papa
per andar fuori della terra, per non si ritrovare, dubitando di
poter essere da tutti riguardato, per rispetto della stretta amicitia
e conversation che havea avuta col Carnesechi, che dovea
comparer tra condannati. Forono i rei diecisette, de’ quali quindici
si sono abjurati, restando condannati, chi serrati in perpetuo
fra dui muri, chi in prigion perpetua, chi in galea perpetua, o
per tempo, et alcuni appresso in certa somma di danari per la
fabrica, che s’ha da far d’un hospital per li heretici, et tra
questi vi sono stati sei gentil’homeni bolognesi; ma li altri dui
sono stati remessi al fôro secular, e conseguentemente destinati
alla morte et al foco: l’uno di loro è da Cividal di Bellon, frate
di san Francesco conventuale, maestro di theologia, condannato
come relasso, e l’altro il Carnesechi, incolpato di aver
tenuta già lungo tempo continuamente la heresia di Lutero e
de Calvino, e d’aver più volte ingannato l’officio della Inquisitione,
fingendo di pentirsi, ma in fatto essere stato sempre
impenitente e pertinace, et in fine d’haver havuto stretta conversatione
et intelligentia con heretici e sospetti d’heresia, scrivendo
loro spesse volte, ed agiutandoli con denari. E tra sospetti
di heresia si è nominato qualcuno, che è morto, del quale  universalmente
si ha già avuta ottima opinion di bontà e santità,
ma pare che si abbia premuto assai in tassar la corte del cardinal
Polo, non havendo rispetto di nominar alcuno, con intention
principalmente di far parer che con qualche causa Paulo IV
havesse cercato di procedere contro di lui e contra i suoi dipendenti,
e per tassar anco con questo forse qualche cardinale.
Così è passato questo atto di inquisitione, sopra ogn’altro che
s’abbia fatto notabile. E il Carnesechi, al qual per maggior
infelicità è occorso di essere stato condannato dinanzi la sepoltura
di papa Clemente VII che sopra ogn’altro lo haveva
caro e favoriva, fò vestito di fiamme, come si usa, insieme col
frate, e condotto alla sagrestia a desgradar, e poi menato in
torre di Nona pregione, dove anchora si ritrova per esser quest’altra
settimana giustiziato. Hanno i cardinali dell’Inquisitione
fatta ogn’opera per salvarli la vita, ma, come dicono, egli in
pregione anchora dimostrandosi impenitente, ha scritto fuori
lettere per avertir altri sui complici, et ha negata ogni verità,
anchor che chiarissima, lasciandosi convincere sempre colle
proprie lettere sue, onde sono stati astretti far questa sentenza.
Si desiderava ch’egli non morisse, per rispetto di dar
qualche satisfattion al duca di Fiorenza, che lo diede a sua
santità, e si saverìa che la regina di Franza, ricognoscendo
in parte da lui la sua grandezza, desiderava la sua salute, se
ben ha avuto rispetto di domandarla; ma egli ne’ suoi costituti
ha avuto a dire, che la regina dovea ricercar la serenità
vostra che intercedesse per lui. Delle entrate de’ sui benefizj
già riscosse, o che si devono riscuoder fin questo dì, le quali
dicono che importano circa cinquemila scuti all’anno, sua santità
in gratification del duca di Fiorenza ha fatto grazia alli sui
parenti. Ma li beneficj che vacano, che sono principalmente
due buone abbadie, l’una nel reame di Napoli, e l’altra nel
Polesine, sua santità non ha voluto in modo alcuno conferir.....




«Mercor fò qui giornata per diversi accidenti assai notabile.
Perciò che la mattina per tempo fò tagliata in ponte la
testa al frate di Cividal et a Carnesechi, e l’uno e l’altro poi
abbrusciato. Morite il frate di Cividal assai disposto; ma se
’l Carnesechi havesse dimostrato perfetto pentimento, haverìa
salvata la vita, che tale era la inclination del pontefice e dei
cardinali della Inquisitione. È stato egli tanto vario nel suo
dir e forse nel suo creder, che egli medesimo in ultimo confessò
non aver satisfatto nè alli heretici, nè alli cattolici... Fu
fatto domenica passata l’atto della inquisitione nella Minerva
con la presentia di ventidue cardinali. Sono stati quattro impenitenti
condannati al fuoco, uno dei quali pentitosi quando
era per esser giustiziato, hebbe gratia della vita, altri dieci
sono abjurati e condannati a diverse pene, e fra questi Guido
Ginetti (Zanetti) da Fano, che fu già mandato qua da Venetia,
il quale è stato forse venti anni immerso nelle heresie, et ha
avuto parte in tutte le sêtte, è stato condannato in prigion perpetua,
e li è stata salvata la vita, parte perchè dicono che per
lui si ha havuto notizia di molte cose importanti, parte perchè
non è mai stato abjurato, e però non si può haver per relapso,
se ben ha continuato nell’errore tanti anni, e li canoni non levano
la vita a chi è incorso in errore per la prima volta».





343.  Quali Giovanni, Carlo e Alessandro Diodati; Burlamachi
Federico e il famoso Gian Giacomo; Gian Lodovico Calandrini;
Benedetto, Francesco, Michele, Gian Alfonso, Samuele Turrettini,
Vincenzo Minutoli; Giacomo, Bartolomeo e Francesco Graziano
Micheli; Gian Lodovico Saladini. Dai Turrettini scesero
molti uomini rinomati, e principalmente Giovanni Alfonso, che
si fece ammirare viaggiando per Europa, come uno de’ luminari
della Chiesa riformata, e procurò conciliare le dissidenti.





344.  Raynaldi, ad annum 1562. Una riformagione del 1270
contiene i nomi di essi banditi, che sono Giofredo di Bartolomeo
Cenami, Nicola Franciotti, Giuseppe Cardoni, Salvatore
dell’Orafo, Antonio fratello di Michelangelo Liena, Gaspare e
Flaminia Cattani, Cesare di Vincenzo Mei, Benedetto di Filippo
Calandrini, Michele di Francesco Burlamachi, Giuseppe
Jova, Lorenzo Alò Venturini, Marco di Clemente di Rimino.




Fra gli apostati indicheremo qui Nicola Balbani di Lucca, che
nel 1581 stampò a Ginevra la vita di Antonio Caracciolo (p. 477),
la quale da Vincenzo Minutoli fu tradotta il 1587 in latino e in
inglese, e molto si diffuse.





345.  Su di ciò vedi il tom. XII dell’Archivio storico italiano.





346.  La scritta dice: Alexander papa III, Federici I imperatoris
iram et impetum fugiens, abdit se Venetiis. Cognitum et
a senatu perhonorifice susceptum, Othone imperatoris filio navali
prœlio a Venetiis victo captoque, Federicus pace facta supplex
adorat, fidem et obedientiam pollicitus. Ita pontifici sua dignitas
venetæ reipublicæ beneficio restituta MCLXXVII. Quest’ultima
frase fu tolta quando nacquero dissidj colla repubblica
veneta.





347.  Una bella vita del cardinale Comendone fu scritta in latino
da A. M. Graziani (Parigi 1669) e subito tradotta in francese
da Spirito Fléchier, il quale dice che «la corte romana
non ebbe mai ministro più illuminato, più attivo, più disinteressato
e fedele: condusse a termine con rara perizia negoziati
rilevantissimi in tempi difficili; procacciossi l’amicizia de’ principi
senza condiscendere alle passioni e agli errori di essi; infaticabilmente
adoprò ad assodar la fede e la disciplina della
Chiesa, e con senno e fermezza si oppose al torrente delle nascenti
eresie».





348.  Molte volte non potendo i padri accordarsi sull’espressione
di qualche articolo, gli davano solo la forma negativa,
condannando cioè una proposizione: nel qual caso non si possono
voltar in positive, giacchè il riprovare un’asserzione non
implica che si tenga vera la positiva opposta.





349.  Per esempio, trovava:




Ad cœnam agni providi

  Et stolis albis candidi

  Post transitum maris Rubri

  Christo canamus principi.

Cujus corpus sanctissimum

  In ara crucis torridum

  Cruore ejus roseo

  Gustando vivimus Deo.






Esso toglie le oscurità e le assonanze, e fa:




Ad regias agni dapes

  Stolis amicti candidis

  Post transitum maris Rubri

  Christo canamus principi:

Divina cujus charitas

  Sacrum propinat sanguinem,

  Almique membra corporis

  Amor sacerdos propinat.








350.  Tito Prospero Martinengo di Brescia (-1595) collaborò
alla Bibbia Sistina, oltre rivedere le edizioni di san Girolamo,
del Grisostomo e d’altri. Marco Marini suo compatrioto (-1584)
lasciò una Grammatica linguæ sanctæ.





351.  Fu posta all’Indice da Gregorio XIV, ed è una rarità bibliografica.





352.  Che Paolo Manuzio ne rivedesse lo stile è negato dal
Lagomarsino, il quale vuol redattori pel latino Muzio Calino, e
i milanesi Pietro Galesino e Giulio Pogiano. Vuolsi pur memorare
la Summa doctrinæ Christianæ del gesuita Canisio, molto
adoprata ancora in Germania.





353.  L’assemblea del clero di Francia nel 1657 fece ristampare
e diffondere a sue spese le Istruzioni di san Carlo.





354.  Questa è la regola per la compagnia dei servi dei puttini
di charità, che insegna le feste ai puttini et puttine a
leggere et scrivere et li boni costumi, gratis et amore Dei, 1565.
Chi ama la storia del retto insegnamento, ponderi questo libriccino.





355.  Editti del 7 marzo 1579, e del 13 novembre 1574.





356.  Egli avea vietato che nessuno, predicando, dicesse il
giorno del fine del mondo: ne certum tempus antichristi adventus
et extremi judicii diem prædicent; cum illud Christi Domini
ore testatum sit, non est vestrum nosse tempora vel
momenta; Act. pag. 3. Pure nel V concilio provinciale dice: Ad
nuptias matrimoniaque impedienda vel dirimenda eo cum ventum
sit, ut veneficia fascinationesve homines adhibeant, atque usque
adeo frequenter id sceleris committant, ut res plena impietatis
ac propterea gravius detestanda; itaque, ut a tanto tamque
nefario crimine pœnæ gravitate deterreantur, excommunicationis
latæ sententiæ vinculo fascinantes et venefici id generis irretiti
sint. De’ processi suoi per stregherie parlammo a pag. 352: fatti
speciali, la cui colpabilità non può asserirsi se non dopo esaminato
ciascuno, e veduto quanto si peccasse contro la carità e
abusando di oggetti sacri. D’altra parte, anche posto impossibile
il delitto, il tentarlo palesa malvagità, e può punirsi
come l’attentato fallito. Una difesa dell’Inquisizione, quale
oggi può farsi, vedi in Tapparelli, Saggio teoretico, XCIII.




* Le penitenze non le pose soltanto nel rituale, ma le voleva
eseguite. È nell’archivio arcivescovile una sua lettera del
6 maggio 1569, dove ordina che Giacomo Riva di Calenico e
Margherita de Filippi di Tonza in val di Blenio, che avean
avuto ardire di coabitare prima d’essere benedetti dal curato
«tutte le domeniche d’un anno continuo stiano ambedue su la
porta della chiesa con una corda al collo e con una candela
accesa in mano mentre si dirà la messa, e il sacerdote che
dirà la messa avvisi il popolo della causa perchè si fa far loro
questa penitenza, che è per l’inobedienza predetta».





357.  I signori Svizzeri, saputolo, spedirono un ambasciadore
a Milano perchè quel governatore richiamasse il cardinale.
L’ambasciadore scavalcò in casa d’un mercante compatrioto;
ma prima che presentasse le credenziali, l’Inquisizione l’arrestò.
Il mercante informò del successo il governatore, che
fece rilasciar l’ambasciadore e onorollo: ma gli Svizzeri, appena
udito il fatto, mandarono intimare avrebbero arrestato il cardinale,
che per lo meglio si ritirò.





358.  Del De Vio, di cui parlammo nel tom. IX, p. 329, conosciamo
un opuscolo De Monte Pietatis, Roma 1515, diretto a
Leone X, contro i monti di pietà quando se ne trattava nel concilio
Lateranese; e mostra che nullo modo injustitiæ macula
abest a capitulis montis hujus; et etiam quocumque alio modo
casos formetur, justitia et æqualitas non servatur. In quell’età
molto disputossi sulla moralità di siffatta istituzione, in grazia
della dottrina che condannava il ricavar interesse dal danaro.





359.  Decreta generalia in visitatione Comensi edita. Vercelli
1579, e Como 1618.





360.  Vedi Mutinelli, Storia arcana. Nelle visite alla parrocchia
di San Cassiano a Venezia attorno al 1570, riportate
dal Galliccioli, appare molto comune la scostumatezza de’ preti,
ordinandosi ogni tratto agli uni di far penitenze per peccati commessi,
ad altri d’abbandonar pratiche, di non bazzicare meretrici;
chi non sapeva il latino, chi dava pubblici scandali, chi
giocava. Nel carteggio dell’ambasciadore veneto a Roma sotto
il 30 novembre 1585 leggiamo: — Il pontefice è stato informato
da diversi che molti delli monasteri di Venezia e della
diocesi di Torcello sono in uno malo stato, e ridotti alcuni di
loro a pubblici postriboli; e ha detto di volervi provvedere».





361.  Vedi pag. 421. Nel 1563 viaggiò in Italia Filippo Camerario,
illustre dotto tedesco, il quale descrisse quel viaggio
giorno per giorno, più fermandosi sulla parte materiale. Sparla
del Regno, allegando il proverbio «il Napolitano è un delizioso
paradiso, ma abitato da diavoli», e si meraviglia come il re
di Spagna da paesi tanto feraci tragga o nulla o pochissimo,
dovendo spender tutto nel frenare i sudditi e respingere i
Turchi. Descrive i fenomeni del tarantismo: e che spesso all’entrare
in una città eran obbligati deporre le armi e le pistole,
ricuperandole poi all’uscita; del che non sa trovar la ragione,
massime che v’ha osterie dove si è più in pericolo che sopra
alcune strade di Lombardia e di Toscana. A Roma fa il solito
piagnisteo sulla diversità dall’antica; ma soprattutto decaduti
gli sembrano gli uomini, la più parte ignari fin delle lettere.
«Poeti, filosofi, oratori v’ha per certo, ma tali che non vorresti
udirli: chiaman poeti certi ciarlatani che cantano per le strade
versi lascivi; filosofi che tutto attribuiscono alla natura, o secondano
le voluttà; oratori che mai non lessero Cicerone nè
Demostene, ma arringarono una o due cause». Quivi di peggio
gli toccò, poichè sul partire l’Inquisizione lo colse, e gittò in
orrenda carcere, ove stava da un anno Pompeo De Monti barone
napoletano, reo d’uccisioni e d’incendj, ma allora imputato
d’eresia. Il Camerario si confessò luterano, onde cercarono
trarlo alla nostra Chiesa: il gesuita Canisio gli procurò agevolezze,
e gli dava libri per convertirlo: e se il domenicano frate
Angelo il vessava, usavagli ogni cortesia il dottor Donato Stampa
milanese: un Cencio carceriere lo salvò da insidie e veleni, un
medico umanissimo l’assisteva, un ignoto gli offerse denaro pel
ritorno. Egli medesimo ne stese una relatio vera et solida per
dimostrare come Dio, per mezzi insperati, campi i suoi dalle
mani de’ nemici, e liberi dalle calunnie. Suo inquisitore era stato
il Ghislieri, e perciò gli si avventa accannito.





362.  L’ambasciadore veneto, in agosto 1566, assistette a una
cena di Pio V: «Mangiò quattro susini cotti con zuccaro: quattro
bocconi di fiori di boracina acconci in salata da lui medesimo;
una minestra d’erbe; dui soli bocconi d’una fortaja fatta
con erbe, e cotta in acqua solamente senza olio e senza onto
sottile; cinque gamberetti cotti in vino; e dopo pasto tre bocconi
di pero o persico cotto, con che finì la cena; nè altra vivanda
fa portata in tavola. Bevve due volte, ma tanto quanto
comunemente un altro beve in una sola».




Lo spaccio 15 aprile 1570 d’esso ambasciadore dice: — Il
Pistoggia, ch’è un predicatore molto famoso dell’ordine delli
Cappuccini, e grato al papa, perchè lo ha per homo molto dabbene
e catholico, ritornato ultimamente in Roma, è stato introdotto
a sua santità, alla quale da poi che hebbe basciato il
piede e dato conto dove havea predicato, disse ch’era sforzato
inanti sua santità gridar sempre misericordia, misericordia,
perchè vedeva tante anime andar in perditione in poter d’infedeli
et in mano di cani, e ch’essendo lei vicario di Jesu-Christo
in terra, toccava a lei la cura di queste anime, e che
le saria dimandato ragione d’esse da Dio perchè non li usava
misericordia. E che vedeva bene ch’ella era pronta alla giustitia,
e che ogni giorno faceva impiccare e squartare hora
uno, hora un altro; ma che doveva ricordarsi che, per un
luogo della Scrittura che nomina Dio giusto, ne sono dieci che
lo nominano misericordioso; onde volendo imitar Dio, come è
debito suo, doverà più esser sollecita in ajutare e sostentare,
e defendere le anime che vanno in perditione per la potenza
dei Turchi, che in castigare per giustizia li scelerati. E le considerò
molti vescovi antiqui che havevano messi se stessi in
potere delli nemici per liberare altri, e fra li papi moderni Calisto,
Pio, Innocentio, che venderono li beni delle chiese per far
guerra contro li Turchi. Disse molte cose in questo proposito
con gran libertà per un gran spacio: et il pontefice, benchè si
sentisse trafitto, però non mostrò d’haver niente a male di quello
che diceva. Ma poi ch’ebbe finito, disse con un gran sospiro che
egli diceva il vero in ogni cosa, ma che non sapeva li travagli in
che si trovava; ch’era in un papato poverissimo e debolissimo,
et oppresso da ogni parte, et che se voleva far un bene, haveva
mille impedimenti, e non solamente da heretici e da inimici della
fede, ma da quelli che fanno professione d’amici, che con mille
modi fanno offese a Dio, e pensano d’opprimere l’autorità di sua
maestà in terra: il che le travagliava l’animo grandemente; ma
che con tutto questo sua santità gli ha pietà, e vorria ajutar
tutti, se bene doverìa castigarli; e si mostrò piena di ramarico
per occasione di questa guerra, e per il poco modo che haveva
d’ajutarla.





363.  Dispaccio di Paolo Tiepolo da Roma, 16 febbrajo 1566.
E vedi il capo seguente.





364.  Tiraboschi, Storia letteraria, tom. VII. lib. I. c. 3.





365.  Quelle false decretali, che per lungo tempo si dissero inventate
a Roma, diffuse in Ispagna e di là nel mondo, introducendo
nuovi canoni e diritto nuovo per consolidare l’autorità
dei papi a scapito di quella dei vescovi, apparvero tutt’altro
avanti a leali cercatori, protestanti e cattolici. La prima indagine
avrebbe dovuto cadere sul corpo del delitto, e si provò
che tutti ne aveano discorso senza conoscerle sia nei testi, sia
nell’unica informe edizione fattane da Merlin nel 1530. Una
esatta descrizione ne porse il dottore Phillipps; poi l’abate
Migne le stampò nel vol. CXXX della sua Patrologia, con una
dissertazione del dottore Denzinger professore a Wurzburg.




Risulta di là che la Spagna non le conobbe mai; che sino al
secolo XI uscente non ebbero mai autorità in Italia; a tal segno
che nel 1085 il cardinale Otto, il quale fu poi Urbano II, incontrandone
primamente alcune in un concilio tedesco, le ripudia
con disprezzo; che l’opera fu compilata in Germania, probabilmente
da Benedetto Levita, cherico dell’arcivescovo di Magonza
Autcario.




Quanto al fondo, le decretali non toccarono pur un punto
che già non fosse stabilito; e scopo loro è di sorreggere i diritti
de’ primati a fronte de’ metropoliti, cioè sostenere l’indipendenza
de’ vescovi, anzichè rialzare il poter pontifizio. L’autore,
tutt’altro che ignorante e inetto, non inventò nulla, ma
tolse brani e brandelli da lettere di papi, dai codici di Teodosio
ed Alarico, dalla regola di san Benedetto, dal Liber pontificalis,
e da altre autorità, rispettate anche prima dell’834 in cui egli
cominciò.





366.  Nella chiesa di San Gaudioso a Napoli si conserva una
caraffina del sangue di santo Stefano, che soleva liquefarsi il
3 agosto; e riformato il calendario, non bollì più che al 13.
Così fu di quel di san Gennaro al 19 settembre: prova che
quella riforma era stata aggradita in cielo, benchè non dappertutto
in terra. Il Pancirolo, al cap. 177, De Claris legum
interpretibus, racconta che alcuni noci, i quali stanno secchi fin
alla mattina del San Giovanni, e allora compajono coperti di
frutti e foglie, anticiparono questa meraviglia secondo il calendario
nuovo.





367.  Baronio ad annos; Theiner, La Chiesa russa.





368.  Vedi A. Possevini Moscovia. Vilna 1586. Marco Velser,
da Augusta il 18 aprile 1608, scrive al Gualdo a Roma: — Conta
il Possevino che in Moscovia, al suo primo arrivo in corte, gli
misero innanzi certa minestra, fatta ad uso del paese, troppo
insipida; ed avendo domandato come gli gustava, parve che
per creanza non potesse rispondere salvo che Bene; a che appigliandosi
que’ bojari, soggiunsero subito: Antoni, habebis quotidie.
Nè mancarono di attenergli la promessa fedelissimi».




È descritta l’ambasciata che nel 1656 venne da Moscovia
a Venezia, dove i Russi stupivano che la marea, abbassandosi,
non menasse vie le case, che credeano galleggianti; e supponevano
che le macchine teatrali fossero semoventi. Di quella arrivata
a Venezia il 1582, vedi Mutinelli, Storia arcana.




Della parte che il Possevino ebbe nella spedizione contro i
Valdesi, rende conto in una memoria edita dallo Zaccaria nell’Iter
literarium per Italiam, part. II. op. VIII. Vedi la Vita del
Possevino scritta da Nicolò Ghezzi.





369.  Vedine la vita, scritta dal suo segretario Agostino Bruni,
Veterum scriptorum amplissima collectio tom. VI. p. 1387.





370.  Gerdes, Specimen Italiæ reformatæ, pag. 262.





371.  De modernis Jesuitarum moribus, col finto nome di Filadelfo,
e la falsa data d’Ignatianopoli 1672. Il residente veneto
a Roma, sotto il 12 aprile 1567, cioè ventisette anni dopo approvata
la Società, scriveva alla Signoria: — Ha concesso sua
santità a’ Gesuiti di poter tenere fin centomila scuti di monti,
appresso le altre cose che possedono in questa città. Sono essi
qui in gran numero, dipendendo da loro principalmente il culto
divino e la educazione buona della gioventù, perciocchè tengono
quattro case o palazzi principali, due de’ quali servono
per abitazione loro, dove hanno le lor chiese mirabilmente frequentate,
dove ogni giorno concorrono molte persone a confessarsi
e comunicarsi, e nelle due altre maggiori si nutriscono, e
disciplinano nella religione e nelle buone lettere più di quattrocento
giovanetti con ordine singolare sotto nome di seminario
e collegio germanico; oltre che per loro medesimi si tengono
pubblicamente lezioni in ogni sorte di professioni, da leggi in
fuori, e sono da sua santità adoperati in molte cose spettanti
alla fede, da che si hanno acquistato appresso ognuno gran nome
di bontà e di dottrina».





372.  L’abbiam pubblicato noi nella Storia universale, ed. VIIª,
Schiarimento Q al Libro XV. Ma il Pezzana crede (V. dell’Affò,
pag. 63) non sia de’ Gesuiti, bensì della Compagnia del santissimo
nome di Gesù, istituita a Parma il 1542, che, oltre insegnar
la dottrina cristiana e confortare i giustiziati, avea
l’obbligo «de advisare il principe et soi gobernatori de tutti l’inconvenienti».
Può farvi riscontro la nota degli abusi che correano
in Milano, sporta al re di Spagna per parte di san Carlo, e
che leggesi a p. 76 vol. II dei Documenti circa la vita e le gesta
di san Carlo. Milano 1857.





373.  Il padre Spotorno lo dichiara il primo che assennatamente
riordinasse gli studj filosofici.





374.  Se ci piacquero tanto le epistole di Cicerone, non
torceremo il labbro a questa che san Filippo Neri dirigeva a Clemente
VII: — Santo Padre, cosa son io che i cardinali vengano
a trovarmi? Jer da sera ci furono il cardinale di Cusa e Medici.
E avendo io bisogno d’un po’ di manna, quest’ultimo me ne
fece dare due once dall’ospedal di Santo Spirito, a cui n’ha procurato
molta. Restò da me fin alle due di notte, dicendo di
vostra santità tanto bene che parvemi troppo; giacchè, a parer
mio, un papa dev’essere trasformato nell’umiltà stessa.
Alle sette Cristo è venuto da me, e mi ha riconfortato col
sacratissimo suo corpo. Vostra santità invece neppur una volta
s’è degnato venire alla nostra chiesa. Cristo è Dio e uomo,
eppure ogni qualvolta lo chiedo viene da me... Ordino a vostra
santità di permettermi d’ascriver alle monache la figlia di Claudio
Neri, alla quale da un pezzo avete promesso di prendervi cura
de’ suoi figliuoli. E un papa deve mantener la parola; sicchè affidate
a me questo affare ecc.».




Clemente sul foglio stesso gli rispondeva: — Il papa dice
che la prima parte del viglietto sente d’ambizione, ostentando
le frequenti visite dei cardinali; se pur non fosse per mostrare
che queste sono persone pie, del che nessuno dubita. Che se
non è venuto in persona, è colpa vostra, che non voleste mai
esser cardinale. A quel che comandate consente, e che voi sgridiate
quelle buone madri, come solete, con forza e autorità se
non obbediscono alla bella prima. Di rimpatto vi comanda di curare
la vostra salute, e non tornar a confessare senza ch’egli lo
sappia; e che quando riceverete nostro Signore, preghiate per
lui e per le permanenti necessità della repubblica cristiana».
Negli Acta Sanctorum al 26 maggio.





375.  Annales antiquitatum ab orbe condito usque ad annum
2024. — Imperium pendere a veris et non simulatis virtutibus. — De
antiquo et novo Italiæ statu. — De jure status — De
ruinis gentium et regnorum etc.





376.  Ottavio Maria Paltrinieri, Memorie intorno alla vita
di Primo del Conte. Roma 1805.





377.  Enrico III andò a visitarla in quell’incognito che lasciasi
indovinare, e le chiese il ritratto in ricambio dell’immagine sua
che le lasciò nel cuore:




Così venne al mio povero ricetto

Senza pompa real che abbaglia e splende:

Benchè sì sconosciuto, anch’al mio core

Tal raggio impresse del divin suo merto,

Che a me s’estinse il natural vigore.






Gamba, Lettere di donne italiane del secolo XVI, Venezia 1832.





378.  La carità a domicilio e i visitatori del povero, istituzioni
tanto lodevoli dell’età nostra, appartengono anch’esse a quel
medioevo, che tanti esempj ci potrebbe offrire studiato con benevolenza.
Nel 1402, Pileo de Marini vescovo di Genova aveva
istituito un uffizio per raccorre e distribuire limosine ai poveri
della città. Questo magistrato della Misericordia fu poi amplificato,
e aggiuntovi l’uffizio dei Poveri, i cui statuti furono fatti
nel 1593. Sant’Antonino, non ancora arcivescovo di Firenze, il
1441 ordinò i Provveditori de’ poveri bisognosi, che dal popolo
furono detti Buonomini di san Martino, i quali, divisi pei sestieri
della città, soccorrevano a tutte le necessità dei poverelli, a
maritar fanciulle, a dar letti, coperte, panni, medicine, a riscattare
i pegni, a ritrarre dal vizio; con divieto alla pubblica autorità
civile nè ecclesiastica d’intromettersene, o di mutarne gli
ordini, o di esplorarne gli averi; tutto volendo affidato all’onestà
de’ provveditori e alla Provvidenza. In tal modo si distribuivano
l’anno quattordicimila zecchini, e diecimila nel secolo seguente.
Passerini, Storia degli istituti di beneficenza di Firenze.





379.  Nel 1589; e fu primamente pubblicato dal Cavedoni
nelle Memorie di Modena del 1829.





380.  Lettere miscellanee, tom. I. p. 580.





381.  Giuseppe Baini, Memorie storico-critiche della vita e
delle opere di Pierluigi da Palestrina. Roma 1828. — Winterfeld,
Giovanni Gabrieli ed i suoi contemporanei, o Storia del
fiore del canto sacro nel secolo XVI, spezialmente nella scuola di
musica di Venezia. Berlino 1834.





382.  Epist. 1312.





383.  Grozio assegna come primario diritto maestatico l’imporre
la religione dello Stato; In arbitrio est summi imperii quænam
religio publice exerceatur; idque præcipuum inter majestatis jura
ponunt omnes qui politica scripserunt.





384.  Il Giannone, sempre furioso contro le libertà, enumera a
lungo questi pregiudizj recati dalle esenzioni ecclesiastiche,
espone le opposizioni del governo, e declama contro i papi che
«cercavano togliere ai re di Napoli una prerogativa cotanto
loro cara, ch’è reputata la pupilla de’ loro occhi e il fondamento
principale della loro giurisdizione, l’exequatur regium, che si
ricerca nel regno alle bolle e rescritti del papa, e ad ogni altra
provvisione che viene da Roma». Storia civile del regno di Napoli,
lib. XXXIII. c. 3.





385.  Perfino il Daru, enciclopedista professo, dichiara che
nella nostra età si guardano con dispregio le dispute ecclesiastiche
che allora travagliavano gli uomini, senza considerare di
qual importanza fossero a quei tempi, nè gli effetti troppo veri
che produceva un’opinione oggi sprezzata. Storia di Venezia,
lib. XIX.





386.  Alcuni ecclesiastici impedivano di far passare le acque
sulle loro terre: libertà d’acquedotto ch’è uno de’ più utili statuti
antichi del Milanese, e causa di tanta prosperità agricola.
San Carlo considerando hac in re non de ecclesiæ ejusve ministrorum
damno, sed de utilitate evidente agi, comanda di non
opporvisi. Editto 21 agosto 1572.





387.  Contano fin ventidue confutazioni, tra cui l’Antibellarmino
di Adamo Scherzer; un altro di Samuele Ueber; l’Antibellarmino
contratto di Corrado Vorstio; l’Antibellarmino biblico di
Giorgio Albrecht; il Collegio antibellarminiano di Amando Polano;
le Disputazioni antibellarminiane di Lodovico Crell; il
Bellarmino enervato di Guglielmo Amesio: e taciamo altri, fra
cui le confutazioni di re Giacomo Stuart. Anche Duplessis-Mornay
scrisse: «il Mistero d’iniquità o storia del papato; per
quali progressi salì al colmo; che opposizione gli fece la gente
dabbene di tempo in tempo; dove si difendono i diritti degl’imperatori,
re e principi cristiani, contro le asserzioni de’ cardinali
Bellarmino e Baronio». Saumur, 1611.




Un librajo forestiero da una ristampa delle Controversie
avendo lucrato tredicimila scudi, volle regalarne quattromila
al Bellarmino, che ricusò. Giambattista Lauro Orchestra,
pag. 69. Fu asserito che quell’opera non fosse sua, ma compilata
dai Gesuiti d’accordo. Il padre Bartoli, oltre l’Istoria della Compagnia
di Gesù in Italia (Roma 1673), dettò pure la vita del
Bellarmino col solito stile.





388.  Carteggio dell’ambasciador veneto, 29 luglio 1581.





389.  De laicis, lib. III. c. 6: Certum est politicam potestatem
a Deo esse.... jus divinum nulli homini particulari dedit hanc
potestatem; ergo dedit multitudini... Respublica non potest per
se ipsam exercere hanc potestatem; ergo tenetur eam transferre
in aliquem unum vel aliquos paucos... Pendet a consensu multitudinis
constituere super se regem vel consules vel alios magistratus.





390.  Summus pontifex simpliciter et absolute est supra Ecclesiam
universam et supra concilium generale, ita ut nullum in
terris supra se judicem agnoscat. De concilii auctoritate, cap. 17.





391.  De romano pontifice, II. 29.





392.  Reges quæ imperent justa facere imperando quæ volent
injusta. — De cive, 112. L’opinione attribuita al Bellarmino si
fonda principalmente sul De romano pontifice, lib. IV. c. 5; ma
l’ultimo punto suole travisarsi.





393.  Suarez dimostra che sentimento comune de’ giureconsulti
e teologi era che il potere dei re vien loro da Dio per mezzo del
popolo, e ne sono responsali non solo a Dio, ma anche al popolo.
Un predicatore davanti a Filippo II a Madrid, avendo pronunziato
che «i sovrani hanno potere assoluto sulla persona e i
beni de’ sudditi», l’Inquisizione lo processò, condannollo a penitenze
e a ritrattarsi, dicendo dal pulpito che «i re non hanno
sui loro sudditi altri poteri se non quello accordato loro dal diritto
divino e dall’umano, e nessuno che proceda dalla loro volontà
libera ed assoluta». Vedi Balmès, Il Protestantismo paragonato
al Cristianesimo.





394.  Seckendorf, Historia luteranismi, tom. I. p. 115 e 116.





395.  Luthers, Sämmtliche Schriften, tom. XXI. p. 1092 (edizione
Walch.); Melancton, Op., col. 598, 835, ecc.





396.  Celestini, Act. Comit. Aug., tom. II. p. 274; tom. III.
pag. 18.





397.  Al 20 febbraio 1582 il residente veneto a Roma informava
d’una pubblicazione di diciassette inquisiti dal Sant’Uffizio,
tre dei quali furono mandati al fuoco come relapsi, altri come
fatucchieri e stregoni a pene diverse. Fra i bruciati era Jacopo
Paleologo di Scio, famoso eresiarca unitario, riprovato per eccessivo
sin da Fausto Socino; e dopo girato assai per Germania, fu
tradotto a Roma e condannato.





398.  Epistolæ, col. 150.





399.  Vedi Monografie friulane, 1847, pag. 18.




* Nel 1558 il senato veneto deputò alcuni commissarj, che
uniti a quelli del patriarca d’Aquileja, inquisissero alcuni eretici
in Cividale (Liruti, Notizie del Friuli, vol. V fine); al tempo
stesso che il luogotenente del territorio di Gradisca avvertiva il
capitolo d’Aquileja a procedere contro il suo vicario di Farra, il
quale ricusava levare e accompagnare i morti secondo l’antico
rito, toglieva le sacre immagini e ne vietava il culto a’ suoi
(Morelli, Storia di Gorizia, vol. I, pag. 295). Nella contea
di Gorizia penetrarono alcuni luterani dalla Carniola e dalla
Carintia, ma erano poco favoriti. Lo zelo di Giovanni Tauscher
parroco vigilò su quei che sorgessero, ed erano esigliati dal
principe.





400.  Il medesimo descrive un atto-di-fede eseguito in Roma,
ove sette furono condannati alle galere come testimonj falsi;
sette abjurarono; un relapso fu rimesso al fôro secolare, ed era
«don Pompeo de’ Monti, di sangue assai nobile, fratello del
marchese di Cortigliano, e stretto parente del cardinale Colonna;
ma finora non è stato fatto morire». Dispacci 2 e 9
marzo, 27 aprile e 29 giugno 1566. Ap. Mutinelli, Storia arcana.






401.  Appare da Paolo Sarpi, e massime dalle sue lettere al
Priuli, ambasciadore al Cesare. Egli ha un consulto se l’eccelso
consiglio de’ Dieci deva esaminare i rei ecclesiastici coll’intervento
del vicario patriarcale, e sostiene il no. Nelle sue lettere
informa ogni tratto de’ ripullulanti litigi di giurisdizione colle
varie potenze. Per es. nella LXV: — In Sicilia è occorso, che
volendo il vicerè punire un prete non so per che delitto, egli si
salvò in chiesa, e l’arcivescovo lo difendeva e per esser prete e
per esser in chiesa. Le quali cose non ostanti, il vicerè lo fece
levar di chiesa e impiccare immediato. L’arcivescovo pronunciò
il vicerè scomunicato, e il vicerè fece piantar una forca innanzi
la porta del vescovato con un editto di pena del laccio a quelli
ch’erano di fuora se entravano, e a quelli di dentro se uscivano
fuora. Di questo è stato mandato corriere espresso a Roma,
dove non hanno molto piacere che si parli di successi di questo
genere; atteso che per queste cause di giurisdizione ecclesiastica
pare che in tutti i luoghi nascano controversie, e che essi
per tutto le perdono».




Nella LXIX: — Alcuni monaci di Padova, avendo molte baronìe
tutte possedute da loro, avevano formato una giurisdizione sopra
li contadini, la quale gli è stata levata con disgusto del papa.
Roma sopporta ogni cosa, ma finalmente converrà overo rompersi,
overo perder tutto. Il papa ha creduto far dispiacere, non
facendo cardinale alcun veneto; ma li buoni l’hanno per cosa
di pubblico servizio».




Nella LXXIV: — Trattano gli Spagnuoli di fortificar Cisterna,
ch’è un luogo confine tra il ducato di Milano e il Piemonte, e
quello che importa, è feudo del vescovato di Pavia, onde dispiacerà
e al duca e al papa. Questo lo sopporterà, e quello non può
resistere».




Nella LXXV: — Si è abboccato il duca di Savoja in Susa con
monsignor Lesdiguières, e quel principe tratta continuamente
con capitani di guerra. Che disegni egli possa avere, qua non
è ancora penetrato, nè io posso pensar altro, salvo che voglia
dare qualche gelosia a Spagna. È andata attorno una certa
voce, che il suo primogenito voglia vestirsi cappuccino. Io non
posso assicurare questo per vero; ma questo son ben certo,
che sua altezza ha comandato alli Cappuccini, che nelli luoghi
del suo dominio non tengano frati, se non sudditi suoi naturali.
Ha ancora quel duca fatto spianare una rôcca nella terra di
Vezza, feudo della chiesa d’Asti; nè per questo il pontefice fa
quel tanto rumore, che s’averebbe potuto credere. Li Spagnuoli
hanno fatto quattro richieste al papa: una, che non si
metta pensione in capo di Spagnuoli per Italiani; la seconda,
che le cause anco in seconda instanza siano giudicate in Spagna;
la terza, che il re abbia la nominazione di tutti li vescovati
delli Stati suoi d’Italia; e la quarta, che, in luogo delle spoglie
di Spagna, si statuisca un’intrata annuale ordinaria, e non
si faccia più spoglie. Pareva che sopra le tre prime si fosse
posto silenzio; nondimeno tornano in trattazione, e di Spagna
si aspetta persona espressa, che viene per sollecitare l’espedizione,
e di Roma mandarono in Spagna il padre Alagona gesuita,
per mostrare che le dimande sono contra conscienza.




«L’altro giorno è stato carcerato per il Santo Officio l’abate
di Bois francese dell’ordine de’ Celestini per ordine della regina,
per esser quest’uomo sedizioso, e che dopo la morte del
re abbia predicato pubblicamente cose in pregiudizio della religione:
e quello che gli ha cagionata questa risoluzione, è stato
per avere sparlato alla gagliarda de’ Gesuiti, e detto pubblicamente
ogni male. E volendo il consiglio e la regina farlo carcerare,
fu deliberato a non venir a simile risoluzione, dubitando
di qualche sollevamento, avendo quest’uomo gran seguito, ma
con intenzione di mandarlo a trattar certo negozio per servizio
della regina a Fiorenza: ed in questa corte l’hanno benissimo
trappolato, e sì bene che la passerà male, non avendo alcun
appoggio e malissimo veduto dall’ambasciatore di Francia; e li
Gesuiti faranno ancor loro quanto potranno acciocchè non abbia
più modo di sparlar di loro: perchè fra le altre cose si
affatica a più potere a dare da intender alli Francesi in Parigi,
che detti Gesuiti avevano cagionata la morte del re; del che
persuasi quelli popoli, un giorno avrebbono potuto fare qualche
segnalato risentimento contra di loro. Io pronostico che
questo pover’uomo debba correre la fortuna di frà Fulgentio
Cordeliere, e prego Dio che gli abbia misericordia».




Nella LXXVI: — Già diedi conto a vostra signoria della cattura
dell’abate di Bois successa in Roma. Debbo dirli di più
cosa che allora non sapeva, che il pover’uomo, forse dubitando
di quello che gli è avvenuto, non volse partir da Siena se non
avesse prima un salvocondotto del pontefice; con quello se ne
andò, e si credette esser sicuro; ma nè è il primo, nè sarà
l’ultimo, che si fiderà di chi si professa non esser obbligato
a servar fede. La cattura si scusa dalla Corte con dire, che
il salvocondotto pontificio non si cura dell’Inquisizione. Fu preso
il dì 10 e il 24 fu impiccato pubblicamente in campo di Fiore;
ma la mattina per tempo fu immediate levato dalla forca, e portato
a sepellire, senza che si possa penetrare che cosa significhi
questa mistura di pubblico e d’occulto. Certo è che l’ambasciadore
del re ha parte in quella morte.




«Altro non abbiamo in Italia di nuovo se non che il Piemonte
è pieno di soldati, ma però con certezza che in Italia non
debba esser nissuna novità, e che tra tanto quel paese si rovina.
In Torino è avvenuto un accidente considerabile. Il vescovato
d’Asti ha alcune terre, delle quali più volte è stata controversia
tra il duca e gli ecclesiastici, pretendendo questi che la
sopranità sia del papa, e il duca come conte pretendendo che
debbano esser riconosciute da lui. Finalmente in questi tempi
essendosi fatta una fortificazione e reparazione, il nuncio del
pontefice ha fulminato una scomunica contra il presidente Galleani;
però l’ha pubblicata solamente in scritto. Li ministri del
duca, veduto questo, hanno fatto una dichiarazione di avere il
decreto del nuncio come nullo ed ingiusto, comandando che
senza averli risposto si proceda all’esazione; e sono passati
anco a usar queste parole, che non solamente il tentativo intrapreso
dal nuncio è nullo, ma ancora quando venisse dal
papa medesimo. Si aspetterà di vedere dove terminerà questo
principio assai considerabile, e che un giorno sarà fatto dalla
repubblica per Ceneda, massime che molte turbolenze sono per
confini».





402.  Venezia 1670, cap. 116.





403.  Statuti dell’Inquisizione di Stato, supplem. I, art. 3.





404.  — E se gli detti doge e senato, per tre giorni dopo il fine
dei ventiquattro giorni, sosterranno con animo indurato (il che
Dio non voglia!) la detta scomunica, noi, aggravando la detta
sentenza, da adesso parimenti siccome da allora sottoponiamo
all’interdetto ecclesiastico la città di Venezia e le altre città,
pronunciandole e dichiarandole tutte poste a detto ecclesiastico
interdetto; il quale durante, in detta città di Venezia e in qualsivoglia
altra città, terre, castella e luoghi di detto dominio, e
nelle loro chiese e luoghi pii e oratorj, ancorchè privati e cappelle
domestiche, non possono celebrarsi messe solenni e non
solenni e altri divini officj, eccetto che nei casi dalla legge canonica
permessi, e allora solamente nella chiesa e non altrove, e
in quelle con tener ancora le porte chiuse e senza sonar campane,
ed escludendo affatto gli scomunicati e gli interdetti; nè
in quanto a questo possano di altra maniera suffragare qualunque
indulti o privilegi apostolici concessi o che si concedessero per
l’avvenire in particolare o in generale a qualsivoglia chiese tanto
secolari, quanto regolari, ancorchè sieno esenti ed immediatamente
alla sede apostolica soggetti, e se bene sono di jus patronato
eziandio per fondazione e dotazione o per privilegio
apostolico dell’istesso doge e senato...




«Ed oltra di questo, priviamo e decretiamo che restino privati
gli suddetti doge e senato di tutti i feudi e beni ecclesiastici
se alcuno ne possede in qualunque modo, dalla romana e dalle
nostre o altre chiese; e ancora di tutti e qualsivoglia privilegi e
indulti, i quali in generale o in particolare sono stati forse loro
concessi in qualsivoglia modo da’ sommi pontefici nostri predecessori,
di procedere in certi casi per delitti contro i cherici, e
di conoscere con certa forma prescritta le cause loro. E niente
di meno, se detti doge e senato persisteranno più lungamente
pertinaci nella contumacia loro, riserviamo a noi e successori
nostri pontefici romani nominatamente e specialmente la facoltà
di aggravare e riaggravare più volte le censure e pene ecclesiastiche
contro di essi e contro gli aderenti loro, e contro a quelli
che nelle cose suddette in qualsivoglia modo gli favoriranno o
daranno ajuto, consiglio o favore, e di dichiarare altre pene
contro gli stessi doge e senato, e di procedere secondo la disposizione
dei sacri canoni ed altri rimedj opportuni; non ostante
qualsivoglia costituzioni e ordinazioni apostoliche e privilegi,
indulti e lettere apostoliche agli detti doge e senato, o qualsiasi
loro persone concessi, in generale o in particolare, ed in ispecie
disponenti che non possano essere interdetti, sospesi e scomunicati
in virtù di lettere apostoliche, nelle quali non si faccia
piena ed espressa menzione di parola in parola di tale indulto,
ed altrimente sotto qualunque tenore e forme, e con qualsivoglia
clausola eziandio deroganti alle derogatorie, ed altre più efficaci
ed insolite e con irritanti ed altri decreti, ed in ispecie con facoltà
di assolvere nei casi a noi ed alla sede apostolica riservati,
a quelli in qualsivoglia modo, da qualunque sommi pontefici
nostri predecessori, e da noi e dalla Sede apostolica, in
contrario delle cose sopradette, concesse, confermate ed approvate».




* Inoltre, nel processo contro Antonio Foscarini (sospettato
anch’egli di opinioni ereticali) è un carteggio di Pietro Contarini
ambasciadore di Venezia in Francia, del 1515, ove scrive d’aver
inteso dal nunzio pontifizio che «vivendo il fu re, per le pratiche
che teneva del continuo a Ginevra, aveva avuto avviso ed
alcune lettere, che non mi espresse se fossero scritte da Venezia
o dal signor Foscarini, con le quali si aveva fatto venir costà
(a Venezia) un ministro ugonotto; del che il re fin d’allora ne
facesse avvertire la repubblica per l’ambasciatore M. di Champigny,
considerandole il pregiudizio che poteva ricevere la religione
cattolica dalle pratiche di simil gente in quella città; e
che saputosi ciò da esso signor Foscarini, ne era grandemente
conturbato». Vedi Relazioni degli Stati Europei lette al senato
di Francia, pag. 405.




Il Foscarini, condannato poi pel noto accidente, in testamento
lasciava «ducati cento al padre maestro Paolo (Sarpi) servita,
perchè preghi il signor Dio». Il Sarpi saputolo, scrisse ai Dieci,
che «conoscendo esser in obbligo per conscientia et per fedeltà
di non haver a fare con chi s’è reso indegno della gratia del
prencipe, nè mentre vive nè dopo la morte, ha stimato dover
rifiutar il legato assolutamente». Rifiutare un legato per pregare!
e da uno che poco dopo fu dichiarato innocente!





405.  Il Grisellini, nella vita o piuttosto apologia di frà Paolo,
dice che questo, «dopo che fu eletto consultore, ad alcuna
opera non diede mano giammai senza il motivo del pubblico
interesse, cioè o per difendere il sovrano diritto del principato,
o per autorizzare la santità delle sue ordinazioni», pag. 78. E
anche d’altre opere dice sempre: — A norma delle pubbliche
mire venne dal nostro autore intrapresa»; pag. 101, e passim.





406.  Opinione di frà Paolo come debba governarsi la repubblica
per avere il perpetuo dominio ecc.





407.  Filippo II avendo fatto ammazzare dal famoso suo secretario
Perez l’altro secretario Escovedo, il confessore di lui ne
scolpava l’esecutore scrivendogli: — Secondo la mia opinione
sopra le leggi, il principe secolare che ha potestà sopra la vita
dei sudditi, come può torla loro per giusta causa e per giudizio
in forma, può anche farlo senza tutto ciò, giacchè le forme e la
sequela d’un processo sono nulla per lui, che può dispensarsene.
Non v’è dunque colpa in un suddito che, per ordine sovrano, dà
morte a un altro suddito: si dee credere che il principe diede
quest’ordine per giusto motivo; come in diritto lo si presume
sempre in tutte le azioni del sovrano». Lettera del settembre
1589 presso Mignet, A. Perez et Philippe II.




Il Sarpi dunque non era peggiore degli altri politici contemporanei.





408.  Mémoires de Duplessis-Mornay, X. 292. Parigi 1825. — È
capo d’opera di giochetti l’iscrizione posta al Micanzio nei
Serviti a Venezia, scherzando sul nome, sul cognome, sull’età.

Siste pedem hospes! — non ad tumulum sed ad gloriæ thalamum
acquiesce — terreni quod superest reverendissimi patris
magistri Fulgentii Micantii — exiguo hoc clauditur lapide — cælesti
quod animæ — superno conditur cælo — hic tamen — magnum
serenissimæ reipublicæ theologum — quadraginta et
octo annis — intuere — cujus virtus — servitanæ religionis
nescio an melius — micans sidus aut sol fulgens dixeris — octuagenarius
et tertius obiit scilicet ut — octavum virtutis
gradum et in tertio — omnis perfectionis numerum explevisse — scias — patruo
syderi vere micanti — P. dom. Micantius
nepos pp. 1667.





409.  Lettera LXV, 5 luglio 1611. Tutte le lettere dei residenti
di quel tempo riferiscono o di satire o di prediche o di discorsi tenuti
da Gesuiti contro la repubblica; de’ loro sforzi per mettere
un’Università a Gorizia, o a Ragusi, o a Castiglione delle Stiviere;
finchè uscirono le ducali del 14 giugno 1606 che sbandivali dallo
Stato, del 18 agosto che proibiva a’ sudditi di mandar figliuoli ai
collegi de’ Gesuiti, del 16 marzo 1612 che vietava ogni corrispondenza
con essi.





410.  — Jeri morì don Giovanni Marsilio. Li medici dicono che
sia morto di veleno; di che io non sapendo innanzi, altro non
dico per ora. Hanno bene alcuni preti fatto ufficio con esso lui
che ritrattasse le cose scritte; ed egli è sempre restato costante,
dicendo avere scritto per la verità, e voler morire con quella
fede. Monsieur Asselineau l’ha molte volte visitato, e potrà scrivere
più particolari della sua infirmità, perchè io non ho possuto
nè ho voluto per varj rispetti ricercarne il fondo. Credo che,
se non fosse per ragion di Stato, si troverebbono diversi che
salterebbono da questo fosso di Roma nella cima della Riforma:
ma chi teme una cosa, chi un’altra. Dio però par che goda la più
minima parte de’ pensieri umani. So ch’ella mi intende senza
passar più oltre. Lettera di frà Paolo, di Venezia il 18 febbraio
1612.





411.  Frà Fulgenzio. — Nel lib. IV della Letteratura veneziana
del Foscarini è a vedere quanti nobili veneziani in quel
tempo coltivassero le scienze sacre e la storia ecclesiastica e ne
scrivessero, oltre i prelati e i monaci.





412.  Ricavansi tali particolarità dalle Memorie citate. Vedi
pure Blicke in die Zustände Venedigs zu Anfang des XVII
Jahrhunderts, negli Historische politische Blätter für das Katholische
Deutschland. Monaco 1843.




* Questo punto fu trattato nelle Memorie storiche e letterarie
della società tedesca di Königsberg da G. Mohnicke,
Versuche zu Anfang des XVII Jahrhunderts etc. — Tentativi fatti
al principio del secolo XVII per introdur la riforma a Venezia,
con due lettere finora inedite di Giovanni Diodati, per illustrare
la storia di frà Paolo. Le quali lettere, che parlano del viaggio
del Diodati a Venezia nel settembre 1608, furon date da un suo
discendente, professore a Ginevra. Egli dice che frà Paolo non
vuol proferirsi, allegando che così potrebbe meglio saper secrètement
la doctrine et autorité papale, en quoi il a extrêmement
profité: quanto a frà Micanzio, sans doute il aurait effectué
quelque notable exploit, s’il n’était continuellement contropesé par
la lenteur du p. Paul.





413.  Ugo Grozio lodava molto quel libro e scriveva: Sandis quæ
habuit scripsit ipse, sed ea ex colloquiis viri maximi fratris
Pauli didicerat. Item ad quædam capita notas addivit, jam
egregias in defæcando lectorum judicio. Ep. 388, p. 865. Esso
Grozio, stando ambasciadore in Isvezia, ebbe in mano, e trascrisse
a varj amici un passo di lettera del Sarpi al Gillot, 12 maggio
1609, siffatto: Si quam libertatem in Italia aut retinemus aut
usurpamus, totam Franciæ debemus. Vos et dominationi
resistere docuistis, et illius arcana patefecistis. Majores nostri
pro filiis habebantur olim, cum Germania, Anglia et nobilissima
alia regna servirent; ipsique servitutis instrumenta fuere.
Postquam excusso jugo, illa ad libertatem aspirarunt, tota vis
dominationis in nos conversa est. Nos quid hiscere ausi
fuissemus contra ea quæ majoris nostri probaverant, nisi vos
subvenissetis? sed utinam omnino subsidiis vestri uti possemus!
Ep. 574.




Le lettere del Sarpi pubblicaronsi a Ginevra colla data di
Verona 1673, poi in calce alla Storia arcana di frà Paolo. Sono
dirette a Girolamo Groslot signor Dell’Isola, amico del Casaubono,
al medico Pietro Asselineau, a Francesco Castrino ugonotto,
a Giacomo Gillot, consigliere al parlamento di Parigi. Il
Leti, nella vita di Cromwell, si attribuisce la pubblicazione di
queste lettere. Alcuni ne hanno impugnato l’autenticità; altri
le supposero interpolate. Questa seconda asserzione non potrebbe
che provarsi coi particolari: esaminate le ragioni contrarie, io le
credo autentiche; e gran peso mi fa questo passo del famoso
Pietro Bayle, nella lettera al signor Sondré, 21 settembre 1671:
Frà Paolo a été un des plus grands hommes de son temps. On
a imprimé ici ses lettres; mais on croit qu’ont arrêtera l’impression,
à cause que messieurs de Rome y verroient qu’il entretenait
commerce avec ceux de notre religion...... et qu’ainsi
ils recuseraient son témoignage touchant l’histoire du Concile,
que nous leurs opposons. Ce fut une des raisons qui obligea
monsieur Dallez à s’opposer à l’impression de ces mêmes lettres;
quoique au reste il eût beaucoup de passion pour la gioire
à frà Paul, qu’il avoit autrefois connu très-particulièrement à
Venise lorsqu’il conduisit les petits neveux de monsieur Duplessis-Mornay.




Non così credo autentiche le Scelte lettere inedite, stampate a
Capolago il 1847, essendo di stile pieno di tropi, e girato in tutt’altro
modo che quel di frà Paolo: o piuttosto sono di mani diverse.
V’è premessa una vita, d’un anonimo che rinnega il buon
senso più triviale per dire le più sbardellate ingiurie a Roma e
ai preti. Egli crede vere le lettere del 1673, ed esaltando frà
Paolo per la sua avversione a Roma, nega però ch’e’ pensasse
far protestante Venezia, nè che convenisse abbattere la
dominazione della Chiesa: — È vero che la politica romana
si mostrava oscillante e mal ferma; pure era necessaria al
contrappeso politico della penisola, contribuiva a conservare
l’agonizzante indipendenza dei governi nazionali d’Italia. Lo
Stato pontifizio era un governo nazionale, buono o cattivo che
fosse, ma per quei tempi più buono che cattivo, e sotto cui i popoli
viveano men peggio che altrove, massime che sotto il dominio
de’ forestieri; nè si sarebbe potuto abbatterlo senza far
sorgere gravi disordini».





414.  Lettera LXX, 13 settembre 1611.





415.  Chiesto dall’ambasciatore olandese di commendatizie,
Mornay gli scriveva il 3 ottobre 1609: Pour adresse, je ne la
vous puis donner meilleure qu’au vénérable père Paulo, directeur
des meilleurs affaires... auquel, avec le zèle de Dieu, vous trouverez
une grande prudence conjoincte: mais il faut l’exciter à
ce que l’une enfin emporte l’autre. Vous avez aussi le père Fulgenzio
qui n’est que feu, prêcheur admirable. Mémoires, 393.




Il Pallavino, nella prima edizione della Storia del concilio
Tridentino, avea detto che frà Paolo, imbattuto l’ambasciadore
d’Olanda, gli disse che avea gran piacere di vedere il
rappresentante di una repubblica, la quale teneva il papa per anticristo:
ma convien dire riconoscesse falso l’aneddoto, giacchè
nelle ristampe lo eliminò. Bayle lo riferisce sotto Aarsens. Vittorio
Siri dice aver trovato negli archivj di Francia moltissime
traccie del favore dato dal Sarpi agli Ugonotti, e massime
ne’ registri del nunzio Ubaldini, attentissimo a svertarne
la trama, e che cercò averne lettere originali per imputarlo
d’eretico avanti al senato veneto.





416.  Questo fatto, arditamente impugnato e da Voltaire e
da Daru come viltà indegna di Enrico IV, è messo fuor di
dubbio dalle Memorie di Mornay.




* In una cronaca citata dal Cicogna, Iscrizioni, tom. V. p. 556,
leggesi al 1606: «Occorse in questi giorni che le R. monache
di S. Bernardo di Murano, persuase dal suo cappellano, furono
scoperte che osservavano l’interdetto del papa, e che non
ascoltavano messa nè si confessavano e comunicavano, havendoli
detto reverendo mostrato un giubileo che ha concesso il
papa a chi osserverà l’interdetto, nè ascolterà messa, promettendogli
un paradiso di delitie fatte a lor modo... Havendole
prima persuase li suoi procuratori del monasterio et senatori
loro parenti, et anco il vicario del suo vescovo, nè per questo
havendole potute rimover da questa loro opinione, furono immediate
mandati li capitani del Consiglio di X d’ordine del
senato a serrarle nel Convento, ficando le finestre et porte de
fuori con buoni cadenazzi con pena della vita a chi s’accostasse
a detto monasterio, nè meno le soccorresse di cosa alcuna, tenendole
del continuo guardie».





417.  Lettera XLIV al signor Dell’Isola.





418.  Lettera LX allo stesso. Vedi pure le Memorie di Mornay,
X. 386, 390, 443, 456, 546; e Courrayer, nella vita di frà
Paolo premessa alla sua traduzione della Storia del Concilio
di Trento, pag. 66. Anche pochi giorni prima dell’uccisione di
Enrico IV, il Sarpi scriveva: Nulli dubium quin, sicut Ecclesia
verbo formata est, ita verbo rite reformetur. Attamen, sicuti
magni morbi per contrarios curantur, sic in bello spes; nam
extremorum morborum extrema remedia. Hoc mihi crede e
propinquo res videnti. Non aliunde nostra salus provenire potest.
Opp. di frà Paolo, VI, 79. Nella LIII lettera, compiangendo
la morte di Sully, dice che l’amava «per la fermezza della sua
religione». Di Giacomo I scrive: — Se il re d’Inghilterra non
fosse dottore, si potrebbe sperare qualche bene, e sarebbe un
gran principio, perchè Spagna non si può vincere se non levato
il pretesto della religione; nè questo si leverà, se non
introducendo i Riformati nell’Italia. E se il re sapesse fare, sarebbe
facile e in Torino e qui». Lettera LXXXVIII.





419.  Lettera LI, 12 ottobre 1610.





420.  Lettera LXXXVIII, 29 marzo 1612 al Groslot. E di tutto
ciò più distesamente vedasi nella Storia arcana della vita di
frà Paolo Sarpi, scritta da M. G. Fontanini, e documenti
relativi. Venezia 1803. È opera postuma, e l’editore arciprete
Ferrario l’annunzia così: — Chiunque tu sia, che pigli a leggere
questo libro, a me basta che abbi amore e zelo di religione;
che abbi fedeltà ed attaccamento ai governi. Buon cattolico
e buon cittadino, questo libro ti piacerà. Esso leva una gran
maschera, scopre un grand’impostore, palesa un grand’empio
ecc.».




Esso Fontanini dà frà Paolo come un tipo dell’ipocrito, perchè
del carattere sacerdotale e dell’esemplarità «non volle servirsi
ad altro fine che per guadagnarsi il concetto popolare di
uomo dabbene, con disegno occulto di quindi poter seminare
a man salva le sue dottrine, senza sospetto che fossero giudicate
aliene dalla vera credenza ecc.





421.  Lettera 6 marzo 1611. Memorie, X. 169. Nelle Lettere
diplomatiche del Bentivoglio, al 27 febbrajo 1619 leggesi: — Per
via di un ministro già ugonotto, che si è convertito
poi alla religione, ho saputo ultimamente che, nel tempo
dell’interdetto dei Veneziani, alcuni ministri eretici di Ginevra,
di Berna e d’altre parti convicine pensarono di valersi di quell’occasione
per ispargere in Venezia il veleno dell’eresia. Onde
fra loro fu risoluto in particolare che si mandasse colà sotto
nome di mercante un certo tale dei Diodati, italiano lucchese,
che è ministro in Ginevra. Egli dunque v’andò in compagnia
d’altri mercanti eretici, i quali, anch’essi consapevoli del disegno,
avevano carico di doverlo ajutare. Giunto che fu in
Venezia, esso Diodati trattò segretamente con diversi ed in
particolare con frà Paolo, nel quale scoperse una grande alienazione
dalla corte di Roma, e sensi del tutto contrarj all’autorità
della santa Sede; ma nel resto non poteva comprendere
ch’egli avesse alcuna inclinazione di voler abbracciare assolutamente
l’eresia. Il detto Diodati insieme con que’ mercanti,
oltre al parlare che fece, vi disseminò con molta segretezza
un buon numero di libri eretici, particolarmente della Bibbia
tradotta in lingua italiana. Ciò fatto, egli se ne tornò poi a
Ginevra con isperanza che il veleno ch’egli aveva sparso fosse
per fare non piccolo progresso. Io, dopo aver inteso questo, dubitando
che di quel veleno non vi resti ancora qualche corruzione,
stimai di doverne parlare, come feci al signor cardinale
di Retz ed al signor di Pisins, e trovai che anch’essi avevano
avuto l’istessa informazione per la medesima strada, e Pisins mi
disse che si erano ricevute appunto lettere pochi dì sono dall’ambasciadore
di questa maestà in Venezia, che avvisava che
colà le cose passavano a qualche libertà pericolosa in questa
materia di religione, per rispetto della licenza che si pigliavano
quelle genti forestiere che sono state assoldate dalla repubblica,
ed in particolare il loro capo. Dopo mi ha detto il medesimo
Pisins che con altre lettere più fresche dello stesso ambasciatore
era inteso che questo disordine non fosse di quel pericolo che si
era dubitato».





422.  Magna Deo gratia, quod mediis Venetiis virum magnanimum,
magnum illum Paulum excitavit, qui teterrimas
sophistarum fraudes, et paralogismos quibus orbi christiano
illuditur, palam faceret. Puto vidisse te opuscula hujus Pauli,
meo judicio præstantissima, et dignissima quæ legantur a te.
Lætaberis scio, et magno heroi votis favebis tuis. Ep. 474 del
7 novembre 1606. Pochi giorni prima egli stesso scriveva d’essere
stato dall’ambasciadore Pietro Priuli invitato a Venezia,
dove rallegravasi di poter incontrare magnum Paulum, quem
Deus necessario tempore ad magnum opus fortissimum athletam
excitasset, e prosegue in lodarlo. Allo Scaligero (ep. 480,
11 marzo 1607): Vidisti ne quæ Venetiis prodiere scripta a
paucis mensibus? Ego cum illa lego, spe nescio qua ducor
futurum fortasse illic aliquando et literis sacris et meliori literaturæ
locum. Mirum dictu quam multi tam brevi tempore
animum ad scribendum applicuerint. Atqui nemo erat qui
existimaret ex ea urbe unum aut alterum posse reperiri earum
rerum intelligentem, quæ a doctrina lojolitica abhorrent tantopere.
Exitum ejus controversiae cum hæc scribebam, omnes
μετέωροι in hac urbe expectabant. Deus ad gratum sibi finem
omnia perducat. Nell’ep. 484 del 18 marzo a Scipione Gentili:
O viros! o exactam earum rerum cognitionem, quas in illis
oris nemini putabant plerique esse notas! multa legi... omnia
probavi et laudavi, sed inter omnes mirum dictu quantum judicio
Paulus excellat, quem scimus virum esse doctissimum,
vitæ innocentissimæ, juditii tenacissimi. Hujus si scripta legisti,
ecquid de vestra Italia sperare incipis? E lo Scaligero
rispondendogli d’aver tutto letto, soggiunge: In illis auctoribus
tres palmam obtinent: Paulus servita, Marsilius neapolitanus,
Antonius Querinus patricius. Certe quomodocumque in amicitiam
coeant illæ duæ partes, nunquam coire poterunt in
cicatricem illa vulnera, nunquam stigmata deleri, quæ pontifex
accepit. Ep. 131 del 22 marzo 1607.





423.  Mémoires de Sully, tom. III. p. 27.





424.  In esse è detto: — A me pare poterle ricordare che
convenga procedere con lenità; e che quel gran corpo voglia
esser curato con mano paterna... Delle persone di frà Paolo
e Giovanni Marsilio e degli altri seduttori, che passano sotto
nome di teologi, si è discorso con vostra signoria a voce; la
quale doverìa non aver difficoltà in ottenere che fossero consegnati
al Sant’Officio, non che abbandonati dalla repubblica,
e privati dello stipendio che si è loro costituito con tanto scandalo
del mondo».





425.  Morosini, Storia, lib. 18. p. 699.




* L’anno dopo che la storia del concilio era stata pubblicata,
mandavasi alla riconciliata Venezia un nunzio apostolico,
nelle cui istruzioni (1 giugno 1621) leggesi:




«Sotto il capo della santa Inquisizione pare che si possa
ridurre la persona di frà Paolo servita, della quale vostra
signoria ha piena cognizione. Io non le favellerò dei mali che
faccia, nè delle pessime dottrine ed opinioni che sparge, e de’
perniciosissimi consigli che apporta, tanto più rei e malvagi,
quanto più sono coperti dal manto della sua ipocrisia, e dalla
falsa apparenza della mal creduta sua bontà, perchè il tutto
è a lei manifesto; ma le dirò brevemente che nostro Signore
non ha lasciato di parlarne come si conviene a’ signori ambasciatori,
li quali, così in questo come nella materia del Sant’Officio,
hanno sfuggito gl’incontri delle paterne esortazioni
di sua santità, non coll’opporsi, ma col negare il male; e però,
quanto a frà Paolo, hanno risposto non essere stimato da loro
nè tenuto in credito nessuno appresso la Repubblica, ma starsene
colà ritirato, nè doversene però avere ombra o gelosia
veruna, benchè si sappia pubblicamente il contrario. Vostra
signoria potrà nondimeno osservare di fresco i suoi andamenti,
e ce ne farà la più vera relazione che potrà averne, perchè
sua santità penserà a continuare gli ufficj ed altro opportuno
rimedio; e vostra signoria successivamente ci anderà proponendo
quello che più riuscibile si potesse adoprare, almeno per levarlo
di colà, e farlo ritirare altrove a viversi quietamente,
reconciliandosi ad un’ora colla Chiesa: ma finalmente non è
da sperarne molto, e converrà aspettarne il rimedio da Dio,
essendo tanto innanzi negli anni, che non può esser grandemente
lontano dalle sue pene; e solamente si deve temere che
non si lasci dietro degli scolari e degli scritti, e che ancora
morto, non continui ad essere alla Repubblica pernicioso».





426.  Lettere LV e XI, XII al signor Dell’Isola.





427.  Il Botta, che pur la copia a tutto pasto, com’è il suo solito,
e che s’ispira di tutti i suoi rancori, è costretto confessare
che «l’odio acerbo che frà Paolo portava alla corte di Roma,
il faceva dare alcuna volta in opinioni erronee ed in soverchia
mordacità»; lib. XVI. Appena uscì la traduzione francese pel
Courayer, il cardinale di Tencin emanò una pastorale fortissima
contro quell’opera, intitolando frà Paolo vero protestante. L’autografo
d’essa storia si conserva nella Marciana, e non differisce
punto dallo stampato. Si conoscono varie confutazioni di frà
Paolo, tra cui le osservazioni di Bernardino Florio arcivescovo
di Zara, rimaste manoscritte. Abbiamo Frà Paolo Sarpi giustificato,
dissertazioni epistolari di Giusto Nave, Colonia 1752,
che credonsi del veneziano Giuseppe Bergantini, ovvero del
Grisellini, e stampate a Lucca; come pure Justification de frà
Paolo Sarpi, ou lettres d’un prêtre italien à un magistrat français
etc., Parigi 1811, che sono del genovese Eustachio Degola.
Alberto Mazzoleni, monaco nel bergamasco convento di Pontida,
avea raccolto ben cinquanta volumi di documenti intorno al
concilio, del quale volea scrivere la storia: morì senza farne
nulla, e la sua collezione fu venduta al tirolese Antonio Mazzetti,
che poi la lasciò alla città di Trento.





428.  Quanto si è detto su quegli assassini! Il principale era
un Poma mercante fallito, fanatico come tanti cattolici e protestanti,
che credevano legittimar anche il pugnale colla religione;
ad un amico scriveva: — Non è uomo del mondo cristiano
che non avesse fatto quel ch’io, e Dio con il tempo lo
farà conoscere»; e volea stampare che, non ad istanza di chicchessia,
ma per servigio di Dio aveva operato. Frà Fulgenzio
dice che gli assassini ricoverarono in casa del nunzio. Potrebbe
anch’essere, e le immunità, di cui si era allora tanto
gelosi, avrebbero indotto il nunzio a proteggerli: ma il preciso
contrario consta dalle deposizioni de’ gondolieri; ne conviene
perfino l’autore della ostilissima vita del Sarpi, anteposta alle
lettere inedite. La storia di que’ miserabili è conosciuta; vantavano
aver denari a josa, poi trovavansi tutti sul lastrico, e
precisamente in Romagna vennero arrestati, e il Poma terminò
nelle carceri di Civitavecchia; così prete Michele Viti,
e il Parrasio; uno fu decapitato a Perugia. L’autore della vita
suddetta va almanaccando i motivi di tal condotta di Roma; frà
Paolo stesso se ne meraviglia; conseguenza d’un dato arbitrario
e falso.





429.  Lettera dell’8 giugno 1612. Il cardinale Baronio aveva
anche il giusto sentimento dell’arte, e del rispetto che le si
deve; onde nella chiesa sua titolare de’ Santi Nereo ed Achilleo,
ridotta all’antica forma, fece porre quest’iscrizione:





PRESBYTER. CARD. SVCCESSOR QVISQVIS FVERIS — ROGO TE PER
GLORIAM DEI ET — PER MERITA HORVM MARTIRVM — NIHIL
DEMITO NIHIL MINVITO NIHIL MVTATO — RESTITVTAM ANTIQUITATEM
PIE SERVATO — SIC TE DEVS MARTYRVM SVORVM PRECIBVS — SEMPER
ADJVVET.






Ora la storia ecclesiastica si vien rinnovando mercè la cognizione
d’un’infinità di lettere pontifizie, pubblicate nei Regesta
pontificum romanorum ab condita ecclesia ad annum 1098, di
Filippo Jaffe, Berlino 1852. Soltanto dall’882 al 1073 aggiunge
al Mansi 1557 documenti, e 1881 al gran Bollario: del XII secolo
ha 6791 bolle, mentre il Bollario ne ha 600, 1176 il Labbe, 1389
il Manso.





430.  Lettera 2 marzo 1658 a Gian Luca Durazzo. «Chi
legge la storia esattissima del Pallavicino, attonito della libertà
dei Padri, sarìa talor tentato di appellarla licenza; ma è tale
la saldezza di forza organica, che la Chiesa mai non teme
rimostranze». Tapparelli, Saggio teoretico di diritto naturale,
nota CXXVII.





431.  Ein grosser Liebhaber der wahren Religion und Gottseligkeit.
Lutero, Ep. 401.





432.  Di tali avvenimenti non fa motto il Guichenon; ma vedi
Muratori al 1531.





433.  Lettera data da Ginevra il 17 dicembre 1403; e prosegue
narrando alcune superstizioni di Ginevra, ove festeggiavasi
sant’Oriente; e di Losanna, ove i campagnuoli veneravano
(dic’egli) il sole, ogni mattina dirigendogli voti e preghiere.





434.  J. J. Herzog (De origine et pristino statu Waldensium
secundum antiquissima eorum scripta cum libris catholicorum
ejusdem ævi collata, Hala, 1849) vuol provare che la Confessio
fidei non è già del 1120, ma posteriore al colloquio de’ Valdesi
con Ecolampadio nel 1530.




Egli stesso pubblicò a Hala nel 1853 Die romanischen Waldenser
ihre vorreformatorichen Zustände und Lehren, ihre Reformation
in sechzehenten Jahrhundert, und die Rückwirkungen
Derselben nach ihren eignen Schriften dargestellt. Tuttoché
protestante, vuol provare che le credenze dei Valdesi modificaronsi
assai, sempre più allontanandosi dalla Chiesa cattolica,
e accogliendo le opinioni degli Ussiti.




Anche A. W. Dieckhoff (Die Waldenser in Mittelalter, Gottinga
1851) tende a provare che i varj scritti, i quali si sogliono
riferire ai cominciamenti dei Valdesi, son mera imitazione degli
Ussiti.





435.  Gilles, Histoire générale des Eglises vaudoises, cap. I.





436.  Hamon, Vie de saint François de Sales, 1854.





437.  Cavo queste parole da lettere che si trovano nell’archivio
Mediceo (Corrispondenza di Napoli), forse non autentiche, certamente
esagerate, come ciò che si scrive in tempo di partito e
sotto l’impressione del momento. Vorrebbero attribuirsi ad uno
che accompagnò Ascanio Caracciolo in quella spedizione, e datano
dal giugno 1562, da Montalto. Dicono:




— S’intende come il signor Ascanio per ordine del signor
vicerè era sforzato a partire in posta alli 29 del passato per Calabria,
per conto di quelle due terre de’ Luterani che si erano
date fuori alla campagna, cioè San Sisto e Guardia. Sua signoria
a Cosenza al 1º del presente ritrovò il signor marchese di Buccianico
suo cognato, che era all’ordine con più di seicento fanti
e cento cavalli, per ritornare a uscir di nuovo in campagna, e
quella fare scorrere, e pigliare queste maledette genti: e così
partì alli 5 alla volta della Guardia, e giunto quivi, fecero commissarj,
ed inviò auditori con gente per le terre circonvicine a
prender questi Luterani. Dalli quali è stata usata tal diligenza,
che una parte presero alla campagna; e molti altri tra uomini e
donne, che si sono venuti a presentare, passano il numero di
mille quattrocento: ed oggi, che è il dì del corpo di Cristo, ha
fatte quelle giuntar tutte insieme, e le ha fatte condur prigioni
qui in Mont’Alto, dove al presente si ritrovano; e certo che è
una compassione a sentirli esclamare, pianger e domandar misericordia,
dicendo che sono stati ingannati dal diavolo; e
dicono molte altre parole degne di compassione. Con tutto ciò
il signor marchese e il signor Ascanio hanno questa mattina,
avanti che partissero della Guardia, fatto dar fuoco a tutte le
case; e avanti avevano fatto smantellare quella, e tagliar le
vigne. Ora resta a fare la giustizia, la quale, per quanto
hanno appuntato questi signori con gli auditori e frà Valerio
qua inquisitore, sarà tremenda; atteso voglion far condurre di
questi uomini, ed anco delle donne, fin al principio di Calabria,
e fin alli confini, e di passo in passo farli impiccare. Certo che
se Dio per sua misericordia non move sua santità a compassione,
il signor marchese ed il signor Ascanio faranno di loro gran giustizia,
se non verrà ad ambidue comandato altro da chi può lor
comandare...




«La prima volta che uscì il signor marchese, fece abbruciare
San Sisto, e prese certi uomini della Guardia del suddetto luogo,
che si ritrovarono alla morte di Castegneta, e quelli fece impiccare
e buttar per le torri al numero di sessanta: sicchè ho speranza
che avanti che passino otto giorni, si sarà dato ordine e
fine a questo negozio, e se ne verranno a Napoli...




«Questi eretici portano origine dalle montagne d’Angrogna
nel principato di Savoja, e qui si chiamano gli oltramontani; e
regnava fra questi il crescite, come hanno confessato molti. Ed
in questo regno ve ne restano quattro altri luoghi in diverse provincie:
però non si sa che vivono male. Sono genti semplici ed
ignoranti, e uomini di fuori, boari, zappatori; ed al morir si sono
ridotti assai bene alla religione e alla obbedienza della Chiesa
romana».





438.  Leti, Italia regnante, tom. I. 37.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DEGLI ITALIANI, VOL. 10 (DI 15) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/138279628395189017_cover.jpg
Ty

:‘(2'1 R AU SV . " o M- 7. ot WP, 5.3

CESARE CANTU

STORIA
DEGLI ITALIANI

i
B






