
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of De republiek van Plato

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: De republiek van Plato

        In het Nederduitsch overgebragt


Author: Plato


Translator: D. Burger



Release date: April 9, 2023 [eBook #70511]


Language: Dutch


Original publication: Netherlands: P. N. van Kampen, 1849


Credits: Wouter Franssen and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE REPUBLIEK VAN PLATO ***












DE REPUBLIEK VAN PLATO.









DE

REPUBLIEK

VAN

PLATO,


IN HET NEDERDUITSCH OVERGEBRAGT


DOOR


Dr. D. BURGER, Jr.





AMSTERDAM,

P. N. VAN KAMPEN.

1849.










VOORBERIGT.





Door den Heer VAN KAMPEN uitgenoodigd, om
na het vertalen van den Phaedo en den Theaetetus,
mijne krachten tot de overbrenging van
Plato’s Republiek in te spannen, deinsde ik in den
beginne voor dien arbeid terug. Eindelijk echter
heeft mijne genegenheid voor dat boek, hetwelk
op mijn eigen ontwikkeling een grooten invloed
heeft uitgeoefend, en de overweging, dat
PLATO uit geen zijner schriften beter kan gekend
worden, mij doen besluiten het werk op mij te
nemen, vooral, daar het tegenwoordig welligt
meer dan vroeger als heilzaam kan beschouwd
worden, Plato’s Republiek toegankelijk te maken.


Een paar plaatsen heb ik eenigzins bekort.
Die het oorspronkelijke niet kennen, zullen er
niets door missen; en de literatoren, die mijne
vertaling misschien in handen nemen, zullen
mij, hoop ik, gelijk geven.





Ik heb weinig aanteekeningen bij den text gevoegd.
Plato’s Republiek is voor den vertaler
moeijelijk, maar na de vertaling blijft er weinig
over, dat nog eene opzettelijke verklaring
noodig heeft. Daarenboven was veel van hetgeen
nog opheldering zou behoeven, door mij
reeds vroeger behandeld. In zulke gevallen heb
ik mij vergenoegd derwaarts te verwijzen.


Hiermede geef ik mijn werk aan mijne lezers
over, in de hoop dat zij na de lezing mij de getuigenis
zullen geven, dat ik niet vruchteloos
gearbeid heb.







INHOUD.






Inleiding.



EERSTE BOEK.



I. Socrates, met Glauco naar den Piréus gegaan zijnde,
wordt door Polemarchus den zoon van Cephalus
te gast genoodigd.




II. Hij vindt Cephalus aan het verrigten van huisselijke
Godsdienst en raakt met hem aan het spreken
over den ouderdom.




III. Cephalus verklaart, dat de ouderdom voor een
redelijk mensch heel goed te verdragen is.




IV. Maar geeft toe, dat rijkdom dit veel gemakkelijker
maakt.




V. En vooral dienstig is, om vóór den dood gepleegd
onregt te vergoeden. Socrates neemt hieruit aanleiding
tot het opperen der vraag, wat regtvaardigheid
is. Cephalus echter verwijdert zich, en Polemarchus
zet het gesprek voort.




VI. Polemarchus verdedigt hierop de bepaling van
Simonides: dat het regtvaardig is ieder te geven wat
men hem verschuldigd is, en legt dit zóó uit: zijne
vrienden goed en zijne vijanden kwaad te doen.




VII. Socrates leidt daaruit de bepaling af: de regtvaardigheid
is ieder te geven, wat hem toekomt, maar
bewijst, dat die bepaling verkeerd is, omdat in ieder
bepaald vak niet de regtvaardigheid, maar de ééne of
andere bepaalde kennis ons leert te geven wat onzen
metgezel toekomt, en dus de regtvaardigheid zich dan
alleen in het bewaren zou vertoonen.




VIII. Ja, zelfs zou men kunnen bewijzen, dat zij dan
even goed op het stelen betrekking had. Ook is het
verkeerd te zeggen, dat zijne vrienden goed, zijne vijanden
kwaad te doen regtvaardig is, daar dikwijls vrienden
en vijanden heel anders zijn dan zij schijnen.




IX. Ook is het ondenkbaar, dat eene goede eigenschap,
zoo als de regtvaardigheid, het doen van kwaad zou
wettigen. Dus is de voorgestelde bepaling der regtvaardigheid
verwerpelijk.




X. Thrasymachus mengt zich hierop in het gesprek,
beschuldigt hen van dwaasheid.




XI. En geeft te kennen, dat hij het beter weet, waarop
hij wordt uitgenoodigd het te zeggen.




XII. Hij zegt: dat het regtvaardige dat is, wat nuttig is
voor den sterksten, dat is voor de bestaande regering.




XIII. En dat het voor de onderdanen regtvaardig is te
doen, wat de overheid beveelt. Socrates toont aan,
dat deze bepalingen in strijd zijn, zoodra men aanneemt,
dat de overheid zich somtijds ten opzigte van
het nuttige kan vergissen.




XIV. Thrasymachus antwoordt, dat de overheid als
overheid onfeilbaar is.




XV. Socrates beredeneert nu, dat iedere kunst, dus
ook die van regeren, niet het nut van hem, die haar
uitoefent, maar van haar voorwerp beoogt.




XVI. Thrasymachus bestrijdt dit uit de ondervinding
en toont aan, dat overheden, vooral tirannen, wel degelijk
hun eigen nut zoeken, en dat overal het voordeel
aan den kant van den onregtvaardigen is, en de
regtvaardigen het voordeel van anderen bevorderen.




XVII. Socrates echter toont aan, dat hier de overheid
niet zoo als zij wezen moest genomen wordt, want
dat de wezenlijke overheid slechts het heil der onderdanen
beoogt.




XVIII. En dat het voordeel, dat de kunstenaar zelf van
zijne kunst trekt, eene bijkomende zaak is, die niet
in de kunst zelve ligt; waarom ook alle overheden loon
vorderen.




XIX. En als de overheid niet betaald wordt, nemen goede
menschen zulke posten slechts waar, om kwaad te
verhoeden. Ook is het een leugen, dat de onregtvaardigheid
gelukkiger maakt dan de regtvaardigheid.




XX. Thrasymachus houdt dit echter vol en noemt
de onregtvaardigheid wijsheid en de regtvaardigheid
domheid.




XXI. Waarop Socrates aantoont, dat overal het onbepaalde
streven naar meer, dat den onregtvaardigen kenmerkt,
een teeken van domheid, en het houden van
de juiste maat een teeken van wijsheid is.




XXII. Ook is de onregtvaardigheid niet sterk, want zij
maakt overal tweedragt.




XXIII. En verlamt dus alle werkzaamheid.




XXIV. Daar verder niets zijn werk goed kan doen, als
het zijne deugd mist, kan ook de ziel haar werk niet
goed doen, als zij niet regtvaardig is.



TWEEDE BOEK.



I. Glauco oppert het bezwaar, dat gewoonlijk de regtvaardigheid
beschouwd wordt als nut aanbrengend,
maar op zich zelve lastig.




II. Hij wil dus weten, wat de regtvaardigheid zelve is,
zonder op bijkomende omstandigheden te letten. Daarom
zal hij de regtvaardigheid bestrijden en Socrates
haar verdedigen. Vooreerst zegt hij, dat de regtvaarheid
niets is dan eene uit zwakheid aangegane overeenkomst,
om elkander geen kwaad te doen.




III. Verder vindt ieder de onregtvaardigheid eigenlijk
beter dan de regtvaardigheid, want niemand zou regtvaardig
blijven, als hij ongestraft onregtvaardig kon
wezen.




IV. Om ze nu goed te kunnen beoordeelen, moet de
regtvaardige zoowel als de onregtvaardige als volmaakt
beschouwd worden, en dus ook de eerste onregtvaardig,
de tweede regtvaardig schijnen.




V. Waarvan het gevolg zal zijn, dat de regtvaardige
vervolgd, en de onregtvaardige vereerd wordt.




VI. Adimantus voegt hier nog bij, dat allen, die de
regtvaardigheid prijzen, dit slechts om de gevolgen
doen.




VII. Ja, dat voorspoedige onregtvaardigen algemeen geëerd
worden, en zelfs, volgens het algemeene gevoelen,
door plegtigheden en offers de goden kunnen omkoopen.




VIII. Deze leer heeft den verderfelijksten invloed op
de zedelijkheid.




IX. Hiertegen kan niets helpen dan de ontwikkeling van
de eigenaardige kracht der regtvaardigheid en onregtvaardigheid.




X. Om de bepaling der regtvaardigheid te vinden, besluit
Socrates haar in eenen staat op te sporen.




XI. Een staat komt voort uit behoefte aan wederzijdsche
hulp. De onmisbaarste burgers zijn boeren, handwerkslieden
en kooplieden.




XII. Ook zijn er eene markt, kramers en daglooners
noodig.




XIII. Spoedig komt ook de weelde binnen en vermeerdert
de behoeften en de beroepen.




XIV. Hiervoor is een grooter gebied noodig, en door
dat streven naar uitbreiding ontstaat oorlog, die dan
weer wachters noodig maakt; want één mensch moet
maar één beroep uitoefenen.




XV. Een goed wachter moet als een goede wachthond
scherp van waarneming, vlug, sterk, moedig en driftig
zijn, en tevens vriendelijk jegens zijne medeburgers.




XVI. Tot dit laatste is het noodig, dat hij wijsgeerig
van aanleg zij.




XVII. Nu moeten die wachters worden opgeleid, en
wel door muzenkunst en gymnastiek. Het eerste van
allen moet men zorgen, dat aan de kinderen geen onzedelijke
sprookjes aangaande de goden verhaald worden,
gelijk er vele bij de dichters voorkomen.




XVIII. Vooreerst moeten zij niet hooren, dat God de
bron van kwaad is, maar alleen van goed.




XIX. En dus ook alleen tot verbetering straft. Verder
mogen zij niet hooren, dat God van gedaante verandert,
daar niets hem veranderen kan.




XX. En hij te volmaakt is om zich zelven te veranderen,
en te waarachtig om de leugen niet te haten.




XXI. En ook de onwaarheid nergens toe noodig heeft.



DERDE BOEK.



I. Ook moeten zij geen akelige voorstellingen van de
onderwereld hooren, om niet voor den dood bevreesd
te worden.




II. Verder moeten klagten over dooden hun niet voorgezongen
worden, vooral niet van goden.




III. Ook uitbundig gelach en liegen moet niet geduld
worden; en verzen, waarin ingetogenheid wordt aangeprezen,
zijn goed te keuren, andere af te keuren.




IV. Ook alle gedichten, die verhalen, hoe goden of
helden door hartstogten meêgesleept worden, zijn verwerpelijk.




V. Om het kwade voorbeeld en omdat het onwaar is,
mag geen kwaad van goden of halve goden verteld
worden.




VI. Verder kan een verhaal met of zonder nabootsing
zijn ingerigt.




VII. Wat van die twee is beter? Volgens het beginsel,
dat één mensch één werk doen moet, kan één
mensch bezwaarlijk vele rigtingen goed nabootsen.




VIII. Ook is het nabootsen van verkeerdheden schadelijk
voor het karakter.




IX. Al is dus het eenvoudige verhaal, of dat, waarin
alleen goede menschen worden nagebootst, minder onderhoudend,
zoo moet het toch alleen worden toegelaten.




X. Ook weekelijke en klagende zangwijzen zijn te verwerpen,
maar krachtige en bedaarde goed te keuren.
Daarom zijn ook eenvoudige muzijkinstrumenten boven
instrumenten met groote verscheidenheid van toonen
te verkiezen.




XI. Ook de versmaten moeten volgens hetzelfde beginsel
gekozen worden.




XII. En verder moet in alle kunstvoortbrengselen de
waarachtige schoonheid tot regel dienen.




XIII. Ook de gymnastiek moet vooral daarnaar streven,
dat de wachters geschikt voor den oorlog worden,
weshalve eene matige levenwijs is aan te bevelen.




XIV. Een gevolg hiervan is groote eenvoudigheid in
regtspleging en geneeskunst.




XV. In een goeden staat moet dan ook die langdradige
geneeswijze verworpen worden.




XVI. Daarom moet er goed toegezien worden bij de
keus van geneesmeesters en regters.




XVII. Verder houde men bij de opleiding door muzenkunst
en gymnastiek vooral de ziel op het oog, en
zoeke daarin de juiste harmonie van kracht en zachtmoedigheid
aan te kweeken.




XVIII. Want de gymnastiek ontwikkelt de geestkracht
en de muzenkunst de geschiktheid voor de wijsbegeerte.




XIX. Nu moeten de besten der wachters tot overheden
worden aangesteld. De besten zijn zij, die het bestendigst
de meening vasthouden: dat zij alles moeten
doen, wat voordeelig voor den staat is.




XX. Daartoe is het noodig hen aanhoudend op de proef
te stellen, en aan hen, die volharden, het bestuur in
handen te geven.




XXI. Verder moeten wij het denkbeeld: dat onze burgers
kinderen van hun land zijn, en dat er onder de
menschen eene aangeborene ongelijkheid bestaat, onder
hen zoeken te verspreiden.




XXII. Nu moeten de wachters eene legerplaats in de
stad betrekken, en daarin door andere burgers zóó onderhouden
worden, dat zij juist genoeg hebben. Afgesloten
woningen en privaat eigendom mogen zij niet
bezitten.



VIERDE BOEK.



I. Adimantus maakt hier de tegenwerping, dat de
wachters op die wijs niet gelukkig zijn zullen; maar
Socrates antwoordt, dat de geheele staat de hoofdzaak
is, en dat al de burgers aan zijnen bloei moeten
dienstbaar zijn.




II. Verder moeten rijkdom en armoede zoo veel mogelijk
buiten de grenzen gehouden worden. Maar als
die staat met een rijken staat oorlog krijgt? zegt Adimantus.
Socrates antwoordt: goed geoefende krijgslieden
kunnen ligt tegen overmagt vechten, en in alle
andere staten is zeer ligt verdeeldheid te zaaijen.




III. Ook moet bij het bepalen der grenzen gezorgd worden,
dat de eenheid van den staat niet verloren ga,
en ditzelfde behoort tot rigtsnoer van alle inwendig bestuur
te verstrekken. De hoofdzaak is de opvoeding.




IV. En daarom moet vooral bij de muzenkunst de wacht
gehouden worden. Want als de opvoeding goed is,
worden alle verdere bepalingen van zelfs gevonden, en
kunnen dus hier ligt worden overgeslagen.




V. En zonder dat is er, hoe men ook lappe en verandere,
niets aan een staat te doen.



In het godsdienstige moet het orakel van Apollo geraadpleegd
worden.




VI. Nu is deze staat wijs, en die wijsheid huist in de
overheid.




VII. Ook is hij moedig, en die moed huist in de wachters,
die nooit de hun ingeprente meeningen omtrent
het al of niet verschrikkelijke laten varen.




VIII. Verder moet de ingetogenheid gezocht worden.
Deze bestaat vooral in beheersching der lusten door de
rede, en inwendige harmonie van de verschillende deelen
der ziel.




IX. Deze beheersching en harmonie heeft in den nieuwen
staat plaats, en dus is die ingetogen.




X. Verder doet ieder in den staat zijn eigen werk, zoowel
de overheid als de krijgslieden en de menschen
der andere beroepen; en dit is een van de heilzaamste
dingen voor den staat.




XI. Deze eigenschap is regtvaardigheid. Nu zijn dezelfde
rigtingen in de enkele menschen, als in den staat,
want uit de eersten komen zij in den laatsten.




XII. Nu is dezelfde zaak in hetzelfde opzigt nooit in
twee elkander uitsluitende toestanden.




XIII. Wanneer verder bij betrekkingensbegrippen het
ééne lid eenvoudig is, is het andere dit ook, en omgekeerd.




XIV. Zoo haakt b. v. de dorst op zich zelven eenvoudig
naar drinken. Als dus iemand, die dorst heeft,
toch niet wil drinken, werken er twee verschillende
krachten op zijne ziel. Meest behooren die tot rede
of begeerte. Als derde deel komt hier de toorn bij,




XV. Die gewoonlijk de rede bijstaat.




XVI. Nu kunnen wij zeggen, dat in een enkel mensch
de wijsheid in de rede huist; de moed in het toornige
deel der ziel, dat steeds het oordeel der rede,
omtrent het al of niet verschrikkelijke volgt; de ingetogenheid
in den geheelen mensch, voor zoo ver rede,
toorn en begeerte in goede harmonie met elkander zijn;
de regtvaardigheid ook in den geheelen mensch, voor
zoo ver rede, toorn en begeerte ieder zijn eigen werk
doen.




XVII. De regtvaardigheid werkt dus op het inwendige
van den mensch, en eerst ten gevolge daarvan werkt
zij naar buiten.




XVIII. Onregtvaardigheid en alle andere ondeugd is bij
gevolg een verkeerde, onnatuurlijke toestand en verhouding
van de gezegde deelen, en dus is deugd gelijk
aan gezondheid, ondeugd aan ziekte der ziel. Dus
is deugd geluk, ondeugd ongeluk. Dit moet echter
naauwkeuriger bezien worden, en daarom is het goed
door vergelijking met de staten na te gaan, welke vormen
van ondeugd er gevonden worden.



VIJFDE BOEK.



I. Socrates wordt door Adimantus verzocht, om vóór
hij verder gaat de gemeenschap der vrouwen en de opvoeding
uitvoeriger te bespreken.




II. Waartoe Socrates na veel tegenstribbelen besluit.




III. Vooreerst moeten de vrouwen dezelfde opvoeding
krijgen als de mannen.




IV. Dit is niet in strijd met de stelling, dat verschil
van aard verschillend werk vordert.




V. Want over ’t geheel hebben vrouwen denzelfden aanleg
als mannen, maar zijn in alles zwakker.




VI. Dus moeten ook uit haar de beste gekozen worden,
en dan is het heel wel mogelijk, ze even als de
mannen op te leiden, en voor de veredeling van de
geheele burgerij is dat allerheilzaamst.




VII. Verder moet bij de wachters gemeenschap van vrouwen
plaats hebben. De overheden moeten eerst de
beste vrouwen uitkiezen.




VIII. Vervolgens moet de voortteling bepaald door de
overheden geregeld worden, opdat slechts goede, krachtige
menschen kinderen verwekken. Dit kan door eene
kunstige wijs van loten geschieden.




IX. Ook moet die voortteling onder aanroeping der goden
plaats hebben, en in ’t geheel moet de zaak, om
haar groot gewigt, met ernst behandeld worden.




X. Nu is onderlinge eensgezindheid en belangstelling
het grootste goed voor een staat.




XI. En die onderlinge eensgezindheid wordt vooral door
de gemeenschap van vrouwen en kinderen veroorzaakt.




XII. Daardoor en doordien zij geen eigendom hebben,
worden ook alle twisten over mijn en dijn afgesneden.




XIII. Zulke wachters zullen den staat doen bloeijen en
door de andere burgers steeds geëerd worden, waardoor
zij een zeer gelukkig leven zullen hebben.




XIV. Verder moeten de kinderen zoo jong mogelijk
den oorlog zien.




XV. En dappere mannen moeten beloond en na hunnen
dood als helden vereerd worden. De krijgslieden
moeten Grieksche staten in den oorlog zoo menschelijk
mogelijk behandelen.




XVI. Steeds bedenkende, dat alle Grieken stamgenooten
zijn. Barbaren echter behoeven zij niet te ontzien.




XVII. Deze staatsregeling is een ideaal, dat natuurlijk
nergens geheel verwerkelijkt is.




XVIII. En zij zal nooit werkelijk worden, voordat de
wijsgeeren het bestuur in handen krijgen.




XIX. Hiertoe bedenke men echter, dat slechts zij, die
alle wetenschap liefhebben, wijsgeeren zijn.




XX. Ware wetenschap is op het algemeene gerigt.
Kennis op hetgeen is, onkunde op hetgeen niet is, meening
op hetgeen tusschen zijn en niet zijn invalt.




XXI. Want als twee verschillende vermogens kunnen
kennis en meening niet op hetzelfde voorwerp gerigt
zijn.




XXII. Verder is de kennis op de eeuwige idéen, de
meening op het zinnelijke, de stoffelijke wereld gerigt.
Die naar de eerste streeft, is een wijsgeer, die
naar de laatste streeft, niet.



ZESDE BOEK.



I. Wijsgeeren kunnen dus beter dan anderen het ideaal,
dat in den staat moet verwerkelijkt worden, aanschouwen,
en zijn goed voor wachters, als zij tevens praktische
geschiktheid hebben.




II. En die hebben zij, want een echt wijsgeer is ingetogen,
onbekrompen, regtvaardig, liefderijk, bevattelijk
en niet bevreesd voor den dood.




III. Men ziet echter gewoonlijk, zegt Adimantus,
dat wijsgeeren slechte of althans onbruikbare menschen
zijn.




IV. Dit is, zegt Socrates, aan den onwijsgeerigen
aard der meeste regeerders te wijten.




V. Verder is een wijsgeerige aanleg zoo als in II is
opgegeven.




VI. Maar de beste aanleg wordt bij slechte opleiding
het slechtste. Nu heeft vooreerst de openbare meening
geweldig veel kracht op ieders gemoed.




VII. Verder gebruikt de menigte ook dwang, en dringt
haar oordeel aan ieder op, en daardoor wordt goed
en kwaad, schoon en leelijk, enz., niet naar zijnen
aard, maar hare meening beoordeeld.




VIII. Daarenboven munt iemand van goeden aanleg
overal uit, en wordt daardoor spoedig in allerlei praktische
betrekkingen gewikkeld.




IX. Als dan de besten er zijn afgevallen, wordt de wijsbegeerte
door ongeschikte menschen aangepakt, die
haar natuurlijk misbruiken, en dan slechte wijsgeeren
heeten.




X. En wanneer enkele wezenlijk geschikten door bijzondere
omstandigheden voor de wijsbegeerte bewaard
blijven, zien zij geen kans bij den tegenwoordigen toestand
der maatschappij eenig nut te doen, en leven
voor zich zelven, en heeten onbruikbare wijsgeeren.




XI. Dus kan de wijsbegeerte slechts in een staat als
den beschrevenen bloeijen, mits zij niet door knapen,
maar door volwassenen en vooral grijsaards met ijver
beoefend worde.




XII. En als zulke waarachtige wijsgeeren aan het hoofd
van een staat komen, zal alles goed gaan, en de wijsbegeerte
hare eer weerom krijgen.




XIII. Hieruit blijkt, dat de wijsbegeerte ten onregte
veroordeeld wordt.




XIV. En daar het niet onmogelijk is, dat er eens een
wijsgeer aan het hoofd van een staat komt, is onze
staatsregeling niet geheel en al onbestaanbaar.




XV. De overheden nu moeten met zorg gekozen worden,
en zijn weinig in getal, want zelden gaan vlugheid
en bestendigheid zamen; en er hoort veel toe,
om geschikt te zijn voor de hoogste wetenschap.




XVI. Daartoe wordt tevens eene langdurige opleiding
gevorderd. Die hoogste wetenschap is de idee van het
goede.




XVII. Die wetenschap is moeijelijk maar tevens volstrekt
noodig.




XVIII. Nu is het niet wel doenlijk het goede zelf te
beschrijven, maar zijn beeld in de zinnelijke wereld
kunnen wij opgeven. Van alle zinnen is het gezigt
het edelste, en wordt door het schoonste hulpmiddel,
het licht, tot zijne werking in staat gesteld.




XIX. De bron van dat licht is de zon, en die zon is
in de zigtbare wereld het beeld van hetgeen het goede
is in de denkbare wereld.




XX. Nu vervallen de voorwerpen der zigtbare wereld
in twee deelen, beelden en werkelijke dingen, en die
der denkbare ook in twee deelen:




XXI. De meetkunstige waarheden, en de zuivere metaphysische
begrippen. In dezelfde orde als deze vier
deelen komen deze vier vermogens van den geest: vermoeden,
geloof, verstandskennis, redekennis.



ZEVENDE BOEK.



I. Stel nu dat menschen in een hol bij schemerlicht
hun leven doorgebragt, en daar niets dan schaduwen
gezien hadden.




II. Als dan één hunner naar boven werd gebragt, zou
dit hem eerst smart veroorzaken, maar als hij boven
gewend was, zou hij niet weer naar beneden willen,
en als hij nog eens naar beneden kwam, daar niet
meer op zijne plaats wezen.




III. Het hol is de zigtbare wereld; de plaats boven is
de denkbare wereld; de persoon die naar boven gaat,
is de wijsgeer. Dus is het geen wonder, dat de wijsgeeren
weinig belangstelling of bekwaamheid in de zaken
van het dagelijksch leven betoonen.




IV. Daarom is het onderwijs eigenlijk omwenden der
ziel van de zinnelijkheid naar de waarheid, en daarom
kan een staat slechts goed bestuurd worden, als de
wijsgeeren gedwongen worden, zich harer aan te trekken.




V. Want zijn zij eens weer aan de zaken van het dagelijksch
leven gewend, dan besturen zij die beter dan
iemand anders; en voor de rust van den staat is het
heilzaam, dat de regerende personen het regeren als
een last, niet als een voorregt, beschouwen.




VI. Om nu die omkeering der ziel te doen plaats hebben,
moeten de wachters eerst in het rekenen onderwezen
worden.




VII. Vooreerst is de kennis daarvan praktisch noodig.
Ten andere zijn alle waarnemingen, die eenige tegenstrijdigheid
opleveren, geschikt om het oordeel te
scherpen.




VIII. En juist in dit opzigt is de leer der getallen bijzonder
nuttig.




IX. Hierop volgt de meetkunst, én om hare praktische
nuttigheid, én om hare opleiding tot de kennis der
eeuwige waarheden, én om haren heilzamen invloed
op andere studie.




X. Daar nu de ontwikkeling van den geest hier de hoofdzaak
is, volgt ook, al is zij praktisch nutteloos, als
derde studievak de stereometrie. Hierop volgt de sterrekunde,
mits die wijsgeerig behandeld worde,




XI. En dus niet empirie maar zuivere berekening de
grondslag dezer studie uitmake.




XII. Hierop volgt de theorie der muzijk, die ook door
berekening, niet door empirie moet behandeld worden.
Al deze studievakken moeten met elkaar in verband
gebragt en het algemeene daaruit ontwikkeld worden.
Nu volgt eindelijk de wijsgeerige redeneerkunde.




XIII. Het is hier de plaats niet, die uitvoerig te behandelen,
maar zeker is het, dat alleen langs den voorgeschrevenen
weg waarachtig wijsgeerige kennis tot
stand komt.




XIV. Dus is de wijsbegeerte de kroon der wetenschappen,
en dus moeten de bestuurders van den staat tot
haar worden opgeleid.




XV. Nu kieze men de personen, die deze opleiding
ontvangen, zeer zorgvuldig, en zie behalve op het
reeds gezegde ook vooral toe, of zij wel arbeidzaam
en waarheidlievend zijn.




XVI. Dan moet men van jongs af beginnen ze op te
leiden, en bij iederen overgang in een nieuw tijdperk
de besten uitkiezen. Vooral zorge men bij het onderwijs
in de wijsgeerige redeneerkunde hen niet tot twijfelaars
in ’t zedelijke te maken.




XVII. Daartoe is het goed hen niet te jong daarmeê
bekend te maken, en dit vak niet aan een iegelijk te
leeren. Vervolgens moeten zij in praktische betrekkingen
ondervinding opdoen, en dan het bestuur bij
beurten opnemen, en zich het overige van den tijd
met de wijsbegeerte bezig houden.



ACHTSTE BOEK.



I. Nu komen de slechte staatsregelingen aan de beurt,
zij zijn: de timocratie, de oligarchie, de democratie,
en de tirannij.




II. En na iedere staatsregeling moet de man behandeld
worden, die in karakter met haar overeenstemt.




III. Als de beschrevene staatsregeling gebloeid heeft,
zullen de bestuurders langzamerhand de muzenkunst
gaan minachten. Daardoor zullen de zeden ruwer worden,
de wachters zullen zich tot eigenaars van den
staat maken, ieder voor zich eigendom in bezit nemen,
en de overige burgers onderdrukken.




IV. Het kenmerk dezer staatsregeling is verachting van
handenarbeid en geleerdheid benevens waardering van
oorlog en gymnastiek, en heimelijke inhaligheid, en
schraapzucht bij de regerende klasse.




V. De daarop gelijkende man is gehoorzaam aan zijne
meerderen, hard voor zijne minderen, zachtzinnig jegens
zijne gelijken, een vijand van geleerdheid en vriend
van ligchaamsoefening, in zijne jeugd veracht hij het
geld, op zijnen ouden dag wordt hij gierig. Hij ontstaat
als de zoon van een braaf man, die in een slechten
staat wonende zich rustig houdt, op zijnen vader
hoort schimpen en daardoor lust krijgt zich meer te
laten gelden.




VI. Nu gaat de timarchie door het heimelijke schrapen
in oligarchie over, want langzamerhand wordt het
geld meer geëerd dan de deugd, en eindelijk bepaalt
men een trap van rijkdom tot maatstaf voor het regt
om meê te regeren. Die maatstaf is verkeerd, want
geld brengt geen wijsheid aan. Ook staan in zulk een
staat armen en rijken vijandig tegen elkander over,
en die oneenigheid belemmert al zijne handelingen.
Ook worden hier de beroepen vermengd.




VII. In zulk een staat hoort het pauperismus te huis,
en een gevolg daarvan is het vermeerderen der bedelaars
en der kwaaddoenders.




VIII. Wanneer nu een zoon van een timocraat zijnen
vader het slagtoffer van staatkundige vijanden ziet worden,
krijgt hij een afkeer van eerzuchtig pogen naar
aanzien en werpt zich op het geldwinnen.




IX. En dan gelijkt hij op de oligarchie, want het geld
gaat bij hem bovenal, en zijne meeste begeerten en
neigingen worden door enkele, die met geldwinnen in
verband staan, onderdrukt.




X. In een oligarchischen staat gaan de rijke geslachten
in aantal en beschaving steeds achteruit, totdat eindelijk
de armen hun de baas worden, eene omwenteling
verwekken en de regering democratisch maken.




XI. Het kenmerk van de democratie is vrijheid voor
allen, en volkomene gelijkheid van allen in regten en
deel aan het bestuur.




XII. Nu zijn sommige begeerten noodzakelijk en winstgevend,
andere niet noodzakelijk en verkwistend. De
eerste worden door den gierigen oligarch aangekweekt,
de laatste met geweld onderdrukt.




XIII. Heeft deze nu een zoon, dan zoekt hij bij hem
alleen de eerste aan te kweeken, maar door omgang
met liederlijke personen worden dan de laatste versterkt,
en eindelijk worden daardoor in de ziel van
dien zoon de verschillende begeerten ongeveer even
sterk, wegen elkander op en beheerschen hem bij
beurten.




XIV. De democratie wordt eindelijk volslagen teugelloosheid,
en de burgers worden hoe langer hoe gevoeliger
op het punt van vrijheid.




XV. Die bovenmatige vrijheid gaat in dienstbaarheid
over, want in een democratischen staat zijn steeds eene
menigte verkwistende ledigloopers.




XVI. Deze zoeken de rijken te plunderen en geven aan
het volk ook een deel van den buit. Dan worden
de rijken oligarchen en zoeken de democratie om te
werpen. Vooral hebben zij het dan op den voornaamsten
volksleider gemunt. Deze maakt daar gebruik
van, vraagt van het volk eene lijfwacht en verheft
zich tot tiran.




XVII. Dan is het uit met de vrijheid, en de tiran zoekt,
om te blijven regeren, het volk te verarmen en alle
krachtige, bekwame, onafhankelijke menschen uit den
weg te ruimen.




XVIII. En om zich te handhaven moet hij een lijfwacht
hebben, die uit huurlingen en vrijgemaakte slaven
wordt zamengesteld.




XIX. Om die te onderhouden mergelt hij het volk uit,
en als dat zich verzet, onderdrukt hij alle oproeren
met geweld, door de hulp zijner huurlingen.



NEGENDE BOEK.



I. Om den tirannischen man goed te beoordeelen bedenke
men, dat van natuur in den mensch vele onwettige
begeerten huisvesten, die zich vooral in droomen openbaren.




II. Worden nu in den zoon van een democratischen man
die begeerten door slecht gezelschap opgewekt, zoodat
hij aan wijn en wellust verslaafd raakt, dan wordt hij
tirannisch.




III. Door den wellust geprikkeld, brengt hij dan zijn
geld door, en zoekt daarna door list en geweld aan
geld te komen. Eerst berooft hij zijne ouders, dan
wordt hij een dief of neemt dienst onder de lijfwacht
van een tiran, of, als hij er kans voor ziet, onderwerpt
hij zijn vaderland.




IV. Nu is de staat onder koninglijk gezag het gelukkigst,
die onder een tiran het rampzaligst, en ditzelfde
geldt ook van den waren wijsgeer, en den tirannischen
man. Plato deelt hier mede, wat hij zelf gezien
heeft.




V. In ’t algemeen is een tirannisch mensch even ongelukkig
onder de heerschappij zijner driften, als een tirannisch
beheerschte staat onder die van eenen tiran;
maar het allerongelukkigst is een werkelijk tiran, daar
die geen oogenblik zijn leven zeker is.




VI. En het ergste is, dat, naarmate dit langer duurt,
zijn karakter en zijn lot hoe langer hoe meer verslimmert.




VII. Een ander bewijs is dit: Men kan de menschen
in drie soorten verdeelen, wijsgeerigen, eerzuchtigen,
winzuchtigen. Ieder hunner noemt zijne levenswijs de
gelukkigste.




VIII. Nu wordt ieder ding beoordeeld door ondervinding,
kennis en redenering. De wijsgeer heeft ondervinding
van het vermaak der eer en van dat van het
geldwinnen; kennis en redenering zijn alleen in zijn
bezit. Dus is zijn oordeel het beste.




IX. Eindelijk zijn er drie toestanden, vermaak, smart
en afwezigheid van beiden, die in vergelijking met de
twee anderen, smart of vermaak wordt genoemd, maar
het eigenlijke niet is. Het meeste zoogenaamde vermaak
behoort op dit gebied.




X. En dat dit als vermaak wordt beschouwd, is aan de
onwetendheid der menschen te wijten. Het vervullen
van behoefte toch wordt als vermaak beschouwd. Nu
wordt bij het meeste zoogenaamde vermaak onze behoefte
door stoffelijke middelen bevredigd, en de stoffelijke
wereld heeft geen deel aan het ware zijn, dus
is die vervulling niet wezenlijk en het daardoor ontstaande
vermaak evenmin.




XI. Ja, voor zoo ver er nog eenig zinnelijk vermaak
bestaat, kan dit alleen onder de leiding der rede waarlijk
genoten worden.




XII. Verder is bij den regtvaardigen het goddelijke in
den mensch, bij den onregtvaardigen het dierlijke
meester.




XIII. En het goddelijke wordt door alle goede handelingen,
het dierlijke door alle slechte versterkt. Daarom
is het ieders waarachtig belang de deugd te beoefenen.



TIENDE BOEK.



I. Socrates komt nog eens op de nabootsende kunst
terug. Een schilder bootst alles na, wat met oogen
gezien wordt.




II. Nu zijn de idéen het eigenlijk zijnde. De stoffelijke
wereld is naar de idéen gevormd. Zij staat dus op de
tweede plaats van de waarheid af. De nabootsende
kunst bootst de stoffelijke wereld na. Zij staat dus op
de derde plaats. En dat nog op zijn best, want zij
bootst de dingen na, niet zoo als zij zijn, maar zoo
als zij zich vertoonen, zonder dat zij hun eigenlijk
wezen kent.




III. Dit geldt ook van de nabootsende dichters, die verzen
maken over veel dingen, waarvan zij volstrekt geen
kennis hebben,




IV. En dus ook alleen door onwetende menschen voor
geleerd gehouden worden. Ook weet de gebruiker van
eenige zaak, hoe zij wezen moet, en de vervaardiger
gelooft hierin den gebruiker, maar de nabootser
heeft geen kennis noch geloof op goed gezag, en gaat
alleen op het uiterlijke af.




V. Daarenboven is de rede het beste deel van den
mensch, en komt dikwijls met de hartstogten in strijd.




VI. De hartstogten echter zijn veel ligter na te bootsen
dan de rede, en de menigte wordt door de hartstogten
geregeerd. Daarom kiest de nabootsende dichtkunst
de hartstogten, en is bijgevolg voor een redelijk
mensch niet geschikt.




VII. Ook bederft zij de goede menschen, die zich met
haar bezig houden, door hunne hartstogten op te
wekken. Daarom verbanden wij haar met regt.




VIII. Er is dan ook eene oude vijandschap tusschen
dichtkunst en wijsbegeerte. Daar echter de dichtkunst
zoo vermakelijk is, zijn wij bereid hare verdediging
aan te hooren, maar zoo zij zich niet goed kan verdedigen,
willen wij er onze deugd niet aan wagen.




IX. Te meer daar de ziel onsterfelijk is. Dit wordt
aldus bewezen. Een ding kan alleen door zijn eigen
kwaad vergaan. Wat dus door zijn eigen kwaad niet
vergaat is onvergankelijk. Het kwaad van de ziel is
de ondeugd. De ondeugd doet de ziel niet vergaan.




X. Want tusschen den dood en de ondeugd vertoont
zich geen onmiddellijk verband. Dus is de ziel onvergankelijk.




XI. En dit zou nog veel duidelijker blijken, als het ons
gegeven was de ziel in hare zuiverheid te beschouwen.




XII. Thans kunnen wij het vroeger gestelde terugnemen
en erkennen, dat de deugd wel degelijk door goden
en menschen gekend en beloond wordt.




XIII.—XVI. De gevolgen van deugd en ondeugd na
den dood worden hier in een mythisch verhaal medegedeeld,
dat van ER, den zoon van Armenius, wiens
ziel eene poos zijn ligchaam verlaten en de andere wereld
bezocht had, afkomstig genoemd wordt.




Beoordeeling van Plato’s Republiek door Aristoteles.




Besluit.










INLEIDING.





Een uitvoerige inleiding is tot verstand van de Republiek
niet noodig, daar het werk zijn eigen inleiding in
zich bevat, en de lezer door eenvoudig aan Plato’s
hand voort te gaan van zelfs op de hoogte komt. Een
enkel woord zij daarom voldoende.


Men heeft veel getwist over het doel van de Republiek,
en gevraagd, of dit werk een staatkundig of een zedekundig
geschrift is. Het komt mij het beste voor ons
eenvoudig aan Plato’s verklaring te houden, die hij in
Boek II. Hoofdst. X. heeft afgelegd, en dus de regtvaardigheid
als het eigenlijke onderwerp des boeks te
beschouwen; daarbij in het oog houdende, dat bij de
Grieken de enkele mensch te veel als staatsburger beschouwd
werd, om in eene ontwikkeling der zedekunde
slechts den enkelen mensch, niet tevens den staat te behandelen.


Wat de tijd betreft, waarin Plato de Republiek heeft
te boek gesteld, zoo is Boek IX Hoofdst. IV klaarblijkelijk
na Plato’s terugkomst van bet hof van Dionysius
den ouderen geschreven, en in Boek VI. Hoofdst.
XIV. kan men welligt toespelingen zien op Archytas
van Tarente, en op Plato’s plan tot verbetering van
Dionysius den jongeren. Met dat al is het bij zulk
een uitvoerig werk onmogelijk den juisten tijd, waarop
het geschreven is, te bepalen; te meer, daar de overlevering
zegt en de lezing des boeks bevestigt, dat Plato
zijne Republiek voortdurend beschaafd en gewijzigd
heeft.


Nu willen wij nog kortelijk van de sprekende personen
handelen.


Socrates is de hoofdpersoon, doch hem te bespreken
is overbodig.


Glauco en Adimantus waren waarschijnlijk broeders
van Plato, wier gedachtenis hij in de Republiek
heeft willen bewaren. Behalve hetgeen hier van hen
gevonden wordt, weten wij nog uit Xenophons Gedenkwaardigheden,
Boek III. Hoofdst. VI., dat Glauco
reeds op zijn twintigste jaar zich met staatszaken wilde
bemoeijen, maar toen door Socrates weerhouden is.


Cephalus was de vader van den redenaar Lysias.
Hij schijnt van Syracuse naar Athene verhuisd te wezen.
In de Republiek komt hij voor als een eerbiedwaardig
grijsaard; verder is er weinig van hem bekend.


Polemarchus is een zoon van Cephalus, en was,
zoo als uit de Republiek blijkt, zeer bevriend met Socrates.
Ook in den Phaedrus wordt zijn aanleg voor
de wijsbegeerte geroemd.


Thrasymachus behoorde tot de klasse der Sophisten
(Zie mijne inleiding voor den Phaedo, blz. 9). Vooral
de welsprekendheid was zijn hoofdvak, en hij legde zich
toe op een brommenden, hoogdravenden spreektrant. Ook
over de natuur aller dingen schijnt hij geschreven te
hebben, hoewel daarvan niets is bewaard. Zijn karakter
blijkt genoeg uit de Republiek. Dat hij niet tot de
minste Sophisten behoorde, kan uit de rol, die hij dáár
vervult, opgemaakt worden.







EERSTE BOEK.





I. Gisteren ging ik met Glauco, den zoon van Aristo,
naar den Piréus om de Godin[1] te aanbidden,
terwijl ik tevens verlangde te zien, hoe men het feest
zou vieren, daar het voor de eerste keer was. Ik vond
dan ook de processie van de inwoners wel fraai, doch
die uit Thracie althans niet minder. Toen wij aangebeden
en alles gezien hadden, keerden wij naar stad terug.
En Polemarchus de zoon van Cephalus zag
ons naar huis gaan en zond zijn jonge om ons na te
loopen met verzoek hem in te wachten. En de jonge
pakte mij achter aan mijn kleed en zeide: Polemarchus
verzoekt u te wachten. Hierop keerde ik mij om
en vroeg, waar hij was. Hij komt achter ons, zeide
de jonge, wacht maar. Dat willen wij doen, zeide
Glauco. Een oogenblik later kwam Polemarchus met
Adimantus den zoon van Glauco, en Niceratus den
zoon van Nicias en eenige anderen, die allen van de
processie kwamen. Toen zeide Polemarchus: Socrates!
gij zijt, geloof ik, op weg naar stad.—Daar
gelooft gij goed aan, zeide ik.—Maar ziet ge wel,
zeide hij, hoe velen wij zijn?—Wel ja.—Slaat u
dan door ons allen heen, zeide hij, of blijft hier.—Maar,
zeide ik, er is nog over, dat wij u overreden
om ons te laten gaan.—Maar, zeide hij, ziet gij dan
kans om ons te overreden, wanneer wij niet naar u
luisteren?—Dat niet, zeide Glauco.—Wees dan
maar overtuigd, zeide hij, dat wij niet van plan zijn te
luisteren.—En Adimantus zeide: Weet gij dan
niet, dat er van avond een fakkelstrijd te paard ter eere
der Godin zal gehouden worden?—Te paard? zeide
ik; dat is wat nieuws. Zullen zij dan om strijd al rijdende
elkaar de fakkels toereiken[2]? Of hoe anders?—Juist
zoo, zeide Polemarchus; en dan zal er ook
een nachtfeest gevierd worden, dat bezienswaardig zal
wezen. En na het eten zullen wij het nachtfeest gaan
bekijken, en daar vele jongelieden zien en spreken. Blijft
dus, en gaat niet heen. Hierop zeide Glauco: ik vind,
dat wij blijven moeten. Als gij dat vind, zeide ik, dan
moeten wij het maar doen.


II. Wij gingen dan naar het huis van Polemarchus,
en vonden daar Lysias en Euthydemus, de broeders
van Polemarchus, en ook Thrasymachus van Chalcedon,
en Charmantides den Paeaner, en Clitophon,
den zoon van Aristonymus. Ook was Cephalus de
vader van Polemarchus binnen. Ik vond hem heel
oud geworden, want ik had hem in langen tijd niet
gezien. Hij zat op een stoel met een kussen en had
een’ krans [op het hoofd], daar hij zoo even op de binnenplaats
geofferd had. Wij gingen bij hem zitten, want
er stonden daar eenige stoelen in de rondte. Zoodra
Cephalus mij zag, groette hij mij en zeide: Socrates
gij komt waarlijk niet te dikwijls naar den Piréus, om
ons te bezoeken. Dit moest gij echter doen. Want, zoo
ik nog in staat was, om vlug naar stad te gaan, dan behoefdet
gij niet hier te komen, maar wij zouden u gaan
opzoeken; nu echter moet gij wat meer hier komen;
want wees verzekerd, dat naarmate ik voor ligchamelijk
vermaak ongevoeliger word, mijne liefhebberij in het redekavelen
toeneemt. Doe dan niet anders, maar gun uwen
omgang aan deze jongelingen, en kom bij ons als bij uwe
beste vrienden. Met genoegen, zeide ik, vooral daar ik
gaarne met zeer oude lieden spreek. Want daar zij een
weg hebben afgelegd, dien wij waarschijnlijk ook gaan
moeten, vind ik het zaak hen te vragen, of die weg ruw
en lastig, of gemakkelijk en effen is. Daarom zou ik dan
ook gaarne hieromtrent uwe meening hooren, daar gij
reeds op dien leeftijd gekomen zijt, welken de dichters
den drempel der grijsheid noemen, en van u vernemen,
of gij dat een lastig tijdperk des levens vindt, of hoe
anders gij er over denkt.


III. Bij Zeus! zeide hij, Socrates! ik zal u mijne
meening zeggen. Want dikwijls zoeken, volgens het
spreekwoord, lieden van mijne soort en ik elkander op.
De meesten onzer jammeren dan, als wij bijeen zijn,
daar zij de vermaken der jeugd terugwenschen, en zich
het mingenot, de drinkpartijen, feesten en andere zulke
zaken herinneren, en worden verdrietig, omdat zij zoo
veel verloren hebben, en toen een best leven hadden,
maar nu zoo goed als niet leven. Sommigen beklagen
zich dan ook over de weinige achting hunner huisgenooten
voor den ouderdom, en maken dan een treurzang op
al het verdriet waarvan hun leeftijd de oorzaak is. Ik
geloof echter, Socrates! dat zij niet de ware oorzaak
opgeven. Want zoo dit de oorzaak was, dan moest ik
en alle anderen, die tot denzelfden leeftijd gekomen zijn,
het ook ondervinden. Ik heb er echter ook ontmoet,
die niet zoo dachten, onder anderen den dichter Sophocles,
die op de vraag, hoe het met zijne kracht
stond, en of hij nog gemeenschap met eene vrouw kon
hebben, antwoordde: foei man! ik ben zoo blijde, dat
ik er af ben, als of ik eenen dollen en wreeden meester
ontvlugt was. Toen vond ik, dat hij de waarheid sprak,
en nu niet minder. Want waarlijk, in den ouderdom
heeft men van die dingen vrij wat minder last. Wanneer
toch de driften verslappen en ons niet langer prikkelen,
dan gebeurt er juist wat Sophocles zeide: wij worden
van vele en razende meesters verlost. Maar hiervan
en van de klagten over huisgenooten is de oorzaak
dezelfde, Socrates! namelijk niet de ouderdom, maar
de inborst der menschen. Want zoo zij redelijk en inschikkelijk
zijn, dan is ook de ouderdom wel te verdragen,
maar zoo niet, dan is de ouderdom, Socrates!
en de jeugd evenzeer vol onaangenaamheid.—


IV. Daar ik schik had in zijn gesprek en nog meer
wenschte te hooren, zeide ik, om hem aan te zetten:
Cephalus! ik houd het er voor, dat, wanneer gij zóó
spreekt, de meesten u niet gelooven zullen, maar denken,
dat de gemakkelijkheid, waarmede gij den ouderdom draagt,
niet uit uwe inborst, maar uit uwen rijkdom voortspruit;
want, zeggen zij, de rijken hebben allerlei verkwikking.—Juist,
zeide hij, zij gelooven het niet. En
zij zeggen ook wel iets, maar niet zoo veel als zij meenen,
daar hier het gezegde van Themistocles van toepassing
is, die, toen een Seriphier[3] met hem twistte
en zeide, dat hij niet door zich zelven maar door zijne
vaderstad beroemd was geworden, ten antwoord gaf:
dat, zoo hij een Seriphier was, zijn naam even weinig
bekend zou wezen, als die van den ander, zoo hij een
Athener was. Van hen toch, die niet rijk zijn, en den
ouderdom niet gemakkelijk dragen kunnen, kan even
zoo gezegd worden: dat ook een redelijk mensch, zoo
hij arm is, den ouderdom niet gemakkelijk dragen kan,
maar dat evenmin een onredelijk, zelfs al is hij rijk, vrede
met zijnen toestand kan hebben.—Maar, Cephalus!
zeide ik, hebt gij uwe meeste bezittingen van uwe ouders
geërfd, of zelf uw erfgoed vermeerderd?—Vermeerderd,
Socrates! och neen! ik was als financier zoo wat tusschen
mijnen vader en grootvader in. Mijn grootvader
toch, die denzelfden naam droeg als ik, had omtrent
evenveel geërfd, als ik nu heb, en heeft het meer dan
verdubbeld, en mijn vader Lysanias heeft het nog minder
gemaakt dan het nu is; maar ik ben tevreden, zoo
ik aan deze mijne kinderen niet minder, maar een
weinig meer nalaat dan ik ontvangen heb.—Dit vroeg
ik daarom, zeide ik, dewijl ik merkte, dat gij niet bijzonder
aan het geld gehecht zijt.—Dit wordt meestal
waargenomen bij menschen, die het niet zelve verworven
hebben; maar die het zelve hebben verworven, zijn er
tweemaal zoo sterk aan gehecht als de anderen. Want
gelijk de dichters hunne verzen en de ouders hunne kinderen
liefhebben, zoo beminnen de geldwinners het geld
als hun eigen werk, meer dan de anderen, hetgeen ook
blijkt uit hunne wijs van het te gebruiken. Daarom zijn
zij lastig in den omgang en prijzen niets zoo zeer als
rijkdom.—Dat is waar, zeide hij.—


V. Ja, of het! zeide ik. Maar zeg mij nu nog één
ding. Wat is, naar uwe meening, het grootste voordeel
van het bezitten van rijkdom?—Iets, zeide hij,
dat ik bezwaarlijk door velen als zoodanig kan doen erkennen.
Want weet, Socrates! dat, wanneer iemand
reden heeft, om de nabijheid van zijnen dood te vermoeden,
vrees en bezorgdheid hem aanwandelen omtrent
dingen, waarover hij zich vroeger niet bekommerde.
Hetgeen toch van de onderwereld verteld wordt, dat
die hier onregt gedaan hebben, dáár boeten zullen, waarover
hij vroeger lachte, vervult dan zijne ziel met bezorgdheid,
of het niet waar zou wezen; en, hetzij ten
gevolge van de zwakheden des ouderdoms, hetzij omdat
hij er nader bij is, het staat hem helderder voor
den geest. Daardoor wordt hij dan vervuld met zorg en
bevreesdheid en gaat bij zich zelven na, of hij ook iemand
eenig onregt heeft aangedaan. Hij nu, die vindt,
dat hij in zijn leven veel onregt gepleegd heeft, vliegt
dan, gelijk de kinderen, dikwijls uit den slaap op, en
leeft vol slechte verwachting; maar die zich van geen
onregt bewust is, heeft steeds eene aangename en goede
hoop, welke, zoo als Pindarus zegt, de verpleegster van
den ouderdom is. Want, Socrates! deze zegt in fraaije
bewoordingen van den mensch, die in zijn leven eerbied
voor menschelijk en Goddelijk regt betoond heeft: «hem
vergezelt de zoete, hartverkwikkende hoop, de verpleegster
van den ouderdom, welke het meest de wispelturige
ziel der stervelingen bestuurt.» En in deze woorden is
verwonderlijk veel waarheid. In dit opzigt nu beweer ik,
dat het bezitten van geld, wel niet voor ieder, maar zeker
voor een verstandig mensch, veel waarde heeft. Rijkdom
toch is ten hoogste dienstig, om zonder vrees, dat men,
al is het buiten opzet, iemand benadeeld of bedrogen
heeft, of dat men aan een God offers of aan een mensch
geld schuldig is, den overstap te doen. Hij is ook tot vele
andere dingen bruikbaar, maar alles goed bezien, zou ik
toch stellen, Socrates! dat voor een verstandig mensch,
vooral in dit opzigt de rijkdom bijzonder nuttig is.—


Uitmuntend gezegd, Cephalus! zeide ik. Doch moeten
wij nu de regtvaardigheid maar eenvoudig voor hetzelfde
houden als de waarheid, en als het teruggeven
van hetgeen men van anderen in zijne magt heeft, of
kan juist dit somtijds met regt en somtijds met onregt
geschieden? bij voorbeeld: ieder zou zeggen, dat, wanneer
iemand van zijnen vriend, toen deze bij zijne zinnen
was, wapenen in bewaring heeft gekregen, hij ze
niet moet teruggeven, wanneer de ander ze in eene
vlaag van krankzinnigheid terugeischt, en dat hij, die
ze dan teruggaf, evenmin regtvaardig zou wezen, als
iemand, die tot zulk eenen volkomen de waarheid wilde
spreken.—Dat is waar, zeide hij.—Dus is het
niet juist, de regtvaardigheid te bepalen tot het spreken
van de waarheid en het teruggeven van het aan anderen
toebehoorende.—


Dat geloof ik wel, Socrates! zeide Polemarchus,
het woord opnemende, zoo ten minste het gezag van Simonides
iets geldt.—Goed zoo, zeide Cephalus,
zet gij het gesprek voort. Want ik moet weder naar
mijn offer terugkeeren.—Dus, zeide ik, is Polemarchus
uw opvolger.—Juist, zeide hij lagchende, en
hierop ging hij naar het altaar[4].—


VI. Zeg dan eens, zeide ik, gij opvolger in de redekaveling!
welke uitspraak van Simonides over de regtvaardigheid
u zoozeer bevalt.—Deze, zeide hij: dat
het regtvaardig is, ieder te geven wat men hem verschuldigd
is; ik althans vind, dat hij daarin gelijk heeft.—Het
is wel niet gemakkelijk, zeide ik, het gezag van Simonides
te verwerpen, want hij is een wijs en goddelijk
man; maar toch, wat hij hiermede zeggen wil,
moogt gij welligt vatten, Polemarchus! ik begrijp het
niet. Want het is duidelijk, dat hij niet bedoelt, wat
wij daar even zeiden: iemand het toevertrouwde op zijne
vordering terug te geven, als hij niet bij zijne zinnen
is; en dat toevertrouwde is men hen toch immers schuldig,
niet waar?—Ja.—Het moet echter volstrekt niet
teruggegeven worden, zoo hij het in eene vlaag van
krankzinnigheid terugvraagt.—Dat is waar.—Dus meende
dan Simonides iets anders, toen hij zeide, dat het
regtvaardig is ieder te geven wat men hem schuldig is.—Ongetwijfeld,
want hij meent, dat de eene vriend den
anderen slechts goed en geen kwaad doen moet.—Ik
begrijp het al, zeide ik, uwe meening is, dat hij, die
een’ anderen toevertrouwd geld teruggeeft, hem niet
geeft wat hij hem verschuldigd is, wanneer dat teruggeven
voor de terugontvangenden schadelijk is, en de
ontvangende en gevende vrienden zijn. Houdt gij dat niet
voor de meening van Simonides?—Zekerlijk.—Maar
moeten wij dan ook onze vijanden geven wat wij hun
verschuldigd zijn?—Ja zeker; wat wij hun verschuldigd
zijn, zeide hij. De eene vijand toch is aan den anderen,
geloof ik, kwaad verschuldigd.


VII. Dus, zeide ik, schijnt Simonides, als dichter,
eene raadselachtige bepaling van de regtvaardigheid
gegeven te hebben. Want hij meende, geloof ik, dat
het regtvaardig is, ieder te geven, wat hem toekomt,
en noemde dat het verschuldigde.—Maar wat meent gij
dan nu? zeide hij.—Bij Zeus! zeide ik: zoo iemand
hem eens vroeg: Simonides! aan wie verschaft de geneeskunst
wat hun verschuldigd is en toekomt, en wat
verschaft zij? wat gelooft gij dan wel, dat hij zou antwoorden?—Natuurlijk,
aan de ligchamen geneesmiddelen
en heilzame spijs en drank.—En aan wie verschaft
de kookkunst wat hun verschuldigd is en toekomt, en
wat verschaft zij?—Aan de toespijs[5] den aangenamen
smaak.—Goed: maar wat verschaft nu de regtvaardigheid,
en aan wie?—Zoo wij ons aan het vorige
moeten houden, Socrates! dan verschaft zij aan
vrienden en vijanden nut en schade.—Dus noemt hij
het goed doen aan vrienden en kwaad doen aan vijanden
regtvaardigheid?—Ik geloof van ja. Maar wie kan nu
ten opzigte van gezondheid en ziekte zijnen vrienden, zoo
zij ongesteld zijn, het meeste goed, en zijnen vijanden het
meeste kwaad doen?—Een arts.—En wie, zoo zij op
een schip zijn, ten opzigte van de gevaren der zee?—Een
stuurman.—Maar wat doet dan nu de regtvaardige?
In welke zaak en in welk opzigt kan hij zijne vrienden
goed en zijne vijanden kwaad doen?—In het bevechten
en medestrijden, geloof ik.—Het zij zoo: maar
mijn beste Polemarchus! is een arts wel nuttig voor
hem, die niet ongesteld is?—Neen.—Of een stuurman
voor hem, die niets met een schip te maken heeft?—Neen.—Dus
is ook een regtvaardige niet nuttig voor
iemand, die geen oorlog voert.—’t Schijnt van neen.—Maar
de regtvaardigheid is toch immers ook in vredestijd
nuttig?—Wel zeker.—En de landbouw ook?—Ja.—Om
veldvruchten te bekomen.—Ja.—En de
schoenmakerskunst?—Ja.—Om schoenen te bekomen,
zult gij denkelijk zeggen.—Natuurlijk.—Maar voor
welke behoefte, of om wat te bekomen, zoudt gij dan
zeggen, dat de regtvaardigheid in den vrede nuttig is?—Voor
de verbonden, Socrates!—Met verbonden meent
gij, geloof ik, al wat gemeenschappelijk gedaan wordt.—Juist.—Maar
wie is dan nu een goed en bruikbaar metgezel
bij het damspel, de regtvaardige of de bedreven
damspeler?—De bedreven damspeler.—Maar is dan
de regtvaardige misschien bij het metselen een nuttiger
en beter metgezel dan de bouwkundige?—Wel neen.—Maar
bij welke gemeenschap is dan de regtvaardige een
beter metgezel dan de citherspeler, gelijk de citherspeler[6]
beter is dan de regtvaardige, bij het gezamenlijk
uitvoeren van muzijkstukken?—Bij het geld zou ik zeggen.—Behalve,
geloof ik, Polemarchus! bij het gebruiken
van geld, wanneer men gezamenlijk voor geld
een paard moet koopen of verkoopen. Dan toch is de
kenner van paarden de beste, niet waar?—Ja.—En
wanneer een schip moet gekocht worden, de scheepsbouwmeester
of de stuurman.—Het schijnt zoo.—Maar
bij welk gemeenschappelijk gebruik van het geld
is dan de regtvaardige bruikbaarder dan anderen?—Wanneer
het moet bewaard worden en zeker zijn, Socrates!—Dus
zegt gij; wanneer het niet moet gebruikt worden,
maar stil liggen?—Ja.—Wanneer dus het geld nutteloos
is, dan is de regtvaardigheid bij hetzelve nuttig?—Het
schijnt zoo.—En wanneer een snoeimes moet bewaard
worden, dan is de regtvaardigheid nuttig, maar
wanneer het moet gebruikt worden, de tuinbouwkunst.—Ik
geloof van ja.—Dus zult gij zeker ook zeggen, dat
bij een schild en eene lier, wanneer zij bewaard en niet
gebruikt moeten worden, de regtvaardigheid nuttig is,
doch wanneer men ze gebruiken moet, de schermkunst
en de toonkunst?—Natuurlijk.—En ten opzigte van
alle andere dingen is dan, indien zij gebruikt worden, de
regtvaardigheid nutteloos, maar, wanneer zij nutteloos
daar neder liggen, nuttig?—Het schijnt zoo.—


VIII. Maar, mijn vriend! de regtvaardigheid is dan
eigenlijk niet veel bijzonders, zoo zij slechts bij nuttelooze
dingen nuttig is. Doch wij willen het nog eens aldus
onderzoeken. Is niet hij, die bij het boksen, of een andere
soort van vechten, het best kan slaan, ook de baas
in het afweren van slagen?—Ongetwijfeld.—Is niet
evenzoo hij, die het best eene ziekte voorkomen kan, het
best in staat om haar te veroorzaken?—Ik zou zeggen
van ja.—En is niet hij het geschikst om eene legerplaats
te bewaken, die het best aan de vijanden hunne
geheimste plannen weet te ontfutselen?—Zekerlijk.—Wat
dus iemand goed kan bewaren, dat kan hij ook goed
stelen.—Juist.—Als dus de regtvaardige goed geld
kan bewaren, kan hij het ook kostelijk stelen.—Althans
volgens het beredeneerde.—Dus hebben wij dan gezien,
dat de regtvaardige eene soort van dief is. Ik geloof
haast, dat gij dit van Homerus geleerd hebt; want hij
roemt Autolycus, den grootvader van Odysseus van
moeders zijde, en zegt, dat hij in stelen en valsche eeden
alle menschen de baas was. Dus schijnt dan volgens u,
en volgens Homerus, en volgens Simonides, de regtvaardigheid
eene soort van stelen te zijn, doch dat ten
voordeele der vrienden en ten nadeele der vijanden geschiedt?
was dat niet uwe meening?—Wel neen, bij
Zeus! zeide hij, maar ik weet niet meer, wat ik zeide.
Dit houd ik echter vol, dat de regtvaardigheid aan de
vrienden voordeel en aan de vijanden schade toebrengt.—Maar
noemt gij nu hen vrienden, die iemand genegen
schijnen, of die het zijn, ook al schijnen zij het niet?
en evenzoo vijanden?—Het is ten minste natuurlijk,
zeide hij, die men voor goedwillig houdt te beminnen,
en die men voor kwaadwillig houdt te haten.—Maar
vergissen zich dan de menschen nimmer in dit opzigt,
zoodat zij velen voor goedwillig houden, die het niet
zijn, en omgekeerd?—Wel zeker.—Voor hen zijn
dus de goeden vijanden, en de kwaden vrienden.—Ja.—Maar
dan is het tevens voor hen regtvaardig de kwaden
te bevoordeelen en de goeden te schaden?—Het schijnt
zoo.—Maar de goeden zijn immers regtvaardig, en afkeerig
van onregt plegen?—Ja.—Dus is het volgens
u regtvaardig hen, die geen onregt plegen, te schaden.—Wel
neen, Socrates! want er is zeker eene fout in de
redekaveling.—Dus, zeide ik, is het regtvaardig de onregtvaardigen
kwaad te doen, en de regtvaardigen goed
te doen.—Dit bevalt mij beter dan het vorige.—Dus,
Polemarchus! zal het voor zoo velen, als zich in de
menschen vergissen, regtvaardig zijn hunne vrienden
kwaad te doen, daar zij in hunne oogen kwaad zijn, en
hunne vijanden goed te doen, daar zij in hunne oogen
goed zijn: en zoo zullen wij dan juist het tegenovergestelde
zeggen van hetgeen wij voor het gevoelen van Simonides
houden.—Dit volgt. Maar wij moeten anders
redeneren; want ik geloof, dat wij vrienden en vijanden
niet juist gesteld hebben.—Wat hebben wij dan
verkeerd gesteld, Polemarchus!—Dat die goed schijnt
een vriend is.—En hoe moeten wij dat dan nu veranderen?—Dat
hij, die goed schijnt, en tevens goed is,
een vriend is; maar hij, die het wel schijnt maar niet
is, slechts den schijn van vriend heeft; en evenzoo ten
opzigte van den vijand.—Dus zal, meen ik, volgens
die opvatting, de goede een vriend zijn en de kwade een
vijand.—Ja.—Wilt gij dan nu eene wijziging maken
in onze vorige bepaling der regtvaardigheid, dat het regtvaardig
is de vrienden goed te doen en de vijanden kwaad?
en moeten wij die dan dus aanvullen, dat het regtvaardig
is de vrienden, zoo zij goed zijn, goed te doen en de
vijanden, zoo zij kwaad zijn, te schaden?—Juist, zeide
hij, zoo geloof ik dat de bepaling goed zal zijn.


IX. Maar, zeide ik, past het een regtvaardig mensch
eigenlijk wel eenig sterveling kwaad te doen?—Wel zeker,
zeide hij, de kwaden en vijanden moet men kwaad
doen.—Maar als men paarden kwaad doet, worden zij
dan beter of slechter?—Slechter.—Ten opzigte van
de deugd der honden, of van die der paarden?—Van
die der paarden.—En wanneer men honden kwaad doet,
dan worden die zeker slechter ten opzigte van de deugd
der honden en niet van die der paarden?—Natuurlijk.—Maar,
mijn vriend! moeten wij dan niet evenzoo zeggen,
dat, wanneer men menschen kwaad doet, zij ten opzigte
van de menschelijke deugd slechter worden?—Ongetwijfeld.—En
is de regtvaardigheid niet eene menschelijke
deugd?—Ook dit stem ik toe.—Dus moeten de
menschen, die men kwaad doet, onregtvaardig worden.—Het
schijnt zoo.—Maar kunnen nu de muzijkkenners
door de muzijk iemand onmuzikaal maken?—Onmogelijk.—Of
kunnen de kenners der rijkunst door hunne
kunst iemand de rijkunst afleeren?—Ook dat niet.—Maar
kunnen dan de regtvaardigen door de regtvaardigheid
iemand onregtvaardig maken? Of in ’t algemeen de
goeden door de deugd iemand kwaad?—Eigenlijk niet.—De
warmte brengt dan ook geen koude voort, maar het
tegenovergestelde.—Ja.—En de droogte geen vochtigheid,
maar het tegenovergestelde.—Natuurlijk.—En
die goed is doet geen kwaad, maar het tegenovergestelde.—’t
Schijnt zoo.—Edoch de regtvaardige is goed.—Zekerlijk.—Dus
Polemarchus! doet de regtvaardige
noch vriend noch vijand kwaad, maar dit is veel meer het
werk van den onregtvaardige.—Wat gij zegt, is volkomen
waar, geloof ik, Socrates!—Wanneer dus iemand
zegt, dat het regtvaardig is ieder te geven, wat men hem
verschuldigd is, en daarmede bedoelt, dat de regtvaardige
zijnen vijanden kwaad moet doen, en zijnen vrienden
goed, dan is hij niet wijs; want wij hebben gezien, dat
het volstrekt niet regtvaardig is iemand kwaad te doen.—Dat
stem ik toe, zeide hij.—Dus, zeide ik, zullen wij
ons er gezamenlijk tegen verzetten, wanneer iemand zegt,
dat Simonides, of Bias, of Pittacus, of een ander
der wijzen van den ouden tijd dit gezegd heeft.—Wat
mij betreft, ik zal u helpen, zoo veel ik kan.—Maar
weet gij, wie ik geloof, dat de regtvaardigheid heeft bepaald
als het goed doen aan vrienden en kwaad doen aan
vijanden?—Ik niet, zeide hij.—Ik geloof, dat het
Periander was, of Perdiccas, of Xerxes, of Ismenias,
of een ander rijk man, die zich voor heel magtig
hield.—Daar houd ik het ook voor.—Wij zullen dat
dan maar vaststellen. Maar nu het blijkt, dat deze bepaling
van de regtvaardigheid fout is, wat zou dan nu de
ware wezen?—


X. Terwijl wij aan het spreken waren, was Thrasymachus
reeds meer dan eens op het punt geweest, om
ons in de rede te vallen, maar de andere aanwezigen, die
ons gesprek gaarne tot het einde wilden hooren, hadden
hem teruggehouden. Toen wij echter, nadat ik dit laatste
gezegd had, beiden zwegen, kon hij niet langer stil zitten,
maar in eens kwam hij als een verscheurend dier met
een sprong op ons af. En ik en Polemarchus vlogen
verschrikt uit elkander, maar hij stond in eens tusschen
ons in en riep: Socrates! welke dwaasheid bezielt u tegenwoordig,
en wat staat gij daar te leuteren, en tegen
elkander pligtplegingen te maken? Maar zoo het u ernst
is, om te weten, wat de regtvaardigheid is, bepaal u dan
niet bij vragen, en doe uw best niet om anderen dood te
praten, wanneer zij u antwoorden, want gij weet heel
wel, dat het gemakkelijker is te vragen dan te antwoorden[7],
maar antwoord zelf en zeg, wat, volgens uw
gevoelen, het regtvaardige is. En pas op dat gij niet
zegt: het betamelijke, of het nuttige, of het heilzame, of
het winstgevende, of het voordeelige; maar zeg mij duidelijk
en naauwkeurig, wat uwe meening is; want ik zal
het niet aannemen, zoo gij weer met zulke dwaasheden
voor den dag komt.—Door deze woorden verschrikte ik
en zag hem bevreesd aan, en ik geloof, dat, zoo ik hem
niet in de oogen gezien had, voor hij het mij deed, ik
mijne stem zou kwijt geweest zijn[8]. Daar hij echter
reeds onder ons gesprek hoe langer hoe boozer geworden
was, had ik hem eerst aangezien, en kon dus antwoorden,
en zeide bevende: Thrasymachus! wees niet boos op
ons. Want zoo ik en hij bij het redekavelen iets verkeerd
doen, weet, dat dit dan zonder opzet gebeurt. Want
wees overtuigd, dat, zoo wij goud zochten, wij het vinden
daarvan niet met opzet en uit pligtpleging zouden
doen mislukken, en nog veel minder dwaas genoeg zijn,
om bij het zoeken van de regtvaardigheid, die veel kostelijker
is dan goud, elkander toe te geven, en niet ons uiterste
best te doen, om wat wij zoeken voor den dag te
halen. Geloof dat niet, mijn vriend! Maar ik denk,
dat wij het niet kunnen. Dus is het veel billijker, dat
gij, knappe menschen, medelijden met ons hebt, dan dat
gij boos op ons wordt.—


XI. Toen hij dat hoorde, lachte hij kwaadaardig, en
zeide: Bij Hercules! dat is die gewone veinzerij van
Socrates, en dat wist ik wel en zeide het de anderen
vooruit, dat gij niet zoudt willen antwoorden, maar
zoudt veinzen en alles liever doen, dan antwoorden, zoo
men u vroeg.—Gij hebt ook zoo veel doorzigt, Thrasymachus!
zeide ik. Weet dan, dat zoo gij iemand
vroegt, hoeveel twaalf is, en tevens tot hem zeidet: pas
op, man! dat gij niet zegt: twaalf is twee maal zes, of
drie maal vier, of zesmaal twee, of vier maal drie,
want ik zal het niet aannemen, wanneer gij met zulke
dwaasheden voor den dag komt, dat dan, zoo als gij
ook zelf wel begrijpt, niemand op die vraag zou kunnen
antwoorden. Maar zoo hij nu eens tot u zeide: Thrasymachus,
hoe wilt gij? mag ik niets zeggen van al wat
gij daar hebt opgenoemd? Ook niet, mijn vriend, zoo
het een van die allen is; maar moet ik dan wat anders
zeggen dan de waarheid? wat zoudt gij dan daarop antwoorden?—Dat
is wat moois, zeide hij. Even als of
dat geval hetzelfde is.—Waarom niet? zeide ik. Doch
al is het zoo niet, wanneer het maar aan den anderen
zoo voorkomt, gelooft gij dan, dat hij minder zijn gevoelen
zal zeggen, of wij het hem verbieden of niet?—Maar
zult gij dan zoo doen? Zult gij een van de antwoorden
geven, die ik u verboden heb?—Misschien
wel, zoo ik er over nadenk en tot die gevolgtrekking
kom.—Maar zoo ik een ander en beter antwoord geef
op de vraag, wat de regtvaardigheid is, wat zijt gij dan
voornemens te doen?—Wat anders, dan hetgeen een
onwetende past, namelijk te leeren van hem die het
weet? waartoe ik dus bereid ben.—Gij zijt wel vriendelijk,
maar behalve dat leeren, moet gij geld geven.—Wacht
dan maar, tot ik het zelf heb, zeide ik[9].—Dat
is niets, zeide Glauco. Wat het geld betreft,
Thrasymachus! dat zullen wij gezamenlijk voor Socrates
betalen; spreek gij maar op.—Wel ja, zeide
hij. Zeker, opdat Socrates weer naar gewoonte doen
kan, en zelf niet antwoordt, maar anderen laat antwoorden,
om ze dan rekenschap te vragen en dood te praten.—Maar,
mijn beste! zeide ik, hoe zou iemand kunnen antwoorden,
die vooreerst niets weet noch voorgeeft te weten,
en ten andere, zoo hij al eene meening heeft, van een gewigtig
persoon een verbod gekregen heeft om die te zeggen?
Het is dus veel beter, dat gij spreekt, daar gij zegt
het te weten en in staat te zijn het te zeggen. Doe dan
niet anders, maar doe mij het genoegen van te antwoorden,
en misgun aan Glauco en de anderen uw onderwijs
niet.—


XII. Toen ik dit zeide, deden Glauco en de anderen
hem hetzelfde verzoek. En het was duidelijk, dat Thrasymachus
verlangde te spreken, om eer in te leggen,
daar hij meende een zeer schoon antwoord te hebben, doch
dat hij voorgaf er op gesteld te wezen, dat ik zou antwoorden.
Eindelijk echter gaf hij toe, doch zeide nog eerst:
dat is dan die groote wijsheid van Socrates[10], zelf geen
onderrigt te willen geven, maar rondgaande van anderen
te leeren en daarvoor niet eens dankbaarheid te betoonen.—Hierop
zeide ik: dat ik van anderen leer, Thrasymachus!
daarin hebt gij gelijk, maar dat ik, zoo als
gij zegt, geene dankbaarheid betoon, dat liegt gij; want
ik betoon die zoo veel ik kan. Doch ik kan slechts prijzen,
want geld heb ik niet. Dat ik dit echter gewillig
doe, zoo ik vind, dat iemand goed spreekt, dat zult gij
dadelijk merken, wanneer gij wilt antwoorden, want ik
heb hoop, dat gij goed zult spreken.—Hoor dan, zeide
hij. Ik zeg, dat het regtvaardige niets anders is, dan het
voor den sterksten nuttige. Maar waarom prijst gij niet?
Zeker omdat gij niet wilt.—Als ik eerst begrijp, wat gij
bedoelt, zeide ik, want nu vat ik het nog niet. Gij zegt,
dat het voor den sterkeren nuttige regtvaardig is. Wat
meent gij daarmede, Thrasymachus? Toch niet, dat
zoo Polydamus, de kampvechter, sterker is dan wij en
ossevleesch nuttig is voor zijn ligchaam, deze spijs dan
ook voor ons, die zoo veel minder sterk zijn, nuttig en
regtvaardig is?—Gij zijt laf, Socrates! zeide hij, en
vat mijne woorden zóó op, als u het gemakkelijkst is,
om er op te vitten.—Och neen, mijn waarde! maar zeg
dan wat duidelijker uwe bedoeling.—Weet gij dan niet,
dat sommige Staten door Vorsten, andere door het volk,
andere door de edelen bestuurd worden?—Wel zeker.—En
is nu niet in iederen Staat het regerende deel
het sterkste?—Natuurlijk.—Edoch nu maakt iedere
regering wetten overeenkomstig met hetgeen voor haar
nuttig is, de volksregering voor het volk, de vorstelijke
voor den Vorst, de adelijke voor de edelen, enz.
Hierdoor verklaren zij wat voor hen nuttig is regtvaardig
voor de onderdanen, en die daartegen handelt straffen
zij als een’ overtreder en onregtvaardigen. Dus, mijn
beste! noem ik in alle Staten hetzelfde regtvaardig, te
weten: wat nuttig is voor de bestaande regering. Zij nu
is de sterkste, zoodat iemand, die goed redeneert,
overal hetzelfde regtvaardig vindt, namelijk het nuttige
voor den sterksten.—Nu, zeide ik, begrijp ik, wat
gij zegt, maar, of het waar is of niet, zal ik pogen te
onderzoeken. Dus, Thrasymachus! houdt ook gij het
regtvaardige voor het nuttige, hoewel gij mij dat antwoord
verboden hadt. Alleen hebt gij er bijgevoegd:
voor den sterksten.—Dat is zeker een klein toevoegsel.—Het
blijkt nog niet of het groot is, maar wel,
dat wij zien moeten, of gij de waarheid zegt. Want
nu ook ik het regtvaardige iets nuttigs[11] noem, maar
gij er wat bijvoegt, en zegt: het nuttige voor den sterksten,
en ik daaromtrent onzeker ben, moeten wij dat onderzoeken.—Onderzoek
het dan maar.—


XIII. Dat zullen wij hebben. Zeg mij dan eens, of
gij het niet voor regtvaardig houdt aan de overheden te
gehoorzamen.—Ja.—Maar zijn nu alle overheden in
alle Staten onfeilbaar, of kunnen zij zich ook vergissen?—Zij
kunnen zich duchtig vergissen.—Maar als zij nu
wetten pogen te maken, maken zij die zeker deels goed,
deels niet goed?—Ik meen van ja.—Edoch goede
wetten te maken is nuttige voor zich zelven te maken,
en niet goede niet nuttige.—Zoo is het.—En wat zij
als wet vaststellen, dat moeten de onderdanen doen, en
dat is regtvaardig.—Natuurlijk.—Dus is het volgens
uwe woorden regtvaardig, niet alleen het voor den sterksten
nuttige te doen maar ook het tegenovergestelde, het
niet nuttige.—Wat zegt gij daar?—Hetzelfde als gij,
geloof ik. Maar wij willen het beter beschouwen.—Hebt
gij niet toegestemd, dat de regering, wanneer zij
de onderdanen beveelt, iets te doen, zich somtijds vergist
omtrent hetgeen voor haar het nuttigste is, en dat
het voor de onderdanen regtvaardig is te doen wat de regering
beveelt. Hebt gij dat niet toegestemd?—Ik meen
van ja.—Meen er dan bij, dat gij toegestemd hebt, dat
het ook regtvaardig is het voor de overheden en de sterksten
schadelijke te doen; want wanneer de overheden bij
ongeluk bevelen wat voor hen schadelijk is, en gij beweert,
dat het regtvaardig is te doen, wat zij bevelen,
volgt daar niet uit, o wijze Thrasymachus! dat het
dan regtvaardig is het tegengestelde te doen van hetgeen
gij zegt? Want dan wordt aan den minderen bevolen te
doen wat voor den sterksten schadelijk is.—Dat volgt er
duidelijk uit, Socrates! zeide Polemarchus.—Wel
te verstaan, zoo gij helpt om het er uit te halen, zeide
Clitophon, het woord opnemende.—Die hulp is niet
noodig, zeide Polemarchus; want Thrasymachus zelf
erkent, dat de overheden somtijds wat voor hen nadeelig
is bevelen, en dat het voor de onderdanen regtvaardig
is dat te doen.—Dat volgt zeker, Polemarchus! omdat
Thrasymachus gesteld heeft, dat het regtvaardig
is te doen, wat door de overheden bevolen wordt.—En
omdat hij ook gesteld heeft, Clitophon! dat het voor
den sterksten nuttige regtvaardig is, en na beiden gesteld
te hebben, heeft toegestemd, dat de sterksten somtijds
wat voor hen nadeelig is aan de minderen en onderdanen
voorschrijven. Volgens al die stellingen toch
is het voor den sterksten nuttige geen zier regtvaardiger
dan het niet nuttige.—Maar, zeide Clitophon, hij
meende met het nuttige voor den sterksten hetgeen de
sterkste nuttig voor zich oordeelt, en hij stelde, dat de
mindere dit doen moet, en dat dit regtvaardig is.—Maar
dat heeft hij niet gezegd, zeide Polemarchus.—Het
doet er niets toe, zeide ik, Polemarchus! maar
zoo Thrasymachus het nu zóó zegt, laat ons het dan
maar zóó opvatten.


XIV. Zeg mij dan eens, Thrasymachus! hebt gij
met de bepaling van het regtvaardige, als het voor den
sterksten nuttige, slechts willen zeggen: wat aan den
sterksten nuttig voorkomt, hetzij het zulks is of niet!
moeten wij dat voor uw gevoelen houden?—Wel neen,
zeide hij, maar denkt gij dan, dat ik iemand, die
dwaalt, wanneer hij dwaalt, den sterksten noem?—Ik
meende van ja, was mijn antwoord, daar gij hebt toegestemd,
dat de overheden niet onfeilbaar zijn, maar zich
somtijds vergissen.—Socrates! gij zijt een woordverdraaijer.
Heet gij dan iemand arts, die zich omtrent de
zieken vergist, voor zoover hij zich vergist, of iemand,
die fout rekent, wanneer hij fout rekent, een rekenkundigen?
Ik houd het daarvoor, dat wij alleen bij wijze
van spreken zeggen, dat de arts, of rekenkundige, of
letterkundige eene fout gemaakt heeft; maar dat eigenlijk
ieder hunner, voor zoo ver hij dat is, wat wij hem
noemen, nooit fout doet: zoodat, om naauwkeurig te
spreken, daar gij toch zóó op naauwkeurigheid gesteld
zijt, geen kunstenaar zich ooit vergist. Want fouten maakt
ieder door dien zijne kunst hem ontschiet, dus door dien
hij op dat oogenblik geen kunstenaar is; zoodat een kunstenaar,
of wijze, of overheidspersoon zich nooit vergist,
wanneer hij overheidspersoon, enz. is; hoewel ieder zegt:
de arts heeft zich vergist en de overheid heeft zich vergist.
Houd dan dit voor hetgeen ik heb willen zeggen.
Dit nu druk ik letterlijk zóó uit, dat de overheid, als
overheid, niet misdoet, en niet misdoende het voor haar
nuttige beveelt, en dat de onderdaan dit doen moet. Zoodat ik,
gelijk in den beginne, het regtvaardige bepaal als
het voor den sterksten nuttige.


XV. Het zij zoo, Thrasymachus! zeide ik, maar
vindt gij dat ik de woorden verdraai?—Wel zeker.—Meent
gij dan, dat ik met kwade trouw en om u er te
doen inloopen die vraag gedaan heb?—Neen, maar
dat weet ik. Maar gij zult er niets mede vorderen; want
ik zal uwe streken wel merken, en u dus beletten mij
in het naauw te brengen.—Dat zal ik niet eens beproeven,
mijn beste! Maar, om nu niet nog eens dezelfde
grap te hebben, verzoek ik u te bepalen, of gij met
dien overheidspersoon en dien sterksten, wiens voordeel
de maatstaf is van het voor den minderen regtvaardige,
den zoogenaamden of den eigenlijken bedoelt.—Ik bedoel
hem, die in den allereigenlijksten zin overheidspersoon
is. Verdraai dat nu, en vit er op, zoo gij kunt;
want ik vraag u niet om verschooning. Maar gij zijt er
niet toe in staat.—Denkt gij dan, dat ik dwaas genoeg
ben, om een leeuw te willen scheren, of op Thrasymachus
te vitten?—Gij hebt het toch, met al uwe
nietigheid, daar even beproefd.—Laat ons daar een
speldje bij steken. Maar zeg mij: die arts in den eigenlijken
zin van daar even, is dat een geldwinner of een
genezer van zieken? Spreek nu van hem, die in waarheid
arts is.—Een genezer van zieken.—En de stuurman?
Is de goede stuurman een opperhoofd der schepelingen
of een schepeling?—Een opperhoofd der schepelingen.—Wij
moeten nu niet in aanmerking nemen,
geloof ik, dat hij zelf op het schip is, noch hem daarom
schepeling noemen; want wij noemen hem geen stuurman,
omdat hij op het schip is, maar om zijne kunst
en zijn gezag over de schepelingen.—Dat is waar.—Is
nu niet voor ieder ding een bepaald iets nuttig?—Zekerlijk.—En
is het niet de taak der kunst, voor ieder
het nuttige te zoeken en te verschaffen?—Juist.—En
is er nu ook voor iedere kunst iets nuttigs buiten haar,
hetwelk zij noodig heeft, of is iedere voor zich zelve
genoeg, om zoo volmaakt mogelijk te zijn?—Hoe meent
gij dat?—Bij voorbeeld, wanneer gij mij vroegt, of het
voor het ligchaam genoeg is ligchaam te zijn, dan of
het iets bovendien noodig heeft; dan zou ik zeggen:
Het heeft stellig iets bovendien noodig. Immers omdat
het ligchaam dikwijls niet wel is, en aan zich zelf
niet genoeg heeft, is de geneeskunst uitgevonden, en deze
is er geheel op ingerigt, om aan hetzelve het nuttige
te verschaffen. Vindt gij, dat deze bewering juist is,
of niet?—Juist.—Maar is nu de geneeskunst ook niet
wel, of heeft eenige kunst eene aanvulling noodig, zoo als
de oogen het gezigt en de ooren het gehoor, en wordt
er dus weder een kunst vereischt, om het voor haar nuttige
te zoeken en te verschaffen? Is er ook in de kunst
zelve een gebrek, en behoeft iedere kunst eene andere,
om het voor haar nuttige op te sporen, en die andere
weder eene derde, en zoo in het oneindige; of onderzoekt
zij zelve het voor haar nuttige? of liever, behoeft noch
zij zelve noch eene andere het voor haar gebrek nuttige
op te sporen, daar geene kunst[12] eenige fout of gebrek
heeft, en ook niet bestemd is, om voor iets anders dan
voor hetgeen, waarvan zij de kunst is, het nuttige te
zoeken; terwijl zij zelve goed en zonder gebrek en onzuiverheid
is, zoo lang zij datgene is, wat zij eigenlijk
wezen moet. Zie nu eens, wanneer gij alles in den eigenlijken
zin neemt, of het zóó is, of anders.—Ik vind
het zóó.—Dus zoekt de geneeskunst niet wat voor haar,
maar wat voor het ligchaam nuttig is?—Ja.—En de
kunst der paardenfokkerij zoekt niet het voor haar, maar
het voor de paarden nuttige; en geene andere kunst zorgt
voor zich zelve, want zij behoeft het niet, maar voor
dat, waarvan zij de kunst is.—Dat vind ik ook, zeide
hij.—Maar Thrasymachus! de kunsten beheerschen
en besturen datgene, waarvan zij kunsten zijn.—Ook
dit stemde hij zeer schoorvoetende toe.—Dus zoekt of
beveelt geene kunst wat voor den sterkeren en regerenden,
maar wat voor den minderen en voor haren onderdaan
nuttig is.—Ook dit gaf hij eindelijk toe, hoewel
hij eerst nog tegenstribbelde. Toen hij het echter had
toegegeven, zeide ik: Dus onderzoekt of beveelt geen
arts, als arts, het voor hem, maar het voor den zieken
nuttige; want wij hebben toegestemd, dat de arts in den
eigenlijken zin een genezer, en in zooverre bestuurder
der zieken is, maar geen geldwinner, niet waar?—Ja.—En
dat de stuurman eigenlijk een opperhoofd der
schepelingen, geen schepeling is?—Ja.—Dus zal dan
ook zulk een stuurman en opperhoofd niet bevelen, wat
voor den stuurman, maar wat voor den schepeling, die
onder hem staat, nuttig is?—Dit stemde hij met moeite
toe.—Dus, Thrasymachus! onderzoekt of beveelt
ook niemand anders in eenigen overheidspost, voor zoover
hij overheidspersoon is, wat voor hem, maar wat voor
de onderdanen, wier belangen hij behartigt, nuttig is,
en hun nut en voordeel houdt hij bij al zijne woorden
en daden in het oog.


XVI. Toen wij nu zoover met ons gesprek gekomen
waren, en allen duidelijk merkten, dat het oogpunt,
waaruit de regtvaardigheid beschouwd werd, geheel veranderd
was, zeide Thrasymachus op eens, in plaats
van te antwoorden: Socrates! hebt gij ook eene kindermeid?—Hoe
zoo? zeide ik.—Wel, die verwaarloost
u dan, terwijl uwe neus verstopt is, en snuit u niet,
hoe zeer gij het noodig hebt, daar gij niet eens herders
en schapen kunt onderscheiden.—Wat moet dat beduiden?
zeide ik.—Niets anders, dan dat gij meent,
dat de herders of ossendrijvers het nut van de schapen
of ossen zoeken, en die met een ander doel vet maken en
verzorgen dan ten voordeele van hunne heeren en van zich
zelven, en dat de overheden in de steden, zoo zij waarlijk
regeren, anders over de onderdanen denken dan een herder
over de schapen, en dag en nacht iets anders zoeken
dan hun eigen voordeel[13]. En gij zijt zoover van de
wijs ten opzigte van het regtvaardige en de regtvaardigheid
en het onregtvaardige en de onregtvaardigheid, dat
gij niet merkt, hoe de regtvaardigheid en het regtvaardige
goed en nuttig is voor een ander, namelijk voor
den sterkeren en den regeringspersoon, maar louter nadeel
voor den minderen en den onderdaan; terwijl daarentegen
de onregtvaardige over die waarlijk onnoozelen en
regtvaardigen heerscht, doch zij als onderdanen tot
nut verstrekken voor hem, die sterker is, en door hunne
diensten wel hem gelukkig maken, maar geenszins
zich zelven. Maar, onnoozele Socrates! gij
moet het zóó beschouwen, om in te zien, dat een regtvaardig
mensch overal minder heeft dan een onregtvaardige.
Vooreerst zult gij bij den afloop van ondernemingen,
die zij gemeenschappelijk hebben tot stand gebragt,
nooit zien, dat de regtvaardige meer heeft dan de onregtvaardige,
maar integendeel minder; verder betaalt
een regtvaardige bij alle opbrengsten en belastingen meer
van een gelijk vermogen, en de onregtvaardige minder,
eindelijk, wint de eerste bij gunstige gelegenheden, om
het geld van den staat op te steken, niets, en de andere
veel. Immers wanneer beiden een overheidsambt bekleeden,
gaan behalve andere schade de bijzondere zaken
van den regtvaardigen door verwaarloozing achteruit,
en door zijne regtvaardigheid bekomt hij niets uit
de schatkist, terwijl hij in haat komt bij zijne bloedverwanten
en vrienden, omdat hij ze niet tegen de billijkheid
wil bevoordeelen, maar de onregtvaardige heeft van
dat alles het tegenovergestelde. Want ik heb hierbij
het oog op iemand, die in de gelegenheid is, om groote
winsten te doen. Zulk eenen moet gij dus beschouwen,
zoo gij wilt oordeelen, hoe veel nuttiger het voor ieder
afzonderlijk is onregtvaardig dan regtvaardig te zijn. En
dit zult gij het duidelijkst inzien, wanneer gij het oog
vestigt op de volkomenste onregtvaardigheid, en die den
onregtvaardigen het allergelukkigst maakt, maar zijne
slagtoffers en hen, die niet onregtvaardig willen handelen,
het allerongelukkigst. Dit is de tiranny[14], die
niet met stukjes en beetjes het goed van anderen in het
geheim of gewelddadig ontvreemdt, maar het gewijde en
het ongewijde, het goed van enkelen en van den staat met
éénen slag inpakt. Wanneer iemand in één dier punten
onregtvaardig handelt en dit niet kan verbergen, wordt
hij gestraft, en moet groote schande verduren, want die
zulke stukjes bedrijven, heeten heiligschenders, menschendieven,
inbrekers, roovers, enz.; maar wanneer iemand
niet slechts het geld zijner medeburgers maar hen zelve
in zijne magt weet te krijgen, dan wordt hij, in plaats
van die leelijke namen, door zijne medeburgers en door
alle anderen, die hooren, dat hij de geheele onregtvaardigheid
begaan heeft, een gunsteling van de fortuin genoemd;
want men scheldt niet op de onregtvaardigheid,
uit vrees voor het doen, maar voor het ondervinden van
onregtvaardige handelingen. Zoo is dan, Socrates! de
ten top gevoerde onregtvaardigheid sterker en vrijer en
koninklijker dan de regtvaardigheid, en, zoo als ik van
den beginne zeide, het regtvaardige is het voor den sterkeren
nuttige, maar de onregtvaardige behartigt zijn eigen
nut en voordeel.


XVII. Toen Thrasymachus dit gezegd had, was
hij voornemens heen te gaan, nadat hij als een badknecht
ons had overgoten met eene groote hoeveelheid van woorden.
De aanwezigen echter lieten dit niet toe, maar
drongen hem te blijven en van het gezegde rekenschap
te geven. Ook ik voegde mijn dringend verzoek bij het
hunne, en zeide: Thrasymachus! gij hebt daar zulk
een belangrijk onderwerp ter tafel gebragt, en wilt nu
heengaan, voor dat gij behoorlijk met ons hebt onderzocht,
of het zóó is, of anders. Of meent gij een punt
van ondergeschikt belang te hebben aangeroerd, en niet
het beginsel, waarnaar ieder onzer zijn leven moet inrigten,
om het meeste geluk te genieten?—Maar denk
ik er dan anders over? zeide hij.—Het schijnt zoo,
zeide ik, tenzij wij u onverschillig zijn, en het u niet
schelen kan, of wij beter of slechter leven, nu wij onkundig
zijn van hetgeen gij zegt te weten. Maar mijn
beste! wees zoo goed dit ook aan ons te verklaren; het
zal u geen kwaad doen, zoo gij ons, zoo velen als wij
zijn, eene weldaad bewijst. Want ik voor mij verzeker
u, dat ik u niet geloof en niet van gevoelen ben, dat
de onregtvaardigheid voordeeliger is dan de regtvaardigheid,
zelfs wanneer men haar laat begaan en niet verhindert
in hetgeen zij doen wil. Maar, mijn vriend, stel
dat iemand onregtvaardig is, en òf in ’t verborgen òf
door zijne magt gerust onregtvaardig kan handelen;
toch overtuigt hij mij niet, dat onregtvaardigheid voordeeliger
is dan regtvaardigheid. Ditzelfde is welligt met
nog anderen dan mij het geval. Overtuig ons dan naar
behooren, dat wij verkeerd doen, zoo wij de regtvaardigheid
boven de onregtvaardigheid verkiezen.—Maar
hoe zal ik u overtuigen? zeide hij. Want zoo gij door
het gezegde niet overtuigd zijt, wat kan ik dan verder
doen? Moet ik dan die denkbeelden in uwe ziel ingieten?—Wel
neen! dat niet; maar vooreerst, blijf bij uwe
grondstellingen, of zoo gij die verandert, geef dat dan
duidelijk te kennen en zoek ons niet te foppen. Nu echter
ziet gij, Thrasymachus! want wij moeten het vorige
nog eens in het oog vatten, dat gij, na van den
arts in den eigenlijken zin gesproken te hebben, den
herder niet meer in den eigenlijken zin hebt willen nemen,
maar beweert, dat hij, voor zoo ver hij herder
is, de schapen niet weidt, ten einde hun nuttig te
wezen, maar als een smulpaap, die plan heeft een goeden
schapenbout te eten, of als een koopman, die ze verkoopen
wil; niet als een herder. En toch heeft de herderskunst
geen ander doel dan hetgeen haar toevertrouwd
is, zoo goed mogelijk te maken, terwijl zij zelve, wat
hare eigenaardige voortreffelijkheid aangaat, genoeg is
toegerust, om tot het zijn van herderskunst niets anders
noodig te hebben. Evenzoo hield ik het nu ook voor
ons noodzakelijk toe te stemmen, dat alle overheid in
elk vak van bestuur, voor zoo ver zij overheid is, niemands
voordeel zoekt dan dat van den onderdaan, die
haar is toevertrouwd. Of meent gij, dat de overheden
in de steden, voor zoover zij wezenlijk overheden zijn,
uit eigen verkiezing het bewind voeren?—Neen, zeide
hij, maar dat weet ik zeker.


XVIII. Maar, Thrasymachus! merkt gij dan niet,
dat geen overheidspersoon uit vrije beweging het bewind
voert, maar allen loon vorderen, daar niet zij, maar de
onderdanen, bij hunne regering belang hebben? Zeg mij
dan eens dit. Beweren wij niet, dat iedere kunst zich
daardoor van de anderen onderscheidt, dat zij eene verschillende
strekking heeft? Antwoord mij nu niet tegen
uwe meening, opdat wij vooruitkomen.—Ja daardoor
onderscheidt zij zich.—En verschaft iedere kunst niet
een aan haar alleen eigen voordeel, b. v. de geneeskunst
gezondheid, de stuurmanskunst veiligheid op zee, en de
andere evenzoo?—Ja.—En zoo ook de kunst van geldverdienen
geld, want dat is hare strekking[15]. Of houdt
gij de geneeskunst en de stuurmanskunst voor één en
dezelfde? en zoo gij alles, zoo als is afgesproken, in den
eigenlijken zin neemt, onderscheidt gij ze dan niet veel
meer, al wordt ook soms een stuurman door de zeelucht
gezond?—Ja zeker onderscheid ik ze.—En evenmin,
denk ik, verwart gij de kunst van geldverdienen met de
geneeskunst, al verdient iemand geld door het geven van
geneesmiddelen?—Wel neen.—En hebben wij niet
toegestemd, dat iedere kunst hare eigenaardige nuttigheid
heeft?—Ja.—Wanneer dus alle kunstenaars een gelijksoortig
voordeel genieten, dan is het duidelijk, dat zij
allen daartoe buiten hunne kunst nog een gelijksoortig
middel aanwenden.—Het schijnt zoo.—Wij moeten
dus zeggen, dat de kunstenaars geldverdienen en hun
voordeel doen, door de kunst van geldverdienen bij hunne
andere bezigheid uit te oefenen.—Dit stemde hij schoorvoetend
toe.—Derhalve heeft ieder, die geld verdient,
dit voordeel niet van zijne kunst, maar, wanneer alles in
den eigenlijken zin moet genomen worden, dan veroorzaakt
de geneeskunst gezondheid, en de kunst van geldverdienen
geld; de bouwkunst woningen, en de kunst
van geldverdienen, die met haar te gelijk wordt uitgeoefend,
geld; en aldus doen ook de overigen ieder haar
werk, en behartigen het voordeel van hetgeen haar is toevertrouwd.
Maar zoo zij niet om loon worden uitgeoefend,
heeft dan de kunstenaar wel eenig nut van zijne
kunst?—Ik zou zeggen, neen.—En doet hij ook
geen nut wanneer hij voor niet werkt?—Dat wel.—Dus
is het dan nu duidelijk, Thrasymachus! dat geene
kunst en geene overheid haar eigen voordeel zoekt, maar,
zoo als wij reeds gezegd hebben, de zaken van den onderdaan
besturende, daarbij het nut van hem, die minder
is, op het oog heeft, niet dat van den sterksten.
Daarom, vriend Thrasymachus! zeide ik daar even,
dat niemand uit eigen verkiezing het bewind voeren en
de verwarde zaken van anderen wil in orde brengen,
maar dat zij loon vorderen, daar hij, die goed eene kunst
uitoefent, daarbij nooit zijn eigen voordeel, maar veeleer
dat van het voorwerp der kunst bevordert, waarom
ook als drangreden tot het aannemen van overheidsambten
loon, b. v. geld, of eer, of boete, zoo men het afslaat,
noodzakelijk is.


XIX. Hoe meent gij dat, Socrates! zeide Glauco.
Want de twee eerste soorten van loon ken ik, maar ik
vat niet, wat gij met die boete meent, en hoe gij haar
mede rekent bij het spreken over loon.—Dus, zeide
ik, vat gij het loon niet der uitstekendsten, om hetwelk
de besten het bestuur aanvaarden? Of weet gij niet,
dat geldgierigheid en eerzucht gewoonlijk wordt afgekeurd?—Ja
ik.—Daarom willen de goeden niet om
geld of eer het bewind voeren; want zij willen niet door
openlijk geld aan te nemen, of het zich heimelijk toe te
eigenen, den naam van huurlingen of van dieven bekomen;
en evenmin om eer, want zij zijn niet eerzuchtig.
Dus wordt er dwang en boete vereischt, om hen tot het
aannemen van het bestuur te noodzaken, en daarom
schijnt men het schandelijk te vinden, zoo iemand uit
eigen beweging eene overheidsbetrekking zoekt, en niet
wacht tot hij gedwongen wordt die aan te nemen. Nu
bestaat de grootste boete daarin, dat zij, zoo zij niet
zelve regeren willen, in de magt komen van minder goeden
dan zij, en uit vrees daarvoor, geloof ik, dat de goeden
het bewind op zich nemen. En dan aanvaarden zij
het niet als iets goeds, dat hun veel genoegen zal verschaffen,
maar als iets onvermijdelijks, en dat zij niet
aan anderen, die er even goed of beter voor berekend
zijn, kunnen opdragen. Daarom denk ik, dat, zoo er
eens een staat van enkel goede menschen bestond, het
niet regeren daar evenzeer zou gezocht worden als tegenwoordig
het regeren, en dat het dan zou blijken, dat de
ware regent niet zijn nut zoekt, maar dat van den onderdaan,
en bij gevolg ieder verstandig mensch liever
onder het bestuur van anderen wil staan, dan zich zelven
met het bewind te belasten. Zoo geef ik dan geenszins
aan Thrasymachus toe, dat het regtvaardige het voor
den sterksten nuttige is; doch hierover nader, want wat
Thrasymachus nu zegt, dat het leven van den onregtvaardigen
veel beter is dan dat van den regtvaardigen,
vind ik van veel meer gewigt. Daarom vraag ik u,
Glauco! wat gij verkiest, en wat u het meest met de
waarheid schijnt overeen te komen.—Dat het leven van
den regtvaardigen voordeeliger is.—Maar gij hebt toch
gehoord, hoe vele voorregten der onregtvaardigheid Thrasymachus
daar even opsomde.—Ja wel, maar ik geloof
hem niet.—Willen wij hem dan trachten om te
praten, zoo wij kans zien aan te toonen, dat zijne meening
verkeerd is.—Gaarne.—Zoo wij dan, hem tegensprekende,
stelling tegen stelling zetten en de voorregten
der regtvaardigheid opsommen, en dan hij weer,
en wij vervolgens nog eens, dan is het noodig de voorregten
aan weerskanten te tellen en te wegen, en dan
moeten er regters zijn om vonnis te vellen; maar zoo
wij het, gelijk daareven, punt voor punt zamen trachten
eens te worden, dan zullen wij regters en redenaars tevens
zijn.—Juist.—Wat bevalt u dan nu het beste?—Het
laatste zeide hij[16].—


XX. Komaan dan, Thrasymachus! zeide ik, antwoord
ons eens van voren af aan. Gij beweert dus, dat
de volmaakte onregtvaardigheid voordeeliger is, dan de
volmaakte regtvaardigheid.—Ja zeker, beweer ik dat,
en ik heb reeds gezegd, waarom.—Maar hoe stelt gij
het dan hiermede? Noemt gij niet de ééne deugd, de
andere ondeugd?—Natuurlijk.—Immers de regtvaardigheid
deugd en de onregtvaardigheid ondeugd?—Waarschijnlijk,
zeide hij, omdat ik de onregtvaardigheid
voor nuttig, de regtvaardigheid voor nutteloos houd.—Maar
hoe dan?—Het tegenovergestelde.—Noemt gij
dan de regtvaardigheid ondeugd?—Neen, maar naïve
onschuld.—En dan de onregtvaardigheid zeker schuld.—Neen,
maar schranderheid.—Dus, Thrasymachus!
houdt gij de onregtvaardigen voor schrander en goed?—Ja,
zoo zij volkomen onregtvaardig kunnen zijn, en
steden en volken aan zich kunnen onderwerpen. Of
meent gij, dat ik van zakkenrollers spreek? Dat is ook
wel voordeelig, zoo het verborgen blijft, maar het kan
bij het andere niet halen.—Ik begrijp zeer goed, wat
gij bedoelt; maar het bevreemdt mij, dat gij de onregtvaardigheid
als deugd en wijsheid en de regtvaardigheid
als het tegenovergestelde beschouwt.—En toch doe ik
dat.—Dit is nog sterker dan het vorige, mijn vriend!
en waarlijk niet ligt om tegen te spreken. Want zoo
gij steldet, dat de onregtvaardigheid nuttig is, maar ze
toch, gelijk anderen, voor ondeugd en voor iets schandelijks
hieldt, dan konden wij er op de gewone wijs
nog iets tegen zeggen; nu echter merk ik, dat gij zeggen
wilt, dat zij schoon en sterk is, en haar ook al de
andere eigenschappen zult toekennen, die men gewoonlijk
aan de regtvaardigheid toekent, daar gij haar als
deugd en wijsheid hebt durven beschouwen.—Dat raadt
gij goed.—En toch moeten wij niet aarzelen uwe bewering
te onderzoeken, zoo lang wij ten minste gelooven,
dat gij in ernst spreekt. Want, Thrasymachus!
ik geloof nu waarlijk, dat gij niet schertst, maar wat
gij zegt, inderdaad voor waarheid houdt[17].—Wat raakt
het u, of ik het voor waarheid houd of niet; weerleg
maar wat ik gezegd heb.—Het raakt mij eigenlijk
niet, zeide ik. Maar beproef mij nu nog hierop te antwoorden.
Gelooft gij, dat een regtvaardige meer dan
een regtvaardige zou willen hebben?—Wel neen! want
dan was hij niet beleefd en onschuldig.—En meer, dan
hij door regtvaardige daden bekomen kon?—Ook
niet.—En zou hij meer willen hebben dan een onregtvaardige,
en dat regtvaardig vinden of niet?—Hij
zou het wel zoo vinden en willen, maar niet kunnen.—Dat
vraag ik niet, maar of niet een regtvaardige
evenveel als een regtvaardige en meer dan een onregtvaardige
zou willen hebben.—Ja, zoo is het.—En
zou een onregtvaardige niet meer dan een regtvaardige
en dan door regtvaardige middelen verkregen wordt,
willen hebben?—Natuurlijk, daar hij meer dan alle
anderen zou willen hebben.—En zal dan ook een onregtvaardige
niet meer willen hebben dan een onregtvaardige
en dan hetgeen hij door onregtvaardige middelen
bekomt, en zal hij niet zijn best doen, om zelf
het meest van allen te bekomen?—Juist.—


XXI. Dus zeggen wij dan aldus: De regtvaardige
begeert niet meer te hebben dan de aan hem gelijke,
maar wel dan de ongelijke, doch de onregtvaardige begeert
meer te hebben dan de gelijke en dan de ongelijke.—Goed
gezegd.—En de onregtvaardige is wijs en
goed, maar de regtvaardige geen van beiden.—Ook
dat is juist.—En gelijkt ook de onregtvaardige niet
op den wijzen en goeden, maar de regtvaardige op
geen van beiden.—Het spreekt van zelfs, dat, die
zóó is, ook daarop gelijken moet; en, die zóó niet is,
niet.—Best. Dus is ieder hunner zoodanig als die,
waarop hij gelijkt.—Maar wat moet dat?—Vooreerst
nog niets. Maar, Thrasymachus! gij maakt immers
onderscheid tusschen bedrevenen en onkundigen in de
muzijk?—Ja.—Wien noemt gij wijs, en wien niet
wijs?[18]—Den bedrevenen noem ik wijs, den onkundigen
niet wijs.—En voor zoo ver hij wijs is goed,
voor zoo ver hij niet wijs is slecht?—Ja.—En oordeelt
gij niet eveneens over de al of niet bedrevenen in
de geneeskunst?—Ja.—Maar gelooft gij dan nu, mijn
beste! dat een bedrevene in de muzijk bij het spannen
of los maken van de snaren verlangen zou, of aanspraak
zou maken, om meer te hebben dan een bedrevene?—Wel
neen.—En meer dan een onkundige?—Ja zeker.—En
een geneeskundige, zou die ten opzigte van
eten of drinken meer willen hebben dan een geneeskundige
of dan hetgeen de geneeskunst voorschrijft?[19]—Zeker
niet.—Maar wel meer dan de onbedrevene?—Ja.—En
zie dan eens bij elke kunst en elk gebrek aan
kunst, of eenig kenner iets meer zou willen doen of
zeggen dan een ander kenner, dan wel of hij bij dezelfde
handeling even veel zou willen hebben als de aan
hem gelijke.—Het laatste is onvermijdelijk, geloof ik.—Maar
zou niet de onkundige meer willen hebben niet alleen
dan de kundige, maar ook dan de onkundige?—Waarschijnlijk.—En
de kennende is wijs?—Ja.—En
de wijze goed?—Ja.—Dus zal de goede en wijze
niet meer willen hebben dan de aan hem gelijke,
maar wel dan de ongelijke en tegengestelde.—Het schijnt
zoo.—En de slechte en onwetende wil meer hebben dan
de gelijke en dan de tegengestelde?—Waarschijnlijk.—Edoch,
Thrasymachus! zagen wij niet, dat de onregtvaardige
meer wil hebben dan de ongelijke en dan
de gelijke? of hebt gij dat niet beweerd?—Ja.—En
dat de regtvaardige niet meer wil hebben dan de gelijke,
maar wel dan de ongelijke?—Ja.—Dus gelijkt
de regtvaardige op den wijzen en goeden, de onregtvaardige
op den slechten en onwetenden.—Ja.—Edoch
wij kwamen overeen, dat ieder was, zoo als die, waarop
hij geleek.—’t Is waar.—Dus blijkt het, dat de
regtvaardige goed en wijs is, maar de onregtvaardige
onwetend en slecht[20].


XXII. Dit alles gaf Thrasymachus wel toe, doch
niet zoo gemakkelijk als ik het nu vertel, maar gedwongen
en op zijn best, terwijl hij geweldig zweette, door
dien het heel warm was. Toen zag ik ook, wat ik nog
nooit gezien had, dat Thrasymachus een kleur kreeg.



Nadat wij het waren eens geworden, dat de regtvaardigheid
deugd en wijsheid, maar de onregtvaardigheid
slechtheid en dwaasheid is, zeide ik: dit hebben wij dus
uitgemaakt, maar is er ook niet gezegd, dat de onregtvaardigheid
sterk is? Herinnert gij u dat nog, Thrasymachus?—Ja,
zeide hij, maar wat gij nu zegt bevalt
mij niet, en ik heb er heel wat tegen in te brengen;
doch ik weet dat, zoo ik het doe, gij zeggen zult,
dat ik doorsla[21]. Laat mij dus spreken zoo veel als
ik wil, of, zoo gij vragen wilt, vraag dan, en dan zal
ik als tegen een oud wijf, dat spookhistories vertelt, ja
zeggen en knikken of schudden.—Volstrekt niet tegen
uwe overtuiging in, zeide ik.—Zoo als gij wilt, daar
gij mij niet laat uitpraten. Maar wat kunt gij meer verlangen?—Niets,
maar, wanneer gij dit doen wilt, zoo
doe het; dan zal ik vragen.—Vraag op!—Dan vraag
ik, om alles geregeld te overzien, hetzelfde als daareven,
namelijk, wat de verhouding is van de regtvaardigheid
tot de onregtvaardigheid. Want er is gezegd,
dat de onregtvaardigheid sterker is dan de regtvaardigheid,
maar, nu de regtvaardigheid wijsheid en deugd
is, zal het gemakkelijk blijken, dat zij sterker is dan
de onregtvaardigheid, dat is dan de domheid. Niemand
zou daar eigenlijk zwarigheid in zoeken, doch, Thrasymachus!
ik wil het niet zoo eenvoudig hebben,
maar het liever aldus beschouwen. Stemt gij toe, dat
er onregtvaardige staten zijn, en dat de eene staat den
anderen, ja vele anderen, onregtvaardig verdrukken
kan?—Zekerlijk. En dit zal de beste en die het meest
volmaakt onregtvaardig is, het meest doen.—Juist,
zeide ik, dat volgt uit uwe vorige stellingen. Maar let
nu eens hier op. Kan een staat zonder regtvaardigheid
de overmagt krijgen, en behouden, of heeft hij daartoe
regtvaardigheid noodig?—Zoo de regtvaardigheid, gelijk
gij daar even gezegd hebt, wijsheid is, dan heeft
hij haar noodig, maar, volgens mijne leer, onregtvaardigheid.—Ik
ben in mijn schik, Thrasymachus!
dat gij niet alleen knikt en schudt, maar heel mooi antwoordt.—Dat
doe ik om u genoegen te geven.—Daar
doet gij goed aan, ga zoo voort en zeg mij, of gij meent
dat een staat, of een leger, of eene rooverbende, of
eenige andere troep, die met gemeenschappelijke krachten
eenig onregt wil uitvoeren, iets zou kunnen verrigten,
zoo de deelgenooten van die onderneming elkander
onregt aandeden.—Wel neen.—Dus zeker meer,
zoo zij elkander geen onregt deden.—Ja zeker.—De
onregtvaardigheid brengt dan ook twist voort, Thrasymachus!
en haat en tweedragt, maar de regtvaardigheid
eensgezindheid en vriendschap: niet waar?—Het
zij zoo! om u niet tegen te spreken.


XXIII. Goed, zeide ik, mijn beste! zeg mij nu dit
nog. Zoo de onregtvaardigheid waar zij komt haat veroorzaakt,
zal zij dan niet bij slaven en vrijen door hare
verschijning haat en tweedragt verwekken, en het
onmogelijk maken iets gemeenschappelijk te verrigten?—Noodzakelijk.—En
wanneer zij bij twee personen ontstaat,
zullen die dan niet overhoop raken en elkander
en den regtvaardige tot vijanden zijn?—Ja.—Maar,
mijn vriend! zoo nu de onregtvaardigheid bij één persoon
ontstaat, verliest zij dan hare kracht, of heeft zij
die behouden?—Zij heeft die behouden.—En blijkt
die kracht niet daarin te bestaan, dat zij wat haar opneemt,
hetzij een staat, of een geslacht, of een leger
of wat dan ook, vooreerst door innerlijke tweedragt buiten
staat stelt, om zelf iets uit te rigten, en ze vervolgens
tegen zich zelven en tegen alle anderen, vooral de
regtvaardigen, vijandig maakt?—Ja.—En wanneer zij
in één persoon wordt opgenomen, zal zij dan niet alles
veroorzaken, wat uit haren aard volgt, en hem vooreerst
verhinderen te handelen, doordien hij met zich
zelven in strijd is, en vervolgens tegen zich zelven en
tegen alle anderen, vooral tegen de regtvaardige, vijandig
maken; niet waar?—Ja.—En de Goden zijn immers
ook regtvaardig, mijn vriend?—Och ja wel, zeide
hij.—Dus zal de onregtvaardige een vijand der Goden
zijn, Thrasymachus! en de regtvaardige hun
vriend.—Vermaak u gerust met die redenering, ik
zal u niet tegenspreken, om bij hen niet in ongunst te
komen[22].—Komaan! voltooi dan mijn vermaak door
zóó te blijven antwoorden. Wij hebben nu gezien, dat
de regtvaardigen wijzer en beter zijn, en meer in staat om
te handelen, ja, dat de onregtvaardigen niets gezamenlijk
kunnen verrigten; en dat, zoo eenige personen gezamenlijk
eene moeijelijke daad volvoeren, wij ze niet volkomen
onregtvaardig kunnen noemen, daar zij dan elkander
niet met rust zouden laten, maar er onder hen nog
eenige regtvaardigheid moet aanwezig zijn, waardoor zij
ten minste elkander niet te gelijk met hunne slagtoffers
onregtvaardig behandelen, en waardoor zij dat uitvoeren,
wat zij nog uitvoeren; zoodat zij wel onregtvaardige
daden ondernemen, maar toch slechts half bedorven
zijn, daar de geheel bedorvenen en volkomen
onregtvaardigen volstrekt niets kunnen uitvoeren. Dat
dit zoo is begrijp ik heel goed, maar niet zoo als gij in
het begin gesteld hebt. Nu moeten wij echter nog onderzoeken,
wat wij tot nu toe bewaard hebben, of de
regtvaardigen een beter leven hebben en gelukkiger zijn,
dan de onregtvaardigen.


Uit het gezegde zou het reeds volgen, geloof ik, maar
wij moeten het toch beter onderzoeken. Want wij spreken
niet over koetjes en kalfjes, maar over de wijze,
waarop men leven moet.—Onderzoek het dan maar.—Komaan!
zeg mij dan, of gij oordeelt, dat een paard
zijn eigen werk heeft.—Ja.—En verstaat gij door het
werk van een paard of van iets anders, niet dat, wat
daarmede alleen of althans het best kan uitgevoerd worden?—Dat
begrijp ik niet.—Zóó dan! Kunt gij met
iets anders zien dan met de oogen?—Neen.—En
met iets anders hooren, dan met de ooren?—Neen.—Dus
kunnen wij dat als het werk dier zintuigen aanmerken.—Ja.—Zoudt
gij niet met een zwaard en eene
zeis de ranken van een wijnstok kunnen afsnijden?—Och
ja.—Maar nergens beter mede, geloof ik, dan
met een snoeimes, dat daarvoor gemaakt is.—Natuurlijk.—Dus
kunnen wij dat als deszelfs werk beschouwen?—Juist.


XXIV. Nu zult gij, geloof ik, beter kunnen begrijpen,
wat ik daareven vroeg, of ieders werk niet dat is,
wat daardoor alleen of althans het beste kan verrigt
worden.—Ja, nu begrijp ik het, en dat houd ik ook
voor ieders werk.—Goed. En heeft ook niet alles, wat
een bepaald werk heeft, eene bepaalde deugd? Wij willen
dezelfde voorbeelden gebruiken. De oogen hebben
immers een werk?—Ja.—En hebben zij ook eene
deugd?—Zeker.—En ook de ooren hebben werk?—Ja.—En
deugd?—Ook deugd.—En geldt ditzelfde
niet van alle andere dingen?—Ja.—En zouden nu
de oogen hun werk goed kunnen verrigten, zoo zij hunne
deugd niet hadden, maar in plaats daarvan ondeugd?—Wel
neen, want gij meent, denk ik, blindheid
in plaats van gezigt.—Ja, want dat is hunne
deugd, en het komt er hier op aan, of niet al wat werkt
door zijne deugd, zijn werk goed zal verrigten, en door
zijne ondeugd, slecht.—Dat is waar.—Dus zullen ook
de ooren, zoo zij hunne deugd missen, hun werk slecht
verrigten?—Natuurlijk.—En datzelfde kunnen wij
dus op alle dingen toepassen?—Ik vind van ja.—Komaan
dan! onderzoek nu dit nog. Heeft ook de ziel
een werk, dat door niets beter dan door haar kan gedaan
worden? b. v. verzorgen, en besturen, en raadplegen
en wat dies meer zij, zou men dat wel met regt
aan iets anders dan aan de ziel als eigen werk kunnen
toeschrijven?—Wel neen!—En het leven, is dat
ook niet een werk van de ziel?—Zekerlijk.—En heeft
de ziel ook niet hare deugd?—Ja.—En, Thrasymachus!
zal eene ziel ooit haar werk goed verrigten,
zoo zij van hare deugd verstoken is, of is dat onmogelijk?—Dat
is onmogelijk.—Dus moet men met eene
slechte ziel slecht besturen en verzorgen, maar met eene
goede ziel alles goed doen.—Noodzakelijk.—En zijn wij
het niet eens geworden, dat de regtvaardigheid deugd
der ziel is, maar de onregtvaardigheid ondeugd?—Ja.—Dus
zal de regtvaardige ziel en de regtvaardige
mensch goed leven, maar de onregtvaardige slecht.—Dat
schijnt zoo, volgens uwe redenering.—Edoch die goed
leeft is gelukkig, die kwaad leeft ongelukkig.—Natuurlijk.—Dus
is de regtvaardige gelukkig, de onregtvaardige
ongelukkig.—Het zij zoo.—Maar ongelukkig
te zijn is niet voordeelig, gelukkig te zijn wel.—Dat
spreekt.—Dus, mijn goede Thrasymachus! is de
onregtvaardigheid nooit voordeeliger dan de regtvaardigheid.—Vermaak
u daarmede op de Bendidien, Socrates!—En
dat vermaak heb ik aan u te danken, Thrasymachus!
daar gij goed op mij geworden zijt en uwe
drift hebt doen bedaren. Ik ben echter door mijne,
niet door uwe schuld, nog niet tevreden, maar gelijk
gulzige menschen van alles, wat wordt rondgedragen,
willen proeven, voordat zij het vorige nog goed genoten
hebben, zoo vind ik, dat ook wij, voordat wij het
eerste punt, wat regtvaardigheid is, goed hadden uitgemaakt,
dat hebben laten loopen en zijn gaan onderzoeken,
of zij ondeugd en domheid, of deugd en wijsheid
is, en ons vervolgens door de vraag, of de onregtvaardigheid
nuttiger is, dan de regtvaardigheid, hebben laten
wegslepen, en het vorige hebben laten loopen, zoodat
ik nu eigenlijk uit dit gesprek nog niets weet. Want
zoo lang ik niet weet, wat de regtvaardigheid is, zal ik
moeijelijk kunnen oordeelen, of zij eene deugd is of niet,
en hij, die haar heeft, ongelukkig is of gelukkig.



Voetnoten




[1] De Godin Bendin, wier dienst eerst onlangs uit Thracie
naar Athene was overgebragt.







[2] Ieder der mededingers zat te paard. Ieder wachtte zijnen
voorman op, die hem de fakkel brandend moest brengen, opdat
hij die brandend aan den volgenden zou overgeven.







[3] Seriphus is een der nietigste eilandjes van den Griekschen
archipel.







[4] Cicero heeft reeds gezien, dat Plato Cephalus verwijdert,
om zulk een eerbiedwaardig persoon niet in eene met
zijne jaren minder strookende rol te doen optreden (Zie Stallbaums
noot). Hij komt slechts in de inleiding voor, waar
Plato hem waarschijnlijk vermeld heeft, om daardoor aan zijne
inborst hulde te doen, en tevens het einde van het geheele
werk voor te bereiden, door de rust en kalmte, die een
regtvaardig leven bij het naderen van den dood geeft, hier aanschouwelijk
voor te stellen.







[5] De Grieken noemden alles toespijs behalve het brood.







[6] De citherspeler is natuurlijk maar een voorbeeld, daar Socrates
hier even goed alle andere kunstenaars en alle andere
kunsten had kunnen noemen.







[7] De sophisten verwijten Socrates bij Plato telkens,
dat hij alleen vraagt en nooit zijne meening zegt; en zij houden
het vragen voor veel gemakkelijker dan het verklaren en beredeneren
van zijn eigene meening. Dit laatste is wel op zich
zelf waar, doch hij, die de Socratische vraagmethode eenigzins
opmerkzaam beschouwd heeft, zal toestemmen, dat zij lang en
breed van het gewone vragen verschilt, en eigenlijk een andere
vorm van bewijs is, daar Socrates zijne vragen steeds zóó inrigt,
dat op elke vraag maar één antwoord kan gegeven worden,
en dat antwoord telkens het punt aangeeft, dat door den
gang der redenering gevorderd wordt.







[8] Dit ziet op het Grieksche bijgeloof, dat zou iemand door
een’ wolf werd aangezien voor hij zijne oogen op den wolf gevestigd
had, daardoor zijne stem verloren ging.







[9] Het is bekend, dat Socrates doodarm was en toch van
niemand geld vorderde, hoewel hij ongevraagde geschenken gaarne
aannam; hetwelk hier niet op hetzelfde neêrkwam, dewijl
hij den schijn van onderwijs te geven zoo veel mogelijk vermeed.
Deze zijne onbaatzuchtigheid wordt door zijne leerlingen telkens
in het licht gesteld, en met de inhaligheid der Sophisten vergeleken.







[10] Socrates was door het orakel van Apollo te Delphi
de wijste der stervelingen genoemd. Hij zelf stelde die wijsheid
daarin, dat alleen hij niet meer kennis voorwendde dan hij werkelijk
bezat, maar ronduit zijne onwetendheid bekende. Apologie,
hoofdst. V-IX. Zijn doel was klaarblijkelijk zijne toehoorders
zelve aan het denken te helpen, zonder voor zich iets
anders te verlangen dan den roem, dat hij hun den eersten stoot
had gegeven. Zie Theaetetus. Hoofdst. VI. VII.







[11] Hieruit blijkt volstrekt niet, dat Socrates die bepaling
goedkeurde, daar hij ze hier alleen vasthoudt, om Thrasymachus
te bestrijden. Later zal het blijken, dat Socrates
(dat is Plato) de regtvaardigheid wel voor nuttig
hield, maar toch eene geheel andere bepaling derzelve gaf, en
niet haren invloed op andere dingen, maar hare eigene wezenheid
zocht uit te drukken. Dit is dan ook het vereischte van
eene goede bepaling. Zie Krause, Analytische Logik. p. 501.







[12] Natuurlijk op zich zelve, als ideaal beschouwd. Hier
wordt niet gesproken van den toestand waarin de kunsten [en
wetenschappen] tegenwoordig zijn, maar zij worden zóó gedacht,
als zij zijn zouden, zoo zij geheel aan haar begrip beantwoordden.
Overigens merke men hier op dat kunst bij Plato
zoowel kunst, in onzen zin, als wetenschap beteekent.







[13] Hier wordt aan de ondervinding eene tegenwerping tegen
de wijsbegeerte ontleend. Deze tegenwerping is van denzelfden
stempel als wanneer men het zoeken naar waarheid zoekt af te
raden door te beweren, dat de menschelijke geest de waarheid
(dat is de geheele waarheid) niet vinden kan. Zie Opklimmend
deel der Wijsbegeerte blz. 109 (1). De wijsbegeerte stelt idealen,
de werkelijke wereld beantwoordt daaraan gebrekkig; des
niet te min zijn en blijven die idealen het rigtsnoer waarnaar
ieder zich regelen moet. Al is onze eindige natuur buiten staat
de volmaaktheid te bereiken, volmaakbaarheid is echter een
grondtrek van ons wezen, en een wezen, dat volmaakbaar is,
kan meer en meer tot de volmaaktheid naderen. Zie De Godsdienst
beschouwd als de oorspronkelijke eenheid en het ware
rustpunt van het zelfbewustzijn, door W. Reuter. Medegedeeld
met een Voorberigt en Aanmerkingen door J. Nieuwenhuis,
blz. 26-32.







[14] Tiranny beteekent hier de aanmatiging van volstrekte
oppermagt in een gemeenebest. Zie Bosscha, Schets der algemeene
Geschiedenis, blz. 55 (*).







[15] Deze redenering wordt somtijds sophistisch genoemd omdat
de kunst van geldverdienen niet als eene afzonderlijke kunst
bestaat, maar een toevoegsel is der overige kunsten. Deze aanmerking
is onjuist. Al wordt in het dagelijksch gebruik der
woorden het geldwinnen niet als eene afzonderlijke kunst beschouwd,
zoo is het toch duidelijk, dat elke andere kunst zoowel
voor niet en uit zuivere liefhebberij als om geld te verdienen
kan uitgeoefend worden. Daar dus het geldverdienen
steeds als toevoegsel voorkomt en met geene andere kunst noodzakelijk
zamenhangt, zie ik niet in, waarom men het niet als
eene afzonderlijke kunst zou mogen beschouwen, daar het toch
werkelijk geene geringe bekwaamheid is zijne bedrevenheid in
andere vakken tot zijn voordeel aan te wenden. Dus kan men
teregt beweren, dat elke kunst haar eigenaardig doel heeft,
en zoo ook de kunst van geldverdienen naar geld streeft, en
dat, wanneer eene andere kunst ons geld bezorgt, dit veroorzaakt
wordt, door dien haar beoefenaar tevens de kunst bezit,
de convertir, zoo als Sue zegt, son latin et son grec en argent.







[16] Het is niet onbelangrijk hier de volgende plaats uit Xenophons
Gedenkwaardigheden van Socrates te vergelijken.
«Wanneer hij zelf iets beredeneerde, nam hij zijnen weg door
die punten welke het meest door ieder werden toegestemd,
daar hij dit voor de zekerste wijs van redekavelen hield. Daarom
was hij ook het meest van allen, die ik gekend heb, in
staat zijne toehoorders te overtuigen. En hij zeide, dat ook
Homerus Ulysses daarom een overtuigend redenaar genoemd
heeft, dewijl hij de kunst bezat, om zijne rede te doen voortloopen
langs die punten, welke door de menschen werden toegestemd.»


Ik wil tevens deze gelegenheid aangrijpen om de opmerkzaamheid
mijner lezers op nieuw te vestigen op de Nederduitsche
vertaling van Xenophons Gedenkwaardigheden van Socrates,
onder den titel: Xenophons, Gedenkwaardigheden van Socrates.
Uit het Grieksch vertaald, door Prof. J. ten Brink,
in gr. 8vo.







[17] Het hier voorkomende is welligt in veler oogen al te hatelijk,
en toch heeft Socrates hier waarschijnlijk niets te veel
gezegd. Door de aanhoudende burgeroorlogen en revoluties en
door het toenemen in natuurkennis en den daardoor bewerkten
twijfel aan de overleveringen, waarop de godsdienst steunde,
waren alle beginsels van zedelijkheid ondermijnd, en het was
juist bij tijds, dat Socrates door zijne scherpe dialectiek de
drogredenen ontzenuwde, waarmede de misdaad in zijnen tijd
werd vergoelijkt.







[18] Natuurlijk alleen voor zoo veel de muzijk aangaat. Niet
den mensch als mensch, maar den musicus beschouwende, kunnen
wij met regt den bekwamen musicus wijs, den onbekwamen
niet wijs noemen. In dergelijke redeneringen van Plato
komt telkens een werken met abstracties voor den dag, dat,
hoezeer de nieuwere wijsbegeerte in het gebied van het afgetrokkene
waarlijk niet vreemd is, voor onze ooren vreemd
klinkt.







[19] Alle geneeskundigen, voor zoo ver zij dit waarlijk zijn,
oordeelen juist ten opzigte van de hoeveelheid en de soort van
spijs of drank, die voor de gezondheid goed is. Daarom wil
niemand hunner meer hebben dan de juiste maat en dus ieder
(natuurlijk, ceteris paribus) even veel.







[20] Deze redenering komt kortelijk hierop neder.


De waarheid is één. Dus wil de kenner der waarheid overal
één en hetzelfde. Een volmaakt kenner der muzijk b. v.
wil dus in elk geval hetzelfde als ieder ander kenner in dat
geval wil; en zóó in ieder vak. Ieder toch, die een vak verstaat,
wil wat volgens de wetten van dat vak goed is, en daar
dit van ieder kenner geldt, wil de eene kenner niets boven den
anderen vooruit hebben. Zoo dus iemand onbepaald meer wil
dan elk ander, of hij aan hem gelijk is of niet, is hij zeker
geen kenner maar een onwetende. Daar nu het voornaamste kenmerk
der onregtvaardigheid juist in het onbepaalde streven naar
meer dan elk ander bestaat, vertoont de onregtvaardige zich als
een onwetende.







[21] De Sophisten hadden hunne grootste sterkte in geïmproviseerde
redevoeringen, doch Socrates wist hen er steeds toe
te krijgen, om bedaard met hem te redeneren en liet hen er
dan inloopen.







[22] Het is duidelijk, dat Thrasymachus dit niet in ernst
zegt, maar alleen om geen gevaar te loopen van wegens kettersche
gevoelens veroordeeld te worden. Vrij wat onschuldiger
ketterijen toch hadden Anaxagoras bijna het leven gekost,
en Protagoras was werkelijk ter dood veroordeeld, omdat
hij verklaarde niets over het al of niet bestaan der Goden te
durven beslissen; later is Socrates zelf op de beschuldiging,
dat hij andere Goden dan de orthodoxen vereerde en de jeugd
bedierf, gedoemd om den gifbeker te drinken. In ’t voorbijgaan
zij echter aangemerkt, dat deze vervolgingen minder voortsproten
uit het denkbeeld, dat de Godheid hulp van menschen behoefde,
om hare eer te handhaven, dan wel, omdat de staatsgodsdienst
door den staat erkend was, en dus hij, die haar aanrandde,
zich tegen den staat vergreep.










TWEEDE BOEK.





I. Toen ik dit gezegd had, meende ik er af te wezen,
maar dit was, zoo als bleek, maar inleiding. Want
Glauco, die al wat hij onderneemt met kracht doorzet,
was met het toegeven van Thrasymachus niet tevreden,
maar zeide: Socrates! verlangt gij ons in schijn of in
waarheid te overtuigen, dat het in alle opzigten beter is
regtvaardig te zijn dan onregtvaardig?—Natuurlijk in
waarheid, zeide ik, zoo het in mijn vermogen is.—Dan
hebt gij uw verlangen nog niet. Want zeg mij
eens: erkent gij het bestaan van een goed, dat ook zonder
de gevolgen om zijne eigene voortreffelijkheid begeerlijk
is? zoo als de blijdschap en de onschadelijke vermaken,
die begeerlijk zijn, al wint men er niets bij dan
het oogenblikkelijk genot.—Ja, zeide ik.—En is er
ook niet zulk een, dat wij én om hetzelve én om de gevolgen
begeerlijk achten? zoo als wijsheid, gezigt, gezondheid;
die wij immers om beide redenen begeeren.—Zeker,
was mijn antwoord.—En ziet gij niet, dat er
nog eene derde soort van goed is, b. v. ligchaamsoefeningen,
innemen van drankjes, geldwinnen, dat wel niet
zonder bezwaar is, maar ons nut doet, en dus niet om
zich zelf maar om de belooning en de gevolgen begeerd
wordt.—Ja, dat is het derde, maar wat wilt gij daarmede?—Onder
welke dier drie soorten stelt gij de regtvaardigheid?—Onder
de schoonste, zeide ik, die én
om zich zelve én om hetgeen er van komt voor waarachtig
geluk onmisbaar is.—Zóó oordeelen toch de
meesten niet, maar zij rekenen haar tot de moeijelijke
soort, die om het voordeel en de eer moet gezocht worden,
maar door hare eigene bezwaarlijkheid afschrikt.


II. Ja, dat weet ik wel, en om die zelfde reden
wordt zij ook door Thrasymachus beneden de onregtvaardigheid
gesteld; maar ik ben, naar het schijnt, nog
al onbevattelijk.—Komaan, zeide hij, zoo gij niet van
meening veranderd zijt, hoor dan mij ook eens. Ik vind,
dat Thrasymachus zich veel spoediger dan noodig was
door u heeft laten bezweren, en dat geen van beiden nog
goed beredeneerd is; want ik wenschte wel te hooren,
waarin zij eigenlijk bestaan, en welke werking zij ieder op
zich zelve in de ziel uitoefenen; zonder nog te spreken
van belooningen en uiterlijke gevolgen. Dus zal ik, indien
het u goeddunkt, zóó doen. Ik zal de stelling
van Thrasymachus weder opvatten, en vooreerst zeggen,
wat men aangaande den aard en den oorsprong
der regtvaardigheid beweert; vervolgens, dat allen, die
haar beoefenen, dit met tegenzin doen, omdat zij noodzakelijk,
niet omdat zij op zich zelve goed is; eindelijk,
dat zij hierin regt hebben, daar het leven van den onregtvaardige
veel beter is dan dat van den regtvaardige;
te weten, zoo als men beweert, want, Socrates!
ik ben het daar niet mede eens[23]. Maar ik ben in de
war geraakt door het gepraat van Thrasymachus en
van vele anderen; te meer, daar ik nog nooit iemand
de regtvaardigheid zóó boven de onregtvaardigheid heb
hooren verheffen als ik dat verlang; namelijk zóó, dat
zij om zich zelve geprezen wordt; en ik nog het meeste
hoop heb dit van u te zullen hooren. Daarom zal ik
met al mijne krachten de onregtvaardigheid prijzen, en
vervolgens aan u doen zien, hoe ik u de regtvaardigheid
wil hooren prijzen en de onregtvaardigheid laken.
Zie eens of dit plan u bevalt.—Opperbest, zeide ik,
want waarover zou een redelijk mensch liever veel spreken
en hooren?—Daar zegt gij goed aan. Hoor dan
nu eerst hetgeen ik het eerste zou zeggen, wat de regtvaardigheid
is, en hoe zij in de wereld is gekomen.


Men zegt, dat van natuur het onregt doen een goed is
en het onregt lijden een kwaad, maar dat het onregt
lijden meer in het kwade dan het onregt doen in het
goede uitmunt; zoodat, wanneer de menschen elkander
onregt doen, en tevens onregt lijden, en aldus beiden
door ondervinding leeren kennen, zij, die geen kans
zien, om het eerste zonder het laatste te hebben, hun
voordeel zoeken in het maken eener overeenkomst, om
geen onregt te doen en het evenmin te lijden. Dat zij
daarom wetten en overeenkomsten gemaakt, en het door
die wetten voorgeschrevene wettig en regtvaardig genoemd
hebben. Dat alzoo de regtvaardigheid is ontstaan, die
tusschen het beste: het ongestraft plegen van onregt, en
het slechtste: het ongewroken lijden van onregt, in het
midden ligt. Dat zij bij gevolg, slechts een middending
zijnde, niet omdat zij goed is bemind, maar slechts uit
onvermogen om onregt te doen geëerd wordt; daar hij,
die dit doen kan, en in waarheid een man is, nooit
eene overeenkomst zou willen sluiten, om geen onregt
te doen noch te lijden; want dat hij dan wel gek zou
wezen. Dit is dus de geaardheid der regtvaardigheid,
Socrates! en hieruit ontstaat zij volgens deze leer.


III. En dat zij, die haar beoefenen, dit doen, omdat
zij tot het plegen van onregt niet in staat zijn, kan gemakkelijk
blijken, zoo wij in de gedachte aldus doen.
Geven wij aan beiden, aan den regtvaardige en aan
den onregtvaardige, de gelegenheid om te doen, wat
zij willen, en laat ons dan eens zien, waar ieder door
zijne begeerte wordt heen gedreven. Dan zouden wij
den regtvaardige betrappen, terwijl hij, niet minder dan
de onregtvaardige, zijn best deed, om meer dan anderen
te hebben, daar dit de natuurlijke neiging van alle wezens
is, al worden zij ook door de wet met geweld tot
het in acht nemen der gelijkheid gedwongen. De gelegenheid
nu, die ik meen, zou liefst zoo moeten zijn,
als die, welke, naar men zegt, aan Gyges te beurt
viel. Want er wordt verteld, dat hij een lijfeigen herder
was van den Koning van Lydie, en dat door groote
slagregens en eene aardbeving in de streek, waarin hij
weidde, eene spleet in de aarde ontstond. Dat hij, dit
met verwondering ziende, daarin afdaalde, en daar allerlei
andere vreemdigheden zag, en ook een paard van
koper, dat hol was en met deuren voorzien, waardoor
hij naar binnen keek, en een lijk zag, dat te groot was
voor een mensch. Dat daaraan verder niets bijzonders
was dan een gouden ring aan de hand, dien hij er afnam
en heenging. Dat, toen de gewone verzameling
der herders plaats had, om maandelijks aan den Koning
den staat der kudden te berigten, hij daar ook
kwam met zijnen ring aan. Dat, terwijl hij daar met
de anderen zat, hij bij toeval de kas van den ring naar
de binnenste zijde van zijne hand draaide, en dat hij
daardoor onzigtbaar werd voor de aanwezigen, zoodat
zij van hem zeiden, dat hij was heengegaan. Dat hij
zich hierover verwonderde en de kas van den ring weder
naar buiten draaide, en daardoor weder zigtbaar
werd. Dat hij, dit merkende, de kracht van den ring beproefde,
en dat het hem altijd gebeurde, dat hij, als
de kas naar binnen gekeerd was, onzigtbaar werd, en,
zoo zij naar buiten kwam, zigtbaar. Dat hij, toen hij
dit had waargenomen, wist gedaan te krijgen, dat hij
onder de boden was, die naar den Koning gezonden
werden, en dat hij, daar gekomen zijnde, overspel met
de Koningin bedreef, en met hare hulp den Koning belaagde
en vermoordde, en het oppergebied bemagtigde.
Zoo er nu twee zulke ringen waren, en de regtvaardige
den eenen, de onregtvaardige den anderen aandeed,
dan zou toch wel niemand zoo onverzettelijk zijn, dat
hij bij de regtvaardigheid bleef, en van zich verkrijgen
kon, om het goed van anderen niet aan te raken, terwijl
hij van de volle markt zonder vrees wat hij wilde
kon wegnemen, en in de huizen kon gaan om gemeenschap
te hebben met wie hij wilde, of wien hij wilde
te dooden of uit de gevangenis te halen, enz., daar
hij dan als een god onder de menschen zou rondwandelen.
In dat geval zou de een niet anders doen dan
de ander, maar beiden zouden hetzelfde verrigten. En
dit is toch wel een groot bewijs, dat de menschen niet
vrijwillig, maar uit dwang regtvaardig zijn, daar dit op
zich zelf geen goed is; want ieder doet onregt, wanneer
hij meent er toe in staat te wezen. Ieder toch oordeelt,
dat op zich zelve de onregtvaardigheid veel voordeeliger
is dan de regtvaardigheid, en daarin heeft hij gelijk,
zoo als in deze leer wordt beweerd; want, zoo iemand
zulk eene gelegenheid bekwam, en dan geen onregt doen,
noch het goed van anderen wilde aanraken, dan zouden
zij, die het hoorden, hem heel ongelukkig en gek
vinden, maar hem toch openlijk prijzen en elkander bedriegen
uit vrees van zelve onregt te lijden. Dit staat
dus vast.


IV. Om eindelijk beider levenswijs goed te kunnen
beoordeelen, zullen wij liefst den regtvaardige en den
onregtvaardige tegen elkander over stellen. Dit moeten
wij zóó doen. Wij moeten bij den onregtvaardige
niets van zijne onregtvaardigheid, en bij den regtvaardige
niets van zijne regtvaardigheid afnemen, maar
ons ieder in zijne soort volmaakt voorstellen. Vooreerst
moet dus de onregtvaardige handelen als iemand, die
zijn vak verstaat. Een bekwaam stuurman b. v. of arts
ziet in, wat zijne kunst vermag, en wat zij niet vermag,
en onderneemt het eerste, maar het tweede niet; en
indien hij al eens eene fout maakt, weet hij die te herstellen.
Evenzoo moet de onregtvaardige het onregt,
dat hij doen wil, met overleg doen, en daardoor verborgen
blijven, wanneer hij een onregtvaardige, zoo als het
hoort, zijn zal. Doch, zoo hij betrapt wordt, kent hij
zijn vak maar half, want de hoogste onregtvaardigheid
bestaat juist in regtvaardig te schijnen, zonder dat men
het is. Dus moeten wij aan den volkomen onregtvaardige
de volkomene onregtvaardigheid geven en er niets
afnemen, maar toelaten, dat hij, hoewel het grootste
onregt bedrijvende, zich den grootsten roem van regtvaardigheid
verwerft, en, zoo hij al eens een misstap
doet, moet hij dat kunnen goed maken, door, wanneer
hij van onregt beschuldigd wordt, zich met overtuigende
redeneringen vrij te pleiten, en in geval van nood,
geweld te gebruiken, daar hij moed en kracht heeft en
over vrienden en geld kan beschikken.


Nu moeten wij tegenover dezen den regtvaardige stellen
als een eenvoudig en edelaardig mensch, die, zoo
als Aeschylus zegt, liever goed wil zijn, dan schijnen.
Dus ontnemen wij hem den schijn. Want zoo hij
regtvaardig schijnt[24], valt hem om die reden eer en
voordeel te beurt, en dan is het onzeker, of hij zóó is,
om de regtvaardigheid zelve, of om de eer en het voordeel.
Daarom moeten wij hem van alles behalve van
zijne regtvaardigheid berooven, en hem in den tegenovergestelden
toestand van den anderen plaatsen; zoodat
hij, zonder eenig onregt te doen, den grootsten schijn
van onregtvaardigbeid heeft; ten einde zijne regtvaardigheid
proefondervindelijk te bewijzen, door zich aan
geen kwaden schijn en de gevolgen daarvan te storen,
maar tot den dood bij zijne niet bekende regtvaardigheid
te volharden; opdat, wanneer beiden het hoogste toppunt,
de een van regtvaardigheid, de ander van onregtvaardigheid
bereikt hebben, het oordeel gemakkelijk
zij, wie gelukkiger is.—


V. Wel, Glauco! zeide ik, wat hebt gij daar beiden
als in eene afbeelding aanschouwelijk en zonder omwindsels
voorgesteld.—Ik heb mijn best gedaan. Doch
daar zij nu zoo zijn, is het, geloof ik, geen kunst
meer, te beredeneren, welk leven ieder moet verwachten.
Dat zal ik dan nu doen. Doch, zoo ik onbetamelijke
dingen zeg, Socrates! geef dan daarvan
de schuld niet aan mij, maar aan hen, die de onregtvaardigheid
boven de regtvaardigheid prijzen. Zij zullen
zeggen, dat de regtvaardige gegeeseld, gepijnigd, gebonden,
blindgemaakt, en na allerlei ander kwaad verduurd
te hebben, gekruisigd zal worden, en daardoor
leeren zal, dat men liever regtvaardig moet schijnen,
dan zijn. Dat dus de woorden van Aeschylus veel
meer op den onregtvaardigen passen. Want, dat die, de
werkelijkheid en niet het gepraat der menschen tot
maatstaf nemende, liever onregtvaardig wil zijn dan schijnen,
«en in zijnen geest eenen vruchtbaren akker bewerkt,
waaruit wijze plannen ontspruiten.» Dat hij
vooreerst, door regtvaardig te schijnen, overheidsambten
bekomt, dat hij vervolgens trouwt met wie hij wil, zijne
kinderen uithuwelijkt, zoo als hij wil, alle verbindtenissen
aangaat, die hij begeert, en daarenboven zijne
beurs vult, daar hij geen zwarigheid ziet in onregtvaardige
winst. Dat hij in twisten en regtsgedingen de
overhand behoudt en zijne tegenstanders meester wordt,
en daardoor rijkdom verwerft, en zijne vrienden kan
weldoen en zijne vijanden schaden; en dat hij behoorlijke,
ja prachtige offers en wijgeschenken aan de goden
kan geven, en ze dus veel beter dan de regtvaardige
kan dienen; zoodat hij ook natuurlijk aan de goden veel
aangenamer is dan de regtvaardige. Zoo zeggen zij, Socrates!
dat door goden en menschen aan den onregtvaardige
een veel beter leven bezorgd wordt dan aan
den regtvaardige.—


VI. Toen Glauco dit gezegd had, wilde ik er op
antwoorden, maar zijn broeder Adimantus zeide: Socrates!
gij meent zeker, dat er al genoeg gezegd is?—Hoe
zoo? zeide ik.—Het allernoodzakelijkste is nog
overgeslagen.—Dan moet gij maar aanvullen wat bij
uw broeder ontbreekt. Het door hem gezegde is echter
al genoeg, om mij neêr te werpen en mij te beletten aan
de regtvaardigheid te hulp te komen.—Dat baat niet,
zeide hij, dit moet gij ook nog hooren. Wij moeten
ook de redeneringen nagaan van hen, die de regtvaardigheid
prijzen en de onregtvaardigheid laken, opdat hetgeen
Glauco, naar ik meen, bedoelt, nog duidelijker
worde.


Ouders en opvoeders zeggen en vermanen hunne kinderen
en kweekelingen, dat men regtvaardig zijn moet,
doch prijzen dan de regtvaardigheid zelve niet, maar
het voordeel, dat er uit te halen is, daar een goede
naam de weg is tot posten, rijke huwelijken, en wat
Glauco meer toeschreef aan den onregtvaardige, die
voor regtvaardig doorgaat. Zij weiden dan alleen wat
meer uit over de gevolgen van dien goeden naam, want
zijn zij eens aan de eer bij de goden, dan noemen zij
onmetelijke voordeelen op, die zij zeggen, dat de goden
aan de braven geven, zoo als die goede Hesiodus
en Homerus zeggen, «dat de goden de eikenboomen,
ten voordeele der regtvaardigen, van boven vruchten,
in het midden honig laten voortbrengen, en dat hunne
woldragende schapen met rijke vruchten beladen zijn,
enz.,» of «dat, zoo een goed en goddelijk Koning de
regtvaardigheid vereert, de zwarte aarde hem tarwe en
gerst opbrengt, zijne boomen door de vruchten ombuigen,
zijne kudden niet misdragen, en de zee hem visch
oplevert.» En Musaeus en zijn zoon Eumolpus geven
nog voortreffelijker belooningen uit naam der goden
aan de regtvaardigen; want zij doen hen in het huis
van Hades aanliggen, en in vrolijke drinkgelagen met
kransen op het hoofd den geheelen tijd dronken doorbrengen,
als ware eene eeuwige dronkenschap de schoonste
belooning der deugd. En anderen strekken de belooningen
der goden nog verder uit, want zij zeggen,
dat de kindskinderen en het nageslacht van den deugdzame
en regtvaardige zullen bloeijen. Zulke loftuitingen
maken zij op de regtvaardigheid, maar de goddeloozen
en onregtvaardigen dompelen zij in den Hades
in een moeras, of laten ze in een zeef water scheppen;
en bij hun leven voorspellen zij hun een slechten naam
en wat Glauco meer als straffen van hem, die regtvaardig
is, maar onregtvaardig schijnt, heeft opgegeven,
dat alles zeggen zij van de onregtvaardigen, maar verder
niets. Dit is dus hetgeen tot lof en berisping van
beiden gezegd wordt.


VII. Daarenboven, Socrates! moet gij nog andere
oordeelvellingen over regtvaardigheid en onregtvaardigheid
in het oog vatten, die zoowel bij dichters als in de
taal van het dagelijksch leven dikwijls voorkomen. Allen
zeggen toch uit éénen mond, dat matigheid en regtvaardigheid
wel schoon, maar moeielijk en lastig zijn; doch,
dat ongebondenheid en onregtvaardigheid aangenaam en
ligt verkrijgbaar, en slechts door de meening der menschen
en de gewoonte schandelijk zijn. En de meesten
oordeelen, dat onregtvaardigheid meer winst geeft dan
regtvaardigheid, en zijn bereid slechte menschen, zoo zij
rijk en magtig zijn, gelukkig te noemen, en hun zoowel
in ’t openbaar als ieder voor zich eer te bewijzen,
maar zwakken en armen te verachten en over het hoofd
te zien, al erkennen zij ze ook voor beter dan de anderen.
En het vreemdst van allen is, hetgeen van de goden
beweerd wordt, dat de goden dikwijls aan braven ongeluk
en ellende hebben toegedeeld, en aan slechten het
tegenovergestelde. Ook zwerven er bezweerders en wigchelaars
rond aan de deuren der rijken en maken hun
wijs, dat zij van de goden het vermogen gekregen hebben,
om door offers en tooverformulieren de slechte
daden van iemand of van zijne ouders met vermaak en
feesten te verzoenen; en, zoo zij hunne vijanden willen
schaden, die met weinig omslag te kunnen benadeelen,
of zij regtvaardig of onregtvaardig zijn, daar zij met bezweringen
en geheimzinnige spreuken de goden, zoo als
zij zeggen, kunnen overhalen, om hun ten dienst te
staan. En dit alles bevestigen zij met de getuigenis van
dichters, die b. v. van het gemakkelijke der ondeugd
zingen: «De ondeugd kan men ligtelijk in overvloed
bekomen; de weg derwaarts is vlak en zij woont digt in
de buurt: maar de goden hebben het zweet gesteld voor
de deugd, en de weg tot haar is hobbelig en steil.»


Anderen halen Homerus aan tot getuige voor de
mogelijkheid, dat de menschen de goden van zin doen
veranderen, wanneer hij zegt: «Zelfs de goden zijn te
verbidden, en wanneer iemand overtreden of gezondigd
heeft, bevredigt men ze met smeekgebeden, gaven, geloften,
plenging van wijn en offerdamp.»


Ook vertoonen zij vele boeken van Musaeus en Orfeus,
afstammelingen van de maan of van de Muzen,
zooals zij zeggen, volgens welke zij offers verrigten,
en enkele menschen, ja geheele staten, doen gelooven,
dat er verzoening en reiniging is van misdaden door offers
en aangename feesten, die zoowel voor levenden als
voor dooden van kracht zijn, en die zij mysteriën noemen;
bewerende, dat zij ons voor alle kwaad hier namaals
vrijwaren, terwijl zij, die deze offers verzuimen,
een schrikkelijk lot te wachten hebben.


VIII. Wanneer wij nu, mijn beste Socrates! letten
op al deze uitspraken over deugd en ondeugd, en over
het gevoelen van goden en menschen omtrent beiden,
wat moeten wij dan wel denken, dat de zielen van leergierige
en vlugge jongelingen, die op al wat zij hooren
toevliegen, daaruit voor gevolgtrekkingen zullen
maken, aangaande de meest verkieselijke levenswijs?
Waarschijnlijk zou zulk een wel eens tot zich zelven de
woorden van Pindarus zeggen: «moet ik door regt of
door kromme wegen een hoogen muur binnenkomen,
om mij daarmede zoolang ik leef te omschansen?» Want,
naar ik hoor, deugt de regtvaardigheid zonder den schijn
nergens voor, ja veroorzaakt klaarblijkelijk nadeel en
moeite; maar de onregtvaardige, die zich met een schijn
van regtvaardigheid omgeeft, heeft een heerlijk leven.
Daar dus, zoo als de wijzen zeggen, de schijn de waarheid
overwint en meester is van het geluk, moet ik mij
daarop geheel toeleggen, en, van voren eene groote vertooning
van deugd makende, achter mijnen rug, zoo als
Archilochus zegt, een voordeel aanbrengend en slim
vosje verbergen. Maar, zal iemand zeggen, het is niet
gemakkelijk altijd zijne slechtheid verborgen te houden.
Nu ja, is daarop ons antwoord, groote dingen zijn altijd
moeijelijk; maar toch moeten wij, om gelukkig te zijn,
volgens het oordeel van ieder, dien weg op. Dan moeten
wij zamenspanningen en verbonden maken, en er
zijn ook leermeesters in de kunst van overreden, die ons
de bekwaamheid verschaffen, die wij in de volksvergadering
en voor de regtbank noodig hebben, zoodat
wij door overreding en geweld ons wel van de straf
zullen vrijwaren. Maar tegen de goden helpt geen bedrog
of geweld. Welnu, zoo die niet bestaan of zich
niet om de menschen bekommeren, dan behoeven wij
geen moeite te doen om voor hen verborgen te blijven,
en zoo zij er zijn en zich met ons bezig houden, dan
kennen wij ze toch slechts uit de dichters, die hunne
afkomst hebben medegedeeld. Edoch diezelfde dichters
zeggen, dat zij door offers en geloften en wijgeschenken
kunnen bevredigd en gewonnen worden. En wij moeten
hen òf in beide punten òf in geen van beiden gelooven.
Zoo wij dus gelooven moeten, dan is het zaak
onregt te bedrijven, en van de winst offers te doen.
Want regtvaardigen worden slechts door de goden niet
gestraft, maar missen het voordeel der onregtvaardigheid,
doch onregtvaardigen doen winst, en kunnen door
smeekgebeden hunne overtredingen en zonden weer goed
maken, en er alzoo toch behouden afkomen. Doch in
den Hades zullen wij, of onze kindskinderen, straf boeten
voor hetgeen hier is misdreven? Och, mijn vriend!
zal hij zeggen, de mysteriën en de goden, die reiniging
verschaffen, vermogen zooveel, gelijk de grootste
staten zeggen en de zonen der goden, die als dichters
en profeten zijn opgetreden, ons leeren.


IX. Op welken grond zouden wij dan nog aan de
regtvaardigheid de voorkeur geven boven de grootste
onregtvaardigheid? Immers, zoo wij die laatste onder
een bedriegelijken schijn van deugd weten te verbergen,
zullen wij het in leven en dood, bij goden en menschen
naar onzen zin hebben, zoo als volgt uit de verklaringen
van de meeste en knapste menschen. Hoe is het
na al het gezegde mogelijk, Socrates! dat iemand van
eenige geestkracht, rijkdom, ligchaamssterkte of afkomst
de regtvaardigheid wil vereeren, en niet uitbarst in lagchen,
wanneer hij haar hoort prijzen? Wanneer dus
iemand kan aantoonen, dat het gezegde valsch is, en
duidelijk inziet, hoe voortreffelijk de regtvaardigheid is,
dan heeft hij echter geduld met de onregtvaardigen en
wordt niet boos op hen, daar hij weet, dat, behalve
een enkele, die door zijnen goddelijken aanleg de onregtvaardigheid
verfoeit, of zich op grond van hetgeen
hij weet, daarvan onthoudt, niemand vrijwillig de regtvaardigheid
beoefent, maar door lafheid, of ouderdom,
of eenige andere zwakheid afkeerig is van het onregt,
dat hij niet kan plegen. En dit blijkt vooral daaruit,
dat ieder hunner, zoodra hij in de gelegenheid is, zooveel
onregt doet als hij kan. En van dit alles is geene
andere oorzaak dan deze, Socrates! dat, zoo als hij en
ik reeds in den beginne tot u zeiden, van u allen, die
de regtvaardigheid prijst, te beginnen van die wijzen
uit den heldentijd, waarvan nog uitspraken overig zijn,
tot op de menschen van onze dagen, nooit iemand de
onregtvaardigheid anders gelaakt of de regtvaardigheid
geprezen heeft dan wegens de schande en straf of de belooning
en eer, die er op volgen; maar de eigenaardige
kracht, die ieder van haar, al merken goden en menschen
het niet, in de door haar bewoonde ziel uitoefent,
heeft nooit iemand in gewone taal of in verzen behoorlijk
behandeld, noch aangetoond, dat de eene het grootste
inwendige kwaad, de andere het grootste goed der
ziel is. Want zoo gij allen steeds aldus hadt gesproken,
en ons dit van onze jeugd hadt ingeprent, dan
behoefde de een van ons den ander niet in het oog te
houden, opdat hij geen onregt zou doen, maar dan was
ieder voor zich de beste bewaker, daar hij dan vreezen
zou, door het doen van onregt, zich zelven ongelukkig
te maken. Dit, Socrates! en misschien nog meer dan
dit, zouden Thrasymachus en anderen over regtvaardigheid
en onregtvaardigheid kunnen zeggen, wanneer
zij, op eene wijs, die ik moet afkeuren, de kracht van
beiden verkeerd voorstelden. Maar ik spreek nu, om de
waarheid te zeggen, dit gevoelen zoo goed als ik kan voor,
omdat ik van u het tegendeel wensch te hooren. Beredeneer
dan voor ons, niet alleen, dat de regtvaardigheid
beter is dan de onregtvaardigheid, maar om welken
eigenaardigen invloed op hare bezitters, de eene goed,
de andere kwaad moet genoemd worden. En laat de
meening van anderen er buiten, zoo als Glauco reeds
gezegd heeft. Want zoo gij dat verzuimt, dan moeten
wij, daar die meening valsch kan zijn, zeggen, dat gij
niet het regtvaardig zijn, maar het regtvaardig schijnen
verheft, en niet het onregtvaardig zijn, maar het schijnen
laakt, zoodat gij ons dan raadt onregtvaardig te
zijn, maar dit verborgen te houden, en het met Thrasymachus
eens zijt, dat regtvaardigheid goed is voor
anderen, en nuttig voor den sterksten, maar het onregt
nuttig en voordeelig voor den pleger zelven, en slechts
schadelijk voor den minderen. En daar gij hebt toegestemd,
dat de regtvaardigheid behoort tot het grootste
goed, hetwelk én om de gevolgen, én veel meer nog om
zich zelf moet gezocht worden, b. v. zien, hooren,
wijsheid, gezondheid, en wat meer door zijnen aard,
niet door de meening, echt goed is; zoo moet gij de
regtvaardigheid prijzen om het nut, dat zij door zich
zelve, in tegenstelling van de onregtvaardigheid, haren
bezitter aanbrengt, maar het aan anderen overlaten belooningen
en meeningen te roemen. Want ik zou het
van anderen nog kunnen dulden, dat zij de regtvaardigheid
en de onregtvaardigheid wegens meening en vergelding
prezen en laakten, maar van u, met uw welnemen,
niet, dewijl gij uw geheele leven dóór juist dit
punt hebt onderzocht. Beredeneer ons dan niet slechts,
dat de regtvaardigheid beter is dan de onregtvaardigheid,
maar ook, welke kracht ieder op zich zelve, hetzij
goden en menschen haar opmerken of niet, op haren
bezitter uitoefent, en waarom zij dus voor goed of voor
kwaad moet gehouden worden.


X. Ik had altijd veel schik in den inborst van Glauco
en Adimantus gehad, maar nu was ik vooral met
hen ingenomen en zeide: Jongens! Critias heeft teregt,
nadat gij in den strijd bij Megara roem behaald
hadt, van u gezongen: «Zonen van Aristo, goddelijk
geslacht van dien beroemden man.»


Dit keur ik daarom goed, mijne vrienden! omdat er
waarlijk iets goddelijks in u zijn moet, zoo gij niet gelooft,
dat de onregtvaardigheid, die gij zóó kunt voorspreken,
beter is dan de regtvaardigheid. En dat gij
dit niet gelooft, meen ik uit uwe overige levenswijs te
mogen besluiten, want uwe woorden zouden mij haast
doen twijfelen. Des te grooter is echter nu mijne verlegenheid,
want ik zie geen kans om de regtvaardigheid
te helpen, en ik geloof, dat ik daartoe niet in staat ben,
daar gij door hetgeen ik meende zoo mooi aan Thrasymachus
bewezen te hebben niet overtuigd zijt, dat zij beter
is dan de onregtvaardigheid; en aan den anderen kant
kan ik haar niet in den steek laten, want ik vrees, dat
het goddeloos is de regtvaardigheid te hooren beschimpen,
zonder, zoo lang men nog adem heeft en spreken
kan, hare zaak te bepleiten. Dus is het het beste haar
zoo goed te verdedigen als ik kan. Nu hebben Glauco
en de overigen mij verzocht haar toch vooral te helpen
en de redekaveling niet af te breken, maar te onderzoeken,
wat de regtvaardigheid en de onregtvaardigheid
is, en hoe het staat met het nut, dat door ieder van
haar wordt aangebragt. Dit onderzoek echter is, naar
mijn oordeel, niet van weinig beteekenis, maar vordert,
meen ik, een scherp gezigt. Daar wij nu, zou ik zeggen,
niet bijzonder knap zijn, moeten wij er op dezelfde
wijze naar zoeken, als wanneer ons was opgegeven, terwijl
ons gezigt niet zeer scherp was, kleine letters van verre
te lezen: daar het dan, geloof ik, eene uitkomst zou wezen,
zoo wij diezelfde letters grooter en verder van elkander
wedervonden, en dat laatste schrift eerst mogten
lezen, om het eerste er dan meê te vergelijken.—Zeker,
zeide Adimantus; maar, Socrates! weet gij dan
zulk een hulpmiddel bij het onderzoek naar de regtvaardigheid?—Ik
zal het u zeggen, zeide ik. Wij zijn het
immers eens, dat de regtvaardigheid zoowel in een enkel
mensch als in eenen geheelen staat gevonden wordt?—Ja.—En
is een staat niet grooter dan een mensch?—Natuurlijk.—Misschien
zou dan in het grootere de regtvaardigheid
ook meer in het groot aanwezig zijn, en
dáár gemakkelijker kunnen opgespoord worden. Zoo gij
dus wilt, zullen wij eerst onderzoeken, wat zij in
eenen staat is, en vervolgens, met behulp der vergelijking
van het grootere met het kleinere, ditzelfde bij den
enkelen mensch nasporen.—Dat vind ik goed.—Wanneer
wij dus beredeneren, hoe een staat geboren wordt,
dan zullen wij ook den oorsprong der regtvaardigheid
en der onregtvaardigheid in hem kunnen nagaan.—Waarschijnlijk.—En
als dat geschied is, hebben wij
dan niet meer kans om hetgeen wij eigenlijk zoeken te
vinden?—Veel meer.—Dus moeten wij zien, of wij
dat tot stand kunnen brengen, want ik geloof, dat het
niet ligt is. Vindt gij dat goed?—Ja, zeide Adimantus,
dat moeten wij doen.—


XI. Een staat dan wordt, geloof ik, gegrondvest,
omdat ieder onzer aan zich zelven niet genoeg heeft,
maar vele dingen mist. Of houdt gij iets anders voor
de oorzaak, waaruit staten ontstaan?—Wel neen.—Wanneer
dus verscheidene menschen met verschillende
behoeften tot vervulling daarvan bij elkander gaan wonen,
om elkander wederzijds te helpen, dan noemen wij
die zamenwoning een staat, niet waar?—Ja.—En
dan geven zij elkander wederzijds, wat zij noodig hebben,
omdat zij daarin voor zich zelve voordeel zien?—Natuurlijk.—Komaan!
laat ons dan eens beredeneren,
hoe een staat geboren wordt. De oorzaak van zijn ontstaan
schijnt dus onze behoefte te wezen.—Juist.—En
de eerste en grootste behoefte is wel die van voedsel
om het leven te onderhouden.—Dat spreekt.—En
de tweede die van woning, de derde van kleeding, enz.—Ja.—Maar
hoe zal nu een staat tot vervulling dier behoefte
genoegzaam zijn? Immers dan, wanneer er een boer,
een die huizen kan bouwen, een wever, een schoenmaker
en nog een paar zulke menschen gevonden worden?—Juist.—Dus
zou een staat op zijn allerminst vier of
vijf burgers moeten hebben.—Dat schijnt zoo.—Maar
wat nu? Moet nu ieder hunner van zijn werk aan allen
mededeelen, zoodat b. v. die ééne boer aan vier menschen
voedsel bezorgt, en dus ook, om aan de anderen
te kunnen mededeelen, viermaal zoo veel tijd en moeite
aan den landbouw besteedt; of moet hij zich om hen
niet bekommeren, en voor zich alleen in het vierde van
den tijd, dien hij anders noodig had, een vierde deel
van het voedsel aanbouwen, en de drie andere deelen
tot het bouwen van zijn huis en het maken van zijne
kleederen en schoenen besteden, en zijne zaken zelf doen,
zonder den last te hebben van voor anderen te moeten
zorgen?—Misschien is het eerste nog wel zoo gemaklijk,
Socrates! zeide Adimantus.—’t Is wel mogelijk,
zeide ik. Want nu gij dat zegt, schiet mij te binnen,
dat vooreerst de een van ons niet volkomen op den
ander gelijkt, maar integendeel de een meer aanleg voor
dit, de ander voor dat heeft. Vindt gij dat ook niet?—Ja
zeker.—Maar wat zal nu beter gaan, wanneer één
vele kunsten uitoefent, of ieder ééne?—Ieder ééne.—Daarenboven
is het ook duidelijk, dat, wanneer iemand
den geschiktsten tijd voor eenig werk laat voorbijgaan,
dit werk mislukken moet.—Dat is duidelijk.—Ik zou
dan ook denken, dat het werk niet wachten wil tot de
werkman tijd heeft, maar dat de werkman het werk
naar behooren en niet als bijwerk moet waarnemen.—Noodzakelijk.—Derhalve
wordt er van alles meer, beter
en gemakkelijker gedaan, wanneer ieder één ding
naar zijnen aard en op den geschiktsten tijd behandelt,
zonder zich door wat anders te laten aftrekken.—Zeker.—Dus,
Adimantus! hebben wij, om ons voornemen
tot stand te brengen, ook meer dan vier burgers
noodig. Want dan moet, naar het schijnt, de landman
zijn eigen ploeg, zoo hij goed zal wezen, niet zelf maken,
noch zijn zeis, of eenig ander werktuig van landbouw.
En evenzoo de huizenbouwer, want die heeft
toch ook verscheidene werktuigen noodig. En hetzelfde
geldt van den wever en den schoenmaker; niet waar?—Natuurlijk.—Dus
zullen timmerlieden, smeden en meer
dergelijke werklieden aan ons staatje deel krijgen en dat
volkrijk maken.—Ongetwijfeld.—Het zal dus geen
overdaad zijn, al voegen wij er ossendrijvers, schapenhoeders
en andere herders bij, opdat de landbouwers
voor het ploegen ossen kunnen krijgen, en de
huizenbouwers zoowel als de landlieden lastdieren tot
het vervoeren, en de wevers en schoenmakers huiden
en wol.—Als onze staat dat alles heeft, is hij waarlijk
niet klein meer.—Ja maar, zeide ik, het is niet wel
mogelijk hem op zulk eene plaats te stichten, waar hij
allen aanvoer van buiten kan missen.—Dat kan niet.—Dus
zijn er nog anderen noodig, die hetgeen hij behoeft
van elders moeten halen.—Ja.—Maar, zoo die dienaars
ledig heengaan, zonder iets mede te nemen, dat
noodig is op de plaats, vanwaar zij die benoodigheden
willen halen, dan komen zij ledig weerom; niet waar?—Dat
zou ik ook denken.—Dus moet er bij ons niet
slechts zoo veel gemaakt worden, als voor ons gebruik
genoeg is, maar ook zulke dingen en zoo veel als zij
vorderen, wier hulp wij noodig hebben.—Dat moet.—Dus
heeft onze staat meer boeren en werklieden noodig.—Ja.—En
ook andere dienaars, om de waren in- en
uit te voeren, namelijk kooplieden.—Juist.—Dus kunnen
wij de kooplieden niet missen.—Wel neen.—En zoo
de handel over zee gevoerd wordt, ook nog menschen, die
verstand hebben van zeezaken.—Ja, nog zeer velen.—


XII. Maar hoe zullen zij nu in den staat zelven elkander
de vruchten van hun werk mededeelen? want
juist daarom hebben wij dien toch gesticht.—Natuurlijk
door koopen en verkoopen.—Bij gevolg moet er
eene markt zijn, en geld als middel van ruiling.—Ja.—Maar
wanneer nu een boer of eenig ander werkman
eenig voortbrengsel van zijnen arbeid naar de markt
brengt, en niet op denzelfden tijd komt als zij, die verlangen
het van hem in te ruilen, moet hij dan op de
markt blijven wachten en zijn werk verzuimen?—Wel
neen, maar dan zijn er, die dat zien en zich daarvoor aanbieden,
en dat zijn in goed ingerigte staten meestal de
zwaksten, en die voor ander werk ongeschikt zijn. Want
zij moeten dáár op de markt blijven en van hen, die
iets kwijt willen zijn, dat voor geld inruilen, om het
naderhand weêr voor geld af te staan aan hen, die het
koopen willen.—Daarom moeten er dan in onzen staat
kramers zijn. Want wij noemen zeker hen, die tot gemak
van den handel zich steeds op de markt ophouden,
kramers; en hen, die van den eenen staat naar den anderen
reizen, kooplieden.—Ja.—Verder zijn er,
denk ik, nog andere dienaars, die in gaven des geestes
niet bijzonder uitblinken, maar de noodige ligchaamskracht
voor den arbeid bezitten, en naar het loon,
dat zij voor het verhuren hunner ligchaamskrachten
ontvangen, den naam krijgen van daglooners, niet
waar?—Ja.—Dus zijn ook de daglooners een noodzakelijk
aanvulsel van den staat.—Zeker.—Maar, Adimantus!
zou nu onze staat niet haast voltooid wezen?—Misschien.—Waar
zou er dan nu de regtvaardigheid
en de onregtvaardigheid in gevonden worden, en met
welk van de genoemde bestanddeelen zijn zij er binnen
gekomen?—Ik zie het nog niet, Socrates! of het
moest zijn met de wederzijdsche betrekkingen der inwoners.—Misschien
hebt gij gelijk, dus moeten wij dat
nasporen en niet vertragen.


Vooreerst moeten wij dus beschouwen, hoe zij zullen
leven, als de zaken alzoo op orde zijn gekomen. Zij
zullen dus graan en wijn bouwen, en kleederen, schoenen
en huizen maken, en des zomers meestal naakt en
blootvoets, maar des winters behoorlijk geschoeid en gekleed
hun werk doen. En zij zullen zich voeden door
van het graan meel en bloem te malen en dat te kneden
en te bakken, en aldus daarvan allerlei soort van
kostelijk brood te maken, dat zij op schoone bladeren
opdisschen, en, op matrassen van stroo of varen aanliggende,
in gezelschap hunner kinderen nuttigen, terwijl
zij wat wijn toe drinken, en met kransen op het hoofd
de goden bezingen, en zich dus in elkanders gezelschap
vermaken. Ook moeten zij zorgen niet meer kinderen
te verwekken dan zij onderhouden kunnen, ter voorkoming
van gebrek en oorlog.


XIII. Toen vatte Glauco het woord op, en zeide:
zult gij die menschen geen toespijs bij hun eten geven.—Dat
is ook waar, zeide ik. Ik heb nog vergeten
te zeggen, dat zij ook toespijs zullen hebben, namelijk
zout, en olijven, en kaas, en uijen, en allerlei
tuingroenten, die gekookt worden. En tot lekkernij
zullen wij hun vijgen en erwten, en boonen voorzetten,
en myrtenbessen en eikels zullen zij in de asch braden,
en daarbij een slokje drinken. En alzoo zullen zij hun
leven in gezondheid en vrede doorbrengen, en waarschijnlijk
oud worden, en een dergelijk leven aan hunne nakomelingen
nalaten.—Hierop zeide hij: Socrates! zoo
gij een staat van varkens wildet stichten, hoe zoudt gij
ze dan wel anders voederen?—Maar hoe moet het dan
zijn, Glauco! zeide ik.—Zoo als het hoort, zij moeten,
om geen ellendig leven te hebben, op bedden aanliggen
en van tafels eten, en toespijs en lekkernijen
hebben, zoo als die tegenwoordig te bekomen zijn.—Ook
al goed. Wij onderzoeken dus, naar het schijnt,
niet eenvoudig, hoe een staat, maar hoe een weelderige
staat wordt ingerigt. En misschien is dat wel zoo goed,
want door dit laatste er bij te nemen, zullen wij welligt
kunnen zien, hoe de regtvaardigheid en de onregtvaardigheid
in de staten geboren worden. Naar mijn oordeel
is dus de staat, dien wij beschreven hebben, wel
de ware en gezonde; maar zoo gij wilt, dat wij ook
een zieken staat beschouwen, is er niets in den weg. De
beschrevene levenswijs toch is, naar het schijnt, voor
velen niet voldoende, maar er moeten ook tafels zijn en
bedden en ander huisraad, en toespijs, en zalf, en reukwerk,
en hoeren, en gebak, en meer dergelijke dingen.
Ook moeten wij dan het eerstgenoemde, namelijk
huizen, kleeding en schoenen, niet voor het alleen noodige
houden, maar er de schilder- en beeldhouwkunst
bij halen, en goud en elpenbeen en wat dies meer zij
moeten wij bezitten: niet waar?—Ja, zeide hij.—


XIV. Dus moeten wij den staat ook grooter maken.
Want die gezonde is niet meer groot genoeg, maar hij
moet nu nog gevuld worden met een menigte ballast,
die in de staten niet om de noodzakelijkheid aanwezig
is, b. v. allerlei soort van jagers; en allerlei nabootsers
in gedaanten, kleuren, en muzijk; en dichters met hunne
dienaars, b. v. opzeggers van verzen, tooneelspelers,
en koorzangers; en aannemers; en vervaardigers van allerlei
huisraad, en van sieraden voor de vrouwen. Ook
hebben wij dan meer dienaars noodig. Of moeten wij
dan geen oppassers van kinderen, kindermeiden, minnen,
kappers, baardscheerders, banketbakkers en koks
hebben? En dan mogen er ook nog wel zwijnenhoeders
wezen. Want dat alles hadden wij in onzen vorigen staat
niet, omdat het niet noodig was; maar in dezen moeten
wij dat alles hebben. En ook allerlei vee, dat gegeten
wordt, niet waar?—Natuurlijk.—En geneeskundigen
zullen wij dan ook wel meer noodig hebben, dan bij de
vorige levenswijs.—Veel meer.—


En het land, dat toen groot genoeg was, om de menschen,
die zóó leefden, te voeden, zal nu, in plaats van
groot genoeg, veel te klein wezen.—Natuurlijk, zeide
hij.—Dus moeten wij, om genoeg land voor ons vee
en onzen akkerbouw te hebben, van dat onzer buren
afnemen; en zij evenzoo van het onze, zoo zij insgelijks
naar oneindige uitbreiding van bezittingen streven, en
de grenzen der noodzakelijkheid te buiten gaan.—Dat
is onvermijdelijk, Socrates!—Dus zullen wij ook
krijg voeren, Glauco! niet waar?—Zekerlijk.—Wij
willen nu niet zeggen, dat de oorlog over ’t algemeen
goed of kwaad teweeg brengt, maar alleen dit, dat wij
den oorsprong des oorlogs gevonden hebben, en dat, zoo
de burgers van een staat of de staat zelf ongelukkig worden,
dit vooral daaraan te wijten is[25].—Juist.—Dus
moet onze staat bij dit alles geen klein toevoegsel hebben,
maar een geheel leger, dat moet uittrekken en om
al onze bezittingen, ook om het laatstgenoemde, met de
vijanden krijg voeren.—Maar kunnen de burgers dat
dan zelve niet doen?—Neen, zoo gij en wij allen ten
minste teregt bij het vormen van den staat zijn overeengekomen,
gelijk gij u nog wel herinnert, dat één
mensch onmogelijk vele kunsten goed kan uitoefenen.—Dat
is waar.—En vindt gij nu niet, dat het oorlogvoeren
tot de kunsten behoort?—Wel ja.—En is
de schoenmakerskunst van meer belang dan de krijgskunst?—Wel
neen.—Edoch wij hebben den schoenmaker
verboden te gelijk boer, of wever, of huizenbouwer
te wezen, opdat het schoenmakerswerk goed zou gedaan
worden; en evenzoo hebben wij aan ieder der overigen
één ding toegewezen, waartoe hij van natuur geschikt
was, en dat hij goed zou uitoefenen, door er zijn heele
leven werk van te maken, en de geschikte tijden niet te
verzuimen; en is het dan niet van het hoogste belang,
dat de krijgszaken goed behandeld worden? of is dat
zóó gemakkelijk, dat een boer of schoenmaker, of ander
werkman, te gelijk een krijgskundige kan wezen, terwijl
het dammen of dobbelen slechts behoorlijk kan gedaan
worden door iemand, die er van kindsbeen zijn hoofdwerk
van gemaakt heeft? en kan iemand, die een schild
of ander wapen of oorlogswerktuig opneemt, dan zoo maar
in eens allerlei soorten van strijd behoorlijk volbrengen,
terwijl toch geen ander werktuig, zoodra het is opgenomen,
de kunst van het te bezigen aanbrengt, noch
bruikbaar is voor iemand, die er niet mede bekend is
en zich niet behoorlijk in deszelfs gebruik heeft geoefend?—Als
dat zoo was, dan zouden die werktuigen
wel veel waarde hebben.—


XV. Naarmate dus het werk der wachters van
meer belang is, vordert het meer tijd, en kennis,
en oefening.—Dat zou ik ook denken.—En ook
natuurlijke geschiktheid voor die bezigheid.—Stellig.—Dus
moeten wij, zoo wij kunnen, bepalen, welke en
hoedanig een aard voor het bewaken van den staat geschikt
is.—Juist.—Waarlijk, dat is geen kleinigheid;
maar wij moeten toch den moed niet laten zakken, zoo
lang wij nog kracht hebben.—Zeker niet.—Maar
vindt gij niet, dat de aard van een goeden wachthond
veel overeenkomst heeft met dien van een knaap van
goeden aanleg voor de krijgsdienst.—Hoe meent gij
dat?—Beiden moeten immers scherp van waarneming
zijn, en vlug in het najagen van het waargenomene, en
sterk als er na het inhalen moet gevochten worden.—Ja,
dat alles is noodig.—En ook moedig, zoo zij goed
zullen vechten.—Dat spreekt.—En kan een paard,
of een hond, of eenig ander dier, dat niet driftig is,
wel moedig zijn? Of hebt gij nooit opgemerkt, hoe
moeijelijk om te bestrijden en te overwinnen de drift is,
en dat, waar die gevonden wordt, de ziel nergens voor
vreest of terugdeinst.—Ja, dat heb ik wel eens opgemerkt.—Dus
is het duidelijk, hoe het ligchaam van
den wachter moet gesteld zijn.—Ja.—En van zijne
ziel is het uitgemaakt, dat zij driftig moet zijn.—Juist.—Maar,
Glauco, wanneer zij zulk eenen aard
hebben, zullen zij dan niet lastig voor elkander en voor
andere burgers wezen?—Ongemakkelijk.—Maar het
is toch noodig, dat zij zachtmoedig zijn voor de hunnen,
en slechts tegen de vijanden kwaadaardig. Want
zoo dat geen plaats heeft, zullen zij niet wachten tot
anderen hen verdelgen, maar zij zullen dat wel vroeger
zelve doen.—Dat is ook waar.—Wat zullen wij dan
doen? Hoe zullen wij eene inborst vinden, die te gelijk
krachtvol en zachtmoedig is? Want driftig en zachtmoedig
staat toch tegen elkander over.—Dat schijnt
zoo.—En die één van beiden mist, kan onmogelijk een
goed wachter zijn. Dus stuiten wij dan op onmogelijkheden,
en een goed wachter is onmogelijk.—Dat
lijkt wel.—Geen raad wetende overdacht ik het vorige
nog eens, en zeide: het is geen wonder, mijn vriend!
dat wij in de war zijn geraakt, want wij hebben het
ons voorgestelde beeld uit het oog verloren.—Hoe zegt
gij?—Wij hebben niet bedacht, dat er wel degelijk
zulke geaardheden bestaan, die wij onmogelijk noemden,
die deze beide eigenschappen bezitten.—Waar dan?—Zij
komen ook wel bij andere dieren voor, maar vooral
bij die soort, waarbij wij den wachter vergeleken hebben.
Want gij weet toch wel, dat honden van edel ras
de eigenschap hebben, dat zij bijzonder zachtzinnig jegens
hunne bekenden, en het tegenovergestelde tegen
onbekenden zijn.—Dat weet ik.—Dus is het gestelde
niet onmogelijk, en wij zoeken geen tegennatuurlijke
soort van wachters.—’t Schijnt van neen.—


XVI. Vindt gij nu niet, dat hij, die een goede
wachter zijn zal, behalve driftig, ook wijsgeerig van geaardheid
moet wezen?—Hoe dat? ik begrijp u niet.—Ook
dit kunt gij in de honden opmerken, en het is
wel eene merkwaardige eigenschap van dat beest.—Wat?—Dat
het boos wordt op alle vreemden, ook die
het nooit kwaad gedaan hebben, en vriendelijk is jegens
alle bekenden, al heeft het er nooit iets goeds van ondervonden.
Hebt gij u nooit daarover verwonderd?—Tot
nog toe heb ik er niet bijzonder op gelet; doch ik
erken, dat het waar is.—Maar dat is toch wel eene
aardige en waarlijk wijsgeerige eigenschap.—Hoe zoo?—Wel,
dat het iemand om geen andere reden, dan om
bekendheid of onbekendheid, al of niet met vriendelijkheid
of onvriendelijkheid bejegent. Of is het geen blijk
van leergierigheid het eigene en het vreemde naar de
bekendheid of onbekendheid te bepalen?—Ja zeker.—En
is leergierig en wijsgeerig niet hetzelfde?—Ja.—Dus
kunnen wij gerust vaststellen, dat ook een mensch,
zoo hij jegens zijne huisgenooten en bekenden zachtmoedig
zal wezen, een wijsgeerigen en leergierigen aard
moet hebben.—Ja.—Dus moet hij, die een goede
wachter voor onzen staat zal wezen, wijsgeerig en driftig,
en vlug, en sterk van aanleg zijn.—Dat is noodig.—Zóó
moeten zij dus van aanleg zijn. Maar hoe
moeten zij nu worden groot gebragt en opgeleid? Zou
het onderzoek van dit punt ons ook kunnen helpen om
gemakkelijker te vinden wat wij eigenlijk zoeken, hoe
regtvaardigheid en onregtvaardigheid in den staat geboren
wordt? want wij moeten nu niets, dat noodig is,
overslaan, en evenzeer noodeloozen omslag vermijden.—Hierop
zeide Adimantus: ik geloof, dat dit onderzoek
ons hiertoe van heel wat nut zal kunnen zijn.—Komaan,
mijn beste Adimantus! zeide ik, dan moeten
wij het niet nalaten, al is het wat heel omslagtig.—Zeker
niet.—Dus willen wij dan, alsof wij eene fabel
verdichten, daar wij toch tijd hebben, de opleiding dier
mannen beschrijven.—Dat is goed.—


XVII. Hoe moet dan nu die opleiding wezen? Is
het niet moeijelijk eene betere te vinden dan die door
lengte van tijd gevonden is, namelijk de gymnastiek voor
het ligchaam, en de muzenkunst[26] voor den geest?—Juist.—En
moeten wij hen niet eerst door de muzenkunst,
vervolgens door de gymnastiek opleiden?—Natuurlijk.—En
rekent gij tot de muzenkunst ook de
verhalen?—Ja.—En nu zijn er immers twee soorten
van verhalen, ware en verdichte?—Ja.—En wij
moeten ze door beiden opleiden, maar eerst door de
verdichte?—Ik begrijp niet, wat gij bedoelt.—Begrijpt
gij niet, dat wij aan de kinderen eerst sprookjes
vertellen. En die zijn toch meest verdicht, al loopt er
ook wat waars onder. En wij bezigen bij de kinderen die
sprookjes vóór zij de gymnastiek leeren.—Ja.—Dit
bedoelde ik, toen ik zeide, dat wij de muzenkunst vóór
de gymnastiek onderwijzen.—Juist.—En nu weet gij
zeker wel, dat het begin van ieder werk het belangrijkste
is, vooral bij het nog jonge en teedere. Want daaraan
wordt de gedaante, die men er aan geven wil, het
best uitgedrukt en gevormd.—Ongetwijfeld.—Maar
moeten wij dan nu zoo maar toelaten, dat de kinderen
allerlei door iedereen vervaardigde sprookjes hooren, en
alzoo in hunne ziel denkbeelden opnemen, die meestal
lijnregt strijden tegen die, welke wij verlangen, dat zij
als volwassenen koesteren?—Wel neen, zeker niet!—Vooreerst
moeten wij dus het oog houden op hen, die
sprookjes vervaardigen, en, zoo zij een heilzaam sprookje
gemaakt hebben, dat goedkeuren, maar wat niet heilzaam
is, afkeuren. Verder zullen wij de voedsters en de
moeders aanraden de goedgekeurde aan de kinderen te
vertellen, en alzoo hunne zielen veel meer door die
sprookjes dan hunne ligchamen met de handen te vormen.
Maar verscheidene van de sprookjes, die nu verteld
worden, moeten wij afkeuren.—Welke?—Naar
de grootere zullen wij ook de kleinere kunnen beoordeelen.
Want de grootere en de kleinere moeten dezelfde
strekking hebben en denzelfden invloed uitoefenen,
niet waar?—Ja zeker; maar ik vat evenmin, wat
gij met die grootere bedoelt.—Hetgeen Hesiodus en
Homerus, en de andere dichters ons verhaald hebben.
Want die hebben vele verdichte sprookjes vervaardigd en
aan de menschen verteld, en vertellen die nog, door
hunne gedichten.—Wat bedoelt gij, en wat hebt gij
daarop aan te merken?—De belangrijkste aanmerking,
die men op verkeerde verdichtselen kan maken.—Welke
dan?—Wanneer iemand verkeerde voorstellingen
aangaande de natuur van goden en halve goden in omloop
brengt; als een schilder, die afbeeldingen maakt,
welke volstrekt niet gelijken op hetgeen zij moeten voorstellen.—Het
is zeker goed daarop aanmerking te maken;
maar hoe en wat meent gij toch eigenlijk?—Vooreerst,
zeide ik, de ergste leugen omtrent de heiligste
dingen; zoo als b. v. wat Hesiodus Uranus laat doen,
en hoe Cronos hen daarvoor strafte[27]. En wat Cronos
gedaan en weêr van zijn zoon ondervonden heeft[28],
zou ik, al was het waar, niet zoo ligt aan onwetende,
jonge lieden vertellen, maar veel liever zwijgen: en zoo
ik het zeggen moest, zou ik het in den vorm van mysterie
doen, opdat zoo weinigen als mogelijk het zouden
vernemen, en daarbij geen zwijn[29], maar zulk een
kostbaar offer vorderen, dat haast niemand er bij kon
komen.—Ja, die verhalen zijn leelijk.—En zij moeten
in onzen staat niet verteld worden, Adimantus!
En evenmin moeten wij aan een jong toehoorder zeggen,
dat, zoo hij het grootste onregt bedreef, of
zijnen vader, die onregt deed, op allerlei wijs daarin
verhinderde, hij niets vreemds doen zou, maar,
hetzelfde als de eersten en grootsten der goden.—Neen
waarlijk, dat vind ik ook niet oorbaar om te zeggen.—En
ook in ’t geheel niet, dat de goden oorlog
voeren en elkander bestrijden en belagen (’t welk toch
een leugen is), zoo althans onze toekomstige wachters
het schandelijk moeten vinden, over eene kleinigheid met
elkander te twisten. En ook gevechten van goden en
reuzen moeten wij hun niet verhalen, noch in afbeeldingen
vertoonen, en evenmin al die andere twisten en
vijandelijkheden van goden en halve goden tegen hunne
bloedverwanten en naastbestaanden: maar zoo wij hen
willen doen gelooven, dat geen medeburgers tegen elkander
vijandig mogen worden, en dat dit ook door de goden
wordt afgekeurd, dan moeten de oude mannen en vrouwen
ook dergelijke dingen aan de kinderen en de aankomende
knapen vertellen, en dan moeten wij de dichters
noodzaken aldus hunne verdichtselen in te rigten.
Maar dat Hera door Hefaestus is gebonden, of dat
Hefaestus door zijnen vader uit den hemel is geworpen,
toen hij zijne moeder, die geslagen werd, wilde
helpen; en dat de goden, zoo als Homerus verhaalt,
gevochten hebben; zulke verhalen moeten wij in onzen
staat niet toelaten, of er een verborgen zin in ligt of niet.
Want een jong mensch is niet in staat te onderscheiden,
wat verborgen zin is en wat niet, en de meening, die
iemand op die jaren heeft aangenomen, is meestal onuitwischbaar
en niet te veranderen. Daarom is het zaak
zijn uiterste best te doen, dat zij het eerst zulke sprookjes
vernemen, die zoo veel mogelijk eene strekking tot
de deugd hebben.


XVIII. Dat laat zich best hooren. Maar zoo iemand
ons nu vroeg, welke verhalen dit dan zijn moeten,
wat zouden wij dan zeggen?—Hierop antwoordde
ik: Adimantus: wij zijn op het oogenblik geen dichters
maar stichters van een staat. Als zoodanig moeten
wij wel de grondregels vaststellen, die de dichters bij
het verdichten moeten in het oog houden, en niet toelaten,
dat zij die te buiten gaan, maar wij moeten zelve
geen sprookjes verdichten.—Dat is goed; maar welke
zijn dan nu die grondregels voor de verhalen omtrent
de goden?—Bij voorbeeld, dat in alle dichterlijke verhalen,
lierzangen, treurspelen, enz., God zoo aan het
volk moet voorgesteld worden, als hij werkelijk is.—Ja
dat is betamelijk.—En is God niet werkelijk goed, en
moeten wij dat niet zeggen?—Ongetwijfeld.—En wat
goed is, is niet schadelijk.—Ik vind van neen.—En
wat niet schadelijk is, schaadt niet.—Zeker niet.—En
wat niet schaadt, doet geen kwaad.—Ook dat niet.—En
wat geen kwaad doet, is de oorzaak niet van iets
kwaads.—Hoe zou dat mogelijk zijn?—Verder: het
goede is immers nuttig?—Ja.—Dus veroorzaakt het
welstand?—Ja.—Dus is het goede niet van alles de
oorzaak; maar wel van goede, niet van kwade dingen.—Dat
spreekt.—Dus is God, die goed is, niet van alles
de oorzaak, zoo als de menigte zegt, maar hij veroorzaakt
weinig bij de menschen, en veel niet; want
wij hebben veel minder goed dan kwaad[30]. En van
het goede moeten wij geen andere oorzaak zoeken, maar
van het kwade eene andere oorzaak dan God.—Wat
gij zegt, vind ik volkomen waar.—Dus moeten
wij het niet door de vingers zien, wanneer Homerus
of een ander dichter uit onverstand die dwaling aangaande
de goden verspreidt, en zegt, dat «twee vaten liggen
op den drempel van Zeus, vol met lotsbeschikkingen,
het eene met goede, het andere met kwade,» en dat
hij, wien Zeus een mengsel uit beide gegeven heeft,
«dan eens kwaad en dan eens goed ondervindt;» maar
dat, zoo Zeus hem onvermengd uit het ééne geeft, «het
kwade verderf hem over de aarde vervolgt,» noch ook,
dat Zeus «voor ons de beschikker is van goed en
kwaad[31].»


XIX. En zoo iemand zegt, dat het verbreken der bezworene
verbonden, waarvan Pandarus de schuld had,
door Athene en Zeus bewerkt is, zullen wij dat niet
prijzen; en evenmin het verhaal van den beslissenden
strijd der goden op aanhitsen van Themis en Zeus[32].
Ook mogen wij de jongelieden niet laten hooren, wat
Aeschylus zegt:


«God doet de menschen kwaad bedrijven, zoo hij een
geslacht geheel wil in het verderf storten.»


Maar wanneer iemand dergelijke onderwerpen als
dat van het stuk, waaruit dit genomen is, b. v. de
rampen van Niobe, of van de Pelopiden, of van Troje
bezingt; dan moet hij zeggen, dat die rampen geen werk
van de goden zijn; of, zoo hij ze aan de goden wil toeschrijven,
dan moet hij zóó spreken, als wij daareven,
zeggende, dat God regtvaardig en goed handelt, maar
dat die menschen tot hun nut gestraft werden: doch,
dat zij, die straf lijden, ongelukkig zijn, en dat God
daarvan de oorzaak is, dat mag geen dichter verhalen.
Zoo hij zegt, dat zij ongelukkig waren, omdat zij straf
noodig hadden, daar de slechten ongelukkig zijn, en dat
God hun door die straf eene weldaad bewees[33], dan
laten wij het toe; maar dat God, die goed is, van eenig
kwaad de oorzaak genoemd worde, moet ieder op alle
mogelijke wijs in zijnen staat beletten, zoo hij wil, dat
deze bloeije; en hij moet zorgen, dat niemand, jong
noch oud, dat in verzen of zonder verzen hoore verhalen,
omdat het godslasterlijk is, en nadeelig voor ons, en
vol tegenstrijdigheden.—Aan die wet geef ook ik mijne
stem, zeide hij, want zij bevalt mij.—Dus, zeide
ik, is onze eerste wet en grondregel omtrent het godsdienstige
deze, dat zij, die er van spreken of er gedichten
over maken, God niet van alles, maar alleen van
het goede de oorzaak mogen noemen.—Ja, dat is uitgemaakt.—


En wat zegt gij van deze tweede wet? Gelooft gij,
dat God een goochelaar is, en als uit eene hinderlaag
telkens in eene andere gedaante voor den dag komt,
dan eens door zelf allerlei vormen aan te nemen, dan
eens door ons te misleiden, en ons dergelijke denkbeelden
van hem te doen koesteren? Of dat hij onveranderlijk
is, en nooit van gedaante wisselt?—Dat kan ik
zoo op een oogenblik niet zeggen.—Maar wat zegt gij
dan hiervan? Zoo iets van gedaante verandert, moet
het dan niet óf door zichzelf óf door iets anders veranderd
worden?—Natuurlijk.—En wat zelf het beste
gesteld is, wordt het minst door iets anders veranderd
of bewogen, b. v. wordt niet een ligchaam door spijs,
drank en arbeid, en eene plant door hitte, wind, enz.,
naarmate zij gezonder en sterker zijn, minder veranderd?—Dat
spreekt.—En de krachtigste en verstandigste
ziel wordt immers het minst door oorzaken van
buiten beroerd en veranderd?—Ja.—En zoo geldt
het ook van alle zamengestelde werktuigen en huizen en
kleederen, dat zij minder invloed van tijd en andere oorzaken
ondervinden, naarmate zij beter bewerkt zijn.—Juist.—Dus
is hetgeen door natuur of kunst of beiden
in den besten toestand is, het minst aan verandering
door vreemden invloed blootgesteld.—Dat schijnt zoo.—Edoch
God en het goddelijke zal wel in den allerbesten
toestand zijn.—Ongetwijfeld.—Dus kan God althans
door deze oorzaak geenszins vele gedaanten hebben.—Neen
waarlijk niet.—


XX. Maar zou hij ook misschien zichzelven veranderen?—Zoo
hij ooit verandert, natuurlijk wel.—Maar
verandert hij zich dan in iets dat beter en schooner is
dan hij, of in iets dat slechter en leelijker is?—Natuurlijk,
als dat gebeurt, in het slechtere; want wij kunnen
niet beweren, dat God eenige schoonheid of volkomenheid
mist.—Dat zegt gij zeer goed. En daar dit
zoo is, gelooft gij dan, Adimantus! dat eenig God of
mensch zichzelven vrijwillig slechter zou maken?—Dat
is onmogelijk.—Ja, waarlijk is het onmogelijk, dat
een God zichzelven zou willen veranderen, maar, daar
ieder der goden volkomen schoon en goed is, blijft ieder
hunner zoo veel mogelijk altijd eenvoudig in zijne eigene
gedaante.—Ik zie ook geene andere mogelijkheid.—Dus,
mijn beste! mag geen dichter bij ons zeggen, dat
«de goden op reizigers uit vreemde landen gelijkende
onder allerlei gedaanten door de steden rondwandelen[34];»
noch ons [de gedaanteveranderingen] van Proteus en
Thetis voorliegen; noch in treurspelen of andere gedichten
verhalen, «dat Hera onder de gedaante van eene
oude priesteres tot de goede dochters van den Argivischen
riviergod Inachus sprak:» maar alle dergelijke leugens
moeten bij ons geweerd worden. Ook mogen de
moeders op gezag daarvan de kinderen niet bang maken,
en leelijke sprookjes vertellen, zeggende: dat sommige
goden des nachts onder allerlei vreemde gedaanten
rondzwerven; daar zij hierdoor de goden belasteren en de
kinderen vreesachtig maken.—Neen zeker niet.—Maar,
zeide ik, misschien zijn de goden wel onveranderlijk,
doch doen ons door misleiding en begoocheling meenen,
dat zij allerlei gedaanten aannemen?—Misschien.—Maar,
zou dan een God willen bedriegen, door met woorden
of daden valsche voorstellingen op te wekken?—Dat
weet ik niet.—Weet gij dan niet, dat de waarachtige
onwaarheid, om eens zoo te spreken, bij alle goden
en menschen gehaat is?—Hoe meent gij dat? zeide
hij.—Zóó, dat niemand in zijn voornaamste deel ten
opzigte van de voornaamste dingen onwaarheid wil dulden,
maar dat hij zeer bevreesd is, ze dáár op te nemen.—Nu
begrijp ik het nog niet.—Gij denkt zeker,
dat ik heel wat vreemds zeg; maar ik meen eenvoudig,
dat allen er een afkeer van hebben, om met
hunne ziel ten opzigte van hetgeen wezenlijk is te dwalen
en onwetend te zijn, en dáár onwaarheid te koesteren,
en dat zij ze dáár het allerminst willen opnemen.—Dat
is zoo.—Edoch de naam van waarachtige
onwaarheid is wel het meest toepasselijk op de dwaling
in de ziel van den dwalenden; terwijl de onwaarheid
in woorden slechts eene soort van nabootsing van
de aandoening der ziel, en dus niet zulk eene volkomene
onwaarheid is. Is het zoo niet?—Zekerlijk.—


XXI. Dus, wordt dan de waarachtige onwaarheid
door goden en menschen gehaat.—Ja.—Maar nu de
onwaarheid in woorden, is die somtijds heilzaam, zoodat
zij geen haat verdient? Kan zij tegen vijanden en tegen
zoogenaamde vrienden, wanneer zij door waanzin of
dwaasheid eenig kwaad pogen te doen, niet soms als een
nuttig middel tot afwending gebezigd worden? En maken
wij niet in de daareven genoemde verdichte verhalen,
dewijl wij van den ouden tijd het ware niet weten, de
onwaarheid zoo waarschijnlijk mogelijk en daardoor nuttig?—Ja,
zoo is het.—Tot welke dier doeleinden is
dan nu de onwaarheid voor God nuttig? Zou hij de onwaarheid
waarschijnlijk maken, omdat hij van die oude
dingen het ware niet weet?—Dat is te gek, om van
te spreken.—Dus verhaalt God geene onwaarheden op
de wijs der dichters.—Neen.—Maar zou God ook
onwaarheid spreken uit vrees voor zijne vijanden?—Dat
is ondenkbaar.—Maar dan om de dwaasheid of waanzin
zijner vrienden?—Neen, want geen dwaas of waanzinnige
is een vriend van God.—Dus is er geen reden,
waarom God onwaarheid zou spreken.—Volstrekt
niet.—Dus is de godheid boven alle onwaarheid verheven.—Ongetwijfeld.—Dus
is God in woorden en werken
altijd zichzelven gelijk en waarachtig, en hij verandert
zelf, noch misleidt anderen door schijnvertooningen,
of woorden, of voorteekens, of droomgezigten.—Nu
gij het zegt, vind ik het ook.—Dus, stemt gij toe,
dat de tweede grondregel ten opzigte van het spreken
en dichten over de goden deze is, dat men ze niet
mag voorstellen als, gelijk goochelaars, zich zelven veranderende,
of ons door woorden of daden misleidende.—Dat
stem ik toe.—Hoezeer wij dus anders veel
in Homerus prijzen, zullen wij het zenden van den bedriegelijken
droom aan Agamemnon door Zeus niet
goedkeuren[35], en evenmin, dat Aeschylus Thetis
laat verhalen, hoe Apollo op hare bruiloft «met gezang
hare toekomstige spruiten verhief, daar die zonder
rampen lang zouden leven;» en er bijvoegt: «hij
zeide, dat mijn leven vol blijken van de gunst der goden
was, en zong daar een lied op, dat mij verkwikte.
En ik hoopte, dat de goddelijke mond van Phoebus,
die overvloeide van voorspellingen, de waarheid zeide.
Edoch dezelfde, die zóó zong, dezelfde, die op het
feest tegenwoordig was, dezelfde, die dit zeide, heeft
zelf mijnen zoon gedood.»


Wanneer iemand zulke dingen van de goden zegt,
zullen wij boos worden en zijne stukken van het tooneel
weren, en wij zullen de leermeesters verbieden die bij
het onderwijs der jeugd te gebruiken; zoo althans onze
wachters zoo godvreezend en goddelijk moeten worden
als voor een mensch eenigzins mogelijk is.—Die grondregels
keur ik volmaakt goed, en ik wil ze wel onder
de wetten opnemen.—



Voetnoten




[23] Hier komt dezelfde ironie voor als in den Theaetetus. Plato
laat hier, om de zwakheid zijner tegenstanders aan te toonen,
hunne zaak door anderen veel beter bepleiten, dan zij
zelve konden doen, ten einde die dan later des te krachtiger te
weerleggen.







[24] Schijn beteekent eenvoudig uiterlijke vertooning, zonder
dat daarbij over het innerlijke iets beslist wordt. Die schijnt
wat hij niet is, heeft alleen schijn; die schijnt wat hij is,
heeft schijn en werkelijkheid te gelijk.







[25] Dit spreekt het onmiddellijk voorgaande niet tegen. Socrates
wil niet onderzoeken, of oorlog in het algemeen beschouwd
iets verderfelijks, of iets heilzaams is, maar stelt alleen,
dat, daar bij den oorlog gewoonlijk eene lijdende partij
is, die door den oorlog ongelukkig wordt, een staat moet zorgen,
zoo er oorlog uitbreekt, niet tot de lijdende partij te behooren,
en dat daartoe een goed, geoefend leger vereischt wordt.







[26] Onder deze uitdrukking wordt alles begrepen, wat eenige
beschaving aanbrengt, daar de muzen als de patronessen van
allerlei soort van geestbeschaving werden aangezien. Eigenlijk
staat er muzijk, maar, omdat dit woord bij ons meer bepaaldelijk
toonkunst beteekent, heb ik het, uit vrees voor verwarring, niet
durven gebruiken.







[27] Uranus had zijne kinderen in de ingewanden der aarde
opgesloten. Zijn zoon Cronos strafte hem daarvoor, door uit
het ijzer, dat de aarde met dat doel voortbragt, een zeis te maken,
daarmede zijne vader te ontmannen en hem van den troon
te stooten.







[28] Cronos at zijne kinderen op, maar werd daarom door
Zeus, die door zijne moeder verborgen was, van den troon
gestooten en in den Tartarus geworpen.







[29] Die bij de Mysteriën van Eleusis wilde ingewijd worden,
moest een zwijn offeren.







[30] De Grieksche schrijvers uiten dikwijls klagten over de
jammeren, waaraan de menschen zijn blootgesteld. Reeds bij
Homerus, Il. XVII. 446 lezen wij: Onder alle wezens,
die op aarde ademen en zich bewegen, is er geen ongelukkiger
dan de mensch.







[31] Il. XXIV. 527 sqq.







[32] Il. IV. 50 sqq. XX. 1 sqq.







[33] Zie Ahrens, Grondbeginselen der Mensch- en Zielkunde,
vrij vertaald door Dr. J. Nieuwenhuis, enz. II.
231, 232.







[34] Odyss. XVII, 485 sq.







[35] Ilias. II, 1 sqq.










DERDE BOEK.





I. Aangaande de goden moeten zij dus van kindsbeen
zulke dingen hooren en niet hooren, zoo zij de goden
en hunne ouders zullen vereeren, en de onderlinge genegenheid
niet van weinig waarde rekenen.—Ja, zeide
hij, dat zeggen wij, geloof ik, met regt.—Maar, zoo
zij verder moedig zullen zijn, is het dan niet noodig,
dat zulke dingen tot hen gezegd worden, die hen zoo
weinig mogelijk voor den dood doen vreezen? Of gelooft
gij, dat ooit iemand moedig worden kan, die deze
vrees koestert?—Neen waarlijk niet.—Maar denkt
gij nu, dat iemand, die het bestaan van al die verschrikkelijkheden
in de onderwereld gelooft, onbevreesd voor
den dood zal wezen, en dien in den strijd boven nederlaag
en slavernij zal verkiezen?—Zeker niet.—Dus
moeten wij, naar het schijnt, ook op hetgeen daarvan
verteld wordt een wakend oog houden, en de dichters
verzoeken, den dood niet zoo onbepaald kwaad te
noemen, daar zij dan dingen zouden zeggen, die niet
waar, en voor hen, die moedig behooren te zijn, niet
nuttig zouden wezen.—Dat is noodig.—Dus zullen
wij, om met Homerus te beginnen, alle dergelijke regels
uitschrappen als:


«ik zou liever op aarde een lijfeigene wezen van een
gering man, die naauwelijks genoeg te eten had, dan
over al de schimmen der gestorvenen te regeren[36].»


en «aan stervelingen en onsterfelijken zouden de akelige,
ruime woningen vertoond zijn, waarvoor zelfs de
goden een afschrik hebben[37].»


en «Zoo is er dan waarlijk ook in het huis van Hades
nog eene ziel en schim, maar zonder eenig bewustzijn[38].»


en «het is alleen aan de schim van den wigchelaar
Tiresias gegeven verstand te hebben, maar de andere
schimmen zijn zonder bewustzijn[39].»


en «de ziel vloog uit het ligchaam weg naar den Hades,
over haren dood treurende en hare kracht en jeugd
achterlatende[40].»


en «de ziel ging suizende als een damp onder den
grond[41].»


en «even als vleermuizen, die zich in een hoek van
een groot hol aan elkander vasthielden, wanneer er een
uit de rij van de rots is afgevallen, suizende door elkander
vliegen, gingen de zielen der gesneuvelde minnaars
van Penelope te zamen suizende naar de onderwereld[42].»


Wij zullen Homerus en de andere dichters verzoeken
het ons ten goede te houden, zoo wij alle dergelijke
plaatsen doorschrappen; niet omdat zij niet dichterlijk
en aangenaam voor de meeste toehoorders zijn, maar
omdat, naarmate zij dichterlijker zijn, jongens en mannen
ze minder moeten hooren, zoo wij vrij zullen leven
en de slavernij meer vreezen dan den dood.—Toegestemd.—


II. Dus moeten wij ook al die schrikverwekkende
namen, die hiervan gebruikt worden, wegwerpen, b. v.
jammermeir, haatrivier, onderaardsch, schimmen en alle
andere woorden van denzelfden stempel, die er op
zijn ingerigt, om allen, die ze hooren, te doen sidderen.
Misschien is dit voor iets anders goed, maar wij vreezen
voor onze wachters, dat zij door dat sidderen vreesachtiger
en weekelijker dan noodig is zouden worden.—Ja,
daarvoor vreezen wij met regt.—Dus moeten die
uitdrukkingen worden weggenomen?—Ja.—En wij
moeten in den tegenovergestelden geest spreken en dichten?—Natuurlijk.—Dus
zullen wij ook het beweenen
en beklagen van groote mannen afschaffen.—Dat
volgt uit het vorige.—Onderzoek dan eens, of wij dat
met regt zullen afschaffen, of niet? Wij zeggen immers,
dat een redelijk mensch voor zijnen vriend, die van denzelfden
aard is, het sterven niet schrikkelijk zal vinden.—Dat
zeggen wij.—Dus zal hij ook niet over hem treuren,
alsof hij een groot ongeluk ondergaan had.—Zeker
niet.—Verder zeggen wij ook, dat zulk een het meest
voor zich zelven genoeg is, en het minst de hulp van anderen
noodig heeft.—Dat is waar.—Dus is het voor
hem ook het minst schrikkelijk, van een zoon, of broeder,
of geld, of iets anders dergelijks beroofd te worden.—Zekerlijk.—Dus
zal hij ook het minst treuren, en het met
de meeste kalmte dragen, als hem zulk een lot overkomt.—Dat
spreekt.—Dus zullen wij teregt dat jammeren in beroemde
mannen misprijzen, en dat overlaten aan vrouwen
van geringe voortreffelijkheid en aan mannen, die weinig
bijzonders zijn; opdat zij, die wij tot bewaking van
het land opvoeden, er afkeerig van worden zulke dingen
te doen.—Dat is goed.—Dus zullen wij dan ook
Homerus en de andere dichters verzoeken, niet te zeggen,
dat Achilles, de zoon eener godin, «dan eens
op de zijde lag, dan eens op den rug, dan eens voorover,
dan weêr opstond en rondzwierf langs het strand
van de onvruchtbare zee,» en dat hij «met beide handen
de asch opnam en die op zijn hoofd strooide» en,
dat hij zóó weende en klaagde, als hij in de Ilias doet[43],
en dat Priamus, die nog niet ver van den goddelijken
oorsprong van zijn geslacht af was[44], smeekte en zich
in den drek wentelde en ieder bij name toeriep[45].


En nog veel meer zullen wij hen verzoeken, de goden
niet te laten weeklagen en zeggen, «ach ik ongelukkige,
die tot mijn verdriet een uitstekenden zoon
heb gebaard[46].» En vooral zich niet te verstouten,
om den grootsten der goden zoo ongelijkend af te beelden,
dat zij hem laten zeggen, «helaas! daar zie ik,
dat een man, dien ik lief heb, rond de stad wordt
vervolgd, en mijn hart heeft er deernis mede[47].» Of:
«wee mij! dat het noodlot over mijn waardsten zoon,
Sarpedon, besloten heeft hem door Patroclus, den
zoon van Menoetius, te doen ombrengen[48].»


III. Want, mijn beste Adimantus! als onze jongelieden
dergelijke dingen in ernst hoorden verhalen, en
er niet om lachten als om onwaardige voorstellingen,
dan zou genoegzaam geen mensch zich daarboven verheven
rekenen noch het zich verwijten, indien hij bij geval
zoo iets zeide of deed; maar zonder zich te schamen
of in te houden zou hij over kleine rampen groote
weeklagten en jammerkreten aanheffen.—Wat gij daar
zegt is zeer waar.—En dit mag toch niet, zoo als daareven
is gebleken uit onze redekaveling, waarbij wij ons
maar houden zullen, tot men ons met betere bewijzen
van het tegendeel overtuigt.—Dat ben ik met u eens.—Ook
moeten zij geene liefhebbers van lagchen zijn. Want
wanneer iemand aan hevig lagchen toegeeft, is hij meestal
geneigd ook in het tegenovergestelde uiterste te vervallen.—Dat
vind ik ook.—Dus moeten wij het niet
toelaten, wanneer men menschen van naam in lagchen
laat uitbarsten, en nog veel minder zoo dit van goden
verteld wordt.—Vooral het laatste.—Dus is het uw
gevoelen, dat wij van Homerus ook het volgende aangaande
de goden niet zullen goedkeuren:


«En er ontstond een onbluschbaar gelach onder de
zalige goden, toen zij Hefaestus zich in het huis zagen
afsloven[49].»—


Zoo gij dat mijn gevoelen wilt heeten, heb ik er vrede
mede, zeide hij.—


Verder moet ook de waarheid ten hoogste geëerd worden.
Want zoo wij daareven juist spraken, en werkelijk
de onwaarheid voor goden nutteloos is, maar voor
menschen als geneesmiddel nuttig, dan is het duidelijk,
dat wij haar aan de geneesmeesters geven moeten, maar
dat oningewijden er af moeten blijven.—Dat is duidelijk.—Dus
mogen alleen de overheden van den staat
haar tegen vijanden of burgers voor het welzijn van den
staat bezigen, maar alle anderen moeten er afblijven,
en wij zullen zeggen, dat, als een onderdaan tegen
overheden, gelijk wij aanstellen, onwaarheid spreekt,
dit een niet minder, ja erger kwaad is, dan, wanneer een
zieke den geneesheer of een, die de gymnastiek leert,
den schermmeester onwaarheden aangaande den toestand
van zijn ligchaam vertelt, of wanneer iemand den bestuurder
van een schip misleidt over den waren toestand,
waarin hij zelf of het andere scheepsvolk verkeert.—Dat
is volkomen waar.—En, zoo de overheid een ander
burger b. v. «een werkman, of wigchelaar, of geneesmeester
van zieken, of vervaardiger van speren[50]»
op onwaarheden betrapt, zal zij hem bestraffen, omdat
hij den grond legt tot eene gewoonte, die den staat geheel
zou doen ten ondergaan.—Dat is noodig, zoo wij
overeenkomstig het gezegde moeten handelen.—


Moeten verder onze jongelieden geen ingetogenheid
hebben?—Natuurlijk.—En rekent men niet meestal
tot de ingetogenheid vooral deze twee punten: gehoorzaamheid
aan meerderen, en beheersching van de begeerte
naar drank, mingenot en spijs?—Ja.—Dus
zullen wij als goed gesproken aanmerken, wat Diomedes
bij Homerus tot zijnen wagenmenner Sthenelus zegt:
«Vadertje! houd u stil en luister naar mijne woorden[51],»
en wat kort daarop volgt: «de moed ademende
Grieken trokken in stilte voort, uit eerbied voor hunne
opperhoofden[52],» en wat meer dezelfde strekking
heeft.—Ja, dat is goed.—Maar zulke stukken, als
wanneer Achilles tot Agamemnon zegt: «Wijnzuiper,
die hondenoogen hebt en een hertenhart[53],» en
wat er verder volgt; of welke andere onbeschaamde uitvallen
van onderdanen tegen overheden in proza of verzen
verhaald worden, zullen wij die als goed gesproken
aanmerken?—Als niet goed.—Zij zijn dan ook, denk
ik, niet geschikt om aan de jeugd tot bevordering der
ingetogenheid verhaald te worden; anders zijn zij welligt
heel vermakelijk, of hoe denkt gij er over?—Evenzoo.


IV. En verder, wanneer men den verstandigsten man
van zijnen tijd laat zeggen, dat hij nergens meer schik
in heeft dan, «wanneer de tafels vol zijn van brood en
vleesch, en de schenker den wijn uit het vat schept,
dien ronddraagt, en in de bekers giet[54],» vindt gij
dan het hooren daarvan geschikt om de matigheid der
jeugd te bevorderen? Of dit: «de allerrampzaligste dood
is van honger te sterven[55].»


Of wanneer de dichter Zeus alles, wat hij in eenzaamheid,
terwijl de andere goden en de menschen sliepen,
overlegd had, door verlangen naar mingenot, zóó gemakkelijk
laat vergeten, en hem op het gezigt van Hera
zóó laat ontroeren; dat hij niet eens naar huis wilde
gaan, maar dáár op den grond bij haar wilde liggen,
zeggende: dat hij nog veel meer door de begeerlijkheid
overmeesterd was, dan toen zij «buiten weten hunner
ouders voor de eerste keer heimelijk bij elkander kwamen[56].»


Of het binden van Ares en Aphrodite door Hephaestus,
om eene dergelijke reden[57].—Neen, waarachtig!
dat vind ik niet oorbaar.—Maar, als eenig
blijk van zelfbeheersching door een beroemd man in
woorden of daden gegeven wordt, dan moeten zij
dat zien en hooren, b. v. dit, «hij sloeg zich op de
borst en zeide tot zijn hart: houd moed, mijn hart! gij
hebt wel erger dingen uitgestaan[58].»—Zekerlijk.—Ook
moeten onze mannen immers geen geschenken aannemen
of inhalig zijn?—Wel neen.—Dus moeten wij
ook voor hen niet zingen: «geschenken overreden de
goden en de eerwaardige koningen.» En Phoenix, de
leermeester van Achilles, moet niet om zijne verstandige
taal geprezen worden, wanneer hij hem
raadt, voor geschenken de Grieken te helpen, maar
zonder dat geen afstand van zijnen wrok te doen[59]. En
Achilles zelf mag niet als zóó inhalig beschreven worden,
dat hij van Agamemnon geschenken aanneemt[60],
en een lijk wel voor losgeld, maar geenszins voor niet
wil vrijgeven[61].—Zulke dingen zijn althans zeker
niet lofwaardig.—Omdat het Homerus is, durf ik
het haast niet te zeggen, maar toch vind ik het heiligschennis
zulke dingen van Achilles te beweren, en aan
anderen mede te deelen. Ook dat hij tot Apollo zeide:
«O verschietende! gij slechtste van al de goden!
gij hebt mij kwaad gedaan. Waarlijk, als ik maar kon,
ik zou er u voor straffen[62].» Of dat hij naar den riviergod
Scamander niet wilde luisteren, en gereed
was, om tegen hem te vechten[63]; en dat hij zijne
haren, die aan den riviergod Spercheus geheiligd waren,
afsneed, met de woorden: «ik zal ze aan den dapperen
Patroclus (die nog wel dood was) als geschenk
medegeven[64],» dat moet niet verhaald worden. En het
slepen van Hector rond het graf van Patroclus[65],
en het slagten der gevangenen bij den brandstapel[66],
dat alles zullen wij zeggen, dat niet waar is, en wij
zullen evenmin onze jongelieden laten gelooven, dat
Achilles, de zoon van eene godin en van den redelijken
Peleus, den kleinzoon van Zeus, de kweekeling
van den wijzen Chiron, zóó door hartstogten geslingerd
werd, dat hij in zich twee tegenstrijdige ziekten
had, namelijk laagheid uit inhaligheid voortgesproten,
en hoogmoed, die goden noch menschen ontzag.—Dat
zegt gij goed.—


V. Dus zullen wij hen dit niet wijs maken, en
evenmin, dat Theseus, de zoon van Poseidon, en
Pirithous, de zoon van Zeus, zulke schandelijke rooftogten
ondernomen hebben, of dat eenig ander godenzoon
of halve god zulke schandelijke en goddelooze dingen
heeft durven doen, als tegenwoordig van hen gelogen
worden; maar wij willen de dichters dwingen te
zeggen, dat zij dit niet gedaan hebben, of dat zij geen
zonen van goden zijn, en hen beletten beiden tevens te
beweren en onze jongelieden in de meening te brengen,
dat de goden iets slechts voortbrengen, en dat de halve
goden geen zier beter zijn dan de menschen. Want
wat wij daareven zeiden, is goddeloos en onwaar, daar
wij beredeneerd hebben, dat van de goden niets kwaads
kan komen.—Natuurlijk.—En het is ook schadelijk
voor de hoorders, want niemand zal zich zelven over
zijne slechtheid veroordeelen, wanneer hij gelooft, dat
hetzelfde gedaan wordt, en gedaan is «door afstammelingen
der goden, nabestaanden van Zeus, die op den
top van den aan vader Zeus geheiligden Ida een altaar
in de vrije lucht hebben,» en «uit wier aderen het
bloed der goden nog niet verdwenen is.» Weshalve al
die sprookjes moeten afgeschaft worden, om onze jongelingen
niet op den slechten weg te brengen.—Dat
ben ik volmaakt met u eens, zeide hij.—


Welke soort van grondregels voor de verhalen, die
al of niet mogen verhaald worden, moeten wij nu nog
vaststellen? Want wij hebben gezegd, hoe men spreken
moet van de goden[67], van de halve goden en
van de onderwereld.—Juist.—Dus zouden wij nog
moeten zeggen, hoe men van de menschen moet spreken.—Natuurlijk.—Maar,
mijn vriend! dat kunnen
wij op het oogenblik nog niet bepalen.—Waarom
niet?—Omdat wij dan, geloof ik, zeggen zouden, dat
de dichters en verhalers van de menschen de ergste leugens
vertellen, namelijk, dat velen onregtvaardig en toch
gelukkig zijn, en regtvaardig maar toch ongelukkig; en
dat de onregtvaardigheid nuttig is, zoo zij verborgen
blijft; en dat de regtvaardigheid voor vreemden nuttig
maar voor hem, die haar heeft, schadelijk is; en omdat wij
dan zouden verbieden zulke dingen te zeggen, en gelasten
het tegenovergestelde in verzen en verhalen te leeren.
Denkt gij dat ook niet?—Neen! maar dat weet ik.—Maar,
zoo gij dan toestemt, dat ik de waarheid zeg,
zal ik zeggen, dat gij hetgeen, waarnaar wij zoeken,
aan mij hebt toegestemd.—Dat is ook waar.—Dus
zullen wij het voorschrijven van zulke verhalen ten opzigte
der menschen uitstellen, tot dat wij gevonden hebben,
wat de regtvaardigheid is, en hoe zij uit haren
aard nuttig is voor hem die haar heeft, óf hij zoodanig
schijnt te wezen, óf niet.—Opperbest.—


VI. De inhoud der verhalen kunnen wij dus als afgehandeld
beschouwen, en moeten nu nog over de wijze
van verhalen spreken, om de vraag, wat en hoe er
verhaald moet worden, geheel af te handelen.—Wat
gij daarmede meent, begrijp ik niet, zeide Adimantus.—Dat
dient gij toch te begrijpen. Maar misschien zult
gij het beter op deze wijs vatten. Is hetgeen de dichters
of de vertellers van fabelen zeggen, niet meest een
verhaal van verledene, tegenwoordige of toekomende dingen?—Gewoonlijk.—En
klaren zij dat niet op door eenvoudig
verhalen, óf door nabootsing, óf door beiden?—Ook
dat verzoek ik u duidelijker te zeggen.—Het schijnt,
dat ik een gek en duister leermeester ben. Daarom zal
ik, even als zij, die niet knap zijn in het spreken, niet
het geheele begrip, maar een enkel voorbeeld nemen,
om u daarmede wat ik wil duidelijk te maken. Zeg mij
dan: gij kent immers het begin van de Ilias, waarin
de dichter zegt, dat de priester Chryses Agamemnon
verzocht hem zijne dochter los te geven, maar dat deze
boos werd, en dat de ander, toen hij zijnen zin niet
kreeg, de Grieken bij Apollo vervloekte?—Ja.—Weet
dan nu, dat tot aan de regels: «en hij smeekte al
de Grieken, maar vooral de twee Atriden, de aanvoerders
der troepen,» de dichter zelf spreekt, en onze
verbeelding niet naar elders poogt te leiden, als sprak er
een ander dan hij, maar dat hij het volgende zóó zegt, als
ware hij Chryses, en al zijn best doet, om ons te laten
denken, dat niet Homerus spreekt, maar de oude priester.
En bijna het geheele verhaal van het bij Troje, op
Ithaca en op de togten van Ulysses gebeurde heeft hij aldus
ingerigt.—Dat is zoo.—En verhaalt hij nu niet,
wanneer hij het gesprokene mededeelt, en ook wanneer
hij zegt, wat daar tusschen valt?—Natuurlijk.—Maar
wanneer hij nu een ander laat spreken, moeten wij dan
niet zeggen, dat hij zoo veel mogelijk zijne wijze van
uitdrukking zoekt gelijk te maken aan die van hem,
dien hij te voren zeide dat spreken zou?—Zekerlijk.—Edoch
zich zelven in stem, houding enz., aan een
ander gelijk te maken, is toch dien anderen, aan wien
men zich gelijk maakt, nabootsen.—Juist.—In zulke
stukken dus, verhalen hij en de andere dichters door
middel van nabootsing.—Ja.—Maar zoo de dichter
zich nergens verborg, dan zou zijn geheele dichtstuk of
verhaal zonder nabootsing zijn ingerigt. En opdat gij niet
zeggen zoudt, dat gij het weêr niet begrijpt, zal ik zeggen,
hoe dit zou geschieden. Want als Homerus,
na gezegd te hebben, dat Chryses met den losprijs
voor zijne dochter bij de Grieken kwam en hen, vooral
de Koningen, smeekte, vervolgens niet sprak alsof hij
Chryses was, maar als Homerus, dan zou het geene
nabootsing wezen, maar een eenvoudig verhaal, dat omtrent
aldus zou zijn ingerigt: maar ik zal het zonder
maat zeggen, want ik ben geen dichter: toen de priester
gekomen was, bad hij, dat de goden hun mogten
geven, Troje in te nemen, en er zelve goed af te komen,
en hem zijne dochter voor losgeld weerom te geven,
uit eerbied voor Apollo. En toen hij dit zeide,
eerden hem de anderen en keurden het goed, maar Agamemnon
werd boos, en gelastte hem nu heen te gaan
en later niet weder te komen, opdat niet de schepter
en de offerbanden van den God nutteloos voor hem zijn
zouden; en hij zeide, dat zijne dochter, eer zij werd
losgegeven, met hem in Argos oud zoude worden; en
hij beval hem heen te gaan en niet lastig te zijn, opdat
hij behouden mogt naar huis keeren. En de grijsaard,
dat hoorende, werd bevreesd en ging stil weg, maar toen
hij buiten het leger kwam, bad hij veel tot Apollo,
den God bij zijne eerenamen noemende, en herinnerde
hem in zijn gebed, welke geschenken hij hem gemaakt
had door het bouwen van tempels of het doen
van heilige offers; en daarom smeekte hij hem, de Grieken
door zijne pijlen voor de tranen, die zij hem hadden
doen vergieten, te straffen. Zóó, mijn vriend! is
een eenvoudig verhaal, zonder nabootsing ingerigt.—Dat
begrijp ik.—


VII. Begrijp dan ook, dat het tegenovergestelde
hiervan plaats heeft, wanneer, hetgeen de dichter zelf
tusschen de woorden, die hij anderen laat spreken, zegt,
wordt weggenomen en slechts, wat de in het stuk voorkomende
personen beurtelings zeggen, wordt overgelaten.—Ook
dit begrijp ik, en ik meen, dat dit vooral
in tooneelstukken plaats heeft.—Goed gevat, en nu
zult gij wel begrijpen, wat u daareven niet helder was,
dat dichtkunst en vertelling van fabelen óf geheel door
nabootsing tot stand komt, zoo als gij ook inziet, dat in
treur- en blijspel plaats heeft; óf doordien de dichter
zelf zijne meening zegt, hetgeen vooral in lierzangen
gebeurt; óf door beiden, zoo als in het heldendicht en
elders. Begrijpt gij het nu?—Ja, nu vat ik, wat
gij hebt willen zeggen.—Herinner u dan nog eens,
wat wij te voren zeiden, dat wij gezien hebben, wat
er moet verhaald worden, en nu nog moeten onderzoeken,
hoe dit gebeuren moet.—Ik herinner het mij.—Hiermede
nu bedoelde ik dit, dat wij het te zamen moeten
eens worden, of wij aan onze dichters zullen toelaten
door nabootsing te verhalen, óf de nabootsing tot
bepaalde onderwerpen zullen beperken, óf ze geheel
verbieden.—Ik gis, dat gij overweegt, of wij het
treur- en blijspel in den staat moeten opnemen, of niet.
Misschien zullen wij nog wel meer soorten van dichtkunst
behandelen. Want ik weet niet, waar wij komen
zullen, maar wij moeten gaan, waar de gang der redekaveling
ons heen drijft[68].—Dat zegt gij goed.—Bezie
dan dit nog eens, Adimantus! of onze wachters
nabootsers moeten zijn, of niet; en of wij ons niet houden
moeten aan het vroeger beredeneerde, dat ieder
slechts één vak goed kan beoefenen, maar niet verscheidene
vakken, daar hij, dat beproevende, door veel op
zich te nemen, alles zou laten vallen, of het althans
met niets ver brengen.—Wij moeten ons daaraan houden.—En
geldt hetzelfde niet van de nabootsing, dat
dezelfde niet even zoo goed veel dingen als één kan
nabootsen?—Ja.—Dus zal iemand bezwaarlijk eenig
belangrijk werk kunnen waarnemen, en tevens knap zijn
in het nabootsen van allerlei dingen, zoo althans dezelfden
niet goed tweeërlei soort van nabootsing, die niet
eens ver van elkander zijn kunnen, uitvoeren, en, b. v.
treur- en blijspelen tevens vervaardigen. Of heet gij
die geen nabootsingen?—Wel ja, en het is zoo als
gij zegt, dat dezelfden niet voor beiden geschikt zijn.—Ook
is iemand niet ligt te gelijk opzegger van gedichten[69]
en tooneelspeler.—Neen.—En ook zijn dezelfden
geen goede tooneelspelers voor treur- en blijspelen:
en dat alles is toch nabootsing, niet waar?—Ja
zeker.—En, Adimantus! ik geloof, dat de menschelijke
natuur nog fijner verdeeld is, zoodat zij onmogelijk
verscheidene dingen goed kan nabootsen, of de zaken
zelve uitvoeren, die door die nabootsingen worden
afgebeeld.—Dat vind ik ook.—


VIII. Zoo wij dus het eerste gezegde vasthouden, dat
onze wachters, met uitsluiting van alle andere werkzaamheden,
voortreffelijke werkmeesters van de vrijheid van
den staat zijn moeten, en niets anders beoefenen, wat
daarop geene betrekking heeft, dan moeten zij ook niets
anders doen of nabootsen: en, zoo zij in ’t geheel nabootsen,
dan moeten zij zich van kindsbeen af toeleggen
op de nabootsing van menschen, die reeds zijn zoo als
zij zelve moeten worden, namelijk moedig, ingetogen,
godsdienstig, vrij enz.; maar al wat laag of in eenig
opzigt schandelijk is, mogen zij niet doen noch er werk
van maken om het na te bootsen, opdat zij zich uit die
nabootsing, de werkelijkheid niet toeëigenen. Of hebt
gij niet opgemerkt, dat het nabootsen, zoo men het
jong begint, de hebbelijkheden en de natuur van de
ziel zoowel als van het ligchaam wijzigt?—Ja zeker.—Dus
zullen wij niet toelaten, dat zij, voor wie wij zeggen
te zorgen, en die flinke mannen moeten worden,
hoewel zij mannen zijn eene vrouw nabootsen[70], die
jong of oud is, of haren man bekijft, of tegen de goden
mort en zich trotsch aanstelt, of zich heel gelukkig
vindt, of door ongelukken en droefheid overstelpt is;
en nog veel minder eene, die ziek, of verliefd, of in
barensnood is.—Dat ben ik met u eens.—En ook
geene slavinnen of slaven, die slaafsche bezigheden verrigten.—Ook
dat niet.—En ook geen ondeugende
mannen, die lafhartig zijn, en het tegenovergestelde doen
van wat wij daareven zeiden, en elkander belasteren en
beschimpen, of hetzij dronken, hetzij nuchteren schandelijke
taal uitslaan, of wat zulke menschen meer in
woorden of werken tegen zichzelven en anderen misdoen.
En ik zou denken, dat zij zich ook niet gewennen moeten,
om als waanzinnigen te spreken of te handelen;
want zij moeten wel kennis hebben aan waanzinnige en
ondeugende mannen en vrouwen, maar zelve niets daarvan
doen of nabootsen.—Dat is volkomen waar.—Moeten
zij verder kopersmeden of andere werklieden, of
scheepsroeijers, of hunne aanvoerders, of iets anders
van die soort nabootsen?—Wel neen, want zij mogen
aan dat alles niet eens denken[71].—En mogen zij
brieschende paarden, of loeijende stieren, of bruischende
stroomen, of eene bulderende zee, of donderslagen,
enz., nabootsen?—Zij moeten niet waanzinnig zijn,
noch zich aan waanzinnigen gelijk maken.—Als ik dan
uwe meening vat, is er eene wijs van zich uit te drukken,
waarvan zich de wezenlijk goede bedient, als hij
iets te spreken heeft; en eene andere daarvan verschillende,
die gewoonlijk gebezigd wordt door hen, die door
hunne geaardheid en opvoeding van hem verschillend
zijn.—Welke meent gij?—Naar mijn inzien, zal een
redelijk mensch, wanneer hij onder het verhalen tot een
gezegde of eene daad van een goed man komt, dezelve,
daar ze met zijne inborst overeenstemmen, gaarne willen
vermelden, en zich over die nabootsing niet schamen,
maar dien goeden vooral nabootsen, wanneer hij
met zekerheid en overleg handelt, minder, wanneer hij
door ziekte of verliefdheid aan ’t wankelen gebragt, of
door dronkenschap of een ander ongeluk overmeesterd
is; maar wanneer hij in zijn verhaal tot iemand komt,
die aan hem ongelijk is, zal hij zich geenszins aan
eenen, die slechter is, willen gelijk maken, (behalve
wanneer hij voor een poos goed handelt), maar hij zal
zich daarvoor schamen, daar hij én geene oefening heeft
in het nabootsen van dezulken, én weinig zin heeft,
om zichzelven te vormen en te plooijen naar het voorbeeld
van slechteren, die hij veracht; behalve misschien
somtijds voor de grap.—Dat is waarschijnlijk.—


IX. Dus zal hij zich van zulk een verhaaltrant bedienen
als wij daar even over Homerus sprekende aanwezen,
en zijne wijze van uitdrukking zal aan beiden
deel hebben, aan de nabootsing en aan het gewone verhaal,
doch het kleinste deel van hetgeen hij zegt, zal
uit nabootsing bestaan. Heb ik daarin geen gelijk?—Ja,
gij hebt zeker goed opgegeven, in welken trant zulk
een redenaar zal spreken.—Dus zal ook hij, die zóó
niet is, naarmate hij minder deugt, meer alles durven
verhalen, en het zijner niet onwaardig rekenen, zijn
best te doen, om alles in ernst en in ’t openbaar na te
bootsen; zelfs wat wij zeiden, donderslagen en geraas
van wind, en hagel, en assen, en wielen, en trompetten,
en fluiten en allerlei andere instrumenten, en het
geschreeuw van honden, en schapen, en vogels; en
zijn verhaaltrant zal grootendeels bestaan in nabootsing
van geluiden en houdingen, met weinig gewoon verhalen
er tusschen in.—Dat is natuurlijk.—Deze twee
soorten van verhalen nu bedoelde ik.—Die onderscheidt
gij ook teregt.—En nu heeft de eene soort weinig afwisseling,
en zoo men zulk een verhaal met gepaste
muzijk begeleiden wil, dan kan men bijna altijd dezelfde
wijs bezigen, daar er weinig afwisseling in is, en
ook alles in dezelfde versmaat voordragen.—Ja, dat
is zeker.—Maar de tegenovergestelde soort eischt
van alles het tegenovergestelde, namelijk allerlei wijzen
en allerlei versmaten, zoo zij althans behoorlijk zal uitgevoerd
worden, want zij heeft allerlei vormen van afwisseling.—Juist.—Maar
bezigen nu niet alle dichters
en verhalers eene der beide soorten, of eene uit
beide gemengde soort?—Dat moet wel.—En zullen
wij die allen in onzen staat opnemen, of één der twee
onvermengde soorten of de gemengde?—Zoo ik mijn
zin heb, de onvermengde soort, die bij het nabootsen
van deugdzame menschen gebezigd wordt.—Maar,
Adimantus! de gemengde is zoo aangenaam, en de
soort, die tegen de door u gekozene overstaat, is voor
kinderen en opvoeders[72], en de menigte het alleraangenaamst.—Ja,
aangenaam is zij.—Maar misschien
zult gij zeggen, dat zij voor onzen staat niet past, omdat
wij geen dubbele of veelvuldige menschen hebben,
maar ieder één ding doen moet.—Juist.—Dus zullen
wij dan ook alleen in zulk eenen staat den schoenmaker
schoenmaker zien en niet te gelijk schipper; den
boer boer en niet te gelijk regter; den krijgsman krijgsman
en niet te gelijk financier, enz.—Dat is waar.—Dus,
als in onzen staat iemand kwam, die knap genoeg
was, om zich aan alles gelijk te maken en alle dingen
na te bootsen, en als die zijne verzen wilde voordragen;
dan zouden wij hem wel eerbiedig ontvangen, als een
gunsteling der goden, die bewondering verdiende, en
de menschen vermaken kon, maar wij zouden zeggen,
dat bij ons zulke menschen niet zijn en ook niet mogen
zijn, en wij zouden hem zalven en bekransen, maar hem
naar eenen anderen staat sturen en zelve om der wille
van het nut ernstiger en minder aangename dichters
en verhalers bezigen, die ons den spreektrant van den
deugdzame nabootsten en zich aan de grondregels hielden,
die wij vastgesteld hebben, toen wij begonnen de
krijgslieden op te voeden.—Ja, als het aan ons lag,
zouden wij zeker zóó doen.—Nu, mijn vriend! geloof
ik, dat de muzenkunst, voor zoover zij de verhalen
en de fabelen insluit, is afgehandeld; want wij hebben
gezegd, wat en hoe er moet verhaald worden.—Dat
geloof ik ook.—


X. Wij moeten dus nu nog handelen over het gezang
en de verschillende soorten van liederen.—Juist.—Maar
is het nu niet voor allen duidelijk, hoe wij over
dat punt moeten spreken, om met het vorige niet in
strijd te komen?—Hierop zeide Glauco lagchende:
Socrates, ik schijn buiten die allen te staan; althans
op het oogenblik kan ik niet aangeven, hoe wij over
dat punt moeten spreken, hoezeer ik het wel kan gissen.—Gij
kunt toch, zeide ik, vooreerst wel inzien,
dat een lied uit drie dingen is zamengesteld, uit de
woorden, de wijs en de versmaat.—Ja, dat wel.—Voor
zoover er nu woorden in komen, verschilt het eigenlijk,
wat de grondregels aangaat, niet van dichtstukken,
die niet gezongen worden, maar wij moeten er hetzelfde
bij in acht nemen.—Dat is waar.—En de zangwijs
en versmaat moeten met de woorden overeenstemmen.—Natuurlijk.—Maar
wij zeiden immers daareven,
dat wij geen woorden, die jammer en geklaag uitdrukken,
noodig hebben.—Die kunnen wij ook waarlijk wel missen.—Welke
zijn dan nu de klagende zangwijzen? zeg gij
dit, want gij zijt een kenner der muzijk.—De half lydische,
en de hoog lydische, en wat meer van die soort is.—Dus
zijn die te verwerpen, want zij deugen zelfs niet
voor vrouwen, die goed gezind moeten wezen, laat staan
voor mannen.—Zekerlijk.—En ook dronkenschap,
weekelijkheid en ledigheid passen niet voor wachters.—Volstrekt
niet.—En welke zangwijzen zijn weekelijk
en voor drinkliederen geschikt?—De Jonische, en de
Lydische, die den naam hebben van luchtige.—Zult
gij die dan bezigen, mijn vriend! bij de opleiding van
krijgslieden?—Geenszins; maar gij zult, denk ik, de
dorische en de phrygische wel overlaten.—Ik ken al
die wijzen niet, zeide ik; maar laat die blijven, welke
behoorlijk den toon en de uitdrukking der stem nabootsen
van iemand, die mannelijk is in den oorlog en in alle
handelingen, welke inspanning vereischen, en die, zoo
hij zijn doel mist, of wonden en dood te gemoet gaat,
of in eenig ander ongeval komt, met bezadigde kracht
zich tegen het onheil verzet; en ook eene andere, die
de gemoedstemming uitdrukt van iemand, die met vreedzaam
en niet zoo veel inspanning vorderend werk bezig
is, en b. v. de Godheid ergens om bidt of door onderwijs
en vermaning een mensch ergens van zoekt te overtuigen,
of ook luistert naar een verzoek of leering of
vermaning van een ander, en in dat alles verstandig handelt,
zonder opgeblazenheid, maar ingetogen en redelijk
en met den uitslag genoegen nemende. Laat dus twee
zangwijzen over, de eene meer, de andere minder ernstig,
die het best de wijze van uitdrukking van ingetogene,
krachtvolle menschen in voor- en tegenspoed nabootsen.—Best:
dan wilt gij geene andere overlaten,
dan die ik daareven noemde.—Dus hebben wij in
liederen en gezangen geene veelheid van toonen of sterke
afwisseling van zangwijzen noodig.—Ik vind van
neen.—Dus zullen wij ook geene vervaardigers toelaten
van al zulke instrumenten, die veel toonen hebben,
en voor allerlei wijzen geschikt zijn.—Neen.—Zult
gij dan vervaardigers van fluiten of fluitspelers in den
staat opnemen? of heeft dat instrument niet de grootste
verscheidenheid, en is het niet het oorspronkelijkste
van al die instrumenten met veel toonen?—Voorzeker.—Dus
houdt gij slechts de lier en den cither
voor bruikbaar in onzen staat, en misschien voor de
herders op het land een panfluitje?—Dit volgt althans
uit onze redenering.—Wij doen dan ook niets vreemds,
mijn vriend! wanneer wij aan Apollo en zijne instrumenten
boven Marsyas[73] met de zijne de voorkeur
geven.—Dat vind ik waarlijk ook niet.—Maar, zie
eens, hebben wij dien weelderigen staat van daareven
niet weer schoongemaakt?—Daar hebben wij goed aan
gedaan.—


XI. Komaan, laat ons hem dan verder schoonmaken.
Na de zangwijzen komen wij van zelfs aan de versmaten,
en het volgt noodzakelijk uit het gezegde, dat
wij geen maten vol afwisseling en van allerlei soort moeten
najagen, maar omzien naar zulke, die in overeenstemming
zijn met de gemoedstemming van een ingetogen
en krachtvol man; ten einde, zoo wij deze in
woorden willen uitdrukken, daaraan de enkele voeten
en hunne verbinding gelijkvormig te maken, niet
omgekeerd. En wat voor maten dat zijn, moet gij zeggen,
even als bij de zangwijzen.—Maar dat kan ik
niet zeggen. Want dat er drie verschillende hoofdsoorten
van voeten zijn, en dat daaruit de versmaten worden
zamengesteld, zoo als in de zangwijzen vier grondtoonen,
waaruit al de wijzen haren oorsprong hebben,
dat weet ik uit mijne studie van het vak; doch welke
hunner met iedere soort van gemoedstemming overeenkomt,
ben ik niet in staat om te zeggen[74].—Hierover
zeide ik, zullen wij dan maar met Damon[75]
raadplegen, en hem vragen, welke soorten van versmaat
de uitdrukking zijn van laagheid, of overmoed, of waanzin,
of eenig ander gebrek, en welke met het tegengestelde
overeenkomen. Want ik heb wel het een en ander
van dactylische en heroische versmaten en van jamben
en trochaeën en van allerlei verbindingen van lange
en korte lettergrepen gehoord, en dat de enkele voeten
evenzeer goed of af te keuren zijn als de versmaten;
maar het regte kan ik er niet van zeggen. Dit moet dus
aan Damon gevraagd worden, want dit onderzoek zou
ons te ver afleiden; of hoe denkt gij er over?—Ik
heb er ook geen zin in.—Maar dit kunt gij toch wel
inzien, dat de goede of de kwade houding van het lied
grootendeels van de deugd of gebrekkigheid van de
versmaat afhangt.—Wel zeker.—En de goede of
gebrekkige versmaat past op hetgeen goed of gebrekkig
is gezegd, en de wijs eveneens, zoo althans versmaat
en wijs zich, zooals wij zeiden, naar de woorden moeten
schikken, niet omgekeerd.—Ik vind ook, dat zij
zich naar de woorden moeten schikken.—En de vorm
en inhoud van het gesprokene schikt zich immers naar
de stemming van den geest?—Natuurlijk.—En naar
het gesprokene de rest.—Ja.—Dus zijn goede woorden,
goede wijs, goede houding van het lied, en goede
versmaat een gevolg van een goed hart, wanneer wij
althans daaronder geen dwaze toegefelijkheid verstaan,
maar eene stemming van het hart, die op waarachtig
goed inzigt van het verstand gebouwd is.—Toegestemd.—En
moeten de jongelingen, om goed hunnen
pligt te doen, dit niet overal najagen?—Voorzeker.—Edoch
ook de schilderkunst, en alle andere kunsten,
b. v. het weven, beeldhouwen, huizenbouwen, en de
gesteldheid der ligchamen, zoo van menschen als van
alle andere levende wezens, zijn allen vatbaar voor diezelfde
deugden en ondeugden, die wij in de wijzen, de
versmaten en de woorden hebben opgemerkt, en zijn
dus afbeeldingen van eene goede of kwade inborst.—Ongetwijfeld.—


XII. Moeten wij dan alleen op de dichters het oog
houden en ze noodzaken, om óf in hunne gedichten goede
zeden na te bootsen, óf bij ons geen verzen te maken;
of is het zaak ook op de andere kunstenaars te
passen, en ze te beletten eenige slechtheid van zeden,
of ongebondenheid, of laagheid, of onwelvoegelijkheid
in schilderwerk, of gebouwen, of in wat dan ook, te doen
doorschijnen; en die dat niet vermijden kan, bij ons niet
toe te laten: opdat onze wachters niet onder allerlei
afbeeldingen van slechtheid als met vergiftigde spijs gevoed
wordende, door daar dagelijks een weinig van in
te nemen, ongemerkt veel kwaad in hunne zielen vergaderen?
En is het niet raadzaam kunstenaars te zoeken,
die in staat zijn al wat schoon en betamelijk is op te
sporen en na te bootsen, opdat de jongelieden, als in
eene gezonde plaats wonende, van alles nut trekken,
daar hun gezigt of gehoor steeds door schoone dingen
getroffen wordt, als waaide hun een heil aanbrengende
koelte uit gezonde plaatsen toe, en zij alzoo van kindsbeen
ongemerkt aan al wat schoon is gelijkvormig worden?—Het
zou zeker het beste zijn, ze zóó op te voeden.—En
juist daarom, Glauco! is het opvoeden
door middel der muzenkunst van zoo veel belang, omdat
maat en zangwijs zoo gemakkelijk in de ziel indringen,
en haar zoo stevig aangrijpen, en bij goede leiding
ingetogen maken, bij verkeerde het tegendeel. En
ook, omdat, die daarin behoorlijk is onderwezen, het
meest ziet, wat verzuimd of niet goed bewerkt is, en
zich daaraan ergert, en het schoone prijst en gaarne opneemt,
om er zijne ziel mede te voeden, en daardoor
schoon en goed te worden, maar reeds in zijne jeugd
het leelijke juist weet te berispen en te haten, nog voordat
hij daar reden van geven kan; en, zoo hij de reden
leert, die het best kan vatten, daar de zaak hem eigen
is[76].—Dat is dan ook, geloof ik, het doel van het
bezigen der muzenkunst bij de opvoeding.—Nu kan immers
iemand eerst dán gezegd worden de letters te kennen,
wanneer hij die overal herkent, en wel evenzeer of ze
groot of klein zijn?—Ja.—En hij kan immers ook
de beelden der letters in het water of in een spiegel niet
herkennen, voordat hij de letters zelve kent, daar het
laatste uit het eerste volgt?—Wel neen.—En zoo zullen
wij immers ook geene ware dienaars der muzen zijn,
en onze kweekelingen evenmin, voordat wij de ingetogenheid,
den moed, de edelaardigheid, de grootmoedigheid,
en wat daar meer toe behoort of daartegen strijdt,
overal herkennen, en in andere dingen opmerken, zoowel
waar zij zelve, als waar hunne beelden zijn, en of
zij zich in groote of in kleine dingen vertoonen?—Dat
moet ik u toestemmen.—Edoch, die in zijne ziel
schoone zeden koestert en wiens uiterlijke daarmede
overeenstemt, is voor hem, die het waarderen kan, het
schoonste schouwspel.—Ongetwijfeld.—En het schoonste
is het beminnenswaardigste.—Voorzeker.—Dus
zal de ware dienaar der muzen vooral voor zulke menschen
genegenheid koesteren, en niet voor personen, die
met hem niet overeenstemmen.—Dat is te zeggen, zoo
het gebrek in de ziel huist; zoo slechts het ligchaam
niet schoon is, heeft hij er vrede meê.—Ik begrijp
het al, gij spreekt hier uit ondervinding[77]. Doch ik
geef het u toe. Verder zult gij mij zeker toestemmen,
dat hier aan geen zinnelijk vermaak mag gedacht worden,
daar dit hier volstrekt niet in aanmerking komt,
en met al het vorige strijdig is.—Toegestemd.—Dus
kunnen wij de redenering over de muzenkunst als afgehandeld
beschouwen, daar zij niet beter kon eindigen,
dan met de zuivere liefde voor het wezenlijk schoone?—Dat
is waar.—


XIII. Na het onderwijs in de muzenkunst moeten de
jongelieden door de gymnastiek[78] worden opgevoed.—Natuurlijk.—Dus
moeten zij ook daarin van hunne
jeugd af behoorlijk onderwijs krijgen. Hiermede nu geloof
ik, dat het aldus staat: zie gij ook eens. Ik
meen, dat een goed ligchaam door zijne voortreffelijkheid
de ziel nog niet goed maakt, doch dat daarentegen
eene goede ziel door hare voortreffelijkheid het ligchaam
zoo goed mogelijk kan maken. Hoe denkt gij
daarover?—Dat geloof ik ook.—Wanneer wij dus
het verstand behoorlijk vormen, en daaraan het uitdenken
van de bijzonderheden omtrent het ligchaam overlaten,
terwijl wij ter vermijding van noodeloozen omslag
slechts de grondregels opgeven, doen wij dan niet
goed?—Zekerlijk.—Nu hebben wij reeds gezegd[79],
dat zij zich van dronkenschap moeten onthouden; want
het misstaat vooral aan een wachter door dronkenschap niet
te weten, waar ter wereld hij is.—Het is dan ook wat
gek, dat een wachter zelf een wachter noodig heeft.—En
hoe staat het met het eten? Onze wachters zijn immers
kampvechters in den grootsten strijd?—Ja.—Zou
dan nu de ligchaamsgesteldheid van de gewone kampvechters
voor hen geschikt wezen?—Misschien wel.—Maar,
die menschen zijn dommelig en worden ligt ongesteld.
Of weet gij niet, dat zij hun leven verslapen,
en dat, zoo zij maar een weinig van den voorgeschrevenen
leefregel afwijken, zij dadelijk en dikwijls erg ziek
worden?—Dat weet ik.—Dus is er een matiger levenswijs
noodig voor de kampvechters in den oorlog,
die als honden wakker moeten wezen, en zoo scherp
mogelijk zien en hooren, en in het veld allerlei afwisseling
van drank, en spijs, en hitte, en koude kunnen
ondergaan, zonder daarvan ligt kwade gevolgen voor
hunne gezondheid te ondervinden.—Dat vind ik ook.—Maar
zou nu de beste gymnastiek geene zuster zijn van de
eenvoudige muzenkunst, die wij daareven behandelden?—Hoe
zegt gij?—Ik meen eene eenvoudige en geschikte
gymnastiek, die tot voorbereiding voor den oorlog is ingerigt.—En
hoe moet die dan wezen?—Dit zoude men
zelfs van Homerus wel kunnen leeren. Want gij weet
dat hij de helden in het veld geen visch laat eten, hoezeer
zij aan den Hellespont, vlak bij zee gelegerd waren,
noch gekookt vleesch, maar alleen gebraden, hetwelk
voor krijgslieden het gemakkelijkst te krijgen is, want
het is toch veel gemakkelijker het vuur zelf te bezigen
dan overal vaatwerk mede te slepen.—Dat spreekt.—Ook
herinner ik mij niet, dat Homerus ergens van
lekkernijen spreekt. Doch ook anderen, die hun ligchaam
oefenen, weten wel, dat die gezond wil zijn, zich
daarvan moet spenen.—Ja, dat weten zij zeer goed,
en onthouden zich er ook van.—Dus, mijn vriend! hebt
gij, naar het schijnt, weinig op met eene Syracusaansche
tafel, en een Sicilischen overvloed van toespijs.—Neen
waarlijk niet.—Dan keurt gij het zeker ook af, dat
mannen, die krachtvol en gezond zijn moeten, zich op
Corinthische meisjes verslingeren?—Natuurlijk.—En
ook het maken van goede sier met Attische taarten?—Dat
spreekt.—Want wij zouden, geloof ik, teregt die
geheele levenswijs met het maken van verzen en liederen
op zulke kunstige wijzen en in allerlei versmaten
kunnen vergelijken.—Ja.—En die groote verscheidenheid
maakt hier losbandigheid en dáár ziekte, maar eenvoudigheid
van muzenkunst verwekt ingetogenheid in de
zielen, en eenvoudigheid van gymnastiek gezondheid in de
ligchamen?—Volkomen waar.—En wanneer er veel
losbandigheid en ziekten in den staat zijn, worden er
dan niet vele regtbanken en ziekenhuizen geopend, en
wordt dan de regtswetenschap en de geneeskunst niet
geëerd, daar vele personen van goede afkomst ze vlijtig
beoefenen?—Dat spreekt van zelfs.—


XIV. En zoudt gij wel een grooter bewijs van verkeerde
opvoeding kunnen uitdenken, dan dat in een staat
niet alleen de daglooners en de handwerkslieden, maar
ook zij, die op eene goede opvoeding aanspraak maken,
bekwame geneesmeesters en regters noodig hebben! Of
houdt gij het niet voor schandelijk en voor een groot
bewijs van onbeschaafdheid, wanneer men zich door anderen
als door heeren en regters moet laten voorschrijven,
wat regt en billijk is, omdat men er zelf geen begrip
van heeft?—Dat is zeker al heel schandelijk.—En
vindt gij het niet nog schandelijker, wanneer iemand
niet slechts een groot deel van zijn leven vermorst met
voor de regtbank anderen te beschuldigen en zich zelven
te verdedigen, maar er zich ook uit gebrek aan schoonheidszin
op verheft, dat hij een baas is in het doen van
onregt en geschikt om met allerlei kunstige wendingen
door alle gaten te kruipen, en door zich in allerlei bogten
te wringen, de straf te ontduiken; en dat nog wel
om nesterijen zonder waarde, daar hij niet begrijpt, hoe
veel schooner en beter het is zijn leven zóó in te rigten,
dat men in ’t geheel niet met slaperige regters
te doen heeft?—Ja, dat is nog schandelijker.—En
de geneeskunst noodig te hebben, niet wegens wonden
of ziekten, die aan het jaargetijde eigen zijn, maar wegens
allerlei kwalen, die een gevolg zijn van ledigheid
en overdaad, waarvoor de fatsoenlijke dienaars van Esculaap
allerlei vreemde namen verzonnen hebben, vindt
gij dat ook niet schandelijk?—Wel zeker, en die gekke,
vreemde namen toonen genoeg, waar die ziekten
vandaan komen.—Zij waren er dan ook waarschijnlijk
niet, toen Esculaap zelf leefde.—Dit geloof ik ten
minste, omdat zijne zonen toelieten, dat Eurypylus,
die voor Troje gewond was, Pramneïschen wijn met meel
en geraspte kaas er in te drinken kreeg, en omdat zij Patroclus,
die hem oppaste, daar niets over zeiden[80].—Maar
ik vind het toch gek, zulk een drank te geven aan
iemand, die in zulk een toestand is.—Och neen! wanneer
gij maar bedenkt, dat de dienaars van Esculaap
de tegenwoordige geneeskunst, die de ziekten slepende
houdt, voor den tijd van Herodicus, naar men zegt,
niet gekend hebben. Maar Herodicus, die een onderwijzer
der gymnastiek en ziekelijk was, verbond de
gymnastiek met de geneeskunst, en pijnigde daarmede
eerst zich zelven en toen vele anderen.—Hoe dat?—Wel,
zeide ik, door zijnen dood zoo lang als hij kon te
rekken. Want hij vocht altijd met zijne ongeneeslijke
kwaal, en kon die wel niet overmaken, maar hield zich
zijn leven door met medicineren bezig; en terwijl hij zware
pijnen moest doorstaan, zoo hij maar even van zijne
gewone levenswijs afging, bereikte hij door zijne wijsheid
langzaam stervend een vrij hoogen ouderdom.—Dan
had hij veel aan zijne kunst!—Men kon niet anders
verwachten van iemand, die niet inzag, dat Esculaap
deze soort van geneeskunst niet uit onkunde
aan zijne nakomelingen onthouden heeft, maar omdat hij
wist, dat in goed geordende staten ieder zijn werk heeft,
dat hij noodzakelijk doen moet, en dus niemand zijn leven
met medicineren kan doorbrengen. Maar wij zijn
dwaas genoeg, om dit bij handwerkslieden te begrijpen,
maar bij rijken en zoogenaamde gelukkigen niet.—Hoe
meent gij dat?—


XV. Een timmerman, zou, als hij ziek was, van den
geneesmeester een drank vragen om in eens de kwaal
door braking of ontlasting kwijt te raken, of er door
branden of snijden van verlost te worden: maar zoo men
hem een omslagtigen leefregel voorschreef, en zijn hoofd
inpakte en hem wilde broeijen; dan zou hij spoedig zeggen,
dat hij geen tijd had om ziek te zijn, en geen
lust om zóó te leven, en altijd met zijne kwaal bezig
zijnde zijn werk te verzuimen. En dan zou hij dien geneesheer
laten loopen en zijne gewone levenswijs hervattende,
óf beter worden en zijnen arbeid volbrengen, óf
als zijn ligchaam het niet kon uithouden, door den dood
van alle smart verlost worden.—Zóó iemand heeft dan
ook gelijk, dat hij zóó met de geneeskunst omspringt.—Gij
meent zeker, omdat hij een werk heeft, dat hij
doen moet, en omdat hij anders niets aan zijn leven
heeft.—Juist.—Maar de rijke heeft, naar men zegt,
geen zoodanig werk, waarvan hij niet door dwang kan
afgehouden worden, zonder verdriet in het leven te
krijgen.—Zoo wordt er althans over gesproken.—Maar
gij hebt toch wel gehoord, wat Phocylides zegt: dat
een mensch, als hij eerst voor zijn onderhoud gezorgd
heeft, de deugd moet beoefenen?—Ik zou zeggen, dat
bij daar vroeger meê beginnen moest.—Daarover willen
wij nu niet met hem twisten, maar zelve onderzoeken,
of de rijke dit doen moet en anders niets aan zijn
leven heeft, dan of het koesteren eener ziekte wel nadeelig
is voor het timmeren, doordien het daarvan aftrekt,
maar niet verhindert den raad van Phocylides
te volgen.—Waarlijk, bij Zeus! die overdrevene verzorging
des ligchaams is daarvoor bijzonder hinderlijk;
want zij staat in den weg én aan het huisbestier, én aan
den oorlog, én aan het waarnemen van bedieningen in
den staat. En het ergste van alles is, dat zij alle studie,
en nadenken, en eigene oefening belemmert, en
altijd vreest voor hoofdpijn en duizeling, en daarvan aan
de wijsbegeerte de schuld geeft; zoodat zij, waar zij is,
het beoefenen en overdenken van de deugd ten hoogste
belemmert, door ons altijd te doen meenen, dat wij ziek
zijn, en ons over onze kwalen te laten tobben.—Dit
heeft Esculaap zeker ingezien, zeide ik, en daarom
voor hen, die een door natuur en levenswijs gezond ligchaam
hadden, en tijdelijk door bijkomende omstandigheden
ziek waren, eene geneeswijs aan de hand gedaan,
die de ziekte door geneesmiddelen en snijden uitdreef,
zonder dat de menschen hunne gewone levenswijs
behoefden te veranderen, daar dit voor den staat nadeelig
zou wezen; maar de door en door zieke ligchamen
heeft hij zeker niet beproefd door allerlei leefregels en
door langdurige bewerkingen te plagen, en zóó aan de
menschen een lang en ellendig leven te bezorgen, en ze
natuurlijk even gebrekkige kinderen te laten voortbrengen;
daar hij meende hem, die bij de bestaande orde
van dingen niet leven kon, niet in het leven te moeten
houden, omdat zulks noch voor den lijder noch voor
den staat nuttig was.—Gij maakt Esculaap dan tot
een staatkundige.—En met regt, zoo als ook uit zijne
zonen blijkt. Of ziet gij niet, dat zij voor Troje
dapper streden, en tevens de geneeskunst zóó uitoefenden
als ik zeide? Herinnert gij u niet, dat zij, toen
Menelaus door Pandarus gewond was, het bloed afwischten
en er verzachtende kruiden op leiden, maar
aan hem evenmin als aan Eurypylus voorschreven,
wat hij eten of drinken moest[81]; daar er niets dan
die kruiden vereischt werd, om mannen te genezen,
die gezond waren en matig geleefd hadden, zelfs al dronken
zij op het oogenblik wijn met geraspte kaas. Maar
zij oordeelden, dat bij een ziekelijk en door weelde bedorven
ligchaam noch voor hetzelve noch voor anderen
het leven nuttig was, en dat de kunst aan zulken niet
moest besteed worden, al waren zij rijker dan Midas.—Gij
maakt die zonen van Esculaap al heel knap.—


XVI. Dat is niet meer dan behoorlijk. De treurspeldichters
echter en Pindarus denken er anders over,
en zeggen, dat Esculaap een zoon van Apollo was,
en dat hij zich door goud heeft laten overhalen, om
een rijk man, wiens dood reeds was vastgesteld, te genezen;
en daarom zelf door den bliksem getroffen is.
Maar wij zullen, zoo als gezegd is, beide verhalen niet
tevens aannemen, en zeggen: Zoo hij een godenzoon
was, was hij niet inhalig; en zoo hij inhalig was, geen
godenzoon.—Dat is heel goed. Maar wat zegt gij hiervan,
Socrates! Moeten wij dan in onzen staat geen
goede geneesheeren hebben, en dus vooral zulken, die
zooveel gezonde en zooveel zieke menschen mogelijk uit
ondervinding kennen? En evenzoo regters, die met allerlei
soort van karakters hebben omgegaan?—Die zouden
al heel goed zijn. Maar weet gij, hoe ik over dezulken
denk?—Zoo gij het eerst zegt.—Ik zal het
beproeven. Maar gij hebt in ééne vraag twee ongelijke
dingen zamengevoegd.—Hoe zoo.—Een geneesmeester
zou wel het knapst worden, wanneer hij van kindsbeen,
bij zijne studie, met zoo vele en verschillende zieken
als mogelijk omging, en zelf aan allerlei ziekten
sukkelde, en een voos gestel had. Want zij genezen
toch de ligchamen niet met het ligchaam, want dan zouden
er geen ongezonde ligchamen zijn, maar met de
ziel, die, zoo zij zelve niet deugt, bezwaarlijk iets anders
genezen kan.—Dat is waar.—Maar een regter,
mijn vriend! heerscht met zijne ziel over zielen, en die
mag toch niet van jongs af onder slechte zielen worden
opgeleid en daarmede omgaan, en zelve allerlei onregt
doen, om uit eigen ondervinding het onregt van anderen
te merken, zoo als dit met de ligchaamsziekten plaats
heeft; maar zij moet in hare jeugd van alle aanraking
met kwade zeden bevrijd blijven, zoo zij goed en schoon
zal worden, en goed zal beoordeelen, wat billijk is.
Daarom schijnen ook brave menschen in hunne jeugd
onnoozel en ligt te foppen door onregtvaardigen, van
wier boosheid zij geen denkbeeld hebben.—Ja, dat ondervinden
zij veel.—Daarom moet een goed regter
niet jong, maar oud wezen, daar hij eerst laat heeft
gemerkt, wat de onregtvaardigheid is, niet door er in
zijn eigen ziel mede gemeenzaam te worden, maar door
ten gevolge eener waarneming van vele jaren bij anderen
op te merken, welk een kwaad zij is, en haar alzoo door
studie, niet door eigen ondervinding, te leeren kennen.—Zoodanig
een regter zou zeker het allerbest zijn.—En
goed, waarnaar gij gevraagd hebt, want, die eene
goede ziel heeft, is goed. Maar die knappe en ergdenkende,
die zelf veel onregt gedaan heeft, en tot alles
in staat is, en zich zelven heel wijs vindt, zal, zoo hij
met zijns gelijken te doen heeft, voor heel schrander
en voorzigtig doorgaan, daar hij de anderen naar zich
zelven beoordeelt; doch wanneer hij met brave menschen
van jaren moet omgaan, dan komt zijne slechtheid uit,
daar hij dan ten ontijde wantrouwend is, en duidelijk
toont geen denkbeeld van een gezond karakter te hebben.
Daar hij echter meer met slechten dan met goeden te
doen heeft, zal hij over ’t geheel aan zich zelven en
anderen verstandig toeschijnen.—Dat is volkomen
waar.—


XVII. Dus moeten wij, om een goeden en wijzen
regter te hebben, niet zóó iemand zoeken, maar een man
zoo als den eersten. Want de boosheid kan de deugd
en zich zelve niet kennen, maar de deugd van een man
van langdurige ondervinding staat aan zijne kennis van
de boosheid niet in den weg. Daarom is deze, en niet
de booze, naar mijn inzien, wijs.—Dat vind ik ook.—Dus
zult gij in onzen staat eene geneeskunst, zoo als
wij beschreven hebben, en tevens zulk eene regterlijke
magt instellen, die de burgers, wier zielen en ligchamen
goed zijn, zullen ten dienste staan, maar hen, wier
ligchaam niet deugt, zullen laten sterven, en de slecht
geaarden en ongeneeslijken van ziel zullen dooden?—Dit
schijnt althans het beste te wezen, zoo voor de lijders
als voor den staat.—En de jongelingen zullen zich
natuurlijk voor regtshandel wachten, wanneer zij zijn
opgeleid door die eenvoudige muzenkunst, welke wij zeiden,
dat ingetogenheid aankweekt.—Zekerlijk.—En
zal de dienaar der muzen niet volgens hetzelfde rigtsnoer
in de gymnastiek datgene kiezen, waardoor hij zoo weinig
mogelijk met de geneeskunst te maken heeft?—Ik zou
zeggen van ja.—Dus zal hij dan ook bij ligchaamsoefeningen
en inspanning meer letten op hetgeen meest
dienstig is tot vermeerdering van de veerkracht zijner
ziel, dan op de aankweeking zijner ligchaamskracht, en
niet zoo als de andere kampvechters voedsel en oefening
vooral tot vermeerdering van ligchaamskracht aanwenden.—Juist.—Dus,
Glauco! is het hoofddoel van de
opvoeding door muzenkunst en gymnastiek niet, zoo als
sommigen meenen, om door de ééne het ligchaam, door
de andere de ziel te verzorgen.—Hoe zoo?—Beiden
zijn, geloof ik, vooral om der wille van de ziel ingesteld.—Hoe
dat?—Merkt gij niet, hoe de ziel gesteld
is bij hen, die hun leven met gymnastiek doorbrengen
en de muzenkunst niet beoefenen, en hoe bij hen,
die het tegenovergestelde doen?—In welk opzigt meent
gij?—Wat woestheid, en hardvochtigheid, of zachtheid
en weekhartigheid aangaat.—Wel zeker, want zij,
die zich alleen met gymnastiek bezig houden, worden
al te woest, en zij, die alleen aan de muzenkunst doen,
al te week.—Juist! En die woestheid heeft haren oorsprong
in de aangeboren driftigheid, die, zoo zij goed
geleid wordt, de grond van den moed is, maar, zoo zij
te veel wordt aangewakkerd, natuurlijk in hardvochtigheid
en kwaadaardigheid overgaat.—Dat vind ik ook.—En
is aan den anderen kant de zachtzinnigheid geen gevolg
van aanleg voor de wijsbegeerte? En ontstaat
daaruit niet bij te veel aankweeking te groote weekheid,
maar bij goede leiding zachtmoedigheid en zedigheid?—Dat
is zoo.—En wij zeggen, dat de wachters deze twee
eigenschappen moeten hebben.—Dat moeten zij ook.—En
moeten dezelve niet goed zamen verbonden worden?—Natuurlijk.—En
de ziel, waarin zij goed verbonden
zijn, is ingetogen en moedig.—Zekerlijk.—En die,
waarin zij dit niet zijn, laf of woest.—Dat spreekt.—


XVIII. Wanneer dus iemand aan de muzenkunst toelaat
door zijne ooren als door een trechter in zijne ziel die
aangename, zachte, klagende wijzen, waarvan wij gesproken
hebben, in te fluiten en in te gieten, en zijn
leven al neuriënd en door liederen vervrolijkt doorbrengt;
dan maakt hij in het eerst zijn aangeboren driftigheid,
als ijzer door het vuur, zacht en handelbaar: maar wanneer
hij onafgebroken met dat weeken voortgaat, dan
doet hij ze eindelijk smelten en vervloeijen, tot hij al
zijne geestkracht versmolten heeft, en de zenuwen zijner
ziel heeft verlamd, en een lafhartig oorlogsman is geworden.—Dat
is zeker.—En wanneer hij dit met
eene ziel zonder veerkracht begint, dan klaart hij het
spoedig; maar zoo dezelve driftig van aard is, dan maakt
hij die drift zwak en gevoelig, zoodat zij door kleinigheden
snel wordt opgewekt en nedergezet. Zulke menschen
worden, in plaats van krachtig, ligt geraakt en korzelig
en kunnen niets velen.—Hierin hebt gij gelijk.—En
wanneer iemand daarentegen veel werk van gymnastiek
maakt en allerlei krachtige spijs nuttigt, maar de
muzijk of de wijsbegeerte niet aanroert, dan wordt hij
in het eerst sterk en vol zelfvertrouwen en geestdrift,
en veel moediger dan hij te voren was.—Natuurlijk.—Maar,
wanneer hij nu niets anders doet, en zich met
de Muzen niet ophoudt, wordt dan niet de leergierigheid,
die hij nog had, daar zij van studie of onderzoek
niets proeft, noch aan eenige redekaveling of muzenkunst
deel neemt, zwak en doof en blind, daar zij niet
wordt opgewekt, noch gevoed, noch van dwaling gezuiverd?—Ja.—Dus
wordt, zou ik denken, zóó iemand
een redehater[82] en een vijand van de muzen, en bedient
zich volstrekt niet meer van overreding, maar doet
als een wild dier alles met geweld en woestheid, en leeft
in bekrompenheid en onkunde, zonder eenige beschaving
of bevalligheid.—Ja, zoo gaat het.—Dus zou ik haast
zeggen, dat een God aan de menschen die twee kunsten,
de muzenkunst en de gymnastiek, niet voor den geest en
het ligchaam, maar voor het driftige en het wijsgeerige
gegeven heeft, ten einde die twee tot de juiste maat te
brengen, waarop zij zijn moeten, om in goede verhouding
tot elkander te staan.—Dat is wel waarschijnlijk.—Die
dus het best de muzenkunst met de gymnastiek vereenigt
en ze in de beste verhouding aan de ziel toedient,
heeft veel meer aanspraak op den naam van een waren
dienaar der Muzen, dan hij, die de snaren behoorlijk
kan stemmen.—Ongetwijfeld, Socrates!—Dus,
Glauco! hebben wij ook in onzen staat zulk een opperhoofd
noodig, zoo onze staatsregeling zal bloeijen.—Ja,
die hebben wij hard noodig.—


XIX. Dit zijn dan nu de grondregels voor onderwijs
en opvoeding. Want waartoe zouden wij nu nog het
dansen, jagen, de ligchaamsoefeningen, en het paardrijden
van zulke menschen behandelen? Want het is toch
duidelijk genoeg, dat dit alles met het vorige moet overeenkomen,
en hoe dat geschieden kan, is niet moeijelijk
te vinden.—Dat zal wel gaan.—Komaan dan, wat
ligt er nu aan de beurt? Immers, wie hunner moeten
heerschen, en wie beheerscht moeten worden?—Hoe
zoo?—Wel, het is duidelijk, dat de ouderen moeten
heerschen en de jongeren beheerscht worden.—Dat
spreekt.—En dat de besten hunner moeten heerschen.—Ook
dat.—En zijn de beste boeren niet zij, die het
land het best bebouwen?—Ja.—Daar zij dan nu de
beste uit de wachters zijn moeten, zoo moeten wij zeker
die kiezen, die den staat het best bewaken?—Ja.—Dus
moeten zij het daartoe noodige verstand en de noodige
kracht en tevens hart voor den staat hebben.—Natuurlijk.—En
iemand heeft het meeste hart voor
hetgeen hij lief heeft.—Juist.—En hij heeft dat
het meest lief, wat, naar zijn oordeel, met hem hetzelfde
belang heeft, en welks voor- en tegenspoed hij
dus het meest als den zijnen beschouwt.—Dat is zoo.—Dus
moeten wij uit de andere wachters zulke mannen
uitkiezen, die in hun geheele leven doen blijken, dat
zij, wat zij voor den staat nuttig oordeelen, met allen
ijver doen willen, maar het tegenovergestelde volstrekt
niet.—Die zijn zeker geschikt.—Dus vind ik, dat wij
ze op alle leeftijden moeten waarnemen, om te zien,
of zij standvastig zijn en door bedrog noch geweld de
meening laten varen, dat zij doen moeten, wat voor den
staat het beste is.—Hoe meent gij dat?—Dat zal ik
u zeggen. Mijns inziens laat iemand eene meening óf
vrijwillig óf tegen zijnen wil varen; vrijwillig, zoo zij
valsch is en hij beter onderrigt wordt; tegen zijnen wil,
zoo zij waar is.—Dat vrijwillig laten varen begrijp ik,
maar ik wenschte wel te hooren, hoe men dit tegen zijnen
wil kan doen.—Maar oordeelt gij dan ook niet,
dat de menschen het goede tegen hunnen wil laten varen,
en het kwade vrijwillig? En is het dwalen niet
een kwaad en het kennen der waarheid een goed? En
bestaat het kennen der waarheid niet in het overeenstemmen
onzer meening met de dingen, die werkelijk bestaan?—Dat
alles stem ik toe, en dus ook, dat de menschen
tegen hunnen wil de ware meening laten varen.—En
gebeurt dat niet, zoo zij er door diefstal, begoocheling
of geweld van beroofd worden?—Nu begrijp ik
het nog niet.—Ik schijn dan al heel hoogdravend te
spreken. Want door diefstal meen ik overreding of vergetelheid,
daar bij de ééne de tijd, bij de andere de redenering
ongemerkt de ware meening wegneemt. Dat
begrijpt gij toch wel?—Ja, dat wel.—En met geweld
bedoel ik, wanneer pijn of droefheid ons noopt
van meening te veranderen.—Dat begrijp ik ook, en
ik stem het toe.—En nu zult gij ook wel toestemmen,
denk ik, dat begoocheling hier beteekent zich door de
kitteling van het vermaak of door vrees voor dreigend
gevaar van zijne meening te laten afbrengen.—Juist,
want al wat ons misleidt, begoochelt ons.—


XX. Wij moeten dus onderzoeken, wie het best de
meening bewaren, dat zij steeds doen moeten wat het
beste is voor den staat. Daarom moeten zij van hunne
jeugd af aan beproefd worden, door hun zulk werk te
geven, waarbij iemand die het ligtst zou vergeten en zich
laten misleiden, en dan moet de volhardende en die bezwaarlijk
te misleiden is worden goedgekeurd en de ander
afgekeurd. Niet waar?—Ja.—Ook moeten zij
door moeite, pijn en wedstrijden beproefd worden, en
daarin diezelfde meening vasthouden.—Dat is goed.—Verder
moet er ook een derde proef, met de begoocheling,
genomen worden; en even als jonge paarden in
geraas en rumoer gebragt worden, om te zien of zij
schrikachtig zijn, zoo moeten ook de jongelingen door
gevaren en tevens door vermaken nog veel meer beproefd
worden dan goud in het vuur, om te zien, of zij in
alles zich moeijelijk te begoochelen en ingetogen betoonen,
en goede bewaarders zijn van de muzenkunst, die
zij geleerd hebben, en, door in al die dingen den goeden
regel en de ware verhoudingen in acht te nemen, voor
zich zelven en voor den staat zoo nuttig zijn als mogelijk
is. En die aanhoudend als kind, als jongeling en
als man beproefd en goed bevonden is, moet als overheid
en wachter van den staat worden aangesteld, en
bij zijn leven vereerd en na zijnen dood geprezen en met
de grootste onderscheiding begraven worden; maar die
de proef niet doorstaat, moet verworpen worden. Aldus
Glauco! moeten wij met het uitkiezen en aanstellen
der overheden en wachters handelen; om het nu maar
in de hoofdtrekken, niet in de bijzonderheden, op te geven.—Ik
hecht er mijn zegel aan.—Dus kunnen wij
hen met het volste regt volkomene wachters, zoo tegen
de vijanden van buiten als tegen de vrienden van binnen
heeten, die zorgen dat de laatsten geen kwaad willen
doen, en de eersten het niet kunnen; en de jongelingen,
die wij tot nog toe wachters genoemd hebben,
noemen wij dan helpers en handhavers van de besluiten
der overheid.—Dat vind ik goed.—


XXI. Zouden wij nu niet met vrucht eene dier nuttige
onwaarheden, waarvan wij straks spraken[83], kunnen
toepassen, en zoo mogelijk de overheden zelve,
maar althans de andere burgers in eene heilzame dwaling
brengen?—Wat meent gij.—Niets ongehoords,
maar iets, dat onder anderen met de Phoenicische Colonie
in Thebe en op vele andere plaatsen vroeger meermalen,
zooals de dichters zeggen, gebeurd is, doch in
onzen tijd niet, en waarschijnlijk ook niet gebeuren zal,
en dat men bezwaarlijk iemand kan doen gelooven.—Gij
schijnt niet veel zin te hebben, om het te zeggen.—En
teregt, zooals gij zelf zult inzien, als gij het
hoort.—Zeg het maar onbeschroomd.—Komaan dan!
al weet ik ook niet, hoe ik het zal durven of kunnen
staande houden. Ik zal dan vooreerst de overheden en
de krijgslieden en verder de andere burgers zoeken te
doen gelooven, dat zij eigenlijk slechts gedroomd hebben,
dat zij door ons werden opgevoed en onderwezen, maar
dat zij in waarheid met hunne wapenen en ander gereedschap
onder den grond zijn gegroeid en gevormd;
en, dat, toen zij behoorlijk gevormd waren, hunne moeder,
de aarde, hen gebaard heeft; en dat zij dus nu
voor hun land als voor hunne moeder behooren te zorgen
en te strijden, zoo het wordt aangevallen, en de
andere burgers beschouwen moeten als hunne broeders,
die ook uit de aarde ontsproten zijn.—’t Is geen wonder,
dat gij weinig zin hadt, om die onwaarheid te zeggen.—Neen
waarlijk niet, maar toch moet gij ook de
rest van het verzinsel aanhooren. Want wij zullen hen
verder aldus toespreken: gij allen, die in onzen staat
woont, zijt dus wel broeders, maar God heeft, toen hij
u maakte, bij de vorming van hen, die voor regeren
bekwaam zijn, goud gebezigd, weshalve zij de voortreffelijksten
zijn; en bij de helpers der overheden zilver;
en ijzer, en koper bij de landlieden en de handwerkers.
Daar gij dus allen bloedverwanten zijt, zult gij wel meestal
kinderen verwekken, die aan u gelijk zijn, maar kan
het toch gebeuren, dat uit goud gevormde ouders zilveren
spruiten verwekken, en uit zilver gevormde gouden,
en evenzoo bij de anderen. Daarom gelast God
vooreerst en vooral de overheden om niets zoozeer in
het oog te houden en te bewaken als de kinderen, ten
einde te zien, welk van die metalen zij in de ziel hebben,
en als uit hen een kind geboren wordt, dat aan
koper of ijzer verwant is, hetzelve geenszins te sparen,
maar het naar zijne geaardheid te behandelen, en in de
klasse der handwerkers en landlieden te doen overgaan,
en als onder dezen personen geboren worden, die blijken
verwantschap met goud of zilver te hebben, die te
vereeren en met de wacht of het helpen der overheden
te belasten, daar de godspraak bepaald heeft, dat onze
staat zal ondergaan, zoo hij door zilver of koper bewaakt
wordt. Ziet gij er eenig middel op, om voor hen
dat verzinsel geloofelijk te maken?—Voor hen zelven,
volstrekt niet, maar wel voor hunne kinderen en verdere
nakomelingen.—Dit zou ook al goed zijn, om te
maken, dat zij meer zorg voor den staat en voor elkander
droegen; want ik vat wel, wat gij wilt. Wij zullen
het dan maar aan de overlevering opdragen, dit
denkbeeld te verspreiden.


XXII. Wanneer wij nu deze kinderen der aarde gewapend
hebben, moeten wij ze onder aanvoering der
overheden de stad doen intrekken. Wanneer zij daar gekomen
zijn, moeten zij zien, waar zij zich het best kunnen
legeren, om zoowel de personen van binnen, die
niet aan de wetten willen gehoorzamen, te bedwingen,
als hen, die van buiten als wolven de schaapskooi aanvallen,
af te weren. Als zij die plaats gekozen hebben,
moeten zij, na de gebruikelijke offers, verblijfplaatsen
voor zich laten maken.—Dat spreekt.—En immers
zulke, die voldoende zijn voor het afweren van koude en
hitte?—Natuurlijk, want gij meent huizen, geloof ik.—Ja,
maar voor krijgslieden, niet voor kapitalisten.—Maar
welk onderscheid maakt gij dan tusschen die twee?—Ik
zal trachten het u te zeggen. Het is voor herders
allerschadelijkst en schandelijkst, de honden, die de
kudde moeten beschermen, zóó te kiezen en zóó te behandelen,
dat zij door teugelloosheid, of honger, of eenig
ander gebrek de schapen pogen kwaad te doen, en meer
op wolven dan op honden gelijken.—Dat is zeker erg.—Dus
moeten wij op allerlei wijzen zorgen, dat onze
krijgslieden in het omgaan met burgers, die hunne minderen
zijn, niet meer op woeste meesters dan op welwillende
beschermers gelijken.—Ja daar moeten wij voor
zorgen.—En zou dit zorgen niet grootendeels in het
geven eener goede opvoeding bestaan?—Ja, maar daarvoor
is reeds gezorgd.—Dat is wat stellig gesproken,
mijn beste Glauco! maar, wat wij daareven zeiden, is
zeker waar, namelijk: dat hen goed op te voeden, waar
dan ook die opvoeding in besta, het voornaamste middel
is, om hen jegens elkander en jegens hunne beschermelingen
zachtzinnig te maken.—Dat is zeker.—Daarenboven
leert het gezond verstand, dat zij zulke woningen
en andere bezittingen moeten hebben, waardoor zij
evenmin zelve bedorven worden als aangezet, om de andere
burgers te mishandelen.—Dat leert het met regt.—Zie
dan nu eens, of zij zóó moeten leven en wonen, om
zoodanig te worden. Vooreerst moet niemand hunner,
zoover dit niet volstrekt noodig is, een eigen bezitting hebben;
verder moet niemands woning en voorraadkamer
gesloten zijn, maar ieder moet er in kunnen komen; ook
moeten zij tot levensonderhoud hebben, wat ingetogene,
moedige krijgslieden behoeven; en daartoe moeten zij
van de andere burgers, tot loon voor hunne bewaking,
zoo veel krijgen, dat zij jaarlijks rondkomen, maar niet
overhouden; en als krijgslieden in eene legerplaats moeten
zij aan gemeenschappelijke tafels te zamen eten. Verder
moeten wij hun zeggen, dat zij goddelijk goud en
zilver van de goden in hunne zielen gekregen hebben,
en dus het menschelijke niet behoeven, noch, door het
bezit van dat vergankelijke goud, wat zij hebben, mogen
bezoedelen, daar er vele gemeene dingen met het goud,
dat de menigte heeft, gedaan worden, maar het hunne
zuiver is; en daarom mogen zij alleen onder de burgers
geen goud of zilver behandelen, noch aanraken, noch
er mede onder hetzelfde dak zijn, of het aan hun ligchaam
hangen, of er uit drinken. Alzoo toch kunnen
zij behouden blijven en den staat behouden; doch, wanneer
zij eigen landerijen, huizen en geld hebben, zullen
zij financiers of boeren zijn, maar geen wachters;
en zullen de andere burgers beheerschen, niet beschermen;
en ze hatende en door hen gehaat wordende, gedurende
hun geheele leven ze belagen en aan hunne
lagen blootstaan, en veel meer voor de vijanden van
binnen dan voor die van buiten vreezende, zoowel
zich zelven als den geheelen staat hals over kop in het
verderf storten. Om al deze redenen zullen wij zeggen,
dat de wachters, wat woningen enz. aangaat, zóó
moeten gesteld zijn, en wij zullen dat bij de wet vaststellen.
Niet waar?—Zekerlijk, zeide Glauco.



Voetnoten




[36] Odyss. XI. 488.







[37] Il. XX. 64.







[38] Il. XXIII. 103.







[39] Odyss. X. 495.







[40] Il. XVI. 856.







[41] Il. XXIII. 100.







[42] Odyss. XXIV. 6.







[43] Il. XXIV. 3 sqq.







[44] En van wien men dus verwachten zou, dat hij althans
nog iets goddelijks in zijn karakter over had.







[45] Il. XXII. 414.







[46] Il. XVIII. 54.







[47] Il. XXII. 168.







[48] Il. XVI 433.







[49] Il. I. 599.







[50] Odyss. XVII. 383.







[51] Diomedes komt bij Homerus met al zijne dapperheid
als een zeer bescheiden karakter voor. In de aangehaalde
plaats, Il. IV. vs. 370-418, wordt hij door Agamemnon
ten onregte berispt, maar zwijgt uit eerbied voor den Koning.
Hierop neemt Sthenelus het woord en weèrlegt Agamemnon
vrij vinnig, waarover hij nog door Diomedes bestraft wordt.







[52] Il. IV. 431.







[53] Il. I. 225.







[54] Od. IX. 5.







[55] Od. XII. 342.







[56] Il. XIV. 291.







[57] Od. VIII. 266.







[58] Od. XX. 17.







[59] Il. IX. 496.







[60] Il. XIX. 278.







[61] Il. XXIV. 175.







[62] Il. XXII. 15.







[63] Il. XXI. 233.







[64] Il. XXIII. 144.







[65] Il. XXIV. 16.







[66] Il. XXIII. 175.







[67] In het Grieksch staat hier nog tusschen: van de geesten.
Ik heb die woorden weggelaten, omdat wij in het vorige niets
van die geesten gehad hebben, en zij zeer ligt door een later Platonicus
kunnen ingevoegd zijn, daar die wijsgeeren bijzonder veel
werk van daemonen, engelen, geleigeesten enz., maakten. Zie
Nieuwenhuis, Initia Philosophiae Theoreticae II. 1. p. 33.







[68] Zoo dit ernstig gemeend is, dan is de stelling, dat
Plato zoo maar voort schreef, niet ligt te ontkennen. Ik heb
echter in den Phaedo en den Theaetetus reeds zoeken aan te
toonen, dat Plato wel degelijk een geregeld plan volgde en
niet schreef, zoo als de geest getuigde. Men kan evenwel deze
plaats misschien ook zóó uitleggen, dat Socrates zegt: niet
wat ons al of niet goed dunkt, maar wat van zelfs uit ons
onderwerp voortvloeit, moeten wij onderzoeken.







[69] Het opzeggen van gedichten was in Griekenland een tak
van industrie, die tot vergoeding voor de weinige verspreiding
der boeken ten gevolge van hunne kostbaarheid diende.







[70] De rollen op het Grieksche tooneel werden allen door
mannen vervuld, waarin geene zwarigheid was, dewijl de
tooneelspelers gemaskerd waren.







[71] Alle dergelijke beroepen werden door de Grieksche geleerden
veracht, omdat zij ze voor geestverdoovend hielden, wegens
het werktuigelijke der bezigheid.







[72] Het Grieksche woord, dat hier opvoeders beteekent,
drukt slaven uit, die met de zorg voor de kinderen belast werden,
iets dat bij de Grieken zeer gewoon was, doch aan hunne
wijsgeeren niet weinig ergernis gaf, vooral ook om de verkeerde
keus, die vaak daarbij plaats had. Men leest onder anderen
in het boekje over de opvoeding, dat aan Plutarchus wordt
toegeschreven: Hoofdst. VII. «Hetgeen tegenwoordig door velen
gedaan wordt, is allerbespottelijkst. Want van hunne goede
slaven maken zij sommigen tot landbouwers, anderen tot schippers,
of verkoopers, of huisverzorgers, of bestuurders van geldzaken;
maar zoo zij een slaaf hebben, die aan den drank verslaafd
en snoepachtig is, en voor niets anders deugt, dragen zij hem
de opvoeding hunner zonen op.»







[73] De lier en cither waren aan Apollo gewijd, en Marsyas
wordt bij de dichters als de patroon van het fluitspel
beschouwd, daar hij de door Athene uitgevondene, maar weggeworpene
fluit opraapte, en zich daarop geoefend hebbende,
zelfs Apollo tot een muzijkalen wedstrijd durfde uitdagen.







[74] Over dit punt is vooral lezenswaard K. O. Müller,
Gesch. d. Gr. Lit., Deel I. blz. 263 volgg.







[75] Een beroemd toonkunstenaar, die te gelijk met Socrates
leefde, doch, toen de Republiek werd uitgegeven, waarschijnlijk
reeds overleden was.







[76] Hierin ligt eene belangrijke waarheid opgesloten. Wij
begrijpen het best redeneringen over zaken, die ons reeds bekend
zijn, en het is verkeerd, voordat de toehoorders iets van
de feiten weten, hun die feiten te willen verklaren en derzelver
onderling verband te doen inzien. Zie H. M. Moll, Latijnsche
Spraakkunst, voorberigt, blz. 1.







[77] Socrates zelf was verschrikkelijk leelijk, waarom Alcibiades
hem in het Gastmaal met een monsterachtig Silenusbeeld
vergelijkt, dat tot koker moest dienen, om een schoon
gouden godenbeeldje te bewaren.







[78] Het woord gymnastiek wordt hier in zeer uitgebreiden
zin genomen, daar het niet slechts ligchaamsoefeningen aanduidt,
maar alles wat tot het bewaren en versterken des ligchaams
dienstig is.







[79] Boek III. Hoofdst. X.







[80] Ilias XI. 505, 617, 841. Plato vertelt deze geschiedenis
niet volkomen juist, hetgeen waarschijnlijk daaraan moet
geweten worden, dat hij ze uit zijn geheugen aanhaalde. Hoe
echter die gewonde held heette, en wie hem oppaste, is hier
geheel onverschillig; genoeg, dat aan de behandeling der gewonden
bij Homerus duidelijk te zien is, dat in die eenvoudige
tijden de menschen niet zoo teer waren als tegenwoordig,
en zich minder voor alles in acht namen, zonder dat dit hunne
gezondheid benadeelde; waaruit blijkt, hoe heilzaam een eenvoudige
levenswijs voor den welstand des ligchaams is. Hoezeer
naauwkeurigheid in het aanhalen verdient geprezen te worden,
is het echter verkeerd op de letter te vitten, zoo de
geest maar goed gevat is.







[81] Il. IV. 213.







[82] Zie Phaedo, Hoofdst. XXXIX.







[83] Zie Boek II. Hoofdst. XXI. III. Hoofdst. III.










VIERDE BOEK.





I. Toen vatte Adimantus het woord op, en zeide:
Socrates! wat zult gij antwoorden, als iemand zegt,
dat gij die mannen niet bijzonder gelukkig maakt, en
ze zelven daartoe laat meêwerken, dewijl zij eigenlijk de
meesters van den staat zijn en er toch geen voordeel van
trekken, door zoo als de anderen akkers te hebben, en
schoone, ruime huizen te bouwen, en die met behoorlijk
huisraad te voorzien, en eigene offers aan de goden
te wijden, en gasten te ontvangen, en, zoo als gij daareven
zeidet, goud en zilver te bezitten, en wat meer
tot het geluk noodig wordt geoordeeld? Want men
zou waarlijk kunnen zeggen, dat zij niet meer schijnen
te zijn dan huurtroepen, die slechts tot bewaking van
den staat zijn aangeworven.—Juist, zeide ik, die slechts
in de kost zijn, maar anders geen loon krijgen, zoodat
zij geen reis op hun eigen kosten kunnen doen, en niets
hebben om aan hoeren te geven, of op andere wijs door
te brengen, zoo als zij plegen te doen, die voor gelukkig
gehouden worden.—Juist, dat is ook een deel der
beschuldiging.—En nu vraagt gij, wat wij daarop zullen
antwoorden?—Ja.—Langs denzelfden weg, zeide
ik, dien wij tot nog toe gevolgd hebben, hoop ik te
vinden wat wij zeggen moeten. Want wij zullen zeggen,
dat zij welligt juist zóó het gelukkigste zijn zullen; dat
wij echter den staat niet stichten, opdat ééne klasse
meer dan de overige, maar opdat de geheele staat gelukkig
zij; want, dat wij in zulk eenen het gemakkelijkst
de regtvaardigheid hoopten te vinden, en evenzoo
in die, welke het slechtst was ingerigt, de onregtvaardigheid,
om vervolgens onze eigenlijke vraag te beantwoorden.—Zoo
wij dus den staat gelukkig willen maken,
bedoelen wij niet eenige weinige uitverkorenen, maar
den geheelen staat; en zullen vervolgens op dezelfde wijs
den tegenovergestelden bezien. Want, als wij eens een
mensch schilderden en iemand er bij kwam en ons berispte,
omdat wij het schoonste deel niet met de schoonste
verwen hadden gekleurd, daar wij de oogen, die toch
het schoonste zijn, niet met purper, maar met zwart
bestreken hadden; zou onze regtvaardiging slechts behoeven
te bestaan in de woorden: vriend! meen niet,
dat wij de oogen zoo mooi moeten maken, dat zij niets
meer van oogen hebben, en verlang datzelfde niet omtrent
de andere ligchaamsdeelen: maar zie liever, of wij
het geheel schoon maken, door aan ieder deel te geven, wat
er aan toekomt. Evenzoo moet gij ons ook nu niet dwingen,
aan de wachters zulk een geluk te geven, waardoor
zij alles behalve wachters zouden worden. Want wij konden
ook de boeren wel in gala kleeden en met goud behangen
en hen voor pleizier het land laten bebouwen,
en de pottebakkers bij het vuur laten aanliggen en eten
en drinken, met het wiel naast hen, om als zij lust hadden
potten te maken: en al de anderen op dezelfde wijs
gelukkig maken, opdat ieder in den staat gelukkig zou
wezen. Zoo iets moet gij ons echter niet aanprijzen,
want als wij uwen raad volgen, blijft de boer geen
boer, noch de pottebakker pottebakker, en geen ander
der beroepen, die te zamen den staat vormen, blijft in
stand. Bij de anderen is dit minder, want al zijn de
schoenmakers slecht, en bedorven, en slechts in schijn
schoenmakers, dan is dit voor den staat nog niet gevaarlijk;
maar zoo de bewakers der wetten en van den staat dit
slechts in schijn zijn, dan ziet gij, dat zij den geheelen
staat te gronde rigten; terwijl zij in het tegenovergestelde
geval de hoofdbewerkers van deszelfs bloei en geluk
zijn. Zoo wij dus werkelijke wachters maken willen,
dan zorgen wij vooral, dat zij den staat geen kwaad doen;
maar hij die zóó spreekt, en ze tot boeren of tot een
gezelschap van gelukkige feestvierders maakt, moge daarmede
meenen wat hij wil, van een staat heeft hij geen
begrip. Dus moeten wij toezien, of wij de wachters aanstellen
met het plan, dat zij zelven zoo gelukkig mogelijk
zijn, of dat wij dit voor den geheelen staat moeten beoogen,
en die helpers en wachters met dwang en overreding
daarheen moeten brengen, dat zij hun eigen werk
zoo goed mogelijk verrigten, en al de anderen desgelijks;
opdat, terwijl de geheele staat groeit en bloeit, iedere
stand zoo veel deel aan dat geluk krijge, als volgens zijn
aard mogelijk is.


II. Dat moet ik toestemmen, zeide hij.—En wat
zegt gij dan van hetgeen daarmede zamenhangt?—Wat
bedoelt gij?—Zie eens of deze dingen de andere werklieden
bederven en slecht maken?—Welke?—Rijkdom
en armoede.—Hoe zoo?—Dat zal ik zeggen.
Gelooft gij, dat een koperslager, als hij rijk is geworden,
nog langer werk van zijn vak zal willen maken?—Wel
neen.—Dus zal hij luier en nalatiger worden, dan
te voren?—Zekerlijk.—En dus als koperslager ook
slechter?—Veel slechter.—En zoo hij aan den anderen
kant zich door armoede geen werktuigen, of wat
verder voor zijn vak noodig is, kan aanschaffen, dan
zal hij slechter werk voortbrengen, en zijne zonen, of
wie hij verder onderwijst, tot slechter werklieden maken.—Dat
kan niet anders.—Dus worden door beiden,
door rijkdom en armoede, de werklieden zoowel als
hun werk slechter.—Dat blijkt.—Dus hebben wij nog
een paar dingen gevonden, die door de wachters op allerlei
wijs buiten den staat behooren gehouden te worden.—En
dat zijn?—Rijkdom en armoede; daar de
eerste weelde, luiheid en zucht naar verandering te weeg
brengt; de tweede insgelijks zucht naar verandering en
tevens laagheid en slechtheid.—Dat is waar.—Doch,
Socrates! bezie echter dit eens. Hoe zal onze staat
oorlog kunnen voeren, wanneer hij geene schatten bezit,
vooral zoo hij met een grooten en rijken staat te doen
heeft?—Natuurlijk zal dat tegen éénen moeijelijker en
tegen twee gemakkelijker gaan.—Hoe meent gij dat.—Vooreerst,
als er moet gevochten worden, zullen zij dan
niet tegen rijke lieden optrekken, terwijl zij zelve beoefenaars
van den oorlog zijn?—Ja, dat is zoo.—Maar,
Adimantus! zou een bokser, die zijn vak volkomen
meester was, niet gemakkelijk kunnen vechten
met twee personen, die geen boksers, maar rijk en vet
waren?—Als zij te gelijk kwamen, zou dat welligt
zoo heel gemakkelijk niet gaan.—Ook niet, zoo hij
mogt gaan loopen[84], en zich telkens omkeerende hem,
die het meest onder zijn bereik was, een slag geven, en
zoo hij dit telkens herhaalde, en dat wel in de brandende
zon? zou dan zóó iemand niet vele dergelijken
aan kunnen?—Zóó zou het waarschijnlijk wel gaan.—Maar
gelooft gij niet, dat de rijken altijd nog meer kennis
en ondervinding van het boksen, dan van den oorlog
hebben[85]?—Ja, dat geloof ik wel.—Dus zullen
onze geoefende manschappen waarschijnlijk met gemak
tegen een dubbel of driedubbel aantal bestand wezen.—Nu
moet ik het toestemmen, want ik vind, dat gij gelijk
hebt.—En zoo zij nu naar den éénen staat een gezantschap
zonden, om, zoo als wij naar waarheid doen
kunnen, te zeggen: wij gebruiken geen goud of zilver,
want dit is ons niet geoorloofd, maar u wel; voeg u
daarom bij ons, en verkrijg tot belooning de bezittingen
der anderen: gelooft gij dan wel, dat iemand, dit hoorende,
liever tegen sterke en magere honden zou vechten,
dan met die honden tegen vette en zwakke schapen?—Wel
neen. Maar zoo nu die rijkdommen eens
het eigendom zijn van éénen staat, zou die dan toch
niet gevaarlijk zijn voor een armen staat, als den onzen?—Gij
zijt wel goed, daar gij ook aan andere staten,
dan dien wij daareven gesticht hebben, den naam
van staat wilt geven.—Hoe moet het dan.—Zij moeten
met een grooteren naam benoemd worden. Want
ieder hunner is niet één staat maar meer dan één, die
als in het schaakspel[86] vijandig tegen elkander over
staan. In de kleinste zoogenoemde staten toch zijn er
eigenlijk twee, die der armen en die der rijken, en in
ieder van die zijn er weer verscheidene, die gij verkeerd
zoudt doen met als één te beschouwen, daar gij,
door ze als velen te behandelen, en het geld, de magt en
de personen van den éénen aan den anderen te geven,
altijd veel bondgenooten en weinig vijanden zult hebben.
En zoolang uw staat de voorgeschrevene matige levenswijs
in acht neemt, zal hij niet in schijn, maar in werkelijkheid
de grootste wezen, al had hij slechts duizend
voorvechters; want één wezenlijk zoo grooten staat zult
gij niet ligt bij de Grieken of de barbaren vinden, maar
wel velen, die vrij wat grooter schijnen. Of denkt gij er
anders over?—Ik niet.—


III. Dus, zou dit de beste maatstaf zijn voor onze
overheden, bij het bepalen van de grootte van den staat en
van het grondgebied, dat zij er voor moeten trachten te verwerven.—Wat?—Dat
hij zoolang mag aan wassen als zijne
eenheid er geen gevaar bij loopt; verder niet.—Juist.—Dus
zullen wij de wachters ook daarvoor laten
zorgen, dat de staat niet klein en ook niet schijnbaar groot,
maar van genoegzame grootte en één zij.—Dat is nog al eenvoudig.—En
nog eenvoudiger is hetgeen wij reeds gezegd
hebben, dat, indien onder de wachters een kind
van minder aanleg geboren wordt, dit in een anderen
stand moet overgebragt worden, en evenzoo een uitstekend
kind uit een anderen stand naar de wachters. En
hiermede bedoelden wij tevens, dat ook onder de andere
burgers ieder aan dat werk moet gezet worden, waartoe
hij het best geschikt is, opdat ieder, alleen zijn vak
uitoefenend, niet velen maar één zij; en alzoo ook de geheele
staat één zij, niet vele.—Ja, dat laatste is nog
eenvoudiger.—Och, mijn beste Adimantus! al onze
voorschriften zijn minder zwaar dan zij schijnen, zij zijn
allen eenvoudig; zoo zij dit ééne groote, of liever juist
voldoende maar in het oog houden.—En dat is?—Het
onderwijs en de opvoeding, want als zij goed zijn
opgevoed en menschen worden zoo als het behoort, dan
zullen zij dat alles gemakkelijk inzien, en meer nog dan
dit, b. v. ten opzigte van de vrouwen en de kinderen,
dat ook hierin, volgens het spreekwoord, alle goederen
onder vrienden moeten gemeen zijn.—Ja dat zou dan
alles wel te regt komen.—En, als die staatsregeling
maar eens goed aan den gang is, dan breidt zij zich als
in een cirkel uit. Want aanhoudend goede opvoeding en
onderwijs maakt de geaardheid goed; en zoo kinderen
van een goede geaardheid zulk een opleiding deelachtig
worden, dan worden zij nog beter dan hunne ouders,
zoowel in andere opzigten als met betrekking tot de voortteling,
even als dit bij andere dieren plaats heeft.—Dat
is waarschijnlijk.—Om het dus met korte woorden
te zeggen, de overheden van den staat moeten vooral
zorgen, dat er geene nieuwigheden in de gymnastiek en
de muzenkunst worden ingevoerd, maar daartegen met
allen ijver waken; en zorgen, dat de woorden: het nieuwste
lied is voor de menschen gewoonlijk het aangenaamste:
niet zóó worden uitgelegd en geprezen, alsof hier
geen nieuw dichtstuk maar een nieuwe zangwijs bedoeld
werd. Want die mag niet geprezen noch aangenomen
worden. Het aannemen toch van nieuwe zangwijzen is
gevaarlijk voor het geheel; want, zoo als Damon zegt,
en ik toestem, nooit worden de wijzen der muzijk veranderd,
zonder dat dit de grootste veranderingen in de
wetten van den staat na zich sleept.—Dat stem ik ook
toe, zeide Adimantus.—


IV. Dus, zeide ik, moeten de wachters vooral over
de muzenkunst de wacht houden.—De overtreding
komt althans van dien kant ligt ongemerkt binnen.—Juist,
want zij heeft dáár de gedaante van een spel dat
volstrekt geen kwaad doet.—Zij doet dan ook niets
anders, dan dat zij zich langzaam vestigende zoetjes en
zachtjes in de zeden en de oefeningen binnensluipt, vandaar
zich met meer kracht naar de onderlinge verbindtenissen
keert, vervolgens de wetten en staatsinrigtingen
losmaakt, en eindelijk alle bijzondere betrekkingen en
den geheelen staat vanéénscheurt.—Ziet gij dat zóó
donker in, zeide ik.—Ja zeker.—Dus, moeten onze
knapen, zoo als wij reeds zeiden, dadelijk door hunne
spelen in de vereischte stemming gebragt worden, want
als zij door dezelve de wetten leeren overtreden, dan
kunnen zij onmogelijk tot vereerders van de wet en tot
brave menschen opgroeijen.—Dat spreekt.—En wanneer
zij integendeel reeds bij hunne kinderspelen door de
muzenkunst in die stemming gebragt worden, welke
door de wet verlangd wordt; dan blijft hun dezelve bij,
en oefent overal haren invloed uit, en brengt veel gebrekkigs
in den staat eindelijk te regt.—Dat is volkomen
waar.—Dus, vinden zij dan ook al die schijnbare
kleinigheden, waarop de wet ook invloed moet uitoefenen,
en die vroeger zoo zeer verwaarloosd werden.—Welke?—Bij
voorbeeld: dat de jongeren, zoo als passend
is, in de tegenwoordigheid der ouderen zwijgen,
en ze op de eerste plaats laten aanliggen en voor hen
opstaan, dat de kinderen hunne ouders eeren, dat bij
het dragen van het haar, bij de kleeding, bij het schoeisel
enz., de betamelijkheid wordt in acht genomen, en
wat dies meer zij. Vindt gij dat ook niet?—Ja zeker.—Op
dit alles echter wetten te maken zou dwaas
zijn; want het is toch onmogelijk die wetten te laten
nakomen.—Dat gaat niet.—Het schijnt dan ook, Adimantus!
dat iemand de rigting, die hij door zijne opvoeding
krijgt, in zijn verdere leven van zelfs volgt[87];
daar immers het gelijke steeds het gelijke met zich meêbrengt.—Juist.—En
eindelijk komt dan hieruit, zou
ik zeggen, de hoogst mogelijke trap van goed of kwaad
te voorschijn.—Natuurlijk.—Daarom zou ik ook
niet eens willen beproeven, op die dingen wetten te
maken.—Daar hebt gij gelijk in.—Verder, bij de
goden! hetgeen den handel betreft, en de onderlinge
schikkingen der kooplieden of de overeenkomsten met
arbeiders, en de beleedigingen, en beschadigingen, en
het beschuldigen, en het verkiezen van regters, en het
invorderen of vaststellen van noodzakelijke belastingen
op de markt of in de havens, en wat verder op het handhaven
der orde op de markt, in de havens en in de stad
betrekking heeft, zullen wij van dat alles in de wet durven
spreken?—Het is onnoodig, hieromtrent voor
wezenlijk beschaafde menschen voorschriften te geven;
want over het geheel zullen zij ligtelijk vinden, welke
bepalingen daaromtrent moeten gemaakt worden.—Juist,
mijn vriend! zoo God slechts geeft, dat de reeds vastgestelde
wetten in wezen blijven.—En zoo dat geen
plaats heeft, zullen zij, met vele dergelijke bepalingen te
maken en die telkens te veranderen, bun leven slijten,
in de hoop, eindelijk het beste te zullen treffen.—Gij
zegt, dat dezulken zullen leven als zieken, die uit gebrek
aan veerkracht niet kunnen besluiten om hunne
verkeerde levenswijs te laten varen.—Juist.—Die hebben
dan ook eene fraaije manier van leven. Want zij
vorderen niets met al hun innemen, dan dat zij meer
afwisseling in hunne kwaal brengen en die grooter maken,
terwijl zij van ieder nieuw middel beterschap verwachten.—Gij
schetst den toestand van zulke zieken
volmaakt naar waarheid.—Maar wat zegt gij nu hiervan?
Vindt gij het ook niet aardig, dat zij niemand
minder kunnen velen, dan hem, die hun zegt, zoo als
het is, dat zoolang zij voortgaan met drinken en smullen
en naar de meisjes loopen, geen innemen, noch
branden, noch snijden, noch tooverzangen, noch broeijen,
noch eenig ander middel hun iets kan helpen?—Heel
aardig vind ik dat niet; want boos te worden
op iemand, die ons goeden raad geeft, is al heel onaardig.—Dus
zijt gij, naar het schijnt, geen lofredenaar
van zulke personen.—Neen waarlijk niet.—


V. Dus zult gij het zeker ook niet prijzen, wanneer
een staat zoo handelt. Of vindt gij niet, dat hetzelfde
plaats heeft in die staten, welke, hoewel een slechten
regeringsvorm hebbende, de burgers op doodstraf verbieden
pogingen aan te wenden tot het veranderen der
geheele staatsregeling; terwijl hij, die hen, zonder daaraan
te raken, het bereidwilligste dient en zich bij hen
door vleijerij weet aangenaam te maken, en hunne begeerte
vooruit weet te raden en die spoedig te vervullen,
de mooije man is, en om zijne wijsheid geëerd
wordt[88]?—Dat komt op hetzelfde neer, en ik prijs het
volstrekt niet.—En bewondert gij nu niet den moed
en de handigheid van hen, die zulke staten met bereidwilligheid
dienen?—Of ik: behalve zoo zij zich daardoor
laten foppen, en zich waarlijk voor staatkundigen
houden, omdat zij door de menigte geprezen worden.—Hoe
zegt gij? waarom neemt gij dat die menschen zoo
kwalijk? Of houdt gij het voor mogelijk, dat iemand,
die niet kan meten, wanneer velen, die er even weinig
verstand van hebben, staande houden, dat hij vier ellen
lang is, dit niet eindelijk zelf van zich zelven gaat gelooven?—Daar
hebt gij gelijk in.—Maak u dan maar
niet boos. Want zulke wetgevers zijn alleraardigste menschen,
die altijd lappen, en meenen tegen de kwade
trouw in de overeenkomsten en de andere gebreken een
middel te zullen vinden, daar zij niet merken, dat zij
eigenlijk een moriaan wasschen.—Ja, dat doen zij waarlijk.—Ik
zou echter meenen, dat een goed wetgever
zulk eene wijs van wetten en inrigtingen te maken noch
in een slecht noch in een goed ingerigten staat zou toepassen:
in den eersten niet, omdat het daar nutteloos
is en nergens voor dient; in den laatsten niet, omdat
die dingen deels door ieder kunnen gevonden worden,
deels van zelfs uit de eens gegevene rigting volgen.—Wat
rest ons dan nu nog vast te stellen? zeide hij.—Hierop
zeide ik: ons niets, maar Apollo te Delphi moet
nu nog de grootste, schoonste en belangrijkste bepalingen
maken.—Welke?—Die op het stichten van tempels,
en op de offers en andere eerbetooningen aan de
goden, geesten en helden, en op het begraven der lijken
en het bevredigen van de schimmen der afgestorvenen.
Van die dingen toch hebben wij zelve geen kennis,
en zullen ons, zoo wij wijs zijn, bij het stichten
van onzen staat tot geen anderen leermeester wenden,
dan tot dien onzer vaderen; deze God toch heeft van
oudsher als leermeester van alle menschen zijnen zetel
op het middelpunt der aarde[89].—Dat zegt gij goed,
en zoo moeten wij doen.—


VI. Dus, zoon van Aristo! uw staat is dan voltooid:
licht nu eens bij, en laat uw broeder en Polemarchus
en de anderen ons helpen, om te zien, of wij
vinden kunnen, waar de regtvaardigheid en de onregtvaardigheid
schuilen, en waarin zij van elkander onderscheiden
zijn, en welke van beiden iemand hebben moet,
om gelukkig te wezen, hetzij goden en menschen met
hem bekend zijn, of niet.—Wat gij zegt, zal u niets
baten, zeide Glauco, want gij hebt beloofd te zoeken,
daar gij het goddeloos vondt de zaak der regtvaardigheid
niet op allerlei wijs naar uw vermogen te bepleiten[90].—Wat
gij mij herinnert is waar, zeide ik, en
zóó moet het dan maar gebeuren; doch gij moet ook
een handje helpen.—Goed, zeide hij, dat willen wij
doen.—Ik heb hoop, zeide ik, het zóó uit te vinden.
Ik geloof dat onze staat, daar hij behoorlijk is ingerigt,
volkomen goed is.—Noodzakelijk.—Dus is hij natuurlijk
wijs, en moedig, en ingetogen, en regtvaardig[91].—Natuurlijk.—Zoo
wij dus een deel van die
eigenschappen in hem gevonden hebben, dan is het overige
het nog niet gevondene.—Dat spreekt.—Wanneer
wij dus één van vier dingen, die ergens in waren,
zochten, en dat ééne vonden, zouden wij tevreden zijn;
maar zoo wij de drie anderen eerst gemerkt hadden, zou
juist daardoor het gezochte bekend worden; want het
zou natuurlijk niets anders zijn dan het overgeblevene.—Dat
is waar.—Dus moeten wij met deze vier eveneens
handelen.—Dat is duidelijk.—


Vooreerst dan meen ik in onzen staat de wijsheid te
zien; en ik merk daaromtrent iets zonderlings.—Wat?—Ik
geloof, dat onze staat werkelijk wijs is: want hij handelt
met goed overleg. Niet waar?—Ja.—En dit
goed overleg is eene soort van kennis, want goed overleg
steunt niet op onkunde, maar op kennis.—Dat
spreekt.—Maar nu zijn er vele verschillende soorten
van kennis in den staat.—Zekerlijk.—Moeten wij dan
nu den staat wijs en goed overleggend noemen wegens
de kennis der timmerlieden?—Wel neen, want die
kennis strekt zich niet verder uit dan tot het timmeren.—Dus
is een staat nog niet wijs te noemen, al wordt daarin
kostelijk beraadslaagd over de beste manier om hout
te bewerken.—Volstrekt niet.—Of, om bedrevenheid
in het geelgieten, of iets dergelijks?—Om niets van
dat alles.—En ook niet om het verstandig bearbeiden
van den grond. Vindt gij wel?—Neen ik.—Maar is
er dan bij eenige burgers van onzen daareven gestichten
staat eenige kennis, die geen betrekking heeft op een
of ander deel, maar op den geheelen staat, en op de
beste wijs, waarop hij van binnen moet zijn ingerigt
en zich jegens andere staten moet gedragen?—Wel zeker.—En
welke is die kennis en bij wie wordt zij
gevonden?—Het is de kennis der wachters, die vooral
gevonden wordt bij de overheden, die wij volkomene
wachters genoemd hebben.—En hoe noemt gij den staat
om die kennis?—Goed overleggend, en in waarheid
wijs.—En wie gelooft gij nu, dat in onzen staat talrijker
zijn zullen, de koperslagers of die volkomene wachters?—De
koperslagers.—En zouden gene ook niet
minder talrijk zijn dan al de overigen, die naar eenige
kennis genoemd worden?—Ongetwijfeld.—Dus zal
een staat, die zoo als het hoort is ingerigt, door zijne
minst talrijke klasse van inwoners, en zijn kleinste deel,
de overheid en de kennis die daarin gevonden wordt,
geheel wijs wezen; en het schijnt te blijken, dat zij, die
de eigenlijke wijsheid bekomen, uit den aard der zaak
weinig in getal zijn[92].—Wat gij zegt is volkomen
waar.—Dus hebben wij, ik weet niet hoe, één van de
vier gevonden en zijne plaats in den staat vastgesteld.—Ik
althans meen, dat dit genoegzaam is uitgemaakt.—


VII. Edoch de moed en het deel van den staat,
waarin hij gevonden wordt, en daardoor den geheelen
staat regt geeft op den naam van moedig, is juist niet
moeijelijk te vinden.—Hoe zoo?—Zou wel iemand,
zoo hij een staat moedig of lafhartig noemde, naar iets
anders zien dan naar dat deel, waaraan de zorg voor den
oorlog is opgedragen?—Zeker niet.—Ik geloof dan
ook niet, dat de andere inwoners, door laf of moedig te
zijn, den staat zus of zoo kunnen maken.—Ik ook niet.—Dus
is een staat ook moedig door een zijner deelen, dewijl
hij in dat deel de kracht heeft, die noodig is, om
altijd de meening te bewaren, dat datgene verschrikkelijk
is, hetwelk de wetgever bij het onderwijs als zoodanig
leerde beschouwen. Of noemt gij dat geen moed?—Ik
vat nog niet goed, wat gij zegt; zeg het nog eens.—Ik
noem den moed een bewaren zeide ik.—Welk bewaren?—Van
de meening, die volgens de wet door de
opvoeding is ingeprent, aangaande hetgeen al of niet
verschrikkelijk is. En ik sprak van altijd bewaren, omdat
die meening bij smart en vermaak en begeerten en
verschrikkingen moet bewaard blijven en niet verloren
gaan. Wil ik u eens zeggen, waarmede ik meen dit te
kunnen vergelijken?—Gaarne.—Weet gij dan niet,
dat de wolverwers, wanneer zij wol purper willen verwen,
eerst uit wol van verschillende kleuren alleen
de witte uitkiezen, vervolgens die met niet weinig zorg
bereiden, opdat zij zoo veel mogelijk het kleursel opneme,
en haar er dan in doopen? En het op die wijs
geverwde wordt vast van kleur, en het wasschen met of
zonder loog kan de kleur er niet uitkrijgen; maar gij
weet, hoe het gaat met hetgeen niet zóó is behandeld,
hetzij het met purper of met andere kleuren zonder die
bereiding geverwd wordt.—Ja, dat verschiet door het
wasschen en wordt leelijk.—Iets dergelijks nu moet
gij aannemen, dat ook wij naar ons vermogen gedaan
hebben, toen wij de krijgslieden uitkozen, en die door
muzenkunst en gymnastiek opleidden; want weet, dat
wij toen niet anders bedoelden, dan dat zij, aan ons gehoor
gevende, de wetten als eene verwstof zoo goed mogelijk
zouden inzuigen, opdat hunne meening omtrent
het verschrikkelijke en omtrent de andere dingen vast
van kleur zou worden, daar zij in eene door natuur en
opvoeding goede geaardheid is opgenomen, en dus ook
niet wordt uitgewasschen door die sterke loog, het vermaak,
die meer vermag dan potasch of salpeter, of door
smart, begeerte, vrees, enz. En zulk eene sterkte en
voortdurende bewaring van de ware en wettige meening
omtrent het al of niet verschrikkelijke heet ik moed,
tenzij gij van een ander gevoelen zijt.—Dat ben ik
niet, zeide hij. Want ik geloof, dat gij, wanneer omtrent
dezelfde zaken, zonder opvoeding bij dieren, of slaven
een ware meening ontstaat, die niet bijzonder wettig
vindt, en ze als heel wat anders beschouwt dan den
waren moed.—Goed gevat, zeide ik.—Dan heb ik
er vrede meê, dat dit moed is.—Dit is dus uitgemaakt,
voor zoover de moed in staatszaken te pas komt;
later zullen wij, zoo gij wilt, dit punt beter behandelen.
Want nu zoeken wij niet dit, maar de regtvaardigheid;
en daarvoor is, geloof ik, het gezegde voldoende.—Dat
ben ik met u eens.—


VIII. Dus moeten er dan nog twee in den staat
gevonden worden: de ingetogenheid, en het doel van al
ons zoeken: de regtvaardigheid.—Juist.—Maar zouden
wij nu de regtvaardigheid niet kunnen vinden, zonder
nog moeite aan de ingetogenheid te besteden?—Ik
weet het niet, en zoo wij dan de ingetogenheid overslaan,
verlang ik het niet eens, maar als gij mijn zin
doen wilt, onderzoek deze dan eerst.—Dat wil ik ook
wel doen, zeide ik, als het niet verkeerd is.—Waarom
zou het verkeerd zijn? Onderzoek maar.—Komaan
dan! Zoo als het nu schijnt te staan, gelijkt zij meer
dan de vorigen op eene soort van overeenstemming en
harmonie.—Hoe zoo?—Immers, de ingetogenheid is
eene soort van ordelijkheid en van beheersching der lusten
en begeerten, zoo als blijkt uit het gewone zeggen,
dat de ingetogene meester over zich zelven is, en wat
meer van dien aard als kenmerk der ingetogenheid wordt
opgegeven. Niet waar?—Ja zeker. Maar is dat meester
over zich zelven niet eigenlijk ongerijmd? want die
meester over zich zelven is, is ook knecht van zich zelven,
en daar hij toch één en dezelfde persoon is, is hij
dan meester en knecht te gelijk.—Dat is zoo.—Edoch
deze uitdrukking beteekent, geloof ik, dat in de ziel
van den mensch een beter en een slechter deel is; en
wanneer nu het betere meester is van het slechtere,
dan noemt men dat meester over zich zelven te zijn, en
prijst het: maar wanneer, door slechte opvoeding of
slechten omgang, het slechtere deel zóó toeneemt, dat
het betere er door overheerscht wordt, dan berispt men
dit en zegt, dat zóó iemand zich zelven niet meester
is.—Dat geloof ik ook.—Beschouw dan nu onzen
nieuwen staat eens, en gij zult er het eerste vinden;
want gij zult moeten toestemmen, dat hij teregt meester
van zich zelven wordt geroemd, zoo dit ten minste
beteekent, dat het betere deel over het slechtere heerschappij
voert.—Ik zie, dat gij waarheid spreekt.—Dit
zult gij nog meer inzien, zoo gij het volgende opmerkt.
Menigvuldige en velerlei begeerten en aandoeningen
van vermaak en smart kan men vooral bij kinderen,
en vrouwen[93], en slaven, en bij de meesten
en minstwaardigen der zoogenaamd[94] vrije mannen aantreffen.—Ongetwijfeld.—Maar
eenvoudige en matige
begeerten, die door rede en bedaard overleg bestuurd
worden, vindt men slechts bij enkelen, die door aanleg
en opleiding uitmunten.—Dat is waar.—En ziet gij
nu datzelfde niet in onzen staat, en dat dáár de begeerten,
die in de onbeschaafde menigte gevonden worden,
door de begeerten en het verstand der beteren worden
beheerscht?—Ja.—


IX. Zoo dus eenige staat meester over de lusten en
begeerlijkheden en over zich zelven mag genoemd worden,
dan is het deze.—Ongetwijfeld.—Maar moet hij
dan niet om diezelfde reden ingetogen heeten?—Voorzeker.—Edoch
zoo in eenigen staat overheden en onderdanen
eenstemmig denken over de vraag, wie regeren
moet, dan is het in dezen. Vindt gij niet?—Zeker.—In
welke klasse van burgers zult gij dan bij
zulk eene stemming de ingetogenheid zoeken? in de
overheden of in de onderdanen?—In beiden.—Dus
ziet gij, dat wij daareven goed geraden hebben, dat de
ingetogenheid eene soort van harmonie is.—Hoe zoo?—Omdat
het hier niet is als met den moed en de wijsheid,
die in een deel van den staat wonende hem moedig en
wijs maakten, maar zij in waarheid door den geheelen
staat verspreid is, en dus hen, die in wijsheid, of
kracht, of menigte, of rijkdom of iets anders de sterksten
of de zwaksten of tusschen beide zijn, in een vol
accoord doet overeenstemmen; welke overeenstemming
van minderen en meerderen over de vraag, wie in den
geheelen staat en in ieder deel van denzelven regeren
moet, wij met regt ingetogenheid kunnen noemen.—Dat
ben ik volkomen met u eens.—


Goed, wij hebben dan, naar het schijnt, drie van de
vier in den staat gevonden, maar wat zou dan nu de
vierde eigenschap wezen, door welke de staat deugdelijk
is? deze toch moet noodzakelijk de regtvaardigheid zijn.—Dat
spreekt.—Dus, Glauco! nu moeten wij doen als
jagers, die een bosch afzetten; en naauwkeurig toezien,
dat de regtvaardigheid ons niet ontsnappe, want zij moet
hier ergens schuilen. Zie dan eens goed toe, of gij ze
ook eer dan ik vinden kunt, en zeg het mij.—Als
dat eens gebeurde! Doch gij moet nu maar tevreden
zijn, zoo ik u volgen, en het door u aangetoonde zien
kan.—Volg dan maar, en laat ons de goden om zegen
bidden.—Dat zal ik doen, ga slechts voor.—Ja,
maar de streek schijnt digt bewassen en duister; en het
is moeijelijk het gezochte te vinden. Wij willen het
echter beproeven.—Dat willen wij, zeide hij[95].—Hierop
bedacht ik mij een oogenblik, en riep: hoezee!
Glauco, ik geloof, dat wij een spoor hebben, en dat
zij ons niet zal ontkomen.—Dat is een goede tijding.—Ja,
zeide ik, maar wij zijn al heel laf.—Hoe zoo?—Van
den beginne ligt zij voor onze voeten, mijn beste!
en wij zagen haar niet, en maakten ons even belagchelijk
als menschen, die zoeken, wat zij in de hand hebben;
daar wij haar niet digt bij, maar in de verte zochten,
en daardoor niet konden vinden.—Hoe meent
gij?—Wel! wij hebben er reeds lang van gesproken
en gehoord, zonder dat wij het merkten.—Dat is een
lange inleiding voor iemand, die gaarne wil hooren, wat
er van de zaak is.—


X. Hoor dan, of ik iets zeg. Want, hetgeen wij bij
het stichten van den staat hebben vastgesteld, is óf de
regtvaardigheid zelve, óf behoort althans tot hare kenmerken[96].
Immers, wij hebben vastgesteld en herhaalde
malen gezegd, zoo als gij u nog wel herinnert: dat
ieder burger één van de in den staat noodige dingen
verrigten moet, en wel dat, waartoe hij van natuur de
meeste geschiktheid heeft.—Dat is waar.—En dat zijn
eigen werk te verrigten en anderen met rust te laten
regtvaardigheid is, hebben wij dikwijls van anderen gehoord
en ook dikwijls zelve gezegd.—Ja, dat hebben
wij.—Dus houd ik het er dan voor, mijn vriend! dat
de regtvaardigheid in zeker opzigt bestaat in zijn eigen
werk te verrigten. Weet gij, waarom ik dat denk?—Neen,
zeg het maar.—Ik geloof, dat hetgeen behalve
de dingen, die wij beschouwd hebben, de ingetogenheid,
den moed, en de wijsheid, in den staat nog over is,
datgene zijn moet, wat aan die allen de kracht verleende
om te ontstaan, en vervolgens, zoo lang zij aanwezig
zijn, den staat tot heil te verstrekken. En nu hebben
wij immers gezegd, dat de regtvaardigheid datgene
zijn zou, wat overbleef, zoo wij de drie andere gevonden
hadden.—Dat is dan ook noodig.—Edoch, zoo
wij moesten zeggen, wat onzen staat vooral goed maakt,
dan zou het moeijelijk zijn te beslissen, of het de eensgezindheid
van overheden en onderdanen is; óf het
vasthouden der krijgslieden aan de door de wet voorgeschrevene
meening omtrent het al of niet verschrikkelijke;
óf de wijsheid der overheden, die hen tot bewaken
in staat stelt; óf dat hij vooral daarom goed is, dewijl
kinderen, vrouwen, slaven, vrijen, handwerkers,
overheden en onderdanen ieder alleen zijn eigen werk verrigten,
zonder anderen lastig te vallen.—Dat is inderdaad
moeijelijk om uit te maken.—Dus wordt de deugdelijkheid
van den staat om strijd bevorderd door zijne
wijsheid, ingetogenheid, moed, en daardoor, dat ieder in
denzelven zijn eigen werk doet.—Zekerlijk.—En zoudt
gij nu niet stellen, dat hetgeen om strijd met die anderen
den staat deugdelijk maakt, de regtvaardigheid is?—Ongetwijfeld.
Bezie dan nog eens zóó, of gij het hierover
eens zijt.—Moeten de overheden van onzen staat
het spreken van het regt niet in handen hebben?—Ja.—En
zullen zij nu daarbij niet vooral moeten toezien,
dat niemand hebbe wat aan anderen behoort, noch
van het zijne verstoken worde?—Juist.—En wel,
omdat dit regtvaardig is?—Ja.—Dus zou men dan
kunnen zeggen, dat het zijne te hebben en te verrigten
regtvaardig is?—Ja.—Zie dan nu eens, of gij mij
dit toestemt. Als een timmerman het werk van een
schoenmaker wilde doen, of omgekeerd; en zij alzoo elkanders
gereedschap en beroep overnamen; of als één
hunner beide vakken wilde uitoefenen, en dit met al
die beroepen plaats had; gelooft gij, dat dit den staat
veel nadeel zou toebrengen?—Och neen!—Maar
wanneer iemand, die slechts aanleg voor een handwerk
of ambacht heeft, op rijkdom, vele vrienden, of ligchaamskracht
trotsch zijnde, zich onder de krijgslieden
begeven wil, of iemand, die slechts voor krijgsman geschikt
is, aan de beraadslagingen der overheid wil deel
nemen, en dus de eene stand het werk en de voorregten
van den anderen najaagt, of wanneer één mensch alles
te gelijk wil doen, dan zult gij denkelijk wel toestemmen,
dat die verandering en bemoeizucht verderfelijk is
voor den staat.—Ongetwijfeld.—Dus kunnen wij met
regt zeggen, dat niets nadeeliger is en den staat meer
kwaad doet, dan wanneer die drie standen hunnen werkkring
te buiten gaan.—Met volkomen regt.—En zijn
eigen staat zoo veel mogelijk kwaad te doen, is dat geen
onregtvaardigheid?—Natuurlijk.—Hier hebben wij
dus de onregtvaardigheid.


XI. En wij kunnen dan bij gevolg daar tegenover stellen,
dat, wanneer werklieden[97], krijgsvolk en overheden
ieder hun eigen werk doen, dit regtvaardigheid is,
en den staat regtvaardig maakt.—Ik houd het voor uitgemaakt.—Al
te stellig moeten wij het evenwel nog
niet beweren, maar zoo wij, ieder mensch afzonderlijk
beschouwende, diezelfde bepaling van de regtvaardigheid
vinden, dan zullen wij ze wel als waar moeten aannemen;
en zoo niet, dan zullen wij iets anders zoeken.
Laat ons dan nu onzen weg vervolgen, daar wij meenden
met meer gemak te zullen vinden, wat de regtvaardigheid
in een enkel mensch is, zoo wij haar eerst in
een grooter geheel hadden opgespoord. Als zulk een
grooter geheel beschouwden wij den staat, en ondernamen
derhalve er een zoo goed mogelijk te stichten; wel
wetende, dat slechts in een goeden de regtvaardigheid zou
te vinden wezen. Wat wij dus dáár gevonden hebben,
moet nu op den enkelen mensch worden overgebragt. Zoo
dat overeenkomt, is alles in orde; maar als wij bij
den enkelen mensch tot een ander besluit komen, dan
zullen wij den staat op nieuws onderzoeken. En wanneer
wij dan die twee bij elkaar nemen, en als een paar
vuursteenen tegen elkander aanslaan, zullen wij er waarschijnlijk
de regtvaardigheid als een vonk doen uitspringen,
en, zoo wij haar ééns kennen, haar bij ons zelven
versterken.—Gij wijst daar een goeden weg, en dien
moeten wij dan maar op.—


Edoch, wanneer hetzelfde in iets grooters en in iets
kleiners gevonden wordt, zijn die twee dan in dit opzigt
gelijk of ongelijk?—Gelijk.—Dus verschilt een regtvaardig
mensch van een regtvaardigen staat ten opzigte
der regtvaardigheid niet, maar is er aan gelijk.—Ja.—Edoch
wij hebben beredeneerd, dat een staat regtvaardig
is, wanneer de drie natuurlijke standen ieder zijn
eigen werk doen; en dat hij om andere bepaalde toestanden
en gesteldheden van diezelfde standen ingetogen,
moedig en wijs genoemd wordt.—Dat is waar.—Dus,
mijn vriend! dan moeten wij ook zeggen, dat een
enkel mensch, diezelfde onderdeelen in zijne ziel hebbende,
wegens diezelfde toestanden en gesteldheden, ook
op dezelfde benamingen als de staat aanspraak heeft.—Natuurlijk.—Mijn
waarde, wij zijn daar in een leelijke
vraag vervallen, te weten: of de ziel drie zulke onderdeelen
heeft of niet.—Ik vind die vraag nog zoo leelijk
niet. Want, Socrates! is het dan geen waar spreekwoord,
dat het schoone moeielijk is?—Welligt hebt
gij gelijk. Weet echter, Glauco! dat naar mijne meening
eene zaak als deze, op den weg dien wij nu volgen,
nooit met zekerheid kan gevonden worden, daar de
weg, die daarheen voert, vrij wat omslagtiger en langer
is; maar toch zouden wij er misschien genoeg van
kunnen vinden voor de behoefte van onze tegenwoordige
redenering[98].—Dat is al wel, althans ik ben er nu
mede tevreden.—Ik eigenlijk ook.—Komaan dan, begin
maar!—Wij moeten dan toestemmen, dat ieder
onzer dezelfde neigingen en hoofdrigtingen in zijnen
geest heeft, als die welke in den staat zijn; want hoe
zouden zij anders in den staat komen? Want het zou
dwaas zijn te meenen, dat de driftigheid niet uit de enkele
menschen in den staat gekomen is, terwijl toch velen,
vooral de Thraciers, Scythen en andere volken van
die streken, juist als driftig bekend staan; en hetzelfde
geldt van de leergierigheid, die vooral in ons land gevonden
wordt, en van de winzucht, die zich vooral bij
de Phoeniciers en Aegyptenaren vertoont.—Dat stem ik
toe.—Dus kunnen wij het dan als zeker vaststellen, dat
in een enkel mensch dezelfde hoofdneigingen zijn als in
den staat, en het is niet moeijelijk dit in te zien.—Neen
waarlijk niet.—


XII. De eigenlijke moeijelijkheid is dan, of wij met
één en hetzelfde, of met drie verschillende vermogens alles
verrigten; dat is, of wij met het eene leeren, met
het tweede driftig worden, met het derde naar zinnelijke
genoegens haken; of dat wij bij ieder dier verrigtingen
onze geheele ziel inspannen. Dit goed te beredeneren
is niet gemakkelijk.—Zeker niet.—Wij willen
dan dit punt op de volgende wijs pogen te onderzoeken.—Hoe?—Het
is duidelijk, dat één en hetzelfde
wezen, in hetzelfde opzigt en ten aanzien van dezelfde
zaak, niet te gelijk in twee elkander uitsluitende betrekkingen
kan komen; zoodat, wanneer wij hier zulke tegenstrijdige
verschijnselen waarnemen, daaruit zal blijken,
dat wij niet met één en hetzelfde, maar met meer
dan één te doen hebben.—Juist.—Hoor dan nu eens,
wat ik zeg.—Zeg op.—Kan hetzelfde, in hetzelfde
opzigt, te gelijk stil staan en zich bewegen?—Onmogelijk.—Wij
moeten dit echter nog naauwkeuriger bezien,
om later niet in de war te raken. Want zoo een
mensch stil stond, doch zijn hoofd en handen bewoog,
dan zouden wij, geloof ik, eigenlijk niet kunnen zeggen,
dat hij te gelijk in rust en in beweging was, maar
wel, dat een deel zijns ligchaams in rust was, en een
deel in beweging; niet waar?—Ja.—En zoo nu verder
de tegenwerping gemaakt werd, dat een draaijende
tol, wiens punt op dezelfde plaats blijft, toch geheel in
beweging en tevens in rust is, en dat ditzelfde van alle
ligchamen geldt, die om een onbeweeglijke middellijn
rondwentelen, dan zouden wij dit niet toegeven, daar
niet hetzelfde deel dier ligchamen in rust en in beweging
is; maar wij zouden zeggen, dat men hier middellijn
en omtrek moet onderscheiden, en dat, voor zoover
zij niet ombuigen, de middellijn blijft staan, doch de
omtrek daarentegen in beweging is; maar, zoo zij zich
tevens voor- of achterwaarts, regts of links buigen, dat
zij dan in geen een opzigt in rust zijn.—Dat is juist.—Dus
zullen wij ons door geene zoodanige tegenwerpingen
laten misleiden; noch ons gaan inbeelden, dat ooit
één en hetzelfde, te gelijk, in hetzelfde opzigt en ten
aanzien van dezelfde zaak in twee elkander uitsluitende
betrekkingen kan komen.—Daar is geen nood voor.—Laat
ons dan, om de moeite te sparen van al die tegenwerpingen
na te gaan en te weêrleggen, dit maar
vaststellen en er op voortbouwen, onder belofte, dat,
zoo ons ooit het tegendeel blijkt, wij al, wat daaruit is
afgeleid, zullen intrekken.—Dat moeten wij maar doen.—


XIII. Beschouwt gij nu het vergunnen en weigeren,
het trachten naar iets en het zich daarvan onthouden,
het aantrekken en het afstooten niet als elkander uitsluitende
betrekkingen?—Wel zeker.—Rekent gij dan nu
dorsten, hongeren en de andere begeerten, en willen
en verlangen niet tot deze soort van begrippen? Zult
gij niet zeggen, dat de ziel van iemand, die begeert,
tracht naar hetgeen zij begeert, of wordt aangetrokken
door hetgeen zij wil, dat haar te beurt valle; of ook,
voor zoover zij iets bekomen wil, dat als ’t ware in antwoord
op een aan haar gerigte vraag aan zich zelve vergunt,
daar zij er naar streeft, dat het plaats hebbe.—Ja.—En
het niet willen, niet verlangen, niet begeeren,
en rekent gij die niet tot het afstooten, afkeerig
zijn, met één woord, tot het tegenovergestelde?—Natuurlijk.—Daar
dit zoo is, willen wij als eerste soort
de begeerte vaststellen, en honger en dorst als hare
krachtigste onderdeelen beschouwen.—Best.—En de
honger is begeerte naar spijs, de dorst naar drank?—Ja.—Maar
begeert de dorst op zich zelve nog iets anders,
b. v. is zij begeerte naar warm of koud, veel of
weinig, met één woord, naar eene bepaalde soort van
drinken? Of zou niet veel meer, als er hitte bij den
dorst komt, daardoor de begeerte naar koud drinken
ontstaan, en omgekeerd; en evenzoo, als er veelheid bij
den dorst komt, begeerte naar veel drinken, en omgekeerd?
Kortom is de dorst zelve uit zijnen aard wel
iets anders, dan de begeerte naar drinken, zonder meer;
en de honger evenzoo naar spijs?—Zoo is het, de begeerte
zelve haakt eenvoudig naar haar voorwerp, maar
het haken naar eene bepaalde soort van dat voorwerp
hangt af van bijkomende omstandigheden.—Wij moeten
ons dan niet laten wegslepen door de tegenwerping,
dat niemand eenvoudig naar drinken verlangt, maar naar
goed drinken; noch eenvoudig naar spijs, maar naar goede
spijs; want dat allen naar het goede verlangen, en
dus de dorst ook begeerte is naar goed drinken; en dat
het evenzoo met de andere begeerte gesteld is.—Die
tegenwerping is toch zoo gek niet.—Edoch, zeide ik,
als bij betrekkingsbegrippen het eene lid eenvoudig is,
dan is het andere dit ook; maar als het eerste eene bepaalde
wijziging ondergaat, dan heeft die in het andere
insgelijks plaats.—Dat begrijp ik niet.—Begrijpt gij
niet, dat het grootere uit zijnen aard grooter is dan
iets anders?—Ja.—Immers dan hetgeen kleiner is?—Ja.—En
het veel grootere is dit met betrekking tot
het veel kleinere?—Juist.—En wat grooter was tot
hetgeen kleiner was, en wat grooter zal zijn tot hetgeen
kleiner zal zijn?—Natuurlijk.—En zoo staat ook het
meerdere tot het mindere, het dubbele tot het halve,
het zwaardere tot het ligtere, het snellere tot het tragere,
het warme tot het koude, enz.—Zekerlijk.—En
is het nu niet evenzoo met de kennis? Heeft niet de
kennis op zich zelve eenvoudig betrekking op het gekende,
zonder meer, terwijl de eene of andere bepaalde
kennis ook tot het een of andere bepaalde voorwerp van
kennis betrekking heeft? b. v. wordt niet de kennis van
het maken van huizen van alle andere kennis onderscheiden
door den naam van bouwkunde?—Zekerlijk.—En is
dit niet, omdat zij zelve bepaald is, en tot een bepaald
voorwerp betrekking heeft? en is het niet evenzoo met
alle andere kundigheden?—Ja.—


XIV. Nu zult gij wel begrijpen, zeide ik, welke de
zin is der woorden: als bij betrekkingsbegrippen het eene
lid eenvoudig is, dan is het andere dit ook; maar als
het eerste eene bepaalde wijziging ondergaat, dan heeft
die in het andere insgelijks plaats. En dit meen ik nu
niet zóó, als of met beide leden volmaakt hetzelfde gebeurde,
zoodat de kennis van het gezonde zelve gezond,
die van het zieke zelve ziek was, en evenzoo die van
het kwade kwaad, en van het goede goed; maar dat,
wanneer wij niet van het gekende in het algemeen spreken,
maar van een bepaald voorwerp van kennis; b. v.
van het gezonde en zieke, daardoor de kennis zelve noodzakelijk
van eene bepaalde hoedanigheid wordt, b. v.
in dit geval geneeskunst.—Dat begrijp ik, en zóó geloof
ik, dat het is.—Maar heeft nu niet evenzoo de
dorst betrekking op een bepaald voorwerp, en is hij niet
dorst naar iets?—Wel zeker, zeide hij, naar drinken.—En
heeft niet eene bepaalde soort van dorst op eene bepaalde
soort van drinken betrekking, maar de dorst op
zich zelve eenvoudig op drinken, zonder meer; niet op
veel noch op weinig, niet op goed noch op slecht, noch
op eenige andere bepaalde soort, maar eenvoudig op drinken?—Ongetwijfeld.—De
ziel van den dorstigen verlangt
dus, voor zoover hij dorst heeft, niets anders dan
drinken, en dat is het, waarnaar zij streeft.—Natuurlijk.—Wanneer
dan nu iets haar van het drinken afhoudt,
dan moet dat iets anders zijn dan hetgeen in
haar dorst heeft en als een dier naar het drinken doet
streven, want een en hetzelfde doet toch niet twee elkander
uitsluitende verrigtingen te gelijk.—Dat kan
niet.—Dit gaat evenmin, als men van een boogschutter
kan zeggen, dat zijne handen den boog te gelijk naar
achteren en naar voren trekken, daar eigenlijk de eene
hand hem naar achteren, de andere naar voren trekt.—Juist,
zeide hij.—Maar weten wij nu niet, dat somtijds
menschen, die dorst hebben, toch niet willen drinken?—Wel
zeker, dat gebeurt dikwijls.—En wat
moeten wij nu daarvan zeggen? Immers, dat in hunne
ziel iets is, dat hen tot drinken aanspoort, en iets, dat
hen daarvan terughoudt, en van het aansporende verschillend
zijnde, dit beheerscht?—Ik vind van ja.—En
ontstaat nu dat terughoudende niet meest uit redenering,
maar het aansporende en voortdrijvende uit een
onaangenaam gevoel van behoefte?—Dat schijnt zoo.—Dus
hebben wij regt, om vast te stellen, dat hier twee
verschillende dingen voorkomen, en mogen dat, waardoor
de ziel redeneert rede noemen, en dat, waardoor
zij verliefd is[99], en hongert, en dorst, en andere
dergelijke dingen zonder de rede najaagt, en naar
bevrediging van behoefte en naar vermaak streeft, begeerte.—Hiertoe
geloof ik, dat wij volkomen regt hebben.—Deze
twee verschillende dingen kunnen wij dus
als in onze ziel aanwezig beschouwen. Maar de toorn
en hetgeen, waarmede wij vertoornd worden, is dat een
derde of hoort het bij één der beide eerstgenoemde?—Misschien,
hoort het bij het tweede, bij de begeerte.—Maar
ik heb eens van geloofwaardige menschen gehoord,
dat Leon de zoon van Aglaeon van den Piréus langs
de buitenzijde van den noordelijken muur gaande, en
merkende, dat er lijken op het galgeveld lagen, grooten
lust kreeg om die te bezien, maar tevens op zich
zelven boos werd en er zich zocht af te brengen, en
zich er tegen verzettende zijn gelaat bedekte, tot dat
hij door de begeerte overmeesterd met wijd opengespalkte
oogen naar de lijken toeliep, roepende: komaan ellendelingen!
verzadig u dan maar aan dat mooije schouwspel.—Dat
heb ik ook wel gehoord.—Hieruit blijkt
dan toch, dat de toorn soms in strijd is met de begeerte,
als met iets, dat geheel van hem onderscheiden
is.—Dat blijkt er uit.—


XV. En merken wij ook niet dikwijls, dat iemand,
wanneer de begeerte hem aanzet, om tegen zijne rede
te handelen, zich zelven uitscheldt, en over dat aanzetten
boos wordt, en dat aldus, als die twee met
elkander oorlog voeren, de toorn aan de rede te hulp
komt? Aan den anderen kant echter geloof ik, dat gij
noch bij u zelven noch bij anderen ooit gemerkt hebt,
dat de toorn met de begeerte gemeene zaak maakte, wanneer
de rede het inwilligen van de begeerte verbood.—Nooit.—Verder;
wanneer iemand weet, dat hij kwaad
doet, kan hij dan niet, naarmate hij van natuur beter is,
minder boos worden, al lijdt hij honger en koude en meer
dergelijke dingen, door toedoen van hem, die naar zijn
oordeel het regt heeft hem dit te berokkenen; en is het
dan niet, als of zijn toorn niet wil opgewekt worden?—Zekerlijk.—En
wanneer iemand van oordeel is, dat
hem onregt wordt aangedaan, kookt en bruischt dan zijn
toorn niet, en strijdt die dan niet voor hetgeen regt
schijnt, zonder zich aan honger of koude of ongemak te
storen, of zich van hetgeen regt schijnt te laten afbrengen,
voordat hij voldaan is of heeft uitgewoed, of als een
hond door den herder door zijn eigen rede is teruggeroepen
en tot bedaren gebragt?—Het is juist zoo, en
eveneens maakten wij in onzen staat de krijgslieden als
honden aan de overheden, die als herders den staat besturen,
onderdanig.—Gij begint reeds goed te merken,
waar ik heen wil. Bedenk echter eerst nog even
het volgende.—Wat?—Dat wij nu geheel anders over
den toorn denken dan daareven. Want toen meenden
wij hem tot de begeerte te moeten rekenen, maar nu
zeggen wij, dat het ver daarvan af is, maar dat hij veeleer
bij inwendigen strijd der ziel de rede bijstaat.—Dat
is zoo.—Maar is hij dan nu van de rede onderscheiden,
of een onderdeel van dezelve; heeft nu de ziel
geen drie, maar twee onderdeelen, de rede en de begeerte?
Of gelijk de staat bestond uit de geldwinners,
de krijgslieden en de overheden, is evenzoo de toorn het
derde onderdeel van de ziel, dat uit zijnen aard de bondgenoot
is der rede, zoo het ten minste niet door slechte
opvoeding is bedorven?—Ik houd hem voor een derde.—Ik
ook, wanneer wij ten minste kunnen bewijzen
dat hij evenzeer van de rede als van de begeerte moet
onderscheiden worden.—Dat is zoo moeielijk niet,
want men kan het immers aan de kinderen zien, die
terstond na hunne geboorte vol van toorn zijn, maar óf
nooit óf althans meestal zeer laat hunne rede ontwikkelen.—Goed
gezegd. En hetgeen hij zegt blijkt, ook uit
de beesten. Wij kunnen hier ook verwijzen op de reeds
aangehaalde plaats van Homerus:



«hij sloeg op zijn borst en zeide tot zijn hart»




want daar laat Homerus uitdrukkelijk den onverstandigen
toorn door de rede, die inziet, wat beter is, tot bedaren
brengen[100].—Dat ben ik volmaakt met u eens.—


XVI. Hiermede zijn wij dan eindelijk klaar gekomen,
en wij kunnen het als uitgemaakt beschouwen, dat er
evenveel en gelijksoortige onderdeelen in den staat en
in ieders ziel gevonden worden.—Dat is waar.—Dus
moeten wij dan ook toestemmen, dat de wijsheid in den
enkelen mensch op dezelfde wijs en dezelfde plaats als
in den staat wordt gevonden?—Natuurlijk.—En ditzelfde
zal dan wel met den moed en met alle andere
deugden plaats hebben.—Zekerlijk.—Wij moeten dan
ook zeggen, Glauco! dat een mensch op dezelfde wijs
regtvaardig is als een staat.—Dat is onvermijdelijk.—Edoch
wij zijn nog niet vergeten, dat de staat regtvaardig
was, doordien ieder zijner drie onderdeelen zijn
eigen werk verrigtte.—Ik weet het ten minste nog
goed.—Dus moeten wij ook besluiten, dat ieder onzer,
wanneer ieder onderdeel zijner ziel zijn eigen werk doet,
regtvaardig zijn zal, en zijne bestemming zal vervullen.—Dat
volgt.—Edoch de rede moet heerschen,
daar zij om hare wijsheid regt heeft op het bestuur over
de geheele ziel, en de toorn moet haar ondergeschikte
medehelper wezen.—Ongetwijfeld.—En hebben wij
nu niet gezegd, dat de vereeniging van muzenkunst en
gymnastiek deze twee eensgezind zal maken, deels door
schoone lessen en oefeningen inspannende en versterkende,
deels door vriendelijke verpleging met harmonie en maat
verzachtende en bedarende?—Zekerlijk.—En wanneer
nu deze twee aldus zijn opgevoed en hun eigen werk
hebben leeren verrigten, dan moeten zij de begeerte beheerschen,
die het grootste deel van ieders ziel inneemt
en van natuur allerinhaligst is; en zij moeten zorgen,
dat die niet, door volop van het ligchamelijk vermaak te
genieten, groot en sterk worde, en in plaats van haar
werk te doen, hare natuurlijke gebieders aan zich poge
te onderwerpen en alzoo het geheele leven ten onderste
boven te keeren.—Zekerlijk.—En zouden die twee
de vijanden van buiten niet het best van ziel en ligchaam
afweren, wanneer de eene raad geeft en de andere krijg
voerende in onderworpenheid aan de overheid met moed
dien raad opvolgt?—Ongetwijfeld.—En wij noemen,
geloof ik, een tegelijk dán moedig, wanneer dat deel zijner
ziel, waarin de toorn zetelt, in smart en vreugde
getrouw blijft aan het oordeel der rede over het al of
niet verschrikkelijke.—Juist.—En wij noemen hem
wijs wegens dat kleine deel, dat in hem het gebied voert
en oordeel velt, en in zich de kennis heeft van hetgeen
voor ieder deel en voor hen allen te zamen nuttig
is.—Voorzeker.—En noemen wij hem niet evenzoo
ingetogen wegens de vriendschap, en overeenstemming
van die drie deelen, wanneer én het regerende én de onderworpene
het eens zijn, dat de rede moet heerschen,
en de laatsten zich bij gevolg niet aan die heerschappij
zoeken te onttrekken.—Ja, én in een staat én in een enkel
mensch is de ingetogenheid niets anders dan dit.—Maar
zóó zal het dan ook wel met hetgeen wij eigenlijk
zoeken, met de regtvaardigheid gesteld zijn.—Noodzakelijk.—Wij
merken derhalve, dat de regtvaardigheid
niets anders is, dan hetgeen zij in den staat bleek
te wezen?—Ik geloof van ja.—En als er nu nog
eenige twijfel in ons overbleef, zouden wij die op de volgende
wijs met geweld kunnen wegmaken.—Hoe?—Bij
voorbeeld, zoo wij over zulk een staat, of een zóó opgevoed
mensch de vraag stelden, of hij toevertrouwde
gelden zou ontvreemden; gelooft gij dan, dat iemand
meenen zou, dat hij dit meer zou doen, dan anderen die
anders gezind waren?—Wel neen, zeker niet.—En
zou zulk een zich ook niet van heiligschennis, diefstal
en verraad zoo ten aanzien van enkelen, als van staten
onthouden?—Ongetwijfeld.—En hij zou ook nimmer
een eed of eenige overeenkomst overtreden.—Nimmer.—En
overspel, en verwaarloozing van ouders, en ongodsdienstigheid
worden in ieder ander meer dan in hem gevonden.—Dat
spreekt.—En is de oorzaak van dat alles
niet, dat zoowel het heerschende als de gehoorzamende
deelen zijner ziel ieder zijn eigen werk doen?—Juist,
dat is de ware oorzaak.—En zou de regtvaardigheid
nu wel iets anders zijn, dan hetgeen enkelen
en geheele staten zoodanig doet handelen.—Zekerlijk
niet.—


XVII. Dus is dan nu ons voorgevoel volkomen vervuld[101],
en het schijnt, dat wij, als door de leiding
eener godheid, reeds toen wij onzen staat begonnen te
stichten op den regten weg zijn gekomen, om een uitgedrukt
beeld van de regtvaardigheid te vinden.—Dat
zou ik ook zeggen.—En die heilzame eigenschap van
onzen staat, waardoor hij een afbeeldsel der regtvaardigheid
geven kon, bestond daarin, dat dien de natuur
tot schoenmaker bestemd had, ook schoenmaker was, en
niets anders verrigtte, en dat ditzelfde met de timmerlieden
en met alle andere beroepen plaats greep.—Juist.—Dus
heeft dan ook eigenlijk de regtvaardigheid geen betrekking
op handelingen naar buiten, maar is meer op
het inwendige gerigt, en verhindert ieder deel van de
ziel te doen wat hem niet toekomt, en zich in de zaken
der andere onbehoorlijk te mengen; maar noopt den
mensch in waarheid zich zelven in orde te brengen en
te beheerschen, en aldus vrede met zich zelven te bekomen,
door die drie deelen behoorlijk zamen te voegen,
als waren het drie grondtoonen ééner harmonie, de
laagste, de hoogste, en de middelste; en als er nog
wat anders tusschen komt, dat zijn eigen plaats te
geven, en aldus uit al die deelen een behoorlijk zamengevoegd
geheel te vormen; en dan in elk geval ten opzigte
van geldwinnen, van verzorging des ligchaams,
van staatkunde of van overeenkomsten met enkelen steeds
zulke handelingen voor regtvaardig en goed te houden,
welke dien toestand der ziel bewaren en bevestigen, en
de ware wijsheid te zoeken in de kennis van hetgeen
hiertoe noodig is, maar alle handelingen of meeningen,
die denzelven vernietigen, als onregtvaardig en dwaas te
beschouwen.—Gij zegt volkomen de waarheid, Socrates!
zeide hij.—Wanneer wij dus nu beweren, den
regtvaardigen mensch, en den regtvaardigen staat, en
wat de regtvaardigheid in beiden is, gevonden te hebben,
dan zullen wij ons niet erg meer vergissen.—Zeker
niet.—Dus willen wij dat maar vaststellen.—Ja.—


XVIII. Daar dit dus is afgehandeld, moeten wij nu
de onregtvaardigheid beschouwen.—Natuurlijk.—Dus
moet deze noodzakelijk bestaan in een oneenigheid van
deze drie deelen, en eene bemoeizucht en verkeerde werkzaamheid,
en een opstand van eenig deel tegen de geheele
ziel, ten einde haar tegen het regt te beheerschen,
in plaats van, zooals betamelijk was, zich aan het van
natuur tot heerschen bestemde te onderwerpen. Zulk
eene verwarring en afdwaling verdient, geloof ik, den
naam van onregtvaardigheid, onmatigheid, lafhartigheid,
dwaasheid, in ’t kort van ondeugd.—Toegestemd.—En
wat nu onregtvaardig handelen en onregt doen; en
aan den anderen kant, wat regtvaardig handelen eigenlijk
is, dat alles is nu duidelijk, zoo wij maar de regtvaardigheid
en de onregtvaardigheid kennen.—Hoe zoo?—Wel!
dat staat nu tot de ziel volkomen in dezelfde verhouding,
als het ongezonde en het gezonde tot het ligchaam.—Hoe
dat?—Het gezonde brengt immers gezondheid
teweeg, en het ongezonde ziekte?—Ja.—En
brengt nu het regtvaardig handelen geen regtvaardigheid
teweeg, en het onregtvaardig handelen onregtvaardigheid?—Natuurlijk.—En
gezondheid in het ligchaam
teweeg te brengen is toch wel niets anders dan te maken,
dat de deelen des ligchaams, overeenkomstig met
de natuur, elkander beheerschen en gehoorzamen, terwijl
het veroorzaken van ziekte gelijk staat met hierin eene
tegennatuurlijke verhouding te brengen.—Dat is waar.—Edoch
het veroorzaken van regtvaardigheid is te maken,
dat de deelen der ziel overeenkomstig met de natuur elkander
beheerschen en gehoorzamen, en het veroorzaken
van onregtvaardigheid staat gelijk met hierin eene
tegennatuurlijke verhouding te brengen.—Juist.—Deugd
is dus gezondheid, schoonheid en welstand der ziel;
maar ondeugd ziekte, leelijkheid en ongesteldheid.—Ja.—En
leiden nu goede oefeningen niet tot het verkrijgen
van deugd, slechte tot het tegendeel?—Dat is
onvermijdelijk.—


Nu moet, geloof ik, nog onderzocht worden: wat nuttiger
is, regtvaardig te handelen en de deugd te beoefenen
en regtvaardig te zijn, hetzij dit verborgen is of
niet; of onregtvaardig te handelen en onregtvaardig te
zijn, zonder door het ondergaan van straf verbeterd te
worden.—Maar Socrates! ik vind het eigenlijk gek,
na hetgeen wij gevonden hebben nog te onderzoeken:
of wél, als het ligchaam bedorven is, het leven, zelfs bij
overvloed van spijs en drank, rijkdom en magt, alle waarde
mist; maar er toch misschien echt levensgenot bestaan
kan, wanneer de eigenlijke bron des levens beroerd en
bedorven is, en men doet, wat men wil, behalve datgene,
waardoor men van onregtvaardigheid kan verlost
worden en regtvaardigheid en deugd kan verkrijgen.—Eigenlijk
hebt gij gelijk. Echter moeten wij, nu het
ons vergund is, dit duidelijk in te zien, niet werkeloos
blijven.—Dat is waar.—Komaan! zie dan eerst eens,
hoe veel soorten van ondeugd er wel schijnen te bestaan,
want het is de moeite waard, dit te beschouwen.—Zeg
maar op, ik ben bereid u te volgen.—Welnu,
van het verheven standpunt, waarop wij nu zijn gekomen,
komt het mij voor, dat er slechts ééne soort van
deugd is, maar oneindig vele van ondeugd, waaronder
echter vier soorten meer bijzonder opmerking verdienen.—Hoe
meent gij dat?—Het schijnt, dat er evenveel
verschillende gesteldheden van ziel als van staatsregeling
bestaan.—Hoeveel dan?—Vijf in den staat,
en vijf in de ziel.—Welke.—Vooreerst die ééne gesteldheid
van staatsregeling, welke wij besproken hebben,
welke op tweeërlei wijs kan benoemd worden. Want
als onder de overheden één man uitstekend is, is het
eene koninklijke regering, en als er meer zijn, eene regering
der edelen.—Dat is waar.—Dit nu is ééne
soort, zeide ik; want bij eene opvoeding en opleiding
als de beschrevene zou het geen noemenswaardig onderscheid
in de inrigting van den staat maken, of hij door
meerderen of door éénen geregeerd werd.—Dat geloof
ik ook niet.—


Voetnoten




[84] Men denke hier om een krijgslist als van den éénen
Horatius tegen de drie Curiatiussen.







[85] Dit moet verklaard worden uit de Grieksche opvoeding,
daar ieder in zijne jeugd in de gymnasiën onderwijs kreeg in
al wat tot de ligchaamsoefeningen behoorde.







[86] Hoezeer het schaakspel in dien vorm, waarin wij het bezitten,
waarschijnlijk aan de ouden onbekend was, moeten zij
toch iets dergelijks gehad hebben. Zie onder anderen Saleii Bassi
panegyricus in C. Calpernium Pisonem, vs. 178-196.
Martialis Epigramm. VII. LXXII.







[87] Deze uitspraak wordt schijnbaar door de ondervinding
tegengesproken, daar kinderen van dezelfde ouders dikwijls een
geheel verschillenden weg inslaan; maar zoo men in het oog
houdt, dat bij opvoeding niet alleen aan den invloed der ouders,
maar ook aan dien der omstandigheden gedacht moet worden,
en dat Plato ook die laatsten zoo veel mogelijk wilde regelen,
en ze dus hiermede op het oog heeft, zal men ligtelijk toestemmen,
dat het hier gezegde waarheid behelst.







[88] Dit past nergens beter dan op eene democratie, waarin,
zoo als in Athene, het gemeen den boventoon heeft.







[89] Plato volgt hier nog de oude voorstelling, die hij in
de mythe achter den Phaedo heeft verlaten. Volgens die voorstelling
was de aarde plat, en lag Delphi juist in het midden,
hetgeen Zeus had ontdekt, door twee arenden één van het
Oosten en één van het Westen met gelijke snelheid te laten
vliegen en op te merken, waar zij elkander ontmoetten, hetgeen
juist te Delphi gebeurde. Verder ziet men hier duidelijk, dat,
hoezeer Plato eigenlijk Monotheist was, hij de vormen van
godsvereering, die hij gevonden had, wilde beschouwen, het
ieder vrij latende, daarbij het zijne te denken.







[90] Zie Boek II. Hoofdst. X.







[91] Deze vier zijn de hoofddeugden (virtutes cardinales)
der oude wijsbegeerte.







[92] Men beschuldige hier Plato niet van bekrompenheid.
Hoezeer het allezins wenschelijk en ook zeer wel mogelijk is,
dat alle menschen de voornaamste waarheden van Godsdienst en
zedekunde leeren inzien, blijft het toch altijd waar, dat een
helder inzigt in den wetenschappelijken grondslag dier waarheden
alleen voor hem bereikbaar is, die door zijne omstandigheden
in staat is gesteld, om veel tijd aan strenge studie te wijden.
Daarom is het ook verkeerde staatkunde de eigenlijke geleerden
met werk te overkroppen, dewijl daardoor het licht
der wetenschap ten laatste geheel en al moet worden uitgebluscht.
Het spreekwoord: honor alit artes, kan ook veranderd worden
in: otium alit artes.







[93] De opvoeding der vrouwen werd te Athene zeer verwaarloosd,
hetgeen het zedebederf bijzonder in de hand werkte;
daar de geest der mannen in den omgang der eerbare vrouwen
niets aantrekkelijks kon vinden.







[94] Zoogenaamd, want alleen de wijze is waarlijk vrij, de
anderen zijn slaven hunner begeerlijkheden. Zie Opklimmend
deel der Wijsbegeerte, blz. 46, 47 de noot.







[95] Ligt komt hier bij iemand de vraag op, waarom Plato
zoo vele woorden tot inleiding bezigt, en daardoor den lezer
ongeduldig maakt. Ik houd het voor waarschijnlijk, dat hij
verlangde, dat zijne lezers hier zouden stilhouden en zelve beproeven
het antwoord te vinden, opdat zij zich het volgende
meer zouden eigen maken.







[96] Er staat eigenlijk: dat, of eene soort daarvan is de
regtvaardigheid. Dit heb ik, zoo als in den tekst te zien is,
overgezet, omdat zoo dit niet één en hetzelfde met de regtvaardigheid
was, maar deze eene soort er van, de regtvaardigheid
dan dit tot kenmerk zou hebben met nog andere kenmerken
er bij. Zie Bake, Lessen over de redekunde, § 11.
Nieuwenhuis, Initia Philosophiae Logicae, § 74.







[97] Om aan bet gebruik te voldoen, heb ik hier werklieden
gebezigd voor hen, die met de handen hun brood verdienen.
Deze benaming is echter onjuist; of zijn dan krijgslieden, geleerden,
kooplieden, overheden van alle werk bevrijd, en is
hun taak niet in hare soort even zwaar als die van den ambachtsman
of landbouwer?







[98] Plato schijnt hier te bedoelen, dat een onderzoek als
dit niet bloot op waarneming moet gebouwd zijn, maar dat de
bovennatuurkunde hier de beginselen moet aan de hand geven.
Al geeft echter zielkundige waarneming alléén geen volkomen
wetenschappelijke uitkomsten, voor het oogenblik was zij voldoende.
Daarom zou hij zich van dieper onderzoek onthouden,
ten einde noodeloozen omhaal te vermijden.







[99] Verliefd zijn wordt in dit verband, en gewoonlijk bij
de ouden, alleen van zinnelijke liefde genomen. Wat wij als
geestelijke liefde beschouwen, komt bij hen meer onder de kategorie
der vriendschap of der vroomheid (pietas).







[100] Ulysses, incognito in zijn paleis teruggekeerd zijnde,
hoort en ziet allerlei schandelijke dingen, die zijnen toorn opwekken,
maar hij weêrhoudt zich, omdat hij begrijpt, dat de
tijd van handelen nog niet gekomen is. (Zie mijne vertaling
van den Phaedo, p. 106 (1).)







[101] Zie Boek II. C. X.










VIJFDE BOEK.





I. Een staat dus en een mensch, waarmede het zóó
gesteld is, heet ik goed en regt, en bij gevolg de tegenovergestelde
slecht en verkeerd; en ik beweer, dat
er zoowel in de staatsinrigting als in de ziel van een
enkel mensch vier verschillende soorten van slechtheid
gevonden worden.—Welke zijn die? zeide hij.—


Toen ging ik ze achter elkander opnoemen, zoo als ik
dacht, dat zij uit elkander voortkwamen; maar Polemarchus,
die een weinig verder van mij af zat, dan
Adimantus, stak zijne hand uit, pakte hem bij den
schouder, en trok hem naar zich toe, en zelf voorover
buigende fluisterde hij hem wat in, waarvan ik niets
anders hoorde dan dit: willen wij hem dan maar loslaten?—Wel
neen! zeide Adimantus weer hard op.—Toen
zeide ik: wien wilt gij niet loslaten?—U, zeide
hij.—En waarom dat?—Gij maakt het u gemakkelijk,
en smokkelt een belangrijk stuk der redenering weg,
en gij denkt dat wij het niet zullen merken, wanneer
gij zoo maar zonder bewijs zegt, dat gelijk ieder inziet,
alles, dus ook vrouwen en kinderen, onder vrienden
gemeen is.—Maar is dat dan geen waarheid, Adimantus!
zeide ik?—Misschien wel, zeide hij. Doch
deze waarheid moet even als de rest betoogd worden,
en gij moet zeggen, welke wijze van gemeenschap gij
hebben wilt. Want er zijn er velerlei denkbaar. Verzwijg
daarom niet, hoe gij het wilt. Want wij wachten
al zoo lang, of gij ook zeggen zult, hoe ze dan toch
kinderen moeten verwekken, en hoe zij die moeten opvoeden,
en hoe die heele gemeenschap van vrouwen en
kinderen moet wezen; want wij gelooven, dat het voor
den staat een groot onderscheid maakt, of dit al of niet
behoorlijk geregeld wordt. Spreek dus nu niet van eene
andere staatsregeling, voordat gij dit voldoende hebt
uiteengezet, want wij hebben, zoo als gij gehoord hebt,
besloten, u niet los te laten, voordat gij dit even als
de rest hebt behandeld.—Aan dat besluit geef ik mijne
stem ook, zeide Glauco.—Houd het er dan maar
voor, Socrates, zeide Thrasymachus, dat wij allen
van dit gevoelen zijn.—


II. Wat hebt gij gedaan, zeide ik, met mij vast te
houden! welk een lange staatkundige redenering maakt
gij daar op nieuws weer aan den gang! Ik was al verheugd,
dat ik er door was, en heel tevreden, zoo men
dit punt maar als afgedaan wilde beschouwen. Gij weet
niet, nu gij het aanroert, welk een zwerm van woorden
gij opwekt, die ik al zag aankomen en daarom gemakshalve
maar heb ontweken.—Wat! zeide Thrasymachus,
denkt gij dan, dat dezen hier zijn gekomen
om geld te betalen en niet om redeneringen te hooren[102]?—Nu
ja, zeide ik, met mate.—Maar, Socrates!
zeide Glauco, voor een verstandig mensch is
zijn heele leven de maat tot het hooren van zulke redeneringen.
Maar laat óns nu maar rusten, en wees zoo
goed tot antwoord op onze vraag te beredeneren, hoe,
naar uw oordeel, de gemeenschap van vrouwen en kinderen
bij onze wachters moet wezen, en hoe de opvoeding
zijn moet, van dat de kinderen geboren worden, tot dat
zij naar school gaan, want dat is het allerlastigste. Beproef
dan te zeggen, hoe die zijn moet.—Het is niet
gemakkelijk dit te betoogen, mijn vriend, zeide ik, want
het is nog veel meer dan het behandelde aan twijfel onderhevig.
Want men zal twijfelen, of het wel mogelijk
is; en dan, al is het mogelijk, of het wel het beste is.
Daarom heb ik weinig zin het aan te pakken, mijn
vriend! uit vrees, dat ik schijnen zal luchtkasteelen te
bouwen.—Trek u dat niet aan, want uwe toehoorders
zijn toch niet zoo heel onbegrijpelijk, of ongeloovig, of
u ongenegen.—Zegt gij dat, zeide ik, om mij moed
in te spreken?—Ja, zeide hij.—Gij doet echter juist
het tegendeel; want zoo ik het meende te weten, dan
was dat een goede aansporing, daar het veilig en opwekkend
is, onder verstandige vrienden voor de waarheid,
die men weet, uit te komen; maar, wanneer men
er zelf niet zeker van is, en al sprekende zelf moet onderzoeken,
zoo als ik doe, dan heeft men te vreezen
voor het gevaar, niet van uitgelagchen te worden, want
dat is kinderachtig, maar van, als men de waarheid niet
treffen kan, zijne vrienden mede te slepen in dwalingen
omtrent de allerbelangrijkste dingen. Ik zal dan bij
hetgeen ik ga zeggen Adrastea[103] maar aanroepen,
Glauco! want iemand bij ongeluk te dooden, houd ik
voor minder erg dan hem te bedriegen in hetgeen schoon,
goed, regtvaardig en wettig is. En ik wilde toch altijd
nog liever mijne vijanden dan mijne vrienden aan zulk
gevaar blootstellen; zoodat gij mij op een verkeerde
wijs moed poogt in te spreken.—Toen begon Glauco
te lagchen, en zeide: Socrates! zoo wij door die redenering
ongelukkig worden, dan willen wij u toch van
doodslag en bedrog vrijspreken. Ga maar gerust voort.—Voor
de regtbank, zeide ik, geldt de vrijgesprokene voor
onschuldig; dus zal het hier ook wel zoo wezen.—Zeg
dan maar op.—Ik moet dan, zeide ik, nu weer
zeggen, wat daar straks welligt meer op zijn plaats was.
Het is echter misschien beter, dat wij de mannen eerst
geheel hebben afgehandeld, voor wij aan de vrouwen
beginnen, vooral daar gij er nu zóó op aandringt.


III. Menschen toch, die zóó, als wij beredeneerd
hebben, zijn geboren en opgevoed, moeten, naar mijn inzien,
ook ten opzigte van hunne vrouwen en kinderen
geen anderen weg volgen, dan dien wij reeds van den beginne
zijn ingeslagen. Wij poogden immers in onze redenering
de mannen als bewakers eener kudde af te schilderen?—Ja.—Wij
moeten dus onderzoeken, of
die vergelijking ook op de geboorte en de opvoeding
toepasselijk is.—Hoe meent gij dat?—Aldus.
Oordeelen wij, dat de wijfjes der herdershonden met de
mannetjes meê moeten de wacht houden, jagen enz., of
dat zij te huis moeten blijven, en van die bezigheden
door het jongen en het voeden der jongen moeten worden
afgehouden, terwijl de anderen al de moeite en zorg
voor de kudde op zich nemen.—Alles is aan beiden gemeen,
behalve dat wij de wijfjes als zwakker dan de
mannetjes aanmerken.—En kunnen wij nu twee dieren
tot hetzelfde gebruiken, zoo zij volstrekt niet op dezelfde
wijze zijn opgevoed?—Wel neen.—Zoo wij dus
de vrouwen voor hetzelfde werk als de mannen willen
bezigen, moeten wij haar ook hetzelfde onderwijs geven.—Ja.—En
aan de mannen gaven wij onderwijs in de
muzenkunst en in de gymnastiek?—Ja.—Dus moeten
de vrouwen dat ook leeren, en tevens wat tot den oorlog
behoort; en dan moeten zij tot hetzelfde werk gebruikt
worden.—Dat volgt uit het gezegde.—Misschien
zal er hier veel voorkomen, dat bij de toepassing ongewoon
en bespottelijk zou schijnen.—Dat is denkelijk.—En
wat vindt gij wel het allerbespottelijkste? Zeker wel,
dat de vrouwen, zoowel jonge als oude, naakt met de
mannen aan de ligchaamsoefeningen deel nemen; even als
tegenwoordig de grijsaards, die, al zijn ze rimpelig en
leelijk, toch vermaak in die oefeningen hebben?—Ja
waarlijk, dat is naar de tegenwoordige zeden al heel bespottelijk.—Edoch,
nu wij eens aan den gang zijn,
moeten wij niet geven om den spot van geestige lieden
over die verandering in de ligchaamsoefeningen, in de
muzenkunst, en vooral in het dragen der wapenen en
het paardrijden.—Daar hebt gij gelijk in.—Daar wij
dus aan den gang zijn, moeten wij door alles heen bijten,
en die menschen verzoeken hunne aanmerkingen te
huis te houden, en de zaak ernstig te bezien; en wij
moeten hen herinneren, dat het nog zoo lang niet geleden
is, toen de Grieken het, even als nu de barbaren,
schandelijk en belagchelijk vonden, naakte mannen
te zien. En toen eerst de Cretensers, vervolgens de
Lacedaemoniers, die oefeningen van naakte mannen invoerden,
konden de geestige lieden van dien tijd allerlei
zulke aanmerkingen uitkramen. Vindt gij dat ook niet?—Wel
zeker.—Nadat het echter gebleken is, geloof ik,
dat die oefeningen zonder kleederen beter gaan dan met
kleederen, is al die schijnbare bespottelijkheid verdrongen
door hetgeen het verstand als beter leerde inzien;
en daardoor is het gebleken, dat hij een dwaas is, die
iets anders bespottelijk vindt dan het kwade; en dat hij,
die bij zijne geestigheden eenen anderen maatstaf neemt
voor het bespottelijke dan hetgeen onverstandig en slecht
is, ook bij zijne ernstige bezigheden een ander doel beoogt
dan het goede.—Dat is zeker.—


IV. Moeten wij het dus niet vooreerst eens worden,
of het mogelijk is, of niet; en ter voorkoming van alle
tegenwerpingen van grappemakers of van ernstige lieden
zoeken te beslissen, of de vrouw alle werk met den
man meê kan doen, of dat zij niets meê kan doen, of
het ééne wel en het andere niet; en indien het laatste
waar is, hoe het dan met de oorlogszaken gelegen is?
Zou dit niet het beste begin zijn, en bij gevolg ook tot
het beste besluit leiden?—Zekerlijk.—Willen wij
dan nu ons zelven maar eens tegenspreken, ten einde
onze partij niet zonder verdediging te laten?—Met genoegen.—Wij
moeten dan zóó spreken. «Hoor eens
Socrates! en Glauco! een ander behoeft u niet te
weêrleggen; want gij hebt zelve bij het stichten van den
staat beredeneerd, dat ieder naar zijnen aard één bepaald
beroep moet uitoefenen.» Dat hebben wij beredeneerd.
«Maar is nu de aard van een vrouw niet zeer verschillend
van dien van een man?» Ja. «Maar moeten wij
dan niet aan ieder een werk geven, dat met zijnen aard
overeenkomt?» Natuurlijk. «Maar dan hebt gij het ook
mis, en spreekt u zelven tegen, als gij beweert, dat
mannen en vrouwen, die zóó zeer verschillen, hetzelfde
werk moeten doen?» Glauco! weet gij daarop een
behoorlijk antwoord te geven?—Zoo op het oogenblik
is dat niet bijzonder gemakkelijk, doch ik zal u dan maar
verzoeken insgelijks te zeggen, wat wij tot verdediging
kunnen inbrengen.—Dit is nu een staaltje van de zwarigheden,
Glauco! die mij huiverig en bevreesd maakten
voor het behandelen van de vrouwen en kinderenwet.—Het
schijnt dan ook niet gemakkelijk.—Neen,
waarlijk niet. Het is er echter zóó meê gesteld. Of
iemand in een vijvertje valt of in het midden van den
oceaan, hij gaat altijd zwemmen.—Dat is zeker.—Dus
moeten wij ook maar gaan zwemmen, en ons uit die redenering
pogen te redden, in de hoop, dat een dolfijn
ons zal opnemen, of dat wij door een ander wonder zullen
behouden worden.—Dat is het beste.—Komaan
dan, wij willen beproeven er uit te komen. Wij hebben
gezegd, dat bij verschil van aard het werk moet verschillen,
en dat de aard eener vrouw verschilt van dien van
een man, en toch beweren wij, dat die twee hetzelfde
werk doen moeten. Is dat niet hetgeen ons verweten
wordt?—Ja.—Glauco! dat maken van drogredenen
is toch al heel algemeen.—Hoe zoo?—Omdat velen,
geloof ik, zelfs tegen hunnen wil er toe vervallen, en
meenen, dat zij niet kijven, maar goed redeneren, daar
zij niet in staat zijn bij hun onderzoek de verschillende
soorten te onderscheiden, maar, hunne tegenspraak op een
woordenspel bouwende, zich wederzijds van drogredenen,
niet van goede redenering, bedienen.—Dat gebeurt zeker
dikwijls, maar wat hebben wij er op het oogenblik
meê te maken?—Heel veel, want wij maken ons er
zelven aan schuldig.—Hoe dat?—Wij slaan moedig door
op de stelling, dat verschil van aard verschil van werk
vordert; maar wij hebben geheel en al verzuimd te onderzoeken,
waarin eigenlijk het verschil en de overeenkomst
van aard gelegen is, als men zegt, dat verschil
van aard verschillend, en overeenkomst van aard overeenkomstig
werk vordert.—Dat is waar, dat hebben
wij verzuimd.—Wij moeten dan ons zelven nog
eens vragen, of de aard van een kaalkop en van een
langharige niet tegen elkander overstaan, en of wij toch
daarom kunnen beweren, dat als een kaalkop een schoenmaker
is, een langharige dat niet zijn kan, en omgekeerd.—Dat
zou dwaas zijn.—En ligt dat nu wel
ergens anders aan, dan dat wij in het begin niet van verschil
en overeenkomst van aard in het algemeen gesproken
hebben, maar overeenkomst en verschil alleen
met betrekking tot de verschillende werkzaamheden vasthielden,
zoo als wij b. v. zeiden, dat een geneesheer en
een, die aanleg voor de geneeskunst bezit, in zooverre
denzelfden aard hebben. Vindt gij dat ook niet?—Ja.—En
dat een geneeskundige en een, die voor timmeren
geschikt is, van aard verschillen.—Ongetwijfeld.—





V. Wanneer dus het mannelijk of het vrouwelijk
geslacht bijzondere geschiktheid voor eenige kunst of
werkzaamheid blijkt te hebben, dan zullen wij die daaraan
moeten toewijzen; maar zoo het onderscheid alleen
daarin blijkt te bestaan, dat de vrouwen baren en
de mannen telen[104], dan zullen wij zeggen, dat het
volstrekt niet bewezen is, dat de vrouw in de dingen
waarvan wij spreken van den man verschilt; en wij zullen
blijven oordeelen, dat onze wachters en hunne vrouwen
hetzelfde werk moeten doen.—Juist zoo.—Wij
verlangen dus van hem, die ons tegenspreekt, dat hij
aantoone, in welke kunst of bezigheid, die op den staat
betrekking heeft, de aard van de vrouw niet dezelfde is
als die van den man, maar het tegenovergestelde?—Dat
is billijk.—Misschien zou nu ook een ander wel
hetzelfde zeggen, dat gij daareven zeidet, te weten: dat
het niet gemakkelijk is, dit zoo op een oogenblik aan
te toonen, maar dat hij er wel kans op zou zien, als
wij hem maar tijd gunden, om er over na te denken.—Waarschijnlijk.—Willen
wij dan nu dien tegenspreker
maar verzoeken ons te volgen, of wij hem misschien kunnen
aantoonen, dat de vrouw ten opzigte van het staatsbestuur
niets heeft, dat haar alleen eigen is.—Dat is
goed.—Komaan dan, zullen wij tot hem zeggen, antwoord
eens. Vindt gij niet, dat de één een geschikten
aard voor eenige zaak heeft en de ander niet, wanneer
de één die gemakkelijk kan leeren, en de ander moeijelijk;
en de één bij weinig studie reeds veel zelf kan vinden,
de ander bij veel studie en inspanning op zijn best
het geleerde kan vasthouden; en het ligchaam van den
éénen zijnen geest ten dienste staat, dat van den ander
dien tegenwerkt? Bepaalt gij den wél of niet voor eenig
vak geschikten aanleg niet naar deze punten?—Dat zal
niemand ontkennen, zeide hij.—Weet gij nu eenige
menschelijke bezigheid, waarin niet in al deze punten
het mannelijk geslacht het vrouwelijke overtreft? of moeten
wij nu nog zeuren over het weven, en het koken en
bakken, waarin het vrouwelijk geslacht heel wat schijnt
te wezen, en zonder schande niet kan onderdoen?—Gij
hebt gelijk, dat in alles, om zoo te zeggen, het eene
geslacht het andere de baas is. Wel is waar overtreffen
vele vrouwen vele mannen in verscheidene dingen, maar
over het geheel is het zoo als gij zegt.—Dus, mijn vriend,
heeft ook onder de burgers geene vrouw, omdat zij
vrouw, of geen man, omdat hij man is, een eigen werk,
maar de aard van beiden is over ’t geheel gelijksoortig,
en vrouwen en mannen hebben deel aan alle bezigheden,
maar in alles is de vrouw zwakker dan de man.—Dat
is waar.—Zullen wij dan aan de mannen alles en
aan de vrouwen niets opdragen?—Wel neen.—Maar
wij zullen dan ook, geloof ik, zeggen, dat de eene
vrouw aanleg voor geneeskunst of muzijk heeft, en de
andere niet.—Natuurlijk.—En dat de eene geschikt
is voor den oorlog en de ligchaamsoefeningen, maar de
andere niet.—Juist.—En zoo zijn er ook die wijsgeerig
onderzoek beminnen en die het haten; en die moedig
zijn, zoowel als die geen moed hebben.—Dat is
ook waar.—Dus zijn er ook vrouwen, die voor wachters
kunnen dienen, en andere, die hiervoor onbruikbaar
zijn. Of hebben wij niet bij het kiezen der mannelijke
wachters dezelfde kenmerken gebezigd?—Dezelfde.—Dus
is de aanleg van de vrouw en van den man
ten opzigte van het bewaken van den staat dezelfde, behalve
dat de eerste zwakker is, en de tweede sterker.—Dat
schijnt zoo.—


VI. Dus moeten wij dan ook zulke vrouwen uitkiezen,
om met zulke mannen zamen te wonen en den
staat te bewaken, nademaal zij van natuur voor elkander
geschikt en aan elkander verwant zijn.—Dat spreekt.—En
moeten wij haar, daar zij denzelfden aanleg hebben,
niet hetzelfde werk geven?—Natuurlijk.—Dus komen
wij dan weer op hetzelfde punt te land, en zijn het
eens, dat het niet tegennatuurlijk is de vrouwen der
wachters in de muzenkunst en in de gymnastiek te onderwijzen.—Juist.—Dus
is onze voorgestelde wet niet
onmogelijk of hersenschimmig, want zij komt met de
natuur overeen, maar veel meer is, zou ik zeggen, het
tegendeel er van, hetgeen thans geschiedt, met de natuur
in strijd.—Dat vind ik ook.—En onderzochten
wij niet, of hetgeen wij zeiden het beste, en of het uitvoerbaar
was?—Ja.—En dat het uitvoerbaar is, kunnen
wij als uitgemaakt aanmerken.—Ja.—Dus moeten
wij dan nu nog onderzoeken, of het wezenlijk het beste
is.—Natuurlijk.—Maar om nu eene vrouw tot wachter
geschikt te maken, hebben wij immers geene andere
opleiding noodig dan bij de mannen, vooral daar hun
aanleg dezelfde is?—Wel neen.—Hoe denkt gij
dan nu hierover?—Waarover?—Dat de eene man beter
is en de andere slechter. Of houdt gij ze allen voor
gelijk?—Wel neen ik.—Wie gelooft gij dan nu, dat
in den staat, dien wij stichten, betere mannen worden:
de wachters, die op de beschrevene wijs worden opgevoed,
of de schoenmakers, die door het schoenmaken gevormd
worden?—Dat is eene gekke vraag, zeide hij.—Ik
vat u, zeide ik. Dus zijn dan de wachters de beste
van al de burgers.—Verreweg.—En zullen dan ook
de zóó gevormde vrouwen niet de beste der vrouwen
zijn?—Zeker.—En is er voor een staat iets heilzamers,
dan dat er mannen en vrouwen in gevormd worden,
die den hoogst mogelijken trap van uitstekendheid
bereiken?—Zeker niet.—En dit zullen de muzenkunst
en de gymnastiek, op de gezegde wijs toegepast, te
weeg brengen.—Natuurlijk.—Dus maken wij hier
eene bepaling, die niet slechts mogelijk, maar ook zeer
heilzaam voor den staat is.—Ja.—Dus moeten ook de
vrouwen der wachters zich uitkleeden, daar zij met de
deugd in plaats van met kleêren zullen bedekt wezen;
en zij moeten deel hebben aan den krijg en de verdere
bewaking van den staat, zonder iets anders te doen;
maar van dat werk zullen wij aan de mannen het zwaardere
en aan de vrouwen, om hare mindere sterkte, het
ligtere geven. En een man die lacht over naakte vrouwen,
welke zich die naaktheid, dewijl zij noodzakelijk
is, laten welgevallen, en zich daardoor als een geestig
spotter wil doen opmerken, weet klaarblijkelijk volstrekt
niet, waarover hij lacht of wat hij doet: want het is en
blijft toch waarachtig, dat het nuttige schoon en het nadeelige
leelijk is.—Ongetwijfeld.—


VII. Dus zijn wij dan nu bij de vrouwenwet door
die ééne golf heen geworsteld, zonder er in te verdrinken,
en kunnen vaststellen, dat onze wachters en wachteressen
alles gezamenlijk moeten uitoefenen, daar onze
redenering op geene inwendige tegenstrijdigheid schipbreuk
heeft geleden, maar tot mogelijke en heilzame uitkomsten
geleid heeft.—Ja, dat is waarlijk een golf van
belang geweest, die wij ontworsteld zijn.—Gij zult zeggen,
dat het een kleintje was, als gij die ziet, welke nu
aankomt.—Komaan, die wil ik dan wel eens zien.—Op
deze en de vorige wetten volgt nu, geloof ik, dit.—Wat?—Dat
al deze vrouwen gezamenlijk aan al deze
mannen moeten toebehooren, en dat geene van haar met
één bepaald man moet zamenwonen; en dat evenzoo de
kinderen gemeenschappelijk eigendom moeten zijn, en
geene ouders hunne spruiten noch deze hunne ouders
mogen kennen.—Het is nog vrij wat moeijelijker dan
bij het vorige, om hier de mogelijkheid en nuttigheid
van te zien.—Ik geloof niet, dat men ligt zou twijfelen,
of het nuttig is, dat de vrouwen en de kinderen
aan allen gemeen zijn, zoo het maar kan tot stand komen;
maar ik denk, dat de meeste twijfeling zich tot
de mogelijkheid zou bepalen.—Aangaande beiden valt
sterk te twijfelen.—Gij noemt daar eene reeks van redeneringen,
zeide ik; want ik meende aan de ééne te
zullen ontsnappen, daar het u zeker wel nuttig zou voorkomen,
en dus alleen over het al of niet mogelijke te
moeten spreken.—Ja, maar dat heb ik wel gemerkt,
en ik laat u niet los, voor gij van beiden rekenschap
geeft.—Dan moet het er maar op los. Dit ééne kunt gij
mij echter wel toestaan. Laat ik mij eens vermaken, zoo als
menschen met weinig rijkdom van denkbeelden zich vermaken,
wanneer zij alleen wandelen. Want deze geven
zich de moeite niet om na te denken over de middelen
om hun doel te bereiken; maar, in plaats van zich over
hetgeen mogelijk en niet mogelijk is af te tobben, stellen
zij wat zij wenschen eenvoudig als werkelijk, en
beschikken dan de rest, en vermaken zich met zich voor
te stellen, wat zij al doen zullen, als het gebeurd is,
en met zóó hun ledig hoofd nog lediger te maken. Zulk
eene vlaag van luiheid heb ik nu ook, en ik wilde nu
dat onderzoek naar de mogelijkheid eens uitstellen, en,
zoo gij het toestaat, maar eerst aannemen, dat het mogelijk
is, en eens nagaan, hoe de overheden het besturen
zullen, en hoe heilzaam het voor den staat en voor
de wachters zou wezen, als het gebeurde. Dit wil ik,
met uwe vergunning, eerst onderzoeken, en dan het
andere.—Ik heb er vrede meê, zeide hij, onderzoek
maar.—


Ik geloof dan, zeide ik, dat, zoo de overheden dien
naam waardig zullen wezen, en de helpers desgelijks,
dezen wat hun bevolen wordt gaarne zullen doen, en genen
niet slechts zullen bevelen, maar ook zelven aan de
wetten zullen gehoorzamen, en, voor zoover wij hun de
handen vrijlaten, in denzelfden geest zullen voortgaan.—Dat
is waarschijnlijk.—Kies gij nu, als wetgever, de
vrouwen even als gij het de mannen gedaan hebt, en
bezorg er ons, die zoo veel mogelijk van denzelfden aard
zijn.—Het is geschied.—Daar zij nu gemeenschappelijke
woningen en maaltijden hebben, zonder dat iemand iets
in het bijzonder bezit, en daar zij bij de ligchaamsoefeningen
en de andere deelen der opvoeding met elkander
in aanraking komen, zullen zij, geloof ik, door de
noodzakelijkheid worden aangedreven, om zich met elkander
te vermengen. Vindt gij dat niet noodzakelijk?—Het
zal niet gebeuren door wiskundige noodzakelijkheid,
maar door physische, zeide hij, die nog heel wat meer
dan de eerste in staat schijnt te wezen om de menigte
te overreden en meê te slepen.—


VIII. Ja vrij wat meer; maar, Glauco! dat zij
zich nu zonder orde met elkander vermengen of wat dan
ook doen, is in een staat van gelukkigen niet geoorloofd,
en de overheden zullen het ook niet toelaten.—Het
zou ook volstrekt niet goed zijn.—Het is dus duidelijk
dat wij de verbindtenissen zoo heilig mogelijk
moeten pogen te maken; en die het nuttigste voor den
staat zijn, zullen wel de heiligste wezen.—Voorzeker.—Hoe
zullen zij dan het nuttigste zijn. Zeg gij dit,
Glauco! want ik weet, dat gij vele jagthonden en edel
gevogelte houdt. Hebt gij dan, bij Zeus! niet wel eens
acht gegeven op hun paren en voorttelen?—Wat meent
gij.—Vooreerst zullen er onder dezen, al zijn allen
van een edel ras, toch wel bijzonder edele zijn en geboren
worden?—Ja.—Laat gij nu allen evenzeer paren,
of de besten het meest?—De besten natuurlijk het
meest.—En wie meer, de jonge of de oude, of die
van bloeijenden leeftijd?—De laatsten.—En als dit
niet wordt in het oog gehouden, oordeelt gij dan niet,
dat uwe vogels en honden hoe langer hoe slechter zullen
worden?—Zekerlijk.—En hoe denkt gij over paarden
en andere dieren; is het daar anders mede?—Wel
neen.—Sakkerloot, mijn vriend! welke knappe overheden
moeten wij dan hebben, als het met het menschdom
eveneens gesteld is.—Het is er zeker zóó meê gesteld.—Zij
moeten dan een groot getal van kunstmiddelen
gebruiken. Als het ligchaam geen geneesmiddelen
noodig heeft, maar door een bepaalden leefregel
kan geholpen worden, dan houden wij ook een middelmatig
arts voor voldoende; maar als er moet ingenomen
worden, dan weten wij, dat de behoefte aan een kundigen
arts grooter is.—Dat is waar, doch waarop doelt
gij met dit te zeggen?—Hierop, zeide ik, dat onze
overheden tot nut van de onderdanen heel wat leugens
en bedrog zullen bezigen. En wij zeiden immers, dat
dit alles bij wijze van geneesmiddel bruikbaar kan wezen[105].—En
te regt.—Dit nu schijnt vooral ten opzigte
van het paren en het telen van kinderen te gelden.—Hoe
dat?—Volgens het besprokene moeten de
besten zoo veel mogelijk paren, en de minsten zoo weinig
mogelijk, en de spruiten der eersten moet men opvoeden,
die der laatsten niet, zoo de kudde zoo goed
mogelijk zal wezen: en dit alles moet plaats hebben zonder
dat iemand behalve de overheden het weet, zoo de
troep der wachters niet in oproer zal komen.—Dat is
zeer waar.—Dus moeten er feesten worden vastgesteld,
waarop wij de bruiden en bruidegoms zullen zamenbrengen,
en offers, en liederen, die onze dichters bepaaldelijk
voor die verbindtenissen moeten maken: en de bepaling
van het getal dier verbindtenissen moeten wij aan
de overheden overlaten, opdat zij zoo veel mogelijk hetzelfde
getal van wachters in stand houden, met bijrekening
van oorlog, ziekte en andere rampen; opdat onze
staat zoo veel mogelijk noch te groot noch te klein worde.—Voorzeker.—En
hiertoe moeten wij, denk ik,
eene kunstige wijze van loten verzinnen, opdat de slechten
bij elke verbindtenis aan het lot, niet aan de overheid,
de schuld geven.—Juist.—


IX. En wij moeten ook aan jongelingen, die in den
krijg of elders uitmunten, onder andere belooningen, eene
meerdere vrijheid tot gemeenschap met de vrouwen geven,
om onder een goeden schijn uit hen de meeste
kinderen te doen voortkomen.—Dat is goed.—En de
pasgeborene kinderen moeten dan worden opgenomen door
daartoe aangestelde overheden, uit de mannen of de
vrouwen of beiden. Want de vrouwen moeten immers
ook deel aan het bestuur hebben.—Ja.—En de kinderen
uit goede ouders moeten zij dan naar de minnezaal
brengen, die in een ander deel van de stad gelegen
is; maar de kinderen der slechten of als anderen
verminkte kinderen voortbrengen, moeten zij heimelijk
uit den weg ruimen.—Dat is noodig, als onze wachters
niet ontaarden zullen.—En zij moeten dan ook
voor de voeding zorgen en de moeders, wanneer hare
borsten gevuld zijn, naar de minnezaal brengen; steeds
oppassende, dat geene haar kind herkenne, en wanneer
deze niet voldoende zijn, andere minnen ontbieden. Ook
moeten zij zorgen, dat die vrouwen niet te lang zogen;
en het waken en oppassen moeten zij aan andere voedsters
opdragen.—Gij maakt het kinderen krijgen voor
de vrouwen der wachters al heel gemakkelijk.—Dat is
ook noodig; maar laat ons nu het vervolg beredeneren.
Wij zeiden immers, dat de kinderen moesten geteeld
worden uit menschen in bloeijenden leeftijd.—Ja.—En
die tijd duurt voor den man dertig, voor de vrouw twintig
jaren.—Te weten?—Eene vrouw is van haar twintigste
tot haar veertigste jaar geschikt om kinderen voor
den staat te baren; een man is goed voor de voortteling
van het bedaren zijner eerste hevige driften tot dat
hij vijf en vijftig jaar oud is.—In dien tijd althans
zijn beiden in krachten in verstand op hun toppunt.—En
wanneer nu een oudere of jongere aan de voortteling
wil deelnemen, zullen wij hem van onregtvaardigheid
en goddeloosheid beschuldigen, daar hij een kind
voor den staat zoekt te verwekken, dat, zoo de misdaad
verborgen blijft, zal geteeld zijn zonder de offers en de
gebeden, die bij iedere verbindtenis door priesters en
priesteressen en den geheelen staat zullen gedaan worden,
opdat uit goeden beteren, uit bruikbaren nog meer
bruikbaren mogen voortkomen, maar hetwelk in tegendeel
in ’t geheim en door erge ongebondenheid is verwekt.—Best.—En
dezelfde wet is van toepassing,
wanneer iemand, die zelf in den bloeijenden leeftijd is,
eene vrouw van dien leeftijd zonder vergunning der overheid
aanraakt; want wij zullen zeggen, dat hij dan een
zonder verloving of offer geteelden bastaard voor den
staat zoekt te verwekken.—Volkomen goed.—Maar
wanneer nu de vrouwen en de mannen den tijd van het
voorttelen te boven zijn, dan zullen wij hun vrijheid geven,
om gemeenschap te oefenen met wien zij willen,
behalve met de aanverwanten in opgaande of afgaande
linie; onder uitdrukkelijke vermaning echter, om liefst
geen kinderen te laten geboren worden, en anders ze te
vondeling te leggen, daar het niet geoorloofd is ze groot
te brengen.—Dat laat zich goed hooren, maar hoe is
het mogelijk de verwanten in opgaande en afgaande linie
te herkennen?—Dat is onmogelijk, maar allen die meer
dan tien maanden, nadat iemand huwbaar geworden is,
geboren zijn, zal hij zonen en dochters noemen, en zij
hem vader (of moeder), en hunne kinderen noemt hij
kleinkinderen, en dezen hem grootvader (of grootmoeder),
en die geboren zijn binnen het tijdperk, waarin
hunne ouders de voortteling uitoefenden, noemen elkander
broeders en zusters; zoodat de eersten, gelijk wij
zeiden, elkander niet mogen aanraken, maar de broeders
en zusters wel; wanneer het lot het meêbrengt en
de Pythia het toestaat.—Dat is waar.—


X. Zoodanig, Glauco! is dus de gemeenschap van
vrouwen en kinderen voor onze wachters, maar nu moeten
wij nog beredeneren, dat zij met onze andere bepalingen
overeenstemt, en dat zij verreweg het beste is.
Of hoe denkt gij er over?—Zonder eenigen twijfel.—Moeten
wij nu die redenering niet zóó beginnen, dat wij
ons eerst afvragen, wat de wetgever als het grootste goed
in eene staatsregeling moet aanmerken en derhalve bij
het maken van wetten zoeken te bereiken, en wat het
grootste kwaad is, dat hij moet vermijden; om vervolgens
na te gaan, of hetgeen wij nu besproken hebben,
met dat goede overeenstemt, en met dat kwade in strijd
is?—Zekerlijk.—En is er nu wel een grooter kwaad
voor een staat dan hetgeen hem verdeelt en van één tot
velen maakt? Of een grooter goed dan hetgeen hem verbindt,
en één maakt?—Zeker niet.—En ontstaat er
niet een band door de gemeenschap van vreugde en smart,
wanneer zoo veel mogelijk al de burgers zich over één
en dezelfde gebeurtenis gelijkelijk verheugen en bedroeven?—Ongetwijfeld.—Maar
er ontstaat verwijdering,
wanneer integendeel sommigen bedroefd en anderen verheugd
zijn over dezelfde lotgevallen van den staat en enkele
personen.—Voorzeker.—En dit laatste gebeurt
immers wanneer de woorden mijn en dijn door ieder op
andere dingen worden toegepast?—Ongetwijfeld.—En
de staat, waarin de meesten die woorden op dezelfde dingen
toepassen, zal het meest bloeijen.—Verreweg het
meest.—Hij zal dan ook het meest met een enkel mensch
overeenkomen; want wanneer b. v. iemand onzer zijn vinger
stoot, dan ondervindt, door het naauwe verband tusschen
ligchaam en ziel, ons geheele wezen daarvan eene onaangename
gewaarwording, en dan zeggen wij in dien zin,
dat de mensch pijn heeft aan zijnen vinger; en ditzelfde
geldt van ieder deel van den mensch, zoo wat smart
als wat genot aangaat.—Dat doet het ook, en een goed
ingerigte staat heeft daarmede veel overeenkomst.—Als
dus, geloof ik, één der burgers eenigen vóór- of tegenspoed
ondervindt, dan zal zulk een staat zich dit het
meest aantrekken, en zich mede verheugen of bedroeven.—Dit
is in een goed ingerigten staat noodzakelijk.—


XI. Het is dan zaak, onzen staat nog eens in oogenschouw
te nemen, en te zien, of dit vereischte hier het
meest, of elders meer wordt gevonden.—Dat moeten
wij dan maar doen.—Wat dan? wordt ook in andere
staten de overheid en het volk niet even als in
den onzen onderscheiden?—Ja.—En allen geven elkander
den naam van burgers.—Natuurlijk.—Maar
welken naam bovendien geeft in de andere staten het
volk aan de overheden?—In de meeste dien van heeren,
en waar eene volksregering is, noemt het ze eenvoudig
overheden.—En hoe doet het volk in onzen staat?
Met welken naam, buiten dien van burgers, noemt het de
overheden?—Het noemt ze behouders en helpers.—En
hoe noemen zij het volk.—Loongevers en voeders.—En
hoe noemen de overheden in andere staten het
volk?—Onderdanen.—En hoe noemen elders de overheden
elkander?—Mede-overheden.—En hoe bij ons?—Mede-wachters.—En
weet gij nu geen voorbeelden,
dat in de andere staten de overheden hunne mede-overheden
deels als hunne betrekkingen, deels als vreemden
aanmerken?—Ik weet er genoeg.—En iemand beschouwt
zijne betrekkingen als de zijnen; de vreemden
als niet de zijnen.—Juist.—En hoe doen de wachters
bij u? Kan wel iemand hunner een zijner medewachters
als een vreemden beschouwen en aanspreken?—Wel
neen, want in ieder hunner zal hij een broeder of
zuster, vader of moeder, zoon of dochter, of de afstammelingen
van dezen meenen te zien.—Mooi gezegd,
maar zeg nu ook nog dit: Zult gij nu alleen bepalen,
dat zij elkander als betrekkingen moeten aanspreken, of
zult gij hun ook voorschrijven overeenkomstig die namen
te handelen, en aan de ouders al dien eerbied, dat
dienstbetoon, en die gehoorzaamheid te bewijzen, waarop
ouders aanspraak hebben; daar goden noch menschen
het goedkeuren, en pligtmatig of regtvaardig vinden,
zoo iemand anders handelt? Zullen deze voorschriften
omtrent ouders en bloedverwanten door al uwe burgers
aan de kinderen van jongs af worden ingeprent, of wel
andere?—Deze; want het zou belagchelijk zijn, zoo
zij elkander slechts betrekkingen noemden, maar niet als
zoodanig behandelden.—Dus zal in dezen staat meer
dan in alle anderen het geluk of ongeluk van één burger
door allen als het hunne worden aangemerkt.—Dat is
zeer waar.—En als zij nu zóó dachten en spraken,
dan zeiden wij immers, dat vreugd en droefheid hun
gemeenschappelijk zou wezen?—En dat zeiden wij te
regt.—Dus zullen onze burgers het meest dezelfde
zaak de hunne noemen, en bij gevolg het meest gemeenschappelijke
vreugde en droefheid hebben.—Zekerlijk.—En
wordt dit niet onder anderen door de gemeenschap
van vrouwen en kinderen veroorzaakt?—Zeg liever:
grootendeels.—


XII. Edoch wij zijn het eens geworden, dat dit het
hoogste goed voor een staat is, en dat een goed ingerigte
staat zich even als een menschelijk ligchaam verhoudt
tot den aangenamen of smartelijken toestand van
een zijner leden.—Hieromtrent zijn wij het te regt eens
geworden.—Derhalve blijkt het, dat de gemeenschap
van vrouwen en kinderen bij onze wachters voor onzen
staat de oorzaak is van het hoogste goed.—Voorzeker.—En
het vroeger besprokene bevalt ons zeker ook
nog, want wij zeiden: dat zij geen eigen huizen, noch
land, noch geld moesten hebben; maar dat zij van de
anderen, tot loon voor hunne bewaking, hun onderhoud
ontvangende, dat gelijkelijk moesten verdeelen; zoo zij
inderdaad wachters zouden zijn.—Wel zeker.—Maakt
dan nu het vroeger besprokene en het nu gezegde hen
niet nog meer tot ware wachters, die den staat niet vanéénrukken
door ieder wat anders het mijne te noemen,
en door ieder voor zich wat hij kan in zijn huis te slepen,
en ieder voor zich vrouw en kinderen, en bijzondere
genoegens en smarten te hebben; maar die door eenheid
van meening omtrent het eigene allen hetzelfde wit hebben,
en zoo veel mogelijk alle droefheid en vreugde gemeenschappelijk
voelen.—Voorzeker.—En zullen regtsgedingen
en onderlinge beschuldigingen niet om zóó te
zeggen uit hun midden verdwijnen, daar niemand iets
behalve zijn ligchaam voor zich alleen bezit, maar alles
gemeenschappelijk is? En zullen zij daardoor niet van die
twisten bevrijd wezen, die onder de menschen om geld
en kinderen en bloedverwanten ontstaan?—Ongetwijfeld.—En
ook klagten over geweld en beleediging mogen
bij hen geen plaats hebben. Want wij zullen zeggen
dat ieder zich tegen personen van gelijken ouderdom
mag verdedigen, ja hem de noodzakelijkheid opleggen,
om voor zijn eigen ligchaam te zorgen.—Best.—En
deze wet is ook goed, omdat, als iemand op een
ander boos zijnde zijn moed aan hem koelen mag, hierdoor
het ontstaan van erger twisten voorgekomen wordt.—Zekerlijk.—En
ouderen zullen het regt krijgen om jongeren
te bevelen en te bestraffen.—Dat spreekt.—En
een jongere mag natuurlijk, zonder bevel der overheden,
niet trachten een ouderen eenig geweld aan te doen, of
hem zelfs te slaan; en ik denk, dat hij hem ook in geen
ander opzigt beleedigen zal; want twee sterke wachters
beletten het hem, de vrees en de schaamte; de schaamte,
daar zij hem weêrhoudt zijne ouders te mishandelen;
de vrees, daar hij duchten moet, dat de anderen dengenen,
dien hij kwaad doet, als kinderen, broeders of ouders
zullen helpen.—Dat volgt.—Dus zullen door deze
wetten die menschen steeds vrede met elkander hebben.—Natuurlijk.—En
wanneer zij eendragtig zijn is
het niet te duchten, dat ooit de overige burgers tegen
hen, of tegen elkander de wapenen opvatten.—Volstrekt
niet.—De kleinere rampen, waarvan zij bevrijd zullen
wezen, heb ik weinig lust te bespreken, b. v. het vleijen
der rijken, de zorgen en verdrietelijkheden, die uit
de opvoeding der kinderen, het geldwinnen en de
noodzakelijkheid van bedienden te houden ontstaan, en
het máken van schulden, en het twisten over geldzaken,
en het overlaten zijner bezittingen aan vrouwen en bedienden,
en wat men al daarbij voor onaangename dingen
ondervindt, die wij om hunne mindere belangrijkheid
nu maar zullen overslaan.—Dat is ook voor een
blinden duidelijk.—


XIII. Van dit alles zullen zij dus bevrijd wezen, en
een leven leiden nog gelukkiger dan dat van de overwinnaars
te Olympia.—Hoe zoo?—Die hebben slechts
een klein gedeelte van het geluk, dat hun te beurt valt,
want hunne overwinning is schooner en hun onderhoud
op landskosten ruimer. Hunne overwinning toch strekt
tot behoud van den geheelen staat, en behalve voedsel
bekomen zij al wat tot het leven vereischt wordt voor
zich en voor hunne kinderen, en bij hun leven door hunne
medeburgers aldus begiftigd zijnde, worden zij na
hunnen dood eervol begraven.—Dat zijn zeker schoone
voorregten.—Herdenk nu nog eens, hoe wij daar
straks verschrikten door eene tegenwerping van, ik weet
niet wien, die zeide, dat wij de wachters niet gelukkig
maakten, daar, terwijl zij alle goederen der burgers konden
hebben, toch niets daarvan hun toeviel; waarop wij
antwoordden, dat wij dit, als het zoo uitkwam, later wel
eens zouden onderzoeken; maar dat wij op het oogenblik
de wachters wachters maakten, en den geheelen staat
zoo gelukkig mogelijk; zonder daarbij het geluk van
eenen bepaalden stand te bedoelen[106].—Dat herinner
ik mij.—En hoe denkt gij daar thans over? Vindt gij
het leven der wachters, hetwelk wij zien dat veel schooner
en beter is dan dat der overwinnaars te Olympia, vergelijkbaar
met het leven der schoenmakers of der andere
handwerkslieden, of der boeren?—Ik vind het
niet.—Het is echter noodig nog eens te herhalen wat
wij toen zeiden, dat, als de wachter gelukkig wil worden
door niet meer wachter te zijn, en een zoo matig,
bestendig, en naar ons oordeel voortreffelijk leven hem
niet voldoet, maar een dwaas en kinderachtig denkbeeld
van geluk hem aandrijft, om zich met geweld alles in
den staat toe te eigenen, hij merken zal, hoe waarachtig
de uitspraak is van Hesiodus: dat de helft meer is
dan het geheel.—Als hij mijn raad volgt, zal hij dat
leven vasthouden.—Dus keurt gij het goed, dat de
vrouwen, zoo als gezegd is, gezamenlijk met de mannen
worden onderwezen, regt op de kinderen hebben
en de andere burgers beschermen; en dat zij, in de stad
blijvende, en naar den oorlog gaande, even als honden aan
het wachthouden deelnemen, en alles zoo veel mogelijk
mededoen; en dus vindt gij, dat zij zoo doende het
best zullen handelen en niet zullen misdoen tegen de
natuurlijke betrekking van de vrouw tot den man.—Ja.—


XIV. Nu moeten wij nog nagaan, of zulk eene gemeenschap
onder de menschen even goed als onder de
andere dieren kan plaats grijpen; en zoo ja, hoe die
dan moet tot stand komen.—Gij zijt mijne vraag voorgekomen.—Aangaande
den oorlog is het duidelijk,
hoe zij dien zullen voeren.—Hoe zoo?—Zij zullen
gezamenlijk uittrekken, en hunne kinderen, die groot
worden, meênemen, opdat zij, even als de kinderen der
andere werklieden, het werk, dat zij naderhand zullen
verrigten, van nabij zien, en daarenboven in den oorlog
hunne ouders behulpzaam zijn. Of hebt gij niet wel
opgemerkt, hoe b. v. de kinderen der pottebakkers lang
behulpzaam zijn en toekijken, voordat zij zelve met
pottebakken beginnen?—Ja zeker.—En moeten dezen
dan hunne kinderen met meer zorg door ondervinding
en aanschouwing van het noodige opleiden dan de wachters
de hunne?—Dat zou bespottelijk zijn.—En ook
vechten alle dieren moediger als hunne jongen er bij
zijn.—Dat is waar, Socrates! Er is echter groote
kans, dat, indien zij, zoo als het in den oorlog gaat,
eens verslagen worden, niet alleen zij zelve, maar ook
hunne kinderen zullen vergaan, en dus de ramp voor
den staat onherstelbaar zal wezen.—Dat is waar, maar
wilt gij ze dan buiten alle mogelijk gevaar houden?—Wel
neen.—Maar wanneer wij ze dus toch ook aan gevaar
moeten blootstellen, is het dan geen zaak dit zóó
te doen, dat zij daardoor geschikter voor hun beroep
worden?—Natuurlijk.—En vindt gij het nu onverschillig,
dat toekomstige krijgslieden reeds als kinderen
den oorlog zien?—Wel neen, maar van het hoogste
belang.—Dus moeten wij de kinderen den oorlog laten
zien, maar hun veiligheid bezorgen; dan zal het goed
zijn.—Juist.—Vooreerst, zullen hunne ouders, menschelijk
gesproken, niet onverstandig zijn, maar geschikt om
te beoordeelen, welke togten hachelijk zijn, welke niet.—Natuurlijk.—Dus
zullen zij ze naar de laatste medenemen,
naar de eerste niet.—Goed.—En zij zullen
over hen geen nietswaardige opzigters aanstellen, maar
zulke, die door bekwaamheid en leeftijd geschikte aanvoerders
en opvoeders zijn.—Dat is betamelijk.—Met
dat al, kunnen wij echter niet ontkennen, dat er dikwijls
onvoorziene rampen plaats hebben.—Dat is zoo.—Daarvoor,
mijn vriend! moeten wij aan de kinderen vleugels
bezorgen, opdat zij, als het noodig is, kunnen wegvliegen.—Hoe
meent gij dat?—Wij moeten ze zoo
jong mogelijk op paarden zetten, en als wij ze hebben
leeren paardrijden, moeten wij ze als toekijkers meênemen
op paarden, die niet wild en oorlogzuchtig, maar
vlug en mak zijn. Want alzoo onder hunne oudere aanvoerders
meêgaande, zullen zij hun toekomstig werk het
best kunnen zien, en in geval van nood het gemakkelijkst
gered worden.—Dat ben ik met u eens.—


En hoe moeten verder in den krijg onze soldaten
zich jegens elkander en tegen den vijand gedragen? Heb
ik het daaromtrent bij het goede eind of niet?—Zeg
mij dan uwe meening.—Zoo iemand hunner de slagorde
verlaat of zijne wapens wegwerpt, of een ander
dergelijk bewijs van lafhartigheid geeft, moeten zij hem
tot den stand der handwerkers of landbouwers vernederen.—Dat
is best.—En die zich levend door den vijand
hebben laten gevangen nemen, moeten wij hem ten
geschenke geven, opdat hij met zijne vangst naar zijnen
wil handele.—Juist.—En die zich dapper en roemrijk
gedragen, moeten door de kinderen, die den veldtogt
meêdoen, bekranst en met allerlei blijken van genegenheid
ontvangen worden.—Natuurlijk.—En dat
wij de dapperen meer dan de anderen zullen laten paren,
opdat er zoo veel mogelijk uit hen geboren worden,
hebben wij reeds gezegd.—Ja.—


XV. Wij moeten verder dappere jongelingen ook naar
het voorschrift van Homerus beloonen. Want Homerus
zegt, dat Ajax, die in den oorlog had uitgemunt, eene
bijzonder groote portie vleesch als belooning ontving[107],
hetgeen een goed eerbewijs is voor een krachtig en dapper
man, en hem niet slechts eer, maar ook vermeerdering
van ligchaamskracht aanbrengt.—Dat is heel
goed.—Dus willen wij hierin Homerus volgen, en
daarom, bij offermaaltijden en andere gelegenheden, aan
de dapperen om hunnen moed loftuitingen en andere eerbewijzen
geven en ze daarenboven een grooter rantsoen
van vleesch en wijn toedeelen, om ze én te eeren én
nog meer te versterken.—Dat is opperbest.—Verder
moeten wij zeggen, dat die in den oorlog roemrijk sneuvelen,
menschen van het gouden geslacht zijn.—Voorzeker.—En
wij willen op gezag van Hesiodus aannemen,
dat de menschen van dat geslacht na hunnen
dood «heilige geesten worden, die weldadig op aarde
ronddwalen, het kwaad afweren, en de menschen bewaken[108].»—Dat
moeten wij maar aannemen.—Hoe
nu die heilige geesten behooren vereerd, en van de andere
goden onderscheiden te worden, daaromtrent vind
ik het raadzaam de godspraak te vragen en ons aan hare
voorschriften te houden.—Dat is het beste.—En
wij zullen ze dan in het vervolg aldus vereeren en aanbidden,
en diezelfde bepaling maken voor uitstekende
helden, die door ouderdom of ziekte gestorven zijn.—Dat
is ten minste billijk.—


En hoe moeten nu onze krijgslieden met de vijanden
handelen?—Wat meent gij?—Vindt gij het vooreerst
wel billijk, dat Grieken Grieksche staten onder het juk
brengen, en moeten wij dit niet veeleer ook aan anderen
zoo veel mogelijk beletten, en ons gewennen uit
vrees voor het juk der barbaren onze stamgenooten te
ontzien?—Het laatste is oneindig beter.—En wij zelve
moeten geene Grieksche slaven houden, en ook de
andere Grieken tot dit besluit aansporen?—Zekerlijk:
Zoo toch komen zij er eerder toe om zich tegen de barbaren
te vereenigen en elkander te sparen.—En is het
verder wel goed de gesneuvelden van iets anders dan
van hunne wapens te berooven? Is dat niet een voorwendsel
voor lafhartigen om het gevecht te vermijden,
door bij de gesneuvelden te vertoeven; en zijn niet dikwijls
legers door dat uitschudden verloren gegaan?—Zekerlijk.—En
vindt gij het niet onedel en inhalig,
een lijk te plunderen; en niet kinderachtig en kleingeestig,
het doode ligchaam vijandig te behandelen, daar de
eigenlijke vijand is weggevlogen, en slechts dat, waarvan
hij zich in den strijd bediende, heeft achtergelaten?
Of oordeelt gij, dat die zóó doen wijzer handelen dan
honden, die boos worden op den steen, en niet op hem,
die er meê geworpen heeft?—Wel neen, het komt op
hetzelfde neêr.—Dus moet dat uitschudden der lijken
en dat verhinderen der begrafenis worden afgeschaft.—Zekerlijk.—


XVI. Wij moeten ook, om de onderlinge welwillendheid
der Grieken te bevorderen, geen veroverde wapens,
althans niet van Grieken, in de tempels ophangen;
maar veel meer duchten, dat het heiligschennis zijn zou
zóó iets van onze stamgenooten naar een tempel te brengen;
tenzij de godspraak er anders over denkt.—Dat
is naar mijn zin gesproken.—En het verwoesten van
Grieksch grondgebied, en het verbranden der woningen,
mogen uwe krijgslieden dat bij de vijanden doen?—Daarover
wilde ik gaarne uw gevoelen hooren.—Mijne
meening is dan, dat wij geen van beiden moeten doen,
maar alleen de te veld staande vruchten moeten wegnemen.
En wil ik u eens zeggen, waarom?—Ja! doe
dat.—Ik ben van gevoelen, dat niet slechts de woorden:
oneenigheid en oorlog, maar ook de zaken, die zij uitdrukken,
verscheiden zijn, en als eigen en vreemd tegen
elkander overstaan; zoodat oneenigheid onder betrekkingen,
oorlog onder vreemden plaats heeft.—Ik geloof,
dat gij gelijk hebt.—Zie dan ook eens, wat gij hiervan
denkt. Ik zeg, dat alle Grieken elkanders betrekkingen
en stamgenooten zijn, maar met de barbaren, als
vreemden, niets te maken hebben.—Dat is juist.—Als
dus Grieken en barbaren met elkander overhoop liggen,
zeggen wij dat zij oorlog voeren, en beschouwen ze als
natuurlijke vijanden; maar, als dit onder de Grieken
plaats heeft, zeggen wij, dat zij van natuur vrienden
zijn, maar dat Griekenland op het oogenblik ziek en oneenig
is; en wij geven dien strijd slechts den naam van
oneenigheid.—Dat ben ik met u eens.—Wanneer nu
in een staat oneenigheid geboren wordt, en iedere partij
het land en de huizen der andere verwoest en verbrandt;
vindt gij dan die oneenigheid niet verderfelijk, en kunt
gij wel eene van beiden vaderlandslievend noemen, daar
zij, zoo zij dat waren, nooit hun vaderland hadden durven
verwoesten? en zou het niet het beste zijn, dat de
overwinnaars slechts de veldvruchten der overwonnenen
meênamen, en overigens steeds bedachten, dat zij weer
vrienden zullen worden, en niet altijd oneenig blijven?—Deze
denkwijs past althans aan beschaafde lieden veel
meer dan de andere.—En zijt gij nu niet bezig eenen
Griekschen staat te stichten?—Natuurlijk.—Dus moeten
ook zijne burgers goed en beschaafd zijn.—Dat
spreekt.—En immers ook beminnaars van Griekenland,
die dit hun vaderland noemen, en deel hebben aan dezelfde
heiligdommen als de andere Grieken?—Ongetwijfeld.—Wanneer
zij dus met Grieken in twist raken,
zullen zij dien, daar deze hunne betrekkingen zijn,
als oneenigheid, niet als oorlog, beschouwen, en er zóó
over spreken.—Ja.—En zij zullen daarbij het plan
hebben weer vrienden te worden.—Voorzeker.—Zij
zullen ze dus met vriendelijkheid kastijden, zonder te
trachten hen in slavernij te storten of te verdelgen, daar
zij toch eigenlijk geen vijanden zijn.—Zoo zullen zij
doen.—Als Grieken zullen zij dus Griekenland niet verwoesten
en geen huizen verbranden, en niet beweren,
dat in eenigen staat, allen, mannen, vrouwen en kinderen
hunne vijanden zijn, maar slechts weinigen, namelijk
die den twist hebben aangestookt. En daar dus de
meesten hunne vrienden zijn, zullen zij hun land niet
willen verwoesten, noch de huizen vernielen; maar zij
zullen slechts zoo veel maatregelen van vergelding nemen,
als noodig zijn, om te maken, dat de schuldigen
door de onschuldigen tot het geven van schadevergoeding
gedwongen worden.—Ik vind het goed, dat onze burgers
zich zóó jegens hunne tegenstanders gedragen; en
dat zij de barbaren, zoo als nu de Grieken elkander, behandelen.—Willen
wij dan dit vaststellen, dat onze
wachters geen land mogen verwoesten noch huizen in
brand steken?—Met genoegen, want wij kunnen verzekerd
zijn, dat het goed is.—


XVII. Ik geloof echter, Socrates! dat, als wij u
laten begaan, gij volstrekt niet meer denken zult om
hetgeen gij daar straks hebt overgeslagen; te weten, dat
en hoe eene staatsregeling als deze bestaan kan: want
dat, zoo zij haar beslag kreeg, de staat, waarin dit gebeurde,
gelukkig zou wezen; en dat, om nog aan te
vullen, wat gij verzwegen hebt, zij, die onder haar
leefden, het best tegen de vijanden zouden vechten, en
elkander het minst in den steek laten, dewijl zij elkander
als broeders, ouders en kinderen zouden beschouwen;
en dat, als de vrouwen meê te veld trokken, en
óf in dezelfde slagorde stonden, óf tot schrik der vijanden,
en tot hulp in den nood, als spaarbenden achteraan
geplaatst waren, ook dit zou meêwerken om hen onoverwinnelijk
te maken, dat zie ik wel in, en tevens, hoeveel
voorregten zij nog bovendien te huis zouden hebben;
maar dewijl ik nu toestem, dat deze en nog honderd
andere dingen zouden plaats hebben, wanneer die staatsregeling
tot stand kwam, zoo spreek daarover niet langer,
maar laat ons nu het overige laten rusten, en zoeken
te beredeneren, dat en hoe zij tot stand kan komen.—Gij
doet daar in eens een aanval op mijne redekaveling,
en wilt van geen tegenstribbelen hooren. Misschien
weet gij niet, dat terwijl ik met moeite door twee
golven ben heen geworsteld, gij nu de grootste en lastigste
doet opkomen; maar als gij die gezien en gehoord
hebt, zult gij mij wel toestemmen, dat ik teregt afkeerig
was, en terugbeefde van het bespreken en navorschen
van een zoo vreemd en moeijelijk onderwerp.—Naarmate
gij meer zulke dingen zegt, zullen wij u minder
vrijspreken van het zeggen, hoe die staatsregeling
bestaanbaar is. Zeg het maar zonder verwijl.—


Vooreerst dan, moeten wij ons herinneren, dat wij
door het onderzoek, wat regtvaardigheid en onregtvaardigheid
is, hier zijn heengedreven.—Goed, maar wat beduidt
dat?—Niets. Maar wanneer wij nu gevonden
hebben, wat de regtvaardigheid is, zullen wij dan oordeelen,
dat de regtvaardige man volstrekt niet daarvan
mag verschillen, maar in alle opzigten er aan moet gelijk
wezen; of zullen wij tevreden zijn, wanneer hij zoo
na mogelijk er bij komt, en er meer dan de overigen
aan deelachtig is?—Wij zullen met dat laatste tevreden
zijn.—Wij zochten dus, om een rigtsnoer te hebben,
wat de regtvaardigheid zelve is, en hoe een volmaakt
regtvaardig mensch zou gevormd worden, en hoe hij zou
wezen, en deden hetzelfde met de onregtvaardigheid en
den onregtvaardige; ten einde, hun geluk en ongeluk beschouwende,
ook omtrent ons zelven te besluiten, dat
hij, die met een van hen de meeste overeenkomst heeft,
ook in geluk of ongeluk het meest met hem moet overeenkomen;
maar wij stelden ons niet voor, te bewijzen,
dat zij werkelijk kunnen bestaan.—Daarin hebt gij gelijk.—Gelooft
gij dan nu, dat een schilder, die een
toonbeeld van een schoon mensch geschilderd had, waarop
niets was aan te merken, een minder goed schilder
zou wezen, wanneer hij de mogelijkheid, dat zoo iemand
bestond, niet bewijzen kon?—Wel neen, zeker niet.—En
maakten wij niet in onze redenering een toonbeeld
van een goeden staat?—Ja.—Gelooft gij dan nu, dat
onze redenering minder goed is, zoo wij niet kunnen
bewijzen, dat het mogelijk is een staat aldus in te rigten.—Wel
neen!—Ik zou dus dit bewijs eigenlijk
niet behoeven te leveren. Om evenwel u ten gevalle na
te gaan, hoe en onder welke voorwaarden zoo iets het
best zou kunnen plaats hebben, moet gij met mij nog
eens dezelfde punten beredeneren.—Welke?—Kan iets
ooit volkomen zóó zijn als het beredeneerd is; of is het
onvermijdelijk, dat de werkelijkheid altijd te kort schiet
bij het begrip, ook al merkt niet ieder dit op?—Het
laatste is onvermijdelijk.—Dwing mij dus niet, om aan
te toonen, dat al wat wij beredeneerd hebben werkelijk
plaats heeft; maar, zoo wij kunnen vinden, hoe een
staat ten naastenbij volgens het gezegde kan ingerigt worden,
laat ons dan zeggen, dat wij de mogelijkheid van
het toepassen onzer voorschriften gevonden hebben. Of
zult gij daar niet meê tevreden zijn? Ik althans wel.—Ik
ook.—


XVIII. Hetgeen ons nu te doen staat, is, geloof ik,
na te sporen en aan te toonen, wat in de staten van
onzen tijd niet deugt, en belet, dat zij zóó worden ingerigt;
en hoe een staat met de minste schokken en de
geringste verandering tot deze soort van staatsregeling
zou kunnen komen.—Opperbest.—Nu geloof ik, te
kunnen bewijzen, dat dit zou kunnen gebeuren door ééne,
wel niet geringe of ligte, maar toch niet ondenkbare verandering.—Welke?—Nu
zijn wij op de grootste golf.
Ik zal het echter zeggen, al word ik door eene stortzee
van gelach en ongeloof overstelpt. Let dan op hetgeen
ik zeg.—Zeg op.—Zoo niet de wijsgeeren het
staatsbestuur in handen krijgen, of de bestaande koningen
en vorsten zich met de borst op de wijsbegeerte
toeleggen, zoodat magt in den staat en wijsbegeerte in
dezelfde personen vereenigd worden; en zoo niet de
meesten, die naar één van beiden afzonderlijk streven,
met alle geweld worden buitengesloten, is er geen einde
aan de ellende, mijn vriend Glauco! noch voor de staten,
noch, naar ik meen, voor het menschelijk geslacht,
en onze pas beredeneerde staatsregeling kan vóór dien tijd
niet ontstaan en aan het licht komen. Maar ik had reeds
lang tegenzin om dit te zeggen, daar ik zag, hoezeer
het tegen de gewone meening zou inloopen; want het
is moeijelijk de menschen te overtuigen, dat er anders
geen geluk voor enkele personen noch voor staten bestaan
kan.—Hierop zeide hij: Socrates! gij hebt
daar eene uitspraak gedaan, om welke gij verwachten
moet, dat zeer velen, en niet van de minsten, zoodra zij
’t hooren, hun rok zullen uittrekken en met alle wapens,
die zij vinden kunnen, woedend komen aanloopen, om
zich krachtig te weer te stellen; en zoo gij hen niet afslaat
of ontvlugt, zult gij tot uw straf aan bespotting
worden prijs gegeven.—Maar, zeide ik, is dat niet
door uw toedoen?—Ja, en daar deed ik goed aan. Ik
zal u evenwel niet in den steek laten, maar, zoo veel
ik kan, bijstaan. Dit kan ik doen door belangstelling
en door u aan te sporen, en misschien ook door
bereidwilliger dan anderen op uwe vragen te antwoorden;
en daar gij zulk een helper bezit, moet gij dus
maar aan de ongeloovigen trachten te bewijzen, dat het
is, gelijk gij zegt.—Als gij zulk een bijstand geeft,
moeten wij het maar beproeven. Ik houd het dan voor
noodig, als wij er heelshuids willen afkomen, naauwkeurig
te bepalen, hoedanige wijsgeeren wij durven zeggen,
dat het bestuur in handen moeten hebben, opdat
wij, als dit is vastgesteld, in staat mogen zijn ons
te verdedigen, door aan te toonen, dat dezen van natuur
tot de wijsbegeerte en het staatsbestuur geroepen
zijn, maar dat de anderen zich daarvan moeten afhouden
en slechts gehoorzamen.—Die bepaling is volstrekt
noodig.—Komaan dan! volg mij, om te beproeven,
of wij het eenigzins goed kunnen uiteenzetten.—Ga gij
maar voor.—Als gij het welligt vergeten zijt, moet ik
u herinneren, dat iemand, die waarlijk liefhebberij voor
iets heeft, niet slechts een of ander deel daarvan, maar
die geheele zaak moet liefhebben.—


XIX. Herinner het mij dan maar, want ik weet het
niet best meer.—Dat een ander zoo sprak, kon er nog
meê door, Glauco! maar iemand, die verliefd van gestel
is, moest zich herinneren, dat alle schoonheden hem
treffen en inpakken, en hem toeschijnen regt op zijne
opmerkzaamheid te hebben. Of is het niet zoo? wordt
een platneus door u niet aardig genoemd, een haviksneus
koninklijk, een neus, die tusschenbeide is, van de
juiste maat? Noemt gij de donkeren niet flink, en de
bleeken interessant? Ja, is niet zelfs het woord lelieblank
waarschijnlijk door een minnaar verzonnen, die de bleekheid
van het voorwerp zijner liefde als eene deugd aanmerkte;
en met één woord, zoekt gij niet allerlei voorwendsels
en mooije benamingen, om allen, die jong en
knap zijn, onder de schoonheden te kunnen opnemen.—Zoo
gij gestellen als het mijne verliefd noemt, dan stem
ik toe, dat de verliefden zoo handelen.—Maar, doen
de liefhebbers van den wijn niet hetzelfde? Prijzen zij
niet allerlei wijn om allerlei redenen?—Ja.—En ziet
men niet evenzoo, dat de eerzuchtigen, als zij geen
veldheer zijn kunnen, naar den post van wijkmeester
trachten; en zoo zij door de aanzienlijken niet geëerd
worden, zich troosten met eer bij de geringen; daar al
wat eer is hen aanlokt?—Zekerlijk.—Zeg dan nu
eens, of dit waar is, of niet: dat hij, die naar eenig
ding begeerig is, dat in zijn geheel begeert, maar geenszins
sommige deelen daarvan wél, andere niet.—Hij
begeert het in zijn geheel.—En zeggen wij nu niet,
dat de wijsgeer begeerig is naar wijsheid, en wel, niet
slechts naar een deel daarvan, maar naar de wijsheid in
haar geheel?—Voorzeker.—Die dus verdriet in het
leeren heeft, vooral wanneer hij jong is, en nog niet
kan beoordeelen, wat nuttig is en wat niet, dien kunnen
wij leergierig noch wijsgeerig noemen, evenmin als
iemand, die vol kuren omtrent zijn eten is, kan gezegd
worden wezenlijk honger te hebben.—Dat gaat volstrekt
niet.—Maar die vaardig is om naar alle weten te trachten,
en gaarne wil leeren, en nooit verzadigd is, dien
noemen wij met regt wijsgeerig; niet waar?—Hierop
zeide Glauco: zóó kunt gij er genoeg krijgen en daaronder
vreemde stoethaspels. Want de liefhebbers van
een kijkje moeten alles weten, wat er te zien is; en vooral
de liefhebbers van hooren zijn vreemde snaken om ze
onder de wijsgeeren te rekenen, daar zij wel nooit vrijwillig
eene redekaveling zouden bijwonen, maar, alsof
zij hunne ooren tot het luisteren naar alle gezang verhuurd
hadden, op de feesten van Bacchus rondloopen,
en geen gelegenheid om te hooren, noch in de stad,
noch op het land laten voorbijgaan. Moeten wij nu deze
allen, en die meer zulke dingen willen weten, en de
nietigste kleinigheden nasporen, wijsgeeren noemen?—Wel
neen, zeide ik, maar naäpers van de wijsgeeren.—


XX. Maar wie noemt gij de ware wijsgeeren?—Hen,
die begeerig zijn de waarheid te zien.—Best, maar
wat noemt gij waarheid?—Dit een ander te beduiden
is niet gemakkelijk, maar gij zult, geloof ik, mij het
volgende wel toestemmen.—Wat?—Dat dewijl schoon
en leelijk van elkander verschillen, zij te zamen twee
zijn.—Natuurlijk.—En dat bijgevolg ook ieder hunner
één is.—Ook dit.—En geldt nu niet hetzelfde
van regtvaardig en onregtvaardig, van goed en kwaad,
en van het soortgelijke; dat ieder hunner één is, maar,
dewijl het zich overal in verschillende daden, ligchamen
en betrekkingen vertoont, den schijn van veel te zijn
aanneemt.—Daarin hebt gij gelijk.—Volgens dit beginsel
nu, onderscheid ik de daareven genoemde liefhebbers
van een kijkje, en de minnaars van kunsten, en de
bedrijvigen, van hen, over wie wij spreken, die alleen regt
hebben wijsgeeren genoemd te worden.—Hoe meent
gij dat?—Die liefhebbers van hooren en kijken houden
veel van schoone geluiden, en kleuren, en gedaanten,
en al wat daarvan gemaakt wordt, maar de natuur
van het schoone zelf kan hun geest niet zien noch
liefhebben.—Dat is waar.—Zij daarentegen, die het
schoone kunnen opsporen en dat op zich zelf beschouwen,
zijn die niet zeldzaam?—Zekerlijk.—Die
nu wel schoone dingen erkent, maar de schoonheid zelve
niet erkent, noch iemand, die hem tot haar zoekt op te
leiden, kan volgen, vindt gij dat hij zijn leven wakker
of droomend doorbrengt? Of is het geen droomen, als
iemand slapend of niet slapend dat, hetwelk ergens op
gelijkt, niet als er op gelijkend, maar als hetzelfde beschouwt?—Ik
zou zeggen, dat zóó iemand droomde.—En
die daarentegen het bestaan van de schoonheid erkent,
en haar evenzeer kan zien als hetgeen haar deelachtig
is, en die haar niet met hetgeen haar deelachtig
is verwart, vindt gij dat die zijn leven wakker of droomend
doorbrengt?—Fiks wakker.—En kunnen wij
niet met regt aan hem kennis toeschrijven, maar aan den
anderen slechts meening?—Ongetwijfeld.—Maar wanneer
nu die man, dien wij zeggen dat meent en niet
kent, boos op ons wordt en beweert, dat wij geen waarheid
spreken, kunnen wij hem dan niet zacht en ongemerkt
ompraten en doen inzien, dat hij dwaalt?—Wij
moeten het ten minste beproeven.—Komaan dan! onderzoek,
wat wij tot hem moeten zeggen. Laat ons
hem eerst verzekeren, dat, als hij kennis heeft, wij ze
hem niet misgunnen, maar er ons integendeel over zullen
verblijden; en hem dan verder vragen: antwoord ons
eens hierop. Die kent, kent hij iets of niets? Antwoord
gij voor hem.—Ik antwoord, dat hij iets kent.—En
kent hij iets, dat is, of iets, dat niet is?—Dat is;
want hoe kan hetgeen niet is gekend worden?—Hoewel
wij nu nog verder konden bespreken, dat wat geheel
en al is, geheel en al kenbaar is, en wat volstrekt
niet is, volstrekt niet kenbaar; hebben wij echter hieraan
reeds genoeg.—Volkomen genoeg.—Best. Maar
als nu iets te gelijk is en niet is, ligt het dan niet midden
in tusschen hetgeen volkomen is en hetgeen volstrekt
niet is?—Ja.—Zoo nu de kennis betrekking heeft
op hetgeen is, en de onkunde op hetgeen niet is, moeten
wij voordat middending iets zoeken, dat tusschen onkunde
en kennis in ligt; indien zoo iets ten minste bestaat.—Ongetwijfeld.—Nu
erkennen wij immers het bestaan
van meening?—Wel zeker.—Is zij hetzelfde als kennis,
of iets anders?—Iets anders.—Dus heeft de meening
betrekking op iets anders dan de kennis, ieder naar
haren aard.—Natuurlijk.—En heeft nu de kennis geen
betrekking op hetgeen is, om het te kennen, zoo als
het is? Of liever, ik geloof dat het noodig is, dit eerst
aldus te onderscheiden.—Hoe?—


XXI. Wij zullen zeggen, dat er vermogens bestaan,
door welke de menschen vermogen, wat zij vermogen,
b. v. de vermogens van gezigt en gehoor. Begrijpt gij
dit?—Ja wel.—Hoor dan eens hieromtrent mijn
gevoelen. Aan die vermogens zie ik geen kleur of gedaante
of eenige andere van die eigenschappen, naar
welke ik gewoonlijk de voorwerpen onderscheid; maar bij
dezelve onderzoek ik alleen, waarop zij betrekking hebben,
en wat zij bewerken, en noem ze naar aanleiding
daarvan vermogens; en wat op hetzelfde betrekking heeft
en hetzelfde bewerkt, noem ik hetzelfde vermogen, maar
wat op iets anders betrekking heeft en iets anders bewerkt,
een ander. Hoe doet gij?—Evenzoo.—Let dan
nu nog eens hierop, mijn beste! Houdt gij de kennis
voor een vermogen, of niet?—Wel zeker, en wel voor
het allersterkste.—En de meening, moeten wij die een
vermogen noemen, of niet?—Ook die; want hoe zouden
wij anders vermogen te meenen?—Edoch daareven
hebt gij toegestemd, dat kennis en meening niet hetzelfde
is.—Hoe zou dan ook een verstandig mensch het
onfeilbare en het feilbare hetzelfde kunnen noemen?—Best.
Dus stellen wij vast, dat meening iets anders is
dan kennis.—Ja.—Zij zijn dus verschillende vermogens,
en hebben op verschillende dingen betrekking.—Natuurlijk.—En
kennis heeft betrekking op hetgeen
is, om dit te kennen, zoo als het is?—Ja.—En meening
om te meenen?—Ja.—Maar heeft zij betrekking
op hetzelfde, hetwelk de kennis kent, zoodat dezelfde
zaak het voorwerp van kennis en van meening is? Of
is dat onmogelijk?—Dat is volgens het beredeneerde
niet mogelijk, zoo althans ieder vermogen op een
bepaald voorwerp betrekking heeft, en meening en kennis
twee verschillende vermogens zijn. Hieruit toch volgt,
dat de voorwerpen van kennis en die van meening niet
dezelfde kunnen wezen.—Als nu hetgeen is het voorwerp
is der kennis, is dan het voorwerp der meening
niet iets anders dan hetgeen is?—Ja.—Is dit dan
hetgeen niet is? Of kan hetgeen niet is ook geen voorwerp
van meening zijn? Denk hier eens over. Rigt
niet de meenende zijne meening op een voorwerp? Of
is het mogelijk te meenen, en toch niets te meenen?—Wel
neen.—Dus heeft hij, die meent, een voorwerp.—Ja.—Edoch
wat niet is, is ook geen voorwerp, maar
is eigenlijk niets.—Dat spreekt.—Wat niet is rekenden
wij dan met regt tot de onkunde; wat is, tot de
kennis.—Ja.—Dus rigt zich de meening noch op
hetgeen is, noch op hetgeen niet is.—Juist.—Dus
is zij noch kennis noch onkunde.—Geen van beiden.—Is
zij dan misschien daar buiten, en óf nog helderder
dan de kennis, óf nog duisterder dan de onkunde?—Ook
dat niet.—Is dan de meening duisterder dan de
kennis, en helderder dan de onkunde?—Juist.—Dus
ligt zij tusschenbeide.—Ja.—Dus is de meening eene
tusschensoort.—Ja.—En hebben wij nu niet vroeger
gezegd, dat zoo wij iets vinden, dat te gelijk is en
niet is, dit tusschen hetgeen is en hetgeen niet is moet
invallen, en dat noch kennis, noch onkunde daarop betrekking
heeft, maar wel hetgeen tusschen kennis en
onkunde inligt?—Juist.—En nu blijkt het, dat de
meening daar tusschen ligt.—Dat blijkt.—


XXII. Dus moeten wij, naar het schijnt, nog dat
vinden, hetwelk aan beiden deel heeft; aan het zijn en
het niet zijn, en dat dus van beiden moet onderscheiden
worden; ten einde, zoo het blijkt, dat dit het voorwerp
der meening is, zoowel de uitersten als de middelsten
behoorlijk te verbinden. Vindt gij dat niet
goed.—Heel goed.—Op dezen grondslag zal ik nu
voortgaan met het ondervragen van dien besten man, die
oordeelt, dat het schoone zelf en de onveranderlijke idée
der schoonheid niet bestaat; en die wel vele schoone
dingen erkent en gaarne ziet, maar er niet naar hooren
wil, wanneer iemand het bestaan van het schoone, het
regtvaardige, enz., verdedigt. Wij zullen dan zeggen:
mijn beste! is er wel iets onder al die schoone dingen,
dat niet leelijk kan schijnen, of onder de regtvaardigen
onregtvaardig, of onder de heiligen onheilig?—Neen,
maar zij moeten onvermijdelijk dan eens schoon, en dan
eens leelijk, enz. schijnen.—En zullen de dingen, die
dubbel zijn, zich niet even zoo goed als half voordoen?—Ongetwijfeld.—En
de groote, en kleine, en
ligte en zware dingen, zullen die wel meer deze namen
dan de tegenovergestelde verdienen?—Neen, zeide hij,
maar ieder zal beide kunnen dragen.—Is dan nu een
van die vele dingen dat, wat het gezegd wordt te zijn,
meer wél dan niet?—Dit lijkt wel eene dubbelzinnigheid
voor de grap, of een raadsel, zoo als de kinderen
wel opgeven, zeggende: een man en geen man, een vogel
en geen vogel, ziende en niet ziende, wierp hem
en wierp hem niet, met een steen en geen steen[109];
want het schijnt dat dit dubbelzinnig is, en dat men onmogelijk
een van die dingen streng kan bepalen, en er
óf één van beiden óf geen van beiden van zeggen.—Weet
gij er dan wel iets beters mede te doen, dan ze
tusschen het zijn en het niet zijn in te plaatsen? want zij
schijnen toch niet minder dan hetgeen niet is, of meer
dan hetgeen is, aan het zijn deelachtig te wezen.—Dat
is waar.—Dus hebben wij, geloof ik, gevonden, dat
wat de menigte schoon, enz., noemt, zich tusschen hetgeen
is en hetgeen niet is moet ophouden.—Ja.—En
wij zijn het eens geworden, dat het in dit geval een
voorwerp van meening is, niet van kennis, daar de middelste
der drie vermogens op het middelste der drie voorwerpen
betrekking heeft.—Daarover zijn wij het eens.—Wij
zullen dus zeggen, dat zij, die vele schoone dingen
beschouwen, maar het schoone zelf niet zien, noch een
ander, die hen daartoe opleidt, volgen kunnen, en met
wie het evenzoo staat ten opzigte van het regtvaardige,
enz., dat zij wel vele meeningen maar volstrekt geen
kennis hebben.—Dat is een noodzakelijk gevolg.—En
dat zij, die de onveranderlijke idéën zelve beschouwen,
kennis, geen meening hebben.—Dat ook.—En dat
zij genegenheid en liefde hebben voor de voorwerpen
der kennis; de anderen voor die der meening? Of herinneren
wij ons niet, dat zij, zoo als wij zeiden, schoone
klanken en kleuren enz., liefhebben en beschouwen,
maar het bestaan van het schoone niet erkennen?—Ja.—Wij
zullen dus niet misdoen met ze vrienden der
meening in plaats van wijsgeeren te noemen, al worden
zij daarom ook nog zoo knorrig?—Wel neen, zeide
hij; maar als zij mijn raad willen hooren, zullen zij dat
niet worden; want het is niet goed knorrig te worden
op de waarheid.—En zij, die hetgeen waarlijk is liefhebben,
moeten wijsgeeren, niet meengeeren, genoemd
worden?—Dat spreekt.—



Voetnoten




[102] Zie Boek I. Hoofdst. IX.







[103] De godin der regtvaardigheid.







[104] Zie Dr. H. Ahrens, Grondbeginselen der Mensch- en
Zielkunde, vrij vertaald door Dr. J. Nieuwenhuis, II. 27.







[105] Zie Boek III. Hoofdst. III.







[106] Boek IV, Hoofdst. I.







[107] Il. VII. 321.







[108] Werken en dagen, 121.







[109] Dat is: een eenoogig gesnedene liet een stuk aardewerk
op een vleermuis vallen.










ZESDE BOEK.





I. Zoo is het dan, Glauco! nadat wij eene lange redenering
zijn doorgeworsteld, eindelijk aan ’t licht gebragt,
wie wijsgeeren zijn en wie niet.—Door eene
korte zou dit misschien bezwaarlijk gelukt zijn.—Het
schijnt van neen. Met dat al zou het, geloof ik,
nog beter gelukt zijn, zoo wij dit punt alleen te behandelen
hadden, en niet nog vele andere dingen moesten
nagaan, om uit te maken, waarin een regtvaardig leven
van een onregtvaardig verschilt.—Wat moeten wij nu
aanpakken?—Wat anders, dan hetgeen aan de beurt
ligt. Daar zij, die hetgeen steeds hetzelfde blijft kunnen
vatten, wijsgeeren zijn, en zij, die dat niet kunnen,
maar die in vele en velerlei dingen verdwalen, geen wijsgeeren;
wie van beiden moeten dan de bestuurders van
den staat zijn?—Hoe zullen wij dat het best beredeneren.—Die
van beiden geschikt blijken te wezen om
de wetten en staatsinrigtingen te bewaren, moeten wij
tot wachters aanstellen.—Dat is goed.—Nu is het
niet moeijelijk te kiezen, of de bewaring van eenige zaak
aan een blinden of aan een zienden wachter moet toevertrouwd
worden.—Neen waarlijk niet.—Vindt gij
dan nu nog verschil tusschen blinden en hen, die in
waarheid geene kennis hebben van hetgeen waarachtig
is, en geen helder denkbeeld in de ziel hebben, noch
in staat zijn, als schilders het waarachtige origineel aanschouwende
en steeds tot voorbeeld nemende, en zoo
naauwkeurig mogelijk in het oog vattende, naar aanleiding
daarvan, als het noodig is, wetten over het schoone,
en regtvaardige, en goede te maken, en de bestaande
te bewaren en in stand te houden?—Zij verschillen
er waarlijk niet veel van.—Zullen wij dezen dan
eerder tot wachters aanstellen dan hen, die én hetgeen
waarlijk is kennen, én in ondervinding voor de eersten
niet onderdoen, én in geene andere voortreffelijke eigenschap
achterstaan?—Het zou dwaas zijn, anderen tot
wachters te nemen, zoo zij in de andere dingen niet
minder zijn; want zij munten dan in het belangrijkste
punt boven anderen uit.—Laat ons dan nu beredeneren,
hoe dezelfde personen zoowel het een als het ander
kunnen hebben.—Best.—Vooreerst moeten wij dan,
gelijk in ’t begin dezer redenering gezegd is, hunnen
aard zoeken te kennen; en ik geloof, dat, zoo wij die
goed besproken hebben, het ons duidelijk zal worden,
dat dezelfde personen beiden hebben kunnen, en dat
geen anderen dan dezen de bestuurders van den staat
moeten zijn.—Hoe zoo?—


II. Laat ons dit omtrent de wijsgeerige karakters
vaststellen, dat zij steeds liefhebbers zijn van alle wetenschap,
die hun licht geeft omtrent hetgeen altijd is,
en niet onderworpen is aan ontstaan en vergaan.—Het
zij zoo.—En tevens, dat zij die in haar geheel
liefhebben, en geen klein of groot, meer of minder aanzienlijk
deel daarvan willen missen; even zoo als wij daar
straks omtrent eerzuchtigen en verliefde gestellen besproken
hebben.—Dat zegt gij goed.—Let nu eens
op, of daarbij ook dit eene noodzakelijke eigenschap is
van hen, die zóó zullen zijn, als wij zeiden.—Wat?—Afkeer
van liegen, zoodat zij nooit vrijwillig een leugen
toelaten, maar dien evenzeer verfoeijen als zij de waarheid
liefhebben.—Waarschijnlijk.—Niet slechts waarschijnlijk,
mijn vriend! maar volstrekt noodzakelijk is
het, dat hij, die door zijn inborst ergens een liefhebber
van is, alles wat daarmede zamenhangt en daarbij hoort
insgelijks lief heeft.—Dat is waar.—En kunt gij nu
iets vinden, dat meer bij de wijsheid hoort dan de waarheid?—Onmogelijk.—Kan
dan hetzelfde karakter wijsgeerig
en liefhebber van leugens wezen?—Onmogelijk.—Die
dus in waarheid leergierig (wijsgeerig) is,
moet terstond van zijne jeugd af aan alle wetenschap
liefhebben.—Zekerlijk.—Nu weten wij immers, dat,
zoo iemands neiging sterk naar eenigen kant overhelt
zijne neiging voor andere dingen gewoonlijk zwakker is,
daar zij als een stroom daarvan wordt afgeleid.—Ongetwijfeld.—Wiens
neiging dus op de wetenschappen
en wat daarmee zamenhangt gerigt is, die heeft, geloof
ik, neiging voor het zuivere vermaak van den geest,
maar zoo hij waarachtig, niet in schijn, wijsgeer is,
heeft hij weinig verlangen naar het vermaak des ligchaams.—Dat
kan niet anders.—Zoodanig iemand is
dus ingetogen en niet geldzuchtig; want de redenen,
waarom het geld gewoonlijk gezocht wordt, werken vrij
wat meer op anderen dan op hem.—Dat is zoo.—Nu
moet gij nog hierop letten, om te beoordeelen, of iemands
karakter wijsgeerig is of niet.—Waarop?—Of er ook
eenige bekrompenheid in verborgen is; want niets verhindert
den geest meer om het algemeene in goddelijke
en menschelijke dingen te vatten.—Dat is waar.—Die
nu verheven van geest is, en met zijne gedachten den
geheelen tijd en de geheele wezenheid kan vatten[110],
gelooft gij, dat die het menschelijk leven voor iets groots
kan houden?—Onmogelijk.—Zoodanig iemand zal
dus ook den dood niet verschrikkelijk vinden.—Wel
neen.—Eene vreesachtige en bekrompene ziel kan dus,
naar het schijnt, geen deel hebben aan de waarachtige
wijsbegeerte.—Ik vind van neen.—Maar kan nu een
ingetogen en niet geldzuchtig, noch bekrompen, noch
overmoedig, noch lafhartig mensch aanmatigend of onregtvaardig
wezen?—Onmogelijk.—Wanneer gij dus
weten wilt, of iemands geest wijsgeerig is of niet, moet
gij reeds in zijne jeugd onderzoeken, of hij regtvaardig
en zachtmoedig is, dan wel aanmatigend en woest.—Juist.—En
gij zult, denk ik, ook dit niet over ’t
hoofd zien.—Wat?—Of hij moeielijk of gemakkelijk
leert. Of verwacht gij, dat iemand ooit wezenlijk genoeg
zal vinden in hetgeen hij slechts met verdriet en
moeite kan doen, en waarin hij zelfs dán nog weinig vordert?—Dat
is onmogelijk.—En als iemand eens niets
van hetgeen hij leerde kon vasthouden, maar alles vergat,
zou hij dan niet ontbloot van kennis moeten wezen?—Natuurlijk.—En
als hij op die wijze vruchtelooze
moeite deed, zou hij dan niet eindelijk verdriet in
zich zelven en in zijnen arbeid krijgen?—Voorzeker.—Dus
moeten wij ook een vergeetachtige ziel niet als wijsgeerig
beschouwen, maar liever zulk eene zoeken, die een
goed geheugen heeft.—Ongetwijfeld.—En komen nu
de gebreken eener onbeschaafde en slechte ziel niet grootendeels
neêr op het te buitengaan van de juiste maat?—Ongetwijfeld.—En
wat heeft meer verwantschap met
de waarheid, het overtreden of het houden van die
maat?—Het laatste. Dus moeten wij behalve het andere
nog toezien, of een ziel maathoudend en ordelijk
is, voor wij haar van nature geschikt voor het beschouwen
van hetgeen waarlijk is kunnen noemen.—Dat
spreekt.—En vindt gij nu niet, dat de door ons genoemde
eigenschappen ieder voor zich noodig zijn en uit
elkander volgen, in eene ziel, die behoorlijk en goed
hetgeen wezenlijk is zal vatten?—Ja zeker.—En kunt
gij nu zulk een bezigheid afkeuren, tot welke niemand
bekwaam is, dan die van natuur een goed geheugen
heeft, en leerzaam is, en onbekrompen, en liefderijk,
en een vriend en aanhanger van waarheid, regtvaardigheid,
moed en ingetogenheid?—Zoo iets zou zelfs
Momus niet afkeuren.—En zijt gij nu niet voornemens
alleen aan zulke menschen, nadat zij door opvoeding
en ouderdom volledig gevormd zijn, den staat toe
te vertrouwen?—


III. Hierop zeide Adimantus: Socrates! niemand
zou deze uwe woorden kunnen wêerleggen, maar toch
gaat het meestal zóó met hen, die dergelijke redeneringen
hooren. Zij meenen, dat zij, ten gevolge van hunne
onbedrevenheid in het vragen en antwoorden, onder
het redeneren bij iedere vraag een beetje van de wijs
gebragt worden, tot dat door al die beetjes te zamen bij
het einde der redenering eene groote dwaling en tegenstrijdigheid
voor den dag komt; en dat, gelijk bij het
schaakspel een onbedrevene door een goed speler eindelijk
vast wordt gezet, evenzoo ook zij eindelijk vast
raken, en door dit spelen niet met stukken maar met
woorden, op het laatst zóóver gebragt worden, dat zij
niets meer kunnen zeggen, hoewel zij toch eigenlijk de
waarheid op hunne zijde hebben. Ik zeg dit bepaaldelijk
op ons tegenwoordig onderwerp; want nu zou iemand
kunnen zeggen, dat hij wel met woorden geen uwer redeneringen
kan weêrleggen, maar inderdaad ziet, dat
zij, die de wijsbegeerte niet slechts in hunne jeugd leeren
om er zich door te beschaven, en ze naderhand te
laten varen, maar die er zich langer meê bezig houden,
meestal zonderling, om niet te zeggen slecht, worden;
en dat zelfs de besten hunner ten gevolge van die door
u zoo geprezen studie geheel onbruikbaar worden voor
den staat.—Toen ik dit hoorde, zeide ik: houdt gij de
menschen, die zóó spreken, voor leugenaars?—Ik weet
het niet, zeide hij, maar ik zou gaarne uwe meening
hooren.—Hoor dan, dat ik vind, dat zij de waarheid
zeggen.—Maar hoe kunt gij dan nog beweren, dat de
staten niet eerder van hunne ellende zullen verlost worden,
voordat zij onder het bestuur komen der wijsgeeren,
die wij erkennen, dat onbruikbaar voor dezelve
zijn?—Gij doet mij daar eene vraag, die door eene
gelijkenis moet beantwoord worden.—Gij pleegt toch
anders niet in gelijkenissen te spreken.—


IV. Het zij zoo. Spot gij nu nog, na mij zulk een
moeijelijk werk opgelegd te hebben? Hoor dan eens mijne
gelijkenis, opdat gij nog meer moogt zien, welke
naauwkeurige vergelijkingen ik maken kan. De toestand
toch, waarin de beschaafdste menschen door hunne betrekking
tot den staat komen, is zóó zonderling, dat
geen ander wezen iets dergelijks ondervindt, en dat men
om hen te verontschuldigen eene bonte gelijkenis moet
zamenstellen, zoo als de schilders paardmenschen, en
meer andere vreemde verbindingen schilderen. Stel u
eens een eigenaar van één of meer schepen voor, die
zelf meêvaart, en in grootte en sterkte al de schepelingen
overtreft, maar half doof is en bijziende, en die
weinig verstand van zeezaken heeft; terwijl de schepelingen
met elkander twisten over het sturen, en ieder
stuurman wil wezen, ook al heeft hij de stuurmanskunst
nooit geleerd, en al kan hij geen leermeester noch leerjaren
opgeven; terwijl zij daarenboven staande houden,
dat daarbij geen onderwijs te pas komt, en bereid zijn
hem, die dat beweert, van kant te maken, en steeds den
eigenaar omringen en smeeken, en alle moeite doen, opdat
hij hun het roer toevertrouwe; en soms, als zij hem
niet kunnen overreden, maar dit aan anderen beter gelukt,
die anderen dooden of over boord zetten, en dien
goeden eigenaar met opium of wijn bedwelmen en dan
het schip besturen, en den voorraad gebruiken en al
drinkende en feestvierende voortvaren, zoo als dat van
hen te verwachten was; en daarenboven ieder prijzen
en een ervaren zeeman noemen, die hen kan helpen om
den eigenaar te overreden of te dwingen, om hen het
schip te laten besturen, maar hem, die dat niet doet, onbruikbaar
noemen, en van een echt zeeman geen denkbeeld
hebben, noch inzien, dat hij de jaargetijden, de
uren, den hemel, de sterren, den wind, enz., moet
waarnemen, om een goed schipper te zijn; en niet gelooven,
dat men behalve het behandelen van het roer ook
nog die dingen moet leeren en bestuderen, om zonder zich
van zijn stuk te laten brengen het schip goed te besturen.
Wanneer het zóó op de schepen toeging, gelooft
gij niet, dat dan de ware stuurman door de bemanning
dier schepen een overnatuurkundige, en zwetser, en onbruikbaar
mensch zou genoemd worden?—Ongetwijfeld,
zeide Adimantus.—Nu is het, geloof ik, niet
eens noodig die gelijkenis op de betrekking tusschen de
staten en de waarachtige wijsgeeren toe te passen, maar
gij begrijpt zeker wel, wat ik bedoel.—Volkomen.—Gij
moet dan vooreerst hem, die zich verwondert, waarom
de wijsgeeren in de staten niet geëerd worden, die
gelijkenis eens meêdeelen, en hem aan zijn verstand
brengen, dat het tegendeel veel verwonderlijker zijn
zou.—Met vermaak.—En dat wij toestemmen, dat
hij met regt beweert, dat de besten uit de wijsgeeren
voor het volk onbruikbaar zijn. Zeg hem echter, dat
hij dit aan hen, die ze niet gebruiken, niet aan de wijsgeeren
zelve, moet wijten. Want het gaat toch niet aan,
dat een stuurman de matrozen smeekt aan hem te gehoorzamen,
of dat de wijzen de rijken achterna loopen,
maar, die dat zegt, liegt; en de waarheid is, dat, als
een rijke of een arme ziek wordt, hij den geneesheer
moet naloopen, en evenzoo ieder, die noodig heeft bestuurd
te worden, hem, die dat bestuur kan uitoefenen;
maar dat een bestuurder van eenige waarde zijne minderen
niet kan gaan smeeken zijn bestuur te erkennen.
Ook zult gij niet mistasten, met de tegenwoordige staatsbestuurders
bij die matrozen van daareven te vergelijken,
en de door hen voor onbruikbaren en overnatuurkundigen
uitgemaakten, bij de ware stuurlieden.—Juist.—En
in zulk gezelschap kan de beste bemoeijing
van de laatsten niet ligt geprezen worden door lieden,
die het tegenovergestelde beoefenen: het meest echter
komt de wijsbegeerte in een kwaden reuk door hare
zoogenaamde beoefenaars, die door hare vijanden slecht
worden genoemd, terwijl dezen de besten slechts onbruikbaar
noemen; want zóó zeidet gij immers?—Ja.—


V. Wij hebben dus nu de reden gezien, waarom de
beste wijsgeeren onbruikbaar zijn.—Ja.—Willen wij
nu eens de oorzaak van de slechtheid der meesten zoeken,
en pogen aan te toonen, als wij kunnen, dat de
wijsbegeerte daaraan even weinig schuld heeft.—Gaarne.—Wij
moeten ons dan het punt, waarvan wij uitgingen,
nog eens herinneren, en nagaan, welken aanleg
wij vorderden in hem, die in haar zal uitmunten. Vooreerst,
zoo als gij u wel herinnert, vonden wij, dat hij
volstrekt een najager van de waarheid moet wezen, zoo
hij geen zwetser zijn zal, die geen deel heeft aan de
waarachtige wijsbegeerte.—Dat hebben wij gezegd.—En
is dit ééne niet vooral in strijd met hetgeen men tegenwoordig
van hem gelooft?—Zekerlijk.—Zullen wij
ons dan niet goed verdedigen, door te zeggen, dat de
waarachtig leergierige (wijsgeerige) door aangeboren neiging
streeft naar hetgeen wezenlijk is, en niet staan blijft
bij de vele voorwerpen der meening, maar regelregt en
onvermoeid de wezenheid van ieder ding naspoort, en
niet eerder verzadigd wordt, voor hij die met het daarvoor
geschikte geestvermogen bereikt heeft? En geschikt
daarvoor is het vermogen, dat er mede verwant is, waarmede
hij nadert tot het waarachtig zijnde, en zich er
mede vermengt, en kennis en waarheid geteeld hebbende,
die opneemt en opkweekt, en eerst daardoor zijn verlangen
voldaan ziet.—Dat is eene beste verdediging.—En
zal nu zoodanig iemand de leugen liefhebben, of
integendeel haten?—Haten.—En als nu de waarheid
voorgaat, dan is het, zou ik meenen, niet denkbaar,
dat er eene reeks van kwade dingen zou volgen.—Dat
kan niet.—Maar wel eene regtvaardige gezindheid, en
ten gevolge daarvan ook ingetogenheid.—Voorzeker.—En
wat moeten wij nu, volgens het reeds gezegde, verder
uit de reeks van eigenschappen van den wijsgeerigen
aanleg hierachter plaatsen? Gij herinnert u zeker nog
wel, dat daarbij moed, onbekrompenheid, vlugheid in
het leeren, en een goed geheugen bleken gevorderd te
worden. En toen gij tegenwierpt, dat ieder wel het gezegde
zal moeten toestemmen; maar dat hij, die niet
op onze woorden, maar op de menschen, waarover wij
spreken, lette, zeggen zou te zien, dat sommigen onbruikbaar,
en de meesten slecht zijn, werden wij bij het
onderzoek naar de oorzaak van dien kwaden dunk op de
vraag gebragt, waarom de meesten slecht zijn, en daardoor
werden wij genoopt, het vorige weer op nemen en
den waarlijk wijsgeerigen aanleg nog eens te bepalen.—Zóó
is het gegaan.—


VI. Nu moeten wij eens op het bederf letten, waarvan
zulk een karakter bij de meesten het slagtoffer is,
zoodat slechts weinigen, die dan niet slecht maar onbruikbaar
heeten, gered worden; en vervolgens, welke karakters
hetzelve en zijne bemoeijingen nabootsende, daardoor
in niet passende en te zware bemoeijingen komen,
en bij gevolg door velerlei misstappen de wijsbegeerte
bij het algemeen in zulk eenen kwaden reuk brengen.—Welk
bederf meent gij?—Ik zal het u, als ik
kan, pogen aan te toonen. Ieder zal, geloof ik, wel
toestemmen, dat zulk een karakter, hetwelk al de door
ons in een wijsgeer gevorderde eigenschappen bezit,
slechts zelden in enkele menschen voor den dag komt.
Vindt gij dat ook niet?—Zekerlijk.—En zie nu eens
hoe vele en groote gevaren die enkelen nog te verduren
hebben.—Welke?—Het vreemdste van allen is
dit, dat ieder dier goede eigenschappen de ziel, die haar
bezit, bederft, en aan de wijsbegeerte onttrekt. Ik
meen hier uitdrukkelijk den moed, de ingetogenheid en
de andere, die wij genoemd hebben.—Dat klinkt
vreemd.—Daarenboven, bederven alle zoogenoemde voorregten
de ziel en trekken haar af, te weten schoonheid,
en rijkdom, en ligchaamskracht, en magtige bloedverwanten
in den staat, enz.; gij weet nu welke soort van
dingen ik meen.—Ja, en ik zou gaarne hetgeen gij
zegt wat naauwkeuriger hooren.—Houd het dan maar
in zijn geheel vast, dan zal het u duidelijk worden, en
het vroeger daarover gezegde zal u niet langer verwonderlijk
voorkomen.—Hoe wilt gij dan nu?—Wij weten,
dat alle zaden en spruiten, hetzij van planten hetzij
van dieren, die niet naar hunnen aard voedsel, lucht
en plaats deelachtig worden, naarmate zij krachtiger zijn,
meer verbasteren; daar het kwade meer in strijd is met
het goede dan met het niet goede.—Natuurlijk.—Daaruit
laat zich, geloof ik, beredeneren, dat een zeer
goede aanleg bij verkeerde opkweeking slechter wordt
dan eene onbeduidende.—Dat is waar.—Maar, Adimantus!
moeten wij dan ook niet zeggen, dat de edelaardigste
zielen bij slechte opvoeding het slechtste worden?
Of gelooft gij, dat groote misdrijven en erge
boosheid eerder uit een onbeduidend, dan uit een groot,
maar door opvoeding bedorven karakter voortkomen, en
dat een zwak karakter ooit oorzaak van groot goed of
kwaad zal kunnen worden?—Wel neen.—Dus moet
een karakter zoo als wij in den wijsgeer verlangen, wanneer
het eene goede opleiding krijgt, tot alle deugd opgroeijen;
maar, als het niet van den beginne behoorlijk
wordt opgevoed, zonder goddelijken bijstand tot het
tegenovergestelde komen. Of gelooft gij, zoo als de
menigte, dat wel sommige jongelingen door sophisten
bedorven worden, en dat er enkele sophisten zijn, die
ze in den grond bederven, maar dat niet zij, die dit
zeggen, de grootste sophisten zijn, die het volkomenst
door hun onderwijs jongen en ouden, mannen en vrouwen
zóó maken als zij ze hebben willen?—Hoe
meent gij dat? zeide hij.—Wanneer velen te zamen
in volksvergaderingen, of regtbanken, of schouwburgen,
of legerplaatsen, of andere talrijke zamenkomsten vereenigd,
met veel gedruisch sommige woorden en daden
berispen, en andere even overdreven al schreeuwende en
in de handen klappende goedkeuren, terwijl de rotsen
en de plaats, waarin zij dat geraas maken, het geluid
der afkeuringen en loftuitingen door weêrkaatsing verdubbelen;
hoe gelooft gij, dat dan hierbij een jongeling
gestemd is? Of meent gij, dat eenig bijzonder onderwijs,
hetwelk hij ontvangen heeft, het daartegen kan
uithouden, en niet door die loftuiting en afkeuring overstelpt,
als door een stroom wordt medegesleept, zoodat
hij hetzelfde als die menigte schoon en leelijk vindt, en
zich op hetzelfde toelegt als zij, en dezelfde gezindheden
aanneemt?—De kracht dier overredingsmiddelen
is schier onweêrstaanbaar, Socrates!—


VII. En nu hebben wij het krachtigste middel nog
niet gevonden.—Wat?—Als die opvoeders en sophisten
bij woorden daden voegen, en niet langer met overreding
werken. Of weet gij niet, dat zij den onleerzamen
met schande, boete en lijfstraffen tuchtigen?—Zekerlijk.—En
welke andere sophist, of welke redeneringen
van enkele menschen gelooft gij, dat zich hiertegen
met vrucht kunnen verzetten?—Geene.—Dat
geloof ik ook niet, en het is zelfs dwaasheid dit te beproeven;
want nooit, mijn vriend! kan een menschelijk
karakter zich ontwikkelen tot eenige deugd, die met deze
opleiding in strijd is; een goddelijk karakter moeten
wij, naar het spreekwoord, hiervan uitzonderen. Dit
toch moet gij wel weten, dat, wanneer bij zulk eene
staatsregeling een karakter behouden blijft en zich goed
ontwikkelt, er met regt kan beweerd worden, dat het door
een goddelijk wonder gered is.—Dat vind ik ook.—Dan
zult gij zeker ook dit wel vinden.—Wat?—Dat
ieder dier enkele loondienaars, welke zij sophisten noemen
en als mededingers beschouwen, niets anders onderwijst,
dan juist de gevoelens der bijeen vergaderde
menigte, en dat hij daarin de wijsheid zoekt, even alsof
hij de driften en begeerten van een groot en sterk dier
bestudeerd had, en hoe men het moet naderen en aanpakken,
en wanneer en waardoor het kwaad of zachtzinnig
wordt, en door welke geluiden het dat te kennen
geeft, en op welke geluiden van anderen het mak of wild
wordt; en wanneer hij dan, dit alles door omgang en
tijdsverloop geleerd hebbende, zich wijs noemde, en er
een boek over schreef, en er les in ging geven; terwijl
hij toch eigenlijk van al die gezindheden en begeerten
niets wist, noch wat schoon of leelijk, goed of kwaad,
regtvaardig of onregtvaardig is, maar dit alles naar het
oordeel van dat groote dier benoemde, en dus wat hetzelve
gaarne had goed heette, en wat het haatte kwaad,
zonder daar iets meer van te weten, maar het noodzakelijke
regtvaardig en schoon vindende, en den aard en
het wezenlijk onderscheid van het noodzakelijke en het
goede niet inziende, noch aan anderen kunnende leeren;
bij Zeus! zoudt gij zóó iemand niet een bespottelijk leermeester
vinden?—Zonder twijfel.—En vindt gij nu
hem iets beter, die de wijsheid stelt in de kennis van
het gunstige of ongunstige oordeel der menigte omtrent
schilderkunst, muzijk of staatkunde? Want wanneer
iemand in het midden der menigte een dichtstuk of ander
kunstwerk, of eenige werkzaamheid in ’t belang van
den staat ten toon stelt, en daar de menigte over laat
beslissen, vindt gij dan niet, dat hem daardoor de noodzakelijkheid
wordt opgelegd, om, behalve hetgeen op zich
zelf noodig is, alles te doen, wat zij goed vindt; en
hebt gij wel ooit iemand hunner anders dan op eene bespottelijke
wijs hooren beredeneren, dat dit in waarheid
goed en schoon moet genoemd worden?—Ik zal het
denkelijk ook wel nimmer hooren.—


VIII. Nu gij dit alles overwogen hebt, moet gij nog
het volgende bedenken. Zal de menigte ooit van het
schoone, enz., willen hooren en het bestaan daarvan erkennen?—Wel
neen.—Dus, kan de menigte onmogelijk
wijsgeerig zijn.—Onmogelijk.—En dus is het
onvermijdelijk, dat de wijsgeeren door haar berispt worden.—Ja.—En
evenzoo door die lieden, welke de
menigte naloopen en vleijen.—Dat spreekt.—En ziet
gij nu eenig redmiddel voor een wijsgeerig karakter,
waardoor het niettegenstaande dit alles ten einde toe aan
zijne roeping kan getrouw blijven? Herinner u het vorige
nog eens. Wij hebben besproken, dat gemakkelijkheid
in het leeren, een goed geheugen, moed en onbekrompenheid
aan zulk een karakter eigen zijn.—Ja.—En
zal nu zoodanig iemand[111] niet terstond in alles de
eerste wezen, vooral wanneer zijn ligchaam met zijne
ziel overeenstemt?—Dat kan niet anders.—Daarom
zullen dan zijne betrekkingen en medeburgers hem, als
hij ouder wordt, voor hunne zaken willen gebruiken.—Dat
spreekt.—Zij zullen hem dus door nederige verzoeken,
eerbewijzingen en vleijerijen pogen in te pakken,
voordat hij magtig wordt.—Zoo pleegt het te gaan.—Wat
denkt gij nu, dat zoodanig iemand onder zulke menschen
doen zal, vooral wanneer hij in eene groote stad
geboren en daarbij rijk en van goede huize en verder
schoon en kloek van ligchaam is? Zal hij niet met bovenmatige
hoop vervuld worden, en meenen in staat te
zijn, om de zaken van Grieken en barbaren te regelen?
En zal hij zich daarop niet verheffen, en vol worden
van verwaandheid en ijdelen hoogmoed?—Zekerlijk.—En
wanneer nu, terwijl het zóó met iemand staat, een
ander bedaard naar hem toekomt, en zegt, zoo als het
is; dat hij geen verstand heeft, maar daaraan groot gebrek
lijdt, en dat dit niet te bekomen is, zoo men zich
er niet met de borst op toelegt; gelooft gij dan, dat
hij, in zulk een toestand zijnde, daar ligt naar hooren
zal?—Wel neen.—Maar als hij nu door zijn goeden
aanleg en de in hem sluimerende betere denkbeelden tot
eenig nadenken komt, en eenigzins naar de wijsbegeerte
wordt heengetrokken, wat zullen dan zij wel doen, die
meenen daardoor zijne diensten en vriendschap te zullen
missen? Zullen zij niet alles doen en zeggen, om
te maken, dat hij zich niet laat overreden, en zullen
zij den anderen, die hem overreden wil, niet door geheime
tegenwerking en openbare beschuldiging daarin
zoeken te verhinderen?—Ongetwijfeld.—En is er nu
veel kans op, dat zoodanig iemand een wijsgeer wordt?—Niet
bijzonder.—


IX. Ziet gij nu wel, hoe zeer wij gelijk hadden, toen
wij beweerden, dat zelfs de bestanddeelen van het wijsgeerige
karakter bij slechte opvoeding eenigermate de
oorzaak zijn van het laten varen der wijsbegeerte; en
dat de zoogenaamde goederen, als rijkdom, enz., daar
mede schuld aan hebben?—Ja, of wij gelijk hadden.—Hierdoor,
mijn vriend! worden dan de beste karakters,
die toch buitendien zeldzaam zijn, nog meestal voor de
beste bezigheid ongeschikt gemaakt en daarvan afgetrokken.
En uit die mannen komen dan zij, die aan staten
en enkele personen het meeste kwaad, of, als het zoo
uitkomt, het meeste goed doen; maar een nietig karakter
doet nimmer aan een staat, noch aan een enkel
mensch groot kwaad of goed[112].—Dat is volkomen
waar.—Wanneer nu zij, die er het best voor geschikt
waren, op deze wijs er uitvallen, dan laten zij de wijsbegeerte
alleen en onvoltooid en leiden zelve een hun
niet passend of eigenlijk een ónleven; terwijl dan anderen,
onwaardigen, haar, die van hare verwanten beroofd
is, grijpen en onteeren en haar zulke beschimpingen
berokkenen, als waarmede gij zegt, dat zij gewoonlijk
wordt aangevallen, te weten: dat hare liefhebbers deels
niets, deels groote straf waardig zijn.—Ja, zoo spreekt
men er over.—En met regt. Andere menschjes toch,
die streek onbezet ziende, maar vol schoonklinkende titels,
gaan even als zij, die uit de boeijen naar de tempels
vlugten, met blijdschap uit andere bezigheden naar
de wijsbegeerte, zoo zij in hunne bezigheid zich eenigen
naam verworven hebben. Want al staat het nog zoo
slecht met de wijsbegeerte, zij heeft nog altijd boven andere
bezigheden een deftigen naam, welke tot aanloksel
dient voor menschen van gebrekkigen aanleg, wier geest
en ligchaam door neêrdrukkenden arbeid is ontzenuwd
en bedorven. Is dat niet onvermijdelijk?—Ja zeker.—En
vindt gij nu niet, dat zij er uitzien als een kleine,
kale slaaf, die zich pas voor geld heeft weten vrij te koopen,
en nu, na zich gebaad en in een nieuw pak kleêren
gestoken te hebben, als bruidegom voor den dag
komt, om de dochter van zijnen verarmden meester te
trouwen?—Zij hebben er veel van.—En welke kinderen
zullen nu uit zulk een huwelijk gehoren worden?
Immers zonder burgerregt[113], en zonder uitstekende
hoedanigheden?—Natuurlijk.—En wanneer nu zij,
die geen wetenschappelijke opleiding waard zijn, op eene
onbetamelijke wijs tot de wijsbegeerte naderen, welke
denkbeelden en meeningen moeten wij dan zeggen, dat
zij zullen voortbrengen? Zullen die wel beter zijn dan
drogredenen, zonder echte wetenschap en waarheid?—Wel
neen.—



X. Dan blijven er al heel weinig over, Adimantus!
die zich naar behooren met de wijsbegeerte bezig houden,
hetzij dat een edel en goed opgevoed karakter door staatkundige
beroeringen in ballingschap gezonden, door gebrek
aan personen, die het zoeken af te leiden, bij zijne
natuurlijke neiging volhardt; hetzij dat een groote
geest in eene kleine stad geboren den staatkundigen werkkring,
die dáár voor hem openstaat, beneden zich vindt;
misschien zal ook nog een klein hoopje van edelen van
andere bezigheden, die hun niet langer voldoen, tot de
wijsbegeerte overgaan. Ook een band zoo als die van
onzen vriend Theages zou welligt sommigen kunnen
terughouden. Theages toch is in alle andere opzigten
juist iemand, om van de wijsbegeerte af te dwalen; maar
de ziekelijkheid van zijn ligchaam belet hem zich met
staatszaken te bemoeijen. Het goddelijke teeken echter,
dat mij te beurt valt[114], kan hier niet in aanmerking
komen; want daarvan zijn bij anderen zoo goed als geen
voorbeelden. Deze weinigen nu, eens het genoegen en
het geluk der wijsbegeerte geproefd hebbende, en tevens
de dwaasheid der menigte ziende, en dat niemand, om
zoo te spreken, gezonde begrippen van staatszaken heeft,
en dat er niemand is, die hen, als zij de regtvaardigheid
voorstonden, zou willen beschermen en helpen,
maar dat zij als een mensch, die onder wilde beesten
vervallen was, niet mede onregt willende doen, en alleen
de woeste menigte niet kunnende tegenhouden, voordat
zij den staat of hunne vrienden eenig voordeel konden
aanbrengen, zonder nut voor zich zelven of anderen
vergaan zouden; dit alles beredenerende en zich stil
houdende en hun eigen zaken verrigtende, zijn zij even
als iemand, die bij een wervelwind ergens schuilen kan,
bijzonder tevreden, zoo zij, de onregtvaardige daden der
anderen ziende, zelven vrij van onregt en goddeloosheid
hun leven kunnen doorbrengen, en er eindelijk met goede
hoop kalm en gelaten uit kunnen verscheiden.—Edoch,
als zij dat kunnen, hebben zij althans iets, en wel niet
het minste, bereikt.—Ja, maar het meeste toch ook
niet, daar zij geene voor hen geschikte staatsregeling gevonden
hebben, want in dat geval zouden zij zelven zich
beter ontwikkelen en niet slechts hun eigen maar ook
het algemeene heil bevorderen.


XI. Wij hebben dus, geloof ik, voldoende besproken,
waarom de wijsbegeerte gescholden wordt, en dat
dit onverdiend is; of gij moest er anders over denken.—Daarvan
spreek ik in ’t geheel niet meer; maar welke
der tegenwoordige staten vindt gij nu voor haar geschikt?—Volstrekt
geene, maar ik klaag er juist over,
dat geene tegenwoordig bestaande staatsregeling voor een
wijsgeerig karakter geschikt is, en dat het daardoor verkeerd
en bedorven wordt; en dat, gelijk een plant, die
uit een vreemde luchtstreek is overgebragt, gewoonlijk
langzamerhand verbastert en den aard der inheemsche
planten moet aannemen, zoo ook zulk een karakter zich
tegenwoordig niet naar zijnen aard kan ontwikkelen, maar
tot vreemde zeden vervalt: doch, zoo het eens eene
goede staatsregeling vindt, dan zal het blijken, dat het
in waarheid goddelijk is, maar dat de andere karakters
en bezigheden slechts menschelijk zijn. Nu zult
gij zeker vragen, welke die staatsregeling is.—Dat was
eigenlijk mijn plan niet, maar wel, of het deze is, welke
wij bij het stichten van onzen staat besproken
hebben, of eene andere.—In de andere opzigten
deze; maar wij hebben toen reeds gezegd, dat er altijd
iets in den staat moet wezen, dat steeds die begrippen
van staatsregeling in stand houdt, volgens welke
gij als wetgever de wetten gemaakt hebt[115].—Dat
hebben wij.—Dit nu is echter niet genoeg verklaard,
daar ik door uwe tegenwerpingen[116] bevreesd was geworden,
dat de redenering lang en moeijelijk zou wezen;
want het overige is ook niet bijzonder gemakkelijk.—Wat?—Hoe
een staat de wijsbegeerte kan aanpakken,
zonder die te bederven. Alles toch, wat hoog
is, kan ligt wankelen, en het spreekwoord zegt: het
schoone is moeijelijk.—Evenwel, moeten wij dit nog
aantoonen om onze redenering ten einde te brengen.—Het
zal mij niet aan den wil, maar misschien wel aan
’t vermogen haperen; mijne bereidwilligheid zult gij zelf
kunnen beoordeelen. Zie maar eens, hoe bereidwillig
en onverschrokken ik al dadelijk zeg, dat de staat dit
werk geheel anders dan tegenwoordig geschiedt moet aanpakken.—Hoe
zoo?—Tegenwoordig bemoeijen zij,
die er nog het meest aan doen, zich er als knapen mede,
in den tijd tusschen hunne kindsheid en de werkzaamheden
van het huisbestier en geldwinnen; en laten
haar loopen, als zij tot haar zwaarste deel, de redeneerkunde
gekomen zijn; en als zij later zich nog soms laten
overhalen om eens naar eene wijsgeerige voordragt
te gaan luisteren, vinden zij zich al heel vlijtig, meenende
dit als bijzaak te moeten behandelen; maar op
enkele uitzonderingen na wordt hun ijver in den ouderdom
nog meer uitgebluscht dan de zon van Heracliet[117],
daar hij nimmer weder ontstoken wordt.—Maar
hoe moet het dan?—Juist integendeel moeten kinderen
en knapen slechts zulk onderwijs bekomen, als voor
hunnen leeftijd geschikt is, maar hun ligchaam moet,
terwijl het in zijn groei is, zoo goed mogelijk verzorgd
worden, opdat het een goed werktuig voor een wijsgeerigen
geest worde; doch op meer gevorderden leeftijd,
wanneer de geest volwassen wordt, moet hij ook meer
worden ingespannen; en wanneer de kracht des ligchaams
vermindert, en de mensch voor krijgsdienst en burgerlijke
betrekkingen ongeschikt wordt, dan moeten zij, die
gelukkig willen leven en hun leven met een gelukkig
einde willen kroonen, zich geheel aan de wijsbegeerte
toewijden en alle andere dingen slechts als bijwerk beschouwen.—


XII. Waarlijk, Socrates! aan bereidwilligheid hapert
het u niet, maar ik geloof toch, dat velen uwer
toehoorders, met Thrasymachus voorop, nog bereidwilliger
zijn om u tegen te spreken.—Maak nu geen
twist, zeide ik, tusschen mij en Thrasymachus, die
nooit vijanden waren, en daareven zelfs vrienden zijn geworden.
Want wij moeten zonder ophouden trachten
hem en de anderen te overreden, of hen althans iets te
laten winnen tegen het volgende leven, wanneer zij wederom
geboren zijnde, over dergelijke dingen moeten
redeneren.—Gij maakt, zou ik zeggen, plannen voor
een kleinen tijd.—Och! voor zoo goed als geenen, in
vergelijking met den geheelen tijd. Doch, om tot ons
onderwerp terug te keeren, dat de menigte aan die woorden
geen geloof slaat, is niet te verwonderen; want zij
hebben nooit iets, als hetgeen wij nu zeggen, bijgewoond,
maar veeleer woorden, die met voordacht in eene zekere
overeenstemming met elkander gebragt waren, en
niet, gelijk nu, naar het viel bijeenkwamen; doch van
een man, die zoo veel mogelijk zijne woorden en werken
in overeenstemming brengt met de deugd, en in eenen
op diezelfde wijs ingerigten staat het bewind voert,
hebben zij nooit een enkel voorbeeld gezien: denkt gij
wel?—Wel neen.—En zij hebben ook nimmer wezenlijk
goede en betamelijke redeneringen gehoord, waarin
de waarheid op allerlei wijs, met inspanning, uit zuivere
weetgierigheid gezocht wordt, en die zich verwijderd
houden van sieraad en drogredenen, welke nergens
anders naar streven dan naar het maken van vertooning
in openbare twistgedingen en bijzondere bijeenkomsten.—Dat
is zoo.—Dit nu vooruitziende, werd ik daareven
bevreesd; maar zeide toch, door de waarheid gedwongen,
dat geen staat, noch staatsregeling, noch enkel
mensch volmaakt kan worden, voordat deze weinige wijsgeeren,
die nu niet slecht maar onbruikbaar heeten,
door de omstandigheden genoodzaakt, zich, of zij willen
of niet, met de staatszaken bezig houden, en in staatsdienst
treden, of dat bij de zonen der tegenwoordige
magthebbers of bij dezen zelven door eene gunstige beschikking
der voorzienigheid opregte liefde voor ware
wijsbegeerte wordt opgewekt. En dat één van deze gevallen
of beiden onmogelijk zou wezen, daarvoor zie ik
volstrekt geen reden; anders zouden wij met regt om onze
vrome wenschen worden uitgelagchen: vindt gij niet?—Zeker.—Zoo
nu zij, die in de wijsbegeerte uitmunten,
in vorige eeuwen misschien eens zijn gedwongen geworden
om de staatszaken ter harte te nemen, of zoo dit tegenwoordig
ergens in het buitenland, ver van ons verwijderd,
plaats heeft, of in later tijd zal plaats hebben,
dan zijn wij bereid staande te houden, dat dáár de gezegde
staatsregeling geweest is, of tegenwoordig is, of
zijn zal, zoodra die muze de magt in handen krijgt.
Onmogelijk toch is hetgeen wij zeggen niet, al moeten
wij zelven bekennen, dat het moeijelijk is.—Zoo denk
ik er ook over.—En evenzeer zult gij zeggen, dat de
menigte er zoo niet over denkt.—Ja.—Mijn beste!
val die menschen zoo hard niet: zij zullen er anders
over denken, zoo gij zonder bitsheid, kalm redenerende
en den kwaden dunk omtrent de wijsbegeerte oplossende
aantoont, wie gij wijsgeeren noemt, en, zoo als wij
daareven deden, hunnen aard en hunne werkzaamheid
bepaalt, opdat zij merken, dat gij niet dezelfden meent,
die zij bedoelen. Of denkt gij niet, dat zij dit begrijpende
van meening zullen veranderen en een ander antwoord
zullen geven? Of gelooft gij, dat iemand, die vriendelijk
en niet naijverig is, zonder reden boos of naijverig
zal worden? Ik zal u maar vóór wezen, en zeggen,
dat naar mijn inzien zulk een lastig karakter bij
weinigen, en althans niet bij de menigte gevonden
wordt.—Dat moet ik u toestemmen.—En dan stemt
gij zeker ook dit toe, dat de haat der menigte tegen de
wijsbegeerte aan hen te wijten is, die van buiten ongepast
op haar indringen, en elkander beschimpen en vijandig
behandelen, en altijd over menschen sprekende
zich op eene wijze gedragen, die met de wijsbegeerte
volstrekt niet strookt.—Zekerlijk.—


XIII. Iemand, die waarlijk zijn geest op hetgeen wezenlijk
is gerigt heeft, Adimantus! heeft dan ook geen
tijd om naar beneden te zien, naar al de bemoeijingen
der menschen, en met hen twistende zich met nijd en
toorn te vervullen; maar op het onveranderlijke en steeds
aan zich zelf gelijke ziende, en datgene beschouwende,
wat geen onregt doet of lijdt maar volkomen geordend
en geregeld is, zoekt hij dat na te volgen en zich er
aan gelijk te maken. Of houdt gij het voor mogelijk,
dat iemand hetgeen, waarmede hij gaarne omgaat, niet
zou navolgen?—Wel neen.—En daar nu de wijsgeer
met het goddelijke en ordelijke omgaat, wordt hij zelf
zoo ordelijk en goddelijk als dit voor een mensch mogelijk
is, hoezeer er bij allen veel te berispen blijft.—Juist.—En
wanneer hij nu wordt genoodzaakt, hetgeen
hij dáár ziet voortdurend in de zeden der enkele
personen en der staten ingang te verschaffen, en niet alleen
zich zelven te vormen, gelooft gij dat hij dan een
slecht bewerker zal wezen van ingetogenheid, en regtvaardigheid,
in ’t kort van burgerdeugd?—Zeker niet.—Maar
als nu de menigte merkt, dat wij van hem de
waarheid zeggen, zal zij dan nog boos zijn op de wijsgeeren,
en ons geloof weigeren, als wij zeggen, dat een
staat niet gelukkig kan worden, zoo niet die schilders
hem teekenen, die het goddelijk voorbeeld navolgen?—Zij
zal niet boos zijn, als zij dat merkt. Maar hoe moet
dat teekenen plaats hebben?—Zij moeten dan den staat
en de zeden der menschen als een paneel eerst schoon
afvegen. En dit is niet gemakkelijk; maar gij weet nu,
dat zij noch een enkel mensch, noch een staat zouden
willen aanpakken of hun wetten voorschrijven, zoo zij
niet alles schoon vonden of zelve schoon mogten maken.—Natuurlijk.—Zouden
zij niet daarna de omtrekken
der staatsregeling schetsen?—Ja.—En terwijl
zij dat verder afwerkten, zouden zij, denk ik, veel
zien én naar het van natuur regtvaardige, schoone, ingetogene,
enz., én naar datzelfde voor zoo ver het onder
de menschen bestaat; en die dan zamen verbindende
en vermengende zouden zij hieruit de trekken ontleenen
van het beeld des menschen, zich hierbij aan het goddelijke
en godegelijkende, dat Homerus in sommige
menschen prijst, herinnerende.—Dat is goed.—En zij
zouden dan, denk ik, met uitwisschen en overschilderen
voortgaan, totdat zij de zeden der menschen zoo
veel mogelijk aangenaam aan de godheid gemaakt hadden.—Dat
zou een heerlijk schilderstuk worden.—Zouden
wij nu hen, die gij zeidet, dat woedend op ons zullen
komen aanloopen[118], niet kunnen overreden, dat
zóó toch wezenlijk de statenschilder zijn moet, aan wien
zij niet wilden, dat wij den staat overgaven; en zouden
zij, dit gehoord hebbende, niet wat handelbaarder worden?—Zeker;
als zij wijs zijn.—Wat zouden zij dan
ook nog kunnen betwijfelen? Of de wijsgeeren wel liefhebbers
zijn van hetgeen waarlijk is, en van de waarheid?—Dat
is al te gek.—Of dat hun karakter, hetwelk
wij ontwikkeld hebben, verwant is aan het beste?—Ook
dat niet.—Of dat zulk een karakter, als het de
vereischte opleiding krijgt, zoo goed en wijsgeerig mogelijk
zal wezen? Of zullen zij hun de voorkeur geven,
die wij hebben uitgeworpen?—Waarlijk niet.—Zullen
zij dan nog boos worden, als wij zeggen, dat,
voordat het geslacht der wijsgeeren het bestuur in handen
krijgt, noch voor den staat, noch voor de burgers
een einde aan de rampen zal wezen, noch de staatsregeling,
die wij nu beschrijven, zal verwerkelijkt worden?—Waarschijnlijk
wel minder.—Laten wij dan maar zeggen,
dat zij niet minder, maar volstrekt niet boos, en
integendeel geheel overtuigd zijn; in de hoop, dat zij
zich ten minste schamen ons nog langer tegen te spreken.—Best.—


XIV. Hen kunnen wij dus als overtuigd beschouwen,
maar zal nu welligt iemand twijfelen, of het mogelijk
is, dat kinderen van koningen of vorsten met een wijsgeerigen
aanleg geboren worden?—Wel neen.—Dat
dezen nu waarschijnlijk zullen bedorven worden, ziet
ieder in, en wij stemmen zelve toe, dat hunne redding
moeijelijk is; maar dat er in den geheelen tijd van die
allen nooit iemand zou gered worden, is toch ook niet
waarschijnlijk[119].—Wel neen.—Maar, één enkele,
met een gehoorzaam volk, is genoeg om alles, waaraan
nu getwijfeld wordt, tot stand te brengen.—Dat is
waar.—Als de overheid de gezegde wetten en instellingen
voorslaat, is het toch ook niet onmogelijk, dat
de burgers ze willen uitvoeren.—Waarlijk niet.—En
zou het ook zulk een wonder en zoo onmogelijk zijn,
dat anderen evenzoo dachten als wij?—Dat vind ik
niet.—En dat het, zoo het maar tot stand kan komen,
het beste is, hebben wij, geloof ik, in het vorige voldoende
bewezen.—Ja.—Dus volgt, dat ons plan van
wetgeving het beste is, en wel moeijelijk is uit te voeren,
maar niet onmogelijk.—Dat volgt.—


XV. Dit is dan eindelijk klaar, en nu ligt voor ons
aan de beurt te bespreken, hoe en door welke studie
en bezigheid de instandhouders onzer staatsregeling
moeten gevormd worden, en op welken leeftijd zij met
ieder vak moeten beginnen.—Juist. Dat moeten wij
dan maar bespreken.—Ik heb er geen wil van gehad,
zeide ik, toen ik die moeijelijke voorschriften omtrent
de vrouwen, en de voortteling, en het aanstellen van
overheden zocht over te slaan, wetende, dat zij, hoe
waar ook, aan veel berispingen onderhevig en lastig uit
te voeren zijn, want ik ben des niet te min genoodzaakt
geworden ze te behandelen. En met de vrouwen en
de kinderen zijn wij nu gereed, maar het vraagstuk der
overheden moet nog van den grond af worden opgehaald.
Wij hebben gezegd, als gij het u herinnert, dat zij bewijzen
moeten geven van vaderlandsliefde, en beproefd
moeten zijn in vermaak en smart, als die bij geen rampen,
noch verschrikkingen, noch eenige andere lotwisseling
hunne beginselen laten varen; en dat wij hen, die
daartoe te zwak zijn, moeten afkeuren, maar hen, die
als in het vuur beproefd goud overal standvastig blijven,
tot overheden moeten aanstellen en levend en dood met
geschenken vereeren[120]. Dit zeiden wij in het voorbij
gaan en liepen er overheen, om het tegenwoordige vraagstuk
niet aan te roeren.—Dat is waar, ik herinner het
mij wel.—Ik had toen ook weinig lust, mijn vriend!
om te zeggen, wat ik nu toch maar gewaagd heb; namelijk,
dat volkomene wachters wijsgeeren moeten wezen.—Dat
kunnen wij nu wel zeggen.—Bedenk dan nu eens,
hoe weinig gij er hebben zult. Het karakter toch, dat
wij in hen verlangen, wordt zelden in zijn geheel aangetroffen,
maar meest bestaan deszelfs deelen ieder afzonderlijk.—Hoe
zoo?—Vluggen in het leeren, sterken
van geheugen en snellen van bevatting zijn zelden, tevens
onverschrokken, grootmoedig, en geneigd om betamelijk,
in rust en bestendigheid hun leven door te brengen,
maar de zoodanigen worden door hunne vlugheid
her en derwaarts gevoerd; en alle bestendigheid gaat
uit hen verloren.—Dat is waar, zeide hij.—Die bestendige,
niet ligt veranderlijke karakters daarentegen, op
welke men zoo gerust kan vertrouwen, en die door de
verschrikkingen van den oorlog niet ligt bewogen worden,
zijn ook even onbeweeglijk in het leeren, en vorderen
weinig en zijn als ’t ware verlamd, en worden slaperig
en gaan gapen, wanneer zij zoo iets moeten uitvoeren[121].—Juist.—Maar
wij zeiden, dat zij te gelijk
vlugheid in het leeren en bestendigheid moesten hebben,
of dat wij hun geen deel aan de hoogste wetenschap
en aan eer en gezag geven moesten.—En met regt.—Zullen
er dan niet weinig zijn?—Ja.—Wij moeten
ze dan, zoo als toen gezegd is, in arbeid, en vrees, en
vermaak beproeven, en daarenboven, wat toen is overgeslagen,
in vele wetenschappen oefenen, om te zien,
of zij ook voor de hoogste wetenschap geschikt zijn, dan
of zij er bang voor worden, zoo als anderen voor gevaren.—Dat
onderzoek bevalt mij, maar wat noemt gij
de hoogste wetenschap?—


XVI. Misschien herinnert gij u nog, hoe wij de ziel
in drie deelen verdeeld en de regtvaardigheid, de matigheid,
den moed en de wijsheid bepaald hebben?—Als
ik mij dat niet herinnerde, was ik waard het overige
niet te hooren.—En weet gij ook nog hetgeen
daar vóór gezegd is?—Wat?—Wij zeiden, dat, om
deze zoo goed mogelijk te zien, een langere weg vereischt
werd, aan wiens einde zij duidelijk in het oog zouden
vallen; doch dat ook uit het gezegde reeds een bewijs
kon afgeleid worden. En toen zeidet gij, dat dit voldoende
was, en zoo is het toen naar mijn oordeel met
te weinig naauwkeurigheid beredeneerd, maar of het u
voldaan heeft, moet gij zelf zeggen.—Ik vond het genoeg,
en de anderen vonden het ook.—Mijn vriend!
in zulke dingen is niets genoeg, zoo lang er iets wezenlijks
ontbreekt, want niets is genoeg wat onvolkomen
is, hoezeer sommigen het wel eens genoeg vinden en het
verdere zoeken onnoodig rekenen.—Dat gebeurt dikwijls
uit gemakkelijkheid.—Edoch die oorzaak mag bij
een wachter van den staat en der wetten geen invloed
uitoefenen.—Daarin hebt gij gelijk.—Zulk een persoon,
mijn vriend! moet dus den langeren weg gaan,
en zich bij de studie niet minder inspannen dan bij de
ligchaamsoefeningen, of hij zal nimmer in de hoogste
en voortreffelijkste wetenschap, waarvan wij spreken,
doordringen.—Maar is dit dan niet bet hoogste. Is er
dan iets hoogers dan de regtvaardigheid en hetgeen wij
verder behandeld hebben?—Ja, zeide ik; en van deze
dingen zelven moet hij niet, zoo als nu, slechts eene
schets aanschouwen, maar ze geheel en al afgewerkt
zien. Of is het niet gek in andere dingen van weinig
belang zijn uiterste best te doen, om ze zoo naauwkeurig
en zuiver mogelijk te hebben, en in de hoogste dingen
niet naar de hoogste naauwkeurigheid te streven?—Het
is wel der moeite waard dit ter harte te nemen.
Maar denkt gij, dat iemand u nu zal laten gaan, zonder
u te vragen, wat toch die hoogste wetenschap is, en
waarop zij betrekking heeft?—Wel neen, vraag gij
het maar. Gij hebt het echter niet zelden gehoord, en
gij denkt er slechts op het oogenblik niet aan, of gij
zijt van zins mij door tegenspreken in het naauw te
brengen. Ik geloof meer het laatste; want dat de idee
van het goede de hoogste wetenschap is, hebt gij dikwijls
gehoord, en ook dat het regtvaardige, enz., door
haar bruikbaar en nuttig wordt. En nu weet gij wel,
dat ik ga zeggen dat wij haar noodig hebben, en verder,
dat wij haar niet volkomen kennen; maar dat zonder haar
alle andere kennis even weinig waarde heeft, als het verkrijgen
van eenig ding, aan hetwelk de eigenschap van
goed te zijn gemist wordt. Of vindt gij, dat wij iets
winnen met eenige bezitting, die niet goed is, te verwerven
of met het verkrijgen van alle kennis, behalve
die van het goede?—Wel neen, zeker niet.—


XVII. Nu weet gij immers wel, dat de menigte het
vermaak, en de meer beschaafden de kennis voor het
goede houden.—Wel zeker.—En dat zij, mijn vriend!
die er zóó over denken, niet kunnen opgeven, welke
kennis; maar dat zij eindelijk genoodzaakt worden te
zeggen: de kennis van het goede.—Ja, en dat is al
heel gek.—Of het gek is, zeide ik, want terwijl zij
ons verwijten, dat wij het goede niet kennen, spreken
zij er tegen ons toch weer zóó over, alsof wij het wel
kenden; want zij bepalen het als de kennis van het goede,
even alsof wij hen konden begrijpen, wanneer zij
van het goede zeggen[122].—Dat is zeer waar.—En
zijn zij, die het vermaak voor het goede houden, wel
in eene minder erge dwaling dan de anderen? Of moeten
zij niet erkennen, dat er ook slecht vermaak is?—Wel
zeker.—Daaruit volgt dan, dat zij goed en slecht
voor hetzelfde houden, niet waar?—Ongetwijfeld.—Blijkt
hieruit niet, dat er over dit punt veel te redeneren
valt?—Zeker.—En blijkt het niet bovendien, dat
velen wat schoon en regtvaardig schijnt, ook al is het
zulks niet, toch willen doen en hebben en ten toon dragen;
doch dat niemand tevreden is met het schijnbaar
goede te hebben, maar allen zoeken wat wezenlijk goed
is, en geen waardij aan den blooten schijn hechten?—Ongetwijfeld.—Maar
zullen wij nu zeggen, dat ten opzigte
van hetgeen alle menschen najagen en bij al hun
doen beoogen, daar zij het voor iets werkelijks houden,
doch welks aard zij niet kennen noch behoorlijk kunnen
vatten, of zoo als andere dingen door een onwankelbaar
geloof aannemen, waardoor zij dan ook in de andere
dingen hun wezenlijk voordeel missen; dat ten opzigte
van zulk eene belangrijke zaak ook de besten in den
staat, aan wie wij alles toevertrouwen, even onwetend
moeten wezen?—Wel neen, zeker niet.—Ik zou dan
ook denken, dat het regtvaardige en schoone slecht zal
bewaakt worden door een wachter, die niet weet in welk
opzigt zij goed zijn; ja ik vermoed, dat zij zelfs door
iemand, die dat niet weet, niet eens goed kunnen gekend
worden.—Dat vermoeden beaam ik.—En zal
onze staat niet geheel in orde zijn, als hij bestuurd wordt
door een wachter, die daarmede bekend is?—


XVIII. Dat is natuurlijk. Maar, Socrates! houdt
gij het goede voor de kennis, of voor het vermaak, of
voor iets anders?—Gij zijt er een! zeide ik. Al lang
was het te merken, dat gij niet tevreden zoudt zijn met
de meeningen der anderen te hooren.—Ik vind het
dan ook niet billijk, Socrates! als men zich zoo lang
met die dingen bezig houdt, wel de meeningen van anderen
te zeggen, maar de zijne niet.—Maar vindt gij
het dan billijk, over dingen, die men niet weet, te spreken,
alsof men ze weet?—Niet alsof men ze weet,
maar alsof men daaromtrent eene meening heeft, en die
meening wil zeggen.—Maar, gij hebt toch wel gemerkt,
dat alle meeningen zonder kennis leelijk zijn; en
de beste derzelve blind: of vindt gij eenig verschil tusschen
blinden, die bij toeval den goeden weg opgaan, en
hen, die eene ware meening hebben, zonder daar de
reden van te weten?—Dat komt op hetzelfde neêr.—Wilt
gij dan leelijke, en blinde, en kromme dingen beschouwen,
terwijl gij van anderen heldere en schoone
kunt hooren?—Bij Zeus, Socrates! zeide Glauco,
houd nu niet op, alsof gij aan het einde waart; want
wij zullen tevreden zijn, wanneer gij het goede behandelt,
zoo als gij de regtvaardigheid, de ingetogenheid,
enz.; behandeld hebt.—Daarmede zal ik ook bijzonder
tevreden zijn, mijn vriend! maar ik ben bang, dat ik
er niet toe in staat zal wezen, en dat ik, door het toch
te beproeven, een gek figuur zal maken. Maar, mijne
vrienden! laat ons voor het oogenblik de vraag, wat het
goede is, laten rusten; want ik geloof, dat om hetgeen
er mij nu van voor den geest zweeft te bereiken, eene
meer diepzinnige redenering dan onze tegenwoordige gevorderd
wordt; maar den zigtbaren zoon van het goede,
die er het meest op gelijkt, wil ik, zoo het u goeddunkt,
zeggen; zoo niet, verzwijgen.—Zeg dien dan
maar, naderhand zult gij er toch wel aan moeten gelooven,
en ons den vader zeggen.—Ik zou willen, dat ik
dien zeggen kon, en dat gij hem kondet vatten, en u
niet tot de kinderen behoefdet te bepalen. Doch weest
nu met dezen zoon van het goede tevreden. Past echter
op, dat ik u niet tegen mijnen wil bedrieg, en u
een onderschoven kind voorstel.—Wij zullen zoo veel
mogelijk oppassen, zeg het maar.—Eerst moeten wij
ons nog eens onderling verstaan, en ons geheugen te
hulp roepen, omtrent hetgeen in het vorige en ook bij
vele andere gelegenheden gezegd is.—Wat?—Wij
zeggen, dat er vele schoone en vele goede dingen zijn,
en evenzoo zeggen en bepalen wij ook al het andere.—Dat
doen wij.—En aan den anderen kant stellen wij
van die vele en schoone en goede dingen en evenzoo van
al de andere, die wij eerst velen noemden, eene idée
b. v. het schoone, het goede, enz., en noemen die
het wezenlijke van elk van die vele dingen.—Dat is
waar.—En wij zeggen, dat die vele dingen gezien,
maar niet gedacht; de idéen daartegen gedacht, maar niet
gezien worden.—Juist.—En welk vermogen hebben
wij nu, om de zigtbare dingen te zien?—Het gezigt.—En
zoo dient immers ook het gehoor voor de hoorbare
dingen, en evenzoo de andere zintuigen voor al wat verder
zinnelijk is?—Ja.—Hebt gij nu wel eens bedacht,
hoe bijzonder voortreffelijk de maker der zintuigen
het zintuig des gezigts heeft gemaakt?—Neen.—Bezie
het dan eens aldus: Heeft het gehoor en het geluid
nog een derde ding noodig om te hooren, en gehoord
te worden, zonder welks bijkomen het eerste niet
zal hooren, en het tweede niet gehoord worden?—Neen.—En
zoo meen ik, dat ook vele, om nu niet
te zeggen alle andere zintuigen, niets dergelijks noodig
hebben. Of weet gij er één voorbeeld van?—Neen
ik.—Maar merkt gij niet, dat het gezigt en het zigtbare
wél zoo iets noodig hebben?—Hoe dat?—Wanneer
de oogen het vermogen des gezigts hebben, en de
menschen daarvan trachten gebruik te maken, en er kleuren
voor hetzelve aanwezig zijn, dan weet gij, dat evenwel,
zoo er niet nog een derde, dat bepaaldelijk daar
voor is ingerigt, bij komt, het gezigt niets ziet en de
kleuren onzigtbaar blijven.—Wat bedoelt gij daarmede?—Wat
gij licht noemt.—Dat is waar.—Dus heeft
de zintuig des gezigts het voorregt, dat het met de zigtbare
dingen door een kostelijker band is vereenigd dan
elk der andere zintuigen met zijn voorwerp; daar toch
het licht niet te verachten is.—Neen waarlijk niet.—


XIX. Wien der hemelgoden noemt gij nu daarvan
de oorzaak, en wiens licht gelooft gij, dat ons gezigt
het best in staat stelt om te zien, en het zigtbare om
gezien te worden.—Ik denk hier aan denzelfden als gij
en alle anderen, want gij meent natuurlijk de zon.—En
staat nu het gezigt tot dien God in deze verhouding?—In
welke?—De zon is zelve geen gezigt noch hetgeen,
waarin het gezigt huisvest, namelijk het oog.—Neen.—Maar
dit heeft de grootste gelijkheid van alle zintuigen
met de zon.—Zeker.—En deszelfs vermogen heeft
het als ’t ware door uitstrooming uit de zon gekregen.—Juist.—Dus
is de zon wel zelve geen gezigt, maar is
daarvan de oorzaak, en wordt er ook door gezien.—Juist.—Dit
is nu de zoon van het goede, dien ik bedoelde,
wien het goede als zijn afbeeldsel heeft voortgebragt,
zoodat deze in de zigtbare wereld tot het gezigt
en de zigtbare dingen dezelfde verhouding heeft als
het goede zelf in de denkbare wereld tot het denken en
de gedachten.—Hoe meent gij dat, zeg het nog eens.—Gij
weet, dat de oogen, wanneer men ze niet naar die
dingen keert, welke door het licht van den dag bestraald
worden, maar naar nachtelijke schijnsels, stomp worden
en haast blind zijn, even als of zij het vermogen om te
zien misten.—Ja.—Maar wanneer zij naar dingen gekeerd
worden, die door de zon verlicht zijn, dan zien
zij duidelijk, en dan blijkt het, dat diezelfde oogen heel
goed zien kunnen.—Natuurlijk.—Let eens evenzoo
op de ziel. Wanneer zij zich vestigt op dingen, die
door de waarheid en het wezenlijk zijnde beschenen worden,
dan denkt zij die, en kent ze, en blijkt denkvermogen
te hebben; maar, wanneer zij zich vestigt op het
met duisternis vermengde, hetgeen ontstaat en vergaat,
dan meent zij slechts, en is stomp en verandert telkens
van meening, en het schijnt als had zij het kenvermogen
niet.—Dat is zoo.—Zeg dan nu, dat hetgeen aan het
gekende de waarheid en aan den kennenden het vermogen
om te kennen verschaft, de idée van het goede is, welke
de kennis en de waarheid, die door het kenvermogen gekend
wordt, veroorzaakt; en als gij, terwijl kennis en
waarheid al zoo heel schoon zijn, haar voor nog schooner
houdt, zult gij weldoen; en even als het juist is,
het licht en het gezigt wel als met de zon verwant,
maar niet als de zon zelve te beschouwen, zoo moet gij
ook de kennis en de waarheid wel beide met het goede
verwant noemen, maar niet het goede zelf, daar gij dit
nog vrij wat hooger moet stellen.—Dat moet al heel
schoon zijn, zoo het wel kennis en waarheid aanbrengt,
maar zelf in schoonheid daarboven uitmunt; want gij
meent nu zeker het vermaak niet.—Pas op uwe woorden!
zeide ik; maar beschouw zijne natuur liever aldus.—Hoe?—Gij
zult, geloof ik, zeggen, dat de zon niet
alleen het zigtbare in staat stelt om gezien te worden,
maar ook geboorte, wasdom en voedsel verschaft, zonder
zelve geboorte, enz. te wezen.—Juist.—Evenzoo
moet gij zeggen, dat het kenbare door het goede niet
slechts kenbaar gemaakt wordt, maar ook bestaat en daardoor
aan het zijn deel heeft, zonder dat het goede het
zijn is, maar terwijl het daar nog vóór en boven gaat[123].


XX. Toen riep Glauco, zich vrolijk makende: Bij
Apollo! dat is wel een overtreffende trap.—Alles is
uwe schuld, zeide ik, daar gij mij gedwongen hebt mijne
meening te zeggen.—Houd daar niet mede op voordat
althans de gelijkenis van de zon is afgehandeld; zoo gij ten
minste nog meer over hebt.—Ik heb nog veel over.—Houd
daarvan toch niets achter.—Ik ben integendeel
voornemens, veel achter te houden; maar zal u toch zoo
veel zoeken mede te deelen, als op het oogenblik mogelijk
is.—Dat is goed.—Houd dan nu het goede en
de zon voor twee verschillende dingen, waarvan het ééne
de denkbare, het andere de zigtbare wereld regeert.
(Het woord hemel vermijd ik hier met voordacht, om niet
in verdenking van spelen met woorden te komen.) Gij
hebt dus hier twee soorten van dingen, de zigtbare, en
de denkbare.—Ja.—Doe nu als of gij eene lijn in
tweeën gedeeld hadt, en deel nog eens ieder stuk, dat
van het zigtbare, en dat van het denkbare, in tweeën,
dan hebt gij aan weerskanten twee in duidelijkheid van
elkaar verschillende stukken, namelijk, in het zigtbare
vooreerst de beelden. Ik bedoel met beelden onder anderen
de schaduwen, verder de schijnsels in het water
en op effene, gladde en blinkende oppervlakten, enz.,
begrijpt gij?—Ja.—Stel nu als het andere stuk de
levende wezens en alle planten en voortbrengselen van
kunst, enz.—Goed.—Zoudt gij nu niet willen toestemmen,
dat hier ten aanzien van de waarheid hetzelfde
verschil tusschen het afgebeelde en het afbeeldsel bestaat,
als tusschen de voorwerpen der meening en die
der kennis?—Ongetwijfeld.—Let nu ook eens op, hoe
het stuk van het denkbare moet doorgesneden worden.—Hoe
dan?—Om het ééne deel daarvan te vinden, moet
de ziel de daareven genoemde dingen als beelden gebruiken
en uit onderstellingen zich niet naar den grond, maar
naar het op dezelve gebouwde begeven; en om het andere
deel te vinden uit onderstellingen naar den eersten
grond, zonder behulp van beelden maar alleen langs zuivere
begrippen voortgaande.—Wat gij daar zegt, begrijp
ik niet goed.—Het zal straks wel beter gaan, wanneer
gij er dit nog bij gehoord hebt. Want gij weet, geloof
ik, wel, dat de beoefenaars der meetkunst, rekenkunst,
enz., bij iedere redenering axioma’s en bepalingen ten
grondslag leggen, en die als zeker stellende, zonder het
noodig te keuren daarvoor een bewijs te leveren, dewijl zij
voor ieder klaarblijkelijk zijn, daarvan bij het bewijzen
van het overige uitgaan, en zóó tot het punt komen,
hetwelk zij zich voorgenomen hadden te beredeneren.—Dat
weet ik heel goed.—En dat zij de zigtbare figuren
tot hulpmiddelen bij hunne redeneringen bezigen,
zonder bepaaldelijk die figuren te bedoelen, maar wel
hetgeen zij voorstellen, b. v. het vierkant, en zijne
hoekpuntslijnen in het algemeen, niet juist die, welke
zij trekken; en dat zij evenzoo de andere door hen geteekende
figuren, die ook zelve in schaduwen of in het
water kunnen afgebeeld worden, slechts als beelden gebruiken,
maar eigenlijk die begrippen zelve pogen te
zien, die slechts voor den geest zigtbaar zijn.—Dat is
waar.—


XXI. Dit is nu het deel der denkbare wereld, waarvan
ik zeide, dat de ziel om het te vinden zich uit onderstellingen
niet naar den grond moet begeven, daar zij
niet dieper dan die onderstellingen kan indringen, maar
wel met behulp van de zigtbare figuren en hunne afbeeldsels
als van algemeen begrepene en erkende dingen,
naar de daardoor afgebeelde begrippen.—Nu vat ik,
dat gij de voorwerpen der meetkunst en hare zusterwetenschappen
bedoelt.—Vat dan nu ook, dat ik met
het andere deel der denkbare wereld datgene meen,
hetwelk de geest door de rede vat, daarbij de onderstellingen
niet als grond, maar bloot als onderstellingen en
hulpmiddelen bezigende, om tot den op geen onderstellingen
meer rustenden eersten grond door te dringen, en
dien gevat hebbende, hetgeen daarop gebouwd is te onderzoeken,
zonder behulp van zinnelijke dingen, maar
slechts langs begrippen tot begrippen voortgaande.—Nu
vat ik het, hoewel niet volkomen, want gij spreekt
daar, dunkt mij, van een geweldigen arbeid; maar gij
bedoelt, geloof ik, dat hetgeen door de rede met behulp
der redeneerkunde van het zijnde en het denkbare gekend
wordt, klaarblijkelijker is dan de voorwerpen dier
zoogenaamde wetenschappen, die op onderstellingen gebouwd
zijn, en wier beoefenaars ze wel met den geest
en niet met de zintuigen moeten beschouwen; maar toch,
dewijl zij niet tot den grond doordringen en slechts van
onderstellingen uitgaan, geen waarachtige kennis schijnen
te hebben, al zijn hunne onderwerpen daar vatbaar
voor, als zij in verband met den eersten grond beschouwd
worden. Gij oordeelt dus, geloof ik, dat de kennis der
meetkunstenaars, enz., wel verstandskennis maar geen
redekennis kan genoemd worden, daar de verstandskennis
tusschen de meening en de redekennis in ligt.—Dat
hebt gij zeer goed opgevat. Stel dan nu bij die vier
deelen deze vier vermogens der ziel: bij het voornaamste
de redekennis, bij het tweede de verstandskennis,
bij het derde het geloof, en bij het vierde het vermoeden,
en neem daarbij dezelfde verhouding in acht, zoodat,
gelijk die deelen aan de waarheid deelachtig zijn, ook
deze vermogens aan het inzigt in dezelve deel hebben.—Dat
begrijp ik, en stem het toe, en stel het, zoo als gij
zegt.



Voetnoten




[110] Plato spreekt van den geheelen tijd en de geheele wezenheid,
als wij van den oneindigen tijd en de oneindige wezenheid
spreken zouden. Hij vat dus het begrip van de stellige,
niet van de ontkennende zijde.


Opdat nu niemand zich aan dit vatten van het oneindige
stoote, zal ik hier twee plaatsen uit de Eerste gronden der
Meetkunst, door J. de Gelder overnemen. Op blz. 43 zegt hij:
«Een hoek is eene onbepaalde platte vlakte, die aan twee
kanten, door twee zamenkomende en tot in het oneindige voortloopende
lijnen bepaald of begrensd, maar, aan den tegenovergestelden
kant van het hoekpunt, onbegrensd is. Men heeft
geene oneindig groote stukken papier: men kan ook geene regte
lijnen tot in het oneindige verlengen; maar men kan dezelve
denken.» En blz. 93, «Met dit verklaarde [over de onmeetbare
uitgebreidheden] strijdt geenszins ons onvermogen, een
regte lijn, b. v. tot in het oneindige te verdeelen; want wij
kunnen dit laatste niet om twee redenen: 1o. omdat weldra de
uitgebreidheden zoo klein worden, dat onze zintuigen dezelve
niet meer kunnen onderscheiden; 2o. omdat wij buiten dien
hinderpaal toch met het verdeelen niet tot in het oneindige
zouden kunnen voortgaan: van de mogelijkheid, en wezenlijkheid
van het bestaan der onderling onmeetbare uitgebreidheden
overtuigt ons de rede, zonder dat het in onze magt staat, dezelve
in eene figuur of constructie aanschouwelijk te maken.»
Zie ook Ahrens, Grondbeginselen der Mensch- en Zielkunde,
II. 127, 128.







[111] Dit volgende is als ’t ware het afbeeldsel van Alcibiades.
Zie Xenophon, Gedenkwaardigheden van Socrates,
uit het Grieksch vertaald, door Prof. J. ten Brink, Boek I.
Hoofdst. II.







[112] Toen Themistocles nog een knaap was, zeide zijn
leermeester tot hem: jonge! gij wordt zeker een uitstekend
held of een groot deugniet.







[113] In Athene had volgens de wet niemand het burgerregt,
wiens beide ouders geen burgers waren.







[114] Xenophon, Gedenkwaardigheden van Socrates, Boek
1. Hoofdst. I. 4. en IV. 14. Boek IV. Hoofdst. VIII.







[115] Zie Boek III. Hoofdst. XIX. XX.







[116] Zie Boek IV. Hoofdst. I.







[117] Heracliet hield het vuur voor het grondelement, waaruit
alles ontstaat, en geloofde, dat alles periodiek uit het vuur
ontstaat en weer tot dat vuur terugkeert. Zie Handboek voor
de Philosophie, ten gebruike voor Gymnasien en andere voorbereidende
scholen. Naar het Hoogduitsch, van F. H. J. Albrecht,
blz. 131. Mijne inleiding voor den Theaetetus blz. 7.







[118] Zie Boek V. Hoofdst. XVIII.







[119] Zie mijne inleiding op den Phaedo, blz. 5.







[120] Zie Boek III. Hoofdst. XX.







[121] Zie Theaetetus, Hoofdst. II.







[122] Zie Handboek voor de Philosophie, van Albrecht
blz. 56-89. Nieuwenhuis, Quaestiones Logicae p. 80-82.







[123] Zie Opklimmend deel der Wijsbegeerte. blz. 87. a. 2.










ZEVENDE BOEK.





I. Nu zal ik u zeggen, waarmede gij onzen toestand,
voor zoo ver wij niet of wel door goed onderwijs beschaafd
zijn, moet vergelijken. Stel u menschen voor,
die in een onderaardsch hol wonen, dat eene opening
naar boven heeft langs zijn geheele breedte; en die van
jongs af aan de beenen en den hals geboeid waren, zoo
dat zij steeds alleen vooruit konden zien, en door die
boeijen verhinderd werden hun hoofd om te draaijen; en
dat er een vuur in de hoogte achter hunne ruggen brandt;
en dat er tusschen dat vuur en die gevangenen een pad
is en daar langs een muur, zoo hoog als de beschotten,
waarachter zich de marionettenspelers verschuilen,
wanneer zij hunne poppen laten bewegen.—Ik stel
het mij voor.—Verbeeld u nu verder, dat er langs dien
muur menschen gaan, die vaten en beeldwerk van allerlei
maaksel op hun hoofd dragen, zoodat het boven dien
muur uitkomt, en die natuurlijk somwijlen in het voorbijgaan
spreken en somwijlen zwijgen.—Die gelijkenis
en die gevangenis vind ik al heel zonderling.—Het is
ons beeld, zeide ik; want, vooreerst: gelooft gij, dat
zulke menschen van zich zelven en anderen wel meer zouden
gezien hebben dan hunne schaduwen, die door het
vuur op de tegenovergestelde zijde van het hol geworpen
worden?—Wanneer zij hun leven lang hun hoofd
onbewegelijk hebben moeten houden, zeker niet.—En
evenmin van hetgeen voorbij wordt gedragen?—Dat
spreekt.—Als zij nu met elkander konden spreken, gelooft
gij dan niet, dat zij zich zouden aanwennen aan
hetgeen zij zagen voorbijgaan namen te geven?—Natuurlijk.—En
als nu die gevangenis eene echo had, die van
de zijde tegenover den ingang kwam, en iemand, die
voorbijging, sprak, gelooft gij, dat zij dan dat geluid
aan iets anders dan aan de voorbijgaande schaduw zouden
toeschrijven?—Wel neen.—En in ’t algemeen,
zouden zij in dien toestand niets dan die schaduwen van
de voorbijgedragen dingen voor werkelijk houden.—Dat
is onvermijdelijk.—Let dan nu eens op, hoe het
hun gaan zou, wanneer zij konden losgemaakt en van
hunne dwaling genezen worden. Wanneer een hunner
werd losgemaakt en op eens gedwongen op te staan, en
zijn nek om te draaijen en voort te gaan, en het licht
aan te kijken, en door dat alles pijn leed, en door het
schelle licht die dingen niet zien kon, waarvan hij te voren
de schaduwen zag; wat zou hij dan wel zeggen,
zoo iemand tot hem zeide, dat hij te voren slechts schijnbeelden
gezien had, maar nu nader bij de waarheid was
en meer wezenlijke dingen aanschouwde en beter zien
kon, en zoo men hem het voorbijgedragene wees, en
hem vroeg, wat dat was? Denkt gij niet, dat hij er
weinig van maken zou en het vroegere voor meer waar
zou houden, dan hetgeen men hem nu liet zien?—Zeer
zeker.—


II. En zoo men hem dwong naar het licht zelf te
kijken, zou hij dan geen pijn aan de oogen hebben en
ze zoeken af te wenden naar datgene, wat hij kon aanzien,
en meenen, dat dit inderdaad duidelijker was?—Zekerlijk.—En
als men hem dan met geweld van zijne
plaats tegen den ruwen en steilen opgang optrok, en niet
losliet, voordat hij naar buiten in het zonnelicht getrokken
was; zou hij dan geen smart lijden en zich
boos maken, en wanneer hij in het daglicht gekomen
was geheel verblind worden, zoodat hij volstrekt niets
zien kon van hetgeen tegenwoordig als wezenlijk bestaand
wordt aangemerkt?—Als het zoo op eens ging, zekerlijk.—Hij
zou er, denk ik, van lieverlede aan moeten
gewennen, als hij hetgeen boven op de aarde is ooit zou
leeren zien.—In het eerst zou hij het gemakkelijkst
de schaduwen kunnen beschouwen, en daarna de beelden
van menschen en andere dingen in het water, en eindelijk
de dingen zelve. Vervolgens zou hij van de hemelsche
dingen het nachtelijke licht van de sterren en de maan
met meer gemak kunnen aanzien dan over dag de zon en
haar licht.—Natuurlijk.—Het laatste van allen, geloof
ik, zou hij de zon niet in haar schijnsel in het water
of elders, maar regelregt de zon zelve kunnen aankijken,
en zien hoe zij er uitziet.—Dat spreekt.—Hierop
zou hij over haar gaan nadenken en tot het besluit komen,
dat zij de jaargetijden en de jaren daarstelt en al
het zigtbare bestuurt, en ook eenigermate van alles, wat
hij dáár beneden gezien had, de oorzaak was.—Het is
natuurlijk, dat hij eerst van lieverlede hierop komen
zou.—En als hij zich nu aan zijne eerste woning, en
hetgeen dáár wijsheid was, en aan zijne medegevangenen
herinnerde; gelooft gij niet, dat hij dan zich zelven om
die verandering gelukkig zou noemen, en hen zou beklagen?—Wel
zeker.—En als er nu bij hen eenige
eer of loftuiting en belooning was voor hem, die hetgeen
voorbijging het scherpst zien kon, en zich het best
herinnerde, wat daarvan gewoonlijk vroeger, en wat later,
en wat te gelijk voorbijkwam, en daaruit het best
kon voorzeggen, wat er komen zou; gelooft gij, dat hij
dan daarnaar zou verlangen en hen, die daar beneden
vereerd en geprezen werden, zou benijden; of dat hij,
zoo als Homerus zegt, liever boven op aarde de knecht
van een arm man zou willen zijn, en liever alles dulden
dan zich weer met die gissingen bezig te houden en op
zulk eene wijze te leven?—Ik geloof, dat hij liever alles
zou dulden dan zóó te leven.—Bedenk nu
nog eens dit. Wanneer hij nu weder naar beneden
ging en op dezelfde plaats ging zitten, zouden zijne
oogen dan niet door de duisternis verblind worden,
daar hij zoo pas uit het licht kwam?—Zeer zeker.—En
als hij nu in het raden naar die schaduwen weder
met hen, die steeds geboeid waren gebleven, moest wedijveren,
voordat zijne oogen aan dat schemerlicht gewend
waren, en hij er niet heel spoedig aan gewennen
kon; zou hij dan niet worden uitgelagchen, en zou men
niet van hem zeggen, dat zijne oogen door dat naar boven
gaan bedorven waren, en dat het niet der moeite
waard was eene poging te doen, om ook naar boven te
komen? En zouden zij iemand, die hen wilde losmaken
en naar boven brengen, niet, als zij hem maar in hunne
handen konden krijgen, van kant zoeken te maken?—Ongetwijfeld.—


III. Deze gelijkenis nu, mijn beste Glauco! moet
in haar geheel op het vroeger gezegde worden toegepast.
Onze woonplaats op de zigtbare wereld moet gij met die
woning in de gevangenis vergelijken, en het licht van de
zon met het schijnsel van het vuur daar binnen; en wanneer
gij nu dat opklimmen naar boven en dat beschouwen
van hetgeen op de aarde is, als een beeld neemt van het
opklimmen der ziel in de denkbare wereld, zult gij mijne
geliefkoosde meening, die gij immers hooren wildet, geraden
hebben. Of zij waar is, weet God; maar ik voor
mij ben van oordeel, dat in de denkbare wereld de idee
van het goede de grond van alles is, en dat het moeijelijk
is haar te vatten; maar dat, als men haar gevat
heeft, daaruit het besluit moet volgen, dat zij overal
van al het schoone en goede de oorzaak is, daar zij in
de zigtbare wereld het licht en deszelfs bron heeft voortgebragt,
en in de denkbare wereld de grond is van waarheid
en kennis, en derhalve door ieder, die in bijzondere
of algemeene zaken redelijk zal handelen, moet
gekend worden.—Zoo ver als ik het volgen kan, ben
ik het met u eens.—Dan zult gij het zeker ook hierin
wel met mij eens zijn, en u niet verwonderen, dat
zij, die dáár zijn gekomen, de menschelijke zaken
niet meer willen behartigen, maar dat hunne zielen voortdurend
haken om boven te vertoeven; want als onze
gelijkenis juist is, kan dit niet anders.—Neen waarlijk
niet.—En vindt gij er dan ook wel iets verwonderlijks
in, wanneer iemand, van zulke goddelijke bespiegelingen
naar de menschelijke ellende afdalende, een dwaas figuur
maakt en aan bespotting ten doel staat, als hij, terwijl
zijn gezigt nog verblind en aan die duisternis nog niet
gewoon is, gedwongen wordt voor de regtbank of elders
over de schaduwen en beelden der regtvaardigheid
te twisten, en te kibbelen over de wijze, waarop zij door
menschen worden opgevat, die de regtvaardigheid zelve
nimmer gezien hebben[124]?—Wel neen.—Een verstandig
mensch zou dan ook bedenken, dat tweeërlei
oorzaken de oogen kunnen verblinden, namelijk de overgang
uit het licht in de duisternis, en die uit de duisternis
in het licht; en oordeelende, dat hetzelfde ook
met de ziel plaats heeft, zou hij eene ziel, die in de
war was en niet best zien kon, niet onberedeneerd uitlagchen,
maar nagaan, of zij, uit een helderder plaats gekomen
zijnde, door ongewoonte niet zien kon, dan wel,
of zij in helderder licht, dan waarin zij geweest was,
overgebragt zijnde, door den meerderen glans verblind
werd; en dan zou hij de eerste gelukkig noemen, en de
tweede beklagen, en als hij deze nog uitlachte, zou
hij daaraan althans minder dwaas doen dan indien hij
gene uitlachte, die uit een helderder licht gekomen was.—Daarin
hebt gij gelijk.—


IV. Als dit nu waar is, moeten wij hieruit het gevolg
afleiden, dat het onderwijs niet zoodanig is als de
meeste onderwijzers zeggen. Want zij zeggen, dat zij
de kennis, die niet in de ziel is, daarin brengen, even
alsof zij in blinde oogen het vermogen om te zien bragten.—Dat
zeggen zij.—Onze tegenwoordige redenering
echter brengt aan het licht, dat het vermogen en
het zintuig der kennis in ieders ziel wordt gevonden,
en dat bij gevolg, even als wanneer iemand zijn oog slechts
met zijn geheele ligchaam van de duisternis naar het licht
kon keeren, hij evenzoo met de geheele ziel van het ontstaan
en vergaan moet worden afgewend en voorzigtig
omgedraaid, tot dat zijn zielsoog het aanschouwen van
het wezenlijk zijnde, ja van deszelfs helderste deel, kan
uithouden; en dit laatste noemen wij het goede, niet
waar?—Ja.—Dus bestaat de kunst van het onderwijs
in het zoo gemakkelijk en volkomen mogelijk omwenden
van de ziel, niet in het inbrengen van het gezigt, daar
dit er wel is, maar slechts naar eene verkeerde zijde is
heengewend[125].—Dat schijnt zoo.—De andere zoogenaamde
deugden der ziel nu schijnen met die des ligchaams
veel overeenkomst te hebben, en er in waarheid
eerst niet in te zijn, maar er later door gewoonte en
oefening ingebragt te worden; doch het kenvermogen is,
naar het schijnt, van veel goddelijker aard, daar het nooit
zijne kracht verliest, maar door de omwending bruikbaar
en nuttig of onbruikbaar en schadelijk wordt. Of hebt
gij nooit opgemerkt, hoe scherp en snel het zieltje van
zulke personen, die men zegt dat slecht en wijs te gelijk
zijn, die dingen doorzien kan, naar welke het zich
gekeerd heeft; daar het niet slecht van gezigt is, maar
zich in de dienst van het kwaad begeven heeft, en dus
te meer kwaad doet naarmate het scherper ziet?—Wel
zeker heb ik.—En wanneer nu zulk eene ziel van
jongs af werd besnoeid en van de ruigte gezuiverd, die
er door smulpartijen en ander vermaak aan vastgroeit
en haar gezigt naar beneden trekt, en daarvan verlost
zijnde naar de waarheid gekeerd werd; dan zou zij ook
deze met dezelfde vlugheid doorzien, als de dingen, naar
welke zij tegenwoordig is heengewend.—Waarschijnlijk.—En
is het nu ook niet waarschijnlijk, ja volgens
het besprokene noodzakelijk, dat noch onbeschaafde en
met de waarheid onbekende menschen een staat ooit goed
kunnen besturen, noch zij, die hun leven lang zich met
de waarheid mogen bezig houden; daar gene in hun leven
geen rigtsnoer hebben om al hunne openbare en bijzondere
bemoeijingen naar te regelen, en deze zich aan
alle bemoeijingen onttrekken, daar zij meenen reeds bij
hun leven naar de gelukkige eilanden verhuisd te zijn?—Dat
is waar.—Dus is het onze taak onze burgers van
den besten aanleg tot de voortreffelijkste wetenschap, de
kennis van het goede te brengen en op te leiden; maar,
wanneer zij zijn opgeklommen en het lang genoeg gezien
hebben, hun niet te vergunnen wat men tegenwoordig
wel vergunt.—Wat meent gij?—Daar boven te blijven
en niet naar de gevangenen af te dalen, noch aan
de werkzaamheden en eerbewijzen daar beneden, hoe
die dan ook wezen mogen, deel te nemen.—Maar zullen
wij hun dan geen onregt doen, en hen ongelukkig
maken, terwijl zij in de gelegenheid waren een ongestoord
geluk te genieten?—


V. Gij zijt nu al weder vergeten, mijn vriend! dat
een wetgever niet zijn best doet, om éénen stand in den
staat bijzonder gelukkig te maken, maar dat hij dit geluk
aan den geheelen staat wil verschaffen, en met overreding
en dwang de burgers zamenvoegt, en maakt, dat
zij elkander doen deel nemen aan het voordeel, hetwelk
ieder aan den geheelen staat kan bezorgen; en dat bij
zulke menschen in den staat opleidt, niet om ze naar
hun eigen lust te laten leven, maar om ze te gebruiken
tot de betere zamenvoeging van den geheelen staat.—Dat
is waar; ik was het vergeten.—Ook moet gij bedenken,
Glauco! dat wij hen, die bij ons wijsgeeren
worden, geen onregt doen, maar regt hebben van hen
te vorderen, dat zij voor de anderen zorgen en ze bewaren.
Want wij zullen zeggen: die in andere staten
zoodanig worden, behoeven zich niet met de staatszaken
te bemoeijen, omdat zij van zelfs zonder medewerking
van staatswege ontstaan, en al wat van zelfs ontstaat
los is van de verpligting om aan iemand voor zijne opvoeding
dank te vergelden: maar wij hebben u voor u
zelven en voor de overige burgers even als de aanvoerders
en koningen in een bijenzwerm groot gebragt, en
door eene uitstekende opvoeding in staat gesteld, om
aan beiden (wijsbegeerte en staatsbestuur) deel te nemen.
Dus moet ieder uwer op zijne beurt naar de woning der
andere burgers afdalen, en zich gewennen om in dat
schemerlicht te zien; want, zoo gij er eens aan gewend
zijt, zult gij honderdmaal beter zien dan zij, die dáár
wonen, en honderdmaal beter bij elk dier schaduwbeelden
onderkennen, wat het is en waarvan; daar gij het
wezenlijk schoone, goede en regtvaardige gezien hebt.
En zóó zal onze staat door wakende menschen bestuurd
worden, niet, zoo als tegenwoordig de meeste, door droomende,
die om schaduwen tegen elkander vechten en
om het regeren, alsof dat iets goeds was, twisten. In
waarheid toch is het zóó: de staat, waarin de toekomstige
overheden het minst naar de regering verlangen,
wordt noodzakelijk het best en het rustigst bewoond; en
omgekeerd.—Ongetwijfeld.—Denkt gij nu, dat onze
kweekelingen dit hoorende ongehoorzaam zullen wezen,
en zullen weigeren ieder zijne taak in den staat te vervullen,
en liever gezamenlijk boven zullen blijven wonen?—Onmogelijk,
want wij hebben iets regtvaardigs
van regtvaardige menschen geëischt. Zij zullen echter
altijd het regeren als een noodzakelijk kwaad aanmerken,
en daarin van de tegenwoordige bewindhebbers
onderscheiden wezen.—Zoo is het dan ook, mijn vriend!
Wanneer gij voor de toekomstige overheden een leven
kunt uitdenken, dat beter is dan het waarnemen van overheidsambten,
dan is het mogelijk, dat uw staat goed
bestuurd wordt; want alleen in zulk eenen staat zullen
zij regeren, die waarlijk rijk zijn, niet in geld, maar
in den wezenlijk geluk aanbrengenden rijkdom, in een
goed en redelijk leven; doch wanneer zij, die arm zijn
aan eigene goederen, de algemeene goederen in handen
krijgen en meenen daarmeê hun voordeel te moeten doen,
dan is dit niet mogelijk; want als er om de regering
wordt gestreden, ontstaat er een burgeroorlog, die én
voor de strijders én voor den geheelen staat verderfelijk
is.—Dat is volkomen waar.—Weet gij nu een andere
levenswijze, die de staatsambten doet geringschatten,
dan die van den waren wijsgeer?—Wel neen.—Edoch
de regering moet aan hen worden opgedragen, die er
geen minnaars van zijn; anders gaan de medeminnaars
der regerende personen er om vechten.—Natuurlijk.—Zult
gij dus anderen tot het besturen van den staat nopen
dan hen, die het wijste zijn in die dingen, waardoor
een staat het beste bestuurd wordt, en die tevens
andere eer en een beter leven, dan het staatkundige
hebben?—Niemand anders.—


VI. Willen wij nu eens nagaan, hoe zulke menschen
gevormd worden, en hoe men ze naar het licht moet
opleiden, gelijk sommigen volgens de overlevering uit
den Hades naar de Goden zijn opgeklommen?—Met
vermaak.—Dit schijnt meer te zijn dan het omkeeren
van een kleed, en heeft veel van eene omwending
der ziel uit een nachtelijk duister naar den weg
tot het ware licht, dien wij gewoon zijn wijsbegeerte te
noemen.—Natuurlijk.—Moeten wij dus niet nagaan,
welke studie daartoe geschikt is?—Ja.—Welke studie,
Glauco! zou dan de ziel van het ontstaan en vergaan
naar het ware zijn kunnen heentrekken? Daar
komt mij onder het spreken iets in de gedachten. Zeiden
wij niet, dat zij in hunne jongelingsjaren zich in
den oorlog moesten oefenen[126]?—Ja.—Dus moet de
studie, welke wij zoeken, nog deze eigenschap hebben.—Welke?—Zij
moet voor krijgslieden niet nutteloos wezen.—Zeker
niet; als dit maar mogelijk is.—Bespraken
wij niet vroeger, dat onze wachters door gymnastiek
en muzenkunst moesten gevormd worden[127]?—Ja.—De
gymnastiek nu houdt zich bezig met het ontstaan
en vergaan; want zij waakt over den wasdom en het afnemen
des ligchaams.—Juist.—Dus is zij de studie
niet, welke wij zoeken.—Neen.—Zou het dan
die muzenkunst zijn, die wij vroeger besproken hebben?—Maar
die was, zoo gij het u nog herinnert,
het tegenbeeld van de gymnastiek, en vormde de zeden
der wachters, door hun gevoel voor harmonie en maat
op te wekken[128], niet door hun wetenschap mede te
deelen; en ook voor zoo ver zij in sprookjes en ware
verhalen bestond, had zij dezelfde strekking[129]; maar
eenige opleiding tot de kennis van het goede, zooals gij
nu zoekt, was in haar volstrekt niet te vinden.—Dit
herinnert gij mij zeer naauwkeurig, want inderdaad had
zij die volstrekt niet. Maar, mijn waarde Glauco!
waarin zou die dan wezen? de kunsten toch schenen
allen den geest neder te drukken[130].—Dat spreekt.
Maar wat is er dan behalve de muzenkunst, de gymnastiek
en de kunsten nog voor andere studie?—Komaan,
zeide ik, als wij dan niets daarbuiten kunnen vinden,
moeten wij maar iets nemen, dat vaan die allen gemeen
is.—Wat?—Bij voorbeeld dit, hetwelk alle
kunsten, redeneringen en wetenschappen bezigen, en
hetwelk overal het eerst moet geleerd worden.—Wat?—Eenvoudig,
één, twee en drie te onderscheiden; met
één woord, de leer der getallen en het rekenen. Of
heeft alle kunst en wetenschap dit niet volstrekt noodig?—Wel
zeker.—Dus ook de krijgskunst.—Natuurlijk.—Palamedes
maakt dan ook in de treurspelen
Agamemnon tot een al heel bespottelijk veldheer.
Want gij weet immers, dat hij beweert het tellen uitgevonden
te hebben, en het daardoor mogelijk te hebben
gemaakt, om het leger voor Troje in benden te verdeelen
en het getal der schepen en van al de rest te bepalen;
daar die te voren ontelbaar waren, en Agamemnon,
naar het schijnt, niet eens wist, hoe veel
voeten hij had? En wat voor een veldheer moet hij
dan wel geweest zijn?—Als dat waar is, een erge
prul.—


VII. Willen wij het dan maar als een der vereischten
van een krijgsman beschouwen, dat hij kan tellen en rekenen?—Ongetwijfeld;
zoo hij ten minste eenig denkbeeld
van het in orde scharen van troepen moet hebben;
of liever, zoo hij een mensch moet wezen.—Denkt
gij nu over die studie even als ik?—Hoe meent gij?—Zij
schijnt uit haren aard te behooren tot die opleidende
studieën, welke wij zoeken; maar niemand bezigt ze,
geloof ik, naar behooren, daar zij inderdaad geschikt
is, om de kennis van hetgeen wezenlijk is te bevorderen.—Hoe
zegt gij?—Ik zal mijn best doen, om u
mijne meening duidelijk te maken. Beschouw eens met
mij, wat, naar ik geloof, tot ons doel opleidt, en wat
niet; en zeg dan, of gij er evenzoo of anders over denkt;
opdat wij wat duidelijker inzien, of ook dit zóó is als
ik vermoed.—Zeg maar op.—Ik zeg dan, zoo gij het
begrijpt, dat sommige voorwerpen der zinnelijke waarneming
het verstand niet tot nadenken opwekken, daar zij
door de zinnen alleen genoeg worden waargenomen; en
andere volstrekt nadenken vorderen, daar de zinnen alleen
geen uitsluitsel geven.—Gij meent zeker de verwijderde
voorwerpen, en die, waarbij gezigtsbedrog plaats
heeft.—Gij hebt nog niet volkomen gevat, wat ik zeggen
wil.—Maar wat wilt gij dan zeggen?—Wat geen
nadenken opwekt, noem ik dat, welks zinnelijke waarneming
geen tegenstrijdigheid oplevert; maar wat dit wel
doet, en in de waarneming zich zoowel op deze als op
gene wijs vertoont, hetzij het van verre of van nabij
wordt waargenomen, dat zeg ik, dat het nadenken opwekt.
Zóó zult gij mijne meening duidelijker inzien.
Hier hebt gij drie vingers, de voorste, de middelste,
en de achterste.—Ja.—Denk nu, dat wij ze van
nabij zien; en let eens met betrekking tot dezelve hierop.—Waarop?—Ieder
hunner vertoont zich als een
vinger, en het maakt geen onderscheid, of hij in het
midden of aan een der zijden is, en of hij wit is of
zwart, dik of dun, enz., want bij dit alles wordt de ziel
niet genoodzaakt aan het verstand te vragen, wat een
vinger toch eigenlijk is, daar het gezigt volstrekt niet te
kennen geeft, dat een vinger het tegenovergestelde van
een vinger is.—Dat is zoo.—Iets van dezen aard heeft
dus geen kracht om tot nadenken op te wekken.—Niet
bijzonder.—Maar ziet nu het gezigt hunne grootte en
kleinte even goed, en is het daarvoor hetzelfde, of een
hunner in het midden of niet in het midden is? En
neemt het gevoel even goed hunne dikte of dunheid,
hardheid of zachtheid waar? En geven ook de andere
zinnen omtrent zulke dingen geen gebrekkige berigten?
Doet niet iedere van haar aldus? Vooreerst de zin, die
het harde waarneemt, moet ook het zachte waarnemen,
en verkondigt aan de ziel, dat zij hetzelfde als hard en
als zacht waarneemt[131].—Dat is waar.—En moet
nu de ziel in zulke gevallen niet onzeker zijn, wat toch
voor de zinnelijke waarneming hard is, daar hetzelfde
zich ook als zacht voordoet; en evenzoo wat ligt en wat
zwaar is, wanneer het zware ligt en het ligte zwaar
schijnt.—Ja waarlijk, deze waarnemingen zijn zonderling
en vereischen nader onderzoek.—En begint nu
niet in zulke dingen de ziel van zelfs het verstand en
de redenering aan het werk te zetten, om te zien, vooreerst:
of ieder dier waargenomen dingen één of twee is?—Natuurlijk.—En
als het twee schijnt te wezen, is dan
ieder van die twee niet één?—Ja.—En als ieder één
is en zij te zamen twee zijn, dan zal het verstand ze van
elkander onderscheiden; want, als zij niet onderscheiden
waren, zou het er geen twee, maar één denken.—Juist.—Echter,
zeggen wij, zag het gezigt wel groot
en klein, maar toch niet onderscheiden, doch tot één
verbonden: niet waar?—Ja.—En juist omdat het
zich duidelijk alzoo vertoonde, moest integendeel de geest
groot en klein niet verbonden, maar ieder afzonderlijk
zien.—Dat is waar.—En komt daardoor dan niet
vooreerst de vraag in ons op, wat toch groot en wat klein
is?—Ongetwijfeld.—En ten gevolge daarvan onderscheiden
wij dan het denkbare van het zigtbare.—Volkomen
juist.—


VIII. Dit begon ik nu daareven te zeggen, dat sommige
dingen tot nadenken opwekken en andere niet, terwijl
ik hetgeen zich te gelijk met zijn tegendeel aan de
waarneming voordoet als tot nadenken opwekkend, en
wat dit niet doet als niet opwekkend beschouwde.—Nu
begrijp ik het, en ik vind het ook.—Tot welke van
beiden rekent gij nu de getallen en de eenheid?—Dat
zie ik nog niet in.—Beredeneer het dan eens uit het
vorige. Want als de eenheid op zich zelve genoeg wordt
gezien of door een ander zintuig waargenomen, dan is
zij geen middel om tot hetgeen wezenlijk is op te leiden,
zoo als wij dat bij de vingers gezien hebben: maar
als er bij haar steeds eenige tegenstrijdigheid voorkomt, en
zij zich geen zier meer als eenheid dan als het tegenovergestelde
vertoont, dan is hier een ander beoordeelaar
noodig, en dan komt de ziel in verlegenheid en moet
zoeken, en haar denkvermogen opwekken, en vragen,
wat toch de eenheid is; en dan behoort de leer der eenheid
onder de middelen, die de ziel tot het beschouwen
van het wezenlijk zijnde omkeeren.—Dit heeft bij hare
beschouwing niet weinig plaats: want wij zien hetzelfde
te gelijk als één en als ontelbaar in menigte[132].—En
als dit met de eenheid plaats heeft, dan heeft het
ook met alle andere getallen plaats.—Natuurlijk.—En
reken- en telkunst houden zich geheel met getallen
bezig.—Ja.—En zij schijnen tot de waarheid te leiden.—Wel
zeker.—Dus behooren zij, naar het schijnt,
tot de studiën, welke wij zoeken; want een krijgsman
moet ze leeren om het scharen der troepen, en een wijsgeer,
omdat men bij het leeren derzelve zich wan het
ontstaan en vergaan naar het wezen keeren moet.—Dat
is waar.—En onze wachters zijn krijgslieden en wijsgeeren.—Ja.—Dus,
Glauco! zou het passen deze
studie bij de wet voor te schrijven, en hen, die in den
staat de grootste dingen moeten behartigen, te overreden,
zich op de rekenkunst toe te leggen, en die niet
oppervlakkig te leeren, maar tot dat zij met hunnen
geest tot het beschouwen van de natuur der getallen
zijn doorgedrongen, ze niet als kooplieden of kramers
voor het gebruik in den handel leerende, maar tot nut
voor den oorlog, en om gemakkelijkheid te verkrijgen
in het omwenden der ziel van het ontstaan en vergaan
naar het wezen.—Dat zegt gij goed.—Waarlijk, nu
wij van de rekenkunst spreken, herinner ik mij ook,
hoe fijn zij is en hoe bruikbaar tot hetgeen wij willen;
zoo men ze maar om de wetenschap zelve, niet om den
koophandel leert.—Hoe dat?—Wel, omdat zij, zoo
als wij zeiden, de ziel zeer naar boven trekt; en haar
dwingt over de getallen zelve te denken, en het niet
toelaat, wanneer men haar zigtbare of tastbare ligchamen
van een bepaald getal voorlegt[133]. Want gij weet, dat
zij, die daarin bedreven zijn, wanneer iemand de eenheid
zelve in het redeneren poogt te deelen, lagchen en
dit niet toelaten en alle pogingen om haar te verdeelen
tegenwerken, uit vrees, dat de eenheid geen eenheid
maar vele deelen zou schijnen te wezen[134].—Wat gij
daar zegt, is volkomen waar.—Maar wat denkt gij nu
wel, Glauco! dat zij zouden antwoorden, als iemand
hen vroeg: in welke getallen zegt gij, dat de eenheid
zóó is als gij wilt, iedere eenheid volmaakt aan de andere
gelijk, zonder eenig verschil en zonder eenige deelen
te hebben?—Zij zouden, denk ik, antwoorden, dat zij
over die getallen spreken, welke slechts gedacht, maar
op geen andere wijs gevonden kunnen worden.—Ziet
gij nu, mijn vriend! dat wij deze wetenschap noodig
hebben, daar zij de ziel dwingt, om door het denken
alleen naar de zuivere waarheid te streven?—Ja; want
dat doet zij krachtig.—En hebt gij nu wel hierop gelet,
dat zij, die aanleg voor het rekenen hebben, in alle
studie vlug schijnen, en dat minder vluggen, zoo zij
daardoor ontwikkeld en geoefend worden, althans alleen
dit er bij winnen, dat de scherpte van hun oordeel vermeerderd
wordt?—Dat is zoo.—Gij zult dan ook,
geloof ik, niet veel wetenschappen vinden, die bij het leeren
en bestuderen meer inspanning vorderen[135].—Zeker
niet.—Om al deze redenen moeten wij dus die
studie niet laten varen, maar er de menschen van den
besten aanleg in oefenen.—Toegestemd!—


IX. Dit vak mogen wij dus vaststellen; maar laat
ons nu nagaan, of het daarop volgende ons past.—Wat?
Meent gij welligt de meetkunst?—Juist geraden.—Ten
opzigte van de krijgskunst past zij ons natuurlijk;
want in het opslaan van legerplaatsen, en het
opmeten van gronden, en het bijeentrekken of uitbreiden
van troepen, en wat verder voor gedaanteveranderingen
in den strijd of op marsch met de legers voorvallen,
heeft een kenner der meetkunst heel wat vooruit.—Ja,
maar voor die dingen is een weinig meetkunst voldoende;
doch wij moeten nagaan, of eene diepere kennis
van hare hoogere deelen ook de strekking heeft om
de beschouwing der idee van het goede gemakkelijk te
maken. Wij vonden immers die strekking in alles,
wat de ziel noodzaakt zich naar dat gebied te keeren,
waarop het heerlijkste van het wezenlijk zijnde, wat zij
volstrekt zien moet, gevonden wordt.—Juist.—Als
zij dus noodzaakt het wezen te beschouwen, past zij; en
als zij het ontstaan en vergaan doet beschouwen, past
zij niet.—Juist.—Nu zullen allen, die maar een weinig
in de meetkunst zijn gevorderd, ons wel toestemmen,
dat het met deze wetenschap heel anders staat,
dan er over gesproken wordt door hen, die haar beginnen
te leeren.—Hoe dat?—Dezen spreken er gek en
bekrompen over, alsof zij alleen voor het dadelijk gebruik
lijnen en figuren trokken, enz., terwijl toch die
geheele studie om de wetenschap zelve plaats heeft.—Juist.—Nu
moeten wij het hier nog over eens worden.—Waarover?—Dat
het bij haar te doen is om
de wetenschap van het altijd zijnde, niet om die van
hetgeen ontstaat en vergaat.—Daarover worden wij
het ligt eens; want de meetkunst is zelve de wetenschap
van het altijd zijnde.—Dus, mijn waarde! is zij
ook een middel om de ziel naar de waarheid te trekken,
en den geest van den wijsgeer te nopen om zich naar
boven te rigten; en niet, zoo als nu verkeerdelijk geschiedt,
naar beneden.—Daarvoor is zij een krachtig
middel.—Dan moeten wij ook zoo veel mogelijk zorgen
dat in onzen goeden staat de meetkunst niet verwaarloosd
worde, te meer daar zij buitendien nog groote
nuttigheid heeft.—Welke?—Vooreerst, zoo als gij
reeds gezegd hebt, voor den oorlog; en dan weten wij
ook, dat in het beter vatten van alle andere wetenschap een
kenner der meetkunst oneindig veel boven een niet kenner
vooruit heeft[136].—Ja waarlijk!—Dit is dus het
tweede studievak, dat wij aan de jongelingen voorschrijven.—Ja.—


X. Willen wij nu als derde de sterrekunde zetten,
of hoe denkt gij daarover?—Ik vind het goed,
want het vaardig berekenen van uren, maanden en jaren
komt niet slechts voor landbouw en scheepvaart,
maar ook voor de krijgskunst te pas.—Het heeft
er veel van, of gij de menigte vreest, en den schijn
vermijden wilt, dat gij nuttelooze studievakken voorschrijft.
Het is dan ook niet gemakkelijk maar moeijelijk
in te zien, dat door al die studievakken een zintuig
der ziel wordt gezuiverd en hersteld, hetwelk door de
andere bezigheden bedorven en verstompt werd, en meer
verdient gered te worden dan duizend oogen; dewijl slechts
daardoor de waarheid kan gezien worden. Zij nu, die
er evenzoo over denken, zullen u van harte toestemmen;
maar zoo velen als hiervan geen denkbeeld hebben, zullen
u waarschijnlijk geheel afvallen, daar zij hierin geen
ander noemenswaardig voordeel zien kunnen. Bedenk u
dan eens spoedig, tot wie van beiden gij spreekt; of liever,
of gij wel tot een van beiden het woord rigt, en niet
grootendeels voor u zelven redeneert, zonder het evenwel
anderen te misgunnen, zoo zij er eenige winst meê
doen kunnen.—Ik kies het laatste; dat ik grootendeels
voor mij zelven spreek en vraag en antwoord.—Komaan!
dan moeten wij terug, want wij hebben hetgeen op
de meetkunst volgt niet goed genomen.—Hoe dat?—Terstond
na het vlak[137] hebben wij het ligchaam in
beweging genomen, voordat wij het op zich zelf genomen
hadden; maar het regte is na den tweeden trap
den derden te nemen. Deze nu is de vorming der kuben
en in ’t algemeen der ligchamen.—Dat is waar.
Maar Socrates! dit is, naar het schijnt, nog niet gevonden.—Daarvoor
is een dubbele oorzaak; én omdat
geen staat het in eere houdt en het moeijelijk is, wordt
er traag naar gezocht; én die er naar zoeken hebben
geen leidsman, zonder wien het zwaar is te vinden, en
die zich ook niet ligt zal opdoen; en als hij er was, door
hen, die er naar zoeken, uit verwaandheid niet ligt zou
gevolgd worden. Wanneer echter een geheele staat die
leiding op zich nam en het vak in eere hield, zouden zij
wel volgen, en als het aanhoudend met inspanning gezocht
werd, zou het wel ontdekt worden; daar het ook
tegenwoordig, hoezeer door de menigte veracht en tegengewerkt,
door hen, die er naar zoeken, niettegenstaande
dat zij er geen nut van kunnen aanwijzen, omdat het
zoo vermakelijk is, wordt uitgebreid, en dus misschien
wel kan gevonden worden.—Vermakelijk is het zeker.
Maar zeg mij duidelijker, wat gij gezegd hebt. Gij
noemdet immers de leer van het vlak meetkunst?—Ja,
zeide ik.—En eerst hebt gij terstond daarachter de
sterrekunde gezet, maar later zijt gij weêr teruggegaan.—Door
mij te haasten om alles met spoed af te handelen,
vorder ik juist minder; want de leer der ligchamen, die
eigenlijk aan de beurt lag, heb ik, omdat zij nog niet
gevonden is, overgeslagen, en terstond na de meetkunst
de sterrekunde, die de ligchamen in beweging beschouwt,
geplaatst.—Juist.—Als vierde studievak moeten wij
dan de sterrekunde stellen, in de hoop, dat het nu ontbrekende
vak door bemoeijing van staatswege zal gevonden
worden.—Goed. En, Socrates! daar gij mij straks
beknord hebt, dewijl ik de sterrekunde om gemeene redenen
prees, wil ik ze thans in uwen geest prijzen. Want
het is, geloof ik, voor ieder duidelijk, dat zij den geest
naar boven doet zien, en hem van de dingen hier beneden
aftrekt.—Misschien is dit voor alle anderen duidelijk;
maar voor mij nog niet.—Wat?—Zoo als de
tegenwoordige leermeesters der wijsbegeerte haar aanpakken,
vind ik, dat zij bijzonder naar beneden doet zien.—Wat
zegt gij?—Gij hebt een aardig begrip van dat
naar boven zien; want gij schijnt te meenen, dat, als
iemand iets ziet, dat op een dak van een huis staat, hij
dit met zijn geest en niet met zijne oogen beschouwt.
Misschien hebt gij gelijk, en heb ik het mis. Ik echter
kan mij geen studievak als den geest naar boven
trekkend denken behalve zulk een, dat het wezen en
het onzigtbare behandelt, hetzij iemand dat naar boven
ziende of met het gelaat naar beneden bestudeert: maar
zoo hij naar boven ziende iets zinnelijks leeren wil, dan
zeg ik nimmer, dat hij studeert, want die dingen zijn
niet eens een voorwerp van wetenschap; en ook niet,
dat zijne ziel naar boven ziet, maar wel naar beneden,
zelfs al poogde hij het achterover liggende te leeren.—


XI. Ik word met regt beknord, want ik voel, dat ik
het verdiend heb. Maar waarin moet dan volgens u de
studie der sterrekunde verbeterd worden, om aan ons
doel bevorderlijk te zijn?—Dat zal ik u zeggen.—Omdat
die lichten in den hemel tot de zigtbare wereld
behooren, moet men ze wel als de schoonste en regelmatigste
dingen van hunne soort beschouwen, maar toch
oordeelen, dat zij heel wat minder zijn dan de ware hemelkringen,
die door de ware snelheid en traagheid in
ware getallenverhoudingen worden omgewenteld, en al
wat zij bevatten meêvoeren. Deze kunnen door den geest
en het denken gevat worden, maar niet door de oogen;
vindt gij wel?—Wel neen ik.—Dus moet men die
lichten in den hemel als ophelderende voorbeelden bij
deze studie bezigen, alsof men zeer schoon en naauwkeurig
door Daedalus of een ander schilder geteekende
figuren gevonden had. Een meetkunstenaar toch, deze
ziende, zou wel oordeelen, dat zij zeer fraai bewerkt waren;
maar hij zou het gek vinden ze met ernst te bestuderen,
om daarin de ware meetkunstige verhoudingen
op te sporen.—Dat zou dan ook al heel gek wezen.—En
denkt gij nu niet, dat een waarachtig sterrekundige
hetzelfde oordeel over de omwentelingen der hemelligchamen
zou vellen? dat hij wel meenen zou, dat de
bouwmeester des hemels dezen met al wat er in is
zoo schoon mogelijk heeft zamengesteld; maar dat het
toch dwaas zou zijn te veronderstellen, dat de verhoudingen
tusschen nacht en dag, maanden en jaren, en
van dezen tot de sterren, en der sterren tot elkander
voortdurend zóó blijven en nooit veranderen, hoewel de
sterren ligchamelijk en zigtbaar zijn; en dat het dus zaak is
daarvan op allerlei wijze de eigenlijke waarheid te zoeken.—Zoo
als ik het nu van u hoor, moet ik het toestemmen.—Wij
moeten dus de sterrekunde, gelijk de
meetkunst, door middel van zuivere redenering behandelen;
en de sterren laten rusten, wanneer wij haar waarlijk
beoefenen en daardoor het denkende deel der ziel van onbruikbaar
wezenlijk bruikbaar maken willen.—Gij schrijft
een vrij wat moeijelijker studie voor dan de sterrekunde tegenwoordig
is.—En zóó moeten wij, denk ik, de rest ook
voorschrijven, als wij goede wetgevers zijn zullen.—





XII. Kunt gij u nu nog eenig noodzakelijk studievak
te binnen brengen?—Zoo op het oogenblik niet.—Naar
mijn inzien, bestaan er meer dan ééne soort van
beweging. Die allen zou een wijze misschien kunnen
zeggen; maar ik zie er twee.—Welke dan?—Behalve
de vermelde zie ik er eene, die daar tegenover staat.—Welke?—Het
schijnt, dat gelijk de oogen voor de beweging
der hemelligchamen, zoo de ooren voor die der
toonen gevormd zijn, en dat deze bewegingen met elkander
verwant zijn; zoo als de Pythagoreërs zeggen[138],
en wij, Glauco! immers toestemmen.—Ja.—Daar
dit nu een omslagtig werk is, willen wij hen vragen,
hoe zij er over denken, en of zij er nog meer van weten;
maar wij willen bij dit alles ons beginsel in het oog
houden.—Welk beginsel meent gij?—Om onze kweekelingen
geene nog onvoltooide wetenschap te laten leeren,
of die niet op het doel uitloopt, waarop alles moet
uitloopen, gelijk wij daareven van de sterrekunde gezegd
hebben. Of weet gij niet, dat ook de toonkunst op gelijke
wijs wordt behandeld? Want de klanken en toonen, die
gehoord worden, tegen elkander afmetende, doen hare
beoefenaars een even onvruchtbaar werk als de sterrekundigen.—Ja,
bij de Goden! het is bespottelijk, hoe
zij van herhalingen van toonen spreken, en hunne ooren
toesteken, als om hunne buren te beluisteren, en hoe sommigen
zeggen tusschen twee toonen nog een middelklank
met een zeer klein verschil aan weerskanten te hooren, en
anderen daarentegen beweren geen verschil waar te nemen,
terwijl beiden hunne ooren meer dan hun verstand
vertrouwen.—Gij spreekt daar, geloof ik, van die helden,
die de snaren martelen en met schroeven pijnigen.
Om dit nu niet langer te rekken, en te beschrijven, hoe
zij met de citherpen tokkelen, en wat zij al van de snaren
beweren, zal ik maar kortelijk zeggen, dat ik hen
niet hebben moet, maar de anderen, die wij zeiden,
over de toonkunst te zullen raadplegen. Genen toch
doen als de sterrekundigen; want zij zoeken de verhoudingen
der hoorbare toonen, in plaats van het tot zuivere
redenering te brengen, en na te gaan, welke getallen
eene goede verhouding met elkander hebben, en
welke niet, en waarom.—Gij noemt daar een drommelsch
werk.—Ja maar een nuttig, althans voor het
onderzoek naar het waarlijk schoone en goede; als het
anders wordt beoefend, is er weinig nut in.—Dat geloof
ik ook.—


Nu geloof ik, dat als deze studievakken met het oog
op hun verband en hunnen zamenhang beoefend worden,
en vooral het aan allen gemeenschappelijke wordt
opgevat, hunne beoefening nader brengt tot ons doel,
en een vruchtbare studie is, anders niet.—Dat begin
ik ook te vermoeden; maar Socrates! dat is een verschrikkelijk
werk.—Die inleiding? of wat meent gij?
wij weten toch wel, dat dit alles nog maar inleiding is
tot de eigenlijke studie. Want zij, die dit alles verstaan,
zijn immers nog geen redeneerkundigen.—Op enkele
uitzonderingen na, waarlijk niet.—Maar die nu niet
kunnen redekavelen, zullen die ooit dat te weten komen,
wat wij zeggen, dat zij weten moeten?—Wel neen.—Glauco!
wij zijn dan nu tot het eigenlijke studievak,
tot de wijsgeerige redekaveling, gekomen, die, zoo als wij
zeiden[139], in de zigtbare wereld wordt afgebeeld door
het gezigtsvermogen, dat met schimmen niet tevreden
de levende wezens en de sterren, en eindelijk de zon
zelve poogt te aanschouwen. Evenzoo toch streeft hij,
die de wijsgeerige redekaveling begint te beoefenen, zonder
hulp der zinnen, met de rede alleen, naar het ware
wezen van alle dingen; en als hij niet ophoudt, voor
hij met het zuivere denken de ware wezenheid van het
goede gevat heeft, dan is hij tot den hoogsten trap in
het denkbare gekomen, zoo als gene in het zigtbare.—Juist.—En
noemt gij dien arbeid niet wijsgeerige redekaveling?—Natuurlijk.—


XIII. Zoo als dus in onze gelijkenis die gevangene
van de boeijen werd losgemaakt, en van de schaduwen
naar de beelden en het licht gekeerd, en verder uit het
hol werd naar boven gebragt, en daar eerst de dieren
en planten en het zonnelicht niet zien kon, maar met
hunne afschijnsels in het water moest beginnen; zoo beginnen
wij hier met goddelijke afschijnsels en schaduwen
van hetgeen wezenlijk is, niet van beelden, welke schaduwen
door een licht, dat tot het ware licht staat als
het licht daar beneden tot de zon, veroorzaakt worden;
en deze geheele beoefening der opeenvolgende studievakken
heeft de strekking om het beste deel der ziel tot
het aanschouwen van het beste der wezens op te leiden,
zoo als in de gelijkenis het scherpste zintuig des ligchaams
tot het helderste der ligchamelijke dingen in de
zigtbare wereld werd opgeleid.—Ik stem het u toe;
want het schijnt wel moeijelijk om toe te stemmen, maar
het is toch aan den anderen kant moeijelijk hieraan zijne
toestemming te weigeren. Laat ons evenwel, daar
wij deze redenering toch niet slechts eens hooren maar
naderhand dikwijls herhalen moeten, voor het oogenblik
stellen, dat het gesprokene waar is, en nu het eigenlijke
studievak evenzoo gaan doorloopen als wij de inleiding
gedaan hebben. Zeg dan nu, hoe de wijsgeerige
redekaveling moet behandeld worden, en welke hare onderdeelen
en verschillende wijze van toepassing zijn: zij
toch brengt ons tot ons eigenlijk doel, en als wij dáár
gekomen zijn, kunnen wij van onzen arbeid en onze reis
uitrusten.—Mijn beste Glauco! dat zult gij nog niet
kunnen volgen, anders zou ik bereidwillig wezen, en
dan zoudt gij niet langer beelden zien, maar, gelijk ik
geloof, de waarheid zelve. Of nu mijne denkbeelden
daaromtrent goed zijn, komt er minder op aan; maar,
dat het iets dergelijks is, kunnen wij vaststellen, niet
waar?—Ongetwijfeld.—En ook dat de wijsgeerige
redekaveling het slechts aan hem kan aantoonen, die in
het aangewezene bedreven is, anders niet.—Ook dat
kunnen wij vaststellen.—Ieder zal ons dan nu wel
toestemmen, dat geen andere studie de wezenheid van
alle dingen volgens een geregeld plan naspoort, maar
dat alle andere wetenschappen en kunsten, óf op de
meeningen en begeerten der menschen gerigt zijn, óf op
het verplegen van hetgeen ontstaat en wordt zamengesteld
betrekking hebben; en wij zien, dat de overige, die
wij zeiden, dat eenig deel van het wezenlijke vatten,
de meetkunst en hare zusters, ten opzigte van dat wezenlijke
droomen en niet tot de helderheid van het waken
komen kunnen, zoo lang zij op onderstellingen
bouwen, die zij niet aanroeren en niet kunnen bewijzen.
Hij toch, die van hetgeen hij niet weet uitgaat,
en zijn geheele verdere redenering aan dat onbekende
vastknoopt, moge van zijne leer overtuigd zijn,
maar heeft toch eigenlijk geen wetenschap.—Volstrekt
niet.—Dus gaat alleen de wijsgeerige redekaveling dezen
weg, dat zij die onderstellingen tot haren grond terugbrengt;
en zij trekt het oog der ziel, dat in eene
soort van slijkpoel verzonken is, zachtjes daaruit op,
en bedient zich daarbij van de hulp dier vakken, die
wij uit gewoonte vaak wetenschappen noemen, hoewel
zij een naam moesten hebben tusschen wetenschap en
meening in. Vroeger hebben wij ze, meen ik, tot de
verstandskennis gerekend. De naam doet er echter minder
toe, daar wij vrij wat belangrijker dingen te onderzoeken
hebben.—Och neen, als hij maar duidelijk genoeg
onze denkbeelden uitdrukt.—


XIV. Het bevalt u dus nog even als vroeger, het
eerste deel redekennis, het tweede verstandskennis, het
derde geloof, en het vierde vermoeden te heeten; en de
twee laatste te zamen meening, de twee eerste te zamen
wetenschap; en dat de meening op het ontstaan en vergaan,
de wetenschap op het wezen gerigt is; en dat het
wezen staat tot het ontstaan en vergaan, als de wetenschap
tot de meening, als de redekennis tot het geloof,
en als de verstandskennis tot het vermoeden. Doch,
Glauco! laat ons den grond van deze tweeledige verdeeling
van meening en kennis maar laten rusten, om
nu niet in een nog wijdloopiger onderzoek te vervallen.—Het
zij zoo, maar de rest komt mij, zoo ver ik u volgen
kan, juist voor.—Noemt gij dan ook niet hem
een wijsgeer, die van ieder ding het wezen zoekt te
vatten; en zegt gij niet, dat hij, die ergens geen reden
van geven kan, in zoo verre geen kennis heeft?—Natuurlijk.—En
is het nu niet evenzoo met het goede;
dat hij, die de idee van het goede niet kan bepalen en
van al het andere onderscheiden, en zijne wetenschap,
(niet zijne meening) daaromtrent tegen alle tegenwerpingen
handhaven, dat hij noch het goede zelf noch iets
goeds kent, maar, zoo hij al een beeld er van vatten
mag, dit door meening, niet door wetenschap doet, en
zijn leven droomend en half slapend doorbrengende, niet
wakker wordt voor hij bij zijn sterven geheel inslaapt?—Waarlijk,
daar ben ik het geheel mede eens.—Gij
zoudt dan, geloof ik, aan uwe zonen, die gij nu al
sprekend opvoedt en onderwijst, zoo gij ze eens werkelijk
moest opvoeden, niet toelaten, voordat zij tot redekennis
gekomen waren, den staat te besturen en de belangrijkste
dingen in handen te nemen.—Zeker niet.—Gij
zult dan bij de wet vaststellen, dat zij zulk eene opvoeding
moeten bekomen, als hen het meest voor de
wijsgeerige redekaveling kan geschikt maken.—Die wet
zullen wij te zamen vaststellen.—Vindt gij nu niet,
dat de wijsbegeerte de kroon is der wetenschappen, en
dat geene wetenschap boven haar moet gesteld worden;
zoodat wij nu de reeks der studievakken voleindigd hebben?—Ja
zeker.—


XV. Nu is ons nog over te bepalen, aan wie wij die
studie zullen voorschrijven en op welke wijs.—Weet
gij nu nog, wie wij vroeger voor overheidsposten hebben
uitgekozen[140]?—Wel zeker.—Houd het er dan voor,
dat wij nu in de meeste punten dezelfde soort van menschen
moeten uitkiezen; want wij moeten aan de standvastigsten
en moedigsten en zooveel mogelijk aan de schoonsten
de voorkeur geven; en daarenboven moeten wij niet
slechts edele en strenge karakters zoeken, maar zij moeten
ook dien aanleg hebben, die voor deze opleiding geschikt
is.—Te weten:—Zij moeten ijver voor de studie
hebben en niet moeijelijk leeren, want de zielen verliezen
veel ligter den moed bij zware studie dan bij zware
ligchaamsoefeningen, daar de eerste haar meer van nabij
treft, en niet mede door het ligchaam gedragen
wordt.—Dat is waar.—Wij moeten ook menschen
zoeken van een goed geheugen, en geestkracht, en lust
voor arbeid in het algemeen. Of gelooft gij wel, dat
bijna iemand, én tot ligchamelijken arbeid, én bovendien
tot zoo groot eene studie en geestinspanning zal
genegen zijn?—Zeker niemand, die niet van bijzonder
goeden aanleg is.—De dwaling, die de wijsbegeerte
in verachting deed komen, is dan ook daaruit ontstaan
zoo als wij vroeger zeiden[141], dat onwaardigen haar
aanvatten; want geen bastaarden maar wettiggeborenen
hebben daar het regt toe.—Hoe meent gij?—Vooreerst
moet hij, die haar zal aanvatten, niet mank gaan
in arbeidzaamheid, en half arbeidzaam, half traag zijn.
Dit nu heeft plaats, wanneer iemand wel houdt van
ligchaamsoefeningen en jagt en andere ligchamelijke inspanning,
doch niet leergierig is, noch gaarne hoort en
onderzoekt, maar zich hiervoor niet wil inspannen. Ook
is hij mank, die zijne arbeidzaamheid naar den anderen
kant gewend heeft.—Dat is volkomen waar.—En moeten
wij niet evenzoo met betrekking tot de waarheid eene
ziel voor gebrekkig houden, die wel van opzettelijke leugens
afkeerig is, en ze ook in anderen niet duldt, maar
niet-opzettelijke gemakkelijk verdraagt, en niet verdrietig
wordt, zoo zij blijkt onwetend te wezen, maar zich als
een zwijn met onwetendheid bemorst.—Ongetwijfeld.—En
ook ten aanzien van ingetogenheid, moed, onbekrompenheid
en alle andere deelen der deugd moeten wij niet
minder onderscheid maken tusschen den bastaard en den
echten. Want wanneer enkele menschen of staten dat alles
niet weten na te gaan, dan geven zij, zonder het te merken,
aan manken en bastaarden, als aan vrienden of
overheden, vaak de belangrijkste dingen in handen.—Dat
gebeurt dikwijls genoeg.—Op dat alles nu moeten
wij passen; want als wij gezonden naar ligchaam en ziel
tot zulke studie en oefening brengen, dan zal de regtvaardigheid
zelve niets op ons te zeggen hebben; en wij
zullen den staat en de burgers behouden: maar brengen
wij gebrekkigen derwaarts, dan doen wij juist het tegendeel
en wij maken de wijsbegeerte nog meer bespottelijk.—Dat
zou heel leelijk zijn.—Of het. Maar ik
heb mij daar gek aangesteld.—Hoe zoo?—Wel, ik
dacht er niet aan, dat hetgeen wij doen maar spel is,
en sprak met te veel ernst. Onder het spreken toch
dacht ik, hoe de wijsbegeerte mishandeld wordt, en
maakte mij boos op de schuldigen, en daardoor heb ik,
misschien wat al te ernstig gesproken.—Voor mij als
hoorder volstrekt niet.—Ja maar wel voor mij als spreker.
Doch laat ons nu dit niet vergeten, dat wij bij
onze vorige keus oude lieden[142] kozen, en dat dit nu
niet gaan kan. Want ik geef aan Solon niet toe, dat
iemand ook in zijnen ouderdom veel kan leeren; daar
studie hem dan nog zwaarder dan loopen valt, en alle
groote inspanning voor jonge menschen past.—Dat
spreekt.—


XVI. Het rekenen nu en de meetkunst en alle verdere
tot de wijsbegeerte voorbereidende vakken moeten
wij hun in hunne jeugd meêdeelen, en bij dat onderwijs
allen dwang vermijden.—Waarom?—Omdat een
vrij mensch geene wetenschap met dwang moet leeren;
want gedwongen ligchaams-arbeid maakt het ligchaam
niet slechter, maar in de ziel blijft niets hangen, dat
met dwang geleerd wordt.—Dat is waar.—Derhalve,
mijn vriend! moeten de kinderen die vakken niet met
dwang maar al spelende leeren, opdat tevens des te beter
ieders aard zigtbaar worde.—Dat laat zich hooren.—Herinnert
gij u nu nog, dat wij zeiden, de kinderen op
paarden als toeschouwers naar den oorlog te zullen brengen,
en ze, als er geen gevaar was, dien van nabij te
zullen laten zien, om hen als jonge honden bloed te laten
proeven[143]?—Wel zeker.—Wie zich nu bij al
deze inspanning, studie, en verschrikking bijzonder goed
houdt, moet van de anderen worden afgezonderd.—Op
welken leeftijd?—Wanneer zij van de gedwongene ligchaamsoefeningen
ontslagen worden. Want zoo lang zij
daarmede bezig zijn, kunnen zij niets anders doen; want
vermoeijenis en slaap is hinderlijk bij het leeren, en het
is ook van niet weinig belang na te gaan, hoe ieder
zich van de ligchaamsoefeningen kwijt.—Natuurlijk.—Vervolgens,
na den ouderdom van twintig jaren, moeten
die uitverkorenen boven de anderen geëerd worden, en
de vakken, die de kinderen meer door elkander leerden,
moeten voor hen zoowel onderling als met de wezenheid
van het zijnde in verband gebragt worden.—Alleen zulke
studie is dan ook van blijvend nut voor wie ze vatten
kan.—En het is ook eene belangrijke proef, om
een wijsgeerig karakter aan te kennen; want die dit
onderlinge verband kunnen vatten, zijn wijsgeerig van
aanleg, de anderen niet.—Dat vind ik ook.—Dus
moet gij, dit in het oog houdende, nagaan, wie onder
hen het meest zoodanig zijn, en in de studie, den oorlog
en wat verder wordt voorgeschreven bestendigheid
aan den dag leggen; en deze moeten, wanneer zij dertig
jaren achter den rug hebben, weder uit de uitverkorenen
worden afgezonderd, en aan de proef onderworpen,
of zij zonder hulp van oogen en andere zintuigen door
zuivere redenering het waarachtig zijnde kunnen vatten.
En hierbij moet gij bijzonder voorzigtig zijn, mijn
vriend!—Hoe zoo?—Merkt gij niet, hoe groot een
kwaad tegenwoordig een gevolg van het redekavelen is?—Wat
bedoelt gij?—De menschen worden er losbandig
door.—Dat is maar al te waar.—En vindt gij dat nu
zoo vreemd en onverschoonlijk?—Hoe meent gij dat?—Bij
voorbeeld: wanneer een ondergeschoven kind in veel
rijkdom, een aanzienlijk geslacht en veel vleiers was opgevoed,
en volwassen geworden ontdekte, dat hij niet
van die ouders was, die er zich voor uitgaven, en ook
zijne ware ouders niet vinden kon; hoe denkt gij dan
wel, dat hij jegens die vleiers en jegens zijne voorgewende
ouders zou gezind wezen, én terwijl hij van
dit onderschuiven nog onkundig was, én terwijl hij het
wist? Wilt gij eens hooren, wat ik er van denk?—Gaarne.—Ik
denk, dat, zoo lang als hij de waarheid
niet wist, hij zijn zoogenaamde ouders en andere betrekkingen
boven de vleiers zou vereeren, en ze minder
zou in den steek laten, als zij hem noodig hadden, en
hen in woorden en daden meer zou ontzien, en in belangrijke
dingen meer naar hunnen raad dan naar dien
der vleiers zou luisteren.—Dat is waarschijnlijk.—Maar
als hij nu de waarheid te weten kwam, dan denk
ik, dat hij zou ophouden hen te vereeren en te ontzien,
en zich meer naar die vleiers zou heenneigen, en
hun meer dan vroeger gehoor geven en naar hunnen raad
handelen en onbeschroomd met hen omgaan, maar zich,
zoo hij niet heel edel dacht, om zijn voorgewende ouders
en andere betrekkingen volstrekt niet meer zou bekommeren.—Het
zou juist gaan, zoo als gij zegt. Maar
wat heeft die gelijkenis met het redekavelen te maken?—Dat
zal ik u zeggen. Van kinds af hadden wij meeningen
over regt en deugd, waaraan wij steeds als aan onze
ouders gehoor gaven en eere bewezen.—Dat is
zoo.—En zijn er nu geen andere, daarmeê strijdende,
vermaak belovende handelingen, die onze ziel vleijen
en tot zich lokken, maar op goede menschen geen invloed
hebben, daar zij hunne voorvaderlijke meeningen
vereeren en er zich naar rigten?—Wel zeker.—Wanneer
nu aan een braaf mensch, op dit standpunt, gevraagd
wordt, wat schoon is, en zijne daaromtrent gevestigde
meening door de redekaveling weêrlegd wordt,
en hij door herhaalde weêrlegging tot de overtuiging
komt, dat dit geen zier meer schoon is dan leelijk, en
wanneer ditzelfde ten aanzien van het regtvaardige en
goede en wat hij verder vereerde plaats heeft; hoe zal
het dan met die vereering en gehoorzaamheid gesteld
worden?—Die zullen dan natuurlijk verminderen.—Wanneer
hij dan nu die dingen niet meer als vroeger
eerbiedigt, en het ware niet vinden kan, is het dan wel
waarschijnlijk, dat hij in zijne levenswijs voortaan iets
anders dan het vermaak zal beoogen?—Wel neen.—En
dan zal het schijnen, dat hij van ingetogen losbandig
is geworden.—Dat spreekt.—


XVII. Is nu hetgeen menschen, die zóó leeren redekavelen,
gebeurt, niet natuurlijk, en verdient het geen
verschooning?—Ja zeker, en ook medelijden.—En
moeten wij nu niet, om onze wachters van dertig jaren
voor dat medelijden te bewaren, met de grootste voorzigtigheid
die redekaveling aanvatten?—Ongetwijfeld.—En
hoort onder die maatregelen van voorzigtigheid niet
vooral deze, dat zij dezelve niet in hunne jeugd leeren?
want gij weet, geloof ik, wel, dat knapen, wanneer zij
pas iets van het redekavelen geleerd hebben, het als
een spelletje misbruiken en altijd tegenspreken, en hunne
leermeesters nabootsende, anderen weêrleggen, en
als jonge honden er vermaak in scheppen, om hen, met
wie zij in aanraking komen, te trekken en te plukken.—Dat
is volkomen waar.—En wanneer zij nu dikwijls
weêrlegd worden, en dikwijls anderen weêrleggen, dan
vervallen zij er heel ligt toe, om niets van hunne vroegere
meeningen voor waar te houden, en komen daardoor
met de geheele wijsbegeerte bij anderen in een slechten
naam.—Dat is volkomen waar.—Iemand van meer
jaren echter zal zich niet gaarne met zulke dwaasheid
inlaten, maar hem, die redekavelt om de waarheid te
vinden, meer nabootsen dan hem, die voor de grap
met het redekavelen speelt en tegenspreekt; en daardoor
zal hij zelf beter worden en het vak niet in oneer maar
in eer brengen.—Juist.—En behoort tot die voorzorg
ook niet het reeds gezegde, dat die redekaveling
aan personen van een ordelijk en bestendig karakter, en
niet, zoo als tegenwoordig, aan een iegelijk, hoe weinig
hij er voor deuge, moet geleerd worden?—Ongetwijfeld.—Vindt
gij het nu goed, dat zij zich als
tegenstuk voor de verpligte ligchaamsoefeningen tweemaal
zoo lang uitsluitend met deze zielsoefeningen bezig
houden?—Meent gij zes of vier jaren?—Och, stel
het maar op vijf jaar. Want daarna moeten zij weder
in die spelonk neêrdalen, en verschillende posten bij het
leger en de vloot waarnemen, om ook in ondervinding
niet beneden anderen te staan. En ook daarin moeten
zij beproefd worden, of zij in alle omstandigheden standvastig
blijven, of niet.—En hoeveel tijd verlangt gij
daarvoor?—Vijftien jaar. En als zij dan vijftig jaar
oud zijn, moeten zij, die getrouw zijn gebleven, en
in allen arbeid en alle studie hebben uitgemunt, eindelijk
tot het hoogste gebragt worden, en wij moeten
hen nopen, om het oog hunner ziel te verheffen tot
de bron van alle licht, en het goede zelve gezien
hebbende, zich dat als voorbeeld te stellen, om er
den staat en de enkele burgers en zich zelven naar te
vormen, en meest met de wijsbegeerte bezig zijnde,
zich echter ieder op zijne beurt de moeite der staatszaken
te getroosten, en den staat voor deszelfs welzijn te
besturen; niet omdat dit aangenaam, maar omdat het
noodig is; en evenzoo weer anderen hiertoe op te leiden,
ten einde even goede wachters van den staat achter
te laten, wanneer zij zelve naar de gelukkige eilanden
verhuizen. En wij moeten op staatskosten voor hen
gedenkteekenen en offers instellen, zoo de Pythia het
goedkeurt, als voor goden; zoo niet, als voor zalige en
heilige menschen.—Socrates! gij hebt die bestuurders
zoo mooi afgebeeld, alsof gij een beeldhouwer waart.—En
de bestuurderessen ook, Glauco! want gij moet in
het oog houden, dat ik niet méér van mannen gesproken
heb dan van vrouwen, voor zoo ver ook deze hiertoe geschikt
zijn.—Dat is goed, daar zij, zoo als besproken
is, alles met de mannen moeten gemeen hebben.—En
stemt gij ook toe, dat hetgeen wij van den staat en de
slaatsregeling gezegd hebben geen hersenschim is, maar,
al is het wat moeijelijk, toch in dat ééne geval uitvoerbaar
is, wanneer waarachtige wijsgeeren een staat in
handen krijgen, en wat tegenwoordig roem heet verachtende,
het goede en in ’t bijzonder het regtvaardige boven
alles stellen, zich daaraan dienstbaar maken, en
hunnen staat er op inrigten, om dit te laten bloeijen?—Hoe
meent gij dit laatste?—Wanneer zij alle inwoners,
die ouder zijn dan tien jaren, uit de stad naar het land
zenden, en de kinderen, om ze buiten den invloed van
de zeden der ouders te houden, onder hun opzigt nemen,
en volgens de levenswijs en de wetten, die wij
besproken hebben, opvoeden. Zoo toch zal onze staatsregeling
het snelst en gemakkelijkst tot stand komen en
bloeien, en het volk, dat haar aanneemt, gelukkig maken.—Zekerlijk;
en ik geloof, Socrates! dat gij goed
hebt aangewezen, hoe zij, zoo dit in ’t geheel gebeurt,
zal tot stand komen.—Nu hebben wij, geloof ik, genoeg
gezegd, én over deze staatsregeling, én over den
man, die aan haar gelijk is, want hoe die man wezen
moet, is nu klaarblijkelijk.—Dat vind ik ook; en wij
kunnen dit dus als afgehandeld beschouwen.



Voetnoten




[124] Zie Theaetetus, Hoofdst. XXIII—XXV.







[125] Deze beschouwing van het onderwijs wordt uitvoeriger
in den Theaetetus behandeld. Zie aldaar Hoofdst. VI. en VII.
Zie ook Phaedo, Cap. XVIII.







[126] Boek V. Hoofdst. XIV.







[127] Boek II. Hoofdst. XVII.







[128] Boek III. Hoofdst. XII.







[129] Boek II. Hoofdst. XVII. en Boek III. Hoofdst. IX.







[130] Boek III. Hoofdst. VIII.







[131] Plato schijnt hier te bedoelen, dat alle betrekkingsbegrippen
uit de zinnen alleen slechts gebrekkig gekend worden
en eene tegenstrijdigheid bevatten. Wanneer b. v. drie dingen
van verschillende grootte gezien worden, dan vertoont zich
het middelste kleiner dan het grootste en grooter dan het kleinste,
en dus groot en klein te gelijk. Hierdoor wordt het nadenken
opgewekt, want onwillekeurig komt daardoor de vraag
in ons op: wat is groot? en wat is klein? enz.







[132] B. v. één leger bevat vele soldaten, ééne lijn is tot in
het oneindige deelbaar, enz.







[133] De cijfers of de steentjes, waarvan men zich oudstijds
bij het rekenen bediende, zijn niets dan hulpmiddelen voor de
verbeelding en het geheugen, maar eigenlijk komt alles alleen
op de getallen zelve neder.







[134] Hiermede is het bestaan van breuken niet in strijd. Eene
bepaalde eenheid moge deelbaar zijn, de eenheid, als afgetrokken
begrip beschouwd, sluit de deelen uit. Of zulk eene eenheid
werkelijk bestaat, is hier de vraag niet. In de denkbare wereld
bestaat zij wel degelijk.







[135] De studie der rekenkunst was voor de Grieken veel zwaarder
dan voor ons, daar zij een veel gebrekkiger stelsel van cijfers
hadden, en b. v. twintig niet door twee en nul, honderd
niet door één en twee nullen, maar ieder door een eigen teeken
uitdrukten.







[136] Zie mijne inleiding op den Phaedo, blz. 6.







[137] De leer der in één vlak getrokken lijnen wordt hier meetkunst
genoemd; de eigenlijke leer der vlakken schijnt aan Plato
onbekend geweest te zijn; de stereometrie beschouwt hij als
een afzonderlijk vak. De oorzaak van dit laatste is daarin te
zoeken, dat de meetkunst oorspronkelijk, zoo als ook de naam
aanduidt, landmneetkunst was, en dus alleen met in één vlak getrokken
lijnen te doen had.







[138] Zie mijne inleiding op den Phaedo, blz. 8, 9. Albrecht,
Handboek der Philosophie, blz. 133-137.







[139] Boek VII. Hoofdst. II.







[140] Boek II. Hoofdst. XV. XVI. Boek III. Hoofdst. XIX. XX.







[141] Boek VI. Hoofdst. IX.







[142] Boek III. Hoofdst. XX. en VI. Hoofdst. XI.







[143] Boek V. Hoofdst. XIV.










ACHTSTE BOEK.





I. Dit kunnen wij dus vaststellen, Glauco! dat in
een volmaakten staat gemeenschap van vrouwen, kinderen,
opvoeding, en bezigheden in oorlog en vrede moet
plaats vinden, en dat zijne koningen uit hen moeten gekozen
worden, die in wijsbegeerte en krijgskunst uitmunten.—Dit
staat vast.—En wij zijn het ook daarover
eens, dat, wanneer de overheden zijn aangesteld,
zij de krijgslieden naar zulke woningen, als wij beschreven
hebben, zullen brengen, waarin niemand iets voor
zich alleen zal hebben, maar alles aan allen gemeen is.
En verder hebben wij, zoo gij het u herinnert, besproken,
waarin hunne bezittingen bestaan zullen.—Ik
herinner mij, dat, volgens ons gevoelen, geen hunner
iets van die dingen moet bezitten, waarop men tegenwoordig
zoo veel prijs stelt; maar dat zij als oorlogslieden
en wachters tot loon voor hunne moeite door de
anderen moeten onderhouden worden, en slechts voor
hun eigen oefening en voor den staat te zorgen hebben.—Juist.
Maar, dewijl dit nu is afgehandeld,
moeten wij ons herinneren, hoe wij hier gekomen zijn,
om denzelfden weg nog eens terug te gaan.—Dat is
niet moeijelijk, want gij zeidet omtrent even als nu, dat
gij een staat zoo als den behandelden en een daarop gelijkenden
man voor goed hieldt, hoezeer gij, zoo als gebleken
is, nog een schooner staat en man hadt achtergehouden.
Maar verder zeidet gij, dat, als deze goed
is, de andere staatsregelingen slecht zijn. En van die
andere hebt gij, als ik mij niet vergis, vier soorten onderscheiden,
die wel verdienden dat wij er over nadachten,
en hare gebreken benevens de op haar gelijkende
mannen beschouwden; opdat, als wij ze allen gezien
hadden, en den besten zoowel als den slechtsten man
hadden uitgevonden, wij zouden kunnen nagaan, of de
beste nu de gelukkigste en de slechtste de ongelukkigste
is, of niet. En, toen ik vroeg, welke die vier staatsregelingen
waren, vielen Polemarchus en Adimantus
in de rede; waarop gij het woord weer hebt opgenomen
en hier zijt aangeland[144].—Dat hebt gij u
zeer goed herinnerd.—Pak het dan nu nog eens van
denzelfden kant aan, en doe mij nu eens een genoegen
door hetzelfde te zeggen, dat gij toen voornemens waart.—Als
ik het maar kan.—Och ik verlang maar te weten,
welke vier soorten van staatsregeling gij bedoelt.—Dat
verlangen kunt gij gemakkelijk verkrijgen, want ik bedoel
de algemeen bekende; vooreerst de vermaarde Cretensische
en Lacedaemonische staatsregeling; ten tweede
de weinig minder geprezene oligarchie, eene soort die
evenwel vol is van groote gebreken; verder de daarop
volgende, te weten de democratie; en eindelijk de echte tiranny,
die de vierde en laatste ziekelijke toestand van een
staat is. Of weet gij nog eene andere in het oog loopende
soort? De vorstendommen toch en verschillende
soorten van koningrijken vallen tusschen deze in, en
men kan ze in menigte zoo bij barbaren als bij Grieken
vinden.—Ja er zijn er genoeg, en die er wonderlijk
uitzien.—



II. Ziet gij nu niet in, dat er even zoovele soorten
van menschen als van staatsregelingen zijn moeten? Of
meent gij, dat die staatsregelingen ergens anders uit ontstaan
dan uit de zeden der burgers, die, wanneer zij
veranderen, het overige meêslepen?—Nergens anders
uit.—En als er nu vijf hoofdsoorten van staten zijn,
dan zijn er dus ook vijf van enkele menschen.—Natuurlijk.—En
wij hebben hem, die op de aristocratie
(regering der besten) gelijkt, reeds behandeld, en mogen
hem goed en regtvaardig noemen.—Ja.—Dus moeten
wij nu de niet goeden behandelen, te weten: den
twistgierigen en eerzuchtigen, die met de Lacedaemonische
staatsregeling overeenkomt, den oligarchischen, den
democratischen en den tirannieken; ten einde, als wij
den onregtvaardigsten gevonden hebben, hem tegenover
den regtvaardigsten te stellen, en dan juist te kunnen
beoordeelen, in welke verhouding de volkomene regtvaardigheid
en onregtvaardigheid tot geluk en ongeluk
staan; om óf op raad van Thrasymachus de onregtvaardigheid,
óf volgens het reeds besprokene de regtvaardigheid
na te jagen.—Zoo moeten wij doen.—Willen
wij dan nu, gelijk wij begonnen zijn met eerst
de staatsregeling, omdat die meer in het oog valt, en
dan den enkelen mensch te beschouwen, zoo ook nu
eerst de eerzuchtige staatsregeling, (want een anderen
naam weet ik er niet voor, tenzij wij ze timocratie of
timarchie noemen) en dan den op haar gelijkenden man
beschouwen; vervolgens de oligarchie en den oligarchischen
man; daarna de democratie en den democratischen
man; om eindelijk de tiranny bezien hebbende, de tirannieke
ziel in het oog te vatten, en dan over het voorgestelde
ons oordeel te kunnen uitspreken.—Dat vind
ik goed, want dan wordt die beschouwing en beoordeeling
geregeld afgehandeld.—


III. Komaan dan, laat ons pogen te zeggen, hoe eene
timocratie uit eene aristocratie kan geboren worden.
Vindt gij het niet natuurlijk, dat elke verandering van
staatsregeling door hen wordt veroorzaakt, die de magt
in handen hebben, wanneer zij niet eensgezind zijn; daar
zoo lang zij eensgezind blijven, ook al zijn zij weinig in
getal, hun gezag niet kan omgeworpen worden?—Ja;
zeker.—Hoe zal dan nu zulk eene verandering bij ons
plaats hebben, en hoe zal er oneenigheid tusschen onze
wachters en overheden ontstaan? Willen wij, als Homerus,
de Muzen bidden, ons te zeggen, hoe er het
eerst twist ontstaan is, en haar dan een deftig antwoord
in den mond leggen?—Hoe meent gij?—Ongeveer
aldus: Een zóó ingerigte staat zal wel niet ligt geschokt
worden; maar dewijl al wat ontstaan is weer vergaan
moet, zal ook zulk eene inrigting niet altijd blijven,
maar ontbonden worden. Die ontbinding zal zóó plaats
hebben. Niet alleen de planten, maar ook de dieren
zijn op sommige tijden beter tot voortplanting geschikt
dan op andere. Den juisten tijd nu voor de voortplanting
van uw geslacht zullen uwe overheden, hoe wijs
zij ook zijn, niet altijd kunnen treffen; maar zij zullen
zich somtijds daarin vergissen en op een ongunstig oogenblik
kinderen laten telen, die bijgevolg niet edelaardig
noch gelukkig zijn zullen. Vervolgens zullen zij wel de
besten uit die kinderen tot hunne opvolgers aanstellen,
maar, dewijl deze toch minder goed zijn, zullen zij, de
magt hunner ouders in handen gekregen hebbende, beginnen
met als wachters ons, Muzen te minachten en
eerst de muzenkunst, vervolgens de gymnastiek minder
dan betaamt te waarderen. Ten gevolge daarvan zullen
de jongelingen minder beschaafd worden. Deze zullen,
later overheden geworden zijnde, niet in staat zijn het
gouden, zilveren, koperen en ijzeren geslacht[145] goed
uit elkander te houden. Wanneer nu zilver met ijzer en
goud met koper vermengd wordt, ontstaat daaruit ongelijkheid
en gebrek aan overeenstemming, waarvan twist
en vijandschap het onvermijdelijk gevolg is. Dit moet
als de oorzaak van alle oneenigheid beschouwd worden.—Ik
moet zeggen, dat de Muzen goed geantwoord hebben.—Dat
was van Muzen ook wel niet anders te denken.—En
wat zeggen zij nu verder?—Als die twist
ontstaat, trekken dat ijzer en koper naar het doen van
winst en het verkrijgen van huizen en landerijen en goud
en zilver; maar het goud en zilver daaraan geen behoefte
hebbende, omdat zij van nature rijk zijn, trekken de zielen
naar de deugd en naar den ouden toestand. Wanneer
zij nu hierover getwist en gestreden hebben, maken
zij eindelijk de overeenkomst, dat zij het land en
de huizen verdeelen, en ieder een bijzonder eigendom
nemen, en dat zij de overige burgers, die vroeger als
vrije menschen, vrienden en voeders door hen bewaakt
werden, onder het juk brengen, en ze tot schatpligtige
landbouwers vernederen, terwijl zij den oorlog en de
wacht voor hunne rekening nemen.—Ik vind het zeer
waarschijnlijk, dat die verandering zóó plaats heeft.—En
is deze staatsregeling nu niet in het midden tusschen
de aristocratie en de oligarchie?—Ja.—


IV. Zóó zal dus de verandering plaats hebben. En
hoe zal vervolgens de inwendige toestand zijn? zal zij
niet in sommige punten de vorige staatsregeling, in andere
de oligarchie nabootsen, daar zij tusschen die twee
in ligt; en zal zij niet ook eenige dingen hebben, die
haar alleen eigen zijn?—Natuurlijk.—Zij zal dan
denkelijk in het bewijzen van eer aan de overheden, en
de verachting der krijgslieden voor landbouw, handwerken
en andere geldwinningen, en het houden van gemeenschappelijke
maaltijden, en het beoefenen der gymnastiek
en der krijgskunst, de vorige staatsregeling navolgen.—Ja.—En
de vrees voor het opdragen van
het bestuur aan kundige menschen, daar die niet meer
eenvoudig en streng maar bedorven zijn; en het bij
voorkeur aanstellen van moedige en eenvoudige lieden;
en het verkiezen van oorlog boven vrede, en het waarderen
van krijgslisten en schrandere vonden; en het aanhoudend
krijgvoeren; dit alles is haar bijzonder eigen.—Juist.—En
zulke menschen zullen even begeerig naar
schatten zijn als de oligarchen, en heimelijk goud en
zilver zamenschrapen, daar zij schatkamers en eigene
bergplaatsen hebben, waar zij het kunnen wegstoppen,
en beslotene huizen, als ’t ware eigene nesten, waarbinnen
zij zooveel als zij willen aan vrouwen, enz., besteden
kunnen.—Dat is volkomen waar.—Zij zullen
zeker ook gierig op hun geld zijn, daar zij het niet
openlijk kunnen laten zien, en er op uit zijn om op de
klap te loopen, en in ’t geheim vermaak na te jagen,
en de wet, als jongens hun vader, zoeken te foppen,
dewijl zij niet door overreding maar door dwang zijn
opgevoed, en de ware Muze, de beschermster van de
bespiegeling en de wijsbegeerte verwaarloosd, en de gymnastiek
boven de muzenkunst gewaardeerd hebben.—Die
staatsregeling heeft waarlijk veel goed en kwaad door
elkander.—Dat is er in dooreengemengd, maar ten gevolge
van het overwigt der geestkracht komt de twistgierigheid
en de eerzucht in haar het meest voor den
dag.—Ongetwijfeld.—Deze staatsregeling zal dus zóó
ontstaan, en zóódanig wezen, om het nu maar bij deze
schets te laten, en haar niet naauwkeurig uit te werken;
dewijl het genoeg is den regtvaardigsten en den
onregtvaardigsten in de hoofdtrekken te zien, en het een
oneindig werk zijn zou alle staatsregelingen en alle karakters
te beschrijven, zonder iets over te slaan.—Dat
vind ik ook.—


V. Wie is nu de man, die met deze staatsregeling
overeenstemt, en hoe wordt hij gevormd?—Ik geloof,
zeide Adimantus, dat hij in twistgierigheid veel van
Glauco zal hebben.—Misschien wel, zeide ik, maar
hierin geloof ik niet, dat hij op hem gelijken zal.—Waarin?—Hij
moet verwaander en onbeschaafder, en
wel van de muzenkunst niet geheel afkeerig, maar toch
een groot vijand van welsprekendheid wezen. Ook zou
zulk een mensch voor slaven hard zijn, en zich niet zoo
als de goed opgeleide daar boven verheven vinden, maar
jegens vrijen zachtzinnig, en zeer gehoorzaam aan de
overheden, en zeer begeerig naar overheidsambten en eereposten,
die hij niet door welsprekendheid of kennis, maar
door dappere daden en bedrevenheid in ligchaamsoefeningen
verwerven wil, daar hij veel met gymnastiek en
jagt op heeft.—Dat zijn ten minste de eigenaardigheden
van zulk eene staatsregeling.—Zoodanig iemand
zou ook in zijne jeugd het geld minachten; maar, naarmate
hij ouder werd, er meer van gaan houden, daar
zijn inborst ook met die van den geldwinner overeenkomst
heeft, en hij niet onverdeeld aan de deugd gewijd
is, omdat zijne ziel niet door de beste wachters bewaakt
wordt.—Wie zijn dat? zeide Adimantus.—Dat
zijn de wijsbegeerte en de muzenkunst, die alleen
de ziel, waarin zij wonen, levenslang in de dienst der
deugd kunnen bewaren.—Dat zegt gij goed.—Zóó is
dus een jongeling, die op den timocratischen staat gelijkt.—Juist.—En
zóó omtrent wordt hij gevormd.
Stel u den zoon voor van een deugdzaam man, die in
een slecht ingerigten staat woont, en zich buiten eereposten,
overheidsambten, regtsgedingen, enz., houdt,
en liever de minste wil zijn, dan zich in onaangenaamheden
te steken. Laat nu dien knaap vooreerst merken,
dat zijne moeder knorrig is, omdat haar man niet in de
regering zit, en zij daardoor bij andere vrouwen moet
achterstaan; en omdat hij weinig werk van het geld
maakt, en zich met geen particuliere twisten of staatspartijen
wil inlaten; en omdat hij steeds met zich zelven
bezig is en haar wel niet minacht maar toch ook
niet te hoog stelt: en laat hem haar hooren zeggen, dat
zijn vader zich niet als een man gedraagt, maar als een
lafaard, die, enz. enz.—Ja, zeide Adimantus, dat
zijn zoo de gewone klagten der vrouwen.—En gij weet
wel, dat ook de slaven van zulke menschen somtijds heimelijk
tot hunne kinderen op dezelfde wijs spreken, en
wanneer zij zien, dat de vader een schuldenaar of beleediger
niet in regten vervolgt, met een schijn van goedwilligheid
den zoon aansporen, om, als hij een man is
geworden, zich meer te laten gelden, en zich mannelijker
dan zijn vader te gedragen. En als hij uitgaat, ziet
en hoort hij desgelijks, dat zij, die zich slechts met
hun eigen zaken bemoeijen, algemeen flaauw genoemd
en weinig geacht worden, maar dat zij, die zich weten
te laten gelden, tot aanzien komen. Als nu een jong
mensch dat alles hoort en ziet, en van den anderen kant
zijn vader hoort spreken en zijne handelwijs meer van
nabij beschouwt, dan wordt hij van twee kanten getrokken,
daar zijn vader zijne rede zoekt te kweeken en te
ontwikkelen, en de anderen zijne begeerlijkheid en driftigheid;
en daar hij uit een goed man geboren, maar
door kwaad gezelschap bewerkt is, zeilt hij midden tusschen
die twee door, en geeft de heerschappij over zijne
ziel aan het middelste vermogen, aan de geestkracht,
en wordt een hoogmoedig en eerzuchtig man.—Gij
hebt de vorming van zulk een karakter volmaakt beschreven.—Wij
hebben dus hier de tweede staatsregeling
en den tweeden man.—Ja.—


VI. Wij willen dan nu verder de mannen en de
staatsregelingen beschouwen, en wel, volgens ons plan,
telkens de staatsregelingen eerst.—Dat is goed.—De
staatsregeling, die nu aan de beurt ligt, is, geloof ik,
de oligarchie.—Maar welke staatsinrigting noemt gij
eigenlijk oligarchie?—Die op eene schatting gebouwd
is, waarin de rijken regeren, en de armen geen deel
aan de regering hebben.—Nu begrijp ik het.—Wij
moeten dus eerst zeggen, hoe de timarchie in oligarchie
overgaat.—Ja.—Dit is waarlijk ook voor een blinden
te zien.—Hoe zoo?—Die bijzondere schatkamers vol
goud doen die staatsregeling te gronde gaan. Want
vooreerst krijgen de burgers daardoor lust om verteringen
te maken, en ontduiken de wet, haar met hunne
vrouwen overtredende.—Dat is te denken.—Verder
maakt, denk ik, de een den ander aan den gang, tot
zij allen met denzelfden geest bezield worden.—Natuurlijk.—En
wanneer zij nu hoe langer hoe meer werk
van het geldwinnen maken, gaan zij de deugd hoe langer
hoe minder achten. Of zijn rijkdom en deugd niet
zóó tegenstrijdig, dat, als de een rijst, de andere dalen
moet?—Ongetwijfeld.—Als dus de rijkdom in den
staat wordt geëerd, dan zijn de deugd en hare beoefenaars
minder in tel dan de rijken.—Dat spreekt.—En
eer kweekt beoefening, oneer verwaarloozing.—Ja.—Dus
zijn dan onze burgers in plaats van twistgierig
en eerzuchtig, geldgierig en schraapzuchtig geworden;
en den rijken prijzen zij en stellen hem aan,
maar den armen tellen zij niet.—Juist.—En dan bepalen
zij bij de wet, hoe veel geld iemand hebben moet,
om deel aan het bestuur te krijgen, en naarmate de
staatsregeling meer of minder oligarchisch is, stellen zij
de daartoe vereischte schatting hooger of lager. En als
zij dien maatregel van voorzorg niet bij tijds genomen
hebben, zetten zij hem met geweld door.—Zoo gaat
het gewoonlijk.—Op deze wijs komt dus die staatsregeling
tot stand.—Ja; maar hoe is het inwendig met
haar gesteld, en welke gebreken zijn in haar op te merken?—Vooreerst,
de maatstaf, die door haar gevolgd
wordt. Want zie eens: als men bij het kiezen van stuurlieden
op het geld zag, en den armen, hoe knap hij
ook was, niet gebruiken wilde.—Dan zou er een treurige
scheepvaart plaats hebben.—En is het niet evenzoo met
elk ander bestuur?—Ik zou zeggen: ja.—Behalve dat
van den staat? of is het daar evenzoo meê?—Neen,
maar daarmeê vooral, dewijl dat het moeijelijkste en belangrijkste
is.—Dat is dus het eerste gebrek van de
oligarchie.—Dat blijkt.—En is dit nu zooveel minder?—Wat.—Dat
zulk een staat niet één is, maar
dat daarin noodzakelijk twee staten zijn, één der armen
en één der rijken, die te zamen wonen en elkander belagen.—Dat
is waarlijk niet minder.—En is dit mooi;
dat zij bezwaarlijk oorlog kunnen voeren, omdat zij vreezen
aan het volk wapens in handen te geven; en, als
zij dat niet doen, te weinig manschappen voor den oorlog
hebben, te meer, daar zij te gierig zijn, om veel
oorlogskosten te betalen.—Dat is alles behalve mooi.—En
dat in die staatsregeling zoo geheel verschillende
dingen als oorlog, landbouw en geldwinnen door dezelfde
menschen worden uitgeoefend, vindt gij dat goed?—In
’t geheel niet.—


VII. En let nu eens op, of hier niet voor het eerst
een allerleelijkst gebrek voor den dag komt.—Wat?—Dat
het mogelijk is al zijne bezittingen kwijt te raken,
en dan in den staat te wonen, zonder er een deel van
te zijn, geen geldwinner, handwerksman, ruiter of voetknecht,
maar eenvoudig een arme genoemd wordende.—Dat
gebrek vertoont zich hier het eerst.—De oligarchische
staatsregeling doet er dan ook niets tegen, daar
de oligarchen onmogelijk zeer rijk konden zijn, zoo de
anderen niet zeer arm waren.—Juist.—Maar let nu
eens hierop. Toen die verarmde nog rijk was en zijn
geld verteerde, was hij toen nuttiger voor den staat, of
behoorde hij toen slechts in schijn tot de bestuurders, terwijl
hij in waarheid geen overheid of dienaar van den
staat, maar slechts een doorbrenger zijner bezittingen
was?—Hij was het eerste schijnbaar, het laatste werkelijk.—Willen
wij dus zeggen, dat, gelijk in een honigraat
een hommel tot nadeel van den zwerm geboren
wordt, hij in een huis tot nadeel van den staat wordt
gevormd?—Ja, die vergelijking is goed, Socrates!—Nu
heeft de natuur die gevleugelde hommels zonder angels
gemaakt, doch die hommels op twee beenen hebben
soms geen angels, maar soms angels van sta vast. En
die zonder angels blijven tot hun dood toe bedelaars,
maar die met angels worden kwaaddoeners van allerlei
soort.—Dat is volkomen waar.—Wanneer gij dus ergens
bedelaars ziet, kunt gij veilig besluiten, dat daar
ook dieven, zakkenrollers, tempelroovers en andere
kwaaddoeners verborgen zijn.—Natuurlijk.—En ziet
gij nu geen bedelaars in de oligarchische staten?—Ja
bij heele troepen.—Dus vermoeden wij ook, dat dáár
vele kwaaddoeners met angels zijn, die door de overheden
met geweld worden ondergehouden.—Natuurlijk.—En
moeten wij niet zeggen, dat die personen door slecht
onderwijs, slechte opvoeding en verkeerde inrigting van
den staat zóó gemaakt worden?—Ja zeker.—Zóó ziet
de oligarchische staat er uit, en deze gebreken heeft
zij, en misschien nog meer.—Juist.—Dus hebben
wij de oligarchie, die naar eene schatting de overheden
aanstelt, ook afgehandeld.


VIII. Willen wij nu den op haar gelijkenden man
beschouwen, en zien, hoe hij is, en hoe hij gevormd
wordt?—Gaarne.—Gaat het nu met de verandering
van een timocratische in een oligarchische denkwijze niet
meest aldus toe?—Hoe?—Wanneer de zoon van een
timocraat in het eerst zijn vader nastreeft en in zijne
voetstappen wandelt, maar vervolgens ziet, hoe deze
plotseling als op een klip stoot en te gronde gaat, door,
nadat hij veldheer geweest is, of eene andere hooge betrekking
bekleed heeft, belasterd en in een regtsgeding
gewikkeld zijnde, tot dood, verbanning of eerloosheid
en verbeurdverklaring van goederen veroordeeld te worden.—Zoo
iets gebeurt al heel ligt.—Wanneer hij dit
ziet, en er het slagtoffer van is, en zijn erfdeel missen
moet, dan wordt hij natuurlijk bevreesd, en werpt eerzucht
en geestkracht van haren troon in zijne ziel naar
beneden, en door armoede vernederd, wendt hij zich tot
het geldwinnen, en zoekt door volharding en spaarzaamheid
schatten te verzamelen. Gelooft gij dus niet, dat
zoo iemand dan op dien troon de begeerlijkheid en geldzucht
verheft en door haar zijne heele ziel laat beheerschen?—Ja
zeker.—En dan zet hij verstand en eerzucht
naast dien troon op den grond, en maakt ze dienstbaar
aan de geldzucht, en laat het verstand over niets
anders dan over het vermeerderen van zijn geld redeneren,
en de eerzucht niets anders vereeren en bewonderen
dan rijkdom en rijken, en in niets anders eer stellen
dan in het verwerven van geld en hetgeen daartoe
dienen kan.—Door zulk eene lotwisseling wordt een
eergierige het allerligtst in een geldzuchtigen veranderd.—En
is dat nu een oligarch?—Zijn karakter is althans
ontstaan uit het karakter, dat met den staat, waaruit
de oligarchie voortkwam, overeenstemde.—Laat ons
dan eens nagaan, of hij overeenkomst met de oligarchie
heeft.—Dat willen wij doen.—


IX. Komt hij er vooreerst niet in het boven alles
waarderen van het geld meê overeen?—Zekerlijk.—En
ook daarin, dat hij zuinig en werkzaam zijnde alleen
de begeerten naar noodzakelijke dingen bevredigt, en
andere uitgaven nalaat, en de begeerte naar dezelve als
dwaasheid onderdrukt.—Juist.—Hij is dus een gierig
geldwinner, die van alles voordeel weet te trekken,
hoedanige menschen meestal geprezen worden. Heeft hij
nu niet veel overeenkomst met de laatstgenoemde staatsregeling?—Ik
vind van ja: geld is althans én voor
dien staat, én voor dien man een voorwerp van groote
vereering.—En zulk een mensch heeft een weinig ontwikkeld
verstand.—Dat vind ik ook, anders had hij
den blinden Plutus niet tot leidsman gekozen.—Juist;
maar let nu nog eens hierop. Moeten wij niet zeggen,
dat er bij hem door gebrek aan beschaving hommelachtige
begeerten ontstaan, die deels als bedelaars onderworpen
zijn, deels als kwaaddoeners met geweld door
de overige neigingen bedwongen worden?—Wel zeker.—Weet
gij nu werwaarts gij zien moet, om hare
kwaadaardigheid op te merken?—Nog niet.—Naar
het bestieren der zaken van weezen, of zoo zij eenige
andere gelegenheid hebben om straffeloos onregt te
doen.—Dat is waar.—Is het nu niet duidelijk, dat
hij in de andere overeenkomsten, waarin schijn van
regtvaardigheid hem aanzien verschaft, zijne kwade begeerlijkheid
met geweld bedwingt; niet omdat hij op redelijke
gronden overtuigd is, dat het beter is die te bedwingen,
maar omdat hij dit doen moet, uit vrees voor
zijne bezittingen.—Voorzeker.—Gij zult echter vinden,
mijn vriend! dat, zoodra zij het geld van anderen
in handen krijgen, de meesten hunner van de begeerten
des hommels vol zijn.—Ja, maar al te vol.—Zoo
iemand is dus niet met zich zelven in vrede, maar vol
tweespalt, hoewel meestal de betere begeerten de minder
goede onderdrukken.—Dat is waar.—Daarom maakt
zoo iemand een vrij goed figuur, hoezeer de waarachtige
deugd van eene goed gevormde en zich gelijk blijvende
ziel in hem niet gevonden wordt.—Ja.—En
de gierige is ook een zwak mededinger, als er door onkosten
te maken roem kan behaald worden, daar hij voor
zijn naam geen geld wil uitgeven, en vreest de verspilzucht
bij zich op te wekken; maar hij laat op echt oligarchische
wijs, om rijk te blijven, zijne meeste neigingen
door eenige weinigen beheerschen.—Dat is volkomen
juist.—Kunnen wij nu nog twijfelen, of de gierigaard
en geldwinner met de oligarchische staatsregeling
overeenstemt?—Volstrekt niet.—


X. Dan moeten wij vervolgens het ontstaan en den
aard der democratie beschouwen, om ook den democratischen
man te leeren kennen, en hem te kunnen beoordeelen.—Zoo
zullen wij althans ons zelven gelijk
blijven.—En wordt nu die overgang van oligarchie in
democratie niet door onverzadelijkheid in het trachten
naar rijkdom te weeg gebragt?—Hoe meent gij?—Daar
de overheden in dien staat door hunnen rijkdom
overheden zijn, willen zij de verkwisting der jongelieden
niet door wetten beteugelen, dewijl zij daar voordeel
meê doen kunnen, door de bezittingen dier verkwisters
te koopen, en hun geld op woeker te leenen, en zoo
steeds rijker en aanzienlijker te worden.—Juist.—Blijkt
het derhalve niet, dat een staat onmogelijk den
rijkdom kan vereeren en tevens goede zeden onder de
burgers aankweeken, maar dat hij noodzakelijk het een
of het ander moet verwaarloozen?—Dat is vrij duidelijk.—Zoo
worden door de oligarchie dikwijls menschen
van aanleg verwaarloosd en door het niet tegenhouden
der verkwisting geheel verarmd.—Dat is waar.—Deze
nu zitten, denk ik, in den staat als hommels met
angels, en daar zij door schulden gedrukt, of eerloos
verklaard zijn, of misschien wel beiden te gelijk, haten
en belagen zij degenen, die hun goed aan zich gebragt
hebben, en tevens de andere rijken, en haken naar
eene omwenteling.—Zoo gaat het.—De geldwinners
echter zien hen over het hoofd, en steeds op voordeel
bedacht zijnde, zoeken zij door telkens aan anderen geld
uit te leenen hun kapitaal te vermeerderen, en maken
door woeker het getal der armen en der hommels hoe
langer hoe grooter.—Dat is natuurlijk.—En zij willen
het uitbreken van dit kwaad niet tegengaan door de
verkwisting met wetten te beteugelen, of eene andere
bepaling daartoe te maken.—Welke?—Eene die met
de eerste zamenhangt en de burgers dwingt de deugd te
beoefenen, namelijk, dat het niet betalen van woeker
geen regtsvordering aan den woekeraar geeft; want als
zij die vrijwillige overeenkomsten op hun eigen gevaar
moesten aangaan, zouden bijgevolg minder van de gezegde
nadeelen voor den staat ontstaan.—Dat scheelt
veel.—Nu echter handelen de overheden op de gezegde
wijs met de onderdanen, en zij maken zich zelve en
de hunnen, vooral hunne jongelieden, weekelijk en ongeschikt
voor inspanning van ligchaam of geest, en niet
bestand tegen vermaak en smart, en lui.—Dat kan
niet anders.—En zij verwaarloozen alles behalve het
geldwinnen, en maken niet meer werk van de deugd
dan de armen.—Geen zier meer.—En wanneer nu,
terwijl zóó de zaken staan, overheden en onderdanen
elkander op reis, of bij optogten, of op zee, of in den
oorlog ontmoeten en elkander in gevaren waarnemen,
dan kunnen de rijken niet langer de armen minachten,
maar dan zal dikwijls een arm en gehard man een verwijfden,
dikken rijkaard zien hijgen en zwoegen, en
onwillekeurig denken, dat zulke menschen alleen door
de lafheid van hem en de zijnen rijk zijn, en dit zal hij
natuurlijk niet voor zich zelven houden, wanneer hij
met zijne makkers alleen is, maar zeggen: wat hebben
wij hier voor ellendige kerels!—Daar ben ik zeker
van.—En gelijk een voos ligchaam door een klein stootje
van buiten, ja dikwijls zonder dat, in ziekte stort, zoo
zal ook een staat, die in zulk een toestand is, als één
der twee partijen uit een anderen oligarchischen of democratischen
staat hulp krijgt, ja dikwijls zonder dat,
aan binnelandsche twisten en oproer ten prooi worden.—Ongetwijfeld.—En
dan ontstaat er, geloof ik, eene democratie,
als de armen overwinnen, sommigen der tegenpartij
dooden, anderen verbannen, en de overigen
gelijk met de andere burgers in de overheidsambten doen
deelen, die dan gewoonlijk door het lot bezet worden.—Ja,
zoo ontstaat de democratie, hetzij zij door de wapenen
tot stand komt, hetzij de oligarchen uit vrees vrijwillig
toegeven.—


XI. Hoe zullen die menschen nu leven, en hoe zal
die staat worden ingerigt? want nu moet de democratie
voor den dag komen.—Ja.—Zijn zij niet vooreerst
vrij en is de staat niet vol vrijheid en ongedwongenheid,
zoodat ieder daarin doen kan, wat hij wil?—Dat zou
men zeggen.—En ten gevolge daarvan rigt ieder natuurlijk
zijn leven zóó in, als hij goed vindt.—Dat
spreekt.—Dus kunnen vooral in dien staat allerlei soort
van menschen ontstaan.—Natuurlijk.—Dan schijnt
zij van alle staatsregelingen de schoonste te wezen; want
gelijk een bont kleed, dat met allerlei kleuren versierd
is, moet zij dan met allerlei karakters versierd er heel
mooi uitzien.—Natuurlijk.—Dan zouden misschien
wel velen als vrouwen en kinderen, die het bonte mooi
vinden, deze staatsregeling tot de allerschoonste verklaren.—Ongetwijfeld.—Het
is echter zoo gemakkelijk niet,
mijn beste, in haar eene bepaalde staatsregeling te vinden.—Hoe
dat?—Ten gevolge van de vrijheid heeft
zulk een staat allerlei staatsregelingen, en hij, die, zoo
als wij, een staat wil inrigten, moest eigenlijk naar een
democratischen staat gaan, om dáár de inrigting, die
hem beviel, uit te kiezen, en die na te volgen.—Hij
zou waarlijk geen gebrek aan voorbeelden hebben.—En
dat het in zulk een staat volstrekt niet noodig is
overheid te wezen, ook al zijt gij er geschikt voor; of
te gehoorzamen, als gij niet wilt; of krijg te voeren,
als de staat krijg voert; of den vrede te bewaren, als de
anderen dien bewaren, zoo dit u niet bevalt; of, al
sluit de wet u van overheidsambten en regterlijke betrekkingen
uit, u daarvan te onthouden, zoo gij er naar
verlangt: is dat zoo op het oogenblik geen goddelijke en
zalige wijs van leven?—Zoo op het oogenblik misschien
wel.—En is onder die staatsregeling de zachtheid jegens
veroordeelden niet heel lief? Of hebt gij het nooit
in zulk eenen staat gezien, dat tot dood of ballingschap
veroordeelden toch maar bleven en zich openlijk vertoonden,
en, als konden zij zich onzigtbaar maken, rondgingen
zonder dat iemand het scheen te merken of er
zich aan stoorde?—Dikwijls genoeg.—En dan die
inschikkelijkheid en onbekrompenheid, waarmede zij zich
heenzet over ons vooroordeel, dat behalve menschen van
buitengewonen aanleg, niemand goed kan worden, die
niet van de spelen zijner jeugd af aan zich steeds op al
wat goed is heeft toegelegd; daar zij zich in eens boven
dat alles verheft, en er niet naar vraagt, welke
studie hij gemaakt heeft, die zich met staatszaken wil
inlaten, maar ieder vereert, die zich tot een volksvriend
verklaart.—Dat is zeker heel onbekrompen.—Dit zijn
zoo omtrent de eigenschappen der democratie, en zij
schijnt dus eene aangename, vrije en bonte staatsregeling
te wezen, die aan gelijken en ongelijken eene volkomene
gelijkheid toedeelt.—Wat gij zegt, is volkomen door
de ondervinding bevestigd.—


XII. Let nu eens op, hoe een enkel dusdanig mensch
zal wezen? Willen wij niet weer eerst, zoo als wij bij
den staat gedaan hebben, zijne vorming nagaan?—Ja.—Gaat
het daar niet zóó mede toe? Die oligarchische
gierigaard heeft een zoon, dien hij natuurlijk in zijn
eigen denkwijs zoekt groot te brengen.—Dat spreekt.—Die
zoon moet dus evenzoo zijne begeerten, voor zoo
ver zij tot verkwisting, niet tot geldwinnen, leiden, en
niet noodzakelijk zijn, met geweld onderdrukken.—Juist.—Willen
wij dan voor de duidelijkheid eerst eens
vaststellen, welke begeerten noodzakelijk zijn, welke
niet?—Dat is goed.—Kunnen wij die niet met regt
noodzakelijk heeten, welke wij niet kunnen uitroeijen, en
die, als zij vervuld worden, ons voordeel aanbrengen?
Beiden toch zijn ons door de natuur ingeplant, niet
waar?—Ja.—Die hebben dus regt op den naam van
noodzakelijk.—Volkomen.—En die men van jongs af
zijn best doende kan meester worden, en die aanwezig
zijnde geen goed maar dikwijls kwaad doen, kunnen wij
die allen niet met regt niet-noodzakelijk heeten?—Voorzeker.—Willen
wij er nu van beiden één tot voorbeeld
nemen, om ze allen daaraan te kennen?—Met genoegen.—Is
dan de begeerte naar eten, voor zoo ver de
gezondheid en welstand des ligchaams dit vordert, niet
noodzakelijk?—Ja.—Die naar spijs in ’t algemeen is
in beide opzigten noodzakelijk, voor zoo ver zij nuttig is,
en voor zoo ver zij geen voldoening krijgende, den dood
ten gevolge heeft.—Ja.—En die naar toespijs, voor
zoo ver de welstand des ligchaams daardoor bevorderd
wordt?—Die ook.—En de begeerte, die verder gaat,
en allerlei lekkernijen verlangt, kan, door haar van jongs
af tegen te gaan, bedwongen worden, en is schadelijk voor
het ligchaam en voor de helderheid en ingetogenheid
van den geest, en verdient daarom den naam van niet-noodzakelijk.—Juist.—de
laatste soort nu kan verkwistend
genoemd worden; de eerste daarentegen winstgevend,
omdat hare vervulling ons in geschiktheid voor
ons werk doet winnen.—Dat is zoo.—En kunnen wij
van die naar minvermaak niet hetzelfde zeggen?—Ja.—En
zijn nu niet die menschen, die wij hommels
genoemd hebben, de zoodanigen, die met zulke niet-noodzakelijke
begeerten vervuld zijn en daardoor geregeerd
worden; terwijl de gierige oligarchen slechts aan
de noodzakelijke onderworpen zijn?—Voorzeker.—





XIII. Laat ons nu nog eens zeggen, hoe een democratisch
man uit een oligarchischen gevormd wordt.
Naar mij voorkomt gaat dit meestal zóó toe.—Hoe?—Wanneer
een jongeling op de gezegde wijze zonder goed
onderwijs en gierig grootgebragt van de honig der hommels
proeft, en kennis maakt met vurige, listige dieren,
die hem allerlei telkens afwisselende vermaken verschaffen,
dan kunt gij vasstellen, dat in zijne ziel de
oligarchische regeringsvorm voor den democratischen
plaats maakt.—Dat kan niet anders.—Zal nu niet,
gelijk de staat door uitheemsche ondersteuning der ééne
partij veranderde, die jongeling veranderen, door dat
ééne der twee soorten van begeerten in zijne ziel door
gelijksoortige van buiten ondersteund wordt?—Ongetwijfeld.—En
als nu zijn vader of zijne andere betrekkingen
met vermaningen en straffen het oligarchische deel
zijner ziel ondersteunen, dan ontstaat er in zijn binnenste
twist en oneenigheid.—Natuurlijk.—En soms
wordt dan, geloof ik, het democratische deel door het
oligarchische overwonnen, en, als schaamte bij hem
opkomt, worden sommige begeerten geknakt, andere
geheel verdreven; zoodat hij zich wederom ordelijk gedraagt.—Dat
gebeurt somtijds.—Door de onverstandige
opvoeding des vaders worden evenwel andere aan
de verdrevene verwante begeerten gevoed, en nemen in
menigte en sterkte toe.—Zoo gaat het gewoonlijk.—En
die trekken hem dan tot denzelfden omgang, en daardoor
worden zijne begeerten hoe langer hoe meer.—Dat
spreekt.—En eindelijk overrompelen deze den burgt
zijner ziel, daar zij merken, dat die niet bezet is door
wetenschap, goede studie en juiste begrippen, die in
den geest van door de goden geliefde menschen de beste
wachters zijn.—Juist.—En dan wordt diezelfde
plaats ingenomen door leugens en dwalingen en allerlei
valsche denkbeelden.—Ja.—En dan gaat hij ook weer
openlijk met zijne vroegere kennissen om. Wanneer dan zijne
betrekkingen het spaarzame deel zijner ziel willen bijstaan,
sluiten die valsche redeneringen de poorten van
den burgt en laten noch die hulptroepen noch vermaningen
van andere vrienden, die als gezanten komen,
daarbinnen, en overwinnen die met geweld; en drijven
de schaamte, haar onnoozelheid noemende, in ballingschap,
en werpen de ingetogenheid uit, haar flaauwheid
heetende en haar beschimpende; en de matigheid en
spaarzaamheid voor boerschheid en onbekrompenheid uitmakende,
jagen zij die met behulp van allerlei nuttelooze
begeerten op de vlugt.—Zoo gaat het.—En als dan
de ziel, die door haar bezet is en in hare geheimenissen
wordt ingewijd, ledig en schoon is gemaakt, brengen
zij overmoed, bandeloosheid, doorbrenging en onbeschaamdheid
met groote statie naar binnen, die door
mooije namen vergoelijkende, daar zij den overmoed
flinkheid, de bandeloosheid vrijheid, de doorbrenging
onbekrompenheid, en de onbeschaamdheid onverschrokkenheid
noemen. Wordt op die wijs een jongeling niet
na eene opvoeding, die hem slechts de noodzakelijke begeerten
leerde vervullen, tot het botvieren en inwilligen
der niet noodzakelijke noch nuttige gebragt?—Ongetwijfeld.—En
daarna wijdt, denk ik, zulk een persoon
zijn geld, tijd en moeite zonder onderscheid aan het
vervullen van noodige en niet noodige begeerten; en als
hij zoo gelukkig is van niet geheel door uitspattingen bedorven
te worden, maar bij het toenemen in jaren, als
hij uitgeraasd heeft, een deel der verdrevene weer opneemt
en zich niet geheel door de nieuwe laat beheerschen,
dan geeft hij aan al die begeerten gelijke regten,
en laat zich telkens door de voorkomende, als of die het
geloot had, besturen, totdat zij vervuld is, en eene andere
hare plaats inneemt, daar hij er geene veracht,
maar allen gelijkstelt.—Juist.—En dan wil hij de
waarheid niet hooren noch in zijne ziel binnenlaten, wanneer
iemand zegt, dat sommige begeerten zich op schoone
en goede vermaken rigten, en andere op slechte, en
dat men de eerste moet aankweeken en in eere houden,
maar de andere bedwingen en ten onder brengen; maar
dat alles ontkent hij en beweert, dat alle gelijk zijn en
dezelfde aanspraak hebben.—Dat is de gewone handelwijs
van die menschen.—En zóó brengt hij zijn leven
door, dagelijks zijne opkomende begeerten vervullende,
nu eens dronken zijnde en naar fluitenspel luisterende,
dan eens water drinkende en vastende, dan weer eens
de gymnastiek beoefende, en op een anderen tijd volstrekt
niets uitvoerende, of zelfs zich wel eens met de
wijsbegeerte bezig houdende. Dikwijls bemoeit hij zich
ook met staatkunde, en spreekt en handelt dan naar zijne
oogenblikkelijke invallen. En als hij eens zin in de krijgsdienst
krijgt, maakt hij daar werk van; en op een anderen
tijd zoekt hij weer schatten te verzamelen. In
zijn leven is orde noch regelmaat, maar hij noemt zulk
een leven vrij en gelukkig en blijft er steeds in volharden.—Dat
is volkomen het leven van den voorstander
van gelijkheid.—En ik geloof, dat die man even bont
en afwisselend van zeden en even mooi als die staat is;
en velen zouden gaarne zulk een leven navolgen, dat allerlei
soort van staatsregelen en levenswijzen in zich bevat.—Dat
is zoo.—Dien man kunnen wij dus naast
de democratie stellen, en hem zelven met regt democratisch
noemen.—Met het volste regt.—


XIV. Nu moeten wij nog de mooiste staatsregeling
en den mooisten man, de tirannij en den tiran gaan beschouwen.—Juist.—Komaan
dan, mijn vriend, hoe
ontstaat de tirannij? want het blijkt reeds, dat zij door
eene verandering in de democratie wordt te weeg gebragt.—Dat
blijkt.—Wordt nu de tirannij niet ongeveer
op dezelfde wijs uit de democratie geboren als deze
uit de oligarchie?—Hoe dat?—Het goed, waarnaar
men streefde en de oligarchie inrigtte, was immers de rijkdom?—Ja.—En
was niet onverzadelijk jagen naar
hetzelve, met verwaarloozing van al het overige uit geldbejag,
de oorzaak van den ondergang dier staatsregeling?—Zekerlijk.—En
doet nu niet insgelijks het
goed, dat de democratie najaagt, haar te gronde
gaan?—Wat meent gij?—De vrijheid. Want deze
wordt toch in een democratischen staat als zijn grootste
voorregt geprezen, en men zegt immers, dat juist daarom
zulk een staat de eenige geschikte verblijfplaats voor een
vrijzinnig mensch is.—Dat wordt meermalen gezegd.—Maakt
dan nu niet het onverzadelijk najagen van dit goed,
met verwaarloozing van het overige, dat deze staatsregeling
omslaat en in tirannij moet veranderen?—Hoe
meent gij dat?—Wanneer, geloof ik, een democratische
staat, die naar vrijheid dorst, slechte schenkers tot
voorstanders krijgt, en door bovenmatig gebruik daarvan
dronken wordt, dan bestraft men de overheden, zoo zij
niet heel zacht zijn en veel vrijheid geven, als slechte
menschen en oligarchen.—Dat is het gewone.—En
die aan de overheden gehoorzamen worden als vrijwillige
slaven en laaghartigen veracht, maar de overheden, die
zich als onderdanen, de onderdanen, die zich als overheden
gedragen, worden in ’t bijzonder en in ’t openbaar
geprezen en vereerd. Is in zulk een staat de vrijheid
niet alles?—Natuurlijk.—En de regeringloosheid
dringt dan ook in de huizen en strekt zich ten laatste
tot over de beesten uit.—Hoe zoo?—Wel; de vader
gewent zich aan zijne zonen gelijk te wezen en die te
ontzien; en de zoon stelt zich aan den vader gelijk en
eerbiedigt of vreest zijne ouders niet langer, om toch
maar vrij te wezen; en de dáár wonende of vertoevende
vreemden stellen zich gelijk aan de burgers.—Zoo gaat
het.—Er gebeuren dan nog meer kleinigheden van dien
aard: de leermeester ontziet en vreest zijne leerlingen,
en de leerlingen hebben geen eerbied voor leermeesters of
opvoeders. En in ’t geheel stellen de jongeren zich in
woorden en daden op ééne lijn met de ouderen, en de
ouderen dalen tot de jongeren af, en zijn vrolijk en aardig,
om den schijn van knorrigheid en heerschzucht toch
vooral te mijden.—Juist.—En de hoogste trap van
vrijheid, mijn vriend, is deze, dat gekochte slaven en
slavinnen even vrij zijn als hunne meesters. En de gelijkheid
en vrijheid, die tusschen mannen en vrouwen
plaats vindt, hadden wij nog haast vergeten te noemen.
Verder; om nu maar alles wat ons voor den mond komt
te zeggen, iemand, die het niet wist, zou niet gelooven
hoeveel vrijer de huisdieren hier zijn dan elders. Want
hier wordt het spreekwoord bewaarheid: «gelijk de jufvrouw
is, zoo is haar hondeke.» Ook de paarden en
ezels bewegen zich vrij, en loopen op straat de menschen
tegen het lijf, die niet uit den weg gaan, enz.—Dat
weet ik bij ondervinding.—En, om nu alles in eens te
zeggen, gij merkt, hoe gevoelig dit alles de zielen der
burgers maakt, zoodat zij om den minsten dwang boos
worden, en dien niet dulden, en ten laatste zelfs geen
geschrevene of ongeschrevene wetten meer eerbiedigen,
om toch volstrekt niets boven zich te hebben.—Daar
weet ik van te getuigen.—


XV. Deze schoone en onbekrompene staatsregeling nu
is, naar mij voorkomt, mijn vriend! de bron der tirannij.—Onbekrompen
is zij zeker; maar wat verder?—Dezelfde
ziekte, die de oligarchie deed te gronde gaan, ontstaat
hier door de vrijheid nog veel meer, en verderft ook
de democratie. En in waarheid pleegt bij weersgesteldheid,
bij planten, bij dieren, en vooral ook bij staatsregelingen
overmaat in eenig opzigt eene groote verandering
in het tegenovergestelde te weeg te brengen.—Dat
schijnt zoo.—Overmaat van vrijheid schijnt dus ook bij
enkelen en bij staten in bovenmatige slavernij te veranderen.—Dat
zou men zeggen.—Dan moet ook de tiranny
uit de democratie ontstaan; uit de hoogstmogelijke
vrijheid de hoogstmogelijke en ergste slavernij.—Dat
laat zich hooren.—Dit was het echter, geloof ik, niet,
wat gij meendet; maar wel, hoedanig eene ziekte zoowel
de oligarchie als de democratie in ’t verderf stort.—Juist.—Ik
bedoel dat geslacht van ledige, verkwistende
menschen, waarvan de moedigsten voorgaan en de
lafhartigsten volgen; waarvan wij de eersten bij hommels
met angels, de laatsten bij hommels zonder angels vergeleken
hebben.—En te regt.—Dezen nu zijn in elke
staatsregeling even hinderlijk als slijm en gal in het ligchaam.
Een goed geneesheer en wetgever van een staat
moet dan ook niet minder dan een goed bijenhouder
zorgen, vooreerst, dat zij niet ontstaan, en ten anderen,
als zij ontstaan, dat zij zoo spoedig mogelijk met
de honigraten, waarin zij nestelen, worden uitgeroeid.—Dat
is volstrekt noodig.—


XVI. Laat ons het dan zóó aanpakken, om duidelijker
te zien, wat wij willen.—Hoe?—Laat ons in een
democratischen staat drie deelen onderscheiden, die er
dan ook waarlijk in gevonden worden. Want vooreerst
ontstaat in haar door de vrijheid de gezegde soort van
menschen, en wel niet minder dan in de oligarchie.—Dat
is zoo.—Zij zijn echter hier veel erger dan dáár.—Hoe
dat?—Omdat zij dáár veracht en van overheidsposten
uitgesloten waren, konden zij zich niet oefenen
noch magtig worden; maar in eene democratie hebben zij
meestal den boventoon. De vinnigsten hunner voeren dan
het woord en moeijen zich met staatszaken, en de anderen
gonzen rond de regtbanken en dulden geen tegenspraak,
zoodat in zulk een staat de meeste dingen door
hen bestuurd worden.—Juist.—Aanhoudend scheidt
zich echter nog een tweede partij uit het volk af.—Welke?—Als
ieder zijn best doet, om geld te verzamelen,
dan worden de geschiktste menschen meestal de rijkste.—Dat
spreekt.—Dan zijn zij het ook, van wie de
hommels den meesten honig afhalen.—Natuurlijk; want
van hem, die weinig heeft, is niet veel te halen.—Die
rijken kan men dus het voeder der hommels noemen.—Daar
hebben zij veel van.—En de derde partij is het
eigenlijke volk, dat van zijnen arbeid leeft, en zich weinig
met staatszaken bemoeit, en weinig bezit, hetwelk
in eene democratie in de volksvergadering de grootste
magt uitoefent.—Dat is zoo, maar het heeft geen lust
die magt dikwijls te gaan uitoefenen, zoo het niet ook
wat van den honig krijgt.—Het krijgt er dan ook voortdurend
zoo veel van, als de toongevers van de rijken kunnen
afhalen, hetwelk zij zóó aan het volk uitdeelen, dat zij
zelve het meeste houden.—Ja zóó krijgt het ook wat.—Maar
dan worden, geloof ik, zij, van wie dat wordt afgehaald,
genoodzaakt zich met woorden en daden zooveel
zij kunnen te verdedigen.—Natuurlijk.—En
daarom worden zij, ook al verlangen zij geen omwenteling,
door de anderen beschuldigd, dat zij tegen de
democratie zamenspannen en oligarchisch gezind zijn.—Dat
spreekt.—En eindelijk, wanneer zij zien, dat het
volk, niet uit eigen beweging, maar uit onwetendheid en
misleid door de lasteraars, hen poogt te mishandelen, dan
worden zij willens of onwillens oligarchen, niet uit eigene
beweging, maar omdat zij door die kwade hommels
gestoken worden.—Dat kan niet anders.—Daardoor
ontstaan dan twisten, aangiften, pleitgedingen, enz.—En
is nu het volk niet gewoon steeds éénen tot leider te
nemen, en dien tot groot aanzien te verheffen?—Ja.—Hieruit
blijkt het dus, dat, als er een tiran opkomt,
die uit niets anders ontstaat, dan uit den wortel der
volksleiding.—Dat blijkt.—En hoe begint nu die
verandering van volksleider in tiran? Is het niet duidelijk,
dat dit plaats heeft, wanneer het met dien volksleider
gaat, zoo als in de overlevering aangaande den tempel
van Zeus Lycaeus in Arcadie?—Hoe is die overlevering?—Dat
hij, die bij het offermaal van het menschenvleesch,
dat onder het andere vleesch fijn gehakt
is, geproefd heeft, onvermijdelijk een wolf wordt. Of
hebt gij dat nooit gehoord?—Ja wel.—Wie dan nu
als leider van een naar hem luisterend volk, zich niet
van het bloed zijner medeburgers onthoudt, maar door
valsche beschuldiging, zoo als die menschen gewoon zijn,
geregtelijke moorden laat plaats hebben, en met zijn verfoeijelijke
tong en mond menschenbloed proeft, en verbanning,
ter doodbrenging, afschaffing van schulden,
verdeeling van landerijen te weeg brengt; over hem is
het besloten, óf door zijne vijanden verdelgd te worden,
óf zich tot tiran te verheffen, en zóó van een mensch
in een wolf te veranderen.—Dat kan niet anders.—Hij
begint dan met openlijken krijg tegen allen, die geld
hebben.—En als hij dan moet wijken, maar tegen den
zin zijner vijanden terugkeert, dan keert hij terug als
een volkomen tiran.—Dat spreekt.—En als dezen
hem dan niet tot dood of ballingschap kunnen laten veroordeelen,
trachten zij hem heimelijk te vermoorden.—Zoo
gaat het.—En dan is het een gewone maatregel
van ieder, die in het streven naar tirannij tot hier gekomen
is, dat hij van het volk eenige wachters verzoekt,
opdat de voorstander des volks veilig moge wezen.—Juist.—En
dan geeft het volk die, voor hém bevreesd
zijnde en voor zich zelf geen kwaad duchtende.—Ja.—En
als dan de rijken, die den naam van vijanden der
democratie hebben, dat zien, vlugten zij, en schamen
zich niet lafhartig te zijn.—Zij zouden zich dan ook
niet voor de tweede keer kunnen schamen.—En die
uit hen gegrepen wordt, is aan den dood gewijd.—Dat
kan niet anders.—En dan blijkt het, dat die voorstander
des volks niet verslagen is, maar zijne tegenstanders
verslagen hebbende, zelf aan het hoofd van
den staat is gekomen, en van een voorstander des volks
in een tiran is veranderd.—Dat is onvermijdelijk.—


XVII. Laat ons nu het geluk van zulk een man en
van den staat, waarin hij ontstaan is, beschouwen.—Met
vermaak.—In den eersten tijd is hij vriendelijk en
voorkomend jegens allen, die hij ontmoet, en zegt: dat
hij geen tiran is; en belooft veel aan enkelen en aan het
volk, en scheldt schulden kwijt, en verdeelt akkers onder
het volk en onder zijne vrienden, en veinst goedwilligheid
en voorkomendheid jegens allen.—Natuurlijk.—Maar
wanneer hij de vijanden van binnen deels bevredigd,
deels bedwongen, en van dien kant rust bekomen heeft,
dan verwekt hij telkens weer oorlog, opdat de burgers
eenen aanvoerder noodig hebben.—Dat spreekt.—En
ook om hen door opbrengsten te verarmen, en ze daardoor
te beletten hun werk te verzuimen en hem lagen
te leggen.—Natuurlijk.—En ook om allen, die hij
voor vrijzinnig en voor vijanden van zijn oppergezag
houdt, onder een goed voorwendsel door de vijanden te
laten ombrengen; om dit alles moet een tiran aanhoudend
oorlog verwekken.—Dat moet hij.—En daardoor
moet bij telkens meer bij de burgers in haat komen.—Ongetwijfeld.—En
ook zullen de moedigsten
zijner partijgangers, die hem verheven hebben en nu
magtig zijn, vrijelijk tegen hem en tegen elkander hunne
afkeuring over den gang des bestuurs te kennen geven.—Dat
is wel denkelijk.—Die allen moet de tiran,
om te blijven regeren, uit den weg ruimen, tot dat
hij onder zijne vrienden of vijanden geen uitstekend persoon
meer heeft overgelaten.—Dat spreekt.—Dus moet
hij scherp toezien, wie moedig, onbekrompen, verstandig
of rijk is; en hij is zóó gelukkig van die allen, willens
of onwillens, vijandig te moeten behandelen, tot dat
hij den staat van hen gezuiverd heeft.—Dat is een fraaije
zuivering.—Ja, het is juist het tegenovergestelde van
hetgeen de geneesheeren met het ligchaam doen; want
dezen nemen het slechtste weg en laten het beste blijven,
maar hij handelt omgekeerd.—Hij kan moeijelijk
anders doen, zoo hij zijn gezag wil behouden.—


XVIII. Dan is hij in de rampzalige noodzakelijkheid
van óf met de minstwaardigen te wonen en door dezen
ook nog gehaat te worden, óf zijn leven te verliezen.—Dat
is zoo.—En naarmate hij door die handelwijs meer
bij de burgers gehaat wordt, heeft hij meer en getrouwer
lijfwachters noodig.—Natuurlijk.—En wie zijn
nu die getrouwen, en vanwaar zal hij ze bekomen?—Velen
zullen van zelfs komen aanvliegen, als hij maar
loon geeft.—Het schijnt, dat gij vreemde hommels uit
allerlei landen bedoelt.—Juist; zóó meen ik het.—En
zal hij die ook niet willen hebben, die in zijn eigen
land te vinden zijn.—Wie meent gij?—Slaven, die
hij aan de burgers ontneemt en vrij maakt, om ze onder
zijne lijfwacht te steken.—Wel zeker, daar kan
hij het allermeest op rekenen.—Dat is dan toch diep
rampzalig, dat hij zich op zulke vrienden en getrouwen
moet verlaten, na het verdelgen der vorigen.—Ja, dat
is nu niet anders.—En deze zijne vrienden bewonderen
hem dan, en de jonge burgers sluiten zich bij hen
aan, maar alle edeldenkenden haten en ontvlieden hem.—Ongetwijfeld.—Heet
nu het treurspel niet wijs, en
munt Euripides daar niet in uit?—Wat moet dat?—Wél,
omdat wij dáár het diepzinnige gezegde gehoord
hebben, dat de tirannen wijs worden door den omgang
met wijze mannen. Hij zegt dus: dat zij, die met een
tiran omgaan, wijs zijn.—Ja, en hij prijst de tiranny
als iets goddelijks, en zegt er nog vrij wat meer van,
en de andere dichters doen hetzelfde.—Daar dan nu
die treurspeldichters zoo wijs zijn, zullen zij het ons en
de staatkundigen van onze kleur niet kwalijk nemen,
dat wij hen in onzen staat niet opnemen, omdat zij de
tiranny prijzen.—Ik denk van neen, voor zoo ver zij
ten minste beschaafd zijn.—Zij zullen dan, denk ik,
de andere staten rondreizen, en zangers met schoone,
sterke, heldere stemmen huren, en voor het verzamelde
volk de tiranny of de democratie als de beste staatsregeling
prijzen.—Waarschijnlijk.—En dan worden zij
natuurlijk daarvoor betaald en geëerd, vooral door de
tirannen, maar toch ook door de democratische staten.
Maar naarmate zij komen bij staten, die op een hooger
trap staan, blijven die eerbewijzingen meer achter,
daar deze niet zoo hoog kunnen klimmen.—Dat is natuurlijk.—


XIX. Doch wij zijn van ons onderwerp afgedwaald;
laat ons liever eens zeggen, waarvan die schoone, talrijke,
bonte, steeds afwisselende troepen des tirans zullen
onderhouden worden.—Hij zal eerst de schatten
der tempels en de goederen der veroordeelden aanspreken,
en, zoolang die strekken, weinig belastingen van het
volk eischen.—En als dat geld op is?—Dan zal hij
zich zelven, en zijne gasten, vrienden en vriendinnen uit
zijn vaderlijk goed onderhouden.—Ik begrijp u, zeide
ik; gij meent, dat het volk, dat den tiran geteeld heeft,
hem met de zijnen mag voeden.—Natuurlijk.—Maar,
als dan het volk boos wordt, en zegt: dat een volwassen
zoon niet door zijn vader moet onderhouden worden,
maar omgekeerd; en dat het hem niet geteeld en verheven
heeft, om zelf, als hij groot was geworden, zijn
eigen slaven te dienen, en hem met zijne dienaars en
een hoop vreemden te voeden, maar om door zijn bestuur
van het juk der rijken en der edelen verlost te
worden; en als het hem beveelt met zijne vrienden den
staat te ruimen, zoo als een vader zijnen zoon met diens
luidruchtige gasten uit het huis zet?—Dan zal het volk
merken, welk een schepsel het teelde, koesterde en
groot bragt; en dat het zijne meerderen poogt uit te drijven.—Wat
zegt gij daar? Zal de tiran zijnen vader
durven verdrukken, en, als hij niet gehoorzaamt, afrossen?—Ja
zeker, na hem eerst ontwapend te hebben.—Dan
is een tiran, volgens uwe woorden, een slecht kind
jegens zijnen ouden vader, ja zoo goed als een vadermoorder;
en is dit dan wel volmaakte tiranny; en dan
is, volgens het spreekwoord, het volk, om den rook
van de gehoorzaamheid aan vrijen te ontgaan, in het
vuur der dienstbaarheid aan slaven gevallen; en dan heeft
het, in plaats van die groote, bovenmatige vrijheid, zich
de drukkendste en bitterste slavernij op den hals gehaald.—Juist;
dat is er gebeurd.—Hebben wij nu niet
voldoende besproken, hoe de democratie in tiranny overgaat,
en hoe de natuurlijke gesteldheid is van die laatste?—Geheel
voldoende.—



Voetnoten




[144] Boek. IV. Hoofdst. XVIII. en Boek V. Hoofdst. I.







[145] Boek III. Hoofdst. XXI.










NEGENDE BOEK.





I. Nu blijft ons, geloof ik, nog over den tirannischen
man te beschouwen en te zien, hoe hij uit den democratischen
voorkomt, hoedanig hij is, en of zijn leven
gelukkig heeten moet.—Ja, hij is nog over.—Weet
gij nu, wat mij nog niet voldoet?—Wat meent gij?—Wij
hebben den aard en de kracht der begeerte niet
genoeg uiteengezet; en als dit gebrekkig is behandeld,
zal hetgeen wij zoeken niet duidelijk worden.—Maar
dat is immers nog te verhelpen?—Wel zeker; let maar
eens op, wat ik wil nasporen. Het is dit. Van de niet
noodzakelijke vermaken en begeerten houd ik sommige
voor onwettig, en geloof, dat zij wel in alle menschen
opkomen, maar door de wetten en de betere begeerten
met behulp der rede onderdrukt, sommigen geheel verlaten,
of althans bij hen zeer gering en zwak worden,
bij anderen daarentegen sterker en meer zijn.—Welke
bedoelt gij daarmede?—Die in den slaap voor
den dag komen; want wanneer het redelijke, zachtzinnige,
heerschende deel der ziel rust, maar het dierlijke
en wilde, vooral na veel eten of drinken, zich verheft,
en den slaap van zich afwerpt, en poogt heen te gaan
en zijne natuur uit te vieren, dan weet gij, dat het alles
durft doen, en zich van alle schaamte en ingetogenheid
losmaakt. Dan toch ziet men er, in den droom,
geen zwarigheid in, om bij zijne moeder, bij beesten
of bij goden te liggen, of om moord te bedrijven, of
verbodene spijzen[146] te eten; met één woord, dan wordt
er geene dwaasheid of onbeschaamdheid nagelaten.—Dat
zegt gij volkomen naar waarheid.—Maar wanneer iemand
bij gezonden toestand en matige levenswijs zich te slapen
legt, na zijne rede gewekt en met schoone redeneringen
en bespiegelingen gevoed te hebben, en tot volkomen
bewustheid van zich zelven gekomen te zijn; terwijl
de begeerte door gebrek noch overmaat is geprikkeld,
opdat zij zich rustig houde en het beste deel der
ziel door hare blijdschap of smart niet beroere, maar
dat op zich zelf late nadenken, en naar kennis van ’t
verledene, tegenwoordige of toekomende streven; en
wanneer hij evenzoo het driftige getemd heeft, en bij
zijn slapen gaan op niemand boos was, maar die twee
deelen der ziel tot kalmte gebragt, en het derde, de zitplaats
van het verstand, opgewekt hebbende, zich ter
ruste begeeft: dan komt hij het digtst aan de waarheid,
en dan zijn de droomen het minst onwettig.—Dat is
volkomen waar.—Dit hebben wij nu wat heel uitvoerig
besproken, maar onze meening is deze, dat in ieder,
hoe ingetogen hij zich voordoe, eene schrikkelijke, woeste,
wettelooze soort van begeerten huisvest, die onder
het droomen voor den dag komt. Zie eens, of gij vindt
dat ik gelijk heb?—Ik vind van ja.—


II. Herinner u nu nog eens, hoe wij gezegd hebben,
dat het karakter is van den democratischen man. Hij
was ontstaan uit eenen jongeling, opgevoed door eenen
gierigen vader, die alleen de nuttige begeerten goedkeurde,
en de niet noodzakelijke, maar slechts naar spel en
sieraad hakende verachtte: niet waar?—Ja.—En door
om te gaan met aardiger lieden, en die vol waren van
de daareven vermelde begeerten, kreeg hij neiging tot
allerlei overmoed en tot het aannemen van hunne zeden,
daar de gierigheid zijns vaders hem tegenstond; maar,
daar bij van natuur beter was dan zijne bedervers, en
van twee kanten getrokken werd, koos hij een middelweg,
en, naar hij meende, de juiste maat houdende,
leefde hij niet bekrompen noch slecht en werd van oligarchisch
democratisch.—Ja, zoo was en is nog tegenwoordig
het algemeene oordeel over zulk een mensch.—Stel
nu, dat hij ouder geworden zijnde, weer een jongen
zoon heeft, die in zijne zeden is opgevoed.—Best.—Stel
nu verder, dat het dezen evenzoo gaat als zijnen
vader, dat hij tot alle losbandigheid wordt aangezet, en
dat deze door hen, die hem aanzetten, vrijheid genoemd
wordt; en dat zijn vader en overige nabestaanden die
matige begeerten te hulp komen, maar dat die anderen,
die knappe toovenaars en tirannenfabriekanten, daartegen
in werken, en, vreezende den jongeling te zullen
verliezen, zijne matige begeerten weten te doen zwichten
voor den wellust, die met regt bij een gevleugelden grooten
hommel kan vergeleken worden.—Juist.—En
wanneer dan nu de andere begeerten rond dien hommel
gonzen, en bedwelmd door reukwerk, balsem, kransen,
wijn en wat meer bij die losbandige vermaken behoort,
hem steeds grooter maken en voeden, en van den angel
des verlangens voorzien; dan wordt dat opperhoofd
der ziel door de driften als lijfwacht gediend en viert aan
zijne woede den teugel, en doodt of verbant alle nog
aanwezige goede en schaamachtige meeningen en begeerten,
tot dat hij de ziel van alle ingetogenheid gezuiverd
en haar met dolheid vervuld heeft.—Dat is volmaakt
de geboorte van een tirannisch mensch.—En wordt
niet om diezelfde reden de wellust reeds door de ouden
een tiran genoemd?—Waarschijnlijk.—En heeft ook
een beschonken mensch niet eenigzins een tirannischen
aard?—Ongetwijfeld.—En een razende en half krankzinnige
poogt en hoopt niet slechts over menschen maar
zelfs over goden te heerschen.—Wel zeker.—Zoo
wordt dan een mensch volkomen tirannisch, wanneer hij
van natuur, of door levenswijs, of door beiden aan wijn
en wellust verslaafd en zwartgallig geworden is.—Ongetwijfeld.—


III. Zoo wordt zulk een man dus gevormd, maar hoe
leeft hij?—Dat moet gij maar liever zeggen.—Komaan
dan! Zij, wier ziel door den wellust beheerscht
wordt, vieren, geloof ik, in ’t gezelschap van hoeren feesten,
drinkgelagen, smulpartijen, enz.—Dat spreekt.—En
dan komen er iederen dag en nacht vele nieuwe,
hevige begeerten te voorschijn, die heel wat vertering
te weeg brengen.—Ja, die komen er in menigte.—En
daardoor worden hunne inkomsten spoedig opgemaakt.—Natuurlijk.—En
daaruit komen dan weer
schulden en achteruitgang voort.—Dat kan niet anders.—En
als alles op is, dan schreeuwen natuurlijk
die vele en sterke begeerten om voldoening, en dan
wordt zulk een mensch én door de andere begeerten,
én vooral door den wellust als met prikkels voortgedreven,
en zoekt in zijne razernij, wien hij door list of
geweld kan berooven, om maar geld te bekomen.—Zoo
gaat het.—En dan is hij in de noodzakelijkheid
om óf van alle kanten geld zamen te slepen, óf door onvaldane
begeerten rampzalig gekweld te worden.—Dat
kan niet anders.—En dan zal bij, gelijk de later bijkomende
begeerten de vroegere in zijne ziel van het hunne
beroofd hebben, zijn vader en moeder willen berooven
en plukken, nadat hij zijn eigen vermogen heeft
doorgebragt.—Ongetwijfeld.—En als dezen dat niet
toelaten, zal hij dan niet eerst zijne ouders trachten te
bestelen en te bedriegen?—Ja.—En als dat niet
gaan wil, berooft en plundert hij ze met geweld.—Dat
is denkelijk.—En als nu die oude lieden zich daartegen
verzetten, zal hij zich dan van tirannieke daden onthouden?—Ik
heb niet veel moed ten opzigte van zijne
ouders.—Maar zal hij dan om een hoer, die hij onlangs
heeft lief gekregen en best missen kan, zijne ouders,
zijne oudste en onmisbaarste vrienden, slaan en als slaven
behandelen?—Dat zal hij.—Het is toch rampzalig
een tirannischen zoon ter wereld te brengen!—Dat
is het wel.—En als hij nu van zijne ouders niet
meer halen kan, en een groote zwerm van begeerten
zich in hem heeft gevestigd, dan zal hij in een huis zoeken
in te breken, of ’s nachts de voorbijgangers te berooven,
en vervolgens zelfs de tempels bestelen; en onder
dit alles zullen de begrippen zijner jeugd over goed en
kwaad verdrukt worden door de lijfwachters van den wellust,
die onlangs losgebrokene begeerten, welke vroeger,
toen hij nog democratisch was en door zijn vader en de
wetten bestuurd werd, slechts in den droom losbraken;
en onder de tiranny van den wellust zal hij steeds zoodanig
wezen als hij vroeger soms in den droom was,
en geen moord, heiligschennis of gruweldaad ontzien;
maar de wellust, zelf als opperheer zich aan niets storende,
zal hem, die zijn slaaf is, als een werkelijk tiran
zijnen staat, allerlei misdaden doen plegen, tot onderhoud
van hem en van zijne metgezellen, die deels van
buiten door slechten omgang zijn aangebragt, deels van
binnen door hem en door die slechte levenswijs zijn voor
den dag geroepen en losgemaakt. Is dat niet het leven
van zulk een mensch?—Juist.—En als er nu weinigen
van die soort in een staat zijn, en de andere burgers
zich ordelijk gedragen, dan verhuizen zij en worden
lijfwachters van een vreemden tiran, of verhuren
zich als krijgslieden in den eenen of anderen oorlog, of,
zoo daartoe geene gelegenheid is, dan doen zij te huis
allerlei klein kwaad.—Wat meent gij?—Zij maken
zich schuldig aan diefstal, inbraak, zakkerollen, tempelschennis,
menschenroof, enz.; en, als zij goed kunnen
spreken, winnen zij geld met valsche getuigenissen en
beschuldigingen, die zij laten afkoopen.—Vindt gij
dat klein kwaad, als er maar niet veel zulke menschen
zijn?—Het kleine is klein met betrekking tot het
groote, en dit alles komt in slechtheid en verderfelijkheid
voor den staat in geene vergelijking met een tiran.
Want wanneer zulken ergens talrijk zijn en vele navolgers
hebben, en hun aantal opmerken, dan zijn zij het,
die met de dwaasheid des volks den tiran telen, namelijk
dien hunner, die in zijn eigen gemoed door den
grootsten tiran beheerscht wordt.—Dat is ook billijk,
want die deugt daar het meest voor.—En als de burgers
zich vrijwillig onderwerpen, dan is het goed; maar,
als zij zich verzetten, dan zal hij met behulp zijner rotgezellen
zijn vaderland, even als vroeger zijne ouders,
verdrukken en in slavernij houden; en dan is zijn doel
bereikt.—Ja dan is hij klaar.—En is het niet de gewone
handelwijs van zulk een mensch, voor hij het
zóó ver gebragt heeft, óf met vleijers om te gaan, die
hem in alles ten dienste staan, óf, als hij iets noodig
heeft, zich te vernederen en in allerlei bogten te wringen,
en den schijn van vriendschap aan te nemen, om,
als hij zijn zin heeft, zich weer als een vreemde te
gedragen?—Juist.—Dus is een tirannisch mensch in
zijn geheele leven niemands vriend, maar steeds heer
of knecht van anderen; terwijl hij van ware vrijheid en
opregte vriendschap volstrekt geen denkbeeld heeft.—Ongetwijfeld.—Dus
verdient hij den naam van valsch.—Ja.—En
ten volle dien van onregtvaardig, zoo wij ten
minste in het vorige goed besproken hebben, wat de
regtvaardigheid is.—Ten volle.—Laat ons nu nog eens
kort zamenvatten, hoe de allerslechtste zal wezen. Het
is dus iemand, die werkelijk zóó doet als wij zeiden
dat soms in den droom gedaan wordt.—En dat is dus
hij, die volkomen tirannisch gezind zijnde, de oppermagt
in handen krijgt; en naarmate hij die langer behoudt,
wordt hij dat meer.—Dat kan niet anders,
zeide Glauco, die het woord weder opnam.


IV. Zal nu hij, die gebleken is de slechtste te wezen,
zich ook als den ongelukkigsten vertoonen, en wel
in waarheid, (want het oordeel der menigte komt hier
niet in aanmerking) des te ongelukkiger, naarmate hij
langer en meer tiran geweest is?—Dat kan niet anders.—En
zou dan ook hierin de tirannische man aan
den tirannisch beheerschten staat, de democratische aan
den democratischen enz., gelijk zijn?—Natuurlijk.—Dus
staan die mannen tot elkaar ten opzigte van deugd
en geluk in dezelfde verhouding als de staten.—Juist.—En
hoe staat nu een tirannisch beheerschte staat tot
eenen onder koninklijk gezag, zoo als wij het eerst besproken
hebben?—Die zijn juist het tegenbeeld van
elkander, want de eene is allervoortreffelijkst; de andere
allerslechtst.—Wie nu die ééne en die andere is, zal
ik maar niet eens zeggen; dat is duidelijk genoeg. Maar
denkt gij nu evenzoo over hun geluk en ongeluk? Laat
ons nu niet in de war raken, door alleen op den tiran
en zijne grooten te letten, maar, zoo als het hoort, den
geheelen staat van nabij bezien, om goed te kunnen oordeelen.—Die
vordering is billijk; en dan is het duidelijk
voor ieder, dat geen staat ellendiger is dan een tirannisch
beheerschte, en geen gelukkiger dan een onder
koninklijk gezag.—Zou ik nu niet een even billijke
vordering doen, als ik zeide, dat wij, om ook de mannen
te beoordeelen, hunnen inwendigen toestand moeten
nagaan, en niet als kinderen door den uiterlijken glans
der tiranny verblind worden, maar daar door heen zien;
en dat wij dus allen naar hem hooren moeten, die er
over kan oordeelen en zulk een tiran van nabij, in zijn
huiselijk leven in het midden der zijnen, waar hij zich
het meest zonder zijn tooneelkleed vertoont, en ook in
de gevaren, die hem van den kant des volks dreigen, gezien
heeft; en als ik hem, die dat alles gezien had,
verzocht te berigten in welke verhouding ten opzigte
van geluk of ongeluk een tiran tot de anderen staat[147].—Voorzeker.—Willen
wij dan eens onderstellen, dat wij
hierover kunnen oordeelen en het hebben waargenomen;
opdat het mogelijk zij een antwoord op onze vragen te
krijgen?—Dat is goed.—


V. Komaan dan, beschouw het aldus: Houd de gelijkheid
van den staat en den man in het oog, en zeg
mij, ieder op zijne beurt beschouwende, hoe hun lot
is.—In welk opzigt meent gij?—Om eerst van den
staat te spreken; noemt gij een tirannisch beheerschten
staat vrij of dienstbaar?—Zoo dienstbaar mogelijk.—Maar
gij ziet daarin toch heeren en vrijen.—Ja enkelen;
maar over ’t geheel is zijn beste deel in schandelijke
en ellendige slavernij.—En als nu de man op
den staat gelijkt, dan moet ook in hem dezelfde betrekking
plaats hebben, en zijne ziel vol slavernij en dienstbaarheid
wezen, en deze vooral hare beste deelen drukken,
terwijl haar kleinste, slechtste en onzinnigste deel
heerschappij voert.—Dat kan niet anders.—En noemt
gij zulk eene ziel nu vrij of dienstbaar?—Natuurlijk
dienstbaar[148].—Edoch een dienstbare en tirannisch
beheerschte staat doet volstrekt niet wat hij wil.—Wel
neen.—Dus doet ook eene tirannische ziel volstrekt
niet wat zij wil, als men ten minste de geheele ziel beschouwt;
maar steeds door razernij overmeesterd, is zij
vol verwarring en berouw.—Dat kan niet anders.—En
is een tirannisch beheerschte staat rijk of arm?—Arm.—Dus
moet ook eene tirannische ziel arm en gebrekkig
wezen.—Juist.—En moet zulk een staat en
zulk een man niet vol vrees zijn?—Voorzeker.—En
gelooft gij ergens, in eenigen staat, meer gejammer, zuchten,
geween en ellende te zullen vinden?—Nergens.—En
denkt gij, dat ditzelfde in eenig mensch meer zal
wezen dan in den tirannischen, door begeerten en wellust
verdwaasden?—Onmogelijk.—En om dit alles,
en meer dergelijke dingen, hebt gij den tirannisch beheerschten
staat den allerongelukkigsten genoemd.—Dat
was toch immers goed?—Wel zeker. Maar wat zegt
gij nu op diezelfde gronden van den tirannischen man?—Dat
hij verreweg de ellendigste van allen is.—Dat zegt
gij nog niet goed.—Hoe zoo?—Hij is nog niet de
allerellendigste.—Wie dan?—Dezen zult gij misschien
nog ellendiger vinden.—Wien?—Die van tirannischen
aard zijnde niet ambteloos blijft, maar ongelukkig
genoeg is, om door de omstandigheden in de gelegenheid
gesteld te worden zich tot tiran te verheffen.—Naar
aanleiding van het vorige, geloof ik, dat gij de waarheid
zegt.—Ja, maar dat moet gij niet gelooven, maar
heel naauwkeurig beredeneren; daar toch goed of slecht
te leven het allerbelangrijkste onderwerp van onze beschouwing
is, en wij daar op dit oogenblik mede bezig
zijn.—Dat is zoo.—Onderzoek dan eens, of ik iets
zeg. Want ik vind, dat wij het hieruit moeten afleiden.—Waaruit?—Uit
die klasse van menschen, die
rijk zijn en vele slaven houden. Dezen toch regeren zoo
als de tiran over velen, hoewel over een minder aantal
dan hij.—Ja.—Gelooft gij nu, dat zij gerust zijn en
niet vreezen voor hunne slaven?—Waarom zouden zij
ook vreezen?—Nergens om; maar weet gij, hoe dat
komt.—Ja, omdat de geheele staat iederen burger beschermt.—Juist.—Maar
als één man, die vijftig of
meer slaven had, eens met zijne vrouw, kinderen, bezittingen
en slaven in eene onbewoonde plaats werd gebragt,
waar geen vrije hem helpen kon, zou hij dan
niet vreezen, dat hij met zijne vrouw en kinderen door
die slaven zou vermoord worden?—Natuurlijk.—En
zou hij dan niet genoodzaakt zijn sommigen zijner slaven
te vleien en hun veel te beloven, en zonder reden de
vrijheid te schenken, en zóó van zijne eigene bedienden
afhankelijk te worden?—Dat spreekt; anders zou hij
spoedig zijn leven kwijt raken.—En als er dan eens
velen in zijne buurt kwamen wonen, die niet dulden
wilden, dat de ééne mensch den anderen in slavernij hield,
maar, zoo zij eenen slavenhouder konden beet krijgen,
dien de grootste straffen deden ondergaan?—Dan zou
hij het nog veel erger hebben, daar hij dan van alle
kanten door vijanden zou bewaakt worden.—En zit
een tiran, die uit zijnen aard, zoo als wij besproken
hebben, vol is van allerlei vrees en begeerte, nu niet
in zulk eenen kerker? Is het hem alleen onder de inwoners
van zijn land niet onmogelijk, om, hoe hij er
ook naar verlange, zich op reis te begeven en iets te
gaan zien van hetgeen vrije menschen gaarne beschouwen,
b. v. de Olympische spelen; daar hij zich als eene
vrouw in zijn buis moet verbergen, en de andere burgers
moet benijden, die kunnen op reis gaan en zich met
vermakelijke schouwspelen verlustigen.—Dat is volkomen
waar.—


VI. Wordt dus het ongeluk van den tirannischen
man, dien gij reeds voor den ellendigsten van allen hield,
niet nog door zulke onaangenaamheden vermeerderd, als
hij niet ambteloos blijft leven, maar door het noodlot
wordt gedwongen, zich tot tiran op te werpen; en, terwijl
hij zich zelven niet beheerschen kan, anderen
te regeren, even als iemand, die hoewel ziekelijk en
zwak van ligchaam, niet rusten mag, maar zijn heele
leven door met anderen moet vechten?—Daar heeft
hij veel van, Socrates! en gij hebt volkomen gelijk.—Dus
is dit het allerellendigste lot, Glauco! en de werkelijke
tiran heeft het dan nog erger dan hij, wiens leven
gij het ergste genoemd hebt.—Voorzeker.—Dus is in
waarheid, al denken sommigen er anders over, de waarachtige
tiran een slaaf in de hardste dienstbaarheid en
slavernij, en een vleier van de slechtste menschen; en
zijne begeerten worden volstrekt niet vervuld, maar hij
heeft aan het meeste gebrek en blijkt, als men zijn heele
ziel beschouwt, inderdaad arm te wezen, en zijn heele
leven door vol te zijn van vrees, en driften, en smart;
zoo hij ten minste gelijkt op den staat, waarover hij
regeert. En dat doet hij toch?—Wel zeker.—En
zullen wij van hem niet daarenboven nog het vroeger
besprokene zeggen, dat hij door zijn bewind hoe langer
hoe meer afgunstig, onregtvaardig, beroofd van vrienden,
goddeloos en vol van allerlei slechtheid moet worden,
en dat hij daardoor vooreerst zelf ongelukkig wezen,
en ten andere zijne naasten evenzoo maken moet?—Dat
kan geen verstandig mensch tegenspreken.—Komaan,
zeg gij dan als een kunstregter van zangers, wie
de eerste, tweede, enz., in geluk is, en beoordeel naar
de rij den koninklijken, timocratischen, oligarchischen,
democratischen en tirannischen man.—Dat is gemakkelijk
te beoordeelen. Want ik zet ze in trap van geluk
en deugd eenvoudig in dezelfde volgorde, waarin
zij zijn binnengekomen.—Willen wij dan een omroeper
aannemen, of wil ik het uitbazuinen, dat de zoon
van Aristo den besten en regtvaardigsten tot den gelukkigsten
verklaart, en dat dit de koninklijke is, die
zich zelven beheerscht; maar den slechtsten en onregtvaardigsten
tot den ellendigsten, en dat dit de tirannische
is, die én zich zelven én zijnen staat tiranniseert?—Ik
hecht er mijn zegel aan.—Wil ik er dan bij zeggen:
dat dit zoo zijn zal, of goden en menschen hen kennen
of niet?—Dat is goed.—


VII. Het zij zoo. Hier hebben wij dus één bewijs;
als gij wilt, kunnen wij het echter ook aldus beredeneren.—Hoe?—Daar,
gelijk een staat uit drie deelen
bestaat, ook in ieders ziel drie deelen gevonden worden[149],
zal er nog een tweede bewijs mogelijk zijn.—Welk?—Dit.
Elk dezer drie heeft, geloof ik, zijn
eigen vermaak en begeerte.—Hoe zegt gij?—Het
ééne deel was dat, waarmede iemand leert; het andere
dat, waarmede hij boos wordt, aan het derde konden
wij om zijne bontheid geen eigen naam geven, maar benoemden
het naar hetgeen daarin het meest en het sterkst
voor den dag kwam. Want wij noemden het begeerte,
wegens de kracht der begeerten naar spijs, drank, mingenot,
enz.; en ook geldgierigheid, omdat zulke begeerten
vooral met behulp van het geld vervuld worden.—En
te regt.—En zoo wij nu zeiden, dat het voorwerp
van zijn vermaak en zijne begeerte de winst is, zouden
wij dan daardoor niet het best alles tot één hoofdpunt
terugbrengen; ten einde te weten, wat wij bedoelen,
wanneer wij van dit deel der ziel spreken: en wanneer
wij het geldgierig noemden, zouden wij het dan met den
regten naam noemen?—Ik vind van ja.—En zeggen
wij niet, dat de geestkracht zich geheel op het sterk zijn,
overwinnen, en roem behalen geworpen heeft?—Ja.—Zoo
wij die dus twistgierig en eerzuchtig noemden, zou
dat dan goed zijn?—Best.—Verder is het voor ieder
duidelijk, dat hetgeen, waarmede wij leeren, geheel op
de kennis van de waarheid gerigt is, en zich het minst
van allen om geld en roem bekommert.—Volkomen.—Als
wij dat dus leergierig en wijsgeerig noemden, zouden
wij dan goed doen?—Ja.—En nu heerscht in
de zielen het ééne of het andere van dezen, naar het
uitkomt.—Juist.—Daarom moeten wij ook zeggen, dat er
oorspronkelijk drie soorten van menschen zijn, wijsgeerige,
eerzuchtige en winzuchtige.—Ja.—En dus ook
drieërlei vermaak, overeenkomstig met deze drie soorten?—Natuurlijk.—Nu
begrijpt gij zeker wel, dat:
als gij drie zulke menschen ieder op zijne beurt vroegt,
wiens levenswijze de aangenaamste is, ieder de zijne zou
noemen; en dat de geldwinner zou zeggen, dat bij het
geldwinnen het vermaak van den roem of der wetenschap
niet in vergelijking komt; zoo zij ten minste geen geld
opbrengen?—Dat spreekt.—En de eerzuchtige, vindt
die het vermaak van het geldwinnen niet gemeen, en
dat van het leeren, voor zoo ver de wetenschap geen
roem aanbrengt, geen rook en ijdelheid?—Juist.—Laat
ons dan ook maar stellen, dat de wijsgeer de andere
vermaken, in vergelijking van de kennis der waarheid
en het aanhoudend beoefenen der wetenschap, niet
eens als waarachtig vermaak beschouwt, en zegt, dat zij
inderdaad noodzakelijk zijn, daar hij er niet naar zou
omzien, zoo hij door de noodzakelijkheid daartoe niet
gedwongen werd.—Daar ben ik het stellig meê eens.—


VIII. Aangezien nu het vermaak en de levenswijze
van deze drie soorten zamen twisten, niet wie schooner
of leelijker, noch wie beter of slechter, maar wie aangenamer
en vrijer van smart is; hoe zouden wij dan
kunnen weten, wie gelijk heeft?—Daar weet ik volstrekt
geen raad op.—Beschouw het dan eens aldus:
Waaraan moet men iets toetsen, om het juist te beoordeelen?
Immers aan ondervinding, kennis en redenering?
Is er wel een betere toetssteen?—Wel neen.—Denk
nu eens na, wie van die drie menschen de meeste
ondervinding van al die soorten van vermaak heeft.
Heeft de geldwinner welligt meer ondervinding van het
vermaak der wetenschap dan de wijsgeer van dat van
het geldwinnen?—Wel neen, zeker niet. Want de
laatste moet het vermaak van het geldwinnen van zijne
jeugd af proeven, daar hij zonder geld niet kan leven;
maar de geldwinner behoeft het vermaak van het beoefenen
der wetenschap niet te proeven noch te ondervinden;
ja zelfs, als hij het wilde, zou hij dat bezwaarlijk
kunnen.—Dus heeft de wijsgeer in ondervinding van
dat tweeërlei vermaak heel wat op den geldwinner vooruit.—Ongetwijfeld.—En
hoe staat hij tot den eerzuchtigen?
Heeft hij minder ondervinding van het vermaak
der eerbewijzingen, dan deze van dat der wetenschap?—Wel
neen. Want, als allen hun doel bereiken, genieten
zij allen dat eerste; want de rijke wordt door velen
geëerd, en de moedige en geleerde desgelijks, zoodat
allen het vermaak der eerbewijzingen bij ondervinding
kennen; maar het vermaak van de kennis der waarheid
kan niemand proeven behalve de wijsgeer.—Deze oordeelt
dus het beste van allen, voor zoo ver de ondervinding
betreft.—Dat scheelt veel.—En kennis bij die
ondervinding is alleen zijn deel.—Juist.—En het
werktuig, waarmede die beoordeeling verrigt moet worden,
is niet in het bezit van den winzuchtigen of eergierigen,
maar van den wijsgeer.—Welk werktuig?—Het
moet immers door redenering beoordeeld worden?—Ja.—En
de redenering is juist het werktuig van den
laatsten.—Voorzeker.—Als het nu het best door rijkdom
en winst werd beoordeeld, dan zou immers de lof
en berisping van den geldwinner het naast bij de waarheid
komen?—Dat spreekt.—En als dit door roem,
overwinning en dapperheid geschiedde, was dan de eerzuchtige
en twistgierige niet de baas?—Natuurlijk.—Maar
nu het door ondervinding, kennis en redenering
beslist wordt?—Nu is de lof van den wijsgeer
noodzakelijk het digtst bij de waarheid.—Als er dus
drieërlei vermaak gesteld wordt, dan is dat van het deel
der ziel, waarmede wij leeren, het aangenaamste?—Natuurlijk;
en dus verdient in het prijzen zijner levenswijze
de wijsgeer het meeste geloof.—En aan welke
levenswijs en welk vermaak geeft de regter de tweede
plaats?—Natuurlijk aan die van den krijgszuchtigen en
eergierigen; want deze komt nader bij den eersten dan
de geldwinner.—Dus komt dan het vermaak van den
geldwinner het laatste.—Dat spreekt.—


IX. Zoo heeft dan de regtvaardige twee overwinningen
op den onregtvaardigen behaald, doch om hem nu,
als in de Olympische spelen, ter eere van Zeus, die hem
redde, de beslissende derde overwinning te doen behalen,
moet gij nog bedenken, dat het vermaak der anderen
buiten den wijzen niet eens het waarachtige noch zuivere
vermaak is, maar slechts een flaauw afbeeldsel daarvan,
gelijk ik meen een wijs man te hebben hooren zeggen:
als dat eens waar was, zouden zij toch wel geheel
en al verslagen zijn.—Dat spreekt; maar hoe meent
gij dit?—Zóó denk ik het te vinden, wanneer gij door
uw antwoorden mij bij het zoeken wilt helpen.—Vraag
op.—Zeg mij dan eens: stellen wij smart en vermaak
niet tegen elkander over?—Ja.—En erkennen wij ook
niet het bestaan van eenen toestand zonder vreugd of
smart?—Juist.—En beschouwt gij dien niet als eene
rust der ziel, die tusschen deze beiden invalt?—Ja.—Herinnert
gij u niet, wat de zieken zeggen, terwijl zij
ziek zijn.—Wat bedoelt gij?—Dat niets aangenamer
is dan de gezondheid, maar dat zij dit vóór hunne ziekte
zoo niet hadden ingezien.—Dat heb ik dikwijls gehoord.—En
hoort gij ook niet wel eens menschen, die
pijn hebben, zeggen, dat er niets aangenamer is, dan
van pijn bevrijd te wezen?—Wel zeker.—En gij weet,
denk ik, nog vele andere omstandigheden, waarin de
menschen, smart hebbende, vrijheid en rust van smart,
niet het vermaak, als het aangenaamste prijzen.—Die
rust komt hun dan waarschijnlijk aangenaam en begeerlijk
voor.—En wanneer iemand uitscheidt met vermaak
hebben, dan is het rusten van dat vermaak hem smartelijk.—Natuurlijk.—Zoo
zal dan de rust, die wij zeiden,
dat tusschen beiden inlag, zoowel vermaak als smart
wezen.—Dat schijnt zoo.—Maar kan nu wat geen
van beiden is beiden zijn?—Ik vind van neen.—Edoch
de gewaarwording van het vermaak en die van de smart
zijn beiden eene soort van beweging in de ziel, niet
waar?—Ja.—En wat noch vermakelijk noch smartelijk
is, bleek immers daareven eene rust te zijn, die tusschen
deze beiden invalt?—Juist.—Is het dan wel goed:
geen smart te hebben aangenaam, geen vermaak te hebben
smartelijk te noemen?—Wel neen.—Dus is de
rust niet aangenaam noch smartelijk, maar schijnt zoo
in vergelijking van het aangename en smartelijke; en
deze gewaarwordingen doen ons het echte vermaak niet
kennen, maar zijn eigenlijk zinsbegoocheling.—Dat
volgt.—Let dan eens op het vermaak, dat niet uit
smart wordt geboren; opdat gij niet telkens weer meenen
moogt, dat in ons tegenwoordig leven vermaak eigenlijk
het ophouden van smart, en smart het ophouden
van vermaak is.—Wat meent gij?—Er zijn genoeg
soorten van, maar gij moet vooral eens letten op het
vermaak van den reuk. Dit toch wordt op eens zeer
groot, hoewel er geen smart voorafging; en als het ophoudt
laat het geen smart achter.—Dat is volkomen
waar.—Dus moeten wij niet gelooven, dat zuiver vermaak
gelijk staat met afwezigheid van smart, en smart
met die van vermaak.—Neen.—De meeste zoogenaamde
vermaken echter, die door middel des ligchaams de
ziel bewegen, zijn eigenlijk niets anders dan het ophouden
van smarten.—Dal is zoo.—En staat het niet
evenzoo met het vóórproeven van vermaak en smart,
dat verwacht wordt?—Ja.—


X. Weet gij waar ik dus die aandoeningen meê vergelijk?—Nog
niet.—Gij kent het onderscheid tusschen
boven, midden en beneden.—Wel zeker.—Gelooft
gij dan niet, dat, als iemand zich van beneden
naar het midden beweegt, hij meenen zal naar boven te
gaan; en dat, als hij in het midden gekomen is, en
neerziet naar het punt, waarvan hij is uitgegaan, hij
meenen zal boven te wezen, indien hij ten minste het
waarachtige boven niet kent?—Ongetwijfeld.—Maar
als hij nu weder naar beneden ging, dan zou hij meenen
naar beneden te gaan, en hij zou goed oordeelen.—Dat
spreekt.—En dat alles zou daardoor veroorzaakt
worden, dat hij het waarachtige boven, midden en beneden
niet kende.—Dat is duidelijk.—Kunt gij u
dan verwonderen, dat menschen, die de waarheid niet
kennen, zoowel over vele andere dingen verkeerde begrippen
hebben, als ook over vermaak en smart en wat
daar tusschen ligt zóó denken, dat zij, wanneer zij naar
het smartelijke gaan, goed oordeelen en zich met regt
bedroeven, maar, wanneer zij van de smart naar het
middelste komen, zich verbeelden volop vermaak te genieten,
en als iemand, die uit onbekendheid met het
wit grijs tegenover zwart stelde, uit onbekendheid met
het vermaak verlossing van smart verkeerdelijk tegenover
smart stellen?—Wel neen, dat is geen wonder,
maar veel meer, zoo het anders was.—Bedenk nu nog
eens dit: zijn honger, dorst, enz., niet eene soort van
gebrek in het ligchaam?—Ja.—En zijn onkunde
en onverstand niet eene soort van gebrek in de ziel?—Voorzeker.—En
worden niet die twee soorten van gebrek
door voedsel en door kennis vervuld?—Ja.—En
waarmeê wordt een gebrek meer in waarheid vervuld,
met hetgeen meer, of met hetgeen minder bestaat?—Met
hetgeen meer bestaat.—En wat van beiden heeft
meer deel aan het waarachtige zijn: spijs, drank, toespijs,
enz.; of ware meening, verstandskennis, redekennis,
en wat meer tot de deugd gerekend wordt[150]?
Beoordeel dit eens aldus: Wat vindt gij, dat meer in
waarheid bestaat: hetgeen zich aan het onveranderlijke,
onsterfelijke en ware aansluit en zelf zoodanig is, en
in het zoodanige gevonden wordt; of hetgeen aan het
veranderlijke en sterfelijke zich aansluit en zelf zoodanig
is, en in het zoodanige wordt gevonden?—Ongetwijfeld
het eerste.—En is het onveranderlijke nu niet
even verwant met de wetenschap als met het zijn?—Ja.—En
ook met de waarheid?—Ook daarmede.—En
wat minder met de waarheid verwant is, is immers
ook minder verwant met het zijn?—Dat spreekt.—Is
nu niet al wat tot de pleging des ligchaams behoort
minder verwant met de waarheid en het zijn, dan al wat
betrekking op de ziel heeft?—Ongetwijfeld.—En doet
hierin ook het ligchaam zelf niet onder voor de ziel?—Zeker.—En
wat nu met hetgeen meer waarlijk bestaat
vervuld wordt en zelf meer waarlijk is, wordt dat niet
in waarheid meer vervuld, dan hetgeen, dat met het minder
waarlijk bestaande vervuld wordt, en zelf minder
waarlijk is?—Natuurlijk.—Zoo het dus aangenaam
is met hetgeen aan onze natuur verwant is ons gebrek
te vervullen, dan moet hetgeen meer in waarheid met
het meer wezenlijk bestaande wordt aangevuld, meer
waarachtig vermaak veroorzaken dan hetgeen aan het minder
wezenlijk bestaande deelachtig wordt, en minder in
waarheid wordt aangevuld, en dus ook een onzekerder
en minder waarachtig vermaak bekomt.—Dat kan niet
anders.—Die dus van verstand en deugd verstoken
steeds met feesten, smulpartijen, enz., bezig zijn, bewegen
zich, naar het schijnt, van beneden naar het midden
en terug, en gaan dáár hun leven door op neer;
maar hebben nooit hierover heen het ware boven gezien
en nog veel minder bereikt, noch zich in waarheid
met het wezenlijk bestaande vervuld, noch het bestendige
en zuivere vermaak geproefd; maar als vee voortdurend
naar beneden ziende, en zich naar de aarde en
naar de tafels bukkende, brengen zij hunnen tijd door
met eten, drinken, hun geslacht voortplanten, enz.;
en om meer daarvan te hebben, schoppen, stooten en vermoorden
zij elkander met ijzeren horens en hoeven; daar
zij nooit verzadigd worden, omdat zij zich niet met hetgeen
wezenlijk bestaat vervullen en het deel van hun
wezen, dat zij aanvullen, het verkregene niet kan behouden.—Hierop
zeide Glauco: Socrates! gij beschrijft
daar juist naar waarheid het leven der meeste
menschen.—Zijn dan ook hunne vermaken niet
noodzakelijk met smart vermengd, en slechts beelden en
schaduwen van het ware vermaak, die hunne kleur aan
de naastelkanderstelling ontleenen, en daardoor heel
wat vertoonen, en hevige begeerte bij de dwazen opwekken,
en strijd veroorzaken; zoo als Stesichorus
zegt, dat de strijd bij Troje om een beeld van Helena
gevoerd is, daar men de ware niet kende?—Dat kan
niet anders.—


XI. En heeft nu hetzelfde niet plaats ten opzigte van
de geestkracht, wanneer iemand uit eerzucht, twistgierigheid
of knorrigheid met nijd, geweld en drift, zonder
verstand of rede te gebruiken, zich door eer, overwinning
of wraak zoekt te bevredigen?—Voorzeker.—Willen
wij ons dan maar verstouten te zeggen, dat zelfs
de begeerten, die bij de winzucht en de twistgierigheid
behooren, wanneer zij zich bij het najagen van het vermaak
door kennis en redenering laten leiden, en slechts dat
nemen, wat de rede haar aanwijst, het meest, voor zoo
ver dit mogelijk is, waarachtig vermaak bekomen zullen,
daar zij dan de waarheid volgen; en dat zij dan ook het
natuurlijkste vermaak zullen krijgen, nademaal voor ieder
het beste tevens het natuurlijkste is?—Dat stem ik
toe.—Als zich dus de geheele ziel door de rede laat
leiden; en geen harer deelen in opstand is, dan volbrengt
zij niet slechts in het overige hare taak en is
regtvaardig; maar dan geniet ook ieder harer deelen het
beste, en, zoo veel mogelijk, het meest waarachtig vermaak.—Ongetwijfeld.—En
als een der andere deelen
de baas wordt, dan moet dat deel niet slechts zijn
eigen vermaak missen, maar ook de andere deelen vreemd
en niet waarachtig vermaak doen najagen.—Juist.—En
wat het verst van de wijsbegeerte en de rede verwijderd
is doet zulks het meest.—Dat spreekt.—En
is dit niet hetzelfde, als dat wat het verst van wet en orde
verwijderd is?—Natuurlijk.—En dat zijn de wellustige
en tirannische begeerten.—Juist.—En de koninklijke
en ordelijke begeerten zijn er het minst van
verwijderd.—Ja.—Dus is de tiran het verst van het
waarachtig en natuurlijk vermaak verwijderd, en de koning
het minst.—Dat spreekt.—En dus zal de tiran
het onaangenaamste, de koning het aangenaamste leven
hebben.—Dat kan niet anders.—En terwijl nu de
goede en regtvaardige den slechten en onregtvaardigen zoo
zeer in vermaak overtreft, zal hij hem in betamelijkheid
en schoonheid van leven, en in deugd nog heel wat meer
overtreffen.—Daar is geen twijfel aan.—


XII. Goed. Nu wij echter zoo ver zijn gekomen, moeten
wij het vroeger gezegde, waardoor wij hierheen gebragt
zijn, weer opnemen. Er was gezegd, dat de onregtvaardigheid
nuttig is voor den volmaakt onregtvaardigen,
die den schijn der regtvaardigheid weet aan te nemen[151];
niet waar?—Ja.—Dit nu moeten wij weer opnemen,
nadat wij het zijn eens geworden, welke de kracht der
regtvaardigheid en die der onregtvaardigheid is.—Hoe
meent gij?—Laat ons nu al sprekend een afbeeldsel
van de ziel vormen, opdat hij, die dat beweerde, eens
hoore, wat hij eigenlijk beweerde.—Hoedanig een afbeeldsel?—Een
van denzelfden aard als de monsters in
de fabelen, de Chimaera, Scylla, Cerberus, enz.,
die uit vreemdsoortige wezens waren zamengesteld.—O
zoo!—Vorm dan vooreerst de gedaante van een bont
en veelkoppig beest, van rondom bezet met de koppen
van tamme en wilde dieren en met het vermogen begaafd,
om die te veranderen en nieuwe te voorschijn te
brengen.—Dat is een heele kunst, doch daar woorden
gemakkelijker dan was of klei zijn te vormen, willen wij
het maar doen.—Vorm nu nog de gedaante van een
leeuw, en die van een mensch, maar laat de eerste verreweg
de grootste zijn, de tweede daarop in grootte volgen.—Dat
is gemakkelijker; ik heb het al klaar.—Vereenig
nu deze drie gedaanten met elkander, zoodat
zij als ’t ware tot één geheel zamengroeijen.—Het is
geschied.—Omgeef dat alles nu met de gedaante van
een mensch, zoodat voor iemand, die het binnenste niet
zien kan, maar alleen het buitenste omkleedsel waarneemt,
niets dan een mensch zigtbaar is.—Best.—Laat
ons nu hem, die beweert, dat het voor dezen
mensch nuttig is onregt te doen, en dat regtvaardig te
handelen voor hem niet nuttig is, onder het oog brengen,
dat hij eigenlijk beweert, dat het hem nuttig is
door rijkelijk voedsel dat veelkoppige beest benevens den
leeuw te versterken, maar den inwendigen mensch door
gebrek uit te putten, zoodat hij de twee anderen wel
volgen moet; en die twee anderen niet aan elkaar te gewennen
of genegen te maken, maar ze elkander te laten
bijten, bevechten en opeten.—Dat is het juist, wat
de lofredenaar der onregtvaardigheid beweert.—En
zegt de lofredenaar der regtvaardigheid niet, dat men
met woorden en daden den inwendigen mensch moet
versterken, en hem als een landman voor dat veelkoppige
beest laten zorgen, door daarin het tamme te kweeken en
te verplegen, maar den groei van het wilde te beletten;
en dat men hem den leeuw tot medehelper moet geven, om
alles te zamen te verzorgen en eensgezind te maken?—Juist;
dat zegt de lofredenaar der regtvaardigheid.—Dus
spreekt dan in alle opzigten de lofredenaar der regtvaardigheid
de waarheid, en die der onregtvaardigheid is
een leugenaar. Want ten aanzien van het vermaak, van
den roem, en van het nut, zegt hij, die de regtvaardigheid
prijst, wat waar is; doch hij die haar berispt, spreekt
onzin en berispt, wat hij in het minste niet kent.—Dat
vind ik ook.—Laat ons hem dan zachtjes ompraten,
want hij dwaalt niet met opzet, zeggende: beste
vriend! moeten wij niet zeggen, dat het goede en slechte
daarom door de wet onderscheiden wordt, dewijl het
goede de dierlijke deelen der natuur aan het menschelijke
of liever aan het goddelijke onderwerpt, maar het
slechte juist het omgekeerde doet? zal hij dat toestemmen,
of niet?—Zeker wel, als hij naar mij hooren
wil.—Is het dan volgens deze redenering voor iemand
nuttig op eene onregtmatige wijs goud te verkrijgen,
terwijl daardoor tevens zijn beste deel aan het slechtste
wordt onderworpen? of als hij voor dat goud zijn zoon
of dochter in slavernij bragt bij woeste en slechte menschen,
zou hem dat wel nut doen, en zou hij het op
die voorwaarde wel willen hebben; en als hij dan daardoor
zijn goddelijkste deel aan het goddeloosste en slechtste
zonder deernis onderwerpt, is hij dan niet rampzalig,
en ontvangt hij het dan niet op nog veel verschrikkelijker
voorwaarde dan Eriphyle, die voor een halsketen
haren man[152] in het verderf stortte.—Ongetwijfeld,
zeide Glauco, want ik zal maar voor hem antwoorden.—


XIII. En wordt de ongebondenheid ook niet juist
daarom afgekeurd, dewijl zij dat verschrikkelijke, groote,
veelkoppige beest sterker maakt dan goed is?—Natuurlijk.—En
wordt er niet over trotschheid en kwaadaardigheid
geklaagd, wanneer de leeuwen- en slangennatuur
bovenmate vermeerderd en versterkt is?—Voorzeker.—En
over weelde en verwijfdheid, wanneer men
dezelve verslapt en lafhartig maakt?—Dat spreekt.—En
klaagt men niet over vleierij en laagheid, wanneer
iemand de geestkracht aan dat veelkoppige beest onderwerpt,
en haar door deszelfs onverzadelijkheid laat verschoppen;
en van jongs af zijn best doet, om haar van
een leeuw in een aap te veranderen?—Ongetwijfeld.—En
waarom worden verscheidene beroepen als vernederend
beschouwd? Is het niet, omdat zij het beste deel
der ziel zwak maken; zoodat dit de andere niet kan regeren,
maar ze dient en alleen voor hunne drogredenen
ooren heeft?—Dat schijnt zoo.—En zeggen wij niet,
dat zulke menschen, om onder hetzelfde bestuur als de
beste te staan, aan dien besten, die door het goddelijke
in zijn binnenste bestuurd wordt, dienstbaar moeten
zijn; niet tot nadeel van den dienstbaren, gelijk Thrasymachus
meende[153], maar omdat het voor ieder beter
is bestuurd te worden door het goddelijke en redelijke,
liefst door dat in hem zelven, maar bij gebrek
daarvan door een ander van buiten, opdat door die eenheid
van bestuur onder allen zoo veel gelijkheid en
broederschap besta als mogelijk is?—Juist.—En iets
dergelijks wordt ook duidelijker door de wet bedoeld,
daar zij alle burgers van den staat beschermt; en ook
door de opvoeding der kinderen, daar wij ze niet vrij
laten, voordat wij in hun binnenste als in eenen staat eene
staatsregeling tot stand gebragt hebben, en door onze
rede de hunne ontwikkeld en die tot hunnen bewaker
en opziener gemaakt hebben; waarna wij ze vrij laten.—Dat
is duidelijk.—Zullen wij het dan nog in eenig
opzigt voordeelig noemen onregtvaardig of ongebonden
te zijn, of iets schandelijks te doen, waardoor men slechter
wordt, maar meer rijkdom of ander vermogen bekomt?—Wel
neen.—Of zullen wij zeggen, dat het
nuttig is, als men kwaad doet, verborgen te blijven en
niet gestraft te worden? Of wordt niet hij, die verborgen
blijft, nog slechter; terwijl bij hem, die ontdekt
en gestraft wordt, het dierlijke deel wordt getemd en
bedwongen, maar het redelijke vrij gemaakt; zoodat zijn
geheele ziel zich ten goede keerende en ingetogenheid,
regtvaardigheid en wijsheid verwervende zoo veel meer
in waarde wint dan een ligchaam, dat sterkte, schoonheid
en gezondheid bekomt, als de ziel meer waarde
heeft dan het ligchaam[154]?—Het laatste stem ik volkomen
toe.—En zal nu de verstandige niet steeds met
al zijne kracht daarnaar streven, en vooreerst die wetenschappen
eeren, die zijne ziel zóó kunnen maken,
maar de andere gering achten?—Dat spreekt.—Verder
zal hij bij de verpleging en voeding zijns ligchaams
zich dat dierlijke, redelooze vermaak niet ten
doel stellen; maar veel meer niet eens op zijne gezondheid
zien en niet vooral zijn best doen, om sterk, gezond
en schoon te wezen, zoo dit de ingetogenheid niet
bevordert; doch steeds zal het blijken, dat hij de harmonie
zijns ligchaams aan de bevordering van die der
ziel dienstbaar maakt.—Voorzeker, zoo hij althans een
waarachtig dienaar der muzen is.—En evenzoo zal hij
met het geld handelen, en dit niet door den lof der menigte
van zijn stuk gebragt onder aanhoudende kwelling
aanhoudend trachten te vermeerderen.—Dat vind
ik ook.—Maar ziende naar zijne inwendige staatsregeling,
zal hij zijn best doen om daar binnen niets door
overdaad of gebrek van zijn plaats te brengen, en dit
zoo veel mogelijk bij zijne inkomsten en uitgaven in het
oog houden.—Ongetwijfeld.—En ook eereposten zal
hij uit hetzelfde oogpunt beschouwen, en er dus gaarne
in deelen, voor zoo ver hij gelooft, dat ze hem beter
zullen maken; maar alle eer, die zijne stemming kan
bederven, zal hij in zijne bijzondere en openbare betrekkingen
ontwijken.—Maar als hij daarvoor bezorgd is,
zal hij zich dan wel met de staatszaken bemoeijen?—In
eene staatsregeling volgens zijne beginselen zeker wel,
doch mischien in zijn vaderland niet dan in bijzonder
gunstige omstandigheden.—Ik begrijp u, zeide hij. Gij
zegt in de staatsregeling, die wij juist besproken hebben,
die in woorden bestaat, doch denkelijk wel nergens
op aarde.—In den hemel[155] is echter misschien haar
voorbeeld zigtbaar voor hem, die het zien en zich er
naar vormen wil. Of zij evenwel bestaat of niet, doet
er niets toe; want in alle gevallen zal de wijze alleen in
haar zich met staatszaken bemoeijen, anders nergens.—Dat
laat zich denken.—




Voetnoten




[146] Waarschijnlijk wordt hier vooral het eten van voor offers
bestemd vleesch bedoeld.







[147] Zie mijne vertaling van den Phaedo, blz. 5.







[148] Zie Opklimmend deel der Wijsbegeerte, blz 46, 47,
de noot.







[149] Boek IV. Hoofdst. XIV.







[150] Zie mijne vertaling van den Phaedo, blz. 53, (3), en
blz. 64-66.







[151] Boek II. Hoofdst. V.







[152] De wigchelaar Amphiaraus voorzag, dat hij in oorlog
zou omkomen, en verstak zich, om niet gedwongen te
worden mede te trekken. Zijne vrouw liet zich door een gouden
halsketen omkoopen, om zijne schuilplaats te verraden.







[153] Boek I. Hoofdst. XVI.







[154] Boek II. Hoofdst. XIX. Ahrens, Grondbeginselen der
Mensch- en Zielkunde, vrij vertaald door Dr. J. Nieuwenhuis,
II. 231, 232. Phaedo, Hoofdst. LXII.







[155] In de wereld der ideën. Zie mijne vertaling van den
Phaedo, blz. 67. (3).









TIENDE BOEK.





I. Wanneer ik nu alles nog eens naga, zeide ik, komt
het mij voor, dat onze wetgeving in vele punten, maar
ook vooral ten aanzien van de dichtkunst goed is.—In
welk opzigt?—Daarin, dat de nabootsende dichtkunst
volstrekt niet wordt toegelaten; want, nu wij de verschillende
deelen der ziel beschouwd hebben, blijkt het
nog veel meer en duidelijker, dat wij die moeten buitensluiten.—Hoe
meent gij?—Om het u maar te
zeggen, want gij zult mij bij de treurspeldichters en de
anderen niet verklappen, vind ik al die soort van dichtstukken
verderfelijk voor de gezindheid van zulke toehoorders,
die in de kennis van het wezenlijk zijnde geen
tegengift hebben.—Waarom?—Dat zal ik zeggen.
Wel is waar verbiedt de genegenheid en achting, die ik
van jongs af voor Homerus had, mij te spreken, daar
hij van al die tragische sieraden de eerste uitvinder en
leermeester schijnt te wezen; maar, dewijl een mensch
niet boven de waarheid gaan mag, zal ik het toch maar
zeggen.—Dat is goed.—Hoor dan; of liever, antwoord
op mijne vragen.—Vraag op.—Kunt gij mij
ook in het algemeen zeggen, wat nabootsing is; op het
oogenblik zie ik het niet duidelijk in.—Zal ik het dan
inzien?—Dat zou niet onmogelijk zijn. Dikwijls toch
zien zelfs menschen met een zwak gezigt het een of ander
vroeger dan scherpzienden.—Dat is waar, doch nu
gij er bij zijt, zou ik het, als ik het merkte, niet eens durven
zeggen; zie liever zelf toe.—Willen wij dan maar
weer op onze gewone wijs onderzoeken? want wij zijn
gewoon van alle enkele dingen, die denzelfden naam dragen,
één idee te stellen. Dat begrijpt gij toch?—Ja
wel.—Laat ons dan maar het eerste het beste nemen.
Bij voorbeeld, er zijn vele rustbanken en tafels.—Ja.—En
zijn wij nu niet gewoon te zeggen, dat de vervaardigers
van zulke meubels de idee daarvan in het oog
vatten en dan rustbanken en tafels voor het gebruik
maken, en de andere dingen evenzoo? Geen dier werklieden
toch maakt de idee zelve.—Wel neen.—Zie
nu eens, of gij dezen kunstenaar kent.—Welken?—Die
alleen alles kan maken, wat ieder ander maakt.—Dat
moet al een knap en verwonderlijk persoon zijn.—Nog
niet, maar spoedig zult gij dit wel meer zeggen.
Diezelfde kunstenaar toch kan niet slechts alle huisraad
maken, maar hij maakt ook al wat op aarde groeit en
alle dieren en menschen, ja ook zich zelven, en de aarde,
en den hemel, en de goden, en al wat in den hemel
of in de onderwereld gevonden wordt.—Dat is al
een zeer knappe toovenaar.—Gelooft gij mij niet?
Zeg dan eens, of het u voorkomt, dat zulk een kunstenaar
volstrekt niet bestaat, of dat er in zeker opzigt wel
een maker van dat alles kan gedacht worden? Merkt gij
niet, dat gij zelf dat alles in zeker opzigt zoudt kunnen
maken?—In welk opzigt dan?—Het is zoo moeijelijk
niet, en wordt dikwijls genoeg gedaan; het allergemakklijkst,
alle kanten heenwenden; want dan zult gij nu eens de
zon en de hemelsche dingen maken, dan eens de aarde,
dan eens u zelven en dan weer andere menschen of dieren,
huisraad, planten, enz.—Nu ja; in schijn, maar
geenszins in waarheid.—Nu komt gij waar gij wezen
moet. Want tot deze kunstenaars behoort, geloof ik,
ook de schilder, niet waar?—Ja.—Gij zult echter,
denk ik, zeggen, dat hij dat alles niet in waarheid maakt.
In zeker opzigt toch maakt ook de schilder rustbanken,
niet waar?—Ja, in schijn maakt hij die ook.—


II. En de maker van rustbanken maakt immers, zoo
als gij daareven gezegd hebt, niet de idee van een rustbank,
maar eene bepaalde rustbank?—Ja.—Maar als
hij de idee niet maakt, dan maakt hij ook het eigenlijk
zijnde niet, maar iets, dat daarop gelijkt[156]; en als
iemand het volkomen zijn aan het werk van den rustbankenmaker
of van eenig ander werkman toeschreef,
zou hij dan wel de waarheid zeggen?—Volgens het
oordeel van de kenners der wijsbegeerte zeker niet.—Dus
moet het ons ook niet verwonderen, dat dit werk
de volkomenheid der waarheid der idee mist.—Wel
neen.—Willen wij nu volgens deze beginselen eens nagaan,
wat eigenlijk de nabootser is?—Als het u belieft.—Zoo
zijn er dan drie soorten van rustbanken;
ééne in de wereld der ideën, die wij moeten zeggen, dat
door God gemaakt is. Of weet gij een anderen maker?—Neen.—En
ééne, die de werkman gemaakt heeft.—Ja.—En
ééne, die de schilder gemaakt heeft; niet
waar?—Juist.—Dus moeten die drie soorten aan drie
vervaardigers, den schilder, den werkman, de Godheid
worden toegekend.—Juist, aan die drie.—Hetzij nu,
dat de Godheid het niet wilde, of dat er eenige noodzakelijkheid
was, om er niet meer dan ééne te maken;
in de wereld der ideën is maar ééne idee van een rustbank.
Twee dergelijke zijn er niet gemaakt, en kunnen
er niet bestaan[157].—Hoe dat?—Omdat, zoodra
er slechts twee waren, er weder ééne zou voor den dag
komen, wier beeldtenis deze twee droegen, en dat deze
dan de eigenlijke idee van een rustbank wezen zou, niet
die twee andere.—Dat is waar.—Daar nu, geloof ik,
de godheid dit inzag en wel de waarachtige idee van een
rustbank wilde scheppen maar geen rustbankenmaker
wilde wezen, heeft zij er in de wereld der ideeën slechts
ééne gemaakt.—Dat schijnt zoo.—Willen wij de godheid
dus den schepper der idee noemen?—Dat is regt,
want de geheele wereld der ideeën is toch haar werk.—En
den schrijnwerker moeten wij dan den vervaardiger
der rustbanken noemen.—Juist.—En verdient ook de
schilder den naam van schepper of vervaardiger van rustbanken?—Wel
neen.—Maar in welke betrekking staat
hij dan tot de rustbank?—Wij kunnen hem met het
meeste regt den nabootser noemen van hetgeen de anderen
vervaardigd hebben.—Dus staat de nabootser op
de derde plaats van de waarheid af?—Ja.—En dus
geldt van den treurspeldichter, daar hij een nabootser
is, en ook van al de andere nabootsers, dat zij op de
derde plaats van de waarheid afstaan.—Dat blijkt.—Wij
zijn het dus over den nabootser eens, maar zeg mij
nu nog dit van den schilder. Zoekt hij, naar uwe meening,
die ééne idee na te bootsen, of hetgeen de werklieden
vervaardigd hebben?—Het laatste[158].—En
zoekt hij dat zóó na te bootsen als het is, of zóó als
het schijnt? want dit moet gij nog bepalen.—Hoe
meent gij?—Zóó. Of eene rustbank op zijde of van
voren gezien wordt, is zij daarom anders, of is zij steeds
dezelfde, hoewel zij zich anders voordoet?—Het laatste,
want zij blijft dezelfde.—Let nu nog eens hierop.
Wat is nu het doel der schilderkunst. Zoekt zij ieder
ding zoo als het is na te bootsen of zoo als het schijnt?
Is zij de nabootsing van de waarheid of van den schijn?—Van
den schijn.—Dus is de nabootsing ver van het
ware; en het blijkt, dat zij alles daardoor maakt, dat
zij van alles slechts even den schijn aanroert. Zoo zal
b. v. een schilder eenen schoenmaker, of timmerman,
of anderen werkman schilderen, schoon hij hun
vak in het geheel niet verstaat; en toch, als hij een
goed schilder is, zal hij kinderen en domme menschen,
door hun die schilderij van verre te toonen, misleiden,
en ze doen meenen, dat zij in waarheid een schoenmaker,
enz., zien.—Natuurlijk.—Maar, mijn vriend!
over al zulke dingen moeten wij zóó denken. Wanneer
iemand ons zeide, dat hij eenen man ontmoet had, die
alle kunsten en wetenschappen verstond, en in alles uitmuntte,
dan zouden wij moeten oordeelen, dat hij een
dom mensch was, en waarschijnlijk een goochelaar en
nabootser ontmoet had, en zich door hem had laten
foppen, zoodat hij hem voor bijzonder knap gehouden
had, dewijl hij zelf niet in staat was kennis, onkunde
en nabootsing te onderscheiden.—Dat is volkomen
waar.—


III. Nu moeten wij de treurspeldichters en hunnen
aanvoerder, Homerus beschouwen, daar men ons somtijds
vertelt, dat deze dichters alle wetenschappen en
kunsten verstaan, en van alle menschelijke en goddelijke
dingen kennis hebben; want een goed dichter moet
toch, om fraai te kunnen dichten, de zaken, waarover
hij dicht, kennen, of er anders liever van zwijgen. Wij
moeten dus nagaan, of die lofredenaars in handen van
nabootsers gevallen zijnde zich hebben laten foppen, en
niet gezien hebben, dat dit werk op de derde plaats
van de waarheid afstaat en ook zonder hare kennis ligt
te maken is, daar het slechts schijn is en geen wezen;
of dat zij gelijk hebben, en de goede dichters inderdaad
kennis hebben van die dingen, waarover zij naar het
oordeel der menigte goed kunnen spreken.—Juist: dat
moeten wij nagaan.—Gelooft gij nu, dat, wanneer
iemand beide, het oorspronkelijke en het afbeeldsel maken
kon, hij zich bij voorkeur op het maken van afbeeldsels
werpen, en zich dat tot doel van zijn leven
stellen zou?—Wel neen.—Maar zoo hij, geloof ik,
in de dingen, die hij nabootst, in waarheid bedreven
was; dan zou hij zich veel eerder op het oorspronkelijke
werk dan op het nabootsen toeleggen, en dan zou hij
trachten vele schoone werken als gedenkteekens na te
laten; en hij zou liever de geprezene dan de prijzende
wezen.—Dat denk ik ook, want dat zou hem vrij wat
meer roem en voordeel aanbrengen.—Van andere dingen
willen wij nu Homerus en de overige dichters geen
rekenschap vragen, noch onderzoeken, of één hunner
van de geneeskunst verstand had, en niet alleen maar
geneeskundige spreekwijzen nabootste; en of ook eenige
dichter even als Esculaap menschen gezond gemaakt
of eene geneeskundige school heeft nagelaten; en ook
over de andere vakken willen wij maar heenstappen;
maar ten opzigte van het grootste en schoonste, dat
Homerus vermeldt, van oorlog, krijgsbewind, staatsbestuur
en opvoeding is het toch billijk hem eens het
volgende te vragen: beste Homerus! zoo gij in deugd
niet op de derde plaats van de waarheid afstaat en
slechts een maker van beelden, een nabootser zijt,
maar op de tweede plaats, en weten kunt, welke bezigheid
de menschen in den staat en in hun bijzonder leven
beter maakt: zeg ons dan eens, welke staat door
uw toedoen beter is ingerigt, zoo als Lacedaemon door
Lycurgus, en andere staten door anderen. Roemt
eenige staat u als wetgever en weldoener? Italie toch
en Sicilie roemen Charondas, en wij Solon, maar wie
u? Zal hij er één kunnen opnoemen?—Ik geloof
het niet, zeide Glauco; want zelfs zijne school heeft
nimmer iets dergelijks beweerd.—En wordt er ook verhaald
van een oorlog, die onder aanvoering of leiding
van Homerus met goeden uitslag gevoerd is?—Wel
neen.—Of worden er van hem, als van iemand vol
praktische wijsheid, vele schrandere denkbeelden over
kunsten of andere verrigtingen medegedeeld, gelijk van
Thales van Miletus, of van Anacharsis den Scyth[159]?—Niets
van dien aard.—Maar wordt er dan welligt verhaald,
dat Homerus niet in ’t openbaar maar in een
kleiner kring eenigen heeft opgeleid, die zijnen omgang
lief hadden en aan de nakomelingen eene Homerische levenswijze
overleverden, gelijk Pythagoras juist daarom
bemind werd, en zijne aanhangers nog tegenwoordig
zich door de zoogenaamde Pythagorische levenswijs
van anderen onderscheiden?—Niets dergelijks is bekend,
Socrates! Ja, zelfs schijnt de beschaving van
Creophilus, den vriend van Homerus, nog minder
geweest te zijn dan zijn naam aanduidt[160], wanneer ten
minste de overlevering waar is. Want zij zegt, dat hij
Homerus reeds bij zijn leven schandelijk verwaarloosd
heeft.—


IV. Juist, zeide ik. Maar, Glauco! meent gij, dat,
als Homerus in waarheid geschikt was om de menschen
te onderwijzen en beter te maken, en daarvan meer
verstond dan nabootsen, hij zich niet vele vrienden, die
hem eerden en beminden, zou verworven hebben? Protagoras
toch van Abdera en Prodicus van Ceos en
vele anderen kunnen hunne bekenden wel doen gelooven,
dat zij geenen staat, ja geen huisgezin, goed zullen
kunnen besturen, zoo zij hun onderwijs niet bijwonen;
en om die wijsheid worden zij zoo hoog gewaardeerd,
dat hunne aanhangers hen schier op de handen dragen;
en zouden dan Homerus of Hesiodus, zoo zij de
menschen tot het verkrijgen van deugd hadden kunnen
helpen, als liedjeszangers hebben moeten omzwerven, en
niet veeleer door hunne tijdgenooten boven goud gewaardeerd
en te huis gehouden zijn; ja zouden deze,
als zij hen daartoe niet konden overreden, hen niet overal
op den voet gevolgd zijn, tot dat zij genoeg van hen
geleerd hadden?—Gij zegt volkomen de waarheid,
Socrates! geloof ik.—Dus moeten wij stellen, dat al
de dichters van Homerus af nabootsers zijn van beelden
van deugd en wat zij verder bezingen, doch de waarheid
daarvan niet bezitten; en dat, zoo als wij zeiden,
dat een schilder zonder het schoenmaken te kennen voor
menschen, die dat ook niet kennen maar alleen op het
uiterlijk en de kleur letten, een schoenmaker schilderen
zal, ook de dichter met woorden de uitwendige gedaante
der kunsten afbeeldt, zonder er iets meer dan de
nabootsing van te verstaan, en daardoor aan dergelijke
menschen, die alleen op de woorden letten, wanneer hij
van schoenmaken[161], van krijgsbewind of van wat dan
ook in zijne verzen spreekt, bijzonder goed schijnt te
spreken, daar die wijze van voordragt zoo veel kracht
heeft om door streeling des gehoors de menschen in te
pakken. Want gij weet, hoe die voortbrengselen der
dichters, als zij in gewone taal worden overgebragt, er
uitzien, want zoo hebt gij ze wel gezien[162].—O ja.—En
zien zij er dan niet uit als alledaagsche gezigten,
wanneer de blos der jeugd die verlaten heeft?—Ja.—Let
nu nog eens hierop. Zeiden wij niet, dat die nabootsende
dichter van beelden geenszins de waarheid
kent, maar alleen den schijn?—Ja.—Laat ons dit nu
niet half besproken laten, maar geheel onderzoeken.—Zeg
op.—De schilder zal b. v. toomen en een gebit
schilderen.—Ja.—En de leersnijder en de smit zullen
ze maken.—Ja.—En weet nu de schilder, hoe
de toomen en het gebit wezen moeten? of weten dat niet
eens de leersnijder en de smit, die ze gemaakt hebben,
maar alleen de ruiter, die de kunst verstaat, om ze te
gebruiken?—Alleen de laatste.—En is het zoo niet
met alles?—Hoe?—Dat ten aanzien van alle dingen
drie kunsten bestaan, de gebruikende, de vervaardigende
en de nabootsende.—Ja.—En bestaat nu de deugd,
schoonheid en geschiktheid van eenig werktuig, eenig
dier of eenige daad niet alleen ten opzigte van het
gebruik, waarvoor het bestemd is?—Juist.—Dus moet
de gebruiker van ieder ding daar het meeste verstand
van hebben, en aan den vervaardiger zeggen, of het
in het gebruik goed of slecht is. Bij voorbeeld een
fluitspeler zegt aan den fluitemaker hoe hij de fluit moet
maken, en deze doet dat.—Natuurlijk.—Dus heeft
de eerste kennis van goede en slechte fluiten; en de
tweede gelooft hem op zijn woord.—Ja.—Dus zal
omtrent de deugd of slechtheid van een werktuig de
maker een ware meening hebben, daar hij met den kenner
omgaat en het van hem hooren moet; maar de gebruiker
heeft kennis.—Juist.—Maar zal nu de nabootser
omtrent de deugd en slechtheid van hetgeen hij
schildert door het gebruik kennis hebben, of ware meening
door noodzakelijken omgang met een kenner, die
hem zegt, hoe hij schilderen moet?—Geen van beiden.—Dus
zal de nabootser geen kennis noch ware meening
van de deugd of slechtheid van hetgeen hij nabootst
bezitten?—Het blijkt van neen.—Maar heeft dan
de nabootsende dichter wel bijzonder veel verstand van
hetgeen hij bezingt?—Neen.—En toch bootst hij na,
zonder van ieder ding de deugd of slechtheid te kennen,
maar, zoo als blijkt, bootst hij dat na, wat aan
de onbedrevene menigte schoon voorkomt.—Niets anders.—Hierover
zijn wij het dus genoegzaam eens, dat
de nabootser geen noemenswaardige kennis heeft van hetgeen
hij nabootst, maar dat de nabootsing slechts spel,
geen ernst is, en dat zij, die de tragische dichtkunst
uitoefenen, allen tot klasse der nabootsers behooren.—Juist.—


V. Bij Zeus! zeide ik, staan de voortbrengselen dier
nabootsing nu niet op de derde plaats van de waarheid
af?—Ja.—En op welk gedeelte van de ziel des menschen
oefenen zij hunnen invloed uit?—Hoe meent gij
dat?—Dat zal ik u zeggen. Dezelfde grootte doet zich
aan ons oog verschillend voor, naarmate wij ze van nabij
of van verre zien.—Ja.—En dezelfde dingen schijnen
krom en regt, naarmate zij half in of geheel buiten
het water gezien worden; of hol en bol, naar dat het
spel der kleuren het gezigt misleidt, zoodat duidelijk al
die verwarring slechts in ons zetelt, niet in de dingen
zelve; en de perspectief-teekening[163], de goochelkunst en
andere dergelijke bedriegerijen houden niet op van deze
onze vatbaarheid voor dwaling gebruik te maken.—Dat
is waar.—En zijn nu meten, wegen en tellen niet
de beste hulpmiddelen, om ons niet aan het schijnbaar
grootere, of zwaardere, of meerdere te hechten, maar aan
hetgeen door maat, gewigt en berekening als zoodanig
erkend wordt?—Natuurlijk.—En dit is het werk van
het redelijke deel der ziel?—Juist.—En nu komt
dikwijls, wanneer dit gemeten en de betrekkelijke grootte
der dingen aangewezen heeft, de uiterlijke schijn daar
niet meê overeen.—Ja.—En zeiden wij nu niet, dat
hetzelfde over dezelfe dingen niet te gelijk twee tegenstrijdige
meeningen kan hebben?—Ja.—Dus is het
deel der ziel, dat eene meening tegen die maat koestert,
niet hetzelfde, als hetgeen zich aan die maat houdt.—Dat
spreekt.—Edoch wat op maat en redenering vertrouwt,
is het beste deel der ziel.—Ongetwijfeld.—En
wat daartegen strijdt, hoort dus tot het minder goede in
den mensch.—Dat kan niet anders.—Hierop nu had
ik het oog, toen ik zeide, dat de schilderkunst, of liever
de nabootsing in het algemeen, ver van de waarheid
haren arbeid verrigt, en zich met die eigenschappen der
ziel, die ver van het verstand zijn, verbindt en verbroedert,
en daarmede niets heilzaams of waarachtigs op het
oog heeft.—Dat is volkomen waar.—Daar dus de nabootsing
weinig waarde heeft, en zich met het minder
goede in den mensch verbindt, brengt zij ook niet veel
bijzonders voor den dag.—Dat schijnt zoo.—En geldt
dit alleen van de nabootsing voor het gezigt, of ook van
die voor het gehoor, van de dichtkunst?—Waarschijnlijk
ook van de laatste.—Wij moeten dit echter niet
om eene waarschijnlijke overeenkomst met de schilderkunst
aannemen, maar ook hier bepaald onderzoeken,
of dat deel der ziel, waarvoor de nabootsing der dichtkunst
bestemd is, tot hare hoogere of lagere deelen behoort.—Juist.—Dit
moeten wij nu voorop stellen,
dat die nabootsing menschen nabootst, die iets ondergaan
of zelf handelen, zich ten gevolge daarvan gelukkig
of ongelukkig vinden, en zich daarover verheugen
of bedroeven. Komt het niet alles hierop neder?—Ja.—En
is nu de mensch het in dat alles met zich zelven
eens; of heeft hij, even als bij het gezigt, ook bij het
handelen dikwijls tegenstrijdige denkbeelden, zoodat hij
met zich zelven oneens is? Doch daar herinner ik mij,
dat wij dit niet meer behoeven na te gaan; want wij
hebben vroeger reeds genoeg beredeneerd, dat onze ziel
met ontelbare tegenstrijdigheden van dien aard vervuld
is[164].—Dat is waar.—Of het waar is. Iets echter,
dat wij toen hebben overgeslagen, vind ik, dat wij nu
nog behandelen moeten.—Wat?—Wij zeiden toen
reeds, dat een redelijk mensch, als hij zijn zoon of iets
anders, dat hem veel waard is, verliest, dit gemakkelijker
dan anderen zal dragen[165].—Ongetwijfeld.—Nu
moeten wij nog eens nagaan, of hij het zich volstrekt
niet zal aantrekken, dan wel of dit onmogelijk is,
maar hij toch zijne droefheid zal matigen.—Het laatste.—Zeg
mij nu nog eens dit van hem. Wanneer
denkt gij, dat hij meer zal trachten zich tegen zijn verdriet
te verzetten en het meester te worden, als hij door
zijne gelijken gezien wordt, of als hij in de eenzaamheid
is?—Natuurlijk veel meer, als hij gezien wordt.—In
de eenzaamheid echter, zou hij veel durven zeggen,
waarover hij zich schamen zou, als iemand het
hoorde; en veel doen, wat hij niet gaarne zou willen,
dat een ander zag.—Dat is wel te denken.—


VI. En wordt hij nu niet door de voorschriften der
rede vermaand, om zich tegen zijn verdriet te verzetten,
terwijl de hartstogt hem drijft, om er aan toe te geven?—Ja.—En
als er in den mensch ten aanzien
van hetzelfde tegenstrijdige neigingen zijn, dan zeggen
wij immers, dat er twee deelen in hem zijn moeten?—Natuurlijk.—En
is nu het ééne niet gewillig, om zich
naar de voorschriften der rede te voegen?—Hoe zoo?—De
rede zegt, dat het schoon is zich bij rampen zoo stil
mogelijk te houden en niet knorrig te worden, daar men
niet weet, wat in zulke dingen goed of kwaad is[166],
en het morren toch niet helpt, en geen menschelijke zaken
zoo veel belangstelling verdienen, en de droefheid
ons belet datgene te doen, wat zoodra mogelijk geschieden
moet.—Wat meent gij?—Over het gebeurde
na te denken, en als de teerling geworpen is, zijne
zaken zóó in te rigten, als de rede zegt, dat dan het
beste is, en niet zich gestooten hebbende als een kind
de bezeerde plaats vast te houden en een geruimen tijd
te blijven schreeuwen, maar steeds zijne ziel te gewennen,
om spoedig te trachten het kranke deel te genezen
en wat gevallen is op te rigten, en daardoor dat gejammer
te doen ophouden.—Dat is waarlijk het beste
gedrag in tegenspoed.—Aan die voorschriften der rede
wil nu het beste deel der ziel gehoorzamen.—Natuurlijk.—En
het deel, dat ons naar het herdenken
van het ongeluk en naar het weeklagen heentrekt, en
zich daar niet mee verzadigen kan; moeten wij niet zeggen,
dat dit redeloos, traag en lafhartig is?—Ja zeker.—En
geeft nu dit laatste, het hartstogtelijke, niet
velerlei stof tot nabootsing, terwijl daarentegen een redelijke,
kalme gezindheid, die steeds aan zich zelve gelijk
blijft, niet ligt is na te bootsen, noch uit de nabootsing
gemakkelijk te herkennen, vooral voor zulk
eene vergadering van allerlei menschen als in den schouwburg
bijeenkomt, die van een dergelijk karakter geen
denkbeeld hebben.—Dat is zoo.—Dus is natuurlijk
een nabootsend dichter daar vreemd van, en zijne wijsheid
is er niet op gemaakt om aan zulk een mensch te
bevallen, zoo hij anders door de menigte zal worden toegejuicht;
maar hij wendt zich naar de hartstogtelijke en
afwisselende gemoedsgesteldheid, daar die gemakkelijk
is na te bootsen.—Dat spreekt.—Dus hebben wij regt
hem te nemen en tegenover den schilder te zetten, want
hij gelijkt op dezen in het voortbrengen van dingen, die
heel wat bij de waarheid achterstaan, en tevens daarin,
dat ook hij zich niet wendt tot het beste, maar tot een
van de mindere deelen der ziel. Dus doen wij billijk
met hem in een staat, die goed ingerigt moet wezen,
niet toe te laten, omdat hij het lagere der ziel opwekt,
voedt en versterkt, maar de rede verderft; gelijk iemand,
die in een staat de slechtsten magtig maakte en de beteren
vervolgde; en wij zullen zeggen, dat de nabootsende
dichter op dezelfde wijs in ieders ziel eene slechte
staatsregeling maakt door het vleien van haar redeloos
gedeelte, dat groot en klein niet kan onderscheiden,
maar hetzelfde dan groot en dan klein noemt; en dat
hij slechts beelden voortbrengt, maar zeer ver van de
waarheid afstaat.—Dat is volkomen juist.—


VII. Wij hebben evenwel het ergste nog niet gezegd.
Want dat die dichtkunst zelfs hen, die zich betamelijk
gedragen, op weinigen na, bederft, dat is het allerergste.—Als
zij dat doet, natuurlijk.—En dat doet
zij. Hoor maar eens. Wij allen toch, zelfs de besten
niet uitgesloten, Homerus of een anderen treurspeldichter
eenen held hoorende nabootsen, die zich in rampspoed
met vele woorden beklaagt, en jammert, en zich
op de borst slaat, scheppen daar vermaak in en geven
er ons aan over en volgen hem met deelneming, en beijveren
ons hem, die ons het meest in die stemming
brengt, als den besten dichter te prijzen.—Dat is waar.—En
wanneer wij daarentegen zelve in ongeluk komen,
dan stellen wij onzen roem integendeel daarin, dat wij
ons bedaard houden en ons zelven beheerschen, daar dit
mannelijk, en het andere, dat wij te voren prezen, verwijfd
is.—Dat is óók waar.—Maar is het dan in
den haak, op het zien van zulk een gedrag, waarover
wij ons zelven zouden schamen, geen afkeuring te gevoelen,
maar ons te vermaken en het mooi te vinden?—Dat
is eigenlijk ongerijmd.—Toch niet; zoo gij het aldus
beschouwt.—Hoe?—Als gij bedenkt, dat dat
deel onzer ziel, hetwelk bij onze persoonlijke rampen
wordt onderdrukt en belet zich met geween en gejammer
naar zijnen lust te verzadigen, dan door die dichters
verzadigd wordt, en daarin behagen schept, terwijl
ons beste deel, als het door redenering en oefening niet
genoeg ontwikkeld is, de wacht verwaarloost, dewijl het
lot van andere menschen beschouwd wordt, en er toch
niets schandelijks in steekt, een ander, die den naam
van regtschapen heeft, al jammert hij ten onpas, te prijzen
en te beklagen, en wij geen lust hebben van het
vermaak, dat wij daardoor genieten, afstand te doen en
het heele gedicht te verwerpen. Weinigen toch zijn in
staat te begrijpen, dat wij die beoordeeling van vreemde
lotgevallen van zelfs op de onze overbrengen, want dat,
als wij daarbij onze weekhartigheid gevoed hebben, deze
in onze eigene rampen moeijelijk is onder te houden.—Dat
is volkomen waar.—En geldt het nu niet ook van
het belagchelijke, dat potsen, die men zich schamen zou
zelf te maken, in de nabootsing van het blijspel gaarne
gehoord en niet afgekeurd worden, daar wij hier evenzoo
handelen als bij het treurige? Want de lust tot potsenmaken,
die wij door de rede bedwongen, om ons niet
weg te gooijen, laten wij dan los, en merken niet, dat
wij, als zij dáár versterkt is, haar dikwijls meê naar huis
dragen en ons belagchelijk aanstellen.—Juist.—En ten
opzigte van wellust en toorn, en andere begeerten en
aangename of onaangename gewaarwordingen, waarmeê
wij telkens te doen hebben, heeft de dichterlijke nabootsing
dezelfde uitwerking. Want zij begiet hetgeen
zij moest laten verdorren, en maakt dat in ons heerschende,
wat wij moeten beheerschen, zoo wij beter en gelukkiger
in plaats van slechter en rampzaliger zullen worden.—Dat
kan ik piet tegenspreken.—Wanneer gij
dus, Glauco! lofredenaars van Homerus ontmoet, die
zeggen, dat deze dichter Griekenland beschaafd heeft,
en dat men, om de menschelijke zaken te leeren behartigen,
hem moet bestuderen en naar zijne voorschriften zijn
geheele leven moet inrigten, dan zult gij hen wel liefhebben
en erkennen, dat zij hun best doen om braaf te
wezen, en toestemmen, dat Homerus een groot dichter
en de vader van het treurspel geweest is; maar gij
zult niet uit bet oog verliezen, dat wij geen andere dichtkunst
dan gezangen ter eere der goden en lofdichten op
edele daden in den staat moeten opnemen; en dat, als
wij die slechts op vermaak doelende muze in toonkunst
of verzen toelaten, vermaak en smart in plaats van wetten
en redelijke overtuiging onzen staat regeren zullen.—Dat
is volkomen waar.—


VIII. Dit zij de verdediging onzer vroegere uitspraak
over de dichtkunst, en strekke ten bewijs, dat wij haar
met regt uit den staat verbannen hebben, daar wij niet
anders konden. Laat ons, om niet van hardheid en onbeschaafdheid
beschuldigd te worden, haar nu nog herinneren,
dat er een oud verschil tusschen de wijsbegeerte
en de dichtkunst bestaat, gelijk te zien is uit gezegden
als deze: het hondje, dat tegen zijn meester blaft,
of: die sterk is in dwaselijk zwetsen, of: waar ’t volk
regeert, dat God beweert te kennen, of: die ernstig over
kleine zaken twisten, en door gebrek enz., en uit ontelbare
andere blijken van oude vijandschap. Met dat al
moeten wij zeggen, dat, als de slechts op vermaak doelende
dichtkunst en nabootsing haar regt om in een goeden
staat te wonen bewijzen kunnen, wij bereid zijn ze
toe te laten; daar wij, al mag de waarheid er niet voor
achterstaan, gaarne bekennen willen door haar gestreeld
te worden. Of wordt gij niet door haar gestreeld, mijn
beste, vooral wanneer gij haar in de werken van Homerus
beschouwt?—Wel zeker.—Dus is het billijk,
dat zij, om weêrom te mogen komen, zich in verzen verdedige.—Juist.—Wij
zullen ook hare voorstanders,
die geen dichters maar liefhebbers der dichtkunst zijn,
de vergunning geven haar in proza te verdedigen, en te
bepleiten, dat zij niet slechts aangenaam, maar ook nuttig
voor de staten en de burgers is; en wij zullen bereidwillig
toeluisteren, daar wij er bij winnen zullen,
als zij niet slechts aangenaam maar ook nuttig blijkt
te wezen.—Natuurlijk.—Maar zoo niet, dan, mijn
vriend! moeten wij als iemand, die eene verkeerde liefde
met geweld onderdrukt, hoezeer door onze opvoeding
eene groote liefde voor die dichtkunst in ons ontstaan
is, haar ja wel vriendelijk en met achting bejegenen,
maar zoo lang zij zich niet voldoende geregtvaardigd
heeft, aan onze redenering vasthouden, en oppassen
niet weder tot eene verkeerde liefde voor haar te vervallen.
Wij zullen dan bedenken, dat wij zulk eene dichtkunst
niet als waarachtig en prijselijk vereeren moeten, maar
dat de toehoorders, uit vrees voor omkeering van de staatsregeling
in hun binnenste, voor haar op hunne hoede
moeten zijn, en het besprokene over de dichtkunst niet
uit het oog moeten verliezen.—Daar ben ik het volmaakt
mede eens.—Het is dan ook van meer belang
dan het schijnt, Glauco! of men goed of slecht is:
zoodat eer, noch rijkdom, noch magt, noch dichtkunst
waardig is, dat om haar de regtvaardigheid en de overige
deugd verwaarloosd worde.—Naar aanleiding van
het gesprokene stem ik dat geheel toe; en dat zal, denk
ik, een iegelijk doen.—


IX. En nu hebben wij nog de grootste aan de deugd
verknochte en voorgestelde belooningen niet eens doorloopen.—Die
moeten al heel groot zijn, als zij de gezegde
nog overtreffen.—Maar wat is eigenlijk groot in
een kleinen tijd? En klein is toch het geheele tijdsverloop
van de kinderjaren tot de grijsheid in vergelijking
met den geheelen tijd.—Zoo goed als niets.—En moet
een onsterfelijk wezen dan van zulk een kort tijdsverloop,
en niet van den geheelen tijd werk maken?—Eigenlijk
niet, maar wat bedoelt gij daarmede?—Begrijpt
gij dan niet, dat onze ziel onsterfelijk is, en nimmer
vergaat?—Toen zag Glauco mij met verwondering
aan, en zeide: Wel neen ik! kunt gij dat bewijzen?—Ik
hoop van ja, zeide ik, en gij kunt het ook,
want het is volstrekt niet moeijelijk.—Voor mij wel,
en ik zou dus gaarne dat niet moeijelijke bewijs eens
van u hooren.—Met vermaak.—Zeg op dan.—


Gij maakt immers onderscheid tusschen goed en
kwaad?—Wel zeker.—Denkt gij daarover dan even
als ik?—Hoe?—Dat al wat vernietigt en bederft
kwaad is, en al wat behoudt en bevoordeelt goed.—Ja.—En
heeft nu niet ieder ding zijn eigen kwaad en
goed; b. v. de oogen de blindheid, en het ligchaam in
’t algemeen de ziekte, het graan den brand, het hout
de verrotting, het koper en ijzer den roest, met één
woord ieder ding zijn eigen kwaad?—Ja.—En wanneer
dat kwaad eenig ding treft, maakt het dat slechter
en eindigt met het te vernietigen.—Natuurlijk.—Dus
doet ieders eigen kwaad en eigene slechtheid ieder ding
vergaan, of, als dat het niet verdelgt, kan iets anders
dit nog veel minder doen. Het goede toch of het onverschillige
is geen oorzaak van verderf.—Onmogelijk.—Maar
als wij dus iets vinden, dat wel een eigen
kwaad heeft, waardoor het slecht wordt, maar dat daardoor
toch niet wordt ontbonden en vernietigd; kunnen
wij dan niet besluiten, dat dit ding niet vergaan kan?—Natuurlijk.—En
is er nu ook een eigen kwaad voor
de ziel, dat haar slecht maakt?—Wel zeker; alles wat
wij daareven besproken hebben, de onregtvaardigheid,
losbandigheid, lafhartigheid en dwaasheid.—Kan nu
een van deze haar ontbinden en vernietigen? Pas op,
dat wij nu niet gefopt worden, meenende, dat een onregtvaardig
en dwaas mensch, wanneer hij op onregt
betrapt wordt, door die onregtvaardigheid, als slechtheid
der ziel, vergaat. Doe liever aldus: gelijk het kwaad
des ligchaams, de ziekte, het ligchaam verteert en verderft,
tot dat het ophoudt een ligchaam te zijn, zoo komt
al het genoemde door zijn eigen kwaad, dat er zich aan
hecht en het verteert; tot vernietiging; niet waar?—Ja.—Komaan
dan! beschouw ook de ziel op dezelfde
wijs.—Als de onregtvaardigheid en overige ondeugd
zich aan haar hecht en in haar nestelt, verteert en verderft
deze haar dan, tot dat zij haar van het ligchaam
gescheiden en gedood heeft?—Wel neen, dat volstrekt
niet.—Het is echter ondenkbaar, dat de slechtheid
van iets anders een ding zal doen vergaan, dat door zijne
eigene slechtheid niet vergaat.—Dat is ondenkbaar.—Bedenk
dan ook eens, Glauco! dat wij de vernietiging
des ligchaams niet aan de slechtheid van het voedsel,
waarin die ook bestaan moge, toeschrijven, maar oordeelen,
dat, als de slechtheid van het voedsel in het
ligchaam de slechtheid des ligchaams te weeg brengt,
hetzelve ten gevolge van dat voedsel door zijn eigen
slechtheid, de ziekte, vernietigd wordt; terwijl wij nooit
zullen meenen, dat door de slechtheid van het voedsel,
hetwelk toch heel iets anders dan het ligchaam is, het
daarvan verschillende ligchaam vernietigd wordt; tenzij
het eigenaardige kwaad des ligchaams ten gevolge van
hetzelve wordt opgewekt.—Juist.—


X. Op dezelfde wijs nu moeten wij, zoo niet door
de slechtheid des ligchaams in de ziel de haar eigene
slechtheid wordt veroorzaakt, nimmer meenen, dat de
ziel door een vreemd kwaad zonder hare eigene slechtheid
vernietigd wordt, dewijl zij dan door het kwaad
van iets anders vergaan zou.—Dat laat zich hooren.—Dus
moet óf deze redenering weerlegd worden, óf, zoolang
zij niet weerlegd is, moeten wij ontkennen, dat door
koorts of eenige andere ziekte of verwonding, ook al
sneed men het geheele ligchaam in kleine stukjes, de
ziel vergaat, tenzij men bewijzen kan, dat zij door die
rampen des ligchaams zelve onregtvaardiger en goddeloozer
wordt; maar wij moeten niet toegeven, dat, als
een vreemd kwaad in een ander ding ontstaat, iets, wat
dan ook, dat van zijn eigen kwaad verschoond blijft,
daardoor kan vernietigd worden.—Maar, denkelijk zal
wel nooit iemand bewijzen, dat de zielen der stervenden
door den dood onregtvaardiger worden.—En als iemand
onze redenering van nabij durft aantasten, en, om de
onsterfelijkheid der zielen niet te moeten erkennen, durft
zeggen, dat de stervende slechter en onregtvaardiger
wordt; dan zullen wij oordeelen, dat, als hij, die dat
zegt, gelijk heeft, de onregtvaardigheid eene doodelijke
ziekte is, en door haar eigen kracht hen, die haar krijgen,
doet sterven, en wel meer of minder snel, naar
mate zij meer of minder hevig is; en dat niet, gelijk
men nu zegt, de onregtvaardigen door de straffende
hand van anderen gedood worden.—Bij Zeus! de onregtvaardigheid
was zoo erg niet, als zij doodelijk was
voor hem, die haar kreeg, want dan was zij eene verlossing
van rampen; maar ik geloof, dat zij integendeel,
als zij kan, de anderen doodt, maar hem, die haar heeft,
zoo veel mogelijk in ’t leven en tevens uit den slaap
houdt; zoo ver is het er van daan, dat zij doodelijk zou
wezen.—Dat zegt gij goed. Want als de eigene slechtheid
en het eigen kwaad der ziel haar niet kan dooden en
vernietigen; dan zal een kwaad, dat de strekking heeft
om iets anders te verdelgen, haar nog veel minder doen
vergaan.—Nog veel minder.—En daar zij dus door
geen kwaad, noch vreemd, noch eigen wordt vernietigd,
is zij natuurlijk eeuwig en bijgevolg onsterfelijk.—Dat
spreekt.—


XI. Dit kunnen wij dus als uitgemaakt beschouwen.
Maar, als dit zoo is, dan begrijpt gij ook, dat het aantal
zielen steeds hetzelfde blijft. Want als er geene
vergaat, kan dit niet verminderen; en ook niet vermeerderen,
want, zoo het getal der onsterfelijke dingen vermeerderde,
moesten er sterfelijke dingen onsterfelijk worden,
en dan zou eindelijk alles onsterfelijk zijn[167].—Dat
is waar.—Dit moeten wij echter niet meenen,
want het houdt geen steek; noch ook, dat de ziel inwendig
vele verschillende eigenschappen en deelen bevat.—Hoe
zegt gij?—Het is niet denkelijk, dat iets
onsterfelijks, zoo als wij gezien hebben dat de ziel is,
uit vele deelen bestaat en niet op de allerbeste en eenvoudigste
wijs is zamengesteld[168].—Dat is niet te denken.—Dat
dus de ziel onsterfelijk is, moet uit onze
tegenwoordige en andere redeneringen worden toegestemd;
maar om te weten, hoe zij wezenlijk is, moet
men haar niet beschouwen, zoo als zij zich nu door de
gemeenschap met het ligchaam en andere rampen beschadigd
voordoet, maar zij moet door de redenering in hare
zuiverheid beschouwd worden; en dan zal men haar
nog veel schooner vinden en nog vrij wat duidelijker
de regtvaardigheid en onregtvaardigheid en wat wij verder
besproken hebben, doorzien. Hetgeen wij er nu
van gezegd hebben, is, naar het zich op het oogenblik
voordoet, wel waar; doch wij hebben de ziel in zulk
eenen toestand gezien als waarin sommigen zeggen den
zeegod Glaucus gezien te hebben, wiens oude gedaante
moeijelijk kan herkend worden, daar zijn ligchaam
door de golven gebeukt en beschadigd is, en er schelpen,
zeegras, enz., aan zijn vastgegroeid, zoodat zijn
uiterlijk meer op een beest dan op zijne vroegere gedaante
gelijkt. In zulk een toestand beschouwen wij ook
de ziel ten gevolge van ontelbare rampen. Gij moet
echter derwaarts zien, Glauco!—Werwaarts?—Naar
hetgeen de wijsbegeerte van haar leert; en gij moet bedenken,
in welken omgang zij is; en welke omgang eene
behoefte is voor haar, die verwant is aan het goddelijke,
onsterfelijke, eeuwige; en hoe zij worden zou, als
zij zich daaraan geheel kon overgeven en door die aandrift
uit de zee, waarin zij ligt, werd opgeheven en
bevrijd van al die onreinigheden, waarmede zij nu
ten gevolge van die zoogenaamd gelukkige smulpartijen
van rondsom begroeid is. En dan zou men haar kunnen
zien, zoo als zij er wezenlijk uitziet, en kunnen beoordeelen
of zij enkel- of meervoudig is, en hoe het eigenlijk
met haar staat[169]. Nu hebben wij, geloof ik, hare
lotgevallen, en de verschillende gedaanten, die zij in
het menschelijk leven aanneemt, voldoende behandeld.—Ongetwijfeld.—


XII. Wij hebben dus het overige in onze redenering
op zij gezet, en niet gesproken van het loon of den
roem der regtvaardigheid, zoo als gij zeidet, dat Hesiodus
en Homerus doen; en wij hebben gevonden, dat
de regtvaardigheid zelve voor de ziel zelve het allerbeste
is, en dat deze regt handelen moet, ook al had zij
den ring van Gyges, en den helm van Hades nog bovendien.—Juist.—Maar
Glauco! zouden wij nu niet
zonder ergernis daarenboven aan de regtvaardigheid en
de overige deugd het loon kunnen toewijzen, dat om
harentwil aan de ziel door goden en menschen bij het leven
en na den dood wordt gegeven?—Wel zeker.—Geeft
mij dan maar terug wat ik u geleend heb.—Wat meent
gij?—Hetgeen ik u heb toegegeven, dat de regtvaardige
onregtvaardig mogt schijnen en de onregtvaardige
regtvaardig[170]. Want gij meendet, dat, al kan zoo iets
goden en menschen niet verborgen blijven, wij het toch
om de redenering eens moesten veronderstellen; ten
einde de regtvaardigheid zelve met de onregtvaardigheid
te kunnen vergelijken. Herinnert gij het u niet?—Wel
zeker.—Daar nu die vergelijking heeft plaats gehad,
vraag ik het geleende terug, en vorder in naam
der regtvaardigheid, dat gij het oordeel van goden en
menschen over haar in rekening brengt; opdat de belooningen
erkend worden, die zij door de openlijke meening
aan hare vrienden geeft; nu het toch gebleken is,
dat zij hen door hare innerlijke waarde gelukkig maakt
en hare vereerders niet teleurstelt.—Dat is eene billijke
vordering.—Dus zult gij vooreerst dit wel toegeven:
dat de goden zeer goed weten, of iemand regtvaardig
is of niet.—Gaarne.—En als zij het weten,
dan is de eerste bij de goden bemind en de tweede gehaat;
zoo als wij in den beginne toestemden.—Ja.—En
die bij de goden bemind is, ontvangt van de goden
niets dan goed, tenzij hem eenig onvermijdelijk gevolg
van vroegere zonden aankleeft.—Dat spreekt.—Dus
moeten wij omtrent den regtvaardigen besluiten, dat als
hij door armoede of ziekte of een ander schijnbaar kwaad
getroffen wordt, dit hem bij zijn leven, of na zijnen
dood, tot heil zal gedijen. Want nooit wordt hij door
de goden verwaarloosd, die zijn best wil doen om regtvaardig
te wezen en door het beoefenen der deugd zich,
zoo veel een mensch dat kan, aan de godheid gelijk te
maken[171].—Zoo iemand wordt natuurlijk door hen,
op wie hij gelijkt, niet verwaarloosd.—En moeten wij
nu niet omtrent den onregtvaardigen het tegendeel verwachten?—Voorzeker.—Dit
is dus de belooning, die
de regtvaardige van de goden ontvangt.—Ik vind van
ja.—En hoe staat hij tegenover de menschen? Is het
hier niet in waarheid zóó meê gesteld, dat slimme onregtvaardigen
met hardloopers kunnen vergeleken worden,
die de eerste helft van de baan met glans afleggen,
maar de tweede niet, en in het eerst met snelheid
voortvliegen, maar naderhand bespot worden en met
hangende ooren onbekranst wegloopen; terwijl de ware
hardloopers aan het einde den prijs ontvangen en bekranst
worden? Gebeurt het niet meestal evenzoo met de
regtvaardigen, dat zij aan het einde van iedere handeling,
en van iedere gemeenschappelijke onderneming, en aan het
einde van hun leven roem behalen en den prijs van de
menschen ontvangen?—Ongetwijfeld.—Dus zult gij
mij nu wel vergunnen van hen hetzelfde te zeggen, wat
gij van de onregtvaardigen gezegd hebt. Dan zal ik
zeggen, dat de regtvaardigen, als zij ouder worden, in
hunnen staat, zoo zij willen, de overheidsposten bekleeden,
en zich verzwageren met wie zij willen; en al wat
gij meer van de anderen gezegd hebt, zeg ik nu van
hen. En aan den anderen kant zeg ik van de onregtvaardigen,
dat de meesten hunner, al blijven zij in hunne
jeugd verborgen, aan het einde van de baan bespot
en op hun ouden dag door vreemden en burgers smadelijk
bejegend, gegeeseld, gepijnigd en gedood worden.
Dat alles zeg ik nu op mijne beurt dat zij ondergaan
zullen. Wilt gij mij dat nu vergunnen?—Wel zeker;
want wat gij zegt is billijk.—


XIII. Dit zijn dan ongeveer de belooningen en gaven,
die den regtvaardigen bij zijn leven van goden en
menschen behalve de eigenaardige voorregten der regtvaardigheid
te beurt vallen.—En die zijn waarlijk schoon
en zeker.—Zij komen echter in geen vergelijking met
hetgeen beiden na hunnen dood te wachten staat. En
dit moet gij ook nog hooren; opdat beiden in onze redenering
alles ontvangen wat hun toekomt.—Zeg op;
want weinig dingen zou ik liever hooren.—Hetgeen ik u
ga zeggen, is geen laffe fabel, gelijk de beschrijving
van de oude wereld bij Homerus, maar een verhaal
van een dapper man, van ER, den zoon van Armenius,
van geboorte een Pamphylier[172]; die op het slagveld
gevallen zijnde, toen op den tienden dag de reeds
verrotte lijken werden weggenomen, nog in het minst
niet vergaan was; en toen men hem naar huis gebragt
en op den twaalfden dag op den brandstapel gelegd had,
weder levend werd en verhaalde, wat hij in de andere
wereld gezien had. Hij nu zeide, dat zijne ziel, na het
ligchaam verlaten te hebben, in gezelschap van vele andere
op eene heilige plaats was gekomen, waar twee
openingen in den grond naast elkander, en twee andere
in den hemel daar tegenover waren. Dat in de ruimte
daar tusschen regters zaten, die de regtvaardigen naar
de opening in den hemel aan den regterkant zonden, na
op hunne borst een teeken ter aanduiding van het vonnis
vastgehecht te hebben; en de onregtvaardigen naar
de opening in den grond aan den linkerkant, terwijl dezen
insgelijks teekens van al wat zij gedaan hadden, maar op
den rug, meêdroegen. En dat die regters, toen hij
naderde, zeiden, dat hij aan de menschen de dingen,
die daar gebeurden, moest berigten, en dat zij hem dus
gelastten oplettend te hooren en te zien naar alles wat
in die plaats voorviel. Dat hij daarop de zielen, wier
vonnis was uitgesproken, door de ééne opening in den
hemel of in den grond zag weggaan; terwijl uit de andere
in den grond zielen, die er morsig en bestoven
uitzagen, opstegen, en uit de andere in den hemel reine
zielen nederdaalden. En dat allen, die aankwamen, er
uitzagen, alsof zij eene lange reis hadden afgelegd, en
met blijdschap zich gezamenlijk op het veld nedervleiden,
en elkander groetten, zoo zij bekenden waren; en
dat die uit den grond of uit den hemel kwamen de anderen
vroegen, wat zij ondervonden hadden. En dat de
eersten jammerend en weenend verhaalden, wat hun op
de reis onder de aarde, die duizend jaar geduurd had, wedervaren
was; en de anderen van allerlei vreugde spraken
en van verwonderlijk schoone dingen, die zij gezien
hadden. Om dit alles meê te deelen, Glauco! zou
te lang ophouden, maar hetgeen hij zeide kwam daarop
neder, dat zij voor iedere door haar gepleegde ongeregtigheid
tiendubbeld straf leden, en daarom, dewijl het
leven van een mensch op honderd jaar werd gerekend,
duizend jaar beneden vertoefden; en dat zij, die velen hadden
doen omkomen, en staten of legerplaatsen verraden en
in slavernij gestort hadden, of aan eenig ander schelmstuk
medepligtig waren, tiendubbele smart voor elke misdaad
ontvingen; en dat evenzoo zij, die goede daden verrigt
en regtvaardig en vroom geleefd hadden, naar evenredigheid
beloond werden. En over hen, die terstond na
de geboorte gestorven waren, of slechts kort geleefd
hadden, zeide hij eenige dingen van weinig belang. En
hij verhaalde, dat verachting der goden of der ouders en
eigenhandige moord bijzonder erg gestraft werden. Want
hij zeide gehoord te hebben, dat de een den anderen
vroeg, waar Ardiéus de Groote was. Deze Ardiéus
nu was reeds voor duizend jaar tiran eener stad in
Pamphylie geweest, en had zijnen vader en ouderen broeder
vermoord en nog vele andere gruwelen bedreven.
Hij zeide, dat de ondervraagde had geantwoord: hij is
nog niet gekomen, en zal wel volstrekt niet komen.


XIV. Want onder andere ijsselijkheden zagen wij ook
dit. Toen wij de opening naderden en al de rest hadden
doorgestaan, werd eensklaps ons oog gevestigd op
hem en eenige anderen, meest tirannen; hoewel er ook
eenige ambtelooze misdadigers onder waren. Toen dezen
wilden naar boven gaan, liet de opening ze niet door,
maar loeide telkens, als een der ongeneesselijke booswichten
of die nog te weinig geboet hadden, wilde opklimmen.
Zoodra deze stem werd gehoord, traden mannen
van een woest, vurig uiterlijk, die op de wacht
stonden, toe en voerden de overigen weg, maar Ardiéus
en een paar anderen bonden zij aan handen en voeten,
wierpen ze neder, geeselden ze en sleepten ze langs
den weg over doornen voort, aan de voorbijgangers te
kennen gevende, waarom hun dit overkwam; en dat zij
werden weggesleept, om in den Tartarus geworpen te
worden; en dat onder alle angsten, die zij dáár moesten
uitstaan, deze de grootste was, dat zij vreesden bij hun
opgaan nog eens die stem te zullen hooren; en dat zij
er naar snakten, dat de opening maar zwijgen mogt.
Dat zoodanig de straffen en pijnigingen waren, en dat
de belooningen daar tegenover stonden; en dat allen,
na op dat veld zeven dagen vertoefd te hebben, op den
achtsten dag vandaar vertrekken moesten, en na eene
reis van vier dagen op eene plaats kwamen, vanwaar
zij een regte streep van helder licht zagen, die zich door
den geheelen hemel uitstrekte. Dat zij na een dag reizen
die streep bereikten, en zagen, hoe de uiteinden des
hemels door haar verbonden werden. En dat door den
geheelen hemel de spil van het noodlot was heen gestoken
en acht spheren van verschillende grootte en kleur,
de ééne in de andere om die spil draaiden. En dat boven
op den rand van iedere spheer eene Sirene zat, die
met die spheer mededraaide, en éénen toon uitte, waardoor
acht toonen ontstonden, die te zamen ééne harmonie
vormden[173]. En dat daar rond de drie dochters van
het noodlot, de schikgodinnen Lachesis, Clotho en
Atropos, in witte kleederen gehuld en met kransen op
het hoofd, gezeten waren, en bij de harmonie der Sirenen
een lied zongen, waarin Lachesis het verledene,
Clotho het tegenwoordige, Atropos het toekomstige
vermeldde. En dat Clotho met hare regterhand de buitenste
spheer omdraaide, Atropos met de linkerhand de
binnenste spheren, en Lachesis om beurten de éérste
of de laatste met de ééne of andere hand aanraakte.


XV. Dat zij terstond bij hunne aankomst naar Lachesis
hadden moeten gaan. Dat toen een profeet hen
eerst op eene rij had geplaatst, en vervolgens uit den
schoot van Lachesis loten en verschillende levenswijzen
genomen had, en op een hoog spreekgestoelte geklommen
zijnde, had geroepen: «Zoo zegt Lachesis de
dochter van het noodlot. Zielen, die bij den dag leeft!
het begin van eene andere omwandeling onder het geslacht
der stervelingen is daar. Uw geleigeest[174] wordt
niet aan u gegeven; gij kunt hem zelve kiezen. Die
het eerste lot krijgt, zoeke het eerst eene levenswijs, die
hij later niet meer kan veranderen. De deugd is niet
gedwongen; ieder heeft er meer of minder deel aan,
naarmate hij haar eert of veracht. Het is de schuld van
den kiezer; de godheid is onschuldig.» Dat de profeet,
dit gezegd hebbende, de loten allen toewierp, en dat
teder het lot opnam, dat voor hem lag, behalve hij;
want dat het hem was verboden. En dat ieder op zijn lot
vond, welk nommer hij had. Dat daarna de verschillende
levenswijzen in beeldtenis voor hen werden nedergelegd,
en dat er veel meer waren dan het aantal zielen. Dat
zij van allerlei soort waren, zoo van allerlei dieren als
van menschen. Want dat er tirannijen onder waren,
die deels tot den dood voortduurden, deels in ballingschap
en armoede eindigden; en ook levenswijzen van
mannen, die uitmuntten in schoonheid, of kracht, of
vlugheid, of adel; en van onaanzienlijken desgelijks. En
dat dit met de levens van vrouwen eveneens was. Dat
er evenwel geene bepaling van het karakter bij was,
omdat dit zich van zelfs naar de gekozene levensmanier
wijzigt; en dat overigens rijkdom of armoede, gezondheid
of ziekte, bij ieder verschillend was aangewezen. Dáár
mijn beste Glauco! schijnt dan het eigenlijke gevaar
voor den mensch aan te komen, en daarom vooral moet
ieder trachten, indien hij kan, bij voorkeur die wetenschap
na te vorschen en te leeren, die hem de noodige
kennis verschaft, om, een goed en kwaad leven onderscheidende,
overal zoo veel mogelijk het beste te kiezen,
en alles in rekening te brengen en na te gaan,
welken invloed het op de deugd uitoefent; en te weten,
wat voor uitwerking schoonheid, of rijkdom, of armoede,
op elk karakter heeft, en wat adel of geringe geboorte,
ambteloos leven of heerschappij, kracht of sterkte,
onwetendheid of geleerdheid, enz. in allerlei verbindingen
uitwerken; ten einde daardoor, op zijnen natuurlijken
aanleg ziende, goed te kunnen nagaan, welk
leven slechter en welk beter is; een leven dat de ziel onregtvaardiger
doet worden, slechter noemende, en een dat
haar regtvaardiger maakt, beter; en de rest te laten
rusten; daar wij toch gezien hebben dat dit voor levenden
en dooden de belangrijkste keus is. En die overtuiging
moet bij ons onverwrikbaar wezen; opdat zij ook
dáár door den glans van rijkdom, enz., niet geschokt
worde, en wij niet tiranny of iets dergelijks kiezende,
ongeneeselijk kwaad bewerken, en zelve nog erger verduren;
maar een levenswijs, die in alles de juiste maat
houdt, kunnen kiezen, en zoo veel mogelijk in dit leven
en het volgende alle uitersten vermijden; want zóó wordt
de mensch het gelukkigste.


XVI. De berigtgever, die dit alles mededeelde, zeide
dan ook, dat de profeet aldus sprak: «ook hij, die
het laatst komt, kan, zoo hij met verstand kiest en naderhand
zijn best doet, een gelukkig leven erlangen.
De eerste zij niet onoplettend in het kiezen, en de laatste
worde niet mismoedig.» En hij verhaalde, dat terstond
na deze woorden, hij, die het eerste nommer had
gekregen, toetrad en de grootste tiranny koos, daar
hij door onverstand en begeerigheid verzuimd had alles
behoorlijk na te gaan, en niet had gemerkt, dat het opeten
zijner eigene kinderen en andere gruwelen daarmeê
verbonden waren; en dat hij vervolgens, alles op zijn gemak
beschouwd hebbende, ging klagen en jammeren en
de woorden van den profeet vergetende, niet zich zelven,
maar het lot en de goden en al het andere buiten
zijne eigene dwaasheid beschuldigde. En dat hij een
van hen was, die uit den hemel gekomen waren, en
in zijn vorig leven in een goed geregelden staat door
gewoonte, zonder wijsbegeerte, een deugdzaam leven geleid
had. En dat over ’t algemeen zij, die uit den hemel
kwamen, niet het minst door zulke dingen werden
ingepakt, daar zij geen ondervinding van leed hadden;
maar dat de meesten, die uit den grond kwamen, en
zelve geleden en dit van anderen gezien hadden, met meer
overleg zochten. Dat daardoor en door het lot de meeste
zielen goed en kwaad verwisselden. Want, als iemand
in dit leven steeds de gezonde wijsbegeerte beoefende,
en niet het allerlaatste nommer trok, schijnt het volgens
deze berigten, dat hij niet slechts hier gelukkig zou wezen,
maar ook van hier derwaarts en weder terug geen
zware, onderaardsche, maar eene aangename, hemelsche
reis zou hebben. En hij zeide, dat het de moeite waard was
te zien, hoe al die zielen hunne levenswijze kozen; want
dat dit een beklagenswaardig, en tevens bespottelijk en
verwonderlijk schouwspel opleverde. Want dat zij meestal
naar aanleiding van hun vroeger leven zochten. Want
hij zeide, dat hij gezien had, hoe de ziel van den dichter
Orpheus het leven van een zwaan koos; omdat hij
door vrouwen vermoord zijnde, dit geslacht haatte, en
niet uit eene vrouw wilde geboren worden; en dat de
ziel van den zanger Thamyrus dat van een nachtegaal
koos; en dat hij ook de ziel van een zwaan het leven
van een mensch had zien kiezen, en die van andere zangvogels,
zoo als te denken is, desgelijks. En dat zekere
ziel aan het leven van een leeuw de voorkeur gaf; en
dat dit de ziel was van Ajax, den zoon van Telamon,
die zich het pleitgeding over de wapens van Achilles
herinnerende, weinig lust had om een mensch te worden.
En dat daarop de ziel van Agamemnon aankwam, die,
insgelijks door zijne rampen van het menschelijk geslacht
afkeerig geworden, liever een arend werd. En dat in
het midden van allen de ziel van de jageres Atalante,
den grooten roem van een kampvechter in de openlijke
spelen gezien hebbende, de verzoeking om dit leven te
kiezen niet weêrstaan kon. Dat hij daarna de ziel van
den werktuigkundigen Epeus het leven van eene borduurster
had zien nemen, en onder de laatsten de ziel
van den grappemaker Thersites het leven van een aap
had zien kiezen. En dat bij toeval de ziel van Ulysses
het allerlaatste nommer had getrokken. En dat deze
door herinnering aan hare vroege rampen van eerzucht
gespeend zijnde, een geruimen tijd liep zoeken naar het
leven van een rustig, ambteloos burger, en dit eindelijk
ergens door de anderen verwaarloosd had vinden liggen,
en op dit gezigt zeide, dat zij, als het eerste lot haar
was te beurt gevallen, niets anders zou gedaan hebben,
en het gretig opnam. En dat ook van andere dieren de
zielen in menschen en in elkander overgingen, ieder
naar haren aard kiezende, zoodat er allerlei verwisselingen
plaats hadden. En dat, toen allen hunne levenswijs
gekozen hadden, allen volgens hun nommer naar
Lachesis gingen, en dat deze aan ieder den geleigeest,
dien hij gekozen had, als bewaker en vervuller van het
gekozene levenslot meê gaf. En dat die geest ieder naar
Clotho en Atropos bragt, om dat lot te laten bevestigen,
en hem vervolgens onder den troon van
het noodlot deed heengaan. En dat allen daar door gegaan
zijnde in de vlakte van Lethe kwamen, waar het
vreesselijk warm was, daar er volstrekt geen boomen
of struiken gevonden werden. En dat zij aldaar tegen
den avond zich bij de rivier der vergetelheid, wier water
in geen vat kan bewaard worden, nedersloegen. En
dat allen eene bepaalde maat van dit water moesten drinken,
maar dat zij, wier verstand hen daarvoor niet bewaarde,
meer dan die maat dronken; en dat ieder, die gedronken
had, daardoor al het vorige vergat. En dat,
toen zij waren gaan slapen, midden in den nacht een
onweder met aardbeving opkwam, en allen plotseling
vandaar, als sterren flikkerend, naar verschillende plaatsen
tot eene vernieuwde geboorte werden heengevoerd.
En dat hij van dat water niet had mogen drinken, doch
volstrekt niet wist, hoe zijne ziel weêr in zijn ligchaam
was gekomen, maar op eens de oogen opende en zag,
dat het ochtend was, en dat hij op den brandstapel
lag.


Dit verhaal, Glauco! is bewaard gebleven en kan
ons welligt bewaren, zoo wij er gehoor aan geven, de rivier
der vergetelheid goed overtrekken en onze ziel niet
bezoedelen. In allen gevalle echter moeten wij, naar
mijn inzien, gelooven, dat de ziel onsterfelijk is en alle
goed en kwaad kan uithouden, en wij moeten steeds
naar boven streven, en met al ons vermogen regtvaardigheid
en wijsheid trachten te verwerven; om hier, en
in den tijd der vergelding, onze eigene vrienden en die
der goden te wezen; en om in die duizendjarige reis,
die wij besproken hebben, waar geluk te genieten.



Voetnoten




[156] Zie Phaedo, Cap. XIX. XLVIII-L.







[157] Hier komt het principium indescernibilium voor den dag,
volgens hetwelk beweerd wordt, dat er geen twee volmaakt gelijke
dingen bestaan. In de wereld der ideeën is deze stelling
volkomen waar, gelijk Plato hier heeft bewezen; maar of zij
daarom ook van de enkele wezens gelden moet, en of er b. v.
werkelijk geen twee volkomen gelijke bladeren gevonden worden
is eene andere vraag. Het is mij meermalen voorgekomen, dat
men deze stelling, die in de wereld der ideeën en begrippen te
huis behoort, zonder eenig regt op de werkelijkheid wil toepassen.







[158] Als dit oordeel de kunst in het algemeen moet treffen, is
het niet van onbillijkheid vrij te pleiten. Dan oordeelt Cicero
billijker, als hij zegt: «toen die kunstenaar (Phidias)
het beeld van Jupiter of Minerva maakte, aanschouwde hij
niemand, wiens gelijkenis hij uitdrukte; maar in zijnen geest
huisvestte eene uitstekende idee van schoonheid, in wier beschouwing
hij zich verdiepte, om overeenkomstig met haar de werkzaamheid
zijner handen te besturen,» Orat. § 9. Plato’s oordeel
te dezer plaatse is wel juist, als schilders, beeldhouwers,
dichters, enz. geen hooger standpunt kiezen, dan hij hier veronderstelt;
maar de ware kunstenaar zal toch met zulk een laag
standpunt niet tevreden zijn. Ik meen het er echter voor te
mogen houden, dat Plato het bestaan van dat hoogere standpunt
erkende, zoo omdat hij hier altijd van nabootsende
kunst, niet van kunst in ’t algemeen spreekt, als omdat hij Boek
VI. Hoofdst. I., diegenen blind noemt, die niet in staat zijn als
schilders het waarachtige origineel bij het maken van wetten tot
voorbeeld te nemen.







[159] Of van Socrates in Xenophons Gedenkwaardigheden,
Boek III. Hoofdst. X.







[160] De naam Creophilus beteekent vleeschminner, gulzigaard.







[161] Zie mijne aanteekening op den Theaetetus, blz. 24 (3).







[162] Boek III. Hoofdst. VI.







[163] Zie mijne vertaling van den Theaetetus, blz. 207, (1).







[164] Zie Boek IV. Hoofdst. XIV., en VII. Hoofdst. VII.







[165] Zie Boek III. Hoofdst. II.







[166] In de Apologie, Hoofdst. XVII, zegt Socrates tot zijne
regters: den dood te vreezen is niets anders dan zich voor
wijs te houden, terwijl men het niet is; want het is hetzelfde
als te meenen, dat men iets kent, hetwelk men niet kent. Niemand
toch kent den dood, en niemand weet, of hij niet misschien
het grootste geluk voor een mensch is, maar de meesten
zijn er bang voor, alsof zij heel goed wisten, dat hij de grootste
ramp is. En dit is toch wel de schandelijkste onwetendheid,
als men meent te weten, wat men niet weet.







[167] Zie Phaedo, Hoofdst. XV—XVII.







[168] Zie Phaedo, Hoofdst. XXV., en de noot op blz. 37
van mijne vertaling, benevens mijne aanteekening op Aristoteles
de Anima, II. II. § 10 in het achtste nommer van de Symbolae
Literariae.







[169] Phaedo, Hoofdst. XXVI.







[170] Boek II. Hoofdst. IV en V.







[171] Theaetetus, Hoofdst. XXV.







[172] Sommigen denken hier aan Zoroaster, maar het is
eigenlijk geheel onzeker vanwaar dit verhaal ontleend is. Zie
echter de aanteekening (2) op blz. 142 van mijne vertaling
van den Phaedo.







[173] Dat is de beroemde harmonie der spheren, die wij niet
hooren omdat wij er van jongs af aan gewend zijn. Het schijnt
oorspronkelijk een Pythagorisch denkbeeld te wezen, gebouwd
op hunne theorie der getallen. Zie mijne inleiding voor den
Phaedo; blz. 8, 9 en 11.







[174] Zie Phaedo, Cap. LVII.











BEOORDEELING

VAN

PLATO’S REPUBLIEK

DOOR

ARISTOTELES.





(Genomen uit zijne Politiek, Boek II.)





Nademaal wij van zins zijn de staatkundige vereeniging
te beschouwen, daar deze meer dan alle andere vereenigingen
dienstig schijnt te wezen, om levensgeluk te bevorderen,
moeten wij ook de andere staatsregelingen
onderzoeken; én die, waarvan sommige staten, die goed
ingerigt heeten, zich bedienen, én die, welke door sommigen
zijn voorgeslagen, en voor goed gehouden worden;
opdat het goede en nuttige voor den dag kome,
en het zoeken van iets anders dan deze niet aan betweterij
worde toegeschreven; maar opdat het blijke, dat
wij, omdat deze niet goed zijn, gemeend hebben op
nieuw te moeten gaan zoeken.


Wij moeten beginnen met hetgeen uit zijnen aard het
begin van dit onderzoek is.


Het is noodzakelijk, dat alle burgers óf aan alles gemeenschappelijk
deel hebben, óf aan niets, óf aan sommige
dingen wel, aan andere niet. Aan niets kan niet, want
de staat is eene soort van gemeenschap. Vooreerst toch
hebben zij gemeenschappelijk deel aan de woonplaats,
want gemeenschap van woonplaats volgt uit de eenheid
van den staat, waaraan al de burgers gemeenschappelijk
deel hebben. Maar wat is nu beter voor een staat, die
goed zal zijn ingerigt; dat alle burgers aan alle mogelijke
dingen gemeenschappelijk deel hebben, of aan
sommige wel, aan andere niet? Want het is denkbaar,
dat de burgers aan kinderen, vrouwen en bezittingen
gemeenschappelijk deel hebben, zoo als in de Republiek
van Plato; dáár toch zegt Socrates, dat de kinderen,
de vrouwen en de bezittingen aan allen gemeen moeten
wezen; en is het nu beter, dat dit zóó ingerigt is als
tegenwoordig, of zóó als in de Republiek wordt voorgeschreven?
Deze gemeenschap van vrouwen heeft én vele
andere zwarigheden, én schijnt niet om die reden, waarom
Socrates het noodig vindt haar voor te schrijven,
als noodzakelijk beschouwd te moeten worden. Daarenboven
kan zij, zóó als zij besproken is, nooit tot het doel
leiden, dat hij aan den staat voorstelt; en hoe men dat
doel beschouwen moet, is volstrekt niet bepaald. Ik heb
op het oog, dat de geheele staat één moet wezen, daar
dit het beste is; want hiervan gaat Socrates uit. Edoch
het is duidelijk, dat, wanneer de staat meer en meer
tot de eenheid nadert, hij eindelijk geen staat meer wezen
zal, want uit zijnen aard is de staat eene menigte,
en door dat streven naar eenheid, zou hij dan van een
staat een huisgezin, en van een huisgezin een individu
worden; want het huisgezin is meer één dan de staat en
de individu meer dan het huisgezin; zoodat, al kon
men die eenheid daarstellen, het beter was dit te laten,
omdat zij den staat zou vernietigen. En de staat is niet
slechts zamengesteld uit verscheidene menschen, maar
uit menschen van verscheidene soort; want uit menschen
van eenerlei soort wordt geen staat gevormd. Want een
bondgenootschap en een staat is niet hetzelfde; bij het
eerste toch is het aantal nuttig, ook al zijn allen van dezelfde
soort, daar het slechts tot het verleenen van hulp
gesticht wordt, even als men het gewigt vermeerdert, om
de schaal te doen zakken. En daarin verschilt ook een
staat van een volk, wanneer de menigte niet in dorpen
verdeeld is, maar zoo als de Arcadiers [verspreid woont.]
Die deelen nu, waaruit de eenheid [van den staat] moet
zamengesteld worden, zijn verschillend van soort. Waarom
het ook tot behoud der staten dient, dat zij, die
gelijk zijn, gelijkelijk deel aan het bestuur hebben, daar
dit een noodzakelijk gevolg is der vrijheid en gelijkheid;
want allen kunnen niet te gelijk regeren, maar
wel bij jaarlijksche afwisseling, of naar eenige andere orde
en tijdmaat. Zóó gebeurt het dan, dat allen regeren,
even alsof de schoenmakers en de timmerlieden van beroep
verwisselden en niet steeds dezelfde personen schoenmakers
of timmerlieden waren. Daar echter dit laatste
beter is, zoo loopt het in het oog, dat het ook in het
staatkundige beter is, dat, als het kan, steeds dezelfde
personen regeren. En waar dat wegens de gelijkheid van
allen niet kan, is het tevens billijk, dat, hetzij het regeren
een voorregt of een last is, allen daarin deelen,
en dáár steeds op dezelfde wijs het ééne bestuur door
het andere wordt opgevolgd, zoodat beurtelings de een
regeert en de ander gehoorzaamt, als werden zij telkens
andere menschen. En op diezelfde wijs nemen dan telkens
anderen uit de overheden dezelfde bedieningen waar.
Hieruit blijkt, dat die eenheid van den staat, gelijk sommigen
haar prijzen, niet bestaan kan; en dat hetgeen
als het grootste goed voor een staat geprezen wordt, den
staat vernietigt. En toch brengt hetgeen voor eenig ding
goed is [geen vernietiging, maar] behoud te weeg. Ook
nog op eene andere wijs kan het blijken, dat het niet
goed is den staat volkomen één te willen maken. Een
huisgezin toch heeft meer aan zich zelf genoeg dan een
individu, en een staat meer dan een huisgezin; en de
begeerte om een staat te vormen wordt geboren, wanneer
de gezamenlijke menigte aan zich zelve genoeg is.
Edoch daar meer zelfgenoegzaamheid verkieselijker is,
is het ook verkieselijker minder één te wezen. Maar
zelfs al was het het beste, dat die staatkundige vereeniging
zoo veel mogelijk één is, dan schijnt dit nog niet
daardoor tot stand te komen, dat allen de woorden mijn
en niet mijn van hetzelfde zeggen; dit toch houdt Socrates
voor een teeken, dat de staat volkomen één is.
Allen toch is dubbelzinnig. Want als het beteekent ieder,
dan zou misschien hetgeen Socrates wil kunnen plaats
hebben; want dan zal ieder denzelfden zijnen zoon en
dezelfde zijne vrouw noemen, en dit zal dan ook met
de bezittingen en alle andere dingen plaats hebben. Zóó
echter zullen zij het niet zeggen, die gemeenschap van
vrouwen en kinderen hebben; maar allen zullen het wél
zeggen, doch niet ieder; en evenzoo zullen allen het
van de bezittingen zeggen, maar niet ieder. Dus is het
klaarblijkelijk een spelen met woorden, te beweren,
dat allen het zeggen zullen; en dit woord: allen, wordt
dan ook in het twisten om zijne dubbelzinnigheid tot het
maken van drogredenen gebruikt; en daarom is dat zeggen
van hetzelfde door allen in het ééne geval mooi, maar
onmogelijk; in het andere volstrekt niet bevorderlijk
voor de eensgezindheid. Daarenboven heeft het nog een
ander gebrek; want hetgeen aan de meesten gezamenlijk
toebehoort, wordt het minst verzorgd; daar ieder het
meest op zijn eigen zaken let, en op de gemeenschappelijke
minder dan hij voor zijn deel doen moest; want
behalve om andere redenen verwaarloozen zij ze daarom
te meer, dewijl anderen er wel voor zorgen zullen; gelijk
in een huisgezin vele bedienden somtijds slechter
bedienen dan weinige. Zoo heeft dan ieder der burgers
duizend zonen, en dat wel niet van hem in ’t bijzonder,
maar naar het uitkomt is ieder zoon van ieder, zoodat
allen [die zonen] evenzeer zullen verwaarloozen. Verder
noemt ieder der burgers den gelukkigen of ongelukkigen
in omgekeerde reden van hun aantal den zijnen, b. v.
hij is de mijne, of de zijne, [of van dien, of van dien,]
en zoo de rij der duizend burgers, of zoo veel als er zijn,
af; en dat nog aarzelend; dewijl het onbekend is, wie
een kind heeft verwekt, of wiens kind in het leven is
gebleven. En wat is nu beter, zóó ieder van die twee
of tienduizend [of zoo veel als er zijn] den zijnen te noemen,
of liever dit zóó te doen als het tegenwoordig plaats
heeft? Want [tegenwoordig] wordt dezelfde door den
eenen zoon, door den anderen broeder genoemd, en een
ander noemt hem neef, of benoemt hem naar eenen anderen
graad van bloedverwantschap of aanverwantschap
met hem of de zijnen, en noemt dan weer anderen
wijk- of stamgenooten; en het is toch beter een eigen
neef te zijn dan een zoon op die wijze. Verder is het
niet eens mogelijk, dat niet sommigen hunne natuurlijke
broeders, kinderen of ouders herkennen zouden; althans
dit moeten zij wel van elkander vermoeden, daar
de kinderen gewoonlijk op de ouders gelijken. En dit
wordt ook door het getuigenis van sommige reizigers
bevestigd; want zij zeggen, dat bij eenige volken van
Opper-Libye gemeenschap van vrouwen bestaat, en evenwel
de kinderen naar de gelijkenis verdeeld worden. Ook
zijn er wijfjes van andere dieren, b. v. van paarden en
runderen, die jongen ter wereld brengen, welke zeer op
hunne ouders gelijken, zoo als onder anderen de beroemde
Pharsalische merries. Verder is het niet gemakkelijk
voor hen, die zulk eene gemeenschap willen daarstellen,
de volgende zwarigheden te vermijden; te weten:
onwillige en moedwillige beleedigingen en doodslag, en
gevechten en smaad, het welk alles nog vrij wat goddeloozer
is als het tegen ouders of bloedverwanten dan als het
tegen vreemden gepleegd wordt; en noodzakelijk meer
zal plaats hebben, wanneer zij elkander niet kennen dan
wanneer zij elkander kennen. En als het gebeurt, kan het,
wanneer zij elkander kennen, behoorlijk geboet worden;
maar, wanneer zij elkander niet kennen, niet. Ook schijnt
die gemeenschap van vrouwen en kinderen voor de boeren
nuttiger te zijn dan voor de wachters; want als de
vrouwen en kinderen gemeen zijn, zal er minder onderlinge
genegenheid bestaan; en die moet er niet zijn bij
de onderdanen, opdat zij gehoorzaam zijn en geen zamenzweringen
maken. En over ’t geheel is het noodzakelijk,
dat door dusdanig eene wet het tegendeel plaats
heeft van hetgeen goede wetten bewerken moeten, en
Socrates bij het maken dezer bepalingen omtrent vrouwen
en kinderen beoogt; want wij beschouwen onderlinge
genegenheid als het grootste goed voor de staten,
omdat daardoor de burgertwist wordt voorkomen, en
Socrates prijst voornamelijk de éénheid van den staat,
die toch, zoo als hij zelf zegt, door de onderlinge genegenheid
moet bewerkt worden; maar door zulk eene
gemeenschap moet die genegenheid waterig worden, en
de zoon het allerminst den vader of de vader den zoon
als den zijnen beschouwen. Want even als een weinig
zoet met veel water vermengd onmerkbaar wordt, zoo
moet ook het onderlinge verband, dat door deze betrekkingen
ontstaat, in zulk eene staatsregeling zoo goed als
geen wederzijdsche belangstelling tusschen ouders en kinderen
of tusschen broeders te weeg brengen. Want twee
dingen vooral brengen onderlinge belangstelling en genegenheid
onder de menschen te weeg, te weten: de
persoonlijke betrekking en de band van het bloed; en
geen van beiden kan bij zulk eene staatsregeling plaats
hebben. Verder is het lang niet gemakkelijk aan te toonen,
hoe dat overbrengen der kinderen uit de boeren
en handwerkers naar de wachters, en omgekeerd, moet
geschieden; en het is onvermijdelijk, dat de personen,
die ze overbrengen, merken, wie zij aan ieder geven.
Verder moet het boven, aangaande beleediging, doodslag,
enz., gezegde bij dezen nog veel meer plaats hebben,
want zij, die naar de andere burgers zijn overgebragt,
noemen de wachters niet langer broeders, of kinderen,
of ouders; en evenmin zij, die naar de wachters
zijn overgebragt, de andere burgers; zoodat zij zich wegens
de verwantschap niet meer voor zulke daden zullen
in acht nemen. Dit nu moge volstaan omtrent de gemeenschap
van vrouwen en kinderen.


Hiermede hangt het vraagstuk van den eigendom zamen;
hoe die in een volmaakten staat moet geregeld
worden, en of die gemeenschappelijk of niet gemeenschappelijk
zijn moet. Nu kan de vraag van den eigendom,
ook zonder haar met de vrouwen- en kinderenwet
in verband te brengen, beschouwd worden, en men kan
vragen of het beter is, dat, al zijn die andere betrekkingen
voor ieder afzonderlijk, gelijk tegenwoordig, de
eigendom en het vruchtgebruik gemeenschappelijk zijn,
zoodat b. v. de landerijen bijzonder eigendom zijn, maar
de vruchten in de gemeenschappelijke voorraadshuizen
gebragt worden, gelijk eenige volken doen; of dat daarentegen
de bodem gemeenschappelijk eigendom is, en
gemeenschappelijk bewerkt wordt, maar de vruchten onder
allen voor ieders bijzonder gebruik verdeeld worden,
want ook deze soort van gemeenschap wordt, naar men
zegt, bij sommige barbaren gevonden; of dat én de bodem
én de vruchten gemeenschappelijk eigendom zijn.
Wanneer nu de bodem door lijfeigenen bewerkt wordt,
dan is het een ander geval, en alles gaat gemakkelijker;
maar wanneer zij zich zelven bedienen, is de vraag van den
eigendom lastiger; want als niet ieder evenveel gebruikt
en evenveel werkt, moeten er noodzakelijk door hen,
die minder krijgen en meer werken, verwijtingen gedaan
worden aan hen, die veel gebruiken of krijgen en weinig
werken. Over het geheel is het zamenleven en zamendeelen
in alle menschelijke dingen moeijelijk, maar
vooral in zulke, zoo als ook blijkt uit de gemeenschap
van menschen, die zamen op reis zijn; want deze
raken meestal over kleinigheden, die voor de hand
liggen, met elkander overhoop. Ook komen wij het
meest met die bedienden in onmin, die wij het meest
tot dagelijksche diensten bezigen. De gemeenschap van
eigendom heeft dus deze en andere dergelijke zwarigheden.
Maar zoo als het nu is, is het veel beter, wanneer
de zeden en de bepalingen der wet maar goed zijn;
want dan heeft dit het voordeel van beiden, én van den
gemeenschappelijken én van den bijzonderen eigendom;
want in sommige opzigten moet de eigendom gemeenschappelijk
wezen, maar over het algemeen van ieder
in ’t bijzonder. Want dat ieder zijne taak heeft, veroorzaakt
nu geen onderling verwijt, maar doet veeleer den
eigendom toenemen, doordien ieder zijn eigen belang
zoekt te bevorderen; en de deugd [der mededeelzaamheid]
kan toch het spreekwoord: de bezittingen der vrienden
zijn gemeen, doen toepassen. En deze inrigting is
ook tegenwoordig in sommige staten daargesteld, en
vooral in goed geordende staten is zij aanwezig, of althans
mogelijk; want ieder heeft dan zijn bepaalden
eigendom, maar vergunt het gebruik van sommige dingen
aan zijne vrienden, en gebruikt andere als algemeen
goed; gelijk de Spartanen, als van hunnen eigendom,
van elkanders slaven, paarden en honden, en zelfs,
op reis zijnde, van elkanders veldvruchten gebruik maken.
Dus blijkt het beter te wezen, dat de eigendom
afzonderlijk is, maar door het gebruik gemeenschappelijk
gemaakt wordt. En dezen geest onder de burgers
op te wekken, is de taak van den wetgever. Ook scheelt
het in aangenaamheid onuitsprekelijk veel, of men iets
als zijn eigendom kan beschouwen of niet; want ieder
mensch heeft toch voor niet geen genegenheid voor zich
zelven, en dit is natuurlijk; hoezeer eigenliefde met
regt berispt wordt. Deze bestaat echter niet in liefde,
maar in te groote liefde voor zich zelven; en het is hetzelfde
geval met de liefde voor het geld, daar die toch
eenigzins bij allen gevonden wordt. Verder is het
zeer aangenaam aan vrienden, gasten of makkers genoegen
te doen en hulp te bewijzen, en dit is mogelijk,
als er bijzonder eigendom is. Deze dingen missen zij,
die den staat volkomen één maken, en vernietigen daarenboven
twee deugden geheel en al, te weten: ingetogenheid
in de betrekking tot de vrouwen, daar het toch
schoon is zich uit ingetogenheid van de vrouwen van anderen
te onthouden; en onbekrompenheid ten opzigte
van de bezittingen, daar de onbekrompenheid zich bij
hen niet kan vertoonen noch hare werking uitoefenen,
omdat die bij het gebruiken van den eigendom moet
plaats hebben. Zulk eene staatsregeling heeft dus een
schoon uiterlijk en schijnt menschlievend te wezen; en
die er van hooren hebben er schik in, meenende, dat
er eene verwonderlijk groote genegenheid van allen voor
allen zijn zal, vooral wanneer men daarbij scheldt op
het kwaad, dat tegenwoordig in de staten gevonden
wordt, en dit aan den afzonderlijken eigendom toeschrijft
(ik meen de regtsgedingen over geschonden overeenkomsten,
en valsche getuigenis, en het vleien der rijken,
enz.) hoewel dit alles toch niet aan den afzonderlijken
eigendom, maar aan de slechtheid der menschen te wijten
is. Want wij zien, dat bezitters van gemeenschappelijken
eigendom veel meer oneenig zijn dan die van
afzonderlijken, doch [dit schijnt minder, omdat] er vrij
wat minder gevallen van de eerste dan van de laatste
soort voorkomen. Maar het is ook billijk niet alleen te
zeggen, hoeveel kwaad door die gemeenschap zal weggenomen
worden; maar tevens, hoeveel goed. En dit leven
schijnt ten eenemale onmogelijk. En als oorzaak
van de dwaling van Socrates moet zijne verkeerde
grondstelling beschouwd worden, want in sommige opzigten
moet een huisgezin en een staat wel één wezen
maar niet in alle; want hij kan daarin zóó ver gaan, dat
hij geen staat meer is, of dat hij wel een staat, maar
een slechte staat is. Het is er mede alsof men de harmonie
tot éénheid van toon wilde maken, of alle lettergrepen
in een vers van dezelfde lengte. Maar men
moet den staat, die, zoo als wij zeiden, eene menigte
is, door de opvoeding tot eene gemeenschap, en tot één
maken, en als men een stelsel van opvoeding wil invoeren,
en overtuigd is, dat de staat daardoor goed zal
worden, moet men het als ongerijmd beschouwen hem
door zulke bepalingen te willen regelen, en niet door
de zeden en de wijsbegeerte en de wetten; gelijk de
wetgever te Lacedaemon en op Creta door de gemeenschappelijke
maaltijden [eene soort van] gemeenschap
van eigendom heeft weten te bewerken. En ook dit
verdient niet vergeten te worden, dat men de ondervinding
van zoo vele jaren [als de wereld bestaan heeft]
in aanmerking moet nemen, daar het in al dien tijd niet
zou verborgen gebleven zijn, wanneer het zoo goed was.
Want bijna alles, wat Plato aanraadt, is reeds voorgekomen,
maar het is deels niet bijeengevoegd, deels,
hoewel het bekend was, niet toegepast. En het zou
vooral in het oog loopen, als men zulk eene staatsregeling
eens werkelijk zag bestaan; want men zou den staat
niet kunnen vormen, zonder hem weer in tafelgezelschappen,
wijken en stammen te verdeelen; zoodat er
dan eigenlijk niets van die bepalingen zou blijven, als
dat de wachters geen landbouw uitoefenden; hetgeen de
Lacedaemoniers ook tegenwoordig pogen te bewerken.
Maar ook heeft Socrates niet gezegd, hoe de geheele
staat bij die gemeenschap van eigendom ingerigt zal wezen,
en het is niet gemakkelijk, dit te zeggen. En toch
bestaat de staat voor het grootste gedeelte uit de menigte
der andere burgers, waaromtrent volstrekt niet
bepaald is, of ook de boeren gemeenschappelijk, of wel
afzonderlijk eigendom moeten hebben, en of zij gemeenschap
van vrouwen en kinderen moeten hebben, of niet.
Want wanneer bij hen op dezelfde wijs alles aan allen
gemeen is, waarin verschillen zij dan van de wachters?
of welk voordeel hebben zij er dan bij, wanneer zij hun
onderworpen zijn? of hoe zullen zij zich die onderwerping
laten welgevallen, tenzij een dergelijk middel als
op Creta daartoe verzonnen wordt; want dáár hebben
de onderworpenen aan alle andere dingen gelijkelijk deel,
maar van de openbare scholen en het dragen der wapenen
zijn zij uitgesloten. Maar wanneer zij ook deze
dingen zullen hebben, even als in andere staten, hoe
moeten zij dan met de wachters omgaan? Want het is
onvermijdelijk, dat er bij die inrigting in éénen staat
twee staten zijn zullen, die tegen elkander over staan;
want hij maakt sommigen wachters, en anderen boeren,
handwerkers, enz. Dan zullen beschuldigingen en regtsgedingen
en wat hij verder voor nadeelen in de tegenwoordige
staten opnoemt ook allen in den zijnen gevonden
worden. En toch zegt Socrates, dat zij ten gevolge
van hunne opvoeding niet vele wettelijke bepalingen
over de orde in de stad, en op de markt, enz.,
zullen noodig hebben, als slechts die opvoeding aan de
wachters gegeven wordt. Verder maakt hij de boeren
tot heeren van den eigendom, die daaruit de wachters
betalen. Maar dan zullen zij denkelijk nog veel lastiger
en hoogmoediger zijn dan de onderworpene klassen in
sommige tegenwoordige staten. En of dit even noodig
is als het andere, of niet, daaromtrent is niets bepaald,
noch ook, hoe de inrigting, en de opvoeding, en de
wetten der onderworpenen zijn moeten. Het is ook niet
gemakkelijk te vinden; en hoe dezen zijn, is lang niet onverschillig
voor het in stand blijven van de gemeenschap der
wachters. Verder, wanneer hij de vrouwen gemeenschappelijk,
en den eigendom afzonderlijk, of ook beiden gemeenschappelijk
maakt, wie zal dan voor het huis zorgen,
gelijk de mannen voor den veldarbeid? Ook is het ongerijmd
hier de vergelijking met de beesten te gebruiken, om te
bewijzen, dat de vrouwen hetzelfde als de mannen verrigten
moeten; want de beesten hebben geen huishouding. Ook
is het gevaarlijk zoo als Socrates de overheden aanstelt,
want daartoe verkiest hij aanhoudend dezelfde personen,
en dit verwekt ontevredenheid ook bij onbeduidende
menschen, en hoeveel meer dan bij krachtige, oorlogzuchtige
mannen? En toch is het duidelijk, dat hij
steeds dezelfden tot overheden moet aanstellen, daar het
goddelijke goud niet dan eens met die, dan weer met
die ziel, maar steeds met dezelfden zielen vermengd is.
Want hij zegt, dat terstond bij de geboorte met sommige
zielen goud, met andere zilver, vermengd is, maar
koper en ijzer met de zielen van hen, die boeren of
handwerkers zijn zullen. Verder zegt hij, dat de wetgever
niet ééne klasse, b. v. de wachters, maar den
geheelen staat gelukkig moet maken. Maar de geheele
staat kan niet gelukkig zijn, tenzij dat geluk in alle of
de meeste of sommige deelen gevonden wordt. Want
het geluk hoort niet tot dezelfde soort van begrippen als
even (in de getallen), want dit laatste kan in het geheel
bestaan en toch in geen van de deelen; maar met het
geluk is dit onmogelijk. Edoch als de wachters niet gelukkig
zijn, wie zijn het dan? want hij bestemt het geluk
toch niet voor de handwerkers en het gemeen.


De door Socrates voorgestelde staatsregeling heeft
dus deze zwarigheden en nog verscheidene andere van
niet minder aanbelang.







BESLUIT.





Wij hebben gezien, welke inrigtingen Plato in een
volmaakten staat verlangt, en welke aanmerkingen Aristoteles
daarop meent te maken. Ik heb Plato’s Republiek
niet zonder de beoordeeling van Aristoteles willen
uitgeven; dewijl ik die beoordeeling als het complement
van dat werk beschouw, en het mij, althans uit
een geschiedkundig oogpunt, zeer belangrijk voorkomt,
de tegenspraak te leeren kennen, die de socialistische
begrippen reeds in de oudheid ondervonden hebben. Nu
mogen de lezers beslissen, wiens wijze van zien hun de
beste toeschijnt; mijn oordeel zal ik niet uitspreken, want
vraagstukken van zulk een belang, zijn niet in een paar
bladzijden af te handelen, en eene grondige beoordeeling
zou den omvang van dit werk te groot maken; daar de
socialistische en staathuishoudkundige theorieën der laatste
jaren hierbij in aanmerking zouden moeten komen.
Alleen houd ik het voor noodig, hier een paar aanmerkingen
bij te voegen, opdat aan Plato geen onregt geschiede:


1. Plato wil zijn staat nergens invoeren, maar beschouwt
hem als een onbereikbaar ideaal, en heeft later
een uitvoerig werk Over de wetten geschreven, waarin
hij eene theorie meêdeelt, die hij voor werkelijke toepassing
geschikt rekent. Alle tegenwerpingen dus, die
uit de zwakheid der menschelijke natuur tegen zijne Republiek
te maken zijn, worden daardoor afgesneden.
Zij bewijzen alleen, dat zijn staat niet bestaan kan, maar
tegen het ideaal op zich zelf bewijzen zij niets.


2. Het eigenlijke doel van dit zijn werk is, gelijk
ik reeds in de inleiding zeide, niet zoo zeer een model
te geven, waarnaar werkelijke staten moeten ingerigt
worden, als wel, gelijk hij uitdrukkelijk te kennen geeft,
de regtvaardigheid en haren invloed op het wezenlijk
geluk der volken en der enkele menschen in een aanschouwelijk
beeld uit te drukken.


3. Hoeveel er op zijne staatkundige denkbeelden moge
te zeggen zijn, het doel, dat hij zich had voorgesteld,
heeft hij, geloof ik, werkelijk bereikt; en ieder,
die de Republiek opmerkzaam gelezen heeft, zal er door
versterkt zijn in de overtuiging, dat voor enkele menschen
en geheele volken de deugd het hoogste goed is.


4. In de Republiek heeft Plato, op het voetspoor
van Socrates, een grondslag der zedekunde aangewezen,
die voor alle tijden geldt. Hij zocht aan te toonen, dat
het de inwendige natuur van den mensch is deugdzaam
te zijn, en dat alleen daardoor het begrip mensch in hem
verwerkelijkt wordt; terwijl hij anders op een lager
standpunt, dan waarvoor hij geschikt is, terugzinkt.
Nu kunnen wij de zedekunde in drie hoofddeelen splitsen.
a. De Theologische zedekunde, die de zedewet
uit de Godheid afleidt. b. De Anthropologische zedekunde,
die de zedewet uit de natuur van den mensch
ontwikkelt. c. De vereeniging van a en b. Dit laatste
deel moet dan het volledige stelsel der zedekunde bevatten,
waartoe de twee eerste deelen den grondslag opleveren;
en naarmate die twee eerste deelen beter behandeld
zijn, zal het laatste voortreffelijker wezen. Nu meen
ik Plato’s Republiek als eene uitstekende monographie
over b te mogen aanmerken, en daarom geloof ik, dat,
al zijn onze godsdienstige begrippen zuiverder dan de
zijne, onze denkbeelden over de zedekunde door het
bestuderen van dit werk evenwel niet weinig in helderheid
kunnen winnen.


5. Behalve het reeds gezegde zijn er door de geheele
Republiek eene menigte schoone, ware, voor werkelijke
toepassing bijzonder geschikte denkbeelden verspreid.
Die allen op te noemen is onnoodig, zij blijken onder
het lezen van zelfs. Deze denkbeelden behouden hunne
waarde, hoe men ook over het werk als geheel moge
denken. Plato’s staatkundige theorie is een snoer,
waaraan eene menigte paarlen geregen zijn. Men make
dit snoer los, werpe zelfs sommige paarlen als valsch
weg; altijd zal men er nog genoeg overhouden, om zich
de moeite van het uitzoeken niet te beklagen.



Einde.






Colofon

Duidelijke zetfouten in de originele tekst zijn
verbeterd. Daarnaast is aangepast:


	Pagina
	Origineel
	Aangepast



	ix
	eehter
	echter



	xiii
	mogegelijk
	mogelijk



	xxvii
 	[Niet in bron]
	in



	xxviii
	leide
	legde



	2
	kijken
	bekijken



	19
	Plato
	Plato



	45
	voorschrevene
	voorgeschrevene



	54
	mysterien
	mysteriën



	64
	onmiddelijk
	onmiddellijk



	79
	in in
	in



	101
	aangrijppen
	aangrijpen



	132
	vondt
	vond



	133
	Heezeer
	Hoezeer



	163
	Df.
	Dr.



	187
	platnens
	platneus



	194
	idéën
	idéen



	213
	[1]
	[2] (Voetnoot label)



	214
	ouderwerp
	onderwerp



	228
	nn
	nu



	245
	krijgsleiden
	krijgslieden



	288
	ik
	Ik



	302
	diensbaar
	dienstbaar



	303
	vindem
	vinden



	313
	ook ook
	ook



	323
	te te
	te



	324
	orgineel
	origineel



	339
	ondenkaar
	ondenkbaar



	347
	reizens
	reizen



	361
	Dns
	Dus



	364
	versehillen
	verschillen
















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE REPUBLIEK VAN PLATO ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4714767270443185148_cover.png
DE

REPUBLTIETK

PLATO,

IN HET NEDERDUITSCH OVERGEBRAGT
DOOR

. B. BURGER, Jr.

AMSTERDAM,
P. N. VAN KAMPEN.
1849.





