
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Kant-breviarium: Kant világnézete és életfelfogása

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Kant-breviarium: Kant világnézete és életfelfogása


Author: Immanuel Kant


Editor: Felix Gross


Translator: Gyula Polgár



Release date: April 29, 2022 [eBook #67952]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Original publication: Hungary: Franklin, 1912


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KANT-BREVIARIUM: KANT VILÁGNÉZETE ÉS ÉLETFELFOGÁSA ***





Megjegyzés:

A tartalomjegyzék a 167. oldalon
található.







KULTURA és TUDOMÁNY

 

KANT-BREVIARIUM

 

ÖSSZEÁLLITOTTA
Dr GROSS FÉLIX

FORDITOTTA
Dr POLGÁR GYULA

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1912



KANT-BREVIARIUM

 

KANT VILÁGNÉZETE ÉS
ÉLETFELFOGÁSA

 

A MŰVELT EMBER SZÁMÁRA KANT
IRATAIBÓL

ÖSSZEÁLLITOTTA

Dr GROSS
FÉLIX

FORDITOTTA

Dr POLGÁR
GYULA

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

1912






HERDER – KANTRÓL.



Azon szerencse jutott osztályrészemül, hogy megismertem egy
filozofust, aki a tanítóm volt. Legvirágzóbb éveiben vidám és élénk
volt, mint egy ifjú, és e vidám élénkség, azt hiszem,
legelaggottabb koráig is kísérte. Nyílt, gondolkodásra termett
homloka elpusztíthatatlan derültség és öröm székhelye volt, a
gondolatokban leggazdagabb beszéd ömlött ajkairól, tréfa, elmésség
és hangulat a rendelkezésére állottak és tanító előadása a
legszórakoztatóbb társaság volt. Ugyanazon szellemmel, amelylyel
Leibnizet, Wolfot, Baumgartent, Crusiust, Hume-ot vizsgálta és
Newton, Kepler és a fizikusok természettörvényeit figyelemmel
kísérte, azzal fogta fel Rousseau akkor megjelenő iratait is,
Emiljét és Heloise-át, valamint minden előtte ismeretessé vált
természetfelfedezést, méltányolta azt és mindig visszatért a
természet elfogulatlan ismeretére és az ember erkölcsi értékére.
Ember, nép, természettan, természetrajz és tapasztalat voltak

azon források, amelyekből előadását és társalgását élénkítette;
semmiféle tudásra méltó dolog nem volt előtte közönyös. Semminő
ármány, semminő párt, semminő előítélet, semminő hírnév utáni
becsvágy sem izgatta soha a legkevésbbé sem az igazság bővítése és
kiderítése ellen. Felélénkített és kellemesen rábírt az
öngondolkodásra; zsarnokság jellemétől távol állott. Ez az ember,
akit én a legnagyobb hálával és tisztelettel nevezek meg,
Immanuel Kant: képe kellemesen áll előttem. 


Motto:

Magam is hajlamomnál fogva kutató vagyok. A megismerés
szomjuhozását teljesen átérzem és a benne való előbbrejutás vágyódó
nyugtalanságát vagy minden haladás feletti elégedettséget is. Volt
idő, midőn azt hittem, hogy ebben áll az emberiség becsülete, és
megvetettem a csőcseléket, amely semmiről sem tud. Rousseau
helyreigazított. Ez az elvakultságból eredő előny eltűnik;
megtanulom, hogy az embereket tiszteljem és sokkal
haszontalanabbnak tartanám magam a közönséges munkásnál, ha nem
gondolnám, hogy megfontolásom mindenkinek azt az értéket adhatja
meg, hogy az emberiség jogait törekedjen helyreállítani.

Kant.

Csak egy kevéssé gondolkodnunk kell, hogy mindig oly bűnre
akadjunk, amit az emberi nemmel szemben elkövettünk – ha másban
nem, hát abban, hogy oly előnyöket élvezünk az embereknek a polgári
társadalomban való egyenlőtlenségéből, amelyek folytán másoknak
annyival inkább nélkülözniök kell, hogy azon önző képzelődés által,
hogy érdemeket szereztünk, a kötelesség gondolatát ki
ne szorítsuk.

Kant.








TUDÁS.

FILOZÓFIA – TUDOMÁNY – TUDÓSOK.








A régi metafizika.



Tudom, hogy sokan vannak, akik a filozófiát a felsőbb
mennyiségtannal összehasonlítva igen könnyűnek találják. De ezek
mindent filozófiának neveznek, ami azon könyvekben áll, melyeknek
ez a czímük. A különbség az eredményben mutatkozik. A filozófiai
ismeretek nagyrészt a vélemény sorsára jutnak és olyanok, mint a
meteorok, amelyeknek fénye semmitsem igér tartósságukra nézve.
Eltűnnek, de a matematika megmarad. A metafizika kétségtelenűl a
legnehezebb minden emberi belátás között; csakhogy még sohasem
írtak egyet. Van okunk rá, hogy azon út felől kérdezősködjünk,
amelyen először is keresni gondoljuk.

 

Szinte nevetségesnek látszik, hogy amíg minden más tudomány
szakadatlanul tovább halad, a metafizikában, amely pedig maga a
bölcseség akar lenni, mindig ugyanazon a helyen forgunk, anélkül,
hogy egy lépéssel tovább jutnánk.

 

A metafizika partnélküli tenger, amelyben a haladás semmiféle
nyomot sem hagy és amelynek a horizontján nincs semmiféle látható
czél,  amelyen észrevehető volna, hogy mennyivel
közeledtünk feléje.

 

A metafizika Sziszifusz köve, amelyet fáradatlan görgetnek,
anélkül, hogy állandó helyéről elmozdítanák.

 

Tudnunk kell, hogy minden ismeretnek két vége van, amelyen
megfogható, az egyik az a priori, a másik az a posteriori. Bár az
újabb idők különböző természettudósa úgy adta elő, hogy az
utóbbinál kell kezdeni és azt hiszi, hogy a tudomány angolnáját a
farkánál fogva ragadja meg, amidőn elegendő tapasztalati ismeretről
gondoskodik és így azután lassanként általános és magasabb
fogalmakhoz kapaszkodik fel. Ámbár lehet, hogy ez nem botor
cselekedet, mégis távolról sem eléggé tudományos és filozófiai,
mert ezen a módon hamar oly miérthez jutunk, amelyre nem
adható felelet, ami a filozófusnak ép annyira válik becsületére,
mint a kereskedőnek, aki váltólejáratkor barátságosan felkér, hogy
máskor keressed fel. Ezért éleseszű férfiak, hogy ezt a
kényelmetlenséget elkerüljék, az ellenkező, külső határnál kezdtek
el, azaz a metafizika legfelsőbb pontjánál. Ennél azonban új
nehézség áll elő és pedig az, hogy elkezdenek, nem tudom
hol, és eljutnak, nem tudom hová és hogy az alapokok
folytatása nem akar eljutni a tapasztalathoz, sőt úgylátszik, hogy
Epikur atomjai, miután örök idők óta folyton esnek, hamarább
ütközhetnek egyszer véletlenül úgy, hogy egy  világot
alkossanak, mint a legáltalánosabb és legelvontabb fogalmak, hogy
azt megmagyarázzák. Miután tehát a filozófus jól látta, hogy
egyrészről észokai, és másrészről a valóságos tapasztalat, mint a
párhuzamos vonalak az elgondolhatlanságig futnának tovább egymás
mellett, anélkül, hogy valaha találkoznának, így hát a többiekkel
megegyezett, mintha csak összebeszéltek volna, hogy mindegyik a
maga módja szerint veszi a kezdőpontot és erre nem a következtetés
egyenes vonalában, hanem a bizonyítási alap észre nem vehető
kanyarulatával az észt úgy irányítják, azáltal, hogy lopva
bizonyos tapasztalatok czélja felé vagy a bizonyíték felé
pislantottak, hogy éppen oda kellett találnia, ahova a jámbor
tanítvány nem gyanította, azaz, hogy bebizonyítsa azt, amiről már
előzőleg tudták, hogy be kell bizonyítani. Ezt az utat nevezték
aztán még az a priori útnak, ámbár észrevétlenül kitűzött
pálczákkal az a posteriori pontja felé volt megvonva; emellett
azonban méltányos, hogy az, aki így e művészetet megtanulta, ne
árulja el a mestert. Ezen ügyes tanmenet szerint különböző érdemdús
férfiak pusztán az ész útján még a vallás titkait is kifürkészték,
mint ahogy regényírók a történet hősnőjét távoli országokba
szalasztják, hogy ott azután valami csodás kaland folytán imádója
véletlenül rábukkanjon:1) et
fugit ad salices et se cupit ante videri.

Napról-napra több lesz az alapos filozófus, mint ahogy saját
maguk nevezik magukat és oly  mélyen belátnak minden
dologba, hogy nem is marad előttük semmi rejtve, amit ők
megmagyarázni és megérteni ne tudnának. Én nem titkolom belátásom
gyengeségét, amely szerint én rendesen azt értem legkevésbbé,
amiről minden ember azt hiszi, hogy könnyű megérteni.

 

Vannak tökéletes belátású metafizikai intelligencziák és nagyon
tapasztalatlannak kell lennie annak, aki azt képzeli, hogy az ő
bölcseségükhöz valami hozzáadható, vagy ábrándjaikból valami
elvehető.

 

Simonides még mindig bölcs, aki fejedelmének hosszas vonakodás
és halogatás után ezt a feleletet adta: Minél többet gondolkodom
Isten felett, annál kevésbbé láthatom be. Nem így hangzik a tudós
csőcselék szava. Nem tud semmit, nem ért semmit, de mindenről
beszél és amit mondott, arra hivatkozik.

 

Szerencsés a metafizika, ha csak fogalmakat dolgoknak nem vesz
és dolgokat, vagyis inkább azok neveit, nem vesz fogalmaknak és nem
okoskodik ilyenformán teljesen a vak világba.

 

A metafizikában sokféle módon lehet kontárkodni, anélkül, hogy
éppen aggódni kellene, hogy tévedésen kapják rajt az embert. Mert,
ha csak önmagunknak nem mondunk ellent, úgy mindazon  esetekben,
amelyekben az általunk kapcsolt fogalmak a tapasztalatban nem
adhatók, sohasem czáfolhatnak meg bennünket a tapasztalat
segítségével.

 

Nincs olyan balgaság, amely valami feneketlen bölcselkedéssel ne
volna megegyeztethető.

 

Rajongás a felvilágosodott korban csak úgy juthat felszínre, ha
valamelyik iskola metafizikája mögé rejtőzködik, amelynek oltalma
alatt merészkedhet mintegy észszel őrjöngeni.

Ellenszenvvel, sőt némi gyűlölettel látom egész kötetnyi
metafizikai belátások felfuvalkodott önhittségét, mint aminők most
divatosak, amennyiben teljesen meggyőződöm arról, hogy az az út,
amit választottak, teljesen elhibázott, hogy az elterjedő
módszereknek az ábrándokat és a tévedéseket a végtelenségig kell
sokasítaniok és hogy még mindeme képzelt belátások teljes
kipusztítása sem lehet oly káros, mint e megálmodott tudomány az ő
átkos termékenységével.

 

Aristoteles azt mondja valahol: ha ébren vagyunk, egy közös
világunk van, de ha álmodunk, úgy mindenikünknek van egy
sajátja. Azt hiszem ez utóbbi tételt megfordíthatnók és azt
mondhatnók: ha különböző emberek közül mindeniknek saját világa
van, úgy azt gyaníthatjuk, hogy álmodnak. Ha erről az álláspontról
tekintjük a különféle gondolatvilágok légvárépítészeit,
 akiknek mindenike mások kizárásával lakik
nyugodtan a sajátjában, azt például, aki mint Wolf a dolgok
rendjét a tapasztalat kevés építési anyagából, de annál több görbe
úton szerzett fogalomból rótta össze, vagy azokat, akik
Crusius módjára a gondolhatóról és a
gondolhatatlanról szóló néhány mondás bűvös erejével a
semmiből teremtett világokban laknak, úgy viziók ellentmondásában
türelemmel várni fogunk, amíg ezek az urak kiálmodják magukat.
Mert, ha ezek egyszer, ha Isten úgy akarja, teljesen ébren lesznek,
azaz, ha úgy fognak gondolkodni, hogy az más emberi értelemmel való
megegyezést ki nem zár, úgy nem fog közülök senki sem látni
olyasmit, ami ne látszana bárkinek is az ő bizonyítgatásuk
világánál szembetűnőnek és bizonyosnak és akkor majd a filozófusok
egy közös világban fognak lakni.

 

Ha az előnyöket és hátrányokat tekintetbe vesszük, amelyek
valakinek származhatnak abból, hogy nemcsak a látható, hanem a
láthatatlan világ számára is alkalmas a szervezete (amennyiben
ilyen létezne), úgy az ilyfajta ajándék ahhoz hasonlítható,
amelylyel Juno megtisztelte Tiresiast, akit előbb megvakított, hogy
a jóslás tehetségét adományozhassa néki. Mert a másik világ
szemléletes ismeretére itt csak úgy tehetünk szert, ha valamit
abból az értelemből elveszítünk, amelyre a jelen világban
szükségünk van. Nem is tudom, hogy bizonyos filozófusok maguk
teljesen föl vannak-e mentve e kemény feltétel alól, akik oly
szorgalmasan és elmélyedve irányítják 
távcsöveiket ama távoli vidékek felé, és csodadolgokat tudnak
elmondani arról, legalább is nem irigylem felfedezéseik egyikét
sem; csak attól tartok: hogy egy józaneszű és kevéssé finom ember
nékik éppen azt adná tudtukra, amit Tycho de Brahe-nek válaszolt a
kocsisa, amidőn az azt gondolta, hogy éjjel a csillagok szerint
igazodva mehet a legrövidebb úton: Jó uram, lehet, hogy az égen
jól kiismered magad, de itt a földön bolond vagy.

 

Meghatározásokat kiélezni, sánta bizonyításokat új mankókkal
ellátni, a metafizika toldott-foldott köntöséhez új rongyokat, vagy
annak más szabást adni, ezzel még találkozunk ugyan, de a világ nem
ezt kéri. Metafizikai állításokkal jóllakott a világ: e tudomány
lehetőségét akarják, azon forrásokat, amelyekből beléje bizonyosság
vezethető le, és biztos ismertetőjeleket, amelyekkel a tiszta ész
dialektikus káprázata az igazságtól megkülönböztethető.


Milyennek kell lennie a metafizikának – bölcselet –
birálat.



Oly távol állok attól, hogy magát a metafizikát tárgyilagosan
mérlegelve, kevésre becsüljem, vagy fölöslegesnek tartsam, hogy én,
különösen egy idő óta, amióta azt hiszem, hogy belátom természetét
és az emberi ismeretek közötti sajátlagos helyzetét, meg vagyok
győződve  arról, hogy még az emberi nemnek igaz és
tartós boldogulása is rajta múlik.

 

Hogy az emberi szellem valaha teljesen feladja a metafizikai
vizsgálódást, az éppoly kevéssé várható, mint az, hogy mi, azért,
hogy ne lélegezzünk be mindig tisztátalan levegőt, a lélegzést majd
egyszer inkább teljesen beszüntetjük. A világon tehát mindig lesz
metafizika, sőt mi több, mindenkiben lesz, különösen a gondolkodó
emberben, amelyet általános zsinórmérték hiányában, mindenki a maga
módja szerint fog kiszabni magának. Az azonban, amit eddig
metafizikának neveztek, egy bíráló észnek sem tehet eleget, de
teljesen lemondani róla szintén lehetetlen, tehát meg kell
kísérelni végre magának a tiszta észnek valamilyen bírálatát,
vagy ha van ilyen, meg kell vizsgálni azt részletesen, mert
nincs más mód, hogy ennek a sürgős szükségletnek, ami több mint
puszta tudásvágy, eleget tegyünk.

 

Hiábavaló ily kutatásokkal szemben közömbösség
mesterkélése, amelyeknek tárgya nem lehet közömbös az emberi
természetre nézve. Azok az állítólagos indifferentisták is,
bármennyire is igyekszenek az iskola nyelvének népszerűvé való
változtatása által felismerhetlenné válni, amennyiben egyáltalán
valamit gondolnak, metafizikai állításokba esnek vissza, amelyek
ellen pedig oly nagy ellenszenvet tüntettek föl.

A metafizika az emberi ész minden kulturájának
 betetőzése, amely nélkülözhetetlen, még
ha tudományként való szerepét bizonyos okoknál fogva félre is
teszszük.

Ha van egy tudomány, amelyre az embernek igazán szüksége van,
úgy az az, amelyet én tanítok, hogy illően töltsük be azt a helyet,
amely az ember számára a teremtésben kijelöltetett és amelyből
megtanulhatjuk, hogy minőnek kell lennünk, hogy emberek
legyünk.

 

A metafizika első és legfontosabb szabálya: hogy ne kezdjük
meghatározásokkal.

A metafizika igazi módszere alapjában véve azonos azzal, amelyet
Newton a természettudományba bevezetett.

 

Az értelem földje sziget, amelyet maga a természet zárt
változhatlan határok közé. Ez az igazság földje (mily csábító név),
amelyet messzeterjedő és viharos óceán vesz körül, a látszat
tulajdonképpeni székhelye, ahol nem egy helyen köd és hamar
leolvadó jég új földeket hazud és amig a felfedezésekért szerte
kalandozó tengerészt szüntelen üres reménnyel áltatja, oly
kalandokba keveri, amelyekkel sohasem hagyhat fel és amelyeket
mégis sohasem fejezhet be. Csak a szigorú, de igazságos kritika
józansága szabadíthat meg e káprázattól, amely sokakat képzelt
boldogság által elméletek és rendszerek közt fogva tart és az
korlátozhatja spekulativ igényeinket a lehető tapasztalat mezejére
és pedig nem az értelmünknek oly sok elhibázott kísérlete fölötti
 fonák gúny vagy korlátai fölötti jámbor
sóhaj által, hanem annak biztos alapelvek szerint kitűzött
határmegállapítása által, amely az értelem nincs továbbját a
legnagyobb megbízhatósággal azon herkulesi oszlopokhoz köti,
amelyeket maga a természet állított fel, hogy értelmünk útját csak
addig folytassuk, ameddig érnek a tapasztalat egybefüggő partjai,
amelyeket nem hagyhatunk el, anélkül, hogy egy parttalan óceánra ne
merészkednénk, amely bennünket mindig csalóka kilátás közepett
végre is arra kényszerít, hogy minden nehéz és hosszantartó
fáradalommal reménytelenül felhagyjunk.

A metafizikának oly pilótát akarok adni, aki a kormányzásnak a
glóbus ismeretéből merített biztos elvei szerint, a tenger teljes
térképével és iránytűvel ellátva bizton vezetheti a hajót, oda,
ahová jónak tartja.

Magas tornyok és az azokhoz hasonló metafizikai nagy emberek,
amik körül rendszerint nagy a szél, nem az én számomra valók. Az én
helyem a tapasztalat termékeny mezeje.

Én szegény földi halandó, egyáltalán nem vagyok szervezve a
szemlélő értelem isteni nyelvére. Amit azonban nekem a
közönséges fogalmakból logikai szabályok szerint kibetűzhetnek, azt
még megérthetem.

Alapjában véve minden filozófia prózai; és azt az indítványt,
hogy most megint költőien bölcselkedjünk ép úgy fogadnák, mint azt,
hogy a kereskedő a jövőben könyveit ne vezesse prózában, hanem
versben.

Az értelem dolgaiban az első lépés, amely annak gyermekkorát
jellemzi, dogmatikus. A második  lépés
szkeptikus és a tapasztalaton okult ítélőtehetség
elővigyázatosságára vall. De még egy harmadik lépés szükséges,
amely csak az érett és férfias ítélőtehetséget illeti meg, amelynek
alapjául szilárd és egyetemességükre nézve bevált elvek szolgálnak,
az értelem bírálata, amelylyel nem csupán annak korlátait,
hanem biztos határait kimutatjuk.

A filozófia gondja inkább buja sarjak metszése, mint
hajtása.

A tulajdonképpeni felvilágosultság az a puszta negativum, hogy
azt, ami értelmünkön túl van, ne kívánjuk megismerni.

 

Szemem előtt gyakran Alpok emelkednek ott, ahol mások sík és
kényelmes gyalogutat látnak maguk előtt, amelyen tovább
vándorolnak, vagy legalább is vándorolni vélnek.

Az ábrándot és a hiú tudást, amely az értelmet felfuvalkodottá
teszi, meg kell semmisíteni; azok az értelem szűk terében
elfoglalják azt a helyet, amelyet a bölcseség és a hasznos oktatás
tanai tölthetnének be.

 

A filozófia abban áll, hogy határainkat megismerjük.

 

Ha a tiszta és spekulativ értelem minden ismeretének foglalatát
oly épületnek tekintem, amelynek legalább az eszméje önmagunkban
van, úgy mondhatom: a kritikában megbecsültük az építési anyagot és
meghatároztuk, hogy milyen  magas és erős épülethez elég.
Természetesen azt találtuk, hogy ámbár nékünk égigérő tornyot
emelni volt a tervünk, az anyagkészlet mégis csak oly lakóházhoz
volt elégséges, amely elég tágas volt a tapasztalat mezején való
foglalatoskodásunkhoz és elég magas, hogy azt áttekinthessük; de
ama merész vállalatnak az anyag hiánya folytán kudarczot kellett
vallania, anélkül, hogy még a nyelvzavarra számítottunk volna,
amely a munkásokat a terv fölött kikerülhetlen meghasonlásba
kellett, hogy vigye és a világ minden részébe szét kellett szórnia,
hogy mindenki saját terve szerint külön építsen magának. Most nem
annyira az anyagról, mint inkább a tervről van szó és ámbár
okultunk, hogy ne merészkedjünk kísérletet tenni egy tetszésünk
szerinti meggondolatlan ötlet alapján, amely könnyen egész
vagyonunkat felemészthetné, mégis valaminő szilárd lakóhely
emeléséről le nem mondhatunk és így el kell készítenünk oly épület
tervezetét, amely adott anyagunkra és egyúttal szükségletünkre
tekintettel van.

 

A kritikai filozófia, ha egyszer csak röviden az iskoláját
végigjártuk, arra szolgál, hogy összes foglalatoskodásunkba rendet,
összefüggést és módszert vigyen.

Vagyonunknak és egyúttal használata határainak biztos
felismerése határozottá, bátorrá és mindarra elszánttá tesz, ami jó
és hasznos.

Sohasem tanúlhatjuk meg a filozófiát, legfeljebb csak
filozófálni tanulhatunk.

A filozófus nem értelemművész, hanem az emberi értelem
törvényhozója. 

Nem szükséges éppen, hogy mindenki metafizikát tanuljon. Az a
nevetséges utálat, amelyet a tiszta ész kritikájában járatlanok
éreznek, ha tiszta észelvekre kell támaszkodniok, mint amelyeknél
nem várhatnak teljes biztosságot, hanem ezt csupán a tapasztalattól
várják, ahol az általánosság hiánya folytán semmiféle biztosság
sincs, az a logikai tértől való borzadás egy faja, amely felületes
fejekből aligha száműzhető.

 

Aki a filozófia egy rendszerét tanulta, annak csak
históriai ismerete van róla; csak annyit tud és ítél,
amennyit adtak néki, idegen ész szerint képezi magát, de nem
saját eszéből és ha már jól felfogta és megőrizte is, mégis
csak egy élő ember gipszlenyomata.

A metafizika nem gyermekek és ifjak, hanem férfiak számára való.
Az ész reviziójának egy faja ez.

A praktikus filozófus, a bölcseségnek tanítás és példaadás útján
való tanítója, a tulajdonképpeni filozófus. Mert a filozófia a
tökéletes bölcseség eszméje, amely nékünk az emberi ész végső
czéljait mutatja meg.

Az bizonyos: aki egyszer a kritikát megkóstolta, az örökre
megundorodott minden dogmatikus fecsegéstől, amelylyel azelőtt
szükségből megelégedett, mert eszének szüksége volt valamire és
jobbat a fentartására nem találhatott. A kritika úgy viszonylik a
közönséges metafizikai iskolákhoz, mint a kémia az alkémiához, vagy
az asztronómia a jövendőmondó asztrológiához. 


Naturalizmus – józan ész.



A tiszta észnek nem egy naturalistája (aki alatt azt értem, aki
a metafizika dolgaiban minden tudomány nélkül dönteni mer), azt
mondhatná, hogy ő azt, amit a Kritika oly nagy előkészülettel, vagy
ha jobban tetszik, terjengős, pedáns pompával ad elő, azt ő józan
eszének igazmondó szellemével már régen nemcsak gyanította, hanem
tudta és belátta is: «azt ugyanis, hogy mi egész eszünkkel sohase
juthatunk túl a tapasztalatok területén.» De mivel, ha észelveit
lassankint kikérdezik, be kell vallania, hogy köztük sok olyan van,
amelyet nem a tapasztalatból merített, amelyek tehát attól
függetlenek és a priori érvényesek, hogyan és minő érvekkel akarja
a dogmatikust és saját magát korlátozni, aki ezen fogalmakat és
alapelveket minden lehető tapasztalaton túl használja, éppen azért,
mert attól függetlenül ismerte fel? És ő maga, a józan ész ezen
adeptusa, sem annyira biztos abban, hogy minden önhitt, olcsón
szerzett bölcsesége daczára, észrevétlenül nem jut-e a tapasztalat
tárgyain túl az agyrémek területére. Rendszerint mélyen bele is van
bonyolódva, ámbár népszerű nyelvezetével, miután mindent csupán
valószínűségnek, észszerű gyanításnak vagy analógiának tüntet fel,
alaptalan igényeinek némi mázt ad.

 

Az empirista azt állítja, hogy a műveletlen értelem jobb, mint
művelt ítélet. 

Az úgynevezett józan ész veleszületett tudatlanság.

 

Van egy kényelmes mód arra, hogy minden belátás nélkül
makacskodhassunk, ez pedig a közös emberi belátásra való
hivatkozás. Valóban nagy adománya az égnek az ép (vagy mint újabban
elnevezték, az egyszerű) emberi ész. De tettel kell bizonyítani, a
gondolat és a beszéd megfontoltságával és észszerűségével, de nem
azáltal, hogy, ha igazolásunkra semmiféle okos dologgal nem tudunk
előhozakodni, ráhivatkozunk, mint valami orákulumra. Ha belátás és
tudomány a fogyatékán van, akkor és nem előbb hivatkozni a közös
emberi belátásra, ez az újabb idők egyik szubtilis találmánya,
amely mellett a legüresebb fecsegő fölveheti a versenyt a
legalaposabb fővel és tarthatja is vele. De, amíg a belátásnak egy
kis maradéka is megvan, addig őrizkedni fogunk ezen utolsó
menedékhez fordulni. És a világosságnál megtekintve ez a
fellebbezés nem is egyéb, mint a tömeg ítéletére való hivatkozás;
oly taps az, amely miatt a filozófus pirul, de a népszerű
elménczkedő olyankor diadalt arat és büszkélkedik. Mégis azt kell
gondolnom, hogy Hume-nak épp annyira volt józan esze, mint
Beattie-nek és még azonfelül birtokában volt az, ami ennek
bizonyosan nem és pedig kritikai ész, amely a józan észt korlátok
közt tartja, hogy ne tévedjen el a spekulácziókban, vagy ha pusztán
ezekről van szó, ne kívánjon dönteni, mert nem tud számot adni
alapelvei felől; mert csakis így marad meg józan észnek. Véső és
kalapács  egész jól használható a gerenda
megmunkálásához, de a rézmetszéshez tű szükséges. Igy a józan ész,
épúgy használható, mint a spekulativ, de mindkettő a maga módja
szerint: amaz, ha oly ítéletekről van szó, amelyeket közvetlenül a
tapasztalatban alkalmaznak, emez pedig ha általában véve puszta
fogalmakból kell ítélni, például a metafizikában, ahol az önmagát,
gyakran a valósággal ellentétben, úgynevező józan ész semmikép sem
ítélhet.

A metafizikának nem engedhető meg az általános emberi ész
helyeslésére való hivatkozás; mert e tanú tekintélye csak
mende-mondán alapul. Quodcumque ostendis mihi sic, incredulus
odi.

Horat.


Tudomány és tudományos módszer.



Az észnek minden munkájában bírálat alá kell vetnie magát és az
ebbeli szabadságot semmiféle tilalommal sem csorbíthatja, anélkül,
hogy magának ne ártana és ránézve hátrányos gyanúba ne keverednék.
Semmisem annyira fontos itt a haszonra való tekintettel, semmisem
oly szent, hogy ezen vizsgáló és szemlét tartó átkutatás alól, mely
nem ismer semmiféle személyi tekintélyt, kivonhatná magát. Sőt ezen
a szabadságon alapul az ész létezése, amelynek nincs diktátori
tekintélye, hanem annak a kijelentése sohasem egyéb, mint szabad
polgárok beleegyezése, akiknek mindegyike aggályait, sőt vétóját
kell, hogy tartózkodás nélkül kifejezhesse. 

A filozófiai belátás bővülését akadályozza az, hogy erkölcsi
okokhoz, azaz czélokból való magyarázathoz fordulunk ott, ahol még
gyanítható, hogy fizikai alapokok szükséges általánosabb
törvényekkel kapcsolatban határozzák meg a következményt.

Immateriális alapelvekre való hivatkozás a rest filozófia
menedéke, és ezért az ily módon való magyarázat is lehetőség
szerint kerülendő, hogy a világ jelenségeinek azon alapjai, amelyek
a puszta anyag mozgástörvényein nyugszanak és amelyek egyesegyedül
az átérthetők, egész terjedelmükben ismertté váljanak.

Tegyük fel, hogy Isten néha és különös esetekben a természetet
törvényeitől eltéríti: akkor sincs halvány fogalmunk sem arról és
sohasem remélhetjük, hogy megismerünk egy oly törvényt, amely
szerint Isten ily esetben cselekszik. Itt az ész, mintha meg volna
bénulva, amennyiben azáltal, ismert törvények szerinti eljárásában
feltartóztatott, de újat nem tanult és nem is remélheti, hogy
valaha a világon ilyet tanul.

A tudatlanságnak a tudomány látszatát adó közönséges fogás az,
hogy a rajongó azt kérdezi: ismeritek a mágneses erő valódi okát,
vagy ismeritek az anyagot, amely az elektromos jelenségekben oly
csodálatos hatást fejt ki? Azt hiszi, hogy alapos oka van arra,
hogy oly dologba, amelyet véleménye szerint a legnagyobb
természetbúvár belső mivoltára nézve époly kevéssé ismer, mint ő,
lehető hatásaira vonatkozólag is épúgy beleszóljon. De az utóbbi
csak oly hatásokat ismer el, amelyeket a kísérlet segélyével
mindenkor szemünk elé állíthat, amennyiben a  tárgyat
teljesen hatalmába keríti, ezzel szemben az előbbi oly hatásokat
szed össze, amelyek úgy a megfigyelő, mint a megfigyelt személynél
teljesen a képzeletből eredhetnek és így valódi kísérletnek nem is
vethetők alá. E helytelenség ellen nem lehet mást tenni, mint
belenyugodni abba, hogy az állati mágnesség mágnesez és
szervetlenít mindaddig, amíg az annak és a könnyen hívőknek
tetszik, de a rendőrség figyelmébe kell ajánlani a dolgot, nehogy
túlmerészen űzzék azt, egyébként pedig nekünk a természet
kutatásának egyetlen útját kísérlet és megfigyelés által, amelyek a
tárgy tulajdonságait külső érzékeinknek felismerhetőkké teszik,
továbbra is követni kell. Hosszadalmas czáfolat itt az ész
méltósága ellen való és nem is használ semmit, megvető hallgatás az
őrület e fajtájával szemben jobban megfelel, amint egyébként is az
ily események az életben csak rövid ideig tartanak, hogy aztán más
balgaságnak adjanak helyet.

Senkitől sem veszem rosz néven, ha ahelyett, hogy a
szellemlátókat a másik világ félpolgárainak tekintené, velük
röviden és jól, mint kórházba valókkal végez és ezáltal magát
minden további kutatás alól felmenti. De ha mindent ily
álláspontról tekintünk, akkor a szellemvilág ilyfajta adeptusaival
való bánásmód is kell, hogy a korábbitól nagyon különbözzék és ha
előbb szükségesnek találták, hogy néha némelyeket közülök
elégessenek, úgy most elég lesz, ha csak purgálják őket. A dolgok
ilyetén állásánál nem is volna szükséges, hogy annak nagy feneket
kerítsünk és megcsalt rajongók lázas agyában a metafizika
segélyével titkokat keressünk. A rejtélyt csupán  az
éleseszű Hudibras tudta volna nékünk megoldani, mert az ő
véleménye szerint: ha hipochondrikus szél tombol a belekben, úgy
az irányán fordúl meg a dolog, ha lefelé megy f– lesz belőle, de ha
felszáll, akkor tüneménnyé vagy szent sugallattá válik.

 

Van egy faja a lángeszű férfiaknak (helyesebben lángész
majmoknak), amely a lángész czégére alatt betolakodott, a természet
különösen kegyelt főinek a nyelvén szól, a fáradságos tanulást és
kutatást kontárkodásnak minősíti, és azt állítja, hogy minden
tudomány szellemét egy fogással ragadta meg, de kis adagokban
sűrítve és erőteljesen képes adni belőle. Ez a faj, mint a
kuruzslók és vásári kikiáltók faja a tudományos és erkölcsi
műveltségben való haladásra nézve igen hátrányos, ha vallás-,
államviszonylatok, és morálról a beavatotthoz vagy a hatalom
birtokosához hasonlóan a bölcseség székhelyéről döntő hangon beszél
és így szelleme szegénységét el tudja takarni. Ez ellen ismét mit
lehet mást tenni, mint nevetni és szorgalommal, renddel és
világossággal türelmesen továbbhaladni, anélkül, hogy ama
szemfényvesztőkre ügyet vetne az ember?

 

Először az iskolának kell megadni a magáét, azután
lehetünk arra is tekintettel, hogy a világ kedvére éljünk.

 

Aki nem iskolaszerűen, hanem «lángész» módjára  filozofál,
az oly módon gazdálkodik, amelynek a közeli csőd jósolható. A
kritikai filozófia az az észgazdálkodás, amely először is a vagyoni
állapotot vizsgálja meg, hogy megtudja, mily messzire mehet
kiadásaiban és a simplex emberhez hasonlít azzal a szellemes fővel
ellentétben, aki – mint egy bizonyos miniszter államháztartásával –
oly módon dicsekszik, hogy: minél több az adóssága, annál
gazdagabb.

 

Nem nagy művészet a közérthetőség, ha amellett minden mélyebb
belátásról lemondanak.

Csak az adhat elő valamit népszerűen, aki azt alaposabban is
előadhatná.

Hogy a valódi népszerüséget megtanuljuk, a régieket kell
olvasnunk, például Cicero filozófiai iratait, Horatius, Vergilius
költőket és így tovább; az újabbak közül Hume-ot, Shaftesburyt és
másokat; férfiak, akik mindenike kiterjedt érintkezésben állott a
művelt világgal, amely nélkül nem lehetünk népszerűek. Mert a
valódi népszerűség sok gyakorlati világ- és emberismeretet követel,
az emberek fogalmai, izlése és hajlamainak ismeretét, amelyekre az
előadásnál, sőt még az illő, a népszerűséghez alkalmas kifejezések
megválasztásánál is folytonosan tekintettel kell lenni.

A teóriák gyakran inkább a megértés megkönnyebbítésére, mint a
természet jelenségeinek kiderítésére szolgálnak.

 

Gondolatok tartalom nélkül üresek, szemléletek  fogalmak
nélkül vakok. Tehát ép oly szükséges fogalmainkat megérzékíteni
(azaz tárgyukat a szemléletben mellérendelni), mint szemléleteinket
számunkra értelmessé tenni (azaz fogalmak alá rendelni).

Az ész nem alkot, hanem csupán rendez
fogalmakat.

A logika nem általános feltalálóművészet és nem az igazság
orgánuma; nem algebra, amelynek segélyével rejtett igazságok
volnának felfedezhetők.

Bár azt mondják: a technikát, vagyis a tudomány felépítésének
módját elő kell adni az alkalmazott logikában. Ez azonban
hiábavaló, sőt káros. Mert akkor elkezdenek építeni, mielőtt anyag
volna, és megvan ugyan a forma, de hiányzik a tartalom.

A kísérletek eredménye nem felel meg mindig a gyanításnak. Ha
azonban nem akarjuk teljesen a véletlenre bízni a kísérleteket,
akkor kell, hogy a gyanítás legyen indítékuk.

 

Kétségtelenül igaz, hogy pusztán tapasztalati tapogatózás által,
vezérelv nélkül, amelyet keresni kell, sohasem találnánk valami
czélszerűt, mert rendszeresen tapasztalni csak annyit tesz,
mint megfigyelni. Köszönöm a csupán empirikus utazó
elbeszélését, különösen, ha abból összefüggő ismeret legyen,
melyből az ész valamit alkosson egy elmélet czéljára. Rendszerint
azt válaszolja ő, ha erre vonatkozólag kérdezik: észrevehettem
volna ezt, ha tudtam volna, hogy efelől kérdezősködni fognak.


A természetkutatás nem vak tapogatózás az észrevételek
után, amelyek töredékesen és véletlenül egymás mellé sorozhatók,
hanem törvényekhez van kötve, amelyek szerint fel kell keresni
azokat.

A természetkutatás nem a tapasztalat által, hanem annak
számára történik.

 

A tapasztalatból nem származhat semmiféle tudomány. A tapasztalt
ember (expertus), ha egyébként semmi más, úgy tudatlan, aki pórázra
kötve jár, aki azokba a nyomokba lép, amelyeket számára más, vagy ő
maga előző gyakorlatok után készített.

 

A természetbúvárok között némelyek (akik inkább spekulativ
hajlamúak), az egyenlőtlenségnek szinte ellenségei és mindig a faj
egységére vannak tekintettel, mások (inkább empirikus fők) a
természetet oly sokféleségre igyekeznek osztani, hogy csaknem föl
kellene adni a reményt, hogy tüneményeit általános elvek szerint
ítéljük meg.

Vannak emberek, akik mindent ismernek, de semmitsem tudnak
(mindennek a leírásáról van fogalmuk, de nincs belátásuk).

A pusztán polihisztor tudása cziklópszerű, amelynek egyik
szeme hiányzik, – a filozófia szeme; és egy matematikus, történész,
leíró természettudós, filológus és nyelveket ismerő cziklóp oly
tudós, aki mindezekben a dolgokban nagy lehet, de minden filozófiát
ezenfelül fölöslegesnek tart. 

Az ismeret egysége nélkül minden tudás csak törmelék.

 

Azt állítom, hogy a természettudomány minden ágában csak annyi
tulajdonképpeni tudomány található, amennyi
matematika van benne.

A geometriában járatlan a természettudományban nem haladhat
előre, azaz nem lehet filozófikus természetismerő.

 

Amidőn Galilei golyóit a ferde síkon általa választott
nehézkedéssel gördítette le, vagy Torricelli a levegő
nyomásával oly súlyt hordatott, amelyről előre meghatározta, hogy
mily előtte ismert vízoszlop súlyával legyen egyenlő, vagy később
Stahl fémeket mésszé és ezeket ismét fémekké változtatta
azáltal, hogy azokból valamit elvont és visszaadott; ez minden
természetbúvárnak szöget ütött a fejébe. Megértették, hogy az ész
csak azt látja be, amit maga, saját terve szerint állított elő,
hogy itéletei élén állandó törvények szerint alapelveknek kell
állniok és a természetet kényszerítenie kell, hogy kérdéseire
válaszoljon, nem pedig, hogy általa magát mintegy pórázon
vezettesse; mert különben a véletlen, nem megelőző terv szerinti
megfigyelések egyáltalán nem függnek össze szükséges törvényben,
amelyet pedig az ész keres és amelyre szüksége van. Az észnek az
alapelveivel, amelyek egyedül emelik törvényerőre a megegyező
jelenségeket, az egyik kézben, és a kísérlettel, amelyet azok
szerint kigondolt, a másikban, kell a 
természethez fordulnia, bár oly czélból, hogy az kioktassa őt, de
nem mint tanítvány, aki mindent elmondat magának, amit a tanító
akar, hanem mint kirendelt bíró, aki a tanukat azon kérdésekre
készteti válaszolni, amiket ő feltesz. És így még a fizika is
gondolkodásmódjának oly előnyös forradalmát lényegileg véve azon
ötletnek köszönheti, hogy annak megfelelőleg, amit az ész maga
fektet a természetbe, azt keresse benne (ne pedig ráfogja), amit
tanulnia kell tőle és amiből magától semmit sem tudna. Csak ezáltal
tért a természettudomány a tudomány biztos útjára, miután
évszázadokon át nem volt egyéb, mint puszta tapogatózás.

Sok kérdéssel úgy vagyunk, mint a katekizmussal, amelyet
gyermekkorunkban betéve tudtunk és amelyet érteni véltünk, amelyet
azonban minél öregebbek és megfontoltabbak leszünk, annál kevésbbé
értünk és ezért megérdemelnők, hogy még egyszer az iskolába
küldjenek, hacsak találhatnánk valakit (magunkon kívül), aki jobban
értené azt.

 

A természet a mi feladatunk, magyarázataink szövege.


Tudomány és élet – tudósok – akadémia.



Oly kormány, amely a tudomány tételeivel, tehát azok bővítésével
vagy javításával is foglalkoznék, amely tehát a legmagasabb
személyben a tudóst akarná adni, e pedantéria által csak a
 néki járó tiszteletet veszítené el, mert
méltóságán alúli, hogy a néppel (annak tudós osztályával)
egyesüljön, amely nem érti a tréfát és mindazokat egyforma
elbánásban részesíti, akik tudománynyal foglalkoznak.

 

Ha kormányok jónak találják, hogy tudósok dolgaiba avatkozzanak,
úgy a tudományról és emberekről való bölcs gondoskodásukhoz sokkal
illőbb volna, hogy a kritika szabadságát részesítsék kedvezményben,
mintsem, hogy az iskolák nevetséges zsarnokságát támogassák,
amelyek közveszély feletti hangos jajgatásba törnek ki, ha
pókhálóikat szétszaggatják.

Be kell vallani, hogy a nagybritánniai parlament alapelve: hogy
a király trónbeszéde minisztere művének tekintendő (mivel az
uralkodó méltósága ellen való volna, hogy tévedésen, tudatlanságon,
vagy hazugságon fogják rajta, pedig a Háznak mégis fel kell
jogosítva lennie, hogy annak tartalma felett ítéljen, azt
megvizsgálja és megtámadja), hogy ez az alapelv, mondom, finoman és
helyesen kieszelt. Éppen így kell, hogy bizonyos tanok
kiválasztása, amelyeket egyedül szentesít a kormány a tanítás
czéljára, a tudósok vizsgálatának legyen alávetve, mert az nem az
uralkodó művének tekintendő, hanem egy arra kirendelt állami
hivatalnokénak, akiről feltesszük, hogy ura akaratát nem jól
érthette vagy el is csavarhatta.

 

Egy franczia miniszter egyszer magához hivatta  a
legtekintélyesebb kereskedők egy részét és javaslatot kért tőlük,
hogyan segíthetne a kereskedelmen: mintha ő a javaslatok legjobbját
ki tudná választani. Miután egyik ezt, a másik amazt javasolta, egy
öreg kereskedő, aki sokáig hallgatott, így szólt: Csináljatok jó
utakat, verjetek jó pénzt, adjatok alkalmas váltójogot és így
tovább, egyébként pedig «hagyjatok bennünket dolgozni!» Ez lenne
körülbelül a válasz, amelyet a filozófiai fakultásnak adni kellene,
ha a kormány megkérdezné, mily tanokat írjon elő általában a
tudósoknak, hogy amellett a belátás és a tudomány haladását meg ne
gátolja.

A szabad művészetek és a tudományok jobban növekednek kedvelőik
és jóakaróik kormányzása alatt, mint önhitt ismerőiké alatt. Csak a
közbecsüléshez kell, hogy tartsák magukat és a lángészt hagyják,
hogy önmagát képezze és saját maga szabja meg utait.

 

Ha tudományos vitát a nagyközönség elé visznek, amint azt a
tudomány űzérei (a «gyakorlók» neve alatt) szívesen megkísérlik,
úgy illetéktelenül a nép ítélőszéke elé (amelyet a tudományosság
dolgaiban semmiféle ítélet sem illet meg) hurczolják azt és
megszünik a vita tudományos jellege; mert akkor a törvényellenes
viszály helyzete áll elő, ahol tanok a nép hajlamainak megfelelően
adatnak elő és a lázadás és pártoskodás magvait hintik szét, a
kormányt pedig ezáltal veszélyeztetik.

Törekedni, hogy az egész közönség tudóssá legyen,  a
legrosszabb, ami csak történhet. Ezáltal bírákká tesszük őket és ez
a népuralom egy faja; de jó, ha a tudomány kedvelőivé tesszük őket.
Itélni mindenki tud, de a bíró mester kell, hogy legyen.

Csodálatos, hogy a tudatlan elfogult a tudományosság javára, a
tudós ellenben elfogult a műveletlen ész javára.

 

Magam is hajlamomnál fogva kutató vagyok. A megismerés
szomjúhozását teljesen átérzem és a benne való előbbrejutás vágyódó
nyugtalanságát vagy minden haladás feletti elégedettséget is. Volt
idő, midőn azt hittem, hogy ebben áll az emberiség becsülete és
megvetettem a csőcseléket, amely semmiről se tud. Rousseau
helyreigazított. Ez az elvakultságból eredő előny eltűnik;
megtanulom, hogy az embereket tiszteljem és sokkal
haszontalanabbnak tartanám magam a közönséges munkásnál, ha nem
gondolnám, hogy megfontolásom mindenkinek azt az értéket adhatja
meg, hogy az emberiség jogait törekedjen helyreállítani.

 

Tompaeszű vagy korlátolt fő, amelyből nem hiányzik semmi más,
mint csak az értelem kellő foka és annak saját fogalmai, tanítás
által nagyon jól, a tudományosságig is kiképezhető. De miután akkor
az ítélőképesség rendszerint hiányos marad, úgy éppen nem
szokatlan, hogy tudós férfiakat találunk, akik tudományuk
használatában  ama soha jóvá nem tehető hiányt gyakran
elárulják.

 

Közepes tehetségűek, akik tevékenyek és vakmerők, a legjobban
boldogulnak a tudományos életben is.

 

A magas iskolák rendszeres fecsegése gyakran csupán egyetértés
abban, hogy a szavak különböző jelentésével valamely nehezen
megoldható kérdés elől kitérjenek, mert a kényelmes és gyakran
eszes «nem tudom»-ot az akadémiákon nem szívesen hallják.

Az iskolák czivakodásában rendszerint mindkét félnek akkor van a
legtöbb mondanivalója, ha tárgyukból semmitsem értenek.

Azt kéne gondolni, hogy valamely jó ügy védelmének szándékával
semmit a világon sem lehet kevésbbé megegyeztetni, mint álnokságot,
tettetést és csalást. A tudomány káros hatása az emberekre
különösen abban áll, hogy a legnagyobb része azoknak, akik azzal
kérkedni akarnak, az értelemnek semmiféle javítását nem
eredményezik, hanem csupán fonákságát, nem is említve, hogy a
legtöbbnek csak hiúsága eszközéül szolgál.

 

Az akadémiák több tehetségtelen embert küldenek ki a világba,
mint a közéletnek bármely más intézménye. 

Tudósok azt hiszik, hogy minden ő érettük van itt.

 

A tudósnak humanitásra van szüksége, hogy maga félre ne ismerje
magát és ne bízzon túlsokat saját erejében. Az olyan tudóst
cziklópnak nevezem. Ő a tudomány egoistája és szüksége van még egy
szemre, amely azt eredményezné, hogy tárgyát más ember
szempontjából is látná. Ezen alapul a tudomány humanitása, azaz az
ítélet közlékenysége, amelylyel mások ítéletének is alávetik
azt.

Mire való nékünk a spekuláczió minden feldolgozása és
viszálykodása, ha ezalatt jószívűségünket elveszítjük?

Oh emberi gondok! Gyönge emberek, azt állítjátok, hogy csupán az
igazság és az ismeret terjesztése a czélotok, valójában pedig
csupán hiúságtok foglalkoztat.

A nép üdvét legfőképp nem a szabadságban keresi, hanem
természetes czéljaiban, tehát e három dologban: holta után
üdvözüljön, életében embertársai közti létét köztörvények
biztosítsák, végül pedig, hogy magában az élet fizikai élvezetében
(azaz egészségben és hosszú életben) részesedjen.

A filozófus, aki mindezekbe a vágyakba csak az értelemtől átvett
előírások alapján bocsátkozhat, ahhoz tartja magát, amit az ember
maga hozzátehet és kell is, hogy hozzátegyen: becsületesen
éljen, senkivel se kövessen el jogtalanságot, az élvezetben
mértékletes legyen és türelmes a betegségben és amellett
főképp a természet  önsegélyére számítson; mindezekhez persze
nem kell valami nagy tudomány, sőt az nagyrészt nélkülözhető is, ha
csak hajlamainkat fékezni és a kormányzást értelmünkre bízni
akarnók, amivel azonban a tömeg, mint fáradságos dologgal éppen nem
törődik.

A teológusokat, jogtudósokat és orvosokat a tömeg (amely a fenti
tanokban hajlamával, hogy élvezzen és ellenszenvével, hogy
azért fáradozzon rosz helyen alkalmazott komolyságot talál)
felszólítja, hogy elfogadhatóbb indítványokat tegyenek: és akkor a
tudósokkal szemben támasztott követelések így hangzanak: amit itt
ti filozófusok fecsegtek, azt már én rég tudtam magamtól is; de
tőletek, mint tudósoktól azt akarom tudni, ha elvetemülten
éltem volna is, hogy szerezhetnék mégis magamnak röviddel kapuzárás
előtt bebocsátási engedélyt a menyországba, ha nincs is
igazam, hogy nyerhetném mégis meg a pörömet és ha testi erőmet
kedvemre kihasználtam volna és visszaéltem volna is azzal,
hogy maradhatnék mégis egészséges és hogy élhetnék soká. Hisz azért
tanultatok, hogy többet tudjatok, mint a magunkfajtabeli (akiket ti
idiótáknak neveztek), aki semmi másra nem tart igényt, mint józan
észre. De ez a dolog olyan, mintha a tömeg úgy fordulna a tudóshoz,
mint valami jövendőmondó és varázslóhoz, aki természetfölötti
dolgokban tájékozott; mert a tudatlan arról a tudósról, akiről
valamit feltételez, túlsokat képzel. Ezért természetesen
előrelátható, hogy ha valaki csak elég vakmerő, hogy ily
csodaembernek adja ki magát, a tömeg futni fog hozzá és a
filozófusok pártját megvetéssel fogja elhagyni. 


SZEMLÉLET.

MŰVÉSZET – LÁNGÉSZ.








A szép és a művészet.



Szép az, ami a fogalomtól függetlenül általánosan
tetszik.

 

Határozott szabályok szerinti bizonyítás sohasem
szabhatja meg a szépség feletti ítéletet.

 

Ha valaki oly költeményt olvas fel nekem, vagy oly színdarabhoz
vezet, mely sehogysem felel meg ízlésemnek, úgy felhozhatja
Batteux-t vagy Lessinget, vagy az ízlésnek még régibb és híresebb
műbírálóit és felhozhatja az általuk felállított összes szabályokat
annak a bizonyítására, hogy költeménye szép; és habár egyes helyek,
amelyek nékem nem tetszenek a szépség szabályaival (amint azok ott
adva vannak és általánosan elismertek) nagyon jól megegyeznek: én
betömöm a fülem, nem akarok hallani okokat és okoskodást és inkább
felveszem, hogy a műbírálók ama szabályai hamisak, vagy legalább is
itt nem alkalmazhatók, mintsem hogy ítéletem a priori
bizonyítékokkal határoztassam meg, miután itt az ízlés és nem az
ész vagy az értelem ítéletéről van szó. 

Ugylátszik, hogy ez a főokok egyike, amiért ezt az esztétikai
ítélőképességet éppen ízlésnek nevezték. Mert felsorolhatja nékem
valaki valamely étel összes tartozékát és mindegyikről
megjegyezheti, hogy azok nekem különben kellemesek és erre rá még
joggal dícsérheti, hogy mily egészséges egy étel az; mégis mindezen
érvekkel szemben süket vagyok, megízlelem az én nyelvemen az
ételt és az én ínyemen és eszerint (és nem általános elvek szerint)
ítélek.

Ámbár tehát a műbírálók, mint Hume mondja, látszólag
jobban okoskodnak, mint a szakácsok, mégis egy a sorsuk. Itéletük
meghatározó alapját nem a bizonyítékok erejétől, hanem csupán az
egyénnek saját állapota (kellemesség vagy kellemetlenség) feletti
reflexiótól várhatják, minden előírás és szabály
visszautasításával.

Amint, hogy nincs a szépnek tudománya, hanem csak kritika, úgy
nincs is szép tudomány, hanem csupán szépművészet. Mert ami az
elsőt illeti, benne tudományosan, azaz bizonyító okok alapján azt
kellene eldönteni, hogy valamit szépnek kell-e tartani, vagy sem; a
szépség feletti ítélet tehát nem volna az ízlés ítélete. Ami a
másodikat illeti, oly tudomány, amely szép legyen, képtelenség.
Mert ha benne, mint tudományban alapelvek és bizonyítékok után
kérdezősködnénk, úgy ízléses szólamokkal (bonmots) küldenének
útunkra.

A szépművészet alkotásaiban a czélszerűségnek, ámbár az
szándékos, mégsem szabad szándékoltnak feltünnie; azaz a
szépművészetnek természet gyanánt kell feltűnnie, ámbár
tudjuk, hogy művészet. A művészet alkotása pedig azáltal látszik
 természetnek, hogy szabályokkal való
megegyezés minden pontossága, amelyek szerint egyedül válhat a mű
azzá, amivé kell válnia, megtalálható benne; de kín nélkül,
anélkül, hogy az iskola formája átlátszana, azaz anélkül, hogy
nyomát mutatná annak, hogy a művésznek a szabály lebegett volna
szeme előtt és lelki erejét bilincsekbe zárta volna.

A szépet általában (legyen az természetes, vagy művészi szép) az
esztétikai eszmék kifejezésének nevezhetjük.

A szépművészetet szükségkép a tehetség művészetének kell
tekinteni.

A szép az erkölcsi jó jelképe.

A természet szépsége iránti közvetlen érdeklődés (nem csupán
megítélésében való ízlés) mindenkor a jó lélek ismertetőjele.

Az ízlés megalapozásának igazi előkészítése az erkölcsi eszmék
kifejlesztése és a morális érzék művelése.

Az ízlést a moralitás külső megjelenésének nevezhetnők.


Tehetség és iskola a művészetben.



Az ötletesség nem jelenti az eszmékhez való tehetséget.

 

A genie az a tehetség (természet adomány), amely megadja
a művészet szabályait. Miután a talentum, mint a művész
veleszületett alkotóképessége,  maga is a természethez
tartozik, úgy azt is mondhatnók: a genie azon veleszületett lelki
sajátság (ingenium), amely által a természet a művészetnek
szabályt ád.

A genie az ember «tehetségének mintaszerű eredetisége».

A genie 1. az a tehetség, amely előállítja azt, amire nem
adható határozott szabály, nem pedig ügyesség ahhoz, ami valaminő
szabály szerint megtanulható; tehát eredetiség az első
tulajdonsága. 2. Alkotásainak, mivel eredeti badarság is
lehetséges, egyúttal mintáknak, azaz mintaszerűeknek kell
lenniök, tehát nem szabad utánzásból eredniök, de másoknak arra,
azaz a megítélés zsinórmértéke vagy szabályául kell szolgálniok. 3.
Hogyan állítja elő alkotását, azt maga sem írhatja le, vagy
mutathatja be tudományosan, hanem szabálynak a természetet
adja meg; így tehát a műalkotás létrehozója, amelyet tehetségének
köszönhet, maga sem tudja hogyan kapja eszméit, nincs is
hatalmában, hogy olyat tetszése szerint, vagy tervszerűen
kigondoljon és másokkal oly előírásokat közöljön, amelyek egyenlő
értékű műalkotás létrehozására másokat képesítsenek. Azért ez a
szó: genie valószínűleg genius-ból ered, azon sajátságos, az
emberrel születésével vele adott védő és irányító szellemből,
melynek sugallatából származnak ama eredeti eszmék.

A genie alkotása (amennyiben az tényleg a genie és nem a
lehetséges megtanulás vagy az iskola javára írható) nem az utánzás
példája (mert akkor elveszne az, ami benne a genie és a mű
szellemét alkotja), hanem a követésé más  genie
számára, amely általa saját eredetiségének tudatára ébred, hogy a
szabályok kényszerével szemben a szabadságot a művészetben úgy
fejtse ki, hogy a művészet éppen ezáltal nyerjen új szabályokat,
ami által a tehetség mintaszerűnek mutatkozik. Mivel azonban a
genie a természet kedveltje és az ilyesmit ritka tüneménynek kell
tekinteni: azért az ő, más tehetség számára adott példája nyomán
iskola keletkezik, azaz oly szabályok szerinti rendszeres oktatás,
amelyeket ama szellemi alkotásokból és sajátosságaikból
levonhattak: és ezek számára a szépművészet ennyiben utánzás, ahol
a genie a természetnek szabályt adott.

De ez az utánzás majmolássá válik, ha a növendék mindent
utánoz, még azt a torzalakút is, amit a genienek meg kellett
hagynia, de csak mivel az eszme gyengítése nélkül nem volt
elhagyható. Ez a bátorság egyedül a genienél érdem és a kifejezés
bizonyos merészsége; általában a genie a közös szabály alól
sok tekintetben eltérhet, de ez semmiesetre sem utánzásra méltó,
hanem magában véve mindig hiba marad, amelyet igyekezni kell
kiküszöbölni, amelyre azonban a genienek mintegy privilégiuma van,
mivel szelleme röptének utánozhatlansága aggódó óvatosság által
szenvedne.

A szépművészet számára csak modor van, de nem
módszer. A mesternek meg kell mutatnia, hogy a növendék mit
és hogyan dolgozzon; és azon általános szabályok, amelyek alá
foglalja végül is eljárását, inkább arra szolgálhatnak, hogy annak
főmozzanataira alkalomadtán emlékeztessenek, mintsem hogy előírják
azokat. Hogy  minden szabad művészetben valami kényszer
van, vagy amint mondják, valami gépiesség követelhető, ami
nélkül a szellemnek, amelynek a művészetben szabadnak
kell lennie és amely egyedül ad életet a műnek, semmiféle anyaga
sem volna és teljesen elpárologna: erre tanácsos figyelmeztetni
(például a költészetben a nyelv helyessége és gazdagsága,
hasonlókép a prozódia és a versmérték), mivel újabban sok nevelő
azt hiszi, hogy a szabad művészetet olykép istápolja a legjobban,
ha minden kényszertől megszabadítja és a munkát puszta játékká
változtatja.

Ámbár a gépies és a szép művészet, az első mint csupán a
szorgalom és a tanulás művészete, a második, mint a genié,
egymástól nagyon különböznek: még sincs oly szépművészet, amelyben
valami mechanikus, ami szabályokba foglalható és követhető, tehát
valami iskolaszerű a művészetnek egyik lényeges feltétele ne
volna. Mert valamely czél felé kell irányulnia, mivel különben az
alkotás semmiféle művészethez sem tartozik; pusztán a véletlen
alkotása volna. Hogy azonban a mű czél felé irányuljon, ahhoz
bizonyos szabályok kellenek, amelyek alól nem szabad felmenteni
magunkat. Mivel pedig a tehetség eredetisége lényeges (bár nem
egyetlen) része a genie jellemének: ezért a felületesek azt hiszik,
hogy semmivel sem mutathatják jobban, hogy ők feltörekvő geniek,
mint azzal, hogy minden szabály iskola-kényszere alól
felszabadítják magukat és azt hiszik, hogy dühödt lovon jobban
parádézhatnak, mint iskolalovon.

  

A modorosság a majmolás egy faja és pedig általában
pusztán az eredetiség majmolása, az utánzatoktól való eltávolodás
törekvése a mintaszerűség tehetsége nélkül.

Minden szépművészet propedeutikája, amennyiben a művészet
tökéletességének legmagasabb foka felé irányul, úgylátszik nem
utasításokból áll, hanem a szellem műveléséből azon ismeretek
által, amelyeket humaniorának neveznek: gyaníthatólag, mivel
humanitás egyrészről általános részvétérzelmet
jelent, másrészről jelenti a benső és általános közlékenység
tehetségét.


Az egyes művészetekhez.



Ha a szépművészeteket osztályozni akarjuk: úgy legalább
kísérletkép nem választhatunk ahhoz kényelmesebb elvet, mint a
művészet analógiáját a beszédközben használt kifejezésmóddal, midőn
nemcsak fogalmainkat, hanem érzelmeinket is amennyire az egyáltalán
lehetséges, közölni akarjuk.

Ez pedig a szó, a taglejtés és a hangból
áll (articulatio, gesticulatio, és modulatio). Csak a kifejezés e
három módjának kapcsolata teszi teljessé a beszélő közlését. Mert
gondolatot, szemléletet és érzelmet ezzel egyszerre és egyesítve
viszünk át másra.

Minden művészet közül a költészetet illeti meg a legfelsőbb
rang.

A költészet nyeri el a pálmát nemcsak a szónoklattan
 elől, hanem minden más szépművészet elől:
a festészet elől (ahová tartozik a szobrászat is), sőt a zene elől
is. Mert az utóbbi csak azért szép (nem csupán kellemes)
művészet, mivel a költészet vehikuluma.

Ha a kedély ingeréről és hullámzásáról van szó, akkor a
költészet után tenném azt a művészetet, amely a szóló művészetek
közül legközelebb áll hozzá és vele igen természetesen egyesíthető
is, tudniillik a zenét. Mert ámbár csupán érzelmek által
beszél, fogalmak nélkül és így nem ad, mint a költészet,
gondolkodni valót, mégis változatosabban hat a kedélyre és bár
csupán múlón, de mélyebben.

Varázsa, mely oly általánosan terjeszthető, úgylátszik azon
alapul: hogy a nyelv minden kifejezése összefügg valamely hanggal,
amely annak értelméhez illeszkedik; hogy ez a hang többé-kevésbbé a
beszélő egy érzelmét is jelöli és kölcsönösen a hallgatóban is
előállítja azt, aminthogy a hallgatóban azt a gondolatot is
felkelti, amelyet a nyelv az illető hanggal kifejez; és hogy amint
a hanglejtés az érzelmeknek mintegy általános és minden ember
számára érthető nyelve, a zene azt elkülönítve teljes nyomatékával
az érzelmek nyelve gyanánt fejezi ki és így a képzettársítás
törvénye szerint az azzal természetszerűleg összekötött esztétikai
eszméket is általánosan közli; mivel azonban ezen esztétikai eszmék
nem fogalmak és határozott gondolatok, ezen érzelmek összetételének
formája (a harmónia és a melódia) a nyelv formája helyett csupán
arra szolgál, hogy a részarányosságával (amely, miután a hangoknál
az egyidőben keletkezett  légrezgések számának viszonyán alapul,
amennyiben a hangokat akár egyidejűleg, akár egymásután kötjük
össze, mennyiségtanilag bizonyos szabályok alá foglalható) a
megnevezhetlen gondolatgazdagság összefüggő egészének esztétikai
eszméjét fejezze ki, egy bizonyos témának megfelelően, amely a
darabban az uralkodó érzelem.

A zene varázsában és érzelemhullámoztató hatásában a
matematikának bizonynyal a legkevésbbé sincs része; hanem csupán a
nélkülözhetetlen föltétele (conditio sine qua non) a benyomások
azon arányosságának (úgy a benyomások kapcsolatában mint
változatosságában), amely által lehetővé válik azok összefoglalása
és annak a megakadályozása, hogy a benyomások egymást lerontsák,
ahelyett azonban a kedély folytonos mozgására és élénkítésére a
kísérő érzelmek által jóleső élvezetté illeszkedjenek egybe.

A tragédia főleg abban különbözik a vígjátéktól,
hogy az első a fenséges, a második a szép iránti
érzékre hat. Az elsőben más javáért való nagylelkű önfeláldozást, a
veszélyben tanúsított vakmerő elszántságot és kipróbált hűséget
láthatunk. A szerelem ott mélabús, gyengéd és nagyrabecsüléssel
teli; mások szerencsétlensége a néző keblében résztvevő érzést kelt
és nagylelkű szívét idegen bajért dobogtatja. Gyengéden meghatja őt
és érzi saját természete méltóságát. Ezzel szemben a vígjáték finom
cselszövést, csodálatos bonyodalmat tár elénk, furfangosakat mutat
be, akik kitudják húzni magukat a csávából, bolondokat, akik
becsapatják magukat, tréfákat és nevetséges jellemeket mutat be. A
szerelem itt nem oly bánatos, hanem vidám és bizalmas. 

Az asztali zene csodálatos egy dolog, amely csak mint kellemes
zörej a vidám hangulatot kell hogy fenntartsa és anélkül, hogy
bárki a kompozicziójára a legcsekélyebb figyelmet is fordítaná, a
szomszédok szabad beszélgetésének kedvez.

Az asztali zene nagy urak ünnepi lakomáján a legízléstelenebb
dolog, amit csak a dörzsölés kigondolhatott. 


HIT.

VALLÁS – EGYHÁZ.








Hit – álhit.



Hinni az embernek magával szemben való kötelessége.

 

Hinni önmagunkkal szemben kötelesség – de nem az a vallás. A
hitnek nem a valláson, hanem ennek amazon kell alapulnia.

Az egyház vallása lehet képtelen (politeizmus) és a hit mégis jó
lehet.

A hit a bensőben rejtve van és az erkölcsi érzülettől függ.

Ha nem gondoskodtok arról, hogy előbb, legalább félúton, jókká
tegyétek az embereket, úgy nem is teszitek őket soha őszintén
hívőkké.

A hit abban különbözik lényegileg véve a babonától, hogy az
utóbbi nem a fenséges iránti tiszteletet, hanem félelmet és
aggódást kelt a lélekben azon szerfölött hatalmas lénnyel szemben,
amelynek akarata alá rendelve látja magát a megrémült ember,
anélkül, hogy amellett nagyrabecsülné e lényt: ebből persze nem
eredhet más, mint kegyhajhászás és behizelgés a becsületes élet
vallása helyett.

A hitéletben minden a cselekvéstől függ. 

Bár a félelem először az istenek (démonok)
fogalmát alkotta meg, az ész erkölcsi elvei által először az
isten fogalmát tudta megalkotni.

Ugylátszik az emberi természetnek és az erkölcs tisztaságának
jobban megfelel, hogy a másvilág reményét a jó lélek érzéseire
alapítsuk, mintsem hogy fordítva jó magatartását alapítsuk a
másvilág reményére. Ily természetű a morális hit, amelynek
egyszerűsége az okoskodás némely agyafúrtságánál értékesebb lehet
és amely egyesegyedül illő az emberhez bármily állapotában,
amennyiben kerülő nélkül valódi czéljaihoz vezeti. Bízzuk tehát az
oly távoleső tárgyakra vonatkozó lármázó rendszereket a
spekuláczióra és henye fők gondjára. Valóban közönyösek azok ránk
nézve és az érvek és ellenérvek pillanatnyi látszata dönthet ugyan
talán az iskolák helyeslése ügyében, de aligha dönthet valamiben a
becsületes ember jövő sorsára vonatkozólag. Az emberi ész nem is
volt elég szárnyaló ahhoz, hogy oly magas felhők közé vegye útját,
amelyek elfedik előlünk a másvilág titkait és a tudnivágyóknak,
akik oly buzgón kérdezősködnek azután, azt az egyszerű, de igen
természetes feleletet adhatjuk, hogy a legtanácsosabb, ha addig
várakoznak, amíg oda nem jönnek. Mivel azonban sorsunk a
másvilágon gyaníthatólag attól függ, hogy töltöttük be helyünket
ezen a világon, azért befejezésül azt mondhatjuk, amit
Voltaire mondat becsületes Candide-jával az iskolák
oly sok haszontalan czivakodása után: gondoskodjunk a javunkról,
menjünk a kertbe és dolgozzunk.

Nem ismerek mást, ami még az élet utolsó 
pillanatában is megállhatná helyét, mint a szív legtitkosabb
érzületeire vonatkozó legtisztább őszinteséget és Hióbbal bűnnek
tartom, hogy Istennek hizelegjünk és oly benső vallomásokat
tegyünk, amelyekre tán a félelem kényszerített rá és amely nem
egyezik a lélek szabad hitével. A vallás dolgaira vonatkozólag az
elsajátított gondolkodásmód hit, vagy pogányság. Az
első vallóit rendszerint hívőknek, a másodikét
hitetleneknek nevezzük. A hit az a vallás, amely isten
minden tiszteletének lényegét az ember erkölcsébe helyezi:
pogányság, amely nem abba helyezi.

Isten országa a földön, ez a végsors, az ember kivánsága
(«Jöjjön el a te országod.») Krisztus közelebb hozta; de nem
értették őt meg és a papok országát alapították meg, de nem Istenét
bennünk.

Volt egyszer egy bölcs tanító, aki Isten ezen országát a
világival ellentétben egész közel hozta. Megdöntötte az Irástudást,
amely nem teremt mást, mint szabványokat, amelyek az embereket csak
elválasztják és Isten templomát és az erkölcs trónját a szívben
építette föl. Felhasználta ugyan az Irástudást, de csak azért, hogy
amire mások esküdtek, azt megsemmisítse. De e véletlen
fogyatkozáson alapuló félreértésből új félreértés állt elő, amely
ismét megakadályozza azt a jót, amely az ő szándéka volt. Ámbár ez
az Irástudás egyébként jó lehetett, legalább is lényegileg nem
hátrányos, mégis azt eredményezte, amit minden Irástudásnak a
vallás dolgaiban eredményeznie kell és pedig dogmát és hódolatot,
mint a lényeget, amelyek pedig csupán segédtételek és a nagy
czéltól teljesen elfordítanak.  Az egész világegyetemben
ezer év egy nap. E munkán türelmesen dolgoznunk és várnunk
kell.

 

Nem könnyű az embereket meggyőzni arról, hogy az erkölcsi jó
életre való állhatatos törekvésben áll mindaz, amit Isten az
embertől követel, hogy országában néki tetsző alattvaló legyen. Nem
tudják kötelezettségüket másminőnek gondolni, mint valamiféle
szolgálatnak, amelyet Isten számára kell teljesíteniök; ahol
nem annyira a cselekvések belső erkölcsi értékén fordul meg a
dolog, mint inkább azon, hogy Isten számára teljesítvék, hogy így
magukban véve bármily közönyösek is erkölcsi tekintetben, mégis
legalább passziv engedelmességgel Isten tetszését megnyerjék. Az,
hogy ha önmagukkal és embertársaikkal szemben teljesítik
kötelességüket, hogy éppen ezáltal isteni parancsot is
teljesítenek, tehát hogy minden cselekedetükkel, amennyiben az az
erkölcsre vonatkozik, állandóan Isten szolgálatában állanak
és hogy egyszerűen lehetetlenség, hogy Istennek máskép
szolgáljanak, (mivel nem hathatnak másra, mint földi lényekre,
Istenre azonban nem hathatnak és nem befolyásolhatják) ez nem fér
az emberek fejébe. Mivel a világ minden nagy urának különös
szükséglete, hogy alattvalói tiszteljék és a hódolat
nyilvánításával dicsérjék, ami nélkül nem várhat oly
nagyfokú engedelmességet parancsaival szemben, mint aminőre
szüksége van, hogy uralkodjon felettük; ezenfelül az embernek, még
ha még oly eszes is, a tisztelet nyilvánítások mégis mindig
 közvetlenül jól esnek: ezért a kötelesség
teljesítéssel úgy bánnak, amennyiben az egyúttal isteni parancs is,
mint Isten ügyének teljesítésével, nem mint az ember ügyével
és így keletkezik az istentiszteleti hit fogalma a tiszta
erkölcsi hit fogalma helyett.

Az «istentisztelet» vallása robot- és bérvallás és nem
tekinthető üdvözítőnek, mert nem morális. Mert ennek szabad, a szív
becsületes érzületén alapuló vallásnak kell lennie. Az előbbi azt
hiszi, hogy a kultusz cselekvéseivel, amelyeknek, (ámbár
fárasztók), magukban véve semmiféle morális értékük nincs, tehát
csak a félelem vagy a remény által kikényszerített cselekedetek,
amelyeket gonosz ember is végrehajthat, Istennek tetsző lehet,
anélkül, hogy föltételezné, hogy ahhoz morális jó érzület
szükséges.

Hogy a hit nem más, mint a legfelsőbb lény kegyhajhászásának és
a nála való behízelgésnek egy módja, amely tekintetben az emberek
csak abban különböznek egymástól, hogy eltérő a véleményük arra a
módra nézve, amely Istennek a legtetszőbb lehet, ez oly őrület,
amely akár törvényeken, akár nem azokon alapul, minden morális
érzületet bizonytalanná tesz és elcsavar, ezáltal, hogy a
becsületes életmódon kívül még valami mást vesz fel, mint eszközt
arra, hogy a legfelsőbb lénynek mintegy kegyébe hízelegje magát és
ezáltal alkalmilag felmentse magát a becsületes életmód követésére
irányuló legnagyobb gondosság alól és mégis szükség esetére biztos
menedéke legyen készenlétben.

Csupán a szív teljes megváltozásának feltétele mellett
gondolható el, hogy a bűnbe esett ember  az égi
igazságosságtól fölmentést nyerjen, tehát semmiféle expiáczió sem,
legyen az akár bűnbánó, akár ünnepélyes formájú, semmiféle
fohászkodás és magasztalás sem (még ha azok a helyettesítő
eszményhez, Isten fiához intézvék is) pótolhatja az előbbinek a
hiányát.

Ha arra a kérdésre kell minden ember számára egyetemes érvénnyel
válaszolni, hogy hogyan kell Istent tisztelni, úgy semmi kétség
sincs afelől, hogy akaratának törvényhozása pusztán morális
kellene hogy legyen; mert a dogmatikus törvényhozást (amely
feltételez egy kinyilatkoztatást) csak véletlennek tekinthetjük és
olyannak, amely nem ért el vagy nem érhet el minden emberhez, tehát
nem tekinthetjük az emberre nézve általában kötelezőnek. Tehát:
«nem azok, akik itt azt mondják: Uram, Uram! hanem azok, akik Isten
akaratát teljesítik»; azaz nem azok, akik az Ő magasztalásával
(vagy küldöttének, mint isteni eredetű lénynek magasztalásával)
akarnak Néki tetszeni azon kinyilatkoztatás fogalmai szerint,
amelyet nem kaphat minden ember, hanem azok, akik becsületes
életmóddal, amelyre nézve mindenki ismeri az Ő akaratát, akarnak
Néki tetszeni; azok lesznek azok, akik az igazi, általa kívánt
tiszteletben részesítik Őt.

A morális vallás szerint (aminő az összes valaha létező
nyilvános vallások közül egyedül a keresztény) alapelv: hogy
mindenkinek teljes erejéből törekednie kell, hogy jobb emberré
váljon; és csak ha veleszületett kincsét nem ásta el, ha
felhasználta eredeti, a jóra irányuló hajlamát arra, hogy jobb
emberré váljon, csak akkor remélheti, hogy azt, amit ő a
képességével  nem érhet el, azt magasabb együttműködés
ki fogja egészíteni.

Mily gyötrők azon külső formák, amelyeket a hithez számítanak,
de valójában az egyház formái; ahol éppen abba helyezik a jámborság
érdemét, hogy e formák teljesen haszontalanok és hogy a hívők
pusztán csak megalázkodnak, hogy a szertartásokat, az egyházi
szolgálatokat, a bűnbánatot és az önsanyargatást (minél több, annál
jobb) türelmesen elviseljék; holott pedig e robotmunka
gépiesen ugyan könnyű (mivel nem kell amellett
egyetlen bűnös hajlamot sem feláldozni), de az értelmesnek
erkölcsileg igen nehéz és terhes kell hogy legyen.

Ha tehát a nagy erkölcsi néptanító azt mondta: «Az én
parancsolataim nem nehezek», úgy azzal nem azt akarta mondani, hogy
teljesítésük csupán csekély erőkifejtést igényel; mert valójában,
mivel a szív tiszta érzületét követelik, minden parancsolható
között a legnehezebbek; azonban az értelmes ember számára mégis
végtelenül könnyebbek, mint a sürgölődő semmittevés parancsai,
aminők voltak azok, amiket a zsidóság megalapított; mert a gépiesen
könnyűt az értelmes ember mázsás súlynak érzi, ha azt látja, hogy a
rápazarolt fáradság nem használ semmitsem.

 

Az oly hit, mely az embert sötétté teszi, hamis; mert az
embernek Istent vidám szívvel és nem kényszerből kell
szolgálnia.

A letérdepelés, vagy földrevetés, még ha égi tárgyak
tiszteletének megérzékítéseért is történik,  az emberi
méltósággal ellenkezik, épúgy előttünk lévő képek segélyével való
fohászkodás, mert akkor nem azon ideál előtt hajoltok meg,
amelyet saját értelmetek felfog, hanem azon idol előtt,
amelyet ti magatok csináltatok.

Hogy a puszta hivés és meg nem érthető dolgok utána mondása
(amit mindenki megtehet, anélkül, hogy azzal jobb ember lenne, vagy
valaha azáltal olyanná válna) egy módja és éppenséggel az egyedüli
módja annak, hogy Istennek tessünk, ezen állítás ellen teljes
erővel küzdenünk kell.

 

Az erkölcsi hitetlenség bűnös fokát áruljuk el azzal, ha a
kötelesség szabályainak, ahogy azokat az értelem eredetileg az
ember szívébe írta, nem vagyunk hajlandók máskép elegendő
tekintélyét elismerni, mintha még azokat csodák nem hitelesítik:
«ha jeleket és csodát nem láttok, nem hisztek.» A puszta kultusz és
az egyházi szolgálatok vallásának kell, hogy vége legyen és
ahelyett a lélekben és az erkölcsi érzület igazságán alapuló
vallást kell bevezetni.

 

A ráparancsolt vallás képtelenség.


Egyház – biblia.



Bár megkíméltek volna bennünket a keleti bölcseségtől! Nem
tanulhatunk abból semmit és a világ nem tanult abból mást, mint a
mechanikus  ügyesség, csillagászat, számvetés stb.
egy faját. Miután már volt nyugati műveltségünk a görögök által,
úgy belegondolhattunk a keleti iratokba értelmet, de maguktól
sohase voltak világosak az értelemnek. Volt ugyan egykor egy bölcs,
aki teljesen különbözött nemzetétől és józan gyakorlati vallást
tanított, amelyet korának megfelelőleg a képek és az elterjedt
mondák köntösébe kellett burkolnia, de tanai nemsokára oly kezekbe
kerültek, amelyek az egész keleti czókmókot ráborították, és az
értelemnek útjába ismét akadályt gördítettek.

 

Bár az egyház az igazságnak legfontosabb jegyét, tudniillik az
általánosságra való jogos igényt nélkülözi, ha valamely
kinyilatkoztatott valláson alapul, amely mint történetileg
kialakult vallás általánosan meggyőző közlésre nem alkalmas:
mindamellett minden ember azon természetes szükséglete folytán,
hogy a legfelsőbb észfogalmakhoz és alapelvekhez mindig valami
érzékileg megfoghatót, valami tapasztalati megerősítést és
más efélét követeljen (amire a vallás általános
bevezetésénél valóban tekintettel is kell lenni), ezért
valamely történeti egyház vallását, amelyet rendszerint már ott
készen is találunk, fel kell használni.

 

Hogy azonban az ily tapasztalati vallással, amelyet látszólag a
véletlen játszott a kezünkre, a morális vallás alapját egyesítsük
(legyen az akár czél, akár csupán segédeszköz), ahhoz a kezünkbe
 jutott kinyilatkoztatás valamely
magyarázata szükséges, azaz annak oly értelemben való teljes
magyarázata, amely a tiszta észvallás általános praktikus
szabályaival megegyezzen. Mert az egyházi vallás elméleti része
erkölcsileg nem érdekelhet bennünket, ha nem hat oda, hogy minden
emberi kötelesség mint Isten parancsa (ami a vallás lényege)
teljesüljön.

 

Ama rajongók merészsége, akik az egyházi vallás vezetése alól
kinőtteknek vélik magukat, akár mint teofilantrópok nyilvános, azon
czélból emelt templomokban, akár mint misztikusok benső sugallatok
lámpájánál ábrándoznak, a kormányt hamar arra bírhatná, hogy
megbánja azt az elnézést, hogy a polgári rend és nyugalom ama nagy
alapítványi és vezető eszközét elhanyagolta és könnyelmű kezekre
bízta. Amellett nem is várható, hogy ha meglévő bibliánk hitelét
vesztené, hogy más kerülne helyébe, mert nyilvános csodák nem
történnek meg másodszor is ugyanabban a dologban: ugyanis a
megelőző csoda szándékának sikertelensége a következőnek tartósan a
hitelét veszi; – másrészről azonban az alarmisták lármáját
sem kell tekintetbe venni, hogy az ország veszélyben forog, ha a
bibliának oly részeit, amelyek inkább az Irásnak a formaságaira,
mint benső vallásos tartalmára vonatkoznak, sőt annak szerzőit is
bizonyos tekintetben kifogásolják: mivel valamely tan vizsgálatának
tilalma a vallásszabadság ellenére van. Hogy azonban valamely
történetileg kialakult vallás kötelesség és az üdvösséghez
tartozik, az babona. 

Hogy az ész és a történelem alapíthat-e vallást? Nem! De
alapíthat egyházat, amelyben vallás és kultura egymást
támogatják.

Nem az Irástudás és az, amit segélyével a bibliából nyelvészeti
ismeretek által, amelyek gyakran csupán helytelen gyanítások,
kivesznek, hanem amit erkölcsi gondolkodásmóddal (tehát
Isten szelleme szerint) abba belevisznek és oly tanok,
amelyekben sohasem csalatkoztak és amelyek sohasem lehetnek üdvös
hatásnélküliek, az kell, hogy a nép elé szánt előadásnak a
vezérfonalát adja.

Ha az Irásmagyarázatra vonatkozólag a teologus és a filozófus
közt kikerülhetlen viszály forogna fenn, úgy nem ismerek más
kiegyezést, mint a következőt: ha a bibliai teológus abba fogja
hagyni az észelvekre való hivatkozást, úgy a filozófiai teológus is
fel fog hagyni azzal, hogy állításai megerősítésére felhasználja a
bibliát. De nagyon kételkedem abban, hogy az előbbi ebbe az
egyezménybe belemenne-e.

 

Ami a raczionális bibliamagyarázat állítólagos misztikáját
illeti, ha a filozófia az Irás helyeiben erkölcsi értelmet derít
ki, sőt még ha azt a szövegbe belemagyarázza is, úgy éppen ez az
egyedüli módja annak, hogy a misztikát (pl. egy Swedenborgét)
távoltartsuk. Mert a képzelet a vallás dolgaiban kikerülhetetlenül
szertelenné válik, ha az érzékfelettit (amelyet minden vallásban
gondolkodnunk kell) nem köti az észnek határozott fogalmaihoz,
aminők az erkölcsi fogalmak és ez a benső sugallatok
illuminatizmusához  vezet, amely sugallatból mindenkinek
megvan a sajátja és akkor nincs már az igazságnak nyilvános
próbaköve.

 

A lélektelen ortodoxizmus és az észölő
miszticzizmus között áll a bibliai hit, amint az az ész
segélyével önmagunkból kifejthető, a minden emberi szív alapos
javulására isteni erővel ható és a szíveket általános (bár
láthatatlan) egyházba egyesítő, a gyakorlati ész kriticizmusán
alapuló igaz hit.


Álegyház – papság.



Minden egyházi vallásnak, amennyiben puszta rendeletszerű
vallástételeket lényeges hittételeknek ad ki, van bizonyos
vegyüléke a pogánysággal; mert ez abban áll, hogy a hit
külsőségeit (a lényegtelent) lényegesnek állítja. Ez a vegyülés
fokonként annyira terjedhet, hogy ennek folytán az egész hit puszta
egyházi vallássá változhat át, amely szokásokat törvények gyanánt
ad ki és aztán tiszta pogánysággá válik, amely csúfnév ellen nem
használ, ha azt mondják, hogy hisz ama tanok isteni
kinyilatkoztatáson alapulnak; mert nem ama rendeletszerű tanok és
egyházi kötelességek maguk, hanem a nékik adott feltétlen érték
(hogy azok nem csupán a hit előmozdítói, hanem annak részei, ámbár
nincs benső erkölcsi tartalmuk) az oka annak, hogy a vallás e
módját joggal a pogányság nevével illetjük.  Azt az
egyházi tekintélyt, amely az ily vallás szerint mondja ki az
üdvözülést vagy elkárhozást, papságnak nevezhetjük, amely dísznév
alól az úgynevezett protestánsok sem vétetnek ki, ha vallástanuk
lényegét oly tételekben és szolgálatokban látják, amelyekről
semmitsem tud az ész, és amelyek vallására és követésére a
legrosszabb, a leghaszontalanabb ember ép oly fokban képes, mint a
legjobb ember: ha ama tételekre azon erények még oly nagy tömegét
is akasztják, amelyek azoknak a csodálatos erejéből fakadnának
(tehát saját gyökerük nincs).

Ha a jog gyakorlói (ügyvédek vagy jogügyi hivatalnokok), akik
ügyfelüknek rosz tanácsot adtak és ennek folytán megkárosították,
mégsem vállalják ezért a felelősséget («ob consilium nemo
tenetur»), úgy azzal szemben a teológia üzletemberei (hitszónokok
és lelkészek) meggondolás nélkül vállalják el ezt és jótállnak
azért, tudniillik szavaikkal, hogy a túlvilági életben mindenki
aszerint fog megítéltetni, amint végzett e világon; ámbár ha
felszólítanák őket, hogy formálisan jelentsék ki, hogy lelki
üdvösségükkel mernek-e jótállani mindannak az igazságáért, a mit ők
a biblia tekintélyére alapítani akarnak, akkor valószínűleg
mentegetőznének. Mindamellett a nép ezen tanítóinak elvi
természetében rejlik, hogy állításaik helyességét semmiesetre se
engedjék kétségbe vonatni, amit persze annál biztosabban tehetnek,
mivel ez életben nem kell félniök, hogy a tapasztalat leczáfolja
őket.

Ugyanaz az ember, aki oly vakmerő, hogy azt mondja: aki ezt vagy
amazt a történeti tant nem hiszi, mint értékes igazságot, az
átkozott, annak  azt is kellene mondania: ha az, amit én
most nektek elmondok, nem igaz, úgy én legyek átkozott! Ha
volna valaki, aki ily rettentő kijelentést tehetne, úgy azt
tanácsolnám, hogy azzal szemben a hadzsi-ra vonatkozó perzsa
közmondáshoz tartsuk magunkat: ha valaki egyszer (mint zarándok)
Mekkában volt, úgy költözz ki azon házból, amelyben veled együtt
lakik; ha kétszer volt ott, úgy költözz ki abból az utczából, ahol
az lakik; ha azonban háromszor volt ott, úgy hagyd el azt a várost,
vagy éppenséggel azt az országot, ahol ő tartózkodik.

A papok által kifejtendő egyházi szolgálatnak abban kell állnia,
hogy az egyházi tanok és rendeletek mindenkor végczéljukra, a
tiszta morál vallására irányuljanak. Ezzel ellentétben az egyház
oly szolgáit, akik arra egyáltalán nincsenek tekintettel, sőt az
afelé való folytonos közeledés elvét kárhozatosnak, de az egyházi
vallás történeti és rendeleti részéhez való ragaszkodást
üdvözítőnek mondják, azokat joggal vádolhatjuk, hogy eltorzítják az
egyházat, vagy (amit ezalatt értünk) a jó elvének uralma alatt álló
erkölcsi közügyet.

A papok gyakran jósolgatják a vallás teljes hanyatlását és az
antikrisztus közeli megjelenését, mialatt ők éppen azt teszik, ami
szükséges annak az előkészítéséhez: amennyiben ugyanis nem azzal
törődnek, hogy híveiknek erkölcsi elveket véssenek szívükbe,
amelyek egyenest a megjavulás felé vezetnek, hanem egyházi
szolgálatokat és a történeti vallást teszik lényeges
kötelességükké, amelyek a megjavulást közvetve eredményezzék,
amiből eredhet ugyan oly mechanikus  egyértelműség, aminő a
polgári alkotmányban van, de nem a morális érzületben; de azután
panaszkodnak a vallástalanság miatt, amelyet ők maguk idéztek elő,
amit tehát különös jövendőmondó tehetség nélkül is előre
hirdethettek.

Krisztus hasonlatában a szűk kapu és a keskeny út, amely
az élethez vezet, az erkölcsös életmód; a tág kapu és a
széles út, amelyen sokan vándorolnak, az egyház. Nem mintha
rajta és tételein mulna, hogy emberek elpusztulnak, hanem azon
múlik, hogy a templomba járást és az egyház rendeleteinek
megtartását és czeremóniái elvégzését tekintik annak a módnak,
ahogy Isten akarja, hogy őt tulajdonképp szolgálják.

 

Mily hatalmat nem akar magához ragadni az, aki pusztán csak
pap?

A papságban mindenkor megvan a hajlandóság arra, hogy tiszta
tanító osztályból uralkodó osztálylyá alakuljon át.


Históriai vallás – zsidóság és kereszténység.



A lelkiismeretet terhelő összes hittételek, amelyek igazságába
vetett hitet az üdvözülés föltételévé teszik, csak a történet
hagyományai.

 

A pusztán történetileg hagyományozott tételbe vetett hit éppen
ezért halott.

Mért keveredjünk egy történeti elbeszélés  miatt,
amit mindig a maga helyén kéne hagynunk (az erkölcsi tekintetben
közömbös dolgok között), oly sok tudós vizsgálódásba és viszályok
közé, ha vallásról van szó, amihez a hit gyakorlati tekintetben már
magában véve kielégítő?

Az ószövetség történetének oly magyarázata, hogy az előképe
annak, ami az újban történt, ez judaizmus, ami, ha tévesen a
hittételek alkatrészévé vétetik fel azt a sóhajt csalhatja
ajkunkra: nunc istae reliquiae nos exercent. (Cicero.)

A zsidó vallás nem áll lényeges összeköttetésben, azaz fogalmak
szerinti egységben a kereszténnyel, ámbár közvetlenül megelőzte azt
és egyháza alapításához megadta a fizikai alkalmat.

Krisztus tanításában a leglényegesebb és a legkitünőbb éppen az:
hogy minden vallás szummáját abba helyezte, hogy teljes erőnkkel
becsületesek legyünk azon hitben, azaz feltétlen bizalomban, hogy
Isten akkor a többi jót, amit nem érhetünk el tehetségünkkel, ki
fogja egészíteni. E hittétel megtilt minden követelést, hogy azt a
módot, ahogy ezt Isten teszi, megismerni akarjuk, hasonlókép
megtiltja azt a vakmerőséget, hogy saját elbizakodottságunk
határozza meg azt az eszközt, amely bölcseségének a legmegfelelőbb,
megtilt minden használatos istentiszteleti előírásszerinti
kegyhajhászást és mindabból a végtelen vallási őrjöngésből, amire
az emberek minden időben hajlammal bírnak, nem hagy meg semmi mást,
mint azt az általános és határozatlan bizalmat, hogy mi abban a
jóban, bármily módon is részesedni fogunk, hacsak, amennyiben az
tőlünk függ, magatartásunkkal nem válunk arra méltatlanná.


Én az evangéliumban nem hitemnek az alapját keresem, hanem annak
a megerősítését.

 

Hogy Krisztusnak volt hite és hogy azt tanította, az világos, de
nem az, hogy ő maga akart lenni a hitnek tárgya.

Én megkülönböztetem Krisztus tanait attól a
hagyománytól, amely Krisztus tanairól ránk maradt és hogy
amazt tisztán megkapjam, először is a morális tanítást igyekszem
elkülönítve kivonni minden újtestamentomi tételből. Ez bizonyára az
evangélium alaptana, a többi csak annak a segédtétele lehet, mert
az utóbbi csak azt mondja: hogy mit tett Isten, hogy
gyarlóságunknak az előtte való igazolásban segítségére jöjjön, az
előbbi azonban azt mondja, hogy mit kell tennünk, hogy minderre
méltók legyünk. Ha nem is ismerjük azt a titkot, hogy mit tesz
Isten a maga részéről, de hacsak megvagyunk győződve arról: hogy
Isten törvénye szentségénél és a mi szívünk leküzdhetlen
gonoszságánál fogva végzéseinek mélységeiben szükségkép
hiányosságunk valami kiegészítését rejti, amiben mi alázatosan
megbízhatunk, ha mi csak annyit teszünk, ami erőnkből telik, hogy
arra méltatlanok ne legyünk; úgy azt, ami ránk vonatkozik, eléggé
ismerjük, akárminő is az a mód, ahogy az isteni jóság segít
rajtunk. És éppen abban: hogy Istenbe helyezett bizalmunk
feltétlen, azaz, hogy nem kívánjuk tudni a módját annak, hogy
hogyan fogja Ő e munkát végrehajtani és még inkább, hogy nem
vagyunk oly vakmerőek, hogy némely hagyományra alapítva lelki
üdvösségünkre  esküdjünk, hogy az úgy és nem máskép fog
megtörténni, éppen abban áll az a morális hit, amelyet az
evangéliumban találtam, ha a tények és a kinyilatkoztatott titkok
keverékében felkutattam a tiszta tanítást, ami alap gyanánt
szolgál. Lehetséges, hogy annak idejében csodák és
kinyilatkoztatott titkok szükségesek voltak ahhoz, hogy oly tiszta
vallást, amely minden rendeletet a világon érvényen kívül
helyezett, azon ellenállás folytán, amelylyel a zsidóság részéről
találkozott, először bevezessenek és a nagy tömegben
elterjesszenek. Ehhez sok argumentum kat’-antrópon volt szükséges,
aminek azon időben nagy értéke volt. De ha egyszer az erkölcsös
életmód tana és a hitben az érzület tisztaságának tana (hogy Isten
a többit, ami fogyatékosságunk folytán hiányzik úgynevezett
istentiszteleti folyamodás nélkül, amiben állt minden időben a
vallásos őrjöngés, olymódon, melyet ismernünk nem is szükséges, már
ki fogja pótolni), mint a világon az egyedüli vallás, amelyben az
embernek valódi üdve rejlik, ha az egyszer eléggé el lesz terjedve,
úgy, hogy a világon fennmaradhat, akkor az állványnak el kell
esnie, ha már áll az épület. Tisztelem az evangélisták és apostolok
hagyományait és alázatosan bízom a kiengesztelés azon eszközében,
amelyről nékünk történeti hagyományunk van, vagy bízom valami
másban is, amit Isten titkos végzéseibe rejtett; mert a legkevésbbé
sem válok azáltal jobb emberré, ha azt az eszközt meghatározhatom,
mert az csak arra vonatkozik, amit Isten tesz, én azonban nem
lehetek oly vakmerő, hogy Isten előtt ezt egészen döntő módon
meghatározzam, mint a valódi eszközt,  amelytől
egyedül várom üdvöm és hogy úgyszólván arra tegyem fel lelki
üdvösségem; mert azok csak hagyományok. Nem vagyok elég közel azon
időhöz, amelyből erednek, hogy ily veszélyes és vakmerő
elhatározásra szánjam magam. Ezenfelül, ha egész biztosan is
tudnám, az sem tenne a legkevésbbé sem méltóbbá azon jóra: hogy
vallom, fogadom és lelkem vele megtöltöm, bár némely kedély számára
segédeszköz lehet, hanem nem marad számomra más hátra, hogy ez
isteni segítő erőben részesedjem, mint az, hogy Istentől kapott
természetes erőmet úgy használjam, hogy ezen segítségre ne váljak
méltatlanná, vagy ha jobban tetszik, ne váljak képtelenné.

Ujtestamentomi rendelés alatt értek mindent, amiről csak
történeti hagyomány útján szerezhetünk tudomást és amit mégis a
vallásban, vagy az egyházi szolgálatban megparancsolnak mint az
üdvösség feltételét. A morális vallás alatt értem az isteni
segítségbe vetett feltétlen bizalmat mindazon jóra vonatkozólag,
amit elérni legbecsületesebb fáradozásunk mellett sincs
hatalmunkban. A morális vallás helyességéről és szükségességéről,
ha egyszer bevezették abba, történeti segédeszközök nélkül mindenki
önmagától meggyőződhet, ámbár ily bevezetés nélkül nem jött volna
magától rá. Most pedig nyíltan bevallom: hogy ami a történeti
részét illeti, újtestamentomi iratainkat sohasem emelhetjük a
tekintély oly fokára, hogy annak minden sorába határtalan
bizodalmat vetni merészelhetnénk és ezáltal az egyedül
szükségképire, tudniillik az evangélium morális vallására irányuló
figyelmet gyöngíteni merészelhetnők; amely morális vallásnak a
kíválósága  éppen abban áll, hogy minden
igyekezetünket érzületünk tisztaságára és a becsületes élet
lelkiismeretességére vonja össze; de oly módon, hogy a szent
törvény mindenkor szemünk előtt lebegjen és az isteni akarattól
való minden, még legkisebb eltérést is mint a kérlelhetlen és
igazságos bíró által elítélt dolgot tartson folytonosan elénk, ahol
azonban semmit sem segíthetnek e hitvallások, szent nevekhez való
fohászkodások vagy istentiszteleti szolgálatok elvégzése, de mégis
megadatik a vigasztaló remény, hogy ha az előttünk ismeretlen és
titkos isteni segítségben való bizodalomban oly sok jót teszünk,
amennyi csak erőnkből telik, akkor mi bármiféle kultusz érdemes
munkája nélkül is azon kiegészítésben részesedni fogunk. Nagyon
szembetűnik: hogy az apostolok az evangéliumnak azt a segédtanát az
alaptana fölé helyezték és ami talán tényleg Isten részéről
üdvünk alapja, annak elébehelyezték az üdvözülésünkhez
szükséges vallásos alapot és ahelyett, hogy a szent tanítónak
morális hittanát dicsőitették volna, mint lényegest, magának a
tanítónak tiszteletét és a hízelgés által való kegyhajhászás egy
módját és az ő magasztalását, ami ellen pedig ő oly nyomatékkal és
oly gyakran beszélt, azt dícsérték fel. De ez a módszer azon időhöz
(amelynek számára a későbbire való tekintet nélkül írtak ők) jobban
illett, mint a mi időnkhöz, amelyben régi csodákkal újakat, zsidó
szabványokkal keresztényeket kellett szembe helyezni. 


CSELEKEDET.

MORÁL – JOG.








A morál alapja.



Nincs talán magasztosabb hely a zsidók törvénykönyvében, mint az
a parancs, hogy: ne csinálj magadnak faragott képet, sem valami
képet arról, ami az égen, vagy a földön, vagy a föld alatt van.
Csak ez a parancs magyarázhatja meg azt a rajongást, amelyet a
zsidó nép erkölcsös korában vallása iránt érzett, ha más néppel
hasonlította össze magát, vagy azt a büszkeséget, ami a mohamedánt
eltölti. Ugyanaz áll a morális törvény felfogására és a bennünk
lévő morális hajlamra is. Egészen téves aggodalom, hogy ha
mindattól megfosztjuk azt, ami az érzékek számára kívánatossá
tenné, hogy akkor nem járna vele más, mint hideg, élettelen
helyeslés és nem volna mozgató ereje vagy megindító hatása. Éppen
fordítva van; mert ott, ahol az érzékek már semmitsem látnak maguk
előtt és mégis megmarad ez erkölcsiség félre nem ismerhető és
kiolthatatlan eszméje, ott inkább arra volna szükség, hogy a
határtalan képzelőerő szárnyalását mérsékeljük, hogy ne emelkedjék
az rajongássá, mintsem, hogy ezen eszmék erőtlenségétől való
félelemből képekben és gyermekes szerekben keressünk számára
segítséget.

A kötelesség tiszteletreméltóságának semmi  köze az
élet élvezetéhez; néki megvan a maga sajátlagos törvénye, a maga
sajátlagos ítélkezése is és ha a kettőt mégannyira is össze akarnók
rázni, hogy összekeverve mintegy orvosság gyanánt adjuk be a beteg
léleknek, mégis csakhamar maguktól elválnak azok egymástól és ha az
nem történik meg, akkor az első rész egyáltalán nincs hatással, ha
pedig emellett a fizikai élet némi erőt nyerne is, a morális élet
menthetetlenül elpusztulna.

Nem találta-e néha minden, még középszerűen becsületes ember is,
hogy egy különben ártatlan hazugságot, amely által vagy magát
menthette volna ki kellemetlen helyzetből, vagy érdemes barátjának
használhatott volna, pusztán azért nem követett el, hogy ne kelljen
saját magát titokban megvetnie? Nem tartja-e fönn a becsületes
embert az élet legnagyobb szerencsétlenségében, amit kikerülhetett
volna, ha csak a kötelesség teljesítést elmulaszthatta volna, az a
tudat, hogy ő az emberiség méltóságát az ő személyében megtartotta
és megtisztelte, hogy nem kell önmaga előtt szégyenkeznie és hogy
nincs oka az önvizsgálat belső tekintetét félnie? Ez a vígasz nem
boldogság, a legkisebb része sem annak. Mert senkisem fog magának
ily alkalmat kívánni, talán még az életet sem ily körülmények
között. De ő él és nem tűrheti el, hogy saját szemei előtt az
életre méltatlan legyen. Ez a benső megnyugvás tehát csupán negativ
mindarra vonatkozólag, ami az életet kellemessé teheti; vagyis ez
azon veszély elhárítása, hogy személyi értéke sülyedjen, ha már
állapota értékét teljesen feladta. Ez valami egészen másnak, mint
az élet  becsülésének a hatása, amihez hasonlítva
és amivel szembeállítva az életnek minden kellemességével együtt
semmi értéke sincs.

Az egyszerűség mintegy a természet stílusa a fenségesben és így
az erkölcsiség stílusa is, amely második (érzékfeletti) természet,
amelynek csupán törvényeit ismerjük, anélkül, hogy szemlélettel
elérhetnők azt az érzékfölötti tehetséget önmagunkban, ami e
törvényhozás alapját tartalmazza.

 

Alaposabb megfontolásnál azt találjuk, hogy bármily
szeretetreméltó is a részvét tulajdonsága, mégsem bír az erény
méltóságával. Egy szenvedő gyermek, egy szerencsétlen és kedves nő
szívünket bánattal fogja eltölteni, míg ugyanakkor egy nagy csata
híre hidegen hagy bennünket, amelyben, amint az könnyen
kitalálható, az emberi nem egy nagy részének kegyetlen bajban
ártatlanul kell elpusztulnia. Nem egy fejedelem, aki tekintetét
elfordította egyetlen szerencsétlen személy miatti bánat folytán,
mindamellett gyakran hiú októl indíttatva ugyanakkor háborúra adott
parancsot. Nincs itt semmiféle arány a hatásban, hogy lehet tehát
azt mondani, hogy az általános emberszeretet az ok?

Ha írva van, hogy: szeresd felebarátod, mint tenmagad,
úgy az nem azt jelenti, hogy: közvetlenül (először is) szeress és e
szeretet segítségével (azután) tégy jót, hanem: tégy
felebarátoddal jót, és e jótett emberszeretetet fog benned
kelteni!

Lehetetlen, hogy keblünk minden ember sorsáért 
gyengédségtől dagadjon és minden idegen bajnál bánatban ússzon,
mert akkor az erényes ember, miután folyton résztvevő könnyekben
olvadozna, mint Herakleitosz, mindezen jószívűsége mellett sem
lenne semmi egyéb, mint lágyszívű semmittevő.

A gyengéd meghatottság, ha szenvedélylyé fokozódik, semmit sem
ér; az arra való hajlamot érzelgésnek nevezzük. Résztvevő
fájdalom, mely vigasztalhatlan, vagy ha abba, ha költött bajokra
vonatkozik, a képzelet segélyével egész a csalódásig, mintha
valódiak volnának, szándékosan belemerülünk, puha, de egyúttal
gyenge lélekre vall (és azzá tesz), amely szép oldaláról mutatkozik
és képzelgőnek ugyan nevezhető, de még csak lelkesedőnek sem
mondható. Regények, siralmas színdarabok, izetlen erkölcsszabályok,
amelyek (ámbár tévesen) úgynevezett nemes érzülettel játszadoznak,
valójában pedig a szívet fonnyadtá és a kötelesség szigorú parancsa
iránt érzéketlenné, személyünkben az emberiség méltóságának
tiszteletére és az emberi jog tiszteletére (ami egész más, mint a
boldogság) és egyáltalán minden szilárd elvre képtelenné teszik,
azzal sem egyeztethetők össze, ami a széphez tartozik, még kevésbé
pedig azzal, amit a lélek magasztosságához sorozhatunk.

 

A sok feldícsérgetése a jószívűségnek, amely pedig nem sokkal
többet eredményez, mint jó kívánságokat, regényes paradicsom stb.
megakadályozza a lelket abban, hogy jellemessé váljon. De a
legnagyobb pontosság annak a megkülönböztetésében,  ami az
emberek jogához tartozik, és a legnagyobb lelkiismeretesség annak a
követésében alkotja a jellemet, ez az embert nem lágyítja el, hanem
derékké teszi és cselekvést eredményez.

 

«A kellemről és a méltóságról» írott mesteri értekezésében
Schiller professzor úr helyteleníti a kötelességről való
felfogásomat a morálban, mintha az kartauzi-szerű kedélyhangulatot
eredményezne; de miután a legfontosabb elvekben egyetértünk, ebben
sem állapíthatók meg egyenetlenséget közöttünk, hacsak megérthetjük
egymást. Szívesen bevallom, hogy: én a kötelesség fogalmának
éppen méltósága miatt nem tulajdoníthatok kellemet. Mert az
feltétlen kényszert tartalmaz, amivel a kellem éppen ellentétben
áll. A törvény fensége (mint a Szinai-hegyi) mély tiszteletet kelt
(nem félelmet, mely visszarettent, de bájt sem, mely
bizalmaskodásra hív), ami az alattvalónak parancsolója iránti
hódolatát, ez esetben azonban, mivel önmagunknak
parancsolunk, az önmagunk meghatározásának fensége fölötti
érzést eredményezi, ami jobban elragad, mint bármily szép. De
az erény, azaz a kötelességteljesítés szilárdan alapozott
készsége, következményeiben jótékony is, többet képes tenni,
mint bármi más a világon, akár a természet, akár a művészet; és az
emberiség pompás képe, ily alakban felállítva, nem engedi a
grácziák kíséretét, akik, ha már pusztán kötelességről van szó,
tiszteletteljes távolban tartják magukat. De ha azokra a kellemes
következményekre nézünk, amelyeket az erény, ha mindenütt
bebocsátanák, a  világon elterjesztene, akkor a morális
ész (a képzelőerő segélyével) az érzékiséget vonja bele a játékba.
Csak a szörnyetegek legyőzése után válik Herkulesz
múzsakedvelővé, de a munkájától ama jó testvérek
visszariadtak. Vénusz Uránia eme kísérőnői buja nők Vénusz Dione
kíséretében, ha a kötelességteljesítés dolgába avatkoznak és annak
az indítékát akarják megadni.

 

Ha azt kérdik, hogy minő az erény esztétikai minősége,
mintegy temperamentuma, bátor-e és egyúttal vidám,
vagy aggódó-e és levert? Itt aligha van szükség válaszra. Az utóbbi
rabszolgai hangulat sohasem lehetséges a törvény rejtett
gyűlölete nélkül és a vidám kötelesség-teljesítés
(nem a kényelmes elismerése annak) a morális érzület
valódiságának a jele; így van ez még a jámborságnál is, ami
nem a töredelmes bűnös önkínzásában áll (ami nagyon kétértelmű és
rendszerint csak belső szemrehányás azért, hogy az okosság
szabályai ellen vétettünk), hanem abban a szilárd feltevésben, hogy
jövőre jobban cselekszünk, és ennek, a jó előmenetel által
fellelkesítve, vidám hangulatot kell előidéznie, ami nélkül sohase
lehetünk biztosak afelől, hogy a jót meg is szerettük-e,
azaz felvettük-e elveink közé. Csak vidám szívvel vagyunk képesek
gyönyörködni a jóban.

Minden ember megtalálja eszében a kötelesség fogalmát és reszket
ércz szava hallatára, ha benne oly hajlamok ébredeznek, amelyek az
azzal szemben való engedetlenségre csábítják. Meg van győződve
arról, hogy ha az utóbbiak mind  egyesülve össze is esküsznek
a kötelességteljesítés ellen, a törvény fenségének, melyet saját
esze ír elő, mégis feltétlenül mindazokat felül kell múlnia és
akarata ennélfogva képes is arra. Magam elé állítom az embert,
amint önmagától kérdezi: mi az bennem, ami azt eredményezi, hogy
hajlamaim legbensőbb csábításait és minden természetemből eredő
kívánságot feláldozhatok egy törvénynek, amely nekem nem igér
előnyt kárpótlásul, és nem fenyeget veszteséggel, ha megszegem;
amelyet annál bensőbben tisztelek, minél szigorúbban parancsol és
minél kevesebbet igér azért? E kérdés felizgatja az egész lelket az
emberiség belső természetének nagysága és fensége fölötti
csodálkozás által és egyúttal azon titok áthatolhatlansága által,
amelyet eltakar (mert az a felelet, hogy ez a szabadság,
tautológia volna, mert éppen ez a titok). Nem telhetünk be azzal,
hogy erre irányítsuk tekintetünket és csodáljunk magunkban egy oly
hatalmat, amely a természet semmiféle hatalmának sem enged.

 

Itt van az, amire Archimedesnek szüksége volt, de amit nem
talált: oly szilárd pont, amelyre támaszthatja az ész az emelőjét
és pedig anélkül, hogy akár a jelen, akár a túlvilágra támaszkodna,
hanem csupán saját, a szabadságról való eszméjére, amely a
megingathatlan morális törvény által szilárd alapként van előtte,
hogy az emberi akaratot, az egész természet ellenállása esetében
is, alapelvei segélyével megindítsa. Ez az a titok, amely csupán az
értelem fogalmainak lassú kifejlődése után és gondosan vizsgált
alapelvek  segélyével, tehát csak munka által válik
érezhetővé.

 

Két dolog tölti el a kedélyt mindig új és növekvő csodálattal és
tisztelettel, minél gyakrabban és huzamosabban foglalkozik velük a
gondolkodás: a csillagos ég fölöttem és az erkölcsi törvény
bennem. Mindkettőt csak homályba burkolva, vagy a szertelenben,
látkörömön túl kutathatom és csak gyaníthatom; mégis magam előtt
látom és közvetlenül a saját létem tudatával kötöm őket egybe. Az
első azon a helyen kezdődik, amelyet a külső érzéki világban
elfoglalok és a kapcsolatot, amelyben vagyok, kibővíti a
beláthatlan nagyságig a világokra halmozott világokkal és
rendszerek rendszereivel és ezenfelül még határtalan időkig
periodikus mozgásaik kezdete és tartama által. A második
láthatatlan énemnél kezdődik, egyéniségemnél és oly világba állít,
amely valóban végtelen, de amelyet csak az ész képes észrevenni és
amelylyel (azáltal azonban mindama látható világokkal is) magamat
nem, mint ott pusztán véletlen, hanem egyetemes és szükségképi
kapcsolatban állónak ismerem fel. Az első, a világok számtalan
sokaságának látványa mintegy megsemmisíti fontosságomat, mint egy
az állatok sorába tartozó teremtményét, amelynek azt az
anyagot, amelyből keletkezett a bolygónak (a világegyetem egy
puszta pontjának) vissza kell adnia, miután rövid időre (nem tudjuk
mi módon) életerővel volt felruházva. A második ellenben
egyéniségem által végtelenül emeli értékemet, mint
intelligencziáét, amelyben  az erkölcsi törvény nékem az
állatiasságtól, sőt az egész érzéki világtól független életet
mutat, legalább is amennyire következtethetek létemnek e törvény
által való czélszerű meghatározásából, amely törvény nincs ezen
élet feltételei és határai által korlátozva, hanem a végtelenbe
terjed.

 

Kötelesség! te fenséges nagy név, amely nem tartalmazol semmi
kedvest, ami behízelgővé tenne, hanem alárendelést követelsz, de
nem is fenyegetsz semmivel, ami a kedélyben természetes
ellenszenvet idézne föl és ijesztene, hogy megindítsd az akaratot,
hanem csupán törvényt állítasz fel, amely magától talál a kedélybe
bebocsátást és mégis az akarat ellenére tiszteletet szerez magának
(ha nem is mindig követést), amely előtt minden hajlam elnémul,
bárha titkon ellened működnek is: hol van hozzád méltó eredeted és
hol található nemes származásod gyökere, amely a hajlamokkal való
minden rokonságot büszkén kizár és amely tőről való eredet azon
értéknek elengedhetlen feltétele, amely értéket egyedül az ember
adhat önmagának?

Nem lehet jelentéktelen az, ami az embert saját magán (mint az
érzéki világ egy részén) felül emeli, ami őt a dolgok oly rendjébe
köti, amelyet csupán az ész gondolhat ki és amely egyúttal
tartalmazza az egész érzéki világot is és vele az embernek
tapasztalatilag meghatározható létét az időben és czéljainak
egészét (ami egyedül méltó oly feltétlen törvényekhez, aminők az
erkölcsiek). Nem más az, mint az egyéniség, azaz az egész
természet mechanizmusától való függetlenség és  szabadság,
ami egyúttal oly lény tulajdonsága, amely sajátságos, tulajdon esze
által adott, tisztán morális törvényeknek van alávetve, oly egyén
tehát az, amely, amennyiben az érzéki világhoz tartozik, saját
egyéniségének van alárendelve, de egyéniségével egyúttal az
intelligibilis világhoz is tartozik; nem csodálható tehát, hogy az
embernek, mint mindakét világhoz tartozó lénynek, saját lényét,
második és legfőbb rendeltetésére való tekintettel csak
tisztelettel kell tekintenie és rendeltetése törvényei iránt a
legfőbb hódolatot kell tanúsítania.


A morálról.



Az erény a küzdelemben tanúsított morális érzület.

 

Az erény valódi ereje abban áll, hogy a kedélyt
nyugalommal rábírja arra, hogy megfontolt és szilárd
elhatározás folytán a törvényét betartsa. Ez az erkölcsi életben az
egészséges állapot; a szenvedély azonban, még ha a jó
képzete is izgatta fel, pillanatnyilag fénylő tünemény, amely
bágyadtságot hagy hátra.

 

Túlságosan erényesnek lenni, azaz túlságosan ragaszkodni
a kötelességéhez, az körülbelül annyit jelent, mint a kört
túlságosan kerekre, vagy az egyenes vonalat túlságosan egyenesre
húzni. 

Fantasztikusan erényesnek mondhatjuk azonban azt, aki nem ismer
el erkölcsileg közömbös dolgokat és minden léptét, mint
csapdákkal, kötelességekkel hinti be és nem találja közömbösnek,
hogy hússal vagy hallal, sörrel vagy borral táplálkozom-e, ha
válogathatok; oly kicsinyeskedő tan volna ez, amelyet ha az
erkölcstanba fölvennénk, annak uralmát zsarnoksággá
változtatná.

Az erény mindig fejlődésben van és amellett mégis mindig
elülről kezdődik.

Hogy nem pusztán törvényes, hanem erkölcsi értelemben jó
(Istennek tetsző) emberré váljunk, ahhoz nem elég a lassú reform,
amíg az elvek alapja tisztességtelen marad, hanem az ember
érzületében kiütő forradalom szükséges; és új emberré csak az
újjászületés egy módjával válhatunk, a szív újjáalakításával és
megváltoztatásával. Ha azonban elveink alapja romlott, hogy
lehetséges, hogy saját erőnkből létesítsük ezt a forradalmat és
önmagunktól jó emberré váljunk? És mégis a kötelesség azt
parancsolja, de nem parancsol az nékünk mást, mint ami lehetséges.
Ez nem egyeztethető meg máskép, mint azáltal, hogy
gondolkodásmódunkban a forradalom szükséges, érzéki hajlamainkban
azonban (amely amaz elé akadályokat gördít) lassú reform kell és
lehetséges is. Azaz: ha elveink legfőbb alapját, amely által
gonoszak voltunk, egyetlen megváltozhatatlan elhatározással
megfordítjuk (és ezzel új ember alakját öltjük fel): úgy elv és
gondolkodásmód tekintetében a jó iránti hajlammal bíró egyének
vagyunk, de csupán folytonos tevékenységben és alakulóban lévő jó
emberek: azaz remélhetjük,  hogy azon elv tisztasága mellett,
melyet akaratunk legfőbb elvének fogadtunk el és annak szilárdsága
mellett a rosztól a javulás felé vezető folytonos haladás
jó, (bár keskeny) útján vagyunk. Ez annak a számára, aki a szív
intelligibilis alapjába (az akarat összes elvébe) lát, akinek
számára tehát a haladás e végtelensége egység, azaz Isten számára
ez annyi, mint ha valóban jó (néki tetsző) emberek vagyunk; és
annyiban tekinthetjük azt a változást forradalomnak; azonban az
emberek megítélése számára, akik magukat és elveik erősségét csak
aszerint becsülhetik, amennyire elnyerik az uralmat idővel az
érzékiségük felett, ez csak folytonos törekvés a javulásra, tehát a
roszra, mint ferde gondolkodásmódra való hajlam lassú reformjának
tekinthető.

Ebből az következik, hogy az emberek morális képzésének nem az
erkölcsök javításával, hanem a gondolkodásmód megváltoztatásával és
a jellem képzésével kell kezdődnie; bár rendszerint máskép járnak
el és minden bűn ellen külön küzdenek, de annak az általános
gyökerét érintetlenül hagyják.

Az erkölcsi önismeret minden emberi bölcseség kezdete.

Csak az önismeret poklán keresztül juthatunk istenünkhez.

A férfias erő nem abban nyilvánul, hogy kényszerítsük magunkat
arra, hogy mások igazságtalanságait eltűrjük, bár azokat
elháríthatnók, hanem, hogy a szükségképiség nehéz jármát
elviseljük, hasonlóképp, hogy a morális tanulás gyakorlatait
kiálljuk, mint áldozatot a szabadság számára, vagy azért, amit
egyébként szeretünk. A szemtelenség tűrése szerzetesi erény.


Ne legyetek az emberek szolgái; – ne hagyjátok megtorlatlanul,
hogy mások jogaitokat lábbal tiporják.

A szóban és viselkedésben való megkülönböztetett
tiszteletnyilvánítás még a nem uralkodóval szemben is, a polgári
életben a reverenczia, hajlongás, bók, a rangkülönbséget aggódó
pontossággal feltüntető udvari frázis, ami egészen más, mint az
udvariasság, amely egymást egyenlően tisztelők között is szükséges,
a te, maga, ön, kegyed, a tekintetes, nagyságos, méltóságos,
kegyelmes czím (ohe, iam satis est!) a megszólításban – nem
bizonyítékai ezek az emberek közt elterjedt csúszás-mászás
hajlamának? Aki azonban féregként viselkedik, az aztán nem
panaszkodhat, hogy lábbal tapodnak rá.

 

Kinek lehet több oka arra, hogy vidám legyen, sőt hogy
kötelességét találja a vidám hangulatban és azt a maga számára
szokottá tegye, mint annak, aki tudja magáról, hogy szándékosan nem
követ el bűnt és biztos afelől, hogy abba szándékosan nem is eshet.
A szerzetesi aszkézisnek azonban, amely babonás félelemből vagy
önmaga iránti tettetett utálatból önkínzással és a hús keresztre
feszítésével dolgozik, nem is czélja az erény, hanem a bűntől való
rajongó szabadulás és önmagának a megbüntetése, ahelyett, hogy a
bűnöket morális értelemben (azaz javulásra való szándékkal) akarná
megbánni és így akarna vezekelni, ami az önmaga által
választott és magán végrehajtott büntetésnél ellentmondás (mert a
büntetést mindig másnak kell kimérnie) és nem  is
eredményezheti az erényt kísérő vidámságot, hanem ellenkezőleg nem
is történhet meg az erény parancsa iránti titkos gyűlölet
nélkül.

Valamit megbánni és magára pönitencziát kimérni
(pl. bőjtölést) nem egészségi, hanem jámborsági szempontból, két
nagyon különböző, morálisnak vélt dolog, amelyek közül az utóbbi,
amely vidámság nélküli, sötét és mogorva, magát az erényt gyűlöltté
teszi és híveit elkergeti. Az önfegyelmezés (diszcziplina) tehát
csak a kísérő vidámság által válhat érdemessé és példaadóvá.


Állam.



Az állam az emberek tömegének egyesülése a jog törvényeinek
uralma alatt.

Nem mondhatjuk: hogy az ember az államban a veleszületett külső
szabadság egy részét valamely czélra feláldozta, hanem a
vad, törvény nélküli szabadságot teljesen elhagyta, hogy a
szabadságát egyáltalában a törvényes függésben, azaz a jogi
állapotban ismét hiánytalanul megtalálja, mert ez a függés az ő
saját törvénytadó akaratából ered.

Minden állam három hatalmat tartalmaz, azaz az általános
egyesült akarat három személyben jut kifejezésre: az uralkodó
hatalom (szuverénitás) a törvényhozóéban, a végrehajtó
hatalom a kormányzóéban (a törvény megbízásánál fogva) és a
jogszolgáltató hatalom (mint mindenki sajátjának
törvényszerinti megítélése) a bíró személyében. 

A három államhatalomról, méltóságukat tekintve, azt fogjuk
mondani: a törvényhozó akarata kifogástalan, a legfőbb
parancsoló véghezviteli képessége ellenállhatatlan, és a
legfőbb bíró ítélete megváltozhatlan.

A három államhatalom egyesülésében áll az üdve az
államnak (salus reipublicae suprema lex est); ami alatt nem az
állampolgárok jóléte és boldogsága értendő; mert ez
talán (mint Rousseau is állítja) a természetes állapotban, vagy
esetleg egy zsarnok kormány alatt is sokkal kényelmesebben és
kívánatosabban elérhető: hanem ez alatt értjük az alkotmánynak a
jogelvekkel való legnagyobb fokú megegyezésének állapotát, amely
felé való törekvésre bennünket az ész kategorikus
imperativusz által kötelez.

 

Törvényhozó hatalom csak a nép egyesült akaratát illeti meg.
Mivel minden jognak belőle kell erednie, azért nem szabad, hogy
törvénye bárkivel szemben is jogtalanságot egyáltalán képes
legyen elkövetni. Már pedig, ha valaki másra vonatkozólag bármiben
rendelkezik, mindig lehetséges, hogy azáltal jogtalanságot követ el
az illetővel szemben, de sohasem követ el azáltal jogtalanságot, ha
magára vonatkozólag határoz (mert: volenti non fit iniuria). Tehát
csupán mindenkinek a megegyező és egyesült akarata lehet,
amennyiben minden egyes ember mindnyájukra vonatkozólag és
mindnyájan minden egyesre vonatkozólag ugyanazt határozzák, tehát
csak az általános egyesült népakarat lehet törvényhozó.


Az az alkotmány, amelyben a következő elvek uralkodnak: először
is a társadalom tagjai (mint emberek) szabadok; másodszor
mindenki (mint alattvaló) egyetlen közös törvényhozástól
függ; és harmadszor mindenki (mint állampolgár)
egyenlő – ez az alkotmány, az egyedüli, amely az eredeti
szerződés eszméjéből vezethető le, amelyen kell alapulnia a nép
minden jogos törvényhozásának, ez az alkotmány a
köztársasági. Ez az, amely (ami a jogot illeti) minden
polgári alkotmánynak az alapja és egyedül ez eredt a jogfogalom
tiszta forrásából.

A köztársasági alkotmány nem tévesztendő össze (amint ez gyakran
történik) a demokratikussal. A republikánizmus azon államelv,
amely a végrehajtó hatalmat (a kormányt) elkülöníti a
törvényhozótól; a deszpotizmus azon államelv, amely szerint
az állam önhatalmúlag hajtja végre azon törvényeket, amiket saját
maga alkotott, itt tehát a közakarattal úgy bánik az uralkodó, mint
saját személyes akaratával. A demokráczia az uralom azon
formája, ahol mindazok együttvéve bírják az uralkodói hatalmat,
akik a polgári társadalmat alkotják és ez a demokráczia a szó
tulajdonképpeni jelentésében szükségképp deszpotizmus, mivel oly
végrehajtó hatalmat alapít, amelyben mindnyájan egy fölött és
mindenesetre egy ellen is (aki tehát abba nem egyezik bele)
határoznak, tehát mindnyájan, de mégsem mindenki határoz, ami e
közakaratnak önmagával és a szabadsággal való ellentmondása.

A nép feletti hatalom birtokosa (a törvényhozó) nem lehet
egyúttal kormányzó is, mert a kormányzó a törvény uralma
alatt áll és ennélfogva  a törvény őt kötelezi, hogy magát
más alá, a szuverén alá rendelje. Ez elveheti tőle hatalmát
is, leteheti vagy közigazgatását reformálhatja, de nem büntetheti
(és egyedül ezt jelenti az Angliában használatos kifejezés: a
király, azaz a legfőbb végrehajtó hatalom nem követhet el
jogtalanságot); mert a büntetés a végrehajtó hatalom aktusa volna,
melyet legfőképp a törvények szerinti kényszerítés képessége
illet meg, de a megbüntetéssel a végrehajtó hatalom maga is
kényszernek volna alávetve; ami ellentmondás.

Végül pedig sem az állam uralkodója, sem a kormányzó nem lehet
bíró, csak kinevezhet bírákat, tanácsosokat. A nép önmaga
felett bíráskodik azon polgártársai által, akiket szabad választás
útján képviselőinek és pedig minden aktushoz külön e czélra
kinevezett. Minden kormányforma, amely nem reprezentativ,
tulajdonkép formátlanság, mivel a törvényhozó nem lehet egy
személyben egyúttal akaratának végrehajtója és bár a másik két
államforma annyiban mindig hibás, hogy ily kormányformát lehetővé
tesznek, mégis lehetséges, hogy a reprezentativ rendszer
szellemének megfelelő kormányformát vesznek fel, amint II.
Frigyes például legalább mondotta: hogy ő csupán az állam
legfőbb szolgája, ellenben a demokratikus államforma ezt
lehetetlenné teszi, mert ott mindenki úr akar lenni. Tehát
mondhatjuk, hogy: minél kisebb az államhatalom személyzete (az
uralkodók száma), minél nagyobb azonban annak a képviselete
(reprezentácziója), annál közelebb áll az államforma a köztársaság
lehetőségéhez és remélhető, hogy fokozatos reformok által végre is
oda emelkedik. 

A népnek, képviselői által, korlátozó hatalomként való
feltüntetése (mivel valójában csak törvényhozó hatalma van) nem
rejtheti el annyira a deszpotiát, hogy azokból az eszközökből,
amiket a miniszter ily esetekben alkalmaz, ki ne tűnjön. A nép
(melyet képviselői a parlamentben reprezentálnak) jogai és
szabadságának e bizalmi férfiai oly emberek, akik önmaguk és
családjuk ügyében és ezeknek a hadseregben, a haditengerészetben és
a polgári hivatalokban a minisztertől függő ellátása ügyében erősen
érdekelve vannak és akik (a kormány követelőzéseivel szemben való
ellenállás helyett) sokkal inkább mindig arra készek, hogy
önmagukat a kormány kezére játszák. Igy tehát az úgynevezett
mérsékelt alkotmány, mint az állam belső jogának alkotmánya,
képtelenség és ahelyett, hogy a joghoz tartozna, csupán hasznossági
elv arra, hogy amennyire csak lehetséges ne nehezítsék meg a
népjogok hatalmas elnyomójának önkényes befolyását a kormányra,
hanem, hogy azt a népnek megengedett ellenzékieskedés látszatával
takargassák.

 

Mért nem volt még soha oly uralkodó, aki nyiltan merészkedett
volna kimondani, hogy nem ismeri el a népnek semmiféle jogát
vele szemben; hogy az a boldogságát csupán a kormány azon
jótékonyságának köszönheti, amiben az a népet részesíti és
az alattvalónak minden jogkövetelése a kormánnyal szemben dőreség,
sőt büntetendő dolog? Ennek az az oka, hogy: ily nyilvános
nyilatkozat minden alattvalót ellene lázítana, még akkor is, ha,
mint engedelmes juhoknak, akiket  jóságos és értelmes urok
vezet, jól táplál és teljes erővel megvéd, nem volna okuk
panaszkodni, hogy valami is hiányzik jólétükhöz. Mert szabad
lényeknek nem elég az élet kényelmének azon élvezete, amiben
részesítik, hanem ez attól az elvtől is függ, amely szerint
azokat magának megszerzi. Nem kérhet és nem szabad kérnie másféle
kormányt, mint olyat, amelyben ő is törvényhozó: az emberek joga,
ha azt akarjuk, hogy engedelmeskedjenek, jólétükre való minden
tekintetnél előbbrevaló és oly szentség, amely a hasznosság minden
értéke fölött áll és amelyet egy kormánynak sem szabad érintenie,
még ha az még oly jótékony is volna.

Az állami alkotmány eszméje egyáltalán szent és
ellenállhatlan; és még ha az állam szervezete önmagában hibás is
volna, még akkor sem szabad az alárendelt hatalomnak benne a
főtörvényhozó testületével szemben tényleges ellenállást
kifejtenie, hanem az állam fogyatkozásait fokozatosan oly
reformokkal kell kiküszöbölnie, amiket az állam maga léptet életbe:
mert különben, ha az alattvaló alapelve ezzel ellentétes (t. i.
elve, hogy saját önkénye szerint járjon el), akkor jó alkotmány is
csak vak véletlen folytán keletkezhet. A parancs, hogy:
«engedelmeskedjetek a fölöttes hatóságnak (mindenben, ami nem
ellenkezik a belső morális törvénnyel), amelynek hatalma van
felettetek», ne tépelődjetek azon, hogy hogyan jutott e hatalomhoz
(hogy azt mindenesetre aláássátok); mert az a fölöttes hatóság,
amelyik már itt van és amely alatt éltek, már a törvényhozás
birtokában van, a törvényhozás felett pedig nyilvánosan
okoskodhattok, de nem tehetitek  meg saját magatokat
ellentálló törvényhozóknak.

Bár kellemes oly államterveket kigondolni, amelyek az ész
követelményeinek megfelelnek (különösen a jog szempontjából): mégis
vakmerőség azokat javasolni és büntetendő a népnek a
fennálló eltörlésére való izgatása.

Bár Plátó Atlantikáját, Mórusz Utópiáját és
Allais Szeverambiáját lassanként színre hozták, de (Cromwell
zsarnoki köztársaságának szerencsétlen szörnyszülöttétől
eltekintve) sohasem próbálták ki őket. Ezen államalkotások sorsa
olyan volt, mint a világ teremtése: egy ember se volt ott jelen és
nem is lehetett volna ott, mert akkor saját teremtőjének kellett
volna lennie. Az oly államalkotás, aminőt itt kigondoltak és amiről
remélik, hogy ha még oly későn is, de valamikor megvalósul, az édes
álom; de a feléje való folytonos közeledés nemcsak
gondolható, hanem, amennyiben a morális törvénynyel
megegyezik, kötelesség is és pedig nem az alattvaló, hanem
az államfő részéről.

Nem hiszem, hogy azzal fognak vádolni, hogy az uralkodóknak
jogaik és személyük sérthetetlenségével valami nagyon hízelegtem
volna; de akkor azzal se vádoljanak, hogy a népnek hízelgek nagyon,
hogy azt a jogot követelem számára, hogy legalább a kormány hibái
feletti ítéletét köztudomásra hozza.

Az államnak nincs joga arra, hogy a benső alkotmányos
törvényhozó testületet, az egyházat saját terve szerint rendezze
be, amint azt hasznosnak véli, nincs joga arra, hogy vallást és
vallásos formákat írjon a népnek elő, vagy parancsoljon
 meg, mert ezt egészen azokra a tanítókra
és előljárókra kell bízni, akiket maga a nép választott, csupán
negativ joga van arra, hogy a köz ama tanítóinak a
látható, politikai közösségre gyakorolt befolyását, amely a
köznyugalomra ártalmas volna, elhárítsa, tehát, hogy
belviszályukban, vagy a különböző egyházak közötti viszálykodásban
a polgári egyetértést ne veszélyeztessék, ami tehát a rend
megőrzésének a joga.

Hogy valamely egyháznak egy bizonyos hitet kell vallania és hogy
melyiket, vagy hogy változatlanul fenn kell azt tartania és nem
szabad magát reformálnia, ez a felsőbbség hatalmának oly
beavatkozása, amely méltóságán alúli: mert amellett, mint
valami iskolai perpatvarban, az egyenlőség alapján bocsátkozik
tárgyalásba alattvalóival (az uralkodó pappá válik), akik egyenesen
megmondhatják, hogy ahhoz semmitsem ért. Esküdni arra, hogy
hiszünk, ezt a törvényszék nem követelheti, mert ez a
vélekedés és tudás között álló dolog olyasvalami, amire bátran
fogadhatunk ugyan, de nem esküdhetünk.

 

Ha némely jámbor és hívő lélek, hogy a malasztban részesüljön,
amit az egyház a hívők részére haláluk után is kieszközölni igér,
örök időkre szóló alapítványt létesít, amely szerint földjeik
haláluk után az egyház tulajdonába menjenek át és ha az állam
egyikmásik birtokrészen vagy az egészen is az egyház
hűbéresévé válik, ami által az arra a czélra kirendelt szolgái (a
papok) a másvilági sorsot előnyössé változtatni igérik: úgy az
ilyen örök időkre vélt alapítvány  semmiesetre sem örökre
jogos, hanem az állam ezt a terhet, amit az egyház rakott rá,
amikor akarja, levetheti magáról. Mert az egyház maga csupán a
hitre alapított intézmény, és ha a nép felvilágosításával az e
véleményből eredő csalódás eltünt, úgy a papságnak azon alapuló
félelmes hatalma is megdől és az állam teljes joggal foglalja le az
egyház jogtalan birtokát: tudniillik a hagyatékok útján néki
ajándékozott földet; bár az addig fennállott intézmény hűbérurai
joggal követelhetik, hogy életük tartamára őket kártalanítsák.


Jog.



A jog azon feltételek foglalata, amely alatt az egyik ember
önkénye a másik önkényével a szabadság egyetemes törvénye szerint
megegyeztethető.

 

A bírói büntetés, amely a természetestől, amivel a
bűn önmagát bünteti és amire a törvényhozó egyáltalán nincs
tekintettel, különbözik, sohasem lehet pusztán eszköz arra nézve,
hogy más jót előmozdítson, akár maga a bűnös, akár a polgári
társadalom javát, hanem mindenkor csakis azért kell rámérni a
bűnösre, mert bűnt követett el; mert az ember sohasem
kezelhető más czéljainak puszta eszköze gyanánt és nem keverhető a
dologjog tárgyai közé, ami ellen ismét veleszületett személyisége
védi, bár polgári személyiségének  elvesztésére nagyon is
elítélhető. Először is ki kell mutatni, hogy bűnös, mielőtt
csak gondolhatnánk is arra, hogy megbüntetéséből saját magára vagy
polgártársaira némi haszon háramolhatnék. A büntető törvény
kategorikus imperativusz és jaj annak, aki a boldogság tanának
kigyózó fordulatain csúszik át, hogy valamit találjon, ami őt azon
előnyért, amit igér, a büntetés alól vagy csak annak egy foka alól
is felmentené a farizeus jelige szerint: «Jobb, hogy egy
ember meghaljon, minthogy az egész nép elpusztuljon»; mert, ha az
igazságosság elpusztul, akkor már nincs értéke, hogy emberek
éljenek a földön. Mit tartsunk tehát arról a javaslatról, hogy: egy
halálra ítélt gonosztevőt tartsunk életben, ha beleegyezik abba,
hogy rajta veszélyes kísérleteket végezzenek és ha még boldog, hogy
így menekül, hogy az orvosok azáltal új, az emberiségre nézve üdvös
felvilágosítást kapjanak? A törvényszék azt az orvosi testületet,
amely ily javaslattal fordulna hozzá, megvetéssel utasítaná vissza,
mert az igazságosság megszünik az lenni, ha bárminő árért is eladja
magát.

A büntetésnek minő módja és minő foka az, amit a nyilvános
igazságosság elvül fogad el és zsinórmértékké tesz? Ez nem más,
mint az egyenlőség elve (az igazság mérlege nyelvének állásában),
hogy ne hajoljon inkább az egyik oldalra, mint a másikra. Tehát:
aminő meg nem érdemelt bajt okozol másnak a népben, azt követed el
magaddal szemben. Ha meggyalázod őt, úgy meggyalázod magadat; ha
meglopod őt, úgy meglopod saját magad; ha megvered őt, úgy megvered
 magadat; ha megölöd őt, úgy megölöd
magadat. Csak a megtorlásnak ezen joga, de jól megértendő, csupán a
törvény sorompói előtt (nem önítélkezésedben) adhatja meg biztosan
a büntetés minőségét és mennyiségét; minden más ide-oda ingadozó és
belevegyülő más tekintet folytán a tiszta és szigorú igazság
ítéletének nem felel meg. Bár úgy látszik, hogy az osztályok
különbsége nem engedi meg a hasonlót hasonlóval való megtorlás
elvének alkalmazását; de ha nem is lehetséges éppen betű szerint,
mégis az előkelőbb érzületére gyakorolt hatás szempontjából mindig
érvényes maradhat. Igy például a szóval való sértés miatt kimért
pénzbüntetés semmiféle arányban sincs a sérelemmel, mert akinek sok
pénze van, megengedheti magának ezt, ha kedve tartja; de az egyik
becsületének megbántását a másik gőgjének megalázása nagyon is
kiegyenlítheti: ha az utóbbinak nemcsak nyílvánosan bocsánatot kell
kérnie, hanem például a másik, bár az alacsonyabb rangú, kezének
megcsókolására kényszerítené az ítélet. Mit jelent azonban az,
hogy: «ha meglopod őt, úgy meglopod saját magadat?» Aki lop, minden
más ember tulajdonát veszélyezteti; tehát (a megtorlás jogánál
fogva) megfosztja magát minden biztos tulajdon lehetőségétől; nincs
semmije és nem is szerezhet semmit, mégis élni akar; ez pedig nem
lehetséges máskép, minthogy mások élelmezzék. Mivel azonban ezt az
állam ingyen nem fogja megtenni, tehát munkaerejét az államnak kell
átengednie az annak tetsző munka czéljára (kényszermunka) és
bizonyos időre, vagy bűne szerint örökre is a rabszolgák osztályába
kerül. Ha azonban  gyilkolt, úgy meg kell halnia.
Nincs itt semmiféle szurrogátum az igazság kielégítésére. Nincs
semmiféle egyneműség a még oly gondteljes élet és a halál
között, tehát a gonosztett és a megtorlás között sincs más
kiegyenlítés, mint a tettesen törvényszékileg végrehajtott, de
minden kínzástól, ami az emberiséget a szenvedő személyében
meggyalázhatná, ment halál. Még ha a polgári társadalom minden
tagja beleegyezésével fel is oszlana (pl. egy szigetlakó nép
elhatározná, hogy széjjelmegy és szétoszlik a világon), akkor is az
utolsó, börtönben lévő gyilkost előbb ki kellene végezni, hogy
mindenki megkapja azt, amit tetteivel kiérdemel és vérbűn ne
szálljon a népre, amely nem követelte e büntetést: mivel az igazság
e nyilvános megsértésében résztvevőnek tekinthető.

Ahány gyilkos van tehát, akik a gyilkosságot elkövették, vagy
megbizást is adtak rá, vagy résztvettek benne, annyinak kell is a
halált elszenvednie; így követeli ezt az igazság, mint a bírói
hatalom eszméje egyetemes a priori törvények szerint.

Ezzel szemben Beccaria márki az affektált emberszeretet
résztvevő érzékenykedéséből kiindulva azt a tételt állította fel,
hogy minden halálbüntetés jogtalan: mert az eredeti polgári
szerződésben nem lehetett benne, mert akkor mindenkinek a nép közül
bele kellett volna egyeznie abba, hogy életét veszítse, ha
másvalakit (a nép közül) megölne; e beleegyezés azonban
lehetetlenség, mivel senki sem rendelkezhet élete fölött. Mindez
álokoskodás és jogcsavarás. 

Nem azért büntetnek meg valakit, mert büntetést akart, hanem,
mert büntetendő cselekményt akart; mert az nem büntetés, ha
valakivel az történik meg, amit akar és lehetetlenség azt
akarni, hogy megbüntessenek. Kijelentem, hogy: akarom, hogy
megbüntessenek, ha valakit megölök, az nem tesz mást, mint:
alávetem magam a többiekkel együtt a törvények rendelkezésének,
amelyek természetesen, ha vannak a nép között gonosztevők,
büntetőtörvények is lesznek. Én, mint a törvényhozók egyike, aki a
büntetőtörvényt elrendelem, lehetetlen, hogy ugyanaz a
személy legyek, aki mint alárendelt a törvény szerint bűnhődik;
mert mint olyannak, azaz mint gonosztevőnek, lehetetlen, hogy a
törvényhozásban szavam legyen (a törvényhozó szent). Ha tehát
büntetőtörvényt alkotok magam ellen, mint gonosztevő ellen, úgy a
tiszta jogi törvényhozó ész az bennem (homo noumenon), amely engem,
mint gonosztettre képes, tehát más egyént (homo phaenomenon) az
összes többiekkel együtt a büntetőtörvény alá rendel. Más szóval:
nem a nép (minden egyes aközül), hanem a törvény (a közigazság),
tehát más, mint a gonosztevő rendeli el a halálbüntetést, és a
társadalmi szerződésben egyáltalán nincs benne az az igéret, hogy
bünhődjünk és így nem is rendelkezünk magunkról és életünkről. Mert
ha a büntetés joga a gonosztevő azon igéretén alapulna, hogy
akarja, hogy megbüntessék, úgy rá kellene bízni azt is, hogy
bűnösnek találja-e magát és a gonosztevő saját bírája lenne. Ezen
álokoskodás főtévedése abban áll, hogy: a gonosztevő saját ítéletét
(amelyet szükségkép az ész hoz), hogy életét kell vesztenie,
 ezt az akarat azon határozatának
tekintik, hogy magát fossza meg életétől és így a jogi végrehajtást
a jogi megítéléssel egy és ugyanazon jogi személyben egyesítve
képzelik.

 

Vannak szégyenletes, magát az emberiséget megbecstelenítő
büntetések (mint a széjjeltagolás, széttépetés, orr és fül
lemetszés), amelyek nem csupán a becsületesnek (aki más becsülésére
igényt tart, ami mindenkinek a kötelessége) fájdalmasabbak, mint a
javaitól és életétől való megfosztás, hanem a szemlélőbe is a
szégyen pírját kergetik, hogy ily fajhoz tartozik, amellyel így
szabad elbánni. Az ily büntetés meg nem engedhető. 



ÉLET.

EMBER ÉS VILÁG.








Életbölcseség.



Az ember legfontosabb ügye, hogy tudja, hogyan kell a
teremtésben a helyét illően betöltenie és jól megértse, hogy minek
kell lennie, hogy ember legyen.

 

Nincs meg a becsvágyam, hogy angyal legyek, de a büszkeségem
csak az, hogy annál inkább ember legyek.

 

Az embertanban az a czélom, hogy minden tudomány forrását, az
erkölcs, az ember képzésének és kormányzásának ügyessége, módszere
és a velük való érintkezés forrását, tehát minden praktikusét
megnyissam.

Az értelmes embernek, ha valamibe belefog, tudnia kell: 1. hogy
mit akar, 2. hogy mi kell ahhoz, 3. hogy mi haszna van annak. Ész –
ítélőképesség – értelem.

 

A filozófia szégyenére nem ritkán felhozzák, hogy ami tán helyes
benne, az a gyakorlati életben haszontalan; mondják pedig ezt
előkelő,  megvető hangon, teli önhittséggel, hogy
az észt még abban is, amiben legfőbb becsét találja, a tapasztalat
segélyével reformálják és a bölcseség oly képével, amely azt hiszi,
hogy vakondok szemével, mely a túrásra szegeződik, távolabbra lát
és biztosabban, mint oly lény szemével, amely egyenes állásra és az
égbe való nézésre rendeltetett.

Az eszme nem más, mint oly tökéletesség fogalma, amely a
tapasztalatban még nincs meg. Például a tökéletes, az igazság
törvényei szerint kormányzott köztársaság eszméje! Azért lehetetlen
ez? Először is csak eszménk kell hogy helyes legyen és akkor
mindazon akadály mellett sem lehetetlenség, amely kivitelének még
útjában áll. Ha mindenki hazudna például, az igazmondás azért
puszta szeszély volna?

 

Semmi sem lehet károsabb és a filozófushoz méltatlanabb, mint az
állítólag ellentmondó tapasztalatra való közönséges hivatkozás,
amely tapasztalat egyáltalán nem is létezne, ha annak idején az
eszmék szerint történtek volna meg ama intézkedések és ha ahelyett
éretlen fogalmak, épp azért, mert a tapasztalatból merítvék, nem
hiúsítottak volna meg minden jó szándékot.

 

A bolond, ha olyan mint a többi, akkor okos, csak a bölcs
a balga. Azért: rejtsd el értelmedet.

Akit valamely morális érzés, mint alapelv jobban fellelkesít,
mint azt mások a saját lagymatag és gyakran nemtelen érzelmük után
ítélve elképzelni  tudják, az az ő fogalmaik szerint
képzelgő. Arisztideszt uzsorások közé helyezem,
Epiktetuszt udvaronczok közé, Rousseau János Jakabot
a Sorbonne doktorai közé. Hallani vélem hangos gúny-kaczajukat és
száz hang kiáltja: micsoda képzelgők! A képzelgésnek ez a
kétértelmű látszata önmagukban véve jó, morális érzésekben, ez a
lelkesedés és sohasem alkottak e világon nagyot nélküle.

 

Aristoteles híres tana a középútról ízetlen bölcseség és ha
ennek a kikutatása végett fordulunk a régiekhez, mint akik a
forráshoz közelebb voltak, akkor rosszul tettük, hogy felkerestük
ezt az orákulumot.

 

Több életvidámságot szerzünk azáltal, amit az élet szabad
használatában cselekszünk, mint amit élvezünk.

Az élet értékét, amennyiben abból áll, ami jót élvezhetünk,
túlmagasra becsüljük; amennyiben azonban aszerint becsüljük, hogy
mennyi jót tehetünk, úgy méltó arra, hogy a legnagyobb tiszteletben
részesítsük és a legnagyobb fokú gondosságot fordítsuk a
megtartására és vidáman használjuk jó czélokra.

Az egyetlen biztos szere annak, hogy örüljünk életünknek és
amellett mégis megelégeltük légyen életünket, az idő eltöltése oly
tervszerűen haladó foglalkozással, amelynek valamely szándékolt
nagy czél a következménye. «Minél többet gondolkoztál, minél többet
cselekedtél, annál tovább  éltél (még a saját képzeletedben
is).» Az élet ily befejezése megelégedéssel jár.

A legfőbb, ami az ember birtoka lehet, az azon nyugalom, azon
vidámság, az a belső béke, amelyet nem nyugtalanít semmiféle
szenvedély.

Minden fájdalomnak a legalaposabb és legkönnyebb csillapító
szere az a gondolat, amelyről feltehető, hogy az értelmes ember
végiggondolja: hogy az életnek általában, ami a szerencse
körülményeitől függő élvezetét illeti, önmagában véve nincs
semmilyen értéke és csak annyiban van értéke, ami használatát
illeti, hogy mily czélokra irányul, amit nem adhat meg az embernek
a szerencse, hanem csupán a bölcseség; ami tehát hatalmában
van. Aki aggódóan bánkódik azon, hogy elveszti életét, az sohasem
örülhet életének.

Szükséges a megelégedettségnek oly főfaja, amely senkiből sem
kellene, hogy hiányozzon és amely nélkül nem lehetséges boldogság,
a többi csak járulékos dolog. Ez a főfaj az önmagával való
megelégedés.

Az emberek mai állapotában mondhatjuk, hogy az államok
boldogsága az emberek nyomorával együtt nő. És még kérdéses, hogy
nem volnánk-e boldogabbak természetes állapotban, ahol nem volna
meg mindez a kultura, mint mai állapotunkban? Mert hogy lehet az
embereket boldoggá tenni, ha nem tesszük őket becsületesekké és
bölcsekké? A rosz mennyiségét különben nem csökkentjük.

Az ember nem vesz addig részt más szerencséjében vagy
szerencsétlenségében, amíg saját maga meg nem elégedett. Tegyétek
tehát, hogy kevéssel  megelégedett legyen, úgy jókká teszitek
az embereket; máskülönben minden hiábavaló. Az általános
emberszeretetben van valami magas és nemes, de ábrándszerű. Amíg az
ember maga a dolgoktól annyira függ, addig nem vehet részt más
szerencséjében.

Nem tehetek senkit másképp jobbá, mint a jó azon maradékával,
ami benne van; nem tehetek senkit máskép okosabbá, mint az okosság
azon maradékával, ami benne van.

Akinek lába tört, annak szerencsétlenségét – mégis
elviselhetőbbé tesszük azzal, hogy kimutatjuk néki, hogy könnyen a
nyakát érhette volna a baj. Lehetséges és kellene, hogy legyen,
vidám jámborság; lehetséges és kell a fárasztó, de szükséges munkát
jó kedvvel elvégezni; sőt meghalni vidáman: mert mindez értékét
veszti azzal, hogy rosz kedvvel és mogorva hangulatban tesszük meg
vagy szenvedjük el.

Művelt emberek úgy vesznek búcsút az élettől, mint a
társaságtól, mintha remélnék, hogy egykor viszontlátják. Félnek
attól, hogy gyáván haljanak meg, vagy hogy haszontalanokként
emlékezzenek rájuk, vagy hogy a hátramaradottakat megsértsék és
magukra haragítsák.

Minden emberi erény az érintkezésben (udvariasság és így tovább)
aprópénz; gyermek az, aki valódi arany gyanánt veszi. Mégis jobb,
hogy aprópénz van forgalomban, mint semmiféle ilyen szer és végül
pedig, ha jelentékeny veszteséggel is, mégis készpénzre váltható.



Emberismeret.



Csak igen kevés olyan ember van, aki elvek szerint
cselekszik, sokkal több van olyan, akit jószívűsége
vezet, olyan pedig, akinek legkedvesebb énje, mint fáradozásainak
egyetlen czélpontja, mereven szeme előtt áll, olyan van a
legtöbb, a becsvágy végül minden ember
szívében van, bár nem egyenlő mértékben.

Az erkölcstelen dolgoknál adódó alkalom, hogy másnak az érzelmét
kissé kikémleljük, alkalom lehet arra is, hogy az illető magasabb
érzelmi életére, sőt szívére is meglehetős valószínűséggel
következtessünk. Aki szép zenénél unatkozik, arról joggal
gyanítható, hogy a stílus szépsége és a szerelem finom varázsa
iránt kevéssé fogékony.

 

Az emberi természet szépsége és méltósága iránti bensőséges
érzék és a kedély nyugodtsága és erőssége, hogy erre mint általános
alapra vonatkoztassa az ember összes cselekvéseit, ez komoly és nem
illik össze sem az ingatag örömmel, sem a könnyelmű
állhatatlanságával. Sőt a búskomorság felé közeledik, amely érzelem
gyengéd és nemes, amennyiben azon a borzadályon alapul, amelyet a
korlátozott lélek érez, ha valamely nagy szándéktól eltelve, azokat
a veszedelmeket látja, amelyekkel meg kell küzdenie és az önmaga
legyőzésének nehéz, de nagy győzelme lebeg szeme előtt. Az elveken
alapuló igazi erényben van tehát valami, ami leginkább a szelidebb
értelemben  vett melancholikus
kedélyhangulattal látszik megegyezőnek.

A jószívűség, a szív szépsége és finom izgékonysága, amely az
adódó alkalom szerint az egyes esetekben részvéttől vagy
jóakarattól való meghatottságban nyilvánul, a körülmények
változásának nagyon alávetett és amennyiben a lélek indulata nem
egyetemes elven alapul, úgy könnyen változó alakot ölt fel,
aszerint, amint a tárgyak egyik vagy másik oldalukról mutatkoznak.
És mivel e hajlam a szépre irányul, úgylátszik legtermészetesebben
a kedély azon fajával egyezik meg, amelyet szangvinikusnak
neveznek, amely csapongó és a mulatságot kedveli. E
temperamentumban kell keresnünk azon kedvelt tulajdonságokat,
amelyeket adoptált erényeknek nevezhetnénk.

A becsületérzést rendszerint a kolerikus vérmérséklet
ismertetőjelének vették egyébként és ez alkalmat ad nékünk arra,
hogy felkutassuk e finom érzés erkölcsi következményeit, amelyek
többnyire csupán a külső csillogásra irányulnak.

Nincs ember a finomabb érzés minden nyoma nélkül, de annak
nagyobb mérvű hiánya, amelyet mással egybevetve érzéketlenségnek is
neveznek, a flegmatikus jellemében fordul elő, akit
egyébként még a durvább hajlamoktól is megfosztanak, mint pénzvágy,
stb., amelyeket azonban mi a többi rokon hajlammal együtt számára
mindenesetre meghagyhatunk.

 

Azt, akinek érzése a melancholikus felé hajlik, nem azért
nevezik így, mintha az élet örömeitől 
megfosztva sötét mélabúban bánkódna, hanem mivel érzelmei, ha
bizonyos fokon túl nagyobbodnának, vagy némely ok folytán hamis
irányba jutnának, könnyebben változnának át a mélabú állapotába,
mint valamely másba. Különösen a fenséges iránt van érzéke.
Még a szépségnek is, amely iránt épúgy van érzéke, nem csupán
izgatnia kell őt, hanem meghatnia is, amennyiben egyúttal
csodálatot kelt benne. A gyönyör élvezete nála komolyabb, de azért
nem kisebb. A fenséges minden hatásában több a varázs, mint a szép
szemfényvesztő bájaiban. Ha jól érzi magát inkább elégedett, mint
vidám. Az ily ember állhatatos. Ezért érzéseit elvek alá rendeli.
Ezek annál kevésbbé állhatatlanok és változók, minél egyetemesebb
azon alapelv, amely alá rendelvék, és minél tágabb így az a magas
érzelem, amely az alacsonyakat maga alá foglalja. A hajlamok minden
specziális alapja sok kivételnek és változásnak van alávetve, ha
nincs ily fő alapból levezetve. Az élénk és barátságos Alcest azt
mondja: szeretem és becsülöm nőmet, mert szép, hízelgő és okos. Mi
lesz azonban, ha betegség elcsúfítja, ha kora mogorvává teszi és
ha, miután az első varázs eltünt, okosabbnak sem látszana, mint
bárki más? Ha nincs már meg az alap, mi lesz a vonzalomból?
Tartsátok magatokat ezzel szemben a jóakaró és higgadt Adrast-hoz,
aki azt gondolja magában: Szeretettel fogok bánni e személylyel és
becsülni fogom őt, mert nőm. Ez az érzület nemes és nagylelkű. Most
a véletlen bájak változhatnak, annak daczára még mindig a neje. A
nemes alap maradandó és nincs oly nagyon alávetve a külső dolgok
állhatatlanságának.  Ily természetűek az alapelvek, azon
gerjedelmekhez viszonyítva, amelyek csak egyes alkalmakra buzognak
fel, és ilyen az elvekkel bíró férfi azzal ellentétben, akinek
alkalomadtán jószívű és szerető kedve kerekedik.

De mi volna, ha szíve titkos sugallata így szólna: annak az
embernek ott segítségére kell sietnem, mert szenved; nem mintha
barátom vagy társaságombeli volna, vagy mintha képesnek tartanám
arra, hogy jótéteményem egykor hálával viszonozza. Nincs most idő
okoskodásra és kérdezősködésre: ember ő, és ami emberekkel
történik, az engem is ér. Az esetben eljárása a legfőbb elven, az
emberi természet iránti jóakaraton alapul és fölötte magasztos, úgy
változhatlansága miatt, mint alkalmazásának egyetemessége
folytán.

 

Folytatom megjegyzéseim. A melancholikus kedélyű keveset törődik
azzal, hogy hogyan ítélnek mások, mit tartanak jónak vagy igaznak,
ezért egyedül saját belátására támaszkodik. Mivel az indítóokok
benne az elvek természetét veszik fel, úgy nem egykönnyen lehet
szándékait megváltoztatni: állhatatossága néha makacssággá is
fajul. A divat változását közönnyel nézi és csillogását megveti. A
barátság magasztos és ezért az ő számára való. Ő tán elvesztheti
állhatatlan barátját, de ez nem egyhamar veszti el őt. Az elhamvadt
barátság emléke is még tiszteletreméltó előtte. A közlékenység
szép, gondolatteljes hallgatagság magasztos. Jól megőrzi saját és
mások titkait. Az igazmondás magasztos és ő  gyűlöli
a hazugságot vagy a képmutatást. Nagyra tartja az emberi természet
méltóságát. Ő maga becsüli az embert és oly teremtménynek tartja,
aki itt tiszteletet érdemel. Nem tűr elvetemült alárendeltséget és
szabadság nemes keblének éltető levegője. Minden láncz, az
aranyozottól kezdve, melyet az udvarnál hordanak, le a gályarab
nehéz vasáig utálatos előtte. Saját magának szigorú bírája és
másokra és nem ritkán magára és a világra is ráun.

 

E jellem elfajulásában a komolyság mélabúra hajlik, az áhitat
rajongásra, a szabadságvágy enthuziazmusra. Sértés és
igazságtalanság a boszúvágy lángját gyujtják fel benne. Akkor
félelmes. Daczol a veszélylyel és megveti a halált. Ha érzése fonák
és világos értelem hiányában a kalandosra veti magát.
Sugallatok, jelenések, kísértések. Ha az értelem még gyöngébb, úgy
torzképeket lát. Jelentős álmok, sejtelmek és csodajelek. Az
a veszély fenyegeti, hogy képzelgő vagy bogaras
lesz.

 

A szangvinikus kedélyűnek erős érzéke van a szép
iránt. Ezért öröme nevető és élénk. Ha nem víg, akkor
elégedetlen és kevéssé ismeri a megelégedett hallgatást. Magában és
másokban keresi az örömet, mulattat másokat és jó társalgó. Nagyon
együttérez másokkal. Mások vidámsága jókedvűvé teszi és
szenvedésükkel szemben lágyszívű. Erkölcsi érzéke szép, de elvek
nélküli és mindenkor közvetlenül attól a jelen benyomástól
 függ, amit rá a tárgy gyakorol. Minden
ember barátja vagy, ami ugyanazt jelenti, tulajdonképp sohasem
barát, bár jószívű és jóakaró. Nem képmutató. Ma barátságos és jó
modorával szórakoztatni fog benneteket, holnap, ha betegek vagytok
vagy szerencsétlenség ért benneteket, igaz és őszinte részvétet
érez irántatok, de halkan ellopózik, míg a körülmények meg nem
változnak. Sohase kéne bírónak lennie. A törvény szerinte
rendszerint túlszigorú és könnyek által megvesztegetteti magát.
Furcsa egy szent ez, sohasem igazán jó és sohasem igazán rosz.
Gyakran kikapós és inkább szívességénél, mint hajlamánál fogva
vétkezik. Bőkezű és jótékony, de rosz fizetője annak, amivel
tartozik, mivel a jóság iránt nagy érzéke van, de kicsiny az
igazságosság iránt. Senkinek sincs oly jó véleménye saját szíve
felől, mint neki. Ha nem is becsülitek nagyra, mégis szeretnetek
kell őt. Jellemének nagyobbfokú hanyatlásával pipogya lesz,
játékos és gyerekes. Ha kora nem mérsékeli élénkségét vagy több
észt nem ád neki, úgy azon veszélyben forog, hogy vén
divatmajommá válik.

Annak, akit kolerikus kedély alatt értenek, erős érzéke
van a magasztos azon faja iránt, melyet pompásnak
nevezhetünk. Tulajdonképp ez a magasztosnak csupán csillogó máza és
erősen elütő szinezés, amely a dolognak vagy a személynek belső
tartalmát, amely tán csak rosz és közönséges, elrejti és a
látszattal csal és meghat. Amint egy épület festés által, mely
faragott köveket ábrázol, éppoly nemes benyomást gyakorol, mintha
tényleg abból állna és a ráragasztott párkányzat és pillérek a
szilárdság hitét keltik  fel, bár kevés tartásuk van és
semmit sem támasztanak meg: úgy ragyognak talmi erények is, a
bölcseség aranyfüstje és a festett érdem.

A kolerikus saját értékét, valamint dolgai és cselekedetei
értékét az illem szempontjából nézi, vagy azon látszat
szempontjából, amilyennel szembetűnik. A belső minőség és azon
indító okok, amelyeket maga a tárgy tartalmaz hidegen hagyják, sem
igazi jóakarat nem hevíti, sem becsülés nem hatja át. Sőt csak
annyiban tartja magát boldognak, amennyiben gyanítja, hogy mások
annak tartják. Modora mesterkélt. Mindenféle szempontot kell tudni
elfoglalnia, hogy modorát a szemlélő különböző helyzetéből tudja
megítélni, mert nem törődik azzal, hogy micsoda, hanem csupán, hogy
minek látszik. Evégből jól kell ismernie a közízlésre való hatást
és azt a sokféle benyomást, amelyet magatartása másokra gyakorol.
Miután e ravasz figyelemnél hidegvérre van szüksége és nem szabad,
hogy szeretet, részvét vagy szívének együttérzése elvakítsa, azért
sok olyan balgaságot és kellemetlenséget kikerül, amelyekbe a
szangvinikus belejut, akit közvetlen érzése elragad. Ezért
rendszerint értelmesebbnek látszik, mint a minő tényleg. Jóakarata
udvariasság, tisztelete szertartásos, szeretete kieszelt hízelgés.
Mindenkor önmagától eltelt, ha az udvarló vagy a barát modorát ölti
fel és soha sem az egyik, sem a másik. A divattal akar kápráztatni;
de mivel minden rajta mesterkélt és csinált, azért abban merev és
ügyetlen. Sokkal inkább elvek szerint cselekszik, mint a
szangvinikus, akit csupán alkalmi benyomások indítanak meg; de ezek
nem az erény elvei, hanem a becsülésé  és
nincs érzéke a cselekedetek szépsége vagy értéke iránt, hanem
aziránt, hogy a világ, hogy ítélné meg azokat. Mivel eljárása, ha
nem tekintünk azon forrásra, amelyből ered, majdnem épp oly
közhasznú, mint maga az erény, úgy a közönséges emberek részéről
ugyanoly nagyrabecsülésben részesül, mint az erényes, de finomabban
látó szemek elől gondosan elrejtőzik, mert nagyon jól tudja, hogy
becsvágyának, mint titkos rúgónak fölfedése megfosztaná őt a
becsüléstől. Ennélfogva nagyon tettető, a vallásban képmutató, az
érintkezésben hízelgő, a politikai pártállásban köpenyegforgató a
körülmények szerint. Örömest válik a nagyok rabszolgájává, hogy
azáltal kisebbek zsarnoka lehessen. A naivitástól, e nemes vagy
szép egyszerűségtől, amely a természet és nem a művészet bélyegét
hordja magán, teljesen ment. Ezért, ha ízlése elfajul, úgy
csillogása kiabáló, azaz ellenszenves módon kérkedő.
Stílusa, mint cziczomája akkor túlzásba esik, a torzkép egy fajává
válik, amely a pompással szemben ugyanaz, mint a kalandos vagy
bogaras a komoly magasztossal szemben. Sértés esetén olyankor
párbajozik vagy pörlekedik és a társadalmi viszonylatokban sokat ad
ősökre, elsőségre és czímre. Amíg csak hiú, azaz becsvágyó és
feltünésre vágyó, addig még tűrhető, de ha tényleges előnyök és a
tehetség teljes hiánya mellett felfuvalkodottá lesz, akkor az,
aminek a legkevésbbé szívesen tartatná magát, azaz
bolond.

A flegmatikus vegyülékbe nem jutott magasztos vagy szép
alkotórész különösen feltünő fokban. 

A szangvinikus oda fut, ahová nem hívták, a kolerikus nem megy
oda, ahová az illemszabályok szerint meg nem hívták, a
melancholikus elejét veszi annak, hogy őt egyáltalán ne hívják. A
társaságban a melancholikus csöndes és figyel, a szangvinikus
beszél arról, ami eszébe jut, a kolerikus megjegyzéseket tesz és
magyaráz. A házias életben a melancholikus fösvény, a szangvinikus
rosz gazda, a kolerikus nyereséghajhászó, de pompázó. A
melancholikus bőkezűsége nagylelkűség, a kolerikusé kérkedés, a
szangvinikusé könnyelműség. A melancholikus féltékeny, a kolerikus
uralomvágyó, a szangvinikus bujálkodó.

Az ember értelme teljes használatának korát ügyességére
vonatkozólag (tetszés szerinti czélra való felhasználás) körülbelül
huszadik évére tehetjük, az okosságra vonatkozólag (hogy más
embert saját czéljaira felhasználjon) a negyvenedikre és végül a
bölcseségre vonatkozólag mintegy a hatvanadik évre; de az
utóbbi korban annyiban inkább negativ, hogy belátja a két
előbbi minden balgaságát; amikor elmondhatjuk: «Kár, hogy akkor
kell meghalnunk, amidőn éppen megtanultuk, hogy hogyan kellett
volna igazán jól élni»; bár e korban is még ritka ez az ítélet,
amennyiben az élethez való ragaszkodás annál erősebbé válik, minél
kevésbbé van értéke úgy a cselekvésben, mint az élvezetben.

 

A társas érintkezésben és az irodalmi közösségben őrizkedjünk a
szenttől és a zsenitől. Az előbbi mint kiválasztott, bíróként
beszél mindenki másról, mint romlottról; az utóbbi mint orákulum
 tanít mindenkit, mint tökfilkót.
Mindkettő hálátlan, szeszélyes és így tovább.

 

Akik mindent érzelmekre redukálnak, a poétáknak nincs
jellemük.

A fanatikus (vizionárius, rajongó) tulajdonképp bolond,
aki közvetlen sugallatokban hisz és úgy véli, hogy az égi
hatalmakkal nagyon bizalmas lábon áll. Az emberi természetben nincs
ennél veszélyesebb szemfényvesztés. Ha kitörése új, ha a megcsalt
ember tehetséges és a nagy tömeg elő van készítve ezen erjesztőszer
bensőséges fölvételére, akkor néha az állam is eltűri az
önkívületet. A rajongás a lelkesedőt végletekbe viszi. Mohamedet
fejedelmi trónra és Leyden Jánost a vérpadra.

Belátással bíró emberek, mivel tulajdonképpeni czéljuk az
igazság és mivel csak annak örülnek, ami állandó, azért mindenkor
becsületesek.

 

A cselszövő emberek gyenge tehetségűek, gyakran vannak ötleteik,
de egészben véve rosz ember nem láthat be semmit.

Közönséges emberek, ha szórakozottak és a legközönségesebb
dolgokat elfelejtik, azalatt legnagyobb részt galádok.

 

A harag a gyönge ember igen jóindulatú érzése. Nem mindig
gyűlölik azt, akire haragszanak, míg a harag elnyomásának hajlama
engesztelhetlen gyűlöletet kelt. 

Ha valaki haragosan lép be szobátokba, hogy heves
megbotránkozásának kemény kifejezést adjon, úgy ültessétek le
udvariasan; ha ez sikerül, akkor szidalmazása már enyhülni fog:
mivel az ülés kényelmével már enged feszültsége, ami az állás
közbeni fenyegető mozdulatokkal és kiabálással nem igen
egyeztethető össze.

A harag, amely nagyon szükséges és a férfihoz illő tulajdonság,
nagyon is természetünkben van.

A haláltól azok félnek a legkevésbbé, akiknek élete a
legértékesebb.


Férfi és nő – házasság.



Az, aki a nőt először a szép nembe tartozónak nevezte,
tán valami hízelgőt akart mondani, de jobban eltalálta a dolgot,
mintsem maga is gondolta. Mert nem is véve számításba, hogy alakjuk
általában finomabb, vonásaik gyengédebbek és szelidebbek, arczuk a
barátságot, a tréfát, a nyájasságot jobban és megnyerőbben fejezi
ki, mint a férfi nemé, és anélkül, hogy elfelejtenők azt, amit azon
titkos varázserő rovására kell írnunk, amivel szenvedélyünket
előnyös ítéletre hajlamosítják, úgy különösen e nem kedélyének
jellegében sajátságos vonások vannak, amelyek a miénktől világosan
különböznek és amelyeknek főeredménye az, hogy a szép
jegyével teszi azt felismerhetővé. Azzal szemben mi a nemes
nem elnevezésre tarthatnánk igényt, ha nemes gondolkozásmódtól
nem volna követelhető az is, hogy  megtisztelő czímeket
visszautasítson és inkább adja azokat, mint kapja. Ezalatt azonban
nem azt értjük, mintha a nőnek nem volnának nemes tulajdonságai,
vagy mintha a férfi neméből a szépség teljesen hiányozna, hanem
inkább azt várjuk, hogy minden nem a két tulajdonságot egyesítse,
de oly módon, hogy a nőnél minden más előny csak arra egyesüljön,
hogy a szép jellegét fokozza, ami a tulajdonképpeni
vonatkoztatási alap, és ezzel szemben a férfias tulajdonságok közül
a magasztos emelkedjen ki világosan, mint nemének jellemző
vonása. Erre kell vonatkozni e két nem minden megítélésének, legyen
az akár dícséret, akár gáncs, minden nevelésnek és tanításnak ezt
kell szem előtt tartania és minden fáradozásnak, amely az egyiknek
vagy a másiknak erkölcsi tökélyét akarja előmozdítani, ha nem
akarjuk felismerhetlenné tenni azt a bájos különbséget, amelyet a
természet alkotott két embernem között. Mert itt nem elegendő, hogy
azt tartsuk szem előtt, hogy emberekkel van dolgunk, nem szabad
egyúttal figyelmen kívül hagynunk, hogy ezek az emberek nem
egyfélék.

 

A nő uralomvágyó, a férfi hódolni vágy (különösen a házasság
előtt). Innen a régi lovagrend udvariassága. A nő korán bízik
önmagában, hogy tetszeni fog. Az ifjú mindig attól fél, hogy
visszatetszést kelt és azért hölgyek társaságában zavarba jut. A nő
e büszkeségére, hogy azon tisztelettel, amelyet kelt, a férfi
minden tolakodását visszaszorítsa, és hogy joga van tiszteletet
követelni a maga számára különös érdem nélkül is,  arra
már neménél fogva igényt tart. A nő vonakodó, a férfi
kérő; a nő alávetése kegy. A természet azt akarja, hogy a
nőt keressék; azért nem kellett a nőnek oly kényesnek lennie az
(ízlése szerinti) választásban, mint a férfinek, akit a természet
durvábban is szerkesztett meg és aki a nőnek már tetszik, ha alakja
csak arra mutat, hogy erős és ügyes arra, hogy őt megvédelmezze;
mert, ha a nő csunya termetű volna és választásában, hogy
szerethessen, finomkodó volna, úgy néki kellene kérnie és a
férfinek vonakodnia, ami a női nem értékét még a férfi szemében is
teljesen lealacsonyítaná. Néki hidegnek kell látszania, a férfinek
ellenben szenvedélyesnek. Szerelmes kihívásnak nem engedelmeskedni,
a férfire nézve, de könnyen hallgatni rá, a nőre nézve látszik
szégyenletesnek. A nő azon vágya, hogy bájaival minden jobb férfira
hasson, kaczérság; minden nővel szemben szerelmet tettetni,
galantéria; mindkettő pusztán divattá vált cziczoma lehet, minden
komoly következmény nélkül. A férfi a házasságban csak saját
nejének, a nő minden férfinek vonzalmát keresi; a nő csak
saját nemének a szeme számára cziczomázza magát,
féltékenységből, hogy más nőt bájaiban vagy előkelőségben
felülmúljon: a férfi ellenben a nő számára, ha ugyan cziczomának
nevezhető az, ami csupán addig terjed, hogy öltözékével nejének
szégyenére ne váljon.

A férfi féltékeny, ha szeret; a nő anélkül is az, hogy
szeretne: mert hisz ahány udvarlót más asszony szerez, annyit
veszít ő el a körükből. Miután a nőt keresni kell (mert ezt kívánja
nemének szükségképi vonakodása), ezért még a házasságban
 is általános tetszésre kell törekednie,
hogy ha esetleg fiatalon özvegygyé válna, akadjon udvarlója. Azért
a nő e tetszésvágya miatti féltékenység igazságtalan.

 

A nőnek kitünő érzéke van a szép iránt, amennyiben a
szépség őket magukat illeti meg, de a nemes iránt is,
amennyiben az a férfiban található. A férfinek ellenben határozott
érzéke van azon nemes tulajdonságok iránt, amelyek az ő
neméhez tartoznak, a szép iránt azonban, amennyiben az a nőn
található. Ebből az következik, hogy a természet czélja afelé
irányúl, hogy a férfit a nemi vonzalom segélyével még inkább
nemesítse és a nőt ugyanannak segélyével még szebbé
tegye. A nőt kevéssé zavarja az, hogy bizonyos mély belátás
hiányzik belőle, hogy félénk és hogy fontos ügyletekre nem
alkalmas, és így tovább, ő szép és megnyerő és ez elég. Ellenben
követeli mindeme tulajdonságokat a férfitől és lelkének
emelkedettsége csak abban mutatkozik, hogy e nemes tulajdonságokat
meg tudja becsülni, amennyiben azok megtalálhatók. Mert különben
hogy volna lehetséges, hogy oly sok rút arczú férfi, bárha volnának
is érdemeik, oly takaros és finom nőt kapjon! A férfi ellenben
sokkal kényesebb a nő szép bájaival szemben. De őt a finom termet,
az élénk naivitás és a bájos nyájasság eléggé kárpótolja a
könyvtudás hiányáért és egyéb oly hiányokért, melyeket saját
tehetségével kell pótolnia.

A legfontosabb dolog, hogy a férfi mint férfi tökéletesedjék és
a nő mint nő, azaz, hogy a nemi  vonzalom rúgói a
természet intése szerint működjenek, hogy az egyiket még inkább
nemesítsék és a másik tulajdonságait pedig széppé tegyék. Ha
törésre kerül a dolog, úgy a férfi érdemei folytán merészen
állíthatja: Ha nem is szerettek, de kényszeríteni foglak
benneteket, hogy engem nagyrabecsüljetek és a nő, bája
hatalmában bízva válaszolhat: Ha bensőleg nem is becsültök
bennünket nagyra, mégis kényszerítünk, hogy bennünket
szeressetek. Ily elvek hiányában látjuk, hogy férfiak nőies
tulajdonságokat vesznek fel, hogy tessenek és látjuk néha, hogy nők
(ámbár sokkal ritkábban) férfias szokásokat erőltetnek magukra,
hogy tiszteletet keltsenek; amit azonban a természet köszönete
nélkül csinálnak, azt mindenkor nagyon rosszul csinálják.

A hölgyek nem jutnak az égbe, mert már János jelenéseiben írva
van egy helyen, hogy csend volt fél óra hosszat. Ilyesmiről azonban
el se lehet gondolni, hogy lehetséges, ahol asszonyok vannak.

 

A férfi dolga szerezni, az asszonyé
takarékoskodni. Az előbbihez bátorság, az utóbbihoz
félénkség szükséges. Nevetni férfias, sírni ellenben
nőies (férfinél férfiatlan), és csak a könnyes
hangulat bocsátható meg a férfinak és pedig mások szenvedése
feletti nagylelkű, de tehetetlen részvétében, akinek könny ragyog a
szemében, anélkül, hogy könnyei hullanának, még kevésbbé, hogy
zokogással kísérné és így ellenszenves zenét szolgáltatna
hozzá.

A nő bátorsága abban áll, hogy türelmesen viseli  baját
becsülete vagy szerelme végett; a férfi bátorsága a buzgalomban
áll, hogy a bajokat daczosan elkergesse.

 

A férfinak senkitől sem kellene függnie, hogy a nő teljesen tőle
függjön.

 

Mostani társadalmi berendezésünk okozza, hogy a nők férfiak
nélkül is élhetnek, ami mindnyájukat megrontja.

 

Richardson szokta idézni Seneca egy mondását a nőről: a lány
ítél és hozzáteszi: amint a bátyám mondja; de ha házas lett volna,
úgy azt mondaná: amint a férjem mondja.

A szép nemnek ép úgy van értelme, mint a férfinemnek, csakhogy
az a szépre irányuló értelem, a miénknek mély
értelemnek kell lennie.

 

Oly nőnek, akinek a feje görög tudással van teli, mint Dacier
asszonynak, vagy aki alapos vitákat folytat a mechanikában, mint
Chastelet márkiné, még szakáll kellene hozzá; mert ez talán a
mélyértelműség vonásait, amire pályáznak, még felismerhetőbben
fejezné ki.

Ami a tudós nőket illeti: a könyveiket ezek úgy
használják, mint körülbelül az órájukat, hordják ugyanis, hogy
lássák, hogy van nekik; bár rendszerint áll, vagy nincs a nap
szerint igazítva.  De az óra, amely után igazodnak, a
fejükben van.

A nő nagy tudományának tartalma az ember és az emberek között is
a férfi. Filozófiája nem okoskodás, hanem érzés.

Sajátságos dolog, hogy a nő arra vonatkozólag, ami a közjóra
irányul, teljesen közömbös és hogy bár egyes, általuk ismert
személyekkel szemben nem szeretetlenek, mégis az egész emberiség
eszméjének egyátalán nincs számukra mozgató ereje. Amíg az
érintetlen marad, ami különös hajlamukat érdekli, addig úgy nézik a
dolgok menetét, mintha semmi közük se volna hozzá. Nem voltak arra
teremtve, hogy az egész épületen dolgozzanak és bolondságnak nézik,
hogy mással törődjenek, mint saját ügyeikkel.

Ez nagyon jól van így. A közügyekben fáradt férfi nála üdülést
talál. Ők viszik bele az emberi dolgokba a játék kicsinyességét is,
aminők azok tényleg és mérsékelik a túlnagy fontosságot.

Nagyon különböző dicséret az, hogy: finom hölgy és: derék és
kellemes asszony. Amazt könnyű elérni, és a mutogatásra jó vagy
díszre, de otthon igen körülményes dolog és haszontalan fáradozás.
Az utóbbi a férfi boldogsága. Ha azt mondom: finom úr, úgy ez
teljesen más, mint: kitünő és derék ember. Ha amaz már nem úr, úgy
semmi sem. Nem szeretném az «asszony» szót e nem dicséretéből
eltűnni látni. Ha elvesznek a sajátlagos szók, eltünnek lassanként
a fogalmak.

A házaséletben az egyesült pár mintegy egy morális személyt
képezzen, amelyet a férfi értelme és a nő ízlése elevenít meg és
kormányoz.  Mert nemcsak, hogy a férfiről inkább a
tapasztalaton alapuló értelem tételezhető fel, míg a nőről inkább
az érzés szabadsága és helyessége, hanem minél nemesebb a férfi
érzése, annál inkább hajlik arra, hogy fáradozásának legnagyobb
czélját szeretete tárgyának megelégedésében lássa és másrészt minél
szebb a nő érzése, annál inkább törekszik e fáradozásnak
szivességgel való viszonzására. Ily viszonyban tehát a főlényért
való vita haszontalan és ahol megvan, ott a legbiztosabb jele a
durva, vagy az egyenlőtlenül párosult ízlésnek. Ha a dolog annyira
jut, hogy a parancsolás joga kerül szóba, akkor már az ügy nagyon
el van rontva; mert, ahol az egész kapcsolat tulajdonkép csak
vonzalmon alapul, ott már az félig elszakadt, ha a «kell» hallatja
hangját. A nőnek e kemény hangon való követelőzése igen rút, a
férfinél pedig a legfőbb fokban nemtelen és megvetendő.

 

Kié legyen a házban a főhatalom? mert hiszen csak egy lehet az,
aki minden ügyletet czéljaival megegyező összefüggésbe hoz. Az
udvariasság nyelvén (de nem anélkül, hogy igaz volna) azt mondanám:
a nő uralkodjon és a férfi kormányozzon; mert a
hajlam uralkodik és az értelem kormányoz. A férfi viselkedése azt
kell, hogy mutassa, hogy nejének javát minden másnál inkább a
szívén hordja. De mivel a férfinak a legjobban kell tudnia, hogy
hogyan áll és meddig mehet: tehát úgy fog cselekedni, mint a
miniszter, aki pusztán az élvezetre gondoló uralkodóját, aki
mondjuk ünnepélyt akar rendezni vagy palotát  akar
építtetni, e parancsára először is köteles készségéről biztosítja,
csakhogy most nincs pénz a kincstárban, mondja, vagy hogy előbb
bizonyos sürgősebb szükségleteket kell elintézni és így tovább, úgy
hogy a legfőbb parancsoló úr mindent tehet, amit akar, de azon
feltétel mellett, hogy ezen akaratát a miniszter a kezébe
szolgáltatja.

 

Már ez a szó, hogy conjugium eléggé mutatja, hogy mindkét
házasfél igát hord; és iga elé fogva lenni, ezt csak nem lehet
boldogságnak mondani.


Nevelés.



Nem hiányoznak Európa művelt államaiban a nevelő-intézetek és
megvan a tanítókban a jóakaró buzgalom, hogy bárkinek ez irányban
szolgálatot tegyenek és mindamellett most világosan bebizonyult,
hogy mind együttvéve alapjában el van rontva, hogy mivel abban
minden a természet ellen működik, azáltal távolról sem fejlesztik
ki az emberben azt a jót, amihez a természet megadta a hajlamot és
hogy mivel mi állati teremtmények csak a kiművelés által válunk
emberekké, rövid idő alatt egész más embereket látnánk magunk
körül, ha az a nevelési módszer terjedne el általánosan, amely
bölcsen maga a természet eljárásából van levonva és nem a régi
szokás és a tapasztalatlan kor szolgai utánzásából ered.


Hiábavaló azonban, hogy az emberi nem ez üdvét az iskolák lassú
javulásától várjuk. Ujjáalkotni kell azokat, hogy valami jó dolog
származhasson belőlük: mivel eredeti berendezésük hibás, sőt a
tanítóknak is új műveltséget kell fölvenniök. Nem eredményezheti
ezt lassú reform, hanem gyors revoluczió.

 

A kényelemszeretet az ember számára rosszabb, mint az élet
minden baja. Rendkívül fontos tehát, hogy a gyermekek ifjúságuktól
fogva dolgozni tanuljanak.

A sokfélének tanulását az iskolában a kevesebbnek alapos
tanulására kell visszavezetni.

Fák, ha a szabadban állnak és növekedőben vannak, jobban
fejlődnek és pompásabb gyümölcsöt fognak hozni, mintha
mesterkedéssel, üvegházzal és formák rákényszerítésével nevelték
volna.

 

A gyermekek akaratát nem szabad megtörni, hanem csupán hajlítani
oly módon, hogy a természetes akadályoknak engedjen.

Először egyáltalán jellemet kell képezni, aztán jó jellemet. Az
első valamely szilárdan föltett szándékban való gyakorlat által
történik, amely szándékhoz reflexióból eredő meghatározott elvek
elfogadásával jutunk.

Gyermekeknek nyíltszívűeknek kell lenniök és tekintetük oly
derült kell hogy legyen, mint a napé. Csak a vidám szív képes arra,
hogy a jóban gyönyörködjön. Az a vallás hamis, amely  az
embert sötétté teszi; mert Istent vidám szívvel kell szolgálni és
nem kényszerűségből. A vidám szivet nem szabad mindig a szigorú
iskolai fegyelembe szorítani, mert az esetben csakhamar levert
lesz. Ha szabadságot kap, úgy ismét felüdül. Erre a czélra
szolgálnak bizonyos játékok, ahol a gyermek szabad és ahol azon
fáradozik, hogy mindig megelőzze valamiben a másikat. Akkor lelke
ismét derültté válik.

A gyermekeket, különösen a leányokat, korán nyílt és fesztelen
mosolygásra kell szoktatni; mert az arczvonások felderülése
emellett lassanként a bensőbe is lenyomódik és a vidámságra,
szivélyességre és barátkozásra való hajlamot alapítja meg, ami
korán a jóakarat erényéhez való közeledést készíti elő.

Joggal állítható, hogy a közönséges emberek gyermekeiket sokkal
jobban kényeztetik, mint az előkelők. Mert a legtöbb ember úgy
játszik gyermekével, mint a majommal. Énekel neki, dédelgeti,
csókolgatja, tánczol vele. Azt hiszik, hogy valami jót tesznek a
gyerekkel, ha mihelyt kiabál, odaszaladnak hozzá és játszanak vele
és így tovább. Azonban annál gyakrabban kiabálnak. Ha azonban nem
törődünk a kiabálásukkal, akkor végül is felhagynak vele. Mert
hiábavaló munkát egy teremtmény sem végez.

De csak hozzá kell szoktatni őket, hogy minden szeszélyüket
kielégítve lássák, akkor aztán majd az akaratuk megtöréséhez későn
fogunk hozzá. De ha kiabálni hagyjuk őket, úgy maguk is elunják
azt. Ha azonban kora gyermekkorukban minden szeszélyüket
teljesítik, úgy ezáltal elrontják szívüket és erkölcseiket.


Van-e valami fonákabb, mint az, hogy gyermekeknek, akik alig
léptek ebbe a világba, mindjárt a másvilágról beszélünk?

A gyermekre rendszerint rákiabálnak, hogy: fuj, szégyeld magad!
Hogy illik ez! stb. Ilyesminek azonban az első nevelésben
egyáltalán nem szabadna előfordulnia. A gyermeknek még nincs
fogalma a szégyenről és az illendőségről; nincs szégyelni valója,
nem is kell, hogy szégyelje magát, és azáltal csak bátortalanná
válik. Zavarba jut, ha mást meglát és idegenek elől a
legszívesebben elrejtőzik. Ezáltal tartózkodás áll elő és hátrányos
titkolózás. Nem mer semmitse többé kérni, holott mindent kérnie
kellene; eltitkolja érzületét és másnak tűnik fel, mint aminő,
ahelyett, hogy mindent nyíltan szabadna megmondania. Ahelyett, hogy
mindig szülei körül volna, kerüli őket és a szolgálatkész
cselédségnek veti magát karjaiba.

 

Erkölcsileg büntetünk, ha a becsültetésre és a szeretetre
irányuló hajlamában rövidítjük meg a gyermeket, amely az
erkölcsiség segédeszköze, például, ha a gyermeket megszégyenítjük
azzal, hogy fagyosan és hidegen bánunk vele. E hajlamot amennyire
lehet meg kell őriznünk. Azért a büntetésnek e módja a legjobb;
mivel az erkölcsiséget fejleszti; ha pl. a gyermek hazudik, úgy a
megvetés pillantása elég büntetés és a legczélszerübb büntetés
is.

Az irigységet keltjük fel, ha a gyermeket arra figyelmeztetjük,
hogy magát mások értéke szerint becsülje. Inkább saját értelmének
fogalma  szerint kell, hogy becsülje magát.
Nézd, hogy viselkedik ez és ez a fiú! és így tovább. Az ilyfajta
figyelmeztetés csak fölötte nemtelen gondolkozásmódot hoz létre. Ha
az ember saját értékét másoké szerint becsüli, úgy vagy arra
törekszik, hogy a többiek fölé emelkedjék, vagy hogy mások értékét
kisebbítse. Ez az utóbbi azonban irigység. Akkor csak másra
igyekszünk hibát ráfogni; mert, ha az nem volna itt, úgy nem is
hasonlíthatnának össze vele és akkor mi a legjobbak volnánk.

 

Az apák leányaikkal szemben túlságosan elnézők, az anyák
fiaikkal szemben. Mindegyiknek saját nemét kell fegyelmeznie.

 

A nőnek sokkal kevesebb fegyelmezésre és nevelésre van szüksége,
mint a férfinak, amint kevesebb tanításra is.

Amíg a női természetet jobban meg nem ismertük, addig a legjobb,
ha a leányok nevelését az anyákra bízzuk és megkíméljük őket a
könyvektől.

 

Az kívánnám, hogy ifjuságunkat az úgynevezett nemes
(túlságosan jó) cselekedetek példáitól, amivel úgy dobálózik
érzelgős irodalmunk, megkíméljék és többet adjanak a puszta
kötelességre és arra az értékre, amit az ember saját maga adhat meg
és kell hogy megadjon magának azon öntudattal, hogy kötelességét
nem szegte  meg, mert ami üres vágyakra és
elérhetlen tökéletesség kivánsága felé irányul, az csak
regényhősöket hozhat létre, akik míg a szertelen iránti érzékükkel
nagyra vannak, azalatt közönséges és mindennapi kötelezettségeik
alól, amelyek akkor nékik jelentéktelen kicsinynek tünnek fel, az
alól fölmentik magukat.

Oly cselekedetek dicsérete, amelyekből nagy, önzetlen, résztvevő
érzület és emberiesség ragyog, nagyon tanácsos. De nem annyira ezek
lélekemelő voltára kell figyelmeztetni, amely nagyon
futólagos és múló, mint inkább a szívnek a kötelesség alá való
rendelésére, amelytől tartósabb hatást várhatunk, mivel elveken
alapul, míg amaz csak a szenvedély múló fellobbanásán. Csak egy
kevéssé gondolkodnunk kell, hogy mindig oly bűnre akadjunk, amit az
emberi nemmel szemben elkövettünk – ha másban nem, hát abban, hogy
oly előnyöket élvezünk az embereknek a polgári társadalomban való
egyenlőtlenségéből, amelyek folytán másoknak annyival inkább
nélkülözniök kell – hogy azon önző képzelődés által, hogy
érdemeket szereztünk, a kötelesség gondolatát ki ne
szorítsuk.

A mi időnkben, amidőn olvadozó, lágyszívű érzelmekkel vagy a
kedélynek magasröptű, felfuvalkodott és a szívet inkább
elhervasztó, mint erősítő önhittségével többet remélnek elérni,
mint a kötelességnek az emberi tökéletlenséghez és a jóban való
előmenetelhez illőbb száraz és komoly fogalmával, ezen módszerre
való utalás szükségesebb, mint valaha. Gyermekeknek nemes,
nagylelkű, érdemdús cselekedeteket bemutatni, mint mintákat, abban
a hitben, hogy őket lelkesedés  fölkeltése által azok
számára megnyerjük, teljesen czéltalan. Miután még a legegyszerűbb
kötelesség teljesítésében sőt annak helyes megítélésében is annyira
hátra vannak, az annyit tesz, mint korán képzelgőkké tenni őket. De
az emberek tanultabb és tapasztaltabb részénél is, ahol e vélt
hajtóerőnek nincs hátrányos hatása, ott legalább is nem gyakorol a
szívre igazi, erkölcsi hatást, amit pedig azzal előidézni
akartak.

 

Minden érzelemnek, különösen annak, amelynek oly
szokatlan erőkifejtést kell eredményeznie, azon pillanatban kell
hatását kifejteni, amelyben a leghevesebb és pedig mielőtt
ellobban, mert különben semmit sem ér el: amennyiben a szív
természetszerűen a rendes mérsékelt életmozgásába tér vissza és
azon bágyadtságba esik, amelyben előbb volt, mert olyasmi érte, ami
ugyan izgatta, de nem olyan, ami erősítette volna. Fogalmakra
épített alapelveket kell felállítani, minden más alapon csak
pillanatnyi felbuzdulás jöhet létre, amely nem szerezhet az egyén
számára morális értéket, sőt még önbizalmat sem, amely nélkül az
öntudatos erkölcsi érzület és az öntudatos jellem, az ember legfőbb
java, nem is lehetséges.

Oh őszinteség! Te Asztrea, ki a földről az égre menekültél, hogy
vonzhatnánk téged (a lelkiismeret és ezzel minden benső vallásosság
alapját) ismét le hozzánk? Megengedem, bár igen sajnálatos, hogy
nyíltszívűség (az egész ismert igazság elmondása) az emberi
természetben nem található. De őszinteséget (hogy mindaz, amit
mondunk igaz legyen) minden embertől követelnünk  kell és
ha erre sem volna természetünknek hajlama, bár csupán elhanyagolják
a művelését, úgy az emberi fajnak saját magát mélyen meg kellene
vetnie.

Most hasonlítsuk ezzel egybe a mi nevelési módszerünket,
különösen a vallás tekintetében, vagy jobban mondva a vallástan
tekintetében, ahol az emlékezetnek hűségét a feltett kérdésekre
való felelettel, anélkül, hogy a hitvallás hűségére ügyelnének
(amit nem is tesznek soha vizsgálat tárgyává) már kielégítőnek
találják arra, hogy hívő lélekké tegyenek valakit, aki csak meg sem
érti azt, amit szentül fogad és így nem fogunk többé csodálkozni az
őszinteség hiányán, amely az embereket csupa belső képmutatóvá
teszi.

A képes ábéczéskönyv, mint a képes biblia, vagy éppenséggel a
képekben ábrázolt erkölcstan a gyermekes tanító játékszere,
hogy tanítványait még gyerekesebbé tegye, mint aminők voltak.

Mivel az emberi megismerésnek természetes útja az, hogy először
az értelem alakul ki, amennyiben a tapasztalat által szemléletes
ítéletekre és ezek által fogalmakra tesz szert és hogy erre e
fogalmakat alapjuk és következményeik viszonyában és végül a
tudomány jól rendezett egészében az ész megismeri, tehát a
tanításnak is ezen az úton kell haladnia. A tanítótól tehát azt
várjuk el, hogy hallgatójában először az értelmes, azután az
eszes embert és végül a tudóst nevelje. Az ily
eljárásnak az az előnye van, hogy bár a tanítvány sohase ér az
utolsó fokra, amint az rendesen történik, mégis a tanítás által
nyert és ha nem is az iskola, de az élet számára gyakorlottabbá és
okosabbá vált. 

Ha ezt a módszert megfordítjuk, úgy ráragad ugyan valami
észforma a növendékre, mielőtt értelme ki volna képezve és van
kölcsönvett tudománya, amely csupán mintegy rajt ragad, de nem
benne termett; ami mellett kedélyi képessége épp oly terméketlen,
mint valaha, de a bölcseség képzelgése által sokkal romlottabbá
vált. Ez az oka annak, amiért nem ritkán találunk tudósokat
(tulajdonképp csak tanultakat), akiknek kevés az értelmük és ezért
küldenek a világba az egyetemek több átlagembert, mint bármely más
közintézmény.

Van egy eszmém, amely szerint én hasznosnak képzelem a főiskolai
tanítást és ez az, amelyet a világ ismeretében való
előgyakorlatnak nevezhetek. Ez a világismeret az, amely arra
szolgál, hogy minden egyébként megszerzett tudományt és ügyességet
oknyomozóvá tegyen, ami által az nemcsak az iskola,
hanem az élet számára is használhatóvá válik és ez az ami az
elkészült tanítványt rendeltetési helyére, azaz az életbe
vezeti.

 

A főczél, amelyet én főiskolai életemben mindenkor szem előtt
tartok, az abban áll, hogy a jó érzületet terjesszem, amely elveken
alapul, azt a jónak alkotott lelkekben megerősítsem és ezáltal
megadjam az egyedüli czélszerű irányt a tehetség kifejlesztésére.



Faj – nemzet.



Valószínű, hogy a fajok összekeveredése (nagy hódításoknál), ami
lassankint kitörli a jellegzetes vonásokat, az emberi nemnek,
minden állítólagos emberszeretet figyelmen kívül hagyva is, nem
hasznos.

A régiek lángeszéről igen nagy a véleményem. Mi rendezett
tömegben működünk, ami a lángészt (mint a bátorságot és a
fegyverrel való ügyes bánásmódot is) nemcsak fölöslegessé teszi,
hanem meg is gátolja.

 

A spanyol komoly, hallgatag és igazmondó. Kevés
becsületesebb kereskedő van a világon, mint a spanyol. Büszke
lélek, akinek több érzéke van nagy, mint szép cselekedet iránt.
Mivel keverékében kevés jóságos és szelid jóakarat van, gyakran
kemény, sőt kegyetlen is. Nem mondható hogy a spanyol büszkébb vagy
szerelmesebb, mint más ember, de mindkét dologban oly kalandos
hajlamú, amely ritka és szokatlan. Hogy az ekét otthagyja és hosszú
karddal és köpennyel sétál a mezőn, míg az arrautazó idegen el nem
ment, vagy hogy a bikaviadalban, ahol az ország szépei egyszer
fátyol nélkül mutatkoznak, külön üdvözléssel tudtára adja
mindenkinek, hogy ki az imádottja és aztán az ő tiszteletére vad
állattal veszélyes küzdelembe fogni merészkedik, ezek oly szokatlan
és különös cselekedetek, amelyek nagyon eltérnek a természetestől.


A francziának erős érzéke van a morális szép iránt.
Jómodorú, udvarias és szolgálatkész. Igen hamar bizalmas,
tréfálkozó és az érintkezésben nyílt; ezt a kifejezést, jómodorú
férfi vagy hölgy csak az érti meg igazán, aki a franczia
udvariasság iránti érzékét szerezte meg. Még magasztos érzései is,
amelyből nem kevés jutott számára, a szép érzékének vannak
alárendelve és erősségüket csak az utóbbival való megegyezésből
nyerik. Igen szeret elmés lenni és ötlete kedvéért meggondolás
nélkül fog valamicskét az igazságból feláldozni. Azonban ott, ahol
az elmésségnek nincs helye, épp oly alapos belátással rendelkezik,
mint más népbeli, pl. a matematikában és a többi száraz vagy
mélyértelmű művészet és tudományban. De nem lehetünk eléggé
óvatosak e nép metafizikai, morális vagy vallási irataival szemben.
Rendszerint sok szép szemfényvesztés van bennük, amely a rideg
vizsgálat előtt nem állja ki a próbát. A franczia szeret merészet
mondani; de hogy az igazsághoz jussunk, ahhoz nem merészség, hanem
óvatosság szükséges. A történelemben szereti az anekdotát, amihez
nem hiányzik más, mint az, hogy kivánatos, hogy igaz volna. A jó
mondásnak nincs nála oly futólagos értéke, mint máshol, mohón
terjesztik és könyvekben megőrzik, mint a legfontosabb eseményt.
Higgadt polgár és a közjavadalmak bérlőinek elnyomását szatirával
vagy parlamenti beadvánnyal boszúlja meg, amelylyel, miután az
czéljához képest a nép atyáinak szép hazafias tekintélyt
biztosított, nem történik más, minthogy dicsőítő felemlítés
koronázza meg őket és elmés költemények magasztalják. Az a tárgy,
amelyre  leginkább vonatkoznak e nép érdemei és
képességei, az a nő. Nem mintha itt jobban szeretnék vagy
becsülnék, mint máshol, hanem, mivel ő adja meg a legjobb alkalmat,
hogy az elmésségnek, az udvariasságnak és a jó modornak kedvelt
tehetsége fényében mutatkozzék. A nő adja meg Francziaországban
minden társaságban és érintkezésben a hangot. Bár nem tagadható,
hogy a társaság a szépnem nélkül meglehetős ízetlen és unalmas
volna; de ha a hölgy megadja benne a szép modort, úgy a férfinak a
saját részéről a nemest kellene megadnia. Mert különben az
érintkezés épp oly unalmassá válik, de az ellentétes oknál fogva:
mivel semmi sem oly undorító, mint csupa édesség. A franczia ízlés
szerint nem azt kell kérdezni: itthon van az úr? hanem, itthon van
az úrnő? Az úrnő toalettjét rendezi, az úrnőnek migrénje van;
egyszóval az úrnővel foglalkozik és az úrnőről szól minden
társalgás és minden mulatság. Holott ez már nem is a nő
megtisztelése. Oly férfinak, aki játszadozik, annak soha sincs
érzéke, sem az igazi nagyrabecsülés, sem a gyengéd szerelem iránt.
Sokért nem mondanám én azt, amit Rousseau állít oly vakmerően:
hogy a nő sohasem egyéb, mint nagy gyermek. De az éleslátó
svájczi ezt Francziaországban írta és gyaníthatólag ő maga, mint a
szépnem oly nagy védője, felháborodott azon, hogy ott nem bánnak a
nővel több igaz tisztelettel. Miután a francziában nem hiányoznak a
nemes tulajdonságok, csakhogy ezeket benne csupán a szép iránti
érzék elevenítheti fel, ezért ott a szépnemnek hatalmasabb
befolyása lehetne arra, hogy a férfinemnek legnemesebb
cselekedeteit  keltse fel és tegye serénynyé, mint
bárhol másutt a világon, ha gondolnának arra, hogy a nemzeti
szellem ez irányát egy kissé kedvezményben részesítsék. Kár, hogy a
liliomok nem fonnak. A nemzeti jellem e hibája legközelebb áll a
lazasághoz, vagy udvariasabban szólva a könnyelműséghez. Fontos
dolgokat tréfaként tárgyalnak és csekélységekkel a legkomolyabban
foglalkoznak. A franczia öreg korára is még vidám dalokat énekel és
amennyire képes galáns a nőkkel szemben. E megjegyzésekre nagy,
hiteles kezeseim vannak maguk a francziák közül és egy Montesquieu
és D’Alembert mögé húzódom vissza, hogy minden aggódó boszúság elől
biztosítsam magam.

A franczia nemzetet minden más népnél inkább jellemez a
társalgás ízlése, amely tekintetben minden más nép mintája.
Társalgásuk udvarias, főleg idegenekkel szemben, akik őket
felkeresik; bárha nincs most divatban az udvari erkölcs. A franczia
nem érdekből közlékeny, hanem mivel ízlésének közvetlen szükséglete
az. Miután ez az ízlés főleg a nők nagy világával való érintkezésre
vonatkozik, ezért a franczia nyelv általános nyelvvé vált és
egyáltalán nem vitatható: hogy az ily hajlamnak a szolgálatkészség,
a segítő jóakarat fejlesztésére és lassanként az elveken alapuló
általános emberszeretetre is kell hogy legyen befolyása és az ily
népet egészben véve szeretetreméltóvá kell hogy tegye.

Az érem másik oldala az elvek által nem eléggé fékezett
élénkség és világosan látó értelem mellett a könnyelműség,
hogy bizonyos formákat,  csak mivel régiek vagy csak mivel
túlságosan dicsérték azokat, még ha jól is érezték magukat azok
mellett, ne hagyjanak soká fennállani és amellett ragályos
szabadságszellem, amely magát az értelmet is bevonja
játékaiba és a népnek az államhoz való viszonyában oly mindent
megrázó lelkesedést gyújt, amely még a végleteken is túlmegy. E nép
sajátságai, mint árnykép, mely azonban élethűen rajzolt, további
leírás nélkül, pusztán ezen odavetett összefüggéstelen
töredékekből, mint jellemzése adalékaiból egy egésszé könnyen
összeállíthatók.

Az ily szavakat, mint: esprit (e helyett: bon sens), frivolité,
galanterie, petit maître, coquette, étourderie, point d’honneur,
bonton, bureau d’esprit, bon mot, lettre de cachet és így tovább,
nem könnyű más nyelvre lefordítani: mert inkább azon nemzet sajátos
gondolkodásmódját fejezik ki, amely mondja őket, mint azt a
tárgyat, amely a gondolkodó előtt lebeg.

Az olaszban úgy látszik a franczia és a spanyol
érzéseinek keveréke van; több érzéke van a szép iránt, mint az
előbbinek és több a magasztos iránt, mint az utóbbinak. Azt hiszem
ily módon megmagyarázható erkölcsi jellemének többi vonása is.

 

Amint a franczia kitünik társalgási tehetségével, úgy az olasz
műízlésével. Vonásaiban érzelmeinek erős játéka nyilvánul és
arcza kifejezésteli. Ügyvédeiknek a törvény előtti védelme oly
szenvedélyes, hogy színpadi szavalathoz hasonlít. A franczia inkább
a magán mulatságokat kedveli,  az olasz a
nyilvánosakat: pompás felvonulásokat, körmenetet, nagy
látványosságokat, farsangi mulatságot, álarczos játékokat,
nyilvános épületek pompáját, festményeket, mozaikokat, nagystílű
római régiségeket, hogy lássanak és nagy társaságban
láttassanak. Emellett azonban (hogy az önzésről se feledkezzünk
meg) a váltó, a bank és a lutrijáték
feltalálása. Ezek jó oldalai: továbbá azon szabadság,
amelylyel gondolások és koldusok élhetnek előkelőkkel szemben.

 

A rosszabb oldalai: mint Rousseau mondja, dísztermekben
társalognak és patkányfészkekben hálnak. Társas összejöveteleik
börzéhez hasonlatosak, ahol a ház úrnője a nagy társaság számára
valami kóstolót nyújt, hogy az ide-oda vándorlás közben egymással a
napi ujdonságokat közöljék, anélkül, hogy ehhez éppen barátságra
volna szükség és az úrnő a társaságból kiválasztott kis résszel
együtt vacsorázik. A gonosz azonban: a szokás, hogy kést
rántanak, a banditák, a rablógyilkosoknak szent menedékhelyre való
menekülése, a szbirrek elhanyagolt hivatala és így tovább: amit nem
annyira a római, mint inkább a kétszínű közigazgatás rovására
írnak. Ezek azonban oly vádak, amelyekért semmiesetre sem felelek,
és amiket rendesen angolok részéről hallunk, akiknek más alkotmány,
mint az övék sehogysem tetszik.

Angliában az elmésség oly vaskos aranya található, amely
franczia kalapács alatt nagy felületű vékony lapocskákká
nyujtható.

Az angol minden barátság kezdetén hűvös és 
idegennel szemben közömbös. Kevés hajlama van kis szívességekre;
ezzel szemben azonban, ha barátoddá vált, nagy szolgálatokat tehet.
Nem erőlteti magát, hogy az érintkezésben elmés legyen, vagy hogy
finom módot mutasson, de értelmes és higgadt. Rosz utánzó, keveset
törődik mások ítéletével és rendszerint saját ízlését követi. A
nővel szemben való viszonyában nem rendelkezik a franczia
udvariasságával, de sokkal nagyobb tiszteletet tanúsít vele szemben
és ezt tán túlzásba is viszi, amennyiben a házasságban a nőnek
korlátlan tekintélyt biztosít. Állhatatos, néha a nyakasságig,
merész és elszánt, néha a vakmerőségig és elvek szerint cselekszik
rendszerint az önfejűségig. Könnyen különcczé válik, nem hiúságból,
de mivel keveset törődik másokkal és nem egykönnyen cselekszik
szivességből vagy utánzásból ízlése ellenére; ezért ritkán szeretik
annyira, mint a francziát, de ha ismerik, rendszerint többre
becsülik.

Az angol jelleme valószínűleg nem jelent mást, mint azt a korai
tanítás és példa útján elsajátított alapelvet, hogy jellemet
alkotnia kell a maga számára, azaz meg kell mutatnia, hogy van
jelleme; amennyiben a hajthatatlan szándék, hogy önként felvett
elvéhez ragaszkodjon és egy bizonyos szabálytól (nem fontos
melyiktől) el ne tántorodjon, ez a férfinek azon fontosságot adja
meg, hogy biztosan tudják, hogy mit várhatnak tőle és mit ő
másoktól.

Ez a jellem a franczia népével inkább mint bármely más nép
jellemével ellentétes. Az angol minden szeretetreméltóságról, mint
ama nép legkíválóbb társadalmi tulajdonságáról, idegennel
 szemben, sőt a saját fajtájabelivel
szemben is lemond és csupán tiszteletre tart igényt, ami mellett
egyébként mindenikük csupán saját módja szerint akar élni.

Az angol elkülöníti magát, ahol pénzéért étkezik. Inkább eszik
külön szobában egyedül, mint ugyanazon pénzért közös asztal
mellett: mert utóbbi esetben mégis némi udvariasságot követelnek
tőle, és idegenben, pl. Francziaországban, ahová az angolok csak
azért utaznak, hogy minden útját és szállodáját utálatosnak
híreszteljék el, összegyülnek ezekben, hogy csak maguk között
legyenek. Honfitársai részére az angol nagy és minden más népnél
hallatlan jótékony alapítványokat létesít. Az idegen azonban, akit
sorsa földjükre vetett és nagy nyomorba juttatott, a szeméten
pusztulhat el, mivel nem angol, azaz nem ember. Az ó-angol John
Bull már arczán hordja azt a szabadságot, hogy udvariatlan legyen
bárhol, ahová jön, idegenben vagy saját országában az idegennel
szemben.

A németben az angol és a franczia érzelmének keveréke
van, de úgy látszik, közelebb áll az előbbihez és az utóbbihoz való
nagyobb hasonlatossága csupán mesterkélt és utánzott. Szerencsés
keverékben van érzéke úgy a magasztos, mint a szép iránt; és ha az
előbbiben nem is éri el az angolt és az utóbbiban a francziát,
mindkettőt túlszárnyalja, amennyiben összeköti azokat. Több
szivességet tesz a társas érintkezésben, mint az angol és ha nem is
visz a társaságba oly kellemes élénkséget és elmésséget, mint a
franczia, de szerényebb és értelmesebb ott. Mint az ízlés minden
fajában úgy a szerelemben is meglehetős rendszeres,  és
amennyiben a szépet a nemessel összeköti, annyiban mindkettőnek
érzésében elég hűvös arra, hogy fejét az illem, a dísz és a
feltünésről való megfontolással töltse meg. Ezért nála a családnak,
a czímnek és rangnak úgy a polgári életben, mint a szerelem
dolgaiban nagy jelentősége van. Sokkal többet törődik az előbb
említetteknél azzal, hogy hogyan ítélik meg az emberek és ha
valami van jellemében, ami a javulás kivánságát keltheti fel, úgy
leginkább ez a gyöngeség, amelynél fogva nem merészkedik eredeti
lenni, bár minden tehetsége megvan hozzá és hogy túlsokat törődik
mások véleményével, ami az erkölcsi tulajdonságokat minden
támaszuktól megfosztja, amennyiben köpenyegforgatóvá és hamisan
mesterkéltté tesz.

A németek alkalmasak arra, hogy átvegyék minden néptől a jót és
összeegyeztessék és minden jót egyforma készséggel vesznek át. A
népek ily szövetsége általánossá lehet.

Aki mást utánoz, az elérheti amazt, sőt túl is szárnyalhatja.
Aki a munkát folytatja, az első szerzőt messze túlszárnyalhatja,
mint Newton Keplert. Mi németek az ész találmányainak folytatására
vagyunk hivatva.

A német jellemre nézve legalább ez idő szerint nem czélszerű, ha
nemzeti büszkeségről fecsegnénk neki. Tehetségeihez épp az a jellem
illik, hogy nincs ily büszkesége, sőt, hogy inkább ismeri el más
népek érdemét, mint sajátjáét.

A hollandus rendes és szorgos hajlamú és amennyiben
rendszerint a hasznosra van tekintettel, úgy kevés érzéke van
aziránt, ami finomabb értelemben szép vagy emelkedett. Nagy ember
 előtte épp annyit jelent, mint gazdag
ember, barátja alatt levelezőjét érti és az a látogatás, amely nem
jövedelmező számára, nagyon unalmas neki. Ellentétben áll úgy a
francziával, mint az angollal és bizonyos tekintetben nem más, mint
egy nagyon flegmatikus német.

 

Az orosz – természetes ügyesség, anélkül, hogy lángész
volna.

Az oroszok mindenkor csak végzett növendékek, de sohasem
mesterek.

Oroszok és lengyelek nem képesek önkormányzatra. Az előbbiek
mivel feltétlen úr nélküliek akarnak lenni, az utóbbiak mivel mind
urak akarnak lenni.

A keleti népek sohasem javulnának meg önmaguktól.

Nyugaton kell keresnünk az emberi nem folytonos haladását a
tökéletesség felé és innen kell keresni elterjesztését a
földön.

Míg a németek és angolok ugyanoly értelmesek mint a francziák,
addig az utóbbiak azzal kapcsolatban szellemesebbek, azaz
képzelőerejük élénkebb, a németeknek ítélőerejük, az angoloknak
észtehetségük nagyobb. A német mindent inkább megérlelni akar, míg
a franczia a virágokat adja.

 

Az ítélőerő a gyökérben hajt: német.

Képzelet a pompás koronában: olasz.

Izlés a virágzatban: franczia.

Szellem a gyümölcsben: angol. 

Ha a törökök, akik a keresztény Európát Frankesztánnak nevezik,
utaznának, hogy embereket és népjellemet megismerjenek (amit nem
tesz más nép, mint az európai, ami pedig az összes többiek szellemi
korlátoltságát bizonyítja), úgy talán a következőleg osztanák be
Európát népei jellemének hibái szerint: 1. A divathon
(Francziaország). 2. A szeszélyek hona (Anglia). 3. Az
ősök hona (Spanyolország). 4. A pompa hona
(Olaszország). 5. A titulusok hona (Németország Dániával és
Svédországgal együtt, mint germán népek). 6. Az urak hona
(Lengyelország), ahol minden állampolgár úr, de ez urak közül
senkisem akar alattvaló lenni, kivéve azt, aki nem állampolgár.
Oroszország és az európai Törökország, mindkettő nagyobbrészt
ázsiai leszármazása lévén, Frankesztánon kívül terülnének el: az
első szláv, a második arab eredetű, tehát oly két
törzstől származók, akik egykor Európa feletti uralmukat messzebbre
terjesztették ki, mint bármely más nép valaha és oly állapotba
jutottak, hogy vannak törvényeik és alkotmányuk, de nincs
szabadság, ahol tehát senkisem állampolgár.

 

A becsületérzésben a következő nemzeti különbségek találhatók: a
becsületérzés a francziánál hiúság, a spanyolnál gőg,
az angolnál büszkeség, a németnél nagyravágyás, a
hollandusnál felfuvalkodottság. Első tekintetre úgy látszik,
mintha e kifejezések ugyanazt jelentenék, de nyelvünk gazdagságánál
fogva könnyen felismerhető a különbség közöttük. A hiúság a
tetszést hajhássza, ingatag és változékony, de külső viselkedése
 udvarias. A gőgös teli
van tévesen képzelt nagy előnyökkel, nem nagyon keresi mások
tetszését, magatartása merev és fenhéjázó. A
büszkeség tulajdonképp csupán saját értékének nagyobb
tudata, ami gyakran igen helyes lehet (amiért néha nemes
büszkeségnek mondják; de sohasem tulajdoníthatók valakinek nemes
gőgöt, mert az utóbbi mindig helytelen és túlzó önértékelésre
vall); a büszkének másokkal szemben való magatartása
közömbös és hüvös.

A nagyravágyó büszke, de egyúttal hiú is. Nem
szükségképi, hogy gőgös legyen egyúttal, azaz, hogy túlzóan és
hibásan előnyöket képzeljen magának, hanem tán nem becsüli magát
többre értékénél de csupán ízlése hibás, abban, hogy értékét
külsőségekben akarja érvényre juttatni. Az a tetszés, amit keres,
tiszteletadásból áll. Ezért örömest kápráztat czímekkel, ősök
jegyzékével és pompával. A németet különösen bántja e gyengeség. Az
oly szavak, mint: kegyes, kegyelmes, méltóságos és nagyságos és más
eféle dagályos kifejezés nyelvét merevvé és ügyetlenné teszik és
nagyon is akadályozzák azt a szép egyszerüséget, melyet más nép
írásmodorában találunk. A fenhéjázó az érintkezésben
szertartásos. A felfuvalkodott oly fennhéjázó, aki
viselkedésében világosan elárulja mások megvetését. Magaviselete
goromba. Ez a nyomorult tulajdonság a legtávolabb áll a
finomabb ízléstől, mivel nyilvánvalóan ostoba; mert az biztosan nem
az az eszköz, amelylyel a becsületérzésnek eleget lehet tenni, hogy
nyilvánvaló megvetéssel mindenkinek maga körül gyülöletét és maró
gúnyját hívják ki. 

A szerelem dolgában a németnek és az angolnak meglehetős jó
gyomra van, kissé finomkodó, de inkább egészséges és vaskos
ízlésü. Az olasz e tekintetben tépelődő, a spanyol
képzelgő, a franczia torkoskodó.

 

De minden népben a legjobb rész mindenféle fajú kitűnő jellemet
tartalmaz, és akit egyik-másik szempontból gáncs is érhet, ha elég
finom, meg fogja érteni előnyét, amely abban áll, hogy mindenki
mást sorsára bíz, de magát kiveszi ez alól.


Gazdaság – politika – politikusok.



Mesterkélhet az ember amennyit akar, de a természetet nem tudja
kényszeríteni arra, hogy megváltoztassa törvényeit. Vagy magának
kell dolgoznia; vagy másoknak az ő számára; és az utóbbi munka
annyit rabol el mások boldogságából, mint amennyivel sajátját
akarja fokozni az átlagon felül.

A pénz csupán általános eszköze annak, hogy az emberek egymás
között munkájukat kicseréljék; úgy, hogy a nemzeti vagyon,
amennyiben pénzen szerzett, nem egyéb mint csupán azon munka
összege, amelyért az emberek egymást jutalmazzák és amelyet a nép
közt forgalomban lévő pénz képvisel. 

Azon dolognak, mely pénz gyanánt szerepeljen, magának is annyi
munkába kellett kerülnie, hogy előállítsák, vagy hogy más ember
kezébe juttassák, hogy ez a munka egyenlő legyen azon munkával,
amelylyel az árút kellett megszerezni (természeti vagy műtermék
útján). Mert, ha könnyebb volna azt az anyagot beszerezni, melyet
pénznek neveznek, mint az árút, úgy több pénz özönlene a piaczra,
mint amennyi árú eladó és mivel az eladónak több munkát kellene
árújába befektetnie, mint a vevőnek, aki könnyebben szerzi meg a
pénzt: ezért az árúkészítésbe fektetett munka és vele az ipar
általában együtt hanyatlana és eltünne a keresetben való
szorgalommal, amelynek pedig következménye a közgazdagság. Ezért
nem tekinthetők pénznek a bankjegyek és állami utalványok, bár
egyideig azt képviselik: mivel úgyszólván semmiféle munkába sem
kerül az előállításuk és értékük pusztán azon a véleményen alapul,
hogy az eddig sikerült készpénzzé való beváltás továbbra is
sikerülni fog, ennek megfelelőleg értékük, oly esetleges
fölfedezésnél, hogy nincs a könnyü és biztos forgalomra elegendő
készpénz, hirtelen eltünik és kikerülhetlenné válik a
fizetésképtelenség. Igy azoknak a munkája, akik Peru és
Uj-Mexikóban arany és ezüstbányákat tárnak fel, különösen, ha
tekintetbe vesszük, hogy mily gyakran sikertelen kísérlet az
érczerek felkutatására irányult munka, valószinüleg még nagyobb,
mint Európában az árúk előállítására felhasznált munka és mint
vissza nem fizetett munka magától abbamaradna és ezzel ama országok
csakhamar nyomorba sülyednének, ha Európa munkája, épp  ezen
anyagoktól izgatva, egyidejűleg fokozatosan nem nagyobbodnék, hogy
amazoknál a bányászathoz való kedvet a fényűzés nékik felajánlott
árúival folytonosan ébrentartsa: úgy, hogy mindig munka munka ellen
kerül versenybe.

 

A politika az okosság oly faja, amely által valaki egy egész
szabad népet a saját czéljaira felhasználni tud.

Jaj annak, aki más politikát ismer el, mint olyat, mely a jog
törvényeit szentnek tartja. Még csak figyelmeztetésre sem kerülhet
e dolog; mert, ha ilyenben uralkodók vagy alattvalók részesülnek
már, úgy ez a leghaszontalanabb dolog a világon és részben a
leghivatlanabb is.

Észak egy nagy uralkodója – azt mondják – czivilizálta nemzetét.
Adta volna Isten, hogy erkölcsöt vitt volna bele; úgy azonban
minden, amit tett a politikai jólétre irányult és erkölcsi romlásba
vezetett.

 

Egy ember deszpotizmusa még sokkal elviselhetőbb, mint
sokaké.

Az uralkodónak jól kell ismernie legfőbb képviselőként való
működését és vallásos érzülettől áthatottnak kell lennie.

Ha majd alattvalók és uralkodók jól fogják ismerni azt, ami a
derék jellemre vonatkozik, úgy jó kormány maguknak a jó
uralkodóknak elhatározásából fog előállani, mivel az alattvalók
annak megfelelők lesznek. 

Az univerzális monarchia oly alkotmány, amelyben minden
szabadságnak és vele (ami a következménye) minden becsületnek,
ízlésnek és tudománynak meg kellene semmisülnie.

Vannak Európában hatalmak, melyek nagyra vannak jámborságukkal
és míg a jogtalansággal úgy élnek, mint vízzel, azt akarják, hogy
az igazhívőség kiválasztottjainak tartsák őket.

Ami iránt az államnak vallási dolgokban egyedül szabad
érdeklődnie, az az, hogy annak tanítóit mire kell rátartania, hogy
hasznos polgárai, jó katonái és általában hű alattvalói legyenek.
Ha erre mint eszközt az igazhívőség dogmatikus vallástételeinek
bevésését választja és ugyanily kegyszereket, úgy emellett nagyon
rosszul járhat. Mert e dogmák elfogadása könnyű dolog és a
legrosszabb embernek sokkal könnyebb, mint a jó embernek, azzal
ellentétben azonban az érzület morális megjavulása hosszú és
fáradságos munkába kerül, mivel azonban az embert arra tanították,
hogy főleg a dogmák betartásától remélje üdvösségét, úgy nem kell
éppen valami nagyon aggódnia, hogy kötelességét (bár óvatosan)
megszegje, mivel kezében van a csalhatatlan eszköz arra, hogy az
isteni igazságszolgáltatást kikerülje (csak éppen, hogy nem szabad
elkésnie) minden titokban való igazhívősége és a kegyszerek esdeklő
használata által; ha azonban az egyház tanai közvetlenül a
moralitásra vonatkoznának, úgy egész máskép szólna lelkiismeretének
ítélete: tudniillik, hogy amennyit elkövetett gonoszságaiból helyre
nem hozhat, annyiért a jövendő bíró előtt felelnie kell és ezt a
sorsot ki nem kerülheti semmiféle egyházi szer használatával, sem a
félelem  által kiszorított hittel, sem olyan
imával. Melyikfajta vallás mellett biztosabb tehát az állam?

 

Meg kell engedni, hogy politikusaink olyanoknak veszik az
embereket, aminők, nem mint ahogy a világ dolgaiban járatlan
pedánsok vagy jóindulatú képzelgők álmodoznak, hogy minőknek
kellene lenniök. De ehelyett, hogy aminők, azt kellene
mondani: aminővé tettük őket jogtalan kényszer által, áruló,
a kormány kezébe adott gonosz tervek által, tettük őket pedig ezzel
nyakasokká és lázadásra hajlandókká; ahol aztán persze, ha a
gyeplőt kissé elengedik, szomorú következmények mutatkoznak,
amelyek ama okosnak vélt államférfiak jóslatát valóra váltják.

 

A praxis helyett, amivel bizonyos okos államférfiak a
filozófussal szemben kérkednek, praktikákat használnak,
amennyiben egész igyekezetük csupán arra irányul, hogy az éppen
uralkodó erőszak szája íze szerint beszéljenek és hogy privát
hasznukat szem elől ne tévesszék, a népet és lehetőleg az egész
világot kiszolgáltassák; a valódi jogászok módja szerint (akiknek a
jog a mesterségük és nem a törvény alapja), ha a
politikába merészkednek. Mivel nem az a foglalkozásuk, hogy maga a
törvényhozás felett okoskodjanak, hanem az, hogy a törvény mostani
parancsait végrehajtsák, azért számukra mindig az lesz a legjobb
alkotmány, amelyik éppen most megvan, mint törvény, és ha azt
magasabb helyről megváltoztatják, úgy az a rákövetkező a legjobb;
 ahol aztán minden a maga gépies rendjén
megy. Ez a minden helyzetben való feltalálás ügyessége azonban
annyira elvakítja őket, hogy azt hiszik, hogy általában az
államszervezet elveiről a jog fogalmai szerint (tehát a
priori és nem tapasztalati úton) ítélni tudnak: amennyiben nagyra
vannak azzal, hogy ismerik az embereket (ami persze várható
is, mivel sokakkal van dolguk), de az emberről és arról,
hogy az mivé alakítható, arról nincs helyes fogalmuk.


Társaság.



A titkos ösztönök közé tartozik az a törekvés, amely
természetünket nemesíti, hogy mindazt, ami nemünknek az állatfajjal
való közösségére emlékeztet, eltakarják vagy diszítsék, hogy
túlalacsony vélemény saját magunkról ne terjedjen el. A pusztán
animális szükségleteket, amelyek a modornak nem rendelhetők alá és
csak szerkezetünk gépezetére vonatkoznak, szerveikkel együtt
elfedik. Azt sem tűrjük, hogy a test a tengerben maradjon és ott
hullaként ússzon, vagy hogy mint a parzik testét keselyűk falják
fel. Diszítjük a temetést és így tovább. Tehát az is kötelesség,
hogy az emberiséget az érzékszervek szemléletében is tiszteljük, és
hogy ügyeljünk a puszta illemre is.

Kötelességünk úgy magunk, mint mások iránt, hogy ne különítsük
el magunkat, és bár elveink középpontja mozdulatlan legyen, de ezt
a magunk köré vont kört olyannak is tekintsük, amely a  mindent
magába foglaló világpolgári érzület egy része; nem éppen azért,
hogy a világ javát előmozdítsuk, hanem, hogy fejlesszük az érzület
kellemességét, a békességet, a kölcsönös szeretetet és becsülést
(ez a barátság és a jó modor) és így az erény mellé társítsuk a
grácziákat; amit megtenni erkölcsi kötelességünk is.

Bár ezek csak külsőségek vagy mellékes dolgok, melyek
szép, becsülethez hasonló látszatot adnak, amely azonban nem is
csal, mert mindenki tudja, hogy mire kell tartania. Bár csupán
váltópénz, mégis fejleszti magát az erkölcsi érzéket azon törekvés
által, hogy azt a látszatot minél közelebb vigyük az igazsághoz és
pedig a hozzáférhetőség, a közlékenység, az
udvariasság, vendégszeretet, szelidség
(czivódás nélküli ellentmondás) által, amelyek mind a
lekötelezettség feltüntetésével az érintkezésnek pusztán modorához
tartoznak, amivel azonban mást is egybekötünk, amelyek tehát mégis
hatnak a morális érzület fejlődésére, legalább is amennyiben
kedveltté teszik az erényt.

 

Az udvariasság az erkölcs szépsége.

Mérvadónak lenni, annyit jelent, mint önbizalommal mutatkozni,
tehát ismerni a világot.

 

A fényűzés a társadalmi jólét ízléses fölöslege;
az ízléstelenséggel párosult fölösleg a dőzsölés.

 

A finomabb értelemben vett kaczérság, tudniillik az izgatás
szándékossága, egyébként illemtudó  személynél tán
kifogásolható, de mégis szép és rendszerint a tisztességes, komoly
illem felett előnyben részesítik.

Aki társalogni kezd, annak azzal kell kezdenie, ami közelfekvő
és jelenlévő és lassanként kell a távolabbfekvőre vezetnie,
amennyire fel tudja kelteni az érdeklődést. A rosz idő annak
számára, aki az utczáról lép be a kölcsönös szórakoztatásra
egybegyült társaságba, erre jó és rendszerint kisegítő. Mert
például a török hírekkel kezdeni, amikről épp most olvashatunk, ha
a terembe lépünk, ez mások képzelőerejével szemben erőszakot
jelent, akik nem látják, hogy mi vezette az illetőt arra. Lelkünk a
gondolatok minden közlésével szemben bizonyos rendet kiván, ami
mellett a bevezető képzetek és a kezdet úgy a társalgásban mint
például a prédikáczióban igen fontosak.

A jó élet, amely úgy látszik, a valódi emberszeretet
fejlesztésével még a legjobban megegyezik, a jó ebéd jó (és
ha lehet változatos) társaságban, amiről Chesterfield azt
mondja, hogy: tagjainak száma se a grácziáké alatt, de a
muzsáké felett se legyen.

Ha oly, csupa fejlett ízlésű emberből álló, esztétikailag
egyesült asztaltársaságot gyűjők egybe, amelynek nemcsak az a
szándéka, hogy közösen élvezzék az ebédet, hanem hogy egymást is
élvezzék (mivel akkor számuk nem sokkal emelkedhet felül a
grácziákén): akkor e kis asztaltársaságnak szándéka nem annyira az
éhség kielégítésében kell, hogy álljon – amit mindenki magányosan
is elvégezhet – hanem inkább a társas élvezetben, amihez az ebédnek
csak keretként kell látszania;  amihez aztán az a szám
éppen elég, hogy a társalgás fenn ne akadjon, de ne is oszoljék meg
a legközelebb ülők elkülönített kis társaságai között. Az utóbbi
egyáltalán nem társalgási jóízlés, aminek mindig műveltnek kell
lennie, ahol mindig egy beszél mindenkivel (nem csupán a
szomszédjával): ezzel szemben az úgynevezett ünnepélyes
traktamentumok (lakoma és etetés) teljesen ízléstelenek. Magától
értetődik emellett, hogy minden asztaltársaságban, még a
vendéglőiben is, az, amit valamelyik indiszkrét asztaltárs más
hátrányára mond, mégsem tartozik e társaságon kívüli
használatra és azt kifecsegni nem szabad.

Mert minden szimpózion külön arra a czélra készült szerződés
nélkül is a hallgatás bizonyos szentségére kötelez, mindarra nézve,
ami asztaltársunknak a társaságon kívül később kellemetlenséget
okozhatna: mert e bizalom nélkül megsemmisülne az erkölcsi
fejlődésre oly kedvező társas élvezet, és a társaság maga is.
Ezért, ha legjobb barátomról úgynevezett nyilvános
társaságban (mert hisz még oly nagy asztaltársaság is
tulajdonképpen csak magántársaság) valami roszat mondanának,
védeném ugyan és mindenesetre saját veszélyemre keményen és
megbántottan a pártjára kelnék, de nem használtatnám fel magam
arra, hogy e megszólást elterjesszem és annak, akire vonatkozik
tudtára adjam.

A társalgást nem csupán a jóízlésnek kell vezetnie, hanem
vannak elvek is, amelyek az ember szabadságának korlátozó
feltételei gondolatainak a társaságban való nyílt közlésével
szemben.

Az ízléses vendégfogadás szabálya, amely a 
társalgást élénkké teszi, a következő: 1. Olyan társalgási
témát válasszunk, amely mindenkit érdekel és mindig valakinek
alkalmat ad arra, hogy valamit ügyesen hozzátegyen. 2. Sohase
álljon elő a társalgásban halálos csend, csupán pillanatnyi szünet.
3. Ne változtassuk a témát és ne ugorjunk egyik tárgyról a másikra,
ha nincs szükség arra: mert a vendégség végén a lélek
kikerülhetlenül a beszélgetés különböző részeire visszaemlékezik,
mint a dráma végén (amelyhez hasonlít az eszes ember egész lefolyt
élete is), amelyben, ha nem találja meg az összefüggés fonalát,
zavartnak érzi magát és boszusan veszi észre, hogy kulturájában nem
hogy előrehaladt, hanem inkább visszafelé ment. A szórakoztató
témát csaknem ki kell meríteni, mielőtt másikra mennénk át és ha a
társalgás megakadt, értenünk kell ahhoz, hogy kísérletkép
észrevétlenül valami rokon témát csempésszünk bele: így egy ember
veheti át a társaságban a társalgás vezetését, anélkül, hogy azt
észrevennék és irigyelnék. 4. Sem magunk, se a társaság tagjai ne
ragaszkodjanak erőszakkal a maguk igazához: sőt inkább mivel
e szórakozás nem üzlet, hanem csak játék legyen, ama komolyságot
hárítsuk el ügyesen alkalmazott tréfával. 5. A komoly vitában,
amely mindamellett el nem kerülhető, fegyelmezzük gondosan magunkat
és szenvedélyünket annyira, hogy mindig kitűnjön a kölcsönös
tisztelet és jóakarat; emellett több függ a hangnemtől
(amelynek nem szabad kiabáló vagy arrogánsnak lennie), mint a
beszéd tartalmától: nehogy valaki a vendégek közül a másikkal
összekülönbözve térjen haza a társaságból. 

Bármily jelentéktelennek is látszanak a finomult humanitás e
szabályai, különösen, ha a tiszta erkölcsiekkel hasonlítjuk össze
őket, mégis mindaz, ami a társas szellemet fejleszti, még ha az
csupán tetszetős elvekből és szokásokból is állna, az erkölcsnek
előnyös külső megjelenéséhez tartozik, amely komoly szempontból is
ajánlható. A czinikus szellem és az anachoréta
önkínzása társadalmi jólét nélkül az erkölcs torzképei, nem is
kedveltetik meg az erkölcsöt; hanem a grácziáktól elhagyatva nem
tarthatnak igényt humanitásra.


Gondolkodás – olvasmány – irodalom.



Többnyire könnyű okosan gondolkodni, de sajnos csak akkor, ha
már egyideig rászedettük magunkat.

Uj szókat faragni ott, ahol a nyelv nem hiányos az adott
fogalmak kifejezésére, gyermekes fáradozás arra, hogy a tömeg közül
kiváljanak, ha nem új és igaz gondolatokkal, legalább a régi ruhára
tett új rongygyal.

Ha jó színben akarunk feltűnni, akkor gondolatunkban nem a
nézővel, hanem a tárgygyal kell foglalkozni. Csak önmagunknak
akarjunk eleget tenni. Amit magunk is túlzottnak és feleslegesnek
gondolunk, az az olvasó számára is az.

 

Aki az értelem és az ész rendes reflexiója helyét mindenütt
szemlélettel pótolja, az rajongó.  Az
ilyen érzelmeit, kedélyhullámzását, képeit, félig átálmodott, félig
átgondolt fogalmait, melyek mozgalmas lelkében játszadoznak,
szükségkép magának a tárgynak tartja, amely különös erővel így
jelenik meg benne. Minél kevésbbé képes érthetővé tenni magát,
annál inkább panaszkodik a nyelv és az ész elégtelensége miatt és
minden világosság ellensége, mivel őt nem fogalmak, nem is képek
foglalkoztatják, hanem a kedély hullámzása.

Az entuziasztikus vagy lelkesedő stílus megrontja az ízlést.

Be kell vallanom, hogy babonás vagyok oly különböző kifejezések
tekintetében, melyeket nagy emberek alkottak meg. Nem is keresem
mögöttük a jelentést, de ha gondolkodás közben valamely fogalom
eszembe jut és az a szó ötlik fel, akkor úgy látszik átérzem azt a
lelkesedést, vagy az egész érzést, amely abban volt meg, aki azon
kifejezés alatt ugyanazt a fogalmat értette, mely nékem
szimpátikus.

 

Szubtilis tévedés inger az önszeretet számára, mely örömest érzi
saját erejét; nyilvánvaló igazságokat azonban oly könnyen belát a
közönséges értelem is, hogy az a sorsuk végül, mint azoknak a
dallamoknak, amiket nem lehet már elviselni, ha a tömeg ajkára
kerültek.

 

Vannak tudósok, akiknek maga a filozófiatörténet (az ókori, mint
az újkori) a filozófiájuk és semmi sem mondható, amit az ő
véleményük  szerint már meg nem mondottak volna, és
valóban ez minden jövendőre vonatkozólag is áll mint csalhatatlan
jóslat; mivel az emberi ész számtalan tárgyról sok évszázadon át
sokféle módon képzelődött, úgy könnyen lehetséges, hogy minden
újhoz valami régit találunk, ami ahhoz némileg hasonlít.

Egyetemes és mégis határozott princzipiumokat nem lehet könnyen
megtanulni másoktól, akik előtt csak homályosan lebegett az. Előbb
saját gondolkodásunkkal magunktól rá kell jönni arra, azután másutt
is megtaláljuk, ahol előbb biztosan nem találtuk volna meg, mivel a
szerző maga sem tudta, hogy megjegyzései ily eszmén alapulnak.

Az írók sok tévedést, sok kárbaveszett fáradságot (mivel
szemfényvesztés volt a czélja) megtakaríthatnának, ha csak rá
tudnák szánni magukat, hogy valamivel több nyíltsággal fogjanak
munkájukhoz.

Szubtilis tehetségek néha arra ragadtatják magukat, hogy
elvekben való lényeges és soha össze nem egyeztethető különbséget
azzal szüntessenek meg, hogy szóvitává akarják változtatni és így
látszat szerint elérik a fogalom egységét csupán az elnevezés
különbözősége mellett és ez rendszerint oly esetekben történik meg,
ahol a különböző alapok egyesítése oly mélyen vagy magasan fekszik,
vagy a bölcseleti rendszerbe már felvett tanok oly teljes
átalakítását követelnék, hogy óvakodnak attól, hogy a tényleges
különbségbe mélyen behatoljanak és inkább mint pusztán formális
dolgokban való egyenetlenséget tárgyalják.

Finomult ízlésű közönségünk étvágyát, sőt mohóságát  az
olvasásban múló értékű könyvek táplálják (ami a semmittevés egyik
módja), de nem hogy művelődjenek, hanem, hogy élvezzenek,
úgy hogy fejük emellett mindig üres marad és nem kell félniök a
túlteltségtől; ezzel elfoglalt semmittevésüknek a munka látszatát
adják és azt hiszik, hogy méltóbban töltik idejüket, holott
semmivel sem töltik jobban, mint mikor fényűzéssel és
divatlapokkal foglalkoznak.

 

Azon károk között, amiket a könyvek özöne visz véghez, amely
évről-évre elárasztja földrészünket, nem a legjelentéktelenebbek
egyike, hogy a valóban hasznos, a könyvtudákosság széles tengerén
itt-ott úszó könyveket nem veszik észre és az elmulás sorsában a
többi ponyvatermékkel osztozniok kell. Okai: az a hajlam, hogy
sokat olvassunk, hogy mondhassuk, hogy olvastunk; az a szokás, hogy
egy könyvnél nem soká időzünk.

 

Nem szabad semmiféle könyv olvasását megtiltani; ez az egyetlen
mód arra, hogy önmagukat semmisítsék meg ama könyvek. Ez a kérdés
most is visszatér. Ha a folyókat szabadon hagyjuk áradni, maguk
alkotnak maguknak partokat. Az eléjük épített gát csak arra
szolgál, hogy pusztításukat feltartóztathatlanná tegye. Mert a
haszontalan könyvek szerzőinek mentségéül szolgál, hogy mások
igazságtalanok.

A lelki betegségek szomorú baja, ha csak nem öröklött, még
szerencsés gyógyulást enged remélni  és az orvos az, akinek
segítségét ennél elsősorban kell igénybe venni. De nem szívesen
zárnám ki tiszteletből a filozófust sem, aki a lelki életrendet
szabhatná meg, de csak azon feltétel mellett, hogy ezért, mint a
legtöbb más foglalkozásáért, fizetést nem követel. Hálából az orvos
sem tagadná meg segítségét a filozófustól, ha az néha a nagy, de
mindig eredménytelen bolondság elleni kúrát kísérelné meg. A
reklámtudós dühöngése esetében például fontolóra venné, hogy
nem használnának-e valamit az ellen katharktikus szerek erősebb
adagolásban bevéve. Miután Swift megfigyelései szerint a rosz
költemény csupán az agy tisztulása, amelylyel sok káros nedv
távozik a beteg költő megkönnyebbülésére, mért ne lehetne egy
nyomorult tépelődő irat is efféle? Ez esetben azonban tanácsos
volna a természetet a tisztulás más útjára késztetni, hogy a baj
alaposan és teljes csöndben intéződjék el, anélkül, hogy a
közönséget nyugtalanítaná.

 

A zseni felavatottjai, akiknek muszáj igényt formálni arra, hogy
ők zsenik és csupán más zsenik elismerésére számíthatnak, azok,
akiknek megérthetősége nem közölhető, hanem csupán közös sugallat
útján átérezhető. Hagyni kell ezeket garázdálkodni, anélkül, hogy
törődnénk velük, mert e szellemeknek nem lehet persze
ellentmondani, sem őket megczáfolni. 


Búskomorság – egészség.



A búskomorság oly agyrémeket gondol ki, amelyek tulajdonképp nem
a külső érzékszerveket ejtik csalódásba, hanem a búskomorságban
szenvedőt csupán saját állapotának érzésével kápráztatják, amely
rendszerint puszta képzelődés. A búskomor oly bajban szenved,
amely, bárhol is van a főfészke, mégis valószínűleg az
ideghálózaton vándorol keresztül állhatatlanul a test minden részén
át. Legfőképp azonban melancholikus ködbe borítja a lelket, oly
módon, hogy a beteg csaknem minden betegséget, amiről csak hall,
magán érezni vél. Semmiről sem beszél tehát szívesebben, mint
bajairól, szeret orvosi könyveket olvasni, mindenütt a saját esetét
találja meg, társaságban néha észrevétlenül jó kedvre is derül és
olyankor sokat nevet, jól eszik és külsőleg rendszerint az
egészséges ember benyomását kelti. Ha belső képzelődése előtör, úgy
képei gyakran oly erősekké és tartósakká válnak, hogy kifárasztják.
Ha valami nevetséges dolog fordul meg agyában (bár ő maga is
felismeri, hogy csupán képzeletének a képe az), ha e bogara
illetlen nevetésre ingerli mások jelenlétében, anélkül, hogy annak
okát adná, vagy ha mindenféle sötét gondolat erőszakos hajlamot
kelt fel benne arra, hogy valami gonoszságot kövessen el, amelynek
kitörésétől ő maga is fél, és ami mindamellett sohasem válik tetté:
akkor állapota sok tekintetben hasonlít az őrültséghez, de nem
veszélyes. A  baj nem mélyen gyökerező és amennyiben
a lélekre vonatkozik, rendszerint magától vagy némi gyógyszer után
elmulik.

Az a gyöngeség, hogy beteges, határozott tárgy nélküli
érzelmeinknek általában gyáván átengedjük magunkat, anélkül, hogy
megkísérelnők, hogy értelmünkkel úrrá legyünk felettük, a
búskomorság vagy hipochondria, melynek nem is felel meg a
test határozott helyi megbetegedése és a képzelőerő szülötte és
ezért költöttnek is nevezhetnők – ahol a szenvedő minden
betegséget, amiről könyvekben olvas, magán észrevenni vél – egyenes
ellentétben áll lelkünk azon képességével, hogy beteges érzelmei
felett úrrá legyen, ugyanis oly csüggedés az, amely oly bajok
felett tépelődik, amelyek esetleg érhetik az embert,
anélkül, hogy ha jönnének, ezzel ellenállhatna; az őrület egy faja
ez, amely persze valamely kórokozó dolgon alapul, amit azonban nem
érez meg az illető közvetlenül, mint az érzékekre hatót, hanem mint
bekövetkezendő bajt tükröz a költői képzelőerő, ahol az önkínzó
(heautontimorumenosz), ahelyett, hogy megemberelné magát, hiába
fordul az orvos segítségéhez: mert csak maga mentheti meg magát
gondolkodásának egészségtana segítségével a kínzó képzetektől,
amelyek önkéntelenül felbukkannak benne, ama bajokról, amelyek
ellen pedig, ha tényleg bekövetkeznének, semmit sem tehetne. Attól,
aki e betegségben szenved és ameddig szenved, nem követelhető, hogy
beteges érzelmei felett pusztán akaratával uralkodjon. Mert, ha
erre képes volna, nem volna búskomor. Értelmes ember azonban nem
enged ily búskomorságot kifejlődni: hanem, ha aggodalom
 szállja meg, amely szeszélylyé, azaz
mindenféle képzelt bajjá akar fajulni, úgy azt kérdi magától, hogy
van-e annak valami alapja? Ha nem talál olyasmit, ami ezen aggódás
alapos oka lehet, vagy ha belátja, hogy ha volna is tényleg ilyen,
mégse tehet semmitsem, hogy annak hatását kikerülje, akkor benső
érzelmének e követelése felett napirendre tér, azaz szorongó
érzését (amely aztán nem terjed tovább) hagyja ott, ahol van
(mintha semmi köze sem volna ahhoz) és figyelmét foglalkozására
irányítja. És mivel életünknek jobban örülünk azáltal, amit annak
szabad használatában cselekszünk, mint azáltal, amit
élvezünk, úgy tehát az életérzés egy más faját állíthatjuk
szembe azokkal a gátlásokkal, amelyek csak a testre
vonatkoznak.

Soká, vagy gyakran aludni persze ugyanannyi
megtakarítása ama viszontagságoknak, amiket az élet általában
ébrenlétben kikerülhetlen ránk zúdít, de elég csodálatos, hogy az
emberek hosszú életet kívánnak maguknak, hogy azt nagyobbrészt
átaludják.






A közölt részek forrásai:




	1. Kants gesammelte Schriften, herausgegeben von der
Kgl. preussischen Akademie der Wissenschaften, Bd. I–VII und X–XII
(soweit erschienen).

	2. Kants sämtliche Werke, in chronologischer Reihenfolge
herausgegeben von E. Hartenstein.

	3. Kants Reflexionen, herausgegeben von B. Erdmann.

	4. Lose Blätter aus Kants nachlass von Reicke.

	5. «Ein ungedrucktes Werk von Kant aus seinen letzten
Lebensjahren», veröffentlicht von Reicke in der
«Altpreussischen Monatsschrift», XIX–XXI. Bd.

	6. Ansichten aus Immanuel Kants Leben von Rink.

	7. «Der Humor Kants» von D. Minden.

	8. «Kantiana» von Reicke.



Ami a különböző forrásoknak a Breviarium egyes részeiben való
elosztását illeti, az első rész forrásai: A tiszta ész birálata, a
Prolegomena, Reflexiók (Erdmann), Egy szellemlátó álmai és a
Levelek; a második részé: Az itélőerő birálata; a harmadiké: Vallás
a puszta ész határain belül; a negyediké: Az erkölcs metafizikája;
az ötödiké: Reflexiók, Antropológia, A szép és a fenséges
érzelmeire vonatkozó megfigyelések és végül a töredékek
(Hartenstein kiadása szerint).

A közölt részek – egy-két kivétellel – teljes hűségben adják
vissza az eredeti szöveget.




Lábjegyzetek.


 1) Egyrészt a füzesbe
menekül, másrészt mielőbb láttatni óhajtja magát.












TARTALOMJEGYZÉK.




	Herder – Kantról 3

	Tudás (filozófia – tudomány – tudósok).

	A régi metafizika. 7

	Milyennek kell lennie a metafizikának – bölcselet –
bírálat 13

	Naturalizmus – józan ész 20

	Tudomány és tudományos módszer 22

	Tudomány és élet – tudósok – akadémia 30

	Szemlélet (művészet – lángész).

	A szép és a művészet 39

	Tehetség és iskola a művészetben 41

	Az egyes művészetekhez 45

	Hit (vallás – egyház).

	Hit – álhit 51

	Egyház – biblia 58

	Álegyház – papság 62

	Históriai vallás – zsidóság és kereszténység
65

	Cselekedet (morál – jog).

	A morál alapja 73

	A morálról 82

	Állam 86

	Jog 94

	

	Élet (ember és világ).

	Életbölcseség 103

	Emberismeret 108

	Férfi és nő – házasság 118

	Nevelés 126

	Faj – nemzet 135

	Gazdaság – politika – politikusok 147

	Társaság 152

	Gondolkodás – olvasmány – irodalom 157

	Búskomorság – egészség 162

	A közölt részek forrásai 165








Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	29
	természettudomány-nem
	természettudományban nem



	29
	Tor-icelli
	Torricelli



	167
	Alegyház
	Álegyház









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KANT-BREVIARIUM: KANT VILÁGNÉZETE ÉS ÉLETFELFOGÁSA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3226145472386009791_67952-cover.png
Kant-breviarium: Kant vildgnézete és
életfelfogdsa

Immanuel Kant and Felix Gross

Project Gutenberg





