
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Die Naturwissenschaften in ihrer Entwicklung und in ihrem Zusammenhange, I. Band

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Die Naturwissenschaften in ihrer Entwicklung und in ihrem Zusammenhange, I. Band


Author: Friedrich Dannemann



Release date: November 1, 2016 [eBook #53428]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: German


Credits: Produced by Peter Becker, Heike Leichsenring and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This

        file was produced from images generously made available

        by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE NATURWISSENSCHAFTEN IN IHRER ENTWICKLUNG UND IN IHREM ZUSAMMENHANGE, I. BAND ***





DIE NATURWISSENSCHAFTEN



IN IHRER ENTWICKLUNG UND

IN IHREM ZUSAMMENHANGE


DARGESTELLT VON



FRIEDRICH DANNEMANN

ZWEITE AUFLAGE

I. BAND:



VON DEN ANFÄNGEN BIS ZUM WIEDERAUFLEBEN

DER WISSENSCHAFTEN

MIT 64 ABBILDUNGEN IM TEXT UND
MIT EINEM BILDNIS VON ARISTOTELES





LEIPZIG



VERLAG VON WILHELM ENGELMANN



1920



Copyright 1920 by Wilhelm Engelmann, Leipzig.


Dannemann. Entwicklung der Naturw. Bd. I.


ARISTOTELES (Marmorkopf im k. k. Hofmuseum zu Wien).
ARISTOTELES 
 (Marmorkopf im k. k. Hofmuseum zu Wien).




HERRN GEH. HOFRAT PROF. DR.



EILHARD WIEDEMANN



AUS DANKBARKEIT FÜR SEINE

MITWIRKUNG BEI DER HERAUSGABE

DER NEUEN AUFLAGE



GEWIDMET


Vorwort.

Das vorliegende Werk wurde kurz vor dem Kriege vollendet.
Die Aufnahme war so günstig, daß der erste Band schon während
des Krieges vergriffen war. Leider konnte die zweite Auflage, weil
das deutsche Verlagsgeschäft mit außerordentlichen Schwierigkeiten
zu kämpfen hat, nicht sofort erscheinen, so daß das vollständige
Werk längere Zeit im Buchhandel fehlte.

Die zweite Auflage stellt sich nicht nur als eine vermehrte,
sondern, zumal in einem Punkte, als eine ganz wesentlich verbesserte
dar. Da es nämlich dem einzelnen nicht wohl möglich
ist, auf allen Gebieten gleich gründliche Vorarbeiten zu machen,
haben sich mir dieses Mal einige hervorragende Forscher zugesellt.
Insbesondere bin ich den Herren Geh. Hofrat Prof. Dr. E. Wiedemann
(Erlangen), Prof. Dr. E. v. Lippmann (Halle a. S.) und
Prof. Dr. J. Würschmidt (Erlangen) zu großem Dank verpflichtet.
Ich empfing von den Genannten nicht nur zahlreiche Anregungen;
sie haben auch die Korrektur des Satzes bis in alle Einzelheiten
überwacht. Die Mehrzahl der von ihnen ausgehenden Verbesserungsvorschläge
konnte noch Verwendung finden. Manches
ließ sich erst am Schlusse in einem besonderen Abschnitt (s. S. 478)
bringen. Einzelne weitergehende Vorschläge mußten vorläufig
zurückgestellt werden.

Wenn ich die drei ersten Bände den Herren Wiedemann,
v. Lippmann und Würschmidt widme, so ist dies nur ein
schwacher Ausdruck meines Dankes. Auch verkenne ich nicht,
daß diese Mitwirkung in erster Linie erfolgt ist, um das Werk
für den Gebrauch geeigneter zu machen. Manche Anregung ging
mir ferner in den zahlreichen Besprechungen, sowie von befreundeter
Seite zu. Eine Aufzählung würde zu weit führen. Doch
drängt es mich, besonders für die nachfolgenden Bände den verstorbenen
Geh. Rat. Dr. G. Berthold, einen verdienten Forscher
auf dem Gebiete der neueren Geschichte der Wissenschaften, zu
nennen. Seine bedeutende Bibliothek, die durch Ankauf in den
Besitz des Münchener Deutschen Museums für Meisterwerke auf
dem Gebiete der Naturwissenschaften und der Technik übergegangen
ist, stand mir jeder Zeit zur Verfügung. Auch der häufige persönliche
Verkehr mit Berthold, den die Bayrische Akademie der
Wissenschaften mit der Abfassung einer von ihr herauszugebenden
großen Geschichte der Physik betraut hatte1, war für die Neuherausgabe
des ganzen Werkes von Belang.

Über die Ziele wiederhole ich hier die Worte, die ich der
ersten Auflage vorausgeschickt habe: Die Anteilnahme an der
Geschichte der Wissenschaften ist seit mehreren Jahrzehnten sehr
lebhaft. Je mehr man erkennt, daß sich einer Enträtselung der
Natur mit jedem Schritte weitere Schwierigkeiten entgegenstellen,
um so lieber richtet man den Blick auch wieder rückwärts, um
den durchmessenen Weg zu überschauen und aus dem reichen
Gesamtergebnis der bisherigen Forschung neue Hoffnung auf ein
immer tieferes Eindringen in den Zusammenhang der Naturerscheinungen
zu schöpfen. In dem Maße, wie sich ferner die
Tätigkeit des einzelnen auf ein kleines Arbeitsfeld beschränkt, um
so dringender wird das Bedürfnis, das Augenmerk häufiger auf
die Gesamtwissenschaft zu richten. Sie in ihrem gegenwärtigen
Umfange zu überschauen, ist nicht möglich. Wohl aber können
wir sie uns in einem historischen Rückblick vergegenwärtigen, der
die Haupttatsachen hervorhebt, sie verknüpft und zu einer vertieften
Auffassung anregt.

Eine wertvolle Frucht des geschichtlichen Studiums ist ferner
darin zu erblicken, daß es vor dogmatischer Einseitigkeit bewahrt,
wenn man sich die Wissenschaft als etwas Werdendes und infolgedessen
Unfertiges vergegenwärtigt. Auch gelangt man zu der
Einsicht, daß uns dieselben oder ähnliche Methoden und Schlußweisen,
die man heute anwendet, in der Entwicklung der Wissenschaft
begegnen. Manche Gebiete lassen sich daher kaum darstellen,
ohne an die früheren Untersuchungen, Vorstellungen und
Gedankengänge anzuknüpfen. Aus diesem Grunde ist die genetische
Betrachtungsweise nicht nur in manche Lehrbücher eingedrungen.
Es sind auch zahlreiche Geschichten der Einzelwissenschaften
entstanden, und das Quellenstudium ist durch Neudrucke
der oft schwer zugänglichen älteren Arbeiten belebt worden.
Erinnert sei hier nur an Ostwalds großes Unternehmen. Seine
»Klassiker der exakten Wissenschaften« enthalten in 195 Bänden
die grundlegenden Abhandlungen aus den Gebieten der Mathematik,
Astronomie, Physik, Kristallographie und Physiologie.

Das vorliegende Werk soll gewissermaßen den
Rahmen für »Ostwalds Klassiker der exakten Wissenschaften«
abgeben und dartun, wie sich die einzelnen
Gebiete gegenseitig auf ihrem Werdegange beeinflußt
haben. Die Wissenschaftsgeschichte ist vor allem ein wichtiger
Teil der Kulturgeschichte. Sie kann daher nur verstanden werden,
wenn wir sie in ihrem Zusammenhange mit dieser und der allgemeinen
Geschichte betrachten. Eine von solchen Gesichtspunkten
ausgehende Darstellung des Entwicklungsganges der Naturwissenschaften
ist von anderer Seite wohl kaum versucht worden. Wenn
ein einzelner sie unternimmt, so muß er in mancher Beziehung
um Nachsicht bitten. Eine Teilung der Arbeit unter viele erschien
nicht angängig, wenn etwas Ganzes entstehen sollte.

Nicht nur dem Historiker, sondern auch dem Fachmanne, der
ein Einzelgebiet bearbeitet, dem Lehrenden, dem Techniker, dem
Arzte und jedem, der sich für die Naturwissenschaften lebhafter
interessiert, dürfte damit gedient sein, ein Werk zu besitzen, das
einen Gedanken zu verwirklichen sucht, dem der Altmeister der
historischen Forschung, Leopold v. Ranke, im fünften Bande
seiner deutschen Geschichte Ausdruck verleiht. Ranke schreibt
dort, es müsse ein herrliches Werk sein, einmal die Teilnahme,
welche die Deutschen an der Fortbildung der Wissenschaften genommen,
im Rahmen der europäischen Entwicklung mit gerechter
Würdigung darzustellen. »Zu einer allgemeinen Geschichte der
Nation«, fügt Ranke hinzu, »wäre ein solches eigentlich unentbehrlich.«

Über dieses von Ranke gesteckte Ziel geht das vorliegende
Werk allerdings noch hinaus, da es die Geschichte der exakten
Wissenschaften in ihrem ganzen Umfange schildert. Im übrigen
dürfte die von Ranke gestellte Aufgabe erfüllt sein, da sich die
»Geschichte der Wissenschaften in Deutschland« nicht anders als
im Rahmen der Gesamtentwicklung darstellen läßt. Wenn wir die
letztere im Auge behalten, so sind die Naturwissenschaften nicht
nur als ein Ergebnis der gesamten Kultur zu betrachten, sondern
auch in ihren Beziehungen zu den übrigen Wissenschaften, insbesondere
zur Philosophie, zur Mathematik, zur Medizin und
Technik; und es ist zu zeigen, wie sich diese Zweige des Denkens
und der Forschung gegenseitig gefördert und bedingt haben.



Von einem Werke, das diese Aufgabe zu erfüllen sucht,
darf man keine Vollständigkeit in Bezug auf die biographischen
und bibliographischen Daten erwarten. Doch sind zumal die letzteren
in solchem Umfange aufgenommen worden, daß es zwar
nicht als Nachschlagebuch, wohl aber zur Einführung in das Studium
der älteren und neueren naturwissenschaftlichen Literatur
dienen kann. Um diesem Zwecke zu entsprechen, bringt der letzte
Band ausführliche, sich über alle Teile erstreckende Literatur-,
Sach- und Namenregister. Die übrigen Bände enthalten ein kürzeres
Sach- und Namenverzeichnis.

Die Geschichte der Naturwissenschaften ist einer der jüngsten
Zweige der historischen Forschung. Daher ist besonders für die
entlegeneren Zeiten vieles noch unaufgeklärt. Manches ist erst
neuerdings mit dem Fortschreiten der archäologischen und der
philologischen Untersuchungen bekannt geworden. Es sei nur an
die wertvollen Ergebnisse erinnert, die uns die Erschließung der
altorientalischen Kultur und die Erforschung der arabischen Literaturschätze
gebracht haben. Allerdings sind gerade hier die Urteile
noch nicht genügend geklärt, ja häufig genug in wichtigen Punkten
einander widersprechend. Für denjenigen, der in zusammenhängender
Darstellung die Entwicklung der naturwissenschaftlichen
Kenntnisse im Altertum und Mittelalter schildern will, ergeben
sich daraus nicht geringe Schwierigkeiten. Manche Angabe wird
bei dem einen auf Zustimmung, bei dem anderen auf Widerspruch
stoßen. Das Gleiche gilt von den Ansichten, die wir uns über
die Zusammenhänge und die Ursachen bilden können.

Diese Umstände haben mich aber nicht abgehalten, ein Gesamtbild
zu entwerfen und damit eine schon lange angestrebte
Aufgabe, deren Bewältigung immer dringender wird, in Angriff
zu nehmen. Denn nur in dem Gesamtbilde erhalten die zahllosen
Einzelergebnisse der Forschung erst ihren vollen Wert, während
sie in ihrer Vereinzelung oft genug geringwertig oder gar bedeutungslos
erscheinen.

Zur Belebung der Wissenschaftsgeschichte ist bisher recht
wenig geschehen. Umfassende Vorlesungen darüber fehlen selbst
an den größeren Hochschulen wohl noch überall. Ja, es gibt sogar
eine ganze Reihe von Universitäten, an denen auch nicht einmal
das bescheidenste historische Kolleg über einen besonderen Zweig
der so gewaltig emporgeblühten Naturwissenschaften gehalten
wird, während Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie,
der Kunst, der Literaturen usw. nirgends fehlen. Was uns nottut,
ist ein besonderer Lehrstuhl für die Geschichte der Naturwissenschaften
an jeder Hochschule. Solange solche fehlen, dürfte
ein Werk wie das vorliegende dem wissenschaftlichen Nachwuchs
einen gewissen Ersatz bieten. Ich habe es daher mit Freuden
begrüßt, daß einzelne Hochschullehrer ihre Hörer auf die Wichtigkeit
des eindringenderen geschichtlichen Studiums hinweisen. So
schreibt Herr Dr. A. Stock, Prof. an der Universität Berlin und
am Kaiser-Wilhelmsinstitut in Dahlem, seit Jahren empfehle er
seinen Hörern in der einführenden Vorlesung über experimentelle
Chemie »Die Naturwissenschaften in ihrer Entwicklung und in
ihrem Zusammenhange.« Es ist also zu hoffen, daß das unter der
Mitwirkung mehrerer Hochschullehrer erneut erscheinende Werk
auch in dieser Hinsicht seine Aufgabe erfüllen wird.


Friedrich Dannemann.




Inhalt.

1. In Asien und in Ägypten entstehen die Anfänge der Wissenschaften.

(S. 1–62.)

1. Einleitendes. – 2. Die Kultur der alten Ägypter. – 3. Die Literatur
der Ägypter. – 6. Mathematik und Technik der Ägypter. – 14. Die Anfänge
der Metallurgie. – 15. Die babylonisch-assyrische Kultur. – 17. Keilschriftfunde.
– 18. Die Mathematik der Babylonier. – 20. Der Ursprung der Astronomie.
– 22. Einteilung des Jahres. – 24. Anfänge der Astrologie. –
26. Astronomische Urkunden. – 28. Finsternisse, Kometen, Schaltjahr. –
31. Genauigkeit der Messungen. – 33. Die Chaldäer. – 35. Mondbewegung. –
36. Der Gnomon. – 38. Maße und Gewichte. – 41. Die Gewinnung des
Eisens. – 42. Kupfer, Zink und Zinn. – 44. Glasbereitung. – 45. Die Anfänge
der Heilkunde. – 48. Erstes naturgeschichtliches Wissen. – 51. Die
alte Kultur Süd- und Ostasiens. – 53. Die Mathematik der Inder. – 56. Indische
Rechenkunst. – 59. Heilkunde und Chemie bei den Indern. – 61. Die
Astronomie der Chinesen.

2. Die Entwicklung der Wissenschaften bei den Griechen bis zum
Zeitalter des Aristoteles.

(S. 63–103.)

65. Anfänge der griechischen Astronomie. – 67. Anfänge der Erdbeschreibung.
– 69. Ionische Naturphilosophie. – 71. Mechanische Naturerklärung.
– 73. Zweckbegriff. – 79. Pythagoras und seine Schule. –
84. Quadratur des Kreises und Würfelverdopplung. – 86. Kegelschnitte. –
89. Kalenderrechnung. – 91. Die sieben Planeten. – 93. Die heliozentrische
Weltanschauung. – 96. Gestalt und Größe der Erde. – 97. Pflanzenkenntnis
der Griechen. – 99. Die Anfänge der Zoologie. – 100. Keime der Descendenzlehre.
– 101. Ursprung der griechischen Heilkunde.

3. Das aristotelische Zeitalter.

(S. 104–151.)

104. Aristoteles und seine Zeit. – 107. Die Werke des Aristoteles. –
109. Die Philosophie des Aristoteles. – 112. Fall und Hebelgesetz. –
114. Parallelogrammgesetz. – 115. Die Anfänge der Akustik und der Optik. –
117. Das Himmelsgebäude nach Aristoteles. – 121. Die Natur der Weltkörper.
– 123. Anfänge der physischen Erdkunde. – 125. Einsicht in die
geologischen Vorgänge. – 127. Die vier aristotelischen Elemente. – 129. Die
Begründung der Zoologie. – 133. Die Einteilung des Tierreichs. – 137. Bau
und Lebensweise. – 138. Ernährung und Sexualität der Pflanzen. – 141. Botanik
und Heilkunde. – 143. Geographie der Pflanzen. – 146. Bau und Entwicklung
der Pflanzen. – 148. Mineralogie und Bergbau. – 149. Einfluß und
Dauer des aristotelischen Lehrgebäudes.

4. Das alexandrinische Zeitalter.

(S. 152–207.)

154. Die Begründung eines Systems der Mathematik. – 157. Das Leben
und die Bedeutung des Archimedes. – 159. Die Erfindungen des Archimedes. –
163. Die Anfänge der höheren Mathematik. – 165. Rotationskörper. –
167. Kegelschnitte. – 170. Das archimedische Prinzip. – 172. Fortschritte
der Optik und Akustik. – 174. Die Grundlagen der wissenschaftlichen Erdkunde.
– 177. – Die Ausmessung der Erde. – 180. Die Bestimmung von
Sternörtern. – 182. Entfernung und Größe von Mond und Sonne. – 184. Astronomie
und Geometrie. – 186. Die Entdeckung der Präzession. – 188. Die
Anfänge der wissenschaftlichen Kartographie. – 190. Physik der Gase und
der Flüssigkeiten. – 193. Herons Apparate und Automaten. – 196. Wasserorgel.
– 197. Thermoskop. – 198. Flaschenzug. – 199. Wegmesser. –
200. Grundlagen der Vermessungskunde. – 201. Herons Werke. – 205. Naturbeschreibung
und Medizin im alexandrinischen Zeitalter.

5. Die Naturwissenschaften bei den Römern.

(S. 208–245.)

208. Allgemeingeschichtliches. – 209. Einfluß des Hellenismus. – 211. Meßkunst
und Astronomie bei den Römern. – 213. Regelung des Kalenders. –
215. Pflege der Ingenieurmechanik. – 219. Die Literatur während der Kaiserzeit.
– 220. Plinius. – 222. Quellen des Plinius. – 226. Die »Naturgeschichte«
des Plinius. – 233. Fortschritte der Anatomie und der Heilkunde. – 239. Die
Botanik als Hilfswissenschaft der Heilkunde. – 240. Die römische Naturauffassung
bei Lukrez und Seneka. – 244. Chemische Kenntnisse und ihre
Anwendungen.

6. Der Ausgang der antiken Wissenschaft.

(S. 246–284.)

246. Das ptolemäische Weltsystem. – 249. Die Epizyklentheorie. –
252. Hilfswissenschaften der Astronomie. – 255. Astronomische Meßwerkzeuge.
– 257. Fortschritte der Geographie. – 258. Astronomie und Geographie.
– 260. Physische Geographie. – 262. Forschungsreisen. – 265. Förderung
der Optik. – 267. Theorie des Sehens. – 268. Elektrizität und Magnetismus.
– 270. Die Anfänge der Chemie. – 272. Metallurgie und Alchemie. –
277. Alchemie und Astrologie. – 278. Alchemistische Urkunden. – 281. Altertum
und Mittelalter.

7. Der Verfall der Wissenschaften zu Beginn des Mittelalters.

(S. 285–295.)

285. Allgemeingeschichtliches. – 286. Wissenschaft und Kirche. –
289. Christentum und Germanentum. – 291. Wissenschaft und Klosterwesen. –
293. Die Erhaltung der alten Schriftwerke. – 294. Enzyklopädien der Wissenschaften.

8. Das arabische Zeitalter.

(S. 296–331.)

296. Die Wissenschaften und der Islam. – 299. Vermittlerrolle der
Araber. – 301. Die Bedeutung der arabischen Literatur. – 303. Mathematische
Geographie und Astronomie. – 305. Astronomie und Trigonometrie. –
306. Astronomische Instrumente. – 308. Der Kompaß. – 310. Die Rechenkunst
der Araber. – 312. Die Ausbreitung der arabischen Wissenschaft. –
314. Die Optik bei den Arabern. – 319. Die Chemie im arabischen Zeitalter.
– 322. Alchemistische Schriften. – 324. Säuren und Metalle. – 325. Alchemistische
Theorien. – 326. Stein der Weisen. – 327. Mineralogische Kenntnisse
der Araber. – 328. Arabische Bearbeitungen der Zoologie. – 329. Botanische
Schriften. – 330. Heilkunde. – 331. Verfall der arabischen Kultur.

9. Die Wissenschaften unter dem Einfluß der christlich-germanischen
Kultur.

(S. 332–369.)

332. Allgemeingeschichtliches. – 335. Die Kultur im Reiche der Franken.
– 336. Anfänge einer mitteleuropäischen Literatur. – 338. Christliche
Völker und Islam. – 341. Erweiterung des geographischen Gesichtskreises. –
342. Handel und Städtewesen. – 343. Die Wiederbelebung der alten Literatur. –
346. Die Zoologie im Mittelalter. – 350. Die Botanik im Mittelalter. –
352. Die »Tiergeschichte« des Albertus Magnus. – 353. Roger Bacon. –
355. Bacons Naturlehre. – 357. Bacons optische Kenntnisse. – 361. Mittelalterliches
Denken. – 365. Die Naturwissenschaften im 14. Jahrhundert. –
366. Das Weltbild des Mittelalters.

10. Das Wiederaufleben der Wissenschaften.

(S. 370–402.)

370. Mittelalter und Renaissance. – 372. Dante und Petrarka. – 373. Die
Ausbreitung des Humanismus. – 377. Humanismus und Kirche. – 379. Humanismus
und Naturwissenschaft. – 382. Lionardo da Vinci. – 384. Lionardos
Manuskripte. – 386. Lionardos Erfindungen. – 388. Wechselwirkung
von Kunst und Wissenschaft. – 392. Das Wiedererwachen der Astronomie. –
395. Astronomische Tafeln. – 396. Astronomische Instrumente. – 398. Astronomie
und Nautik. – 400. Die Wiederbelebung der Naturbeschreibung.

11. Die Begründung des heliozentrischen Weltsystems durch
Koppernikus.

(S. 403–419.)

403. Koppernikus. – 407. Die Vorläufer des Koppernikus. – 408. Das
Koppernikanische Weltsystem. – 412. Aufnahme und Ausbreitung der heliozentrischen
Lehre. – 415. Das unendliche Universum. – 417. Astronomie
und Kartographie.

12. Die ersten Ansätze zur Neubegründung der anorganischen
Naturwissenschaften.

(S. 420–445.)

421. Die Physik im 16. Jahrhundert. – 428. Entdeckungen auf dem
Gebiete der Optik. – 429. Die Lehre vom Magnetismus. – 430. Anfänge der
Dynamik. – 431. Alchemie und Jatrochemie. – 435. Paracelsus. – 437. Die
Neubegründung der Mineralogie. – 439. Agricolas mineralogische Schriften. –
441. Anfänge der neueren Geologie. – 443. Anfänge der Paläontologie.

13. Die ersten Ansätze zur Neubegründung der organischen
Naturwissenschaften.

(S. 446–467.)

446. Naturwissenschaften und Entdeckungsreisen. – 450. Die Erneuerung
der Botanik. – 451. Kräuterbücher. – 455. Die Anordnung der Pflanzen. –
458. Die Erneuerung der Zoologie. – 462. Das Wiederaufleben der Anatomie.
– 464. Vesals anatomisches Hauptwerk. – 466. Anatomie und Chirurgie.



1. In Asien und in Ägypten entstehen die Anfänge der Wissenschaften.

Den ersten naturwissenschaftlichen und mathematischen Lehrgebäuden,
die in der Blütezeit des griechischen Geisteslebens entstanden,
gingen ungemessene Zeiträume voraus, in denen die einfachsten
Überlegungen und Beobachtungen, die Grundlagen aller
Wissenschaft, teils zufällig, teils auch schon mit bestimmter Absicht
angestellt, selten aber nach ihrem Werte gesichtet und aufgezeichnet
wurden. Aus dieser Periode stammende Urkunden sind
deshalb höchst spärlich, so daß sich die Wurzeln der Naturwissenschaften
wie so mancher anderen Betätigungen des menschlichen
Geistes, im Dunkel vorgeschichtlicher Zeiten verlieren. Soviel ist
jedoch gewiß, daß wir diese Wurzeln nicht in Griechenland zu
suchen haben, wo uns die ersten wissenschaftlichen Systeme entgegentreten.

In den Niederungen des Nils und des Euphrats, den ältesten
Stätten der Kultur, haben sich auch die ersten Kenntnisse entwickelt,
die sich über die Ergebnisse der oberflächlichen Betrachtung
und der naiven Anschauung erhoben. Durch die Berührung
mit den in Ägypten und in Vorderasien entstandenen
Elementen entzündete sich alsdann der prometheische Funke, der
in den Griechen schlummerte. Ihnen gelang es, diese Elemente
nicht nur in sich aufzunehmen, sondern sie durch eigenes Forschen
zu vervielfältigen und den Baum der Erkenntnis zu pflanzen, der
nach einer langen Zeit der Dürre zu dem gewaltigen Stamme erwuchs,
von dem die Segnungen der heutigen Kultur in erster Linie
ausgegangen sind.

Die Entwicklung der Naturwissenschaften ist seit der frühesten
Zeit mit derjenigen des mathematischen Denkens Hand in Hand
gegangen. Auch in dieser Hinsicht sind die ersten Regungen auf
die Ägypter und die Babylonier zurückzuführen. War man früher
bezüglich dieser beiden Völker fast nur auf die uns durch die
Literatur übermittelten, zum Teil recht zweifelhaften Berichte angewiesen,
so hat unser Zeitalter, indem es den Schutt von den
Ruinen Ägyptens und Mesopotamiens wegräumte und die alten
Schriftzeichen entziffern lernte, die Geschichte, die Kenntnisse, ja
das gesamte Leben jener ältesten Völker aus dem Dunkel und
der Vergessenheit nach Jahrtausenden ans Licht gebracht.

Zwar ist die Kultur im Osten und im Süden Asiens vielleicht
ebenso früh entstanden wie diejenige, die in den Tälern des Nils
und des Euphrats emporblühte. Dennoch wird eine Geschichte
der gesamten exakten Wissenschaften auf Indien und China nur
wenig Rücksicht zu nehmen brauchen, weil die dort wohnende
Bevölkerung sehr abgeschlossen lebte und infolgedessen auf die
Entwicklung der naturwissenschaftlichen Kenntnisse in Vorderasien
und Europa nur geringen Einfluß gehabt hat.

Die Kultur der Ägypter.

Wenden wir uns daher zunächst den Ägyptern zu, dem Volke,
das wohl die älteste Literatur und die ersten mathematischen, naturwissenschaftlichen
und medizinischen Kenntnisse hervorbrachte. Die
griechische Überlieferung, nach welcher die Ägypter von Süden
her aus Äthiopien in das Niltal eingewandert sind, hat der neueren
anthropologischen und Altertumsforschung gegenüber nicht Stand
gehalten2. Wir müssen vielmehr annehmen, daß die alten Ägypter
protosemitischen Ursprungs, also mit den Babyloniern durch Abstammung
verwandt waren3. Darauf weisen nicht nur sprachliche
Eigentümlichkeiten, sondern auch der Umstand hin, daß die
Kultur sich in Ägypten4 von der Mündung aus stromaufwärts
ausbreitete.

Der fruchtbare, zu beiden Ufern des Nils sich durch die Wüste
hinziehende Streifen Landes, der das eigentliche Ägypten bildet,
erwies sich in der Hand der geistig höher begabten Ankömmlinge
als ein für die Entwicklung einer hohen Kultur vortrefflich geeigneter
Boden. Zuerst erblühte sie in Memphis, in dessen Mauern
die Wissenschaften gepflegt wurden und die Künstler Meisterwerke
hervorbrachten. Die höchste Blüte entfaltete sie indessen, nachdem
um das Jahr 1600 v. Chr. das neue Reich mit der Hauptstadt Theben
gegründet war. In der Nähe der beiden Hauptplätze entstanden in
der Wüste monumentale Begräbnisstätten, welche den Wechsel der
Zeiten in solchem Maße überstanden haben, daß durch die neuere
archäologische Forschung, wie einer ihrer Hauptvertreter sagt5,
nach und nach das ganze alte Ägypten wieder emporsteigt und
im vollen Lichte der Geschichte erscheint, so daß die Menschen
jener entlegenen Zeiten für uns die gleiche Wirklichkeit erhalten
wie die alten Griechen und Römer.

Bis zum 19. Jahrhundert war man im wesentlichen auf die
Berichte griechischer und römischer Schriftsteller angewiesen. Zahlreiche,
mit der ägyptischen Hieroglyphenschrift bedeckte Schriftdenkmäler
waren zwar nach Europa gelangt. Die Kenntnis dieser
Schrift, sowie der daraus durch Abkürzung entstandenen hieratischen
und demotischen Form6, war aber mit dem Ende des 3. Jahrhunderts
infolge des siegreichen Vordringens des Christentums verloren
gegangen. Um ihre Entzifferung bemühte man7 sich schon
im 17. Jahrhundert. Sie gelang erst, als nach dem ägyptischen
Feldzuge Napoleons die archäologische Erforschung des Nillandes
in Angriff genommen wurde. Epochemachend war die Entdeckung
einiger in Stein gemeißelter Erlasse, wie desjenigen von Rosette
(1799). Es ist das eine Basalttafel (jetzt im Britischen Museum),
welche die nämliche Bekanntmachung (von 197 v. Chr.) in drei verschiedenen
Sprachen enthält. Der eine Text bedient sich der altägyptischen
Sprache und der Hieroglyphenschrift. Die Übersetzungen
dagegen sind in der Volkssprache und der ihr entsprechenden
demotischen Schrift, sowie in griechischer Sprache und Schrift erfolgt.
Das größte Verdienst um die Entzifferung hat sich Champollion,
der Begründer der Ägyptologie, erworben. Unter den
Fortsetzern seines Werkes ist vor allem Lepsius, der eine
preußische Expedition zur Erforschung der Denkmäler Ägyptens
(1842–45) leitete, zu nennen. Er entdeckte das in zwei Sprachen
abgefaßte Dekret von Kanopus (238 v. Chr.), das einen Einblick
in die Zeitrechnung der alten Ägypter gewährt. Zu
den Steininschriften sind in großer Zahl Texte auf Papyrus,
Leder und Tonscherben getreten. Auch Keilschriften haben sich
auf ägyptischem Boden (in Tell el-Amarna; siehe S. 15) gefunden.

Der Gründung der ersten ägyptischen Dynastie, die um 3300
v. Chr. durch Mena (Menes) erfolgte, müssen schon ausgedehnte
Zeiträume einer ruhigen Entwicklung vorausgegangen sein, da uns
schon während der ersten Dynastien, deren die ägyptische Geschichte
bis zum Beginn der griechischen Herrschaft insgesamt
dreißig zählt, eine hochentwickelte Kultur entgegentritt. Dies
spricht sich sowohl in den erhaltenen Baudenkmälern, wie in den
schriftlichen Überlieferungen jenes Zeitraumes aus. So sind die
während der vierten Dynastie von Chufu, Chafra und Menkera
errichteten großen Pyramiden nicht nur wahre Wunder der Baukunst,
sondern die ganze Anlage dieser, im 4. Jahrtausend v. Chr.
Geburt entstandenen Werke weist auf astronomische und mathematische
Kenntnisse hin, die man in solch altersgrauer Zeit kaum
vermuten sollte. So sind die vier Seiten der Pyramiden genau
nach den Haupthimmelsgegenden gerichtet, während der Winkel,
den die Seitenwände mit der Grundfläche bilden, wenig oder gar
nicht von 52° abweicht, eine Tatsache, die, wie wir später sehen
werden, auf elementare Kenntnisse in der Trigonometrie und Ähnlichkeitslehre
hinweist.

Auch daß man schon ein Jahrtausend vor Menes, nämlich
im Jahre 4241 v. Chr., in Unterägypten nach einem verbesserten
Kalender zu rechnen begann, spricht dafür, daß die Ägypter
bereits ein Kulturvolk waren, als sonst überall auf der Erde,
Babylonien nicht ausgeschlossen, das Dunkel vorgeschichtlicher
Zustände herrschte8.

Daß für die Anlage der altägyptischen Bauwerke häufig astronomische
Gesichtspunkte maßgebend waren, beweist uns auch die
Lage mancher Tempel. So ist durch den englischen Astronomen
Lockyer ein Tempel bekannt geworden, dessen Hauptachse
gegen den Aufgangspunkt des von den Ägyptern als Gottheit
verehrten Sirius gerichtet ist9. Nach Lockyer weist die Achse
eines anderen Tempels auf den Punkt, an dem die Sonne zur
Zeit der Sommersonnenwende untergeht. Bei der gewaltigen
Länge des Tempels vermochten die Sonnenstrahlen nur an diesem
einen Zeitpunkt des Jahres durch den ganzen Tempel hindurch
zu scheinen. Auf solche Weise wurden die Tempel zu astronomischen
Observatorien, die eine genauere Bestimmung der
Jahreslänge ermöglicht haben10.

Aus den ägyptischen Baudenkmälern läßt sich auch ermitteln,
wann die Bewohner des Nillandes mit der babylonischen Sechsteilung
des Kreises bekannt wurden. Bis zur Zeit der 18. Dynastie begegnen
uns nämlich nur Verzierungen, die auf der Vierteilung des Kreises
beruhen. Mit der 19. Dynastie tritt an Ornamenten und an Wagenrädern
die Teilung nach der Sechs auf. Nun ist bekannt geworden,
daß um jenen Zeitpunkt, als Vorderasien den Ägyptern tributpflichtig
wurde, Geschenke an den Hof der Pharaonen gelangten,
welche die Sechs- und Zwölfteilung des Kreises aufweisen11. Wir
können also an diesem Beispiel verfolgen, auf welchen Wegen die
Kenntnisse von Volk zu Volk übermittelt wurden.

Der außerordentlich frühen Verwendung von Schriftzeichen
entspricht es, daß die ältesten Dynastien bereits Aufzeichnungen
sammelten. Im 3. Jahrtausend v. Chr. gab es schon besondere
Beamte, welche die Bibliotheken verwalteten. Ja, ein Sohn des
Mena, des Begründers der ersten Dynastie, wird als Verfasser
medizinischer Schriften erwähnt12.

Die ägyptische Bilder- oder Hieroglyphenschrift tritt uns auf
den älteren ägyptischen Denkmälern als etwas Fertiges entgegen.
Offenbar ist sie aber das Erzeugnis einer langen vorgeschichtlichen
Entwicklung. Nicht nur Gegenstände, sondern auch abstrakte Begriffe
und Zeitwörter vermochte diese Schrift zum Ausdruck zu
bringen. Ohne Verkürzung und Vereinfachung finden wir die Hieroglyphen13
nur auf Steindenkmälern, deren sorgfältig bearbeitete
Flächen jeden Beschauer in Erstaunen setzen. Für den täglichen
Gebrauch wurden die Zeichen später in solchem Grade vereinfacht,
daß ihre ursprüngliche Form kaum wieder zu erkennen
ist (s. S. 3).

Indes nicht nur von den Geschehnissen, der Tracht und den
Gebräuchen, sondern auch von dem Wissen jener Zeiten können
wir uns auf Grund der aus den Gräbern und Tempeln von Memphis
und Theben herrührenden Schriftdenkmäler heute ein ziemlich zutreffendes
Bild machen.

Daß schon zur Zeit des alten Reiches in Ägypten eine umfangreiche
Literatur bestand, kann mit Sicherheit angenommen
werden. Besaß doch, wie aus einer Grabinschrift bei Gizeh hervorgeht,
ein Großwürdenträger, der um 2200 v. Chr. lebte, den Titel
»Verwalter des Bücherhauses«14. Von jener ältesten Literatur sind
jedoch nur spärliche Bruchteile erhalten geblieben. Neben religiösen,
moralphilosophischen und geschichtlichen Schriften umfaßte
diese Literatur auch Abhandlungen über Astronomie, Mathematik
und Heilkunde, welche die Grundlagen für spätere vollständigere,
auf uns gekommene ägyptische Schriftdenkmäler gebildet haben.

Ihren Höhepunkt erreichte die altägyptische Kultur um das
Jahr 2000 vor Christi Geburt. Um diese Zeit wurde Ägypten zur
Großmacht, die erobernd in Vorderasien eindrang und mit dem
babylonischen Reich in enge Fühlung trat. Es entwickelte sich
sogar ein reger schriftlicher Verkehr zwischen den Pharaonen und
den Königen Babylons, sowie den asiatischen Vasallen. Dies beweisen
die in großer Zahl im Jahre 1888 in Ägypten15 aufgefundenen
Tontafeln mit Keilinschriften, welche heute den wertvollsten
Schatz der Museen von Kairo, London und Paris bilden.

Mathematik und Technik der Ägypter.

In Ägypten, sagt Aristoteles (Metaphys. I, 1), entstand die
mathematische Wissenschaft, denn hier war den Priestern die dazu
nötige Muße vergönnt. Nach einer Erzählung Herodots16 dagegen
entsprang für die Ägypter die Notwendigkeit, die Geometrie
zu erfinden, dem Umstande, daß die Grenzen ihrer Ländereien
durch die jährlichen Überschwemmungen des Nils verwischt wurden
und deshalb durch Vermessung wiederhergestellt werden mußten.
Welche Bewandtnis es auch mit diesem Bericht des griechischen
Geschichtsschreibers haben mag, jedenfalls ist die Geometrie der
frühesten Kulturvölker aus den Bedürfnissen des Lebens hervorgegangen.
Die Ansicht, daß sie einem idealistischen Drange entsprungen
sei, dürfte nur für die späteren Entwicklungsstufen zutreffen17.
Für das ehrwürdige Alter der Mathematik in Ägypten
spricht auch die von dort stammende älteste Urkunde dieser Wissenschaft18.
Es ist dies eine Art Handbuch für den praktischen Gebrauch,
das um das Jahr 1800 v. Chr. verfaßt wurde und neben
zahlreichen arithmetischen Aufgaben, bei denen schon die Bruchrechnung
Anwendung findet, auch die erste Behandlung arithmetischer
und geometrischer Reihen, Flächenberechnungen der einfacheren
Figuren, wie sie für die Absteckung der Felder in Betracht
kommen, sowie die Bestimmung des Rauminhalts von Fruchtspeichern
enthält. Sogar der Flächeninhalt des Kreises wird in
diesem Papyrus ermittelt. Dies wird in der Weise bewerkstelligt,
daß man über dem um 1/9 verminderten Durchmesser ein Quadrat
errichtet. Hieraus läßt sich für π der überraschend genaue Wert
3,16 (statt 3,14) berechnen.

Bezeichnend sind die Worte, mit denen Ahmes sein Handbuch
einleitet. Sie lauten: »Vorschrift, zu gelangen zur Kenntnis
aller dunklen Dinge und Geheimnisse, welche in den Gegenständen
enthalten sind.« Sie erinnern an die 11/2 Jahrtausend später auftretenden
Pythagoreer, die auch Zahl und Maß als wirkliche,
in den Dingen geheimnisvoll schlummernde Wesen betrachteten.
Auf das außerordentlich hohe Alter der Mathematik in Ägypten
läßt sich übrigens auch daraus schließen, daß Ahmes in seiner
Einleitung ausdrücklich sagt, er habe sein Buch nach alten Schriften
verfaßt, die zur Zeit eines früheren Königs entstanden seien. Diese
Schriften waren, wie aus jener Zeitangabe hervorgeht, etwa 500 Jahre
älter als das Buch des Ahmes und setzen ihrerseits wieder eine
lange Periode voraus, in welcher die niedergelegten Kenntnisse
langsam heranwuchsen, ohne schriftlich festgelegt zu werden.

Ohne Zweifel hat man, da das Rechnen aus den Bedürfnissen
des Lebens entsprungen ist, zuerst mit benannten Zahlen gerechnet
und ist erst später zu abstrakten Zahlen übergegangen. Das
Rechnen mit diesen stand, wie der Papyrus Rhind beweist, im
20. Jahrhundert v. Chr. bereits auf einer Höhe, wie man sie vor
dem Bekanntwerden jener wichtigen Urkunde nicht vermuten
konnte19.

Ahmes setzt das Rechnen mit ganzen Zahlen voraus und
befaßt sich in seinen Aufgaben unter Anwendung der Brüche besonders
mit dem, was wir heute Gesellschaftsrechnung nennen.
Die von ihm benutzten Brüche sind Stammbrüche, d. h. solche, die
eins als Zähler haben. Einen Stammbruch schreibt er, indem er
über die Zahl des Nenners einen Punkt setzt. Jeder andere Bruch
wird als Summe von Stammbrüchen ausgedrückt, z. B. 2/5 durch
1/3 und 1/15, die ohne Additionszeichen nebeneinander gesetzt werden.
Die Darstellung eines beliebigen Bruches durch Stammbrüche stellt
Ahmes an die Spitze.

Um Brüche, die keine Stammbrüche sind, in Summen von
Stammbrüchen zu verwandeln, gibt Ahmes eine Tafel der Brüche20
von der Form 2/(2n + 1) (n = 1, 2, 3 ... 49). Brüche mit höherem
Zähler werden in eine Summe gleichnamiger Brüche zerlegt. An
solchen Stammbruchsummen werden die Grundrechnungsarten vollzogen.

Manche Aufgabe, die Ahmes bringt, stellt sich als eine
Gleichung ersten Grades mit einer Unbekannten dar. Letztere
wird als Haufen bezeichnet. So lautet ein Beispiel: »Haufen, sein
2/3, sein 1/2, sein 1/7, sein Ganzes, es beträgt 33.« Das heißt nach
heutiger Schreibweise: (2/3)x + (1/2)x + (1/7)x + x = 33. Um x zu finden,
wird dann (2/3 + 1/2 + 1/7 + 1) so lange vervielfältigt, bis 33
herauskommt. Als weiteres Beispiel sei eine von den Aufgaben
aus der Gesellschaftsrechnung mitgeteilt. Sie lautet: »Zu verteilen
700 Brote unter vier Personen, 2/3 für den Einen, 1/2 für den Zweiten,
1/3 für den Dritten, 1/4 für den Vierten.« Als Gleichung geschrieben
würde die Aufgabe in der Ausdrucksweise der heutigen
Arithmetik lauten: (2/3)x + (1/2)x + (1/3)x + (1/4)x = 700. Der Wert
für x wird dann nach folgender Vorschrift gefunden: Addiere 2/3,
1/2, 1/3 und 1/4; das gibt 1 + 1/2 + 1/4. Teile dann 1 durch
1 + 1/2 + 1/4; das gibt 1/2 + 1/14. Nimm dann 1/2 und 1/14 von 700;
das ergibt 400 für x.

Außer der Hieroglyphe für die Unbekannte (unser x) besaßen
die alten Ägypter noch einige andere Operationszeichen. Z. B.
galt ein Zeichen, das schreitende Beine darstellt, je nach der
Richtung als Zeichen für die Addition oder als solches für die
Subtraktion. Auch für die Gleichsetzung war ein Zeichen vorhanden.
Bekannt war auch schon der Begriff der Wurzel. Bis
vor kurzem nahm man an, daß die alten Ägypter diesen Begriff
nicht kannten. Neuerdings sind aber Papyrusfragmente (aus der
12. Dynastie) bekannt geworden, in denen sich vermerkt findet, daß
√(16) = 4, √(61/4) = 21/2 und √(19/16) = 11/4 ist21.

Das Verfahren des Wurzelziehens dagegen ist wahrscheinlich
erst in der pythagoreischen Schule entwickelt worden, als man
größere Quadratzahlen bildete, deren Grundzahl nicht ohne weiteres
ersichtlich war, vor allem aber, als es galt, nach dem pythagoreischen
Lehrsatz die Hypotenuse aus den Katheten zu berechnen.

Ferner begegnen uns Gleichungen wie die folgenden:


22 + (11/2)2 = (21/2)2

62 + 82 = 102.


Endlich sind Rollen aus der Zeit um 2000 v. Chr. bekannt
geworden, in denen sich Anweisungen über die Festlegung der
Wandrichtungen bei Tempelbauten finden. Das Verfahren bestand
im »Seilspannen«, das heißt, man teilte ein Seil im Verhältnis
3 : 4 : 5 und bildete aus diesen Stücken ein Dreieck, um
so den gesuchten rechten Winkel zu erhalten. Darauf stützt sich
die Ansicht, daß der pythagoreische Lehrsatz wohl auf ägyptische
Anregungen zurückzuführen sei22.

Ganz geschickt waren die Ägypter, wie aus dem Handbuch
des Ahmes hervorgeht, auch schon in der Lösung von Aufgaben,
die auf die Anwendung von arithmetischen und geometrischen
Reihen hinauslaufen. Auch hier mögen einige Beispiele uns mit
den ersten Schritten auf diesem Gebiete bekannt machen. Ahmes
stellt die Aufgabe, 100 Brote an 5 Personen in arithmetischer
Progression so zu verteilen, daß die zwei ersten Personen, welche
die geringeren Anteile erhalten, zusammen 1/7 von dem bekommen,
was auf die 3 übrigen Personen entfällt. Ahmes setzt zunächst
das kleinste Glied gleich 1 und sagt dann ohne Begründung:
»Mache, wie geschieht, den Unterschied gleich 51/2«. So erhält
er die arithmetische Reihe: 1, 61/2, 12, 171/2, 23. Sie genügt
zwar der Bedingung, daß die Summe der beiden ersten Glieder
gleich 1/7 von der Summe der drei letzten ist. Indessen enthält
diese Reihe statt der gegebenen 100 nur 60 Einheiten. Da aber
100 das 12/3fache von 60 ist, verbessert Ahmes den unrichtigen,
aber auch nur vorläufigen Ansatz, indem er jedes Glied der Reihe
mit 12/3 multipliziert. Er findet so ganz richtig die allen Bedingungen
entsprechende Reihe 12/3, 105/6, 20, 291/6, 381/3.

Bei einer anderen Aufgabe schimmert schon die Kenntnis der
Summierungsformel23 für die geometrische Reihe durch. Als
Summe der fünf ersten Potenzen von sieben: 7 + 49 + 343 + 2401
+ 16807 wird 19607 gefunden. Dies geschieht nicht nur durch
Addition, sondern indem Ahmes das Produkt von 2801 und 7
bildet. Letzteres Verfahren steht nun in auffallender Übereinstimmung
mit der Summenformel s = ((an - 1)/(a - 1)) · a. Denn für den
vorliegenden Fall ist ((an - 1)/(a - 1)) · a = ((75 - 1)/6) · 7 = 2801 · 7.

Weit verbreitet war bei den Ägyptern wie bei den Griechen
und den übrigen Völkern des Altertums das Rechenbrett (Abacus).
Die Zahlen wurden eingeschrieben oder durch Steinchen, Stifte
oder sonstige Marken bezeichnet24.

Vergegenwärtigt man sich die Wunder der Ingenieur- und
der Baukunst, welche die alten Ägypter schufen, sowie ihre von
Herodot erwähnten Kenntnisse in der Vermessungskunde, so
muß man annehmen, daß die Geometrie bei diesem Volke nicht
minder wie das Rechnen gepflegt wurde.

Höchst wahrscheinlich gab es auch für die Geometrie schon
Lehrbücher von der Art, wie uns der Zufall ein solches in dem
Handbuch des Ahmes für die Arithmetik in die Hände gespielt
hat. Leider ist ein ausschließlich der Geometrie gewidmeter Papyrus
bisher noch nicht entdeckt worden. Indessen hat sich das Handbuch
des Ahmes auch für die Kenntnis des geometrischen Wissens
der Ägypter als eine Fundgrube erwiesen25. In welcher Weise
die Fläche des Kreises ermittelt wurde, haben wir schon erwähnt.
Hier sei noch ein Beispiel für die Dreiecksberechnung
mitgeteilt. Es handelt sich um ein gleichschenkliges Dreieck, dessen
Schenkel 10 und dessen Grundlinie 4 Maßeinheiten lang sind. »Die
Hälfte von 4 wird mit 10 vervielfältigt; sein Flächeninhalt ist es.«
So lautet die Lösung bei Ahmes26. Eine Begründung dieses Verfahrens,
das ja zwar kein richtiges, indessen, wenn die Basis verhältnismäßig
klein ist, ein von der Wahrheit nur wenig abweichendes
Ergebnis liefert, findet sich bei Ahmes nicht.
Seiner Lösung liegt die Formel (b/2) · a zugrunde
(siehe Abb. 1), während die richtige Formel
b/2 · √(a2 - (b2/4)) lautet. Letztere läuft also auf
die Ausziehung einer Quadratwurzel hinaus, ein
Verfahren, das bei Ahmes nirgends vorkommt,
und das er vermutlich auch nicht kannte, so
daß wir eine genaue Berechnung des Flächeninhalts von ihm auch
nicht erwarten dürfen.


[Abb. 1]
Abb. 1.



Handelte es sich um das Ausmessen von weniger einfachen
Figuren, so bedienten sich die Ägypter der Zerlegung durch
Hilfslinien. So hat man alte Zeichnungen gefunden, in denen das
Paralleltrapez auf mehrfache
Weise zerlegt ist (s. Abb. 2).


[Abb. 2]
Abb. 2. Geometrische Elemente in altägyptischen
Verzierungen27.



In den Geräten und Zieraten,
die auf der Kreisteilung
beruhen, kommt die Teilung
in 4 und 8, sowie in 6 und
12 Sektoren vor, während man einer Teilung in 5 und 10 Sektoren
nicht begegnet28.

Nicht nur mit Flächen- und Inhaltsbestimmungen, sondern
auch mit Streckenverhältnissen und den Eigenschaften der Winkel
waren die Ägypter zur Zeit des mittleren Reiches schon bis zu
einem gewissen Grade vertraut. Auch die Konstruktion des rechtwinkligen
Dreiecks aus den Strecken 3, 4 und 5 scheint ihnen
schon sehr früh bekannt gewesen zu sein, wenn sie auch nicht
durch mathematische Ableitung, sondern als Erzeugnis der Erfahrung
in ihren Besitz gelangt sein werden29.

Um die große Genauigkeit zu erklären, die uns bei den Pyramiden
nicht nur in den Abmessungen des ganzen Bauwerkes, sondern
auch in der Bearbeitung der einzelnen Steine begegnet, muß man
bei den alten Ägyptern schon einige Bekanntschaft mit den Grundlehren
der Ähnlichkeitslehre und der Trigonometrie voraussetzen.
Dafür sprechen auch die Abschnitte, die Ahmes in seinem Handbuch
dem Pyramidenbau widmet. In diesen Abschnitten begegnet
uns nämlich ein Ausdruck30, der wahrscheinlich das Verhältnis der
halben Diagonale zur Seitenkante der Pyramide bedeutet, also dem
Cosinus des Winkels, den diese beiden Linien bilden, entsprechen
würde. Dieses oder ein entsprechendes Verhältnis muß den Bauleitern
und Steinmetzen stets gegenwärtig gewesen sein, da sich
die genaue Übereinstimmung der Winkel, welche die Kanten mit
dem Erdboden bilden, sonst nicht erklären läßt.

In Anbetracht dieser frühen Entwicklung der Geometrie muß
es auffallen, daß die Ägypter die Kunst des perspektivischen
Zeichnens noch nicht entwickelt haben, wie aus ihren Reliefs und
Wandgemälden, die in so großer Fülle und in solch vortrefflichem
Zustande auf unsere Zeit gelangt sind, hervorgeht.

Das Handbuch des Ahmes beweist, daß die Mathematik fast
zwei Jahrtausende vor Beginn unserer Zeitrechnung in Ägypten
schon eine hohe Entwicklungsstufe erreicht hatte. Dabei ist noch
zu berücksichtigen, daß sich in dieser Urkunde manche Fehler
finden, welche die Vermutung nahe legen, daß es sich hier nur
um eine Schülerarbeit handelt. An die Mathematik der Ägypter
haben zunächst die Griechen angeknüpft. Die ägyptische Stammbruchlehre
läßt sich sogar über die Zeit der Araber hinaus, bis
in das deutsche Mittelalter verfolgen. Ferner ist die Beweisform
des Euklid, der wir noch heute folgen, ägyptischen Mustern nachgebildet31.

Wie auf dem Gebiete der Wissenschaften, so haben die
Ägypter auch auf dem Gebiete der Technik Grundlegendes geschaffen.
Vergegenwärtigt man sich ihre Leistungen auf diesem
Gebiete, so erscheint es durchaus berechtigt, von einer Ingenieurtechnik
und einer Ingenieurmechanik schon bei den alten Ägyptern
zu reden32. Durch ähnliche Bedingungen hervorgerufen, entstanden
diese Zweige menschlichen Schaffens bei den Bewohnern des Zweistromlandes,
um dann ihre weitere Entwicklung zu erstaunlichen
Leistungen bei den Griechen und den Römern zu erfahren.

Die Ingenieurtechnik entstand im steten Kampfe des Menschen
mit den Kräften der Natur und durch sein Bestreben, sich nicht nur
gegen diese Kräfte zu behaupten, sondern sie sich dienstbar zu
machen. Die frühesten Aufgaben der Ingenieurtechnik betrafen
das Wasser in allen seinen Formen und Wirkungen. Durch alle
Mittel der künstlichen Bewässerung gelang es den Ägyptern und
den Babyloniern, ihre Wohnsitze zu Kornkammern für die Alte
Welt zu machen. Mit der Pflege und mit der Vernachlässigung
der hierfür geschaffenen Einrichtungen stieg und sank die Bedeutung
jener Länder und ihrer Bewohner. Da dem Unterlauf
des Nils, sowie Mesopotamien der Regen fast ganz fehlt, so ließ
sich der Ackerbau in diesen Landstrichen nur dadurch heben,
daß ein verwickeltes System von Stauwerken und Kanälen unter
Anpassung an die wechselnde Wassermenge der Flüsse geschaffen
wurde.

Aufgaben ganz anderer Art erwuchsen der Ingenieurmechanik
schon im Altertum aus dem Bemühen, das Wasser als Verkehrsmittel
zu benutzen, Wasserwege zu schaffen. Das Großartigste,
was uns auf diesem Gebiete im alten Ägypten begegnet, ist die
Herstellung einer Verbindung zwischen dem Mittelländischen und
dem Roten Meer. Man ist geneigt, die Idee und die Ausführung
dieses Projektes als etwas ganz Neuzeitliches zu betrachten, und
dennoch sind der Plan und seine Verwirklichung uralt. Schon
zur Zeit Ramses des Zweiten, um 1300 vor Christi Geburt, bestand
ein Kanal, welcher den mittelsten der kleinen, auf der
Landenge von Suez befindlichen Seen mit einem etwa 70 km westlich
fließenden Arm des Nils verband. Was lag näher als der
Gedanke, eine Fortsetzung nach dem Roten Meere zu schaffen und
so zwei Weltmeere, wenn auch durch die Vermittelung eines
Flusses, in Verbindung zu setzen? Unter den Ptolemäern und
den Arabern wurde diese Wasserstraße ihrer Bedeutung entsprechend
gut im Stande gehalten. Erst vom 8. Jahrhundert
n. Chr. an verfiel der Kanal, welcher dem später infolge der Entdeckungsreisen
aufkommenden Weltverkehr auch nicht genügt
haben würde.

Geradezu rätselhaft sind die technischen Leistungen, die uns
im alten Ägypten dort begegnen, wo es sich um die Fortbewegung
gewaltiger Lasten handelt. Auf weite Strecken wurden Steinmassen
fortgeschafft, deren Gewicht sich auf 3–400 Tonnen beziffert.
Das Aufrichten der aus einem einzigen Granitblock gemeißelten,
bis zu 30 m hohen, ein Gewicht von 3–400000 kg
besitzenden Obelisken würde selbst der heutigen Technik große
Schwierigkeiten bereiten33. Über die Ausführung bestehen nur
Vermutungen. Daß es dabei an maschinellen Hilfsmitteln nicht
fehlte, unterliegt indessen keinem Zweifel. Ungeheure Sklavenheere
ersetzten zwar im Altertum bis zu einem gewissen Grade
die Maschinen. Dies allein genügt indes nicht zur Erklärung
solcher Leistungen. Es mußten intelligente Führer, die mit der
Konstruktion und der Handhabung mechanischer, wenn auch nur
empirisch beherrschter Mittel vertraut waren, hinzukommen.

Auch mit der Metallbereitung waren die Ägypter früh bekannt.
Um die Zeit des Menes (3300 v. Chr.) war das Kupfer
schon ziemlich verbreitet. Es wurde besonders auf der Halbinsel
Sinai gewonnen. Silber und Eisen waren fast ebenso früh bekannt.

Bis zum Jahre 3000 etwa haben die Ägypter reines Kupfer
verwandt. Von diesem Zeitpunkt an haben sie das Kupfer mit
Zinn legieren gelernt.

Das erste Metall, das die Völker der Alten Welt kennen und
bearbeiten lernten, war ohne Zweifel das Gold. Für die Ägypter
kam als Fundort besonders das Bergland zwischen dem Nile und
dem Roten Meer in Betracht. Auch Arabien war reich an Gold.
An den Küsten des Roten Meeres wird wohl auch Salomos Goldland
Ophir zu suchen sein.

Eigentümlich ist dem ägyptischen Wesen, daß es vorwiegend
auf das Praktische gerichtet war. Die alten Ägypter besaßen
eine hochentwickelte Heilkunde; sie waren geschickt im Feldmessen
und im Rechnen. Sie haben sich schon gut am Himmel
zu orientieren verstanden. Die Sterne zu deuten, wie es die
Babylonier taten, lag ihnen jedoch fern.



Die babylonisch-assyrische Kultur.

Viel später als die Kultur der alten Ägypter ist diejenige
der Babylonier auf Grund der archäologischen Durchforschung
ihres Landes bekannt geworden. Auch hier lieferten die zwischen
den Ruinen untergegangener Städte aufgehäuften oder verschütteten
Trümmer eine bei weitem zuverlässigere und wertvollere
Ausbeute als die auf uns gekommene, die Babylonier betreffende
Literatur.

Das älteste Volk Mesopotamiens, von dem wir Kenntnis besitzen,
sind die Sumerer. Man nimmt an, daß sie zur mongolischen
Rasse im weiteren Sinne gehörten. Es würde danach ein
gewisser Zusammenhang zwischen der ältesten ostasiatischen und
der ersten Kultur Vorderasiens bestanden haben. Der Beginn
der letzteren wird bis in das 5. Jahrtausend v. Chr. zurückverlegt.

Um das Jahr 3000 drang ein Volk semitischer Abstammung
in Mesopotamien ein. Bis in jene Zeit hinauf besitzen wir geschriebene
Urkunden, die allerdings über die Eroberung selbst
nichts besagen34. Wie in Ägypten entstanden zuerst einzelne
kleine Reiche, die später vereinigt wurden. Als der älteste König
des gesamten Babyloniens wird der um 2200 v. Chr. lebende
Hammurabi genannt.

Wie später in Europa das Lateinische, so blieb in Vorderasien
das Sumerische als die Sprache des älteren Kulturvolkes
lange Zeit erhalten und für wissenschaftliche Zwecke im Gebrauch.
Die frühzeitige, hohe Entwicklung des geistigen Lebens der Babylonier
erkennen wir daraus, daß dieses Volk sich schon gegen das
Ende des dritten Jahrtausends v. Chr. mit grammatischen Studien,
wichtigen Rechtsfragen und vor allem mit der aufmerksamen Erforschung
der Himmelserscheinungen beschäftigte.

Daß die Beziehungen des babylonischen Reiches bis nach
Ägypten reichten, beweisen die erwähnten, aus dem 16. Jahrhundert
v. Chr. stammenden Tell el-Amarna35-Funde, unter denen sich
Briefe des Königs von Babylonien an den ägyptischen Herrscher
Amenophis IV. befinden. Neben dem babylonischen und dem
ägyptischen bestand in Kleinasien das Reich der Hettiter (Chatti)36.
Daß auch Griechenland mit dem alten Orient in engen Beziehungen
stand, hat die neuere archäologische Forschung gleichfalls dargetan.
Die Vermittlung erfolgte insbesondere durch die Phönizier,
die bis zum Jahre 1300 v. Chr. im Besitz von Kreta waren und
damals das Ägäische Meer beherrschten.

Um 1300 v. Chr. eroberten die Assyrer das Zweistromland.
Sie haben es durch ausgedehnte Bewässerungsanlagen gehoben,
über die uns Herodot berichtet hat37. Nicht minder wurde
die Wissenschaft gepflegt. Besonders seit der Zeit des Assyrerkönigs
Assurbanipal oder Sardanapal (7. Jahrhundert v. Chr.)
entwickelte sich die Astrologie zur astronomischen, auf steten und
genauen Beobachtungen fußenden Wissenschaft. Mit der Entdeckung
der Bibliothek dieses Königs gelangte auch ein großes
babylonisches Werk über die Astrologie ans Tageslicht38, das seitdem
die wichtigste Quelle für die astronomischen Kenntnisse der
älteren babylonischen Zeit bildet.

Die in Ninive, Babylon und an anderen Stätten in neuerer Zeit
durch die Ausgrabungen der Engländer, Amerikaner und neuerdings
auch der Deutschen in großer Menge an das Tageslicht geförderten
Schriftdenkmäler sind gebrannte Tontafeln, auf denen die
Schriftzüge als keilförmige Eindrücke eingeritzt sind (s. Abb. 3).



Ihre Entzifferung gelang erst, seitdem man (1835) mehrsprachige
Texte entdeckte. Für diese Entzifferung und damit für
die Erforschung der babylonischen und assyrischen Geschichte sind
die Inschriften grundlegend gewesen, die sich in den Ruinen der
persischen Königspaläste in Persepolis und Susa befinden. Heute
sind Hunderttausende von Keilschrifttafeln zutage gefördert39.
Eine ganze Bibliothek entdeckte 1848 der englische Altertumsforscher
Layard40.

Für die Kenntnis der ältesten Entwicklung der Mathematik
sind die sogenannten »Nippurtexte« von großer Wichtigkeit. Sie
umfassen etwa 50000 Keilschrifttafeln, die in dem Tempel zu
Nippur aufbewahrt und durch amerikanische Ausgrabungen ans
Tageslicht gefördert wurden. Die »Nippurtafeln« sind in der
Zeit von 2200–1350 v. Chr. entstanden. In Nippur wurden, wie
die Texte bezeugen, nicht nur Mathematik, sondern auch Astronomie
und Heilkunde betrieben41. Aus den gefundenen Multiplikationstafeln
geht hervor, daß die Babylonier das Prinzip des
Stellenwertes kannten, allerdings ohne sich der Null zu bedienen42.

Es ist anzunehmen, daß die Keilschrift in ähnlicher Weise
aus einer hieroglyphischen oder Bilderschrift entstanden ist, wie
es mit der hieratischen Schrift der Ägypter der Fall war. Durch
Keilstriche wurden auch die Zahlen bezeichnet. Der Vertikalkeil
Symbol: Keil mit dickem Ende oben
bedeutete die Einheit. Zehn wurde durch zwei einen Winkel bildende
Keile ausgedrückt Symbol: zwei am dicken Ende verbundene Keile
 und weitere Zahlen durch Nebeneinanderstellung
dieser beiden Elemente gebildet. Für hundert war
ein besonderes Zeichen, nämlich ein Vertikalkeil in Verbindung mit
einem rechts davon stehenden Horizontalkeil im Gebrauch
Symbol: Vertikalkeil neben nach rechts weisendem Keil
.
Größere Zahlen wurden meist durch Nebeneinanderstellen, aber
auch durch Vervielfältigung gebildet, indem die Zahl links von dem
Zeichen als Faktor auftrat. Tausend z. B. wurde
Symbol: Keilwinkel, dann Vertikalkeil, dann Horizontalkeil nach rechts
, also 10 mal
hundert geschrieben. Tausend selbst wird wieder mit Koeffizienten
versehen, um größere Zahlen auszudrücken, so daß z. B.
Symbol: 2 Keilwinkel, dann Vertikalkeil, dann Horizontalkeil nach rechts
nicht etwa 20 mal hundert, sondern 10 mal tausend, also 10000
bedeutet. Es ist also eine Vervielfältigung von Einheiten verschiedener
dekadischer Ordnung, die uns bei den Babyloniern begegnet.
Auch in der Bibel wird dieses Verfahren, in offenbarer
Anlehnung an das babylonische, zur Abschätzung großer Mengen
gebraucht43.

Die Keilschrifttafeln besaßen vor den Papyrusrollen den Vorzug,
daß sie so gut wie unzerstörbar waren, zumal wenn sie gebrannt
wurden.

Ein sehr reiches Material förderte die Entdeckung der Bibliothek
Assurbanipals (Sardanapals) durch Layard (s. vor. Seite) zutage.
Dieser König (668–626) unterhielt eine Bibliothek, für die
er zahlreiche Werke anderer Archive, die bis auf das Jahr 1900
v. Chr. zurückgehen, abschreiben ließ. Von dieser Sammlung sind
etwa 25000 Tafeln auf uns gekommen. Sie sind die wichtigste
Fundstelle der babylonisch-assyrischen Literatur. Für die Geschichte
der Wissenschaften sind sie dadurch besonders wertvoll,
daß sie manches Bruchstück mathematischer, medizinischer und
astrologischer Werke enthalten. Bei der Eigenart und Unvollständigkeit
dieser Urkunden kann es nicht wundernehmen, wenn
sich im Beginn ihres Bekanntwerdens auch manche unhaltbare
Kombination auf ihnen aufgebaut hat.

Die Bibliothek Sardanapals befindet sich heute im Britischen
Museum. Sie wurde besonders in den letzten Jahrzehnten des
19. Jahrhunderts in Ninive ausgegraben und enthält allein etwa
4000 Tafeln mit astrologischen Aufzeichnungen. Seitdem erkannte
man mit Bestimmtheit, daß die Astrologie auf die Babylonier und
die Assyrer zurückgeht, während man früher darüber nur die Nachrichten
der griechisch-römischen Literatur (z. B. Diodor, Bibliotheca
historica 2, 29 u. f.) besaß. Die astrologischen Keilschriftfunde
der Bibliothek Sardanapals sind die weitaus wichtigsten, die
man kennen gelernt hat.

Die Mathematik der Babylonier.

Außer der dezimalen Schreibweise findet sich bei den Babyloniern
eine andere, die auf dem Sexagesimalsystem beruht und
mit der Teilung des Kreisumfanges durch Abtragen des Radius,
sowie der Einteilung des Jahres in 360 Tage zusammenhängt. Die
Auffindung und die Entzifferung von Keilschrifttafeln hat bewiesen,
daß das Sexagesimalsystem von den Babyloniern schon unter Berücksichtigung
des Prinzips des Stellenwertes angewandt wurde.
So enthält eine Tafel, die 1854 bei Senkereh gefunden wurde, die
ersten 60 Quadratzahlen in folgender Anordnung:



	 
	1
	ist
	das
	Quadrat
	von
	1


	 
	4
	»
	»
	»
	»
	2



	 
	9
	»
	»
	»
	»
	3



	Anstatt
	 64
	»
	»
	»
	»
	8 usw.



	heißt es aber44
	1 + 4
	»
	»
	»
	»
	8



	 
	1 + 21
	»
	»
	»
	»
	9



	 
	1 + 40
	»
	»
	»
	»
	10




Dies ist nur verständlich, wenn die 1 vor 4, 21 und 40 als
sexagesimale Einheit höherer Ordnung, nämlich als 60 aufgefaßt
wird.

Ein anderes Täfelchen von Senkereh enthält die Kubikzahlen
von 1 bis 32 unter Anwendung des Sexagesimalsystems und des
Prinzips des Stellenwertes. Ob für fehlende Einheiten ein besonderes
Symbol, also etwas, das der Null entspricht, gebraucht wurde,
ist nicht ersichtlich, weil unter den Kubikzahlen von 1 bis 32 keine
vorkommt, die nur aus Einheiten der ersten und dritten Stufe zusammengesetzt
ist45. Neben ganzen, nach dem Sexagesimalsystem
gebildeten Zahlen kommen auch Sexagesimalbrüche vor.

Während die Ägypter dem Zähler ihrer Brüche den konstanten
Wert 1 beilegten, begegnet uns in den Brüchen der Babylonier
der konstante Nenner 60 oder 3600 (60 × 60). Die Brüche 1/2
oder 1/3 wurden durch 30/60 oder 20/60 ausgedrückt und eine der
Dezimalbruchform ähnliche Schreibweise benutzt46.

Das Sexagesimalsystem nahmen später die griechischen Astronomen
an. Ihrem Beispiele folgten die Araber und das Mittelalter,
bis endlich in der Neuzeit die dezimale Schreibweise
aufkam.

Die für die Geschichte der Mathematik so wichtigen Tafeln
von Senkereh dürften etwa um dieselbe Zeit entstanden sein, in
der das mathematische Handbuch des Ahmes in Ägypten verfaßt
wurde.

Die Rechenkunst der Chaldäer war, nicht nur nach den
gefundenen Schriftdenkmälern, sondern auch nach griechischen
Quellenschriften zu urteilen, eine uralte. So heißt es bei Theon
von Smyrna47, die Ägypter hätten bei der Untersuchung der
Planetenbewegungen gezeichnet, die Chaldäer dagegen gerechnet,
und von diesen beiden Völkern hätten die griechischen Astronomen
die Anfänge ihrer Kenntnisse erhalten. Daß indessen auch die
geometrischen Kenntnisse der Babylonier nicht gering waren, ist
aus ihren Wandzeichnungen und ihrer hochentwickelten Baukunst
– wandten sie doch bereits lange vor den Etruskern Bogengewölbe
an – zu schließen. So findet sich die Sechsteilung des Kreises
als bewußte geometrische Konstruktion; eine Tontafel geometrischen
Inhalts enthält sogar die Dreiteilung des rechten Winkels. An
die Sechsteilung des Kreises schloß sich ferner die Teilung des
ganzen Kreisumfanges in 360 Grade.

Der Ursprung der Astronomie.

Nachdem wir die Anfänge der Mathematik kennen gelernt
haben, wenden wir uns den frühesten naturwissenschaftlichen Problemen
zu, an denen sich das mathematische Denken erproben
sollte. Die am Himmel sich abspielenden Vorgänge waren es, die
zuerst den Begriff einer gesetzmäßig verlaufenden Erscheinung aufkommen
ließen. Es ist daher kein Zufall, daß man sich diesen
Vorgängen vor allen anderen mit forschendem Blick zuwandte
und daß die Astronomie neben der Mathematik zu den ersten Betätigungen
des menschlichen Geistes gehört, die Anspruch auf den
Namen einer Wissenschaft erheben können. Auch auf diesem
Gebiete sind nicht etwa die Griechen die Urheber gewesen, sondern
Hand in Hand mit der Entstehung der Mathematik entwickelte
sich bei den Ägyptern und den Chaldäern, begünstigt
durch die wolkenlose Atmosphäre des Niltals und Mesopotamiens,
eine Summe von astronomischen Kenntnissen, die für die Griechen
und die späteren Völker die Grundlage für jeden weiteren Fortschritt
geworden sind.

Die frühesten astronomischen Eindrücke, denen sich der Mensch
selbst auf der tiefsten Stufe seiner Entwicklung nicht entzogen
haben kann, sind die scheinbare tägliche Bewegung der Gestirne, die
im steten Wechsel sich wiederholenden Lichtgestalten des Mondes,
sowie die scheinbare jährliche Bewegung der Sonne mit dem dadurch
bedingten Kreislauf der Jahreszeiten gewesen. Einer etwas
aufmerksameren Beobachtung konnte es nicht entgehen, daß die
Mehrzahl der Sterne ihre Stellung zueinander nicht verändert,
während die Sonne, der Mond und die bald in die Augen fallenden
Wandelsterne an den Fixsternen vorüberziehen.

So unterschieden schon die älteren ägyptischen Sternkundigen
die »nimmer ruhenden« von den »sich nie rührenden« Sternen.
Zu den ersteren zählten sie Jupiter, Saturn, Mars, den sie seiner
Farbe wegen auch den Roten nannten, Merkur und Venus. Die
Gruppierung der Sterne zu Sternbildern als erstes Mittel zur Orientierung
am Fixsternhimmel rührt nicht, wie man früher annahm,
von den Griechen her. Die Sternbilder entstanden vielmehr, wie
die Astronomie überhaupt, im alten Orient.

Ein aus dem ersten nachchristlichen Jahrhundert stammendes
ägyptisches Verzeichnis der Planeten und Tierkreisbilder ist vor
einigen Jahren bekannt geworden48. Es lautet: Das Verzeichnis
der fünf lebenden Sterne:


	Horus (Saturn)

	Horus, der Rote (Mars)

	Stern des Thot (Merkur)

	Gott des Morgensterns (Venus)

	Stern des Ammon (Jupiter).



Die Tierkreisbilder werden genannt »Die zwölf Sterne für
jeden der zwölf Monate«. Es gelang, die ägyptischen Benennungen
für folgende Tierkreisbilder zu identifizieren: Wage, Stier, Zwillinge,
Krebs (?), Löwe, Jungfrau, Schütze (?), Skorpion und Fische.

Schon den ältesten Beobachtern mußte es auffallen, daß hervorragende
Fixsterne bald in der Nähe der untergehenden Sonne
gesehen werden, dann in ihren Strahlen verschwinden, um nach
einiger Zeit vor der aufgehenden Sonne zu erscheinen, und schließlich
wieder in der Nacht zu glänzen.

So gelangte man zu der Erkenntnis, daß die Sonne im Laufe
einer Periode, die sich mit demjenigen Zeitraum deckt, innerhalb
dessen sich die Jahreszeiten abspielen, einen Umlauf am Himmel
vollendet. Diejenigen Sternbilder, durch welche sich das Tagesgestirn
dabei hindurchbewegt, nannte man den Tierkreis.

Unter allen Fixsternen schenkten die alten ägyptischen Astronomen
dem Sirius die meiste Beachtung. Sie nannten ihn Sopd,
woraus die Griechen Sothis gemacht haben. Mit dem heliakischen
Aufgang49 des Sirius, der mit dem Beginn der Nilschwelle zusammenfiel,
ließ man das Jahr anfangen. Man teilte es in zwölf
Monate, von denen jeder dreißig Tage zählte50. Sternwarten befanden
sich in Dendera, Memphis und Heliopolis. Dort wurden
alle deutlich sichtbaren Sterne aufgezeichnet und in ihrer Bewegung
verfolgt. Von den auf diese Weise entstandenen Tafeln sind nur
wenige Trümmer auf uns gelangt. Den Himmel stellte man sich,
wie es später der Verfasser der biblischen Schöpfungsgeschichte
getan, als eine die Erde umgebende Flüssigkeit vor. Auf dieser
ließ man die Gestirne schwimmen. Dementsprechend sehen wir
auf ägyptischen Denkmälern jedes Gestirn, durch seinen Genius
in Menschen- oder Tiergestalt repräsentiert, in einer Barke hinter
dem Sonnengott Osiris herfahren.

Anfangs werden die Ägypter wie wohl alle Völker nach Monaten
gerechnet haben. Daß sie so früh zu einem Sonnenjahr
übergingen, hängt damit zusammen, daß die Nilschwellen, nach
denen sich das Leben in Ägypten regelt, von dem Gang der Sonne
abhängen. Das erste Anschwellen des Niles fiel Jahrtausende mit
dem heliakischen Aufgang des Sirius, d. h. mit seinem Erscheinen
in der Morgendämmerung zusammen51. Mit dem Zeitpunkt, an
dem der Sirius frühmorgens wieder sichtbar wurde, ließen die
Ägypter ihr Kalenderjahr beginnen. Es zerfiel in drei Jahreszeiten
(Überschwemmung, Aussaat, Ernte) von je 4 Monaten zu
30 Tagen. Nach Ablauf dieser 360 Tage wurden 5 Tage eingeschoben,
bevor man das neue Jahr beginnen ließ. Da aber das
Jahr nicht 365, sondern etwa 3651/4 Tage umfaßt, so mußte sich
der Frühaufgang des Sirius alle vier Jahre um einen Tag verschieben,
und erst nach Ablauf von 4·365 Jahren fiel der Frühaufgang
des Sirius wieder mit dem Beginn des bürgerlichen Jahres
von 365 Tagen zusammen. Daß es sich so verhielt, erkennt man
noch aus manchen Grabinschriften, die das bürgerliche und das
Siriusneujahr nebeneinander aufweisen52.

Wie die astronomischen Elemente entstanden sind, hat gleichfalls
die neuere archäologische Forschung dargetan. Die Astronomie
wurde erst dadurch ermöglicht, daß zur Bestimmung von Winkeln
und zur Ausbildung des Ziffernsystems und der Rechenkunst die
Zeitmessung hinzutrat. Als die Erfinder eines Verfahrens, die Zeit
genauer zu messen und einzuteilen, müssen die Babylonier gelten.
Sie bedienten sich dazu der Wasseruhren (Klepshydren)53.

In dem Augenblicke, in dem sich der obere Rand der Sonnenscheibe
am Horizonte zeigte, öffnete man ein mit Wasser gefülltes
Gefäß, das durch Zufluß stets gefüllt blieb. Der Abfluß geschah
tropfenweise in einen Behälter und dauerte solange, bis sich der
untere Rand der Sonnenscheibe vom Horizonte löste. Von diesem
Augenblicke an sammelte man das abtropfende Wasser in einem
zweiten, größeren Behälter, bis die Sonne am folgenden Morgen
wieder aufging. Die Wassermengen in dem kleineren und diejenige
in dem größeren Behälter wurden genau gewogen. Sie ergaben
nicht nur ein bestimmtes Zeitverhältnis, sondern mit einiger
Genauigkeit auch das Verhältnis des scheinbaren Sonnendurchmessers
zum ganzen Kreise. Waren die Wassermengen q und Q, so
ergab (Q + q) : q = 360° : D für den Durchmesser D der Sonne den
Wert von etwa einem halben Grad. Die Babylonier setzten deshalb
das Verhältnis des Sonnendurchmessers zur Ekliptik = 1 : 72054.



Genau würde dieses Verfahren ja nur unter dem Äquator gewesen
sein. Da indessen die Schiefe der Sphäre im Lande der
Chaldäer nicht allzu groß ist, so ergab sich ein für rohe Messungen
genügendes Resultat55. Aus den babylonischen Überlieferungen ist
ferner ersichtlich, daß man das Sonnenjahr zu 365 Tagen rechnete
und selbst die ungleich schnelle Bewegung der Sonne während
eines Jahres bemerkte56.

Den Tag teilten die Chaldäer in 12 Doppelstunden. Die
Doppelstunde wurde erhalten, indem man die Zeit, welche die
Sonnenscheibe gebraucht, um am Himmel um ihren eigenen Durchmesser
vorzurücken, und die man als Doppelminute bezeichnen
kann, dem Sexagesimalsystem gemäß mit 60 multiplizierte.

Dieses durch die Verbindung von Mathematik und Astronomie
gewonnene System der Zeitmessung blieb für die Folge
bestehen, so daß Babyloniens Kulturmission schon allein hieraus
ersichtlich ist. Daß später der Zeitabschnitt, nach welchem man
den Tag einteilte, und dementsprechend die Unterabteilungen jener
Einheit, halbiert wurden, wodurch die heutige Stunde, Minute und
Sekunde entstanden, ist von nebensächlicher Bedeutung.

Die Astronomie wurde von den ältesten Völkern nicht nur
ihres Nutzens halber gepflegt, sie war gleichzeitig Vorbedeutungslehre,
so daß sie infolge der fatalistischen, von der Phantasie
beherrschten Anlage der Orientalen sehr bald in Astrologie ausartete.
Dazu kam, daß jene Wissenschaft besonders von der
Priesterkaste gepflegt wurde, die sich bemühte, ihr Ansehen zu
erhöhen, indem sie ihr Tun und Treiben mit dem Schleier des
Übernatürlichen und Geheimnisvollen umgab.

Die Anfänge der Astrologie, der man einen semitischen Ursprung
zuzuschreiben hat, begegnen uns bei den Sumerern. Besonders
der Venus schrieben sie Bedeutung zu. Auch die Symbole
der Sonne und des Mondes kehren in ihren Urkunden wieder.
Daneben findet sich oft eine Schlange, die vielleicht die Milchstraße
vorstellen sollte. Die Anfänge einer wissenschaftlichen
Astronomie entwickelten sich erst, nachdem der Stamm der Chaldäer
um 1000 v. Chr. in Babylonien eingedrungen war. Von
diesem Volksstamm ging der Name »Chaldäer« auf die babylonische
Priesterschaft über. Wie diese Namensübertragung zustande
kam, ist nicht bekannt57. Man teilte jetzt, zwar immer mit
dem Hauptzweck, die astrologischen Untersuchungen methodischer
zu gestalten, Äquator und Ekliptik in 360 Grade, bediente sich
der Tierkreiszeichen, verfolgte die Wandelsterne und sammelte
zahlreiche Sternbeobachtungen, besonders seit der Regierung Nabonassars
(747–734), die später die Astronomen Alexandriens benutzt
haben, so daß sie uns noch heute im Almagest58 begegnen.
Was vor dem chaldäischen Zeitalter an astronomischen Kenntnissen
bestand, verdient nicht den Namen einer wissenschaftlichen
Sternkunde. Daraus, daß man auf alten steinernen Urkunden mitunter
ein Sternbild mit
dem Bildnis einer Gottheit
vereinigt findet, darf man
keine allzuweit gehenden
Schlüsse ziehen59.

Es kann nicht wundernehmen,
daß uns unter
den astrologischen Planetenbeobachtungen
am
häufigsten solche über die
Venus begegnen. Ist sie
doch, von Mond und Sonne
abgesehen, das einzige Gestirn,
das mitunter am
Tage, selbst um Mittag,
wahrgenommen wird. Die
Annäherung der Venus
an den Jupiter, den Mars
und den Saturn, ihr Eintritt in den Hof des Mondes, ihr Verschwinden
und ihre Wiederkehr galten als bedeutungsvolle Ereignisse.
Daß die Venus als Abend- und als Morgenstern dasselbe
Gestirn ist, wußten die Babylonier schon in der älteren Periode
ihrer Astronomie, d. h. um 2000 v. Chr. (s. Abb. 3.)


[Abb. 3]
Abb. 3. Keilschriftprobe.



Dilbat ina sensi adi Istar kakkabi

Dilbat ina âribi Bilit ili



Die Übersetzung lautet:


Die Delephat bei aufgehender Sonne ist die Istar unter den Sternen,

Die Delephat bei untergehender Sonne ist die Beltis unter den Göttern.



Dies bedeutet, daß die Delephat, d.i. die Venus,
als Morgenstern der Stern der Istar-Astarte und
als Abendstern der Stern der Beltis-Baaltis ist.


(III. Rawlinson 53, 36. 37.)








An Fixsternen und Sternbildern zählen die Texte nach den
bisherigen Feststellungen etwa 200 auf. Darunter begegnen uns
schon früh als wichtigste gewisse Tierkreisbilder (Stier, Löwe,
Zwillinge). Die Zuweisung von zwölf Tierkreisbildern an ebensoviel
Regionen der Ekliptik findet sich indessen erst in späteren
rein astronomischen Texten60.

Neben den Keilschrifttafeln (s. Abb. 4) sind auch die Darstellungen,
die sich auf Grenzsteinen, Reliefs und Grabdenkmälern61
finden, zu erwähnen. Sie gehen bis ins 14. Jahrhundert zurück.

Der hier wiedergegebene Grenzstein umfaßt 16 Symbole. Auf
der dargestellten Seite befinden sich zu oberst die Venus, dann
die Mondsichel und daneben die Sonne. Die linke Seite nimmt
eine thronende Gottheit ein, zu deren
Füßen ein Hund sitzt. In der Kopfhöhe
sehen wir einen Skorpion und darunter in
der Höhe der Arme eine Lampe.

Regelmäßige Beobachtungen der Bahnen,
welche die Planeten am Fixsternhimmel
beschreiben, setzen erst um 750 ein. Später
werden die fünf Planeten bestimmten Gottheiten
zugeteilt und gelten als »Lenker der
Schicksale«. Seitdem ist die Sternbeobachtung
von Astrologie und Fatalismus
beherrscht und allein diese Periode ist es,
von der die alten Schriftsteller Herodot
(um 450 v. Chr.), Diodor (um 45 v. Chr.),
Plinius (70 n. Chr.) berichten62.


[Abb. 4]
Abb. 4. Babylonischer Grenzstein.



Seit der Erschließung der Keilschriftfunde
(die erste Übersetzung von Keilschrifttafeln
astronomischen Inhalts erschien
im Jahre 1874) wurde nachgewiesen,
daß manche Namen von Sternbildern, in
der ihnen von den Griechen und uns beigelegten
Bedeutung, schon bei den Babyloniern
vorkamen. In Mesopotamien aufgefundene Grenzsteine
besitzen sogar graphische Darstellungen der Tierkreiszeichen, deren
wir uns noch jetzt in Sternatlanten bedienen63. Wie es noch
heute geschieht, teilten die Chaldäer den Tierkreis in 12 Sternbilder
ein. Unter diesen begegnen uns die Wage, der Widder,
der Stier, die Zwillinge, der Skorpion und der Schütze, die wir
noch besitzen. Die übrigen Bilder haben sich geändert. Von
Babylon hat sich die Zwölfteilung der Sonnenbahn dann nach
Ägypten und nach Griechenland ausgebreitet. So wurde im Anfange
des 19. Jahrhunderts in Dendera (Oberägypten) an der
Decke eines Tempels eine Darstellung des Tierkreises aufgefunden,
die in Paris aufbewahrt wird. Die Tierkreiszeichen sind hier
den ägyptischen Bildern eingefügt (Abb. 5). Man schrieb diesem
Dokumente anfangs ein sehr hohes Alter zu. Doch gilt es heute
als ausgemacht, daß der Tierkreis von Dendera aus der Zeit der
Römerherrschaft stammt. Man nimmt ferner an, daß die Griechen
ihre Zeichen von den Chaldäern übernahmen und daß die Ägypter
die chaldäischen Zeichen mit ihren eigenen Bildern in Verbindung
setzten.


[Abb. 5]
Abb. 5. Der Tierkreis von Dendera.


Wi = Widder; Str = Stier; Z = Zwillinge; K = Krebs; L = Löwe;
J = Jungfrau; W = Wage; Sk = Skorpion; Sch = Schütze; Ste = Steinbock;
Wt = Wasserträger; F = Fische.




Für die astrologische Richtung64 der ältesten Astronomie
spricht ein chaldäisches Literaturdenkmal, das etwa zu derselben
Zeit entstanden ist, als in Ägypten das älteste auf uns
gelangte mathematische Lehrbuch geschrieben wurde (um 1700
v. Chr.). Es handelt sich um einen mit astrologischen Prophezeiungen
versehenen Vorbedeutungskalender, den die moderne Orientforschung
entziffert hat65. Dieser Kalender enthält Voraussagen
von Finsternissen nebst Andeutungen, welche Ereignisse die Folge
jener Finsternisse sein würden.

In besonders hohem Grade werden ungewöhnliche, die Menschheit
in abergläubische Furcht versetzende Himmelserscheinungen,
wie Finsternisse und Kometen, die Aufmerksamkeit auf die Sternenwelt
gerichtet haben. Bezüglich der Finsternisse und der Kometen
wurden auch zuerst Aufzeichnungen gemacht. Sie reichen bei
den Chinesen, den Ägyptern und den Chaldäern Jahrtausende
vor den Beginn unserer Zeitrechnung zurück. Welcher Zeitraum
mag verflossen sein, bis die Chaldäer endlich die Regel erkannten,
daß die Wiederkehr der Finsternisse innerhalb 6585 Tagen erfolgt.
Für das hohe Alter der orientalischen Astronomie spricht auch
die Erzählung, daß Aristoteles66 die Begleiter Alexanders des
Großen bat, in Babylon nach den alten astronomischen Beobachtungen
der Chaldäer zu forschen. Daraufhin sollen denn auch
Ziegel nach Griechenland gelangt sein, auf welchen Nachrichten
über 2000 Jahre vor Alexander zurückreichende Beobachtungen
eingegraben waren67. Die chinesischen Nachrichten über Kometen
reichen wahrscheinlich ebensoweit zurück. Und die astronomischen
Jahrbücher der Ägypter endlich berichten von nicht weniger
als 373 Sonnen- und 832 Mondfinsternissen, die vor Beginn der
alexandrinischen Periode beobachtet wurden68.

Die Dauer eines Umlaufs der Sonne wurde in Ägypten wie
in Babylon anfangs zu 12 Monaten, jeder zu 30 Tagen, also zu
360 Tagen gerechnet. Jeder Monat zerfiel in 3 Dekaden, das
Jahr somit in 36 Dekaden, denen 36 hervorragende Einzelsterne
und Sternbilder zugeteilt waren. Die Abweichung eines Zeitraums
von nur 360 Tagen von dem tropischen, auf 3651/4 Tagen sich
belaufenden Jahre war jedoch so groß, daß sie schon in der
ältesten Zeit auffallen mußte. Man schaltete daher nach jedem
Jahre 5 Tage ein, die man »die übrigen Tage« nannte. Diese
Änderung der Zeitrechnung erfolgte jedenfalls schon während des
alten Reiches, ja sie wird von den Ägyptern selbst in die Zeit
vor Mena zurückverlegt. Aber auch nach dieser Einrichtung bemerkten
die Ägypter nach längerer Zeit, daß das Jahr zu kurz
bemessen sei und infolgedessen eine Verschiebung der Feste eintrat.
Diese Beobachtung führte dann zu einer 238 v. Chr. in
Kraft tretenden Anordnung69, nach welcher jedes vierte Jahr zu
366 Tagen gerechnet werden sollte, »damit es nicht vorkommt,
daß einige der öffentlichen Feste, die man im Winter begeht, dereinst
im Sommer gefeiert werden«.

Die Ägypter sind also dasjenige Volk, denen wir die Einrichtung
des Schaltjahres verdanken. Die astronomischen Ratgeber,
welche Cäsar bei seiner Kalenderverbesserung vom Jahre 46 v. Chr.
zu Rate zog, kannten nämlich die in Ägypten getroffene Einrichtung.
Dieser Umstand schmälert jedoch keineswegs das Verdienst
Cäsars; ihm verdankt das Abendland die bis ins 16. Jahrhundert
dauernde Feststellung seiner Zeitrechnung, die so sehr in Unordnung
geraten war, daß im Jahre 46 v. Chr. nicht weniger als 85
fehlende Tage eingeschaltet werden mußten.

Bis in das 19. Jahrhundert beschränkte sich unser Wissen
von der Astronomie des Altertums im wesentlichen auf dasjenige,
was uns die Griechen davon übermittelten. Einen weit tieferen
Einblick in die Entstehung der Astronomie hat uns die Entzifferung
der Keilschriftfunde gebracht, in denen die Chaldäer ihre
astronomischen Kenntnisse niedergelegt haben70. Heute gilt als
sicher, daß die Babylonier den Äquator und die Ekliptik, die
meisten Sternbilder des Tierkreises und der übrigen Regionen des
Himmels, sowie die Wandelsterne festgestellt hatten und daß sie
die Sterne systematisch beobachteten, lange bevor die Griechen
dazu übergegangen waren71.

Zuerst wurde von der Keilschriftforschung Capella (ein Fixstern
erster Größe im Fuhrmann) aus Abbildungen identifiziert.
Dann geschah dasselbe für zahlreiche Sterne der Ekliptik. Sehr
alt sind nicht nur die Tierkreiszeichen, die man auf Grenzsteinen
aus dem 12. Jahrh. v. Chr. auffand, sondern auch die Einführung
der etwa 30 Planeten- und Mondstationen, deren Gebrauch von
Babylon wahrscheinlich nach Indien und nach China gewandert
ist72.

Ferner begegnen uns schon in sehr alten Keilschrifttexten
Namen für die Planeten. Sie sind mit bestimmten Gottheiten in
Verbindung gesetzt, so Venus mit Istar (Astarte?), Mars mit dem
Kriegsgott. Letztere Zuweisung begegnet uns bekanntlich fast
immer wieder und ist aus der rötlichen Farbe des Gestirns erklärlich.

Die Planetenbeobachtungen der Babylonier beschränken sich
im wesentlichen auf die Angabe der Stellung zu den Sternbildern,
der Oppositionen und der Kehrpunkte, sowie der heliakischen
Auf- und Untergänge. Ein Beispiel73 ist folgendes: »Im 7. Jahre
des Kambyses, am 22. Abu des Jahres 523 v. Chr. befand sich
Jupiter im ersten Teile von Siru (der Jungfrau) im heliakischen
Untergange.«

Die Finsternisse und die Kometen wurden frühzeitig als Vorbedeutungszeichen
von ganz besonderer Wichtigkeit betrachtet und
aus diesem Grunde mit großer Aufmerksamkeit verfolgt. Es finden
sich auch Berichte über die Stellung, die bestimmte Planeten
während einer Finsternis einnahmen. Solche, aus astrologischem
Interesse unternommenen Aufzeichnungen gehen außerordentlich weit
zurück. Aus ihnen entwickelte sich ein regelmäßiger Beobachtungsdienst74,
der bis ins 8. Jahrhundert v. Chr. zurückreicht und sich
nach der Regierungszeit Sardanapals, während des neubabylonisch-chaldäischen
Reiches, wie die jüngsten Aufschlüsse75 ergeben haben,
zu hoher Blüte entfaltete.

Das erwähnte, der Bibliothek Sardanapals entstammende
astrologische Werk enthält76 Listen von Fixsternen, Angaben über
Planeten, Kometen, Meteore, Verfinsterungen usw. Doch scheint
weniger Wert auf die Tatsachen als auf die ihnen zugeschriebene
Bedeutung gelegt zu sein77. Seit 700 v. Chr. zeigt sich aber deutlich
das Bestreben, die Bewegungen der Himmelskörper mit möglichster
Genauigkeit räumlich und zeitlich zu verfolgen. Die Winkel
werden bis auf 6 Minuten, der Zeitablauf bis auf 3/4 Minuten
richtig bestimmt78. Die Zeitunterschiede zwischen Sonnenuntergang
und Mondaufgang wurden so genau ermittelt, daß die erhaltenen
Angaben noch für die heutige Astronomie von Wert sind. Nach
Kugler, der sich um die Entzifferung der astronomischen Keilschrifttexte
das größte Verdienst erworben hat, war es mit Hilfe
dieser Texte möglich, einen Fehler aufzudecken, den die heutigen
Berechnungen der Mondbewegung aufwiesen. Wie weit sich die
Genauigkeit einer Bestimmung durch die, über lange Zeiträume
fortgesetzte Beobachtung einer periodischen Bewegung steigern
läßt, zeigt folgendes Beispiel. Die Babylonier ermittelten, daß
der Mond in 669 Monaten 72332/360 Umläufe am Fixsternhimmel
zurücklegt79. Daraus ergibt sich für die mittlere Dauer des synodischen
Monats ein Wert von 29d 12h 44' 7,5''. Die heutige Astronomie
berechnet den mittleren synodischen Monat zu 29d 12h 44' 2,9''.
Die Abweichung beträgt also nur wenige Sekunden.

Die mittlere tägliche Bewegung des Mondes, d. h. den Bogen,
den dieses Gestirn durchschnittlich in 24 Stunden durchläuft, bestimmten
die Babylonier80 zu 13° 10' 35''.



Mit gleicher Sorgfalt wurden die Bewegungen der Planeten
verfolgt. Sie galten den Babyloniern gleich Mond und Sonne als
göttliche Wesen und ihre Wanderung durch die Sternbilder des
Tierkreises, den die Babylonier als das »himmlische Erdreich« bezeichneten,
war ihrer Ansicht nach für die Geschichte der Erdbewohner
von ausschlaggebender Bedeutung81. Diesen mythologischen
Grundzug der babylonischen Sternkunde hat schon Diodor
dargestellt. Er schreibt darüber:

»Die Chaldäer82 behaupten, die Welt sei ihrem Wesen nach ewig,
sie habe nie einen Anfang genommen und könne auch niemals
untergehen; aber durch eine göttliche Vorsehung sei das All geordnet
und ausgebildet worden, und noch seien alle Veränderungen
am Himmel nicht Wirkungen des Zufalls, auch nicht innerer Gesetze,
sondern einer bestimmten und unwandelbar gültigen Entscheidung
der Götter. Über die Gestirne haben die Chaldäer seit
langer Zeit Beobachtungen angestellt, und niemand hat genauer als
sie die Bewegungen und die Kräfte der einzelnen Sterne erforscht.
Daher wissen sie auch so vieles von der Zukunft den Leuten vorherzusagen.
Am wichtigsten ist ihnen die Untersuchung über die
Bewegungen der fünf Sterne, die man Planeten heißt. Sie nennen
sie: ‚Verkündiger‘. Dem, der bei uns Saturn heißt, geben sie
als dem ausgezeichnetsten, dem sie die meisten und die bedeutendsten
Weissagungen verdanken, den Namen ‚Sonnenstern‘. Die
vier andern aber haben bei ihnen dieselben Benennungen, wie bei
unseren Sternkundigen: Mars, Venus, Merkur und Jupiter. Verkündiger
nennen sie die Planeten deswegen, weil sie, während
die anderen Sterne von ihrer ordentlichen Bahn nie abirren, allein
ihre eigenen Bahnen gehen und eben damit die Zukunft andeuten
und den Menschen die Gnade der Götter kund machen. Vorbedeutungen,
sagen sie, könne man teils an dem Aufgang, teils an
dem Untergang der Planeten erkennen, manchmal auch an ihrer
Farbe, wenn man aufmerksam darauf achte. Bald seien es heftige
Stürme, die sie anzeigen, bald ungewöhnlich nasse oder trockene
Witterung, zuweilen Erscheinungen von Kometen, Sonnen- und
Mondfinsternissen, überhaupt Veränderungen jeder Art im Luftraum,
welche Nutzen oder Schaden bringen für ganze Völker und
Länder nicht nur, sondern auch für Könige und gemeine Leute.
Dem Laufe der Planeten seien Sterne untergeordnet, welche ‚beratende
Götter‘ heißen. Die eine Hälfte dieser Sterne führe die
Aufsicht in dem Raum über der Erde, die andere unter der Erde.
So überschauten sie, was unter den Menschen und was am Himmel
vorgehe. Je nach 10 Tagen werde von den oberen zu den unteren
einer der Sterne als Bote gesandt und ebenso wiederum einer von
den unteren zu den oberen. Die Bewegung der untergeordneten
Sterne sei fest bestimmt und gehe regelmäßig fort im ewigen
Kreislauf. ‚Fürsten der Götter‘ gebe es zwölf, und jedem von
ihnen gehöre ein Monat und eines der zwölf Zeichen des Tierkreises
zu, durch welche die Bahn der Sonne, des Mondes und der
fünf Planeten gehe. Dort vollende auch die Sonne ihren Kreis in
einem Jahre, und der Mond durchlaufe dort seinen Weg in einem
Monat.«

Die chaldäischen Priester haben ihre astrologische Tätigkeit
auch nach dem Beginn der Perserherrschaft eifrig fortgesetzt.
Ähnlich wie die Mönche der späteren Zeit erblickten sie ihre
Hauptaufgabe darin, daß sie das vorhandene Wissen durch Abschriften
erhielten. Ihr Ansehen beruhte vor allem darauf, daß
sie aus den Sternen Menschen- und Völkerschicksal verkündeten.
Zu diesem Zwecke unterhielten sie in Verbindung mit den Tempeln
Observatorien und an diesen wieder Schulen. Ihre Beobachtungen
leiteten zu gewissen Zahlen, nach denen sie Finsternisse und Sternkonjunktionen
berechneten. Solche Berechnungen sind noch auf
Tontafeln erhalten, z. B. diejenige über die Mondfinsternis vom
16. Juli 523, die in den Almagest übergegangen ist. Nach der
herrschenden Anschauung sollten sich die Götter in den Gestirnen,
besonders in den Planeten verkörpern und letztere die irdischen
Vorgänge bestimmen. Es galt daher, für jede wichtige Handlung
den richtigen Zeitpunkt zu bestimmen und ungünstige Konstellationen
zu vermeiden. Eine Priesterschaft, die es wie die chaldäische
verstand, diesen Glauben zu nähren, besaß dadurch Macht
und Ansehen, sowie die Möglichkeit, sich reiche Mittel zu erwerben83.



Bei den Planeten achteten die Chaldäer vor allem auf die
gegenseitige Stellung, ihre Entfernung von Mond und Sonne, den
Wechsel der Bewegungsrichtung und ihren Kehrpunkt. Man
kann sich leicht vorstellen, mit welcher Spannung die alten Astronomen
z. B. das Verschwinden der Venus in den Strahlen der
Abendsonne (den heliakischen Untergang des Planeten) und ihr
Wiederauftauchen kurz vor Sonnenaufgang (den heliakischen Aufgang
der Venus) verfolgten.

Die Beobachtungen der heliakischen Auf- und Untergänge
bildeten das Fundament der Planetenkunde84. Die Umlaufszeit eines
Planeten ist bekanntlich diejenige Zeit, nach welcher der Planet,
von der Sonne gesehen, wieder bei demselben Fixstern angelangt
ist. Nun läßt sich wohl der geozentrische Ort des Planeten direkt
beobachten, nicht aber der heliozentrische. Dagegen war man in
der Lage, durch die Beobachtung der heliakischen Auf- und Untergänge
wenigstens annähernd die Zeit zu bestimmen, die zwischen
zwei Konjunktionen des Planeten mit der Sonne verläuft, d. h. die
synodische Umlaufszeit zu ermitteln. Ließen sich die Konjunktionen
selbst auch nicht beobachten, so nahmen die Planeten doch
während der heliakischen Auf- oder Untergänge dieselbe relative
Stellung zur Sonne ein.

Um die Wanderung eines Planeten durch die Tierkreisbilder
zu verfolgen, ist kein Gestirn geeigneter als Jupiter. Sein Durchgang
zwischen den Hyaden und den Plejaden z. B. ist ein astronomisches
Schauspiel, das sich den ältesten Beobachtern des
Himmels einprägen mußte. Daß sich der Vorgang nach etwa 12
und beim Saturn nach etwa 30 Jahren wiederholt, mußte frühzeitig
auffallen. Während für diese beiden, von Sonne und Erde
weit entfernten und außerhalb der Erdbahn befindlichen äußeren
Planeten die Umlaufsbewegung, vom geozentrischen und vom heliozentrischen
Standpunkte gesehen, sich annähernd decken, waren
die Erscheinungen für Mars, Venus und Merkur ihrer Nähe wegen
bedeutend verwickelter. Doch ergaben die beiden scheinbaren
Stillstände, die Opposition des Mars und das Verschwinden in den
Sonnenstrahlen auch für diese Planeten eine Periode von steter
Wiederkehr und bestimmter Dauer.



Zur Seleucidenzeit gelangte man sogar zu Planeten-Ephemeriden.
Für Saturn z. B. wurde eine Periode von 59 Jahren, für
Venus eine solche von 8 Jahren ermittelt. Der Fehler in der
ersteren belief sich auf etwa einen halben Grad. Die aus den
Ephemeriden berechnete Bewegung der Venus wich von der beobachteten
sogar nur um 5 Minuten ab85.

Venus galt mit Mond und Sonne als die Beherrscherin des
Tierkreises. Die Symbole dieser Dreieinigkeit erscheinen seit dem
14. Jahrhundert auf den Spitzen der Grenzsteine (s. Abb. 4 auf
S. 26)86. Diese Bedeutung der Venus erklärt sich daraus, daß sie alle
übrigen Planeten an Glanz weit übertrifft. Beeinflußt durch chaldäische
Weisheit nennt daher Plinius die Venus Nebenbuhlerin
von Sonne und Mond, denn sie verbreite ein so helles Licht, daß
es Schatten werfe.

Mit gleicher Sorgfalt wie die Bewegung der Sonne haben die
Babylonier auch die Mondbewegung verfolgt. Welch langer Zeitraum
mag dazu gehört haben, bis ihre Aufzeichnungen jene
Periode von 223 synodischen Monaten erkennen ließen, innerhalb
deren der Mond bezüglich seiner Knoten und seiner Entfernung
von der Erde fast zur selben Stellung zurückkehrt. Jene Periode
von 18 Jahren und 11 Tagen bezeichneten die babylonischen
Astronomen als Saros. Die Kenntnis dieser Periode ermöglichte
ihnen die Voraussage von Finsternissen. Auch Ptolemäos handelt
in seinem Almagest, dem bedeutendsten astronomischen Lehrbuch
des Altertums, von dem wir später noch ausführlich handeln
werden, von mehreren Mondfinsternissen, welche die Chaldäer aufzeichneten.
Die älteste chaldäische Beobachtung einer Mondfinsternis,
die Ptolemäos verwertete, datiert vom Jahre 721 v. Chr. Daß
Ptolemäos nicht auf noch ältere, zweifellos vorhandene chaldäische
Daten zurückgriff, ist wohl daraus erklärlich, daß er den
älteren Angaben keine hinreichende Genauigkeit zuschrieb87. Die
letzten chaldäischen Beobachtungen, die Ptolemäos erwähnt, gehören
der Zeit um 240 v. Chr. an. Sie beziehen sich auf Vergleichungen
von Merkur und Saturn in ihrer Stellung zu den
Fixsternen. Um die erwähnte Zeit hatte indessen schon eine gegenseitige
Durchdringung chaldäischer und griechischer Gelehrsamkeit
stattgefunden. Schrieb doch schon um 280 v. Chr. der Babylonier
Berosos88 über die Geschichte seines Volkes ein Werk in
griechischer Sprache, von dem leider nur Bruchstücke bei anderen
Schriftstellern erhalten sind. Es ist das um so bedauerlicher, als
das Werk manche Mitteilung über die Sternkunde der Chaldäer
enthielt. Auch die jetzt durch die Keilschriftforschung erwiesene,
offenbare Übereinstimmung der biblischen mit der babylonischen
Schöpfungsgeschichte geht schon aus dem Bericht des Berosos
hervor89.

Von den Chaldäern wanderte auch das älteste astronomische
Werkzeug, der Gnomon, nach dem Zeugnisse Herodots nach
Griechenland. Wann dies geschah, läßt sich mit Sicherheit nicht
feststellen, zumal von alten Schriftstellern verschiedenen Personen
(darunter Anaximander um 550 v. Chr.) das Verdienst zugeschrieben
wird, dieses wichtige Werkzeug in Griechenland eingeführt
zu haben.

Der Standpunkt, den die Astronomie bei den Chaldäern schließlich
erreicht hatte, läßt sich in der Kürze wie folgt kennzeichnen90:
Beobachtungen, bei denen die Winkel bis auf 6' und die Zeit bis
auf 40'' genau bestimmt waren, reichten bis ins 7. Jahrhundert v. Chr.
zurück. Der Lauf der Sonne und die ungleiche Länge der Jahreszeiten
waren bekannt. Vielleicht besaß man sogar eine rohe
Kenntnis der Präzession der Nachtgleichen91. Die Länge der
Monate hatte man mit einer Genauigkeit ermittelt, welche der von
Hipparch erreichten gleichkam. Der Begründung der Trigonometrie
war durch eine Art Sehnenrechnung vorgearbeitet, so daß
auch hierin die Chaldäer als die Vorläufer der Alexandriner, insbesondere
des Hipparch, gelten können. Endlich vermochte man
mit Hilfe von Ephemeriden den Lauf des Mondes und der Sonne,
sowie das Eintreten der Finsternisse mit ziemlicher Sicherheit anzugeben.

Die besonders von Winckler vertretene Annahme von dem
hohen Alter der babylonischen Astronomie hat neuerdings Kugler
auf das richtige Maß zurückgeführt92. Nach ihm gab es vor dem
8. Jahrhundert noch keine Himmelsbeobachtungen von wissenschaftlicher
Genauigkeit. Man kann den Babyloniern daher nach Kugler
auch nicht die Entdeckung der Präzession zuschreiben, wie es
Winckler (siehe Anm. 4 S. 36) getan hat.

Erblicken wir das Ziel der Wissenschaft darin, daß man das
Eintreten zukünftiger Erscheinungen mit einem gewissen Grade
von Genauigkeit vorherzusagen vermag, so müssen wir zugeben,
daß die Babylonier diese Stufe auf dem Gebiete der Astronomie
schon erreicht hatten. Allem Anschein nach ruhte das astronomische
Wissen eines Hipparch und eines Ptolemäos, an
welche im 15. Jahrhundert Regiomontan und Koppernikus anknüpften,
in letzter Linie auf den in Babylonien geschaffenen
Grundlagen der Sternkunde93.

Ptolemäos beruft sich 13 mal auf babylonische Beobachtungen.
Sie fallen alle in die Jahre 721–229 v. Chr. Die Astronomie
hat danach wenigstens zum Teil ihren Weg nach Griechenland
über Ägypten genommen94. Auch ihre astronomischen Hilfsmittel
verdankten die Griechen zum Teil den Babyloniern, wie sie auch
die Ekliptiksternbilder, die Einteilung der Ekliptik in 360 Grade
und anderes mehr übernahmen. Durch die Babylonier sind sie
ferner mit der Sarosperiode (s. S. 35), sowie mit der mittleren
täglichen Geschwindigkeit des Mondes (13° 10' 36'') bekannt
geworden.



Die ersten Maße und Gewichte.

Über die von den alten Völkern gebrauchten Maße und Gewichte
hat schon vor 80 Jahren Boeckh, den man als den Begründer
der vergleichenden Metrologie zu betrachten hat, eingehende Untersuchungen
angestellt95. Boeckh kam zu dem Ergebnis, daß die
meisten antiken Systeme von den Babyloniern herstammen, daß
sich bei dieser Entwicklung indessen auch in einem nicht geringen
Grade ägyptischer Einfluß geltend macht. Diese Auffassung hat
denn auch die neuere archäologische Forschung bestätigt und
wesentlich vertieft96.

Die Babylonier fanden nicht nur die Mittel zur Zeitmessung
und ein Zeitmaß, das sich bis auf den heutigen Tag erhalten hat,
sondern sie schufen, wie neuere archäologische Forschungen dargetan,
auch ein Maß- und Gewichtssystem, das für das Altertum
grundlegend wurde.

Die Einheit für die Längenmessung, die Doppelelle, war
9921/3 mm lang. Dies Maß ist neuerdings auf Statuen bei Ausgrabungen
entdeckt worden. Daß die babylonische Doppelelle und
das Sekundenpendel fast übereinstimmen97, ist wohl als Zufall aufzufassen.
Dagegen hat man angenommen, daß die Gewichtseinheit,
die Mine, wie das heutige Kilogramm nach einem bestimmten
Grundsatz aus der Längeneinheit abgeleitet worden sei98.

Wird die Doppelelle nämlich in 10 Teile zerlegt und dieses
Zehntel als Kantenlänge für einen Würfel gewählt, den man mit
Wasser füllt, so kommt das Gewicht dieser Wassermasse einem
Kilogramm sehr nahe, da ja die Doppelelle nur wenig von dem
Meter abwich. Das Gewicht dieser Wassermasse stimmt mit der
Mine (984 g) nahezu überein. Die Hälfte dieses Gewichtes, die
leichte Mine von 492 g, war während des ganzen Altertums gebräuchlich99.




[Abb. 6]
Abb. 6. Altbabylonisches Gewichtsstück.
Nach Layard.




[Abb. 7]
Abb. 7. Wage, einem altägyptischen Totenbuche entnommen.



Mit der Anwendung des Hebels zum Abwägen von Waren,
Heilmitteln usw. waren schon die ältesten Kulturvölker vertraut.
Die Ausgrabungen in Mesopotamien
haben zahlreiche,
mitunter sehr handlich gestaltete
(s. Abb. 6) Gewichtsstücke
zutage gefördert. In
Ägypten hat man nicht nur
solche bis herab zu Stücken,
die wenige Gramm anzeigen,
sondern auch zahlreiche Abbildungen
von Wagen (siehe
Abb. 7) gefunden. Die ägyptischen
Wagen waren sämtlich zweiarmig. An dem oberen Teile
des Gestelles befand sich ein Lot, um die richtige Einstellung der
Wage zu kontrollieren. Die Ägypter müssen es verstanden haben,
schon ziemlich empfindliche Wagen herzustellen. Aus den Rezepten
des Papyrus Ebers geht nämlich hervor, daß man als kleinstes
Gewichtsstück ein solches benutzte, das nur 0,71 g wog100.

Nach den bisher gewonnenen archäologischen Aufschlüssen
haben sich die Ägypter der ungleicharmigen Wage noch nicht bedient.
Daß die Ägypter aber mit der Wirkung des ungleicharmigen
Hebels schon in grauer Vorzeit bekannt waren, beweisen die Wandgemälde
Thebens.

Die auf dem Prinzip des ungleicharmigen Hebels beruhende
Schnellwage begegnet uns zuerst in Italien. Gut erhaltene Exemplare
wurden in Etrurien und in Pompeji ausgegraben101.

Die Anfänge der Metallurgie und anderer chemisch-technischer
Gewerbe.

Nicht nur auf den Gebieten der Mathematik und der Astronomie,
die wir bisher vorzugsweise gewürdigt haben, erlangten die
Babylonier und die Ägypter im großen und ganzen die gleiche
Stufe der Entwicklung, sondern auch im übrigen ist die Höhe
des Wissens und der Kultur im allgemeinen bei den beiden uralten,
unter fast gleichen Bedingungen lebenden und wohl auch
stammverwandten Völkern fast dieselbe gewesen. So haben die
neueren Forschungen erwiesen, daß die Babylonier wie die Ägypter
Eisen herstellten und verarbeiteten. Schon Lepsius hat darauf
aufmerksam gemacht102, daß auf den, auch in den Farben so wohlerhaltenen,
ägyptischen Wandbildern der Kriegshelm blau gemalt
ist. Im Grabe Rhamses des Dritten sind auch die Schwerter blau
gemalt. In beiden Fällen kann es sich wohl nur um die Wiedergabe
eiserner Waffen handeln. Gemalte Holzlanzen der ägyptischen
Gräber tragen rote und blaue Spitzen. Wir erkennen
daraus, daß neben Eisen auch Kupfer zur Herstellung von Waffen
gebraucht wurde. Um den Granit in solch vollkommener Weise
zu bearbeiten, wie es ihre Sarkophage und Obelisken zeigen,
mußten die Ägypter wohl auch schon mit dem Härten des Eisens
vertraut sein103.

Neuerdings haben sowohl die ägyptischen als auch die babylonischen
Ausgrabungen zahlreiche Beweisstücke für eine frühe Bekanntschaft
mit dem Eisen zutage gefördert. Immerhin ist nach
Ansicht der meisten Ägyptologen das Eisen im alten ägyptischen
Reich noch sehr wenig in Gebrauch gewesen.

Als älteste Spur dieses Metalls gilt ein in dem Mauerwerk
der um 2500 errichteten Cheops-Pyramide gefundenes Eisenstück.
Ähnliche Funde liegen aus anderen fast ebenso alten Pyramiden
vor (E. v. Lippmann, Alchemie, 1919, S. 610).


[Abb. 8]
Abb. 8. Gewinnung von Eisen nach altägyptischen Wandgemälden.



Sicher ist die Erfindung des Eisens nicht einem bestimmten
Volke zuzuschreiben, sondern sie ist zu verschiedenen Zeiten überall
dort erfolgt, wo leicht reduzierbare Eisenerze zur Verfügung standen.
Das war nicht nur in Ägypten, sondern auch in Indien, Persien,
Palästina und anderen Ländern der alten Kulturwelt der Fall.
Eisenerz fehlte auch im mittleren und südlichen Afrika nicht, und
es ist anzunehmen, daß man auch dort auf eine primitive Art der
Eisengewinnung, die man selbst bei den Hottentotten antrifft, gekommen
ist. Die Frage, ob etwa die Ägypter durch die Nubier
oder durch die Bewohner Vorderasiens mit der Eisengewinnung
bekannt geworden sind oder ob sie sie selbständig entdeckt
haben, wird sich wohl kaum je mit Sicherheit entscheiden lassen
trotz aller Kontroversen, die schon über diese Frage geführt
wurden.



Die Art, wie die Ägypter Eisen herstellten, ist aus vorstehender
Abbildung ersichtlich104. Sie benutzten Blasebälge aus Leder, die
mit den Füßen getreten wurden. Ein Arbeiter bediente zwei solcher
Säcke, von denen abwechselnd der eine durch den Zug einer Schnur
mit Luft gefüllt wurde, während sich der andere unter dem Druck
des Fußes entleerte. Die gepreßte Luft gelangte in eine Feuerung,
in welcher das Eisenerz unter der reduzierenden Wirkung eines
Kohlenfeuers zu Eisen niedergeschmolzen wurde. Den altägyptischen
ähnliche Blasebälge sind noch heutzutage im Innern Afrikas
in Gebrauch. Daß auch die Babylonier Eisen herstellten und verarbeiteten,
ist nicht nur durch keilschriftliche Aufzeichnungen, sondern
auch durch Funde von Helmen, Panzern und Geräten erwiesen.

Noch leichter als das Eisen aus seinen Erzen ließ sich das
Kupfer aus Malachit erschmelzen. Zudem besaßen die alten
Ägypter Fundstätten, an welchen dieses Metall vorkam. So betrieb
dieses Volk bereits im 5. Jahrtausend v. Chr. auf der Insel Meroë
einen umfangreichen Bergbau auf Kupfer105.

Metallisches Zink106 und reines Zinn waren zwar den beiden
ältesten Kulturvölkern nicht bekannt107, doch verstanden sie es, durch
einen Zusatz von Erzen dieser Metalle, insbesondere von Galmei,
beim Niederschmelzen der Kupfererze Bronze herzustellen, deren
Verwendung zu Waffen, Schmucksachen und Geräten bis in die
älteste Zeit hinaufreicht. Oft tragen auch die Bronzegegenstände
Spuren einer Bearbeitung mit Stahl108. Am frühesten sind Silber
und besonders Gold gewonnen und verarbeitet worden, da beide
Metalle an vielen Orten gediegen vorkommen und ihres Glanzes
und ihrer Beständigkeit wegen geschätzt wurden. Die Ägypter
betrieben Goldbergwerke in Nubien. Sie kannten die Kunst des
Vergoldens und schmolzen Gold in einem bestimmten Verhältnisse
mit Silber zu einer Legierung zusammen. Die Ausbeute Nubiens
an Gold soll sich zur Zeit Rhamses des Zweiten auf viele Millionen
jährlich beziffert haben.

Ein interessantes Schriftdenkmal aus jener Zeit ist ein Grubenriß,
der sich auf einem in Turin bewahrten Papyros aus dem
15. Jahrhundert v. Chr. befindet. Er stellt den Plan eines Tagebaues
auf Gold in allen seinen Einzelheiten dar und ist das älteste
Dokument dieser Art, das auf uns gekommen ist109.

Eine aus Kupfer hergestellte Wasserleitung weist ein um
2500 v. Chr. entstandener Tempel auf, der in der Nähe des alten
Memphis freigelegt wurde. Die Leitung hatte eine Länge von
400 Metern. Die Röhren bestanden aus getriebenem Kupfer und
besaßen etwa 4 cm Durchmesser und 1 mm Wandstärke110. Die
althergebrachte Meinung, daß der Name Kupfer von Cypern stamme,
wird neuerdings angefochten. Das Kupfer wurde schon im Altertum
auch in den Alpen und in Skandinavien gewonnen. Sein lateinischer
Name »Cuprum« wurde wahrscheinlich von den Römern
den nordischen Völkern entlehnt111.

Ein Beispiel von den Leistungen der alten Völker im Schmieden
ist die berühmte Eisensäule in Delhi. Sie wiegt 11000 kg und
hat ein Alter von etwa 2000 Jahren112. Die Säule besteht aus
sehr reinem Eisen und ist trotz des feuchten Klimas des Landes
kaum verrostet. Die Reisenden des Mittelalters erwähnen sie unter
Ausdrücken der größten Bewunderung. Sie ist etwa 71/2 m hoch
und besitzt einen Durchmesser von 1/2 m.

Hand in Hand mit der Gewinnung und der Verarbeitung der
Metalle ging die Herstellung von Glas, Email, gefärbten Glaswaren
und von Erzeugnissen der Töpferei. Sowohl in Babylonien als
in Ägypten war man mit diesen Gewerben vertraut. Die Glasflüsse
und Emaillen wurden mit Kupferoxyd und mit Kobaltverbindungen
rot und blau gefärbt. Daß man es auch in der Kunst
des Schleifens weit gebracht hatte, beweist die Auffindung einer
Linse durch Layard113 in den Ruinen Ninives. Diese Linse befindet
sich im Britischen Museum; sie ist 0,2 Zoll dick und besitzt
eine Brennweite von 4,2 Zoll. Welchem Zweck sie diente, läßt
sich nicht angeben.

Die Glasbereitung, deren Erfindung man mit Unrecht den
Phöniziern zugeschrieben hat, wurde in Ägypten schon in der
ältesten Zeit geübt. Als Materialien wurden Sand, Soda, Muschelschalen
usw. verwendet. Das bekannte Relief von Beni Hassan
stellt nicht, wie man früher annahm, Glasbläser, sondern
wahrscheinlich Metallarbeiter vor. Das Blasen des Glases kam
nämlich erst um den Beginn unserer Zeitrechnung auf. Anfangs
wurden die Gläser über einem Tonkern geformt, oder man goß
die flüssige Glasmasse in Tonmodelle, die man hin- und herschwenkte,
um dem erkaltenden Glase die gewünschte Form zu
geben114. Eine ausführliche Darstellung über das Glas im Altertum
verdankt man A. Kisa (A. Kisa, Das Glas im Altertume. 978 Seiten
mit 395 Abbildungen im Text und zahlreichen Tafeln. Leipzig,
K. W. Hiersemann 1908). Kisa erwähnt ägyptische Glasfabriken,
die zur Zeit Amenophis des Vierten in Tell el Amarna bestanden.
Die Ägypter vertrieben ihre Erzeugnisse (z. B. Glasperlen) schon
im Massenexport. Von Ägypten aus wurden die Phönizier und die
übrigen Mittelmeervölker mit der Bereitung und der künstlerischen
Verarbeitung des Glases bekannt.

Von sonstigen chemisch-technischen Gewerben wurden nicht
nur die Töpferei unter Anwendung von Email, sondern auch die
Färberei mit Benutzung des Alauns als Beize ausgeübt. Als
Mineralfarben gebrauchte man Zinnober und Eisenoxyd, wie sie
die Natur darbietet. Mennige, Bleiweiß und Kienruß wurden
künstlich hergestellt. Indem man die in Ägypten natürlich vorkommende
Soda der Natronseen mit Öl behandelte, gelangte man
zur Erfindung der Seife.



Die Anfänge der Heilkunde.

Ein erstaunlich hohes Alter besitzt auch die Heilkunde.
Manches ist darüber aus den in Ägypten gemachten Papyrusfunden
und aus babylonischen Keilschrifttexten bekannt geworden, doch
ist es oft nicht möglich, aus den Beschreibungen die Krankheiten
wiederzuerkennen. Welche Entwicklung die Heilkunde in Ägypten
genommen, das nebenbei als ein gesundes Land galt, erkennen
wir aus den Angaben Herodots. Er erzählt: »Die Heilkunde
ist bei ihnen geteilt, jeder Arzt beschäftigt sich mit einer Art von
Krankheit. Die einen sind Augenärzte, die anderen Ärzte für den
Kopf, andere für die Zähne und wieder andere für nicht sichtbare
Krankheiten«115.

Nicht nur das Bedürfnis, Krankheiten zu heilen, sondern auch
der Brauch, Leichen zu mumifizieren, wird die Ägypter frühzeitig
zur Beschäftigung mit dem Bau des menschlichen Körpers geführt
haben, wenn auch religiöse Gründe einer, zu wissenschaftlichen
Zwecken erfolgenden Zergliederung der Leichen im Altertum wie
im Mittelalter recht hindernd im Wege standen.

Das hohe Alter der babylonischen Heilkunde geht schon daraus
hervor, daß die Gesetzessammlung Hammurabis auch von medizinischen
Gebühren und von der Haftpflicht der Chirurgen handelt.
Ein Paragraph116 bestimmt unter anderem, daß man einem
Chirurgen, der das Auge eines Menschen öffne, um den Star zu
operieren, beide Hände abhauen solle, wenn das Auge durch den
chirurgischen Eingriff zerstört werde117. Nicht minder barbarisch
waren die ägyptischen Vorschriften. Berichtet uns doch Diodor118,
daß Ärzte, wenn der Patient starb, Gefahr liefen, als Mörder bestraft
zu werden. Da jene ältesten Ärzte ihre Heilmittel aus allen
Naturreichen wählten, so waren Medizin und Naturkunde von vornherein
aufs engste miteinander verschwistert. Die medizinischen
Papyrusfunde zählen über 50 Pflanzen auf, die zu Heilzwecken
gebraucht wurden. Daneben fanden auch Organe und Sekrete von
Tieren, wie Herz, Leber, Blut, Galle usw., ferner Mineralien wie
Kupfersalze und Natron Verwendung.

Ein interessanter Abschnitt aus der Geschichte der Heilkunde
ist auch die Behandlung der Zahnkaries. Die Babylonier nahmen
an, daß das Hohlwerden der Zähne von Würmern herrühre, welche
die Zähne ausnagen sollten. Eine Heilung erwartete man von
Beschwörungsformeln. Diese Formeln verbreiteten sich nach
Europa und erhielten sich dort bis ins Mittelalter. An die Stelle
der Beschwörung oder neben diese trat aber schon sehr frühzeitig
eine sachgemäße Behandlung der Krankheit. Man stillte den
Schmerz mit giftigen Kräutern und füllte den hohlen Zahn mit
Harz119.

Ein Keilschrifttext, der erkennen läßt, in welcher Art oft
kosmogonische Vorstellungen mit Gebetformeln und Heilvorschriften
vereinigt wurden, lautet folgendermaßen:


»Als Gott Anu schuf den Himmel,

der Himmel schuf die Erde,

die Erde schuf die Flüsse,

die Flüsse schufen die Kanäle,

die Kanäle schufen den Schlamm,

der Schlamm schuf den Wurm.

Da ging der Wurm; beim Anblick der Sonne weinte er.

Vor das Angesicht des Gottes Ea kamen seine Tränen:

Was gibst du mir zu meiner Speise?

Was gibst du mir zu meinem Tranke?

Ich gebe dir das Holz, das faul ist und die Frucht des Baumes.

Was ist für mich faules Holz und die Frucht des Baumes?

Laß mich nisten im Innern des Zahnes.

Seine Höhlungen gib mir als Wohnung.

Aus dem Zahne will ich saugen sein Blut.

Weil du dies gesagt hast, Wurm,

möge dich schlagen der Gott Ea

mit der Stärke seiner Hände.

Dies diene zur Beschwörung für den Schmerz der Zähne.

Dabei sollst du Bilsenkraut pulvern und mit Baumharz zusammenkneten.

Dies sollst du in den Zahn bringen, während du die Beschwörung dreimal hersagst120.«



Daß sich durch das Zusammenleben in den oft stark bevölkerten
Städten der alten Kulturwelt auch schon eine gewisse
Wohnungs- und Volkshygiene herausbildete, darf als sichergestellt
gelten. Die Erbauung der Städte erfolgte oft schon nach bestimmten
Plänen. Einen Stadtplan von Ninive hat man auf einer
Statue gefunden, deren Alter auf 5000 Jahre beziffert wird. Selbst
Wasserleitungen und Kloaken begegnen uns schon bei den Babyloniern
und bei den Ägyptern. Wahrscheinlich sind die Griechen,
wie in so vielen anderen Dingen, auch hierin die Schüler dieser
Völker gewesen. Bei den Assyrern gab es um 700 v. Chr. Städte
mit geraden, gepflasterten Straßen, die sogar Bürgersteige aufwiesen121.

Welchen Umfang die Kenntnisse der Ägypter in medizinischen,
botanischen und zoologischen Dingen besaßen, kann man kaum noch
feststellen. Viele Einzelheiten lassen sich zwar aus Abbildungen
und den auf uns gekommenen Papyrusfunden entnehmen. Wir
wissen ferner, daß die angewandte Botanik in Ägypten und in
Vorderasien ihren Ursprung genommen hat. So wurden in Ägypten
drei Weizen- und zwei Gerstenarten, sowie die Hirse (Sorghum)
gebaut122. Auch betrieb man den Anbau des Rizinus, der Dattel
und der Feige, des Weinstocks, der Linsen, Erbsen usw.



Das umfangreichste medizinische Schriftdenkmal ist der Papyrus
Ebers. Er stammt aus Theben und wurde vermutlich
um 1500 v. Chr. niedergeschrieben. Der Papyrus Ebers ist in
der Hauptsache eine Sammlung von Rezepten (z. B. Rizinus gegen
Verstopfung), Gebeten und Beschwörungsformeln für die verschiedensten
Krankheiten. Er gestattet daher keinen Schluß auf den
Stand der Medizin im allgemeinen. Obgleich wir keinen, die Chirurgie
in gleicher Ausführlichkeit behandelnden Text besitzen,
läßt sich aus den Beobachtungen gut geheilter Knochenbrüche und
ähnlicher Dinge an Mumien wohl schließen, daß der Stand dieses,
durch anatomische Kenntnisse bedingten medizinischen Wissenszweiges
ein verhältnismäßig hoher gewesen ist123.

Die Bereitung der Arzneien erfolgte anfangs durch die Ärzte
selbst. Indessen begegnen uns schon im alten Alexandrien und
im alten Rom besondere Arzneibereiter. Die Einrichtung von
Handapotheken geht bis in die älteste ägyptische Zeit zurück.
Die ägyptische Sammlung des Berliner Museums besitzt eine aus
dem Jahre 2000 v. Chr. stammende Handapotheke einer ägyptischen
Königin. Diese Apotheke war laut geschriebener Widmung
ein Geschenk. In den mit Pfropfen verschlossenen Alabastergefäßen
befinden sich noch Wurzeln, die Heilzwecken dienten124.

Erstes naturgeschichtliches Wissen.

Manchen Aufschluß über das Verhältnis der alten Ägypter
zu der sie umgebenden Tier- und Pflanzenwelt erhalten wir aus
den Wandgemälden der Gräber und den Verzierungen der den
Toten mit ins Grab gegebenen Schminktafeln. Der Papyrus Ebers
enthält auch einige Andeutungen über die Entwicklung des Skarabäus
aus dem Ei, der Schmeißfliege aus der Larve, des Frosches
aus der Kaulquappe125. Eine Fülle wohlerhaltener Abbildungen
von Tieren und Pflanzen enthalten die aus dem alten Reiche (der
V. Dynastie) stammenden Gräber des Ptahhotep und des Ti. Sie
gehören der Nekropole des alten Memphis an und liegen in der
Nähe der Stufenpyramide von Sakkara. Das Grab des Ptahhotep
zeigt uns den Verstorbenen umgeben von seinen Windhunden und
Schoßaffen. Diener sind mit dem Schlachten von Opfertieren beschäftigt,
oder sie führen Jagdbeute herbei, wie Gazellen und
Löwen. Die Jagdszenen enthalten manche Beobachtung aus dem
Tierleben, z. B. einen Löwen, der einen vor Schreck gelähmten
Ochsen überfällt. Ausführlich wird die Weingewinnung dargestellt.
Die Bilder zeigen die Pflege des Weinstocks, die Traubenlese und
das Keltern. Sehr früh verschwinden aus den Abbildungen die Darstellungen
phantastischer Mischgestalten. Besonders die Schminktafeln
(die alten Ägypter schminkten die Augenbrauen) zeigen, daß
man schon von der ersten Dynastie an mit wenigen Ausnahmen
nur wirklich beobachtete Tierformen zur Darstellung brachte126.

Mit dem Pferde sind die Ägypter und die Babylonier erst
verhältnismäßig spät bekannt geworden. So enthält die Gesetzessammlung
Hammurabis zahlreiche Bestimmungen, in denen von
Rindern, Eseln, Schafen und anderen Haustieren die Rede ist,
aber keine, die das Pferd betreffen. Dieses ist allem Anschein
nach erst zu Beginn des 2. Jahrtausends durch arische Stämme,
die vom Aralsee her vordrangen, nach Vorderasien und Ägypten
gelangt. Durch die Einführung des Pferdes kam der Streitwagen
in Aufnahme, welcher der Kriegsführung ein ganz neues Aussehen
verlieh.

Den Übergang von Kulturpflanzen und Haustieren aus Asien
nach Europa behandelt Victor Hehn auf Grund der Angaben
der griechischen und der römischen Schriftsteller. In seinem Buche
konnten, als es 1870 zuerst erschien, die wesentlichsten Ergebnisse
der ägyptologischen und assyriologischen Forschungen noch nicht
berücksichtigt werden. Die neueren Auflagen des seinerzeit epochemachenden
Buches von Hehn haben sich darin nur wenig geändert.
Es ist das Verdienst Hehns, zuerst nachdrücklich darauf
hingewiesen zu haben, daß die Fauna und die Flora der Kulturländer
durch die Einwirkung des Menschen ganz wesentlich umgestaltet
wurden. Dabei bediente sich Hehn indessen noch vorwiegend
der rein philologischen Untersuchung. Daß z. B. das Huhn
erst verhältnismäßig spät in Vorderasien und in Europa bekannt
wurde, schließt Hehn daraus, daß dieses Tier im Alten Testamente
nicht erwähnt wird und sich auch nicht auf den ägyptischen
Wandgemälden findet, die im übrigen alles, was den Haushalt der
alten Ägypter betrifft, vor Augen führen. In bezug auf Italien
kommt Hehn zu dem allgemeinen Ergebnis, daß seine Pflanzenwelt
unter dem Einfluß des Menschen immer mehr einen südlichen
und asiatischen Charakter angenommen habe127. Meldet doch
Plinius, daß z. B. der Kirschbaum erst durch Lucullus von
der pontischen Küste nach Italien verpflanzt sei.

Die literarischen Belege und die Abbildungen von Pflanzen
und Tieren finden eine wertvolle Ergänzung durch die Naturgegenstände
selbst, die man in den alten Nekropolen Ägyptens gefunden
und in dem großen Museum von Kairo vereinigt hat. Man findet
dort zahlreiche Mumien von Hunden, Krokodilen, Fischen, Vögeln
(besonders dem Ibis), Spitzmäusen, Bos africanus usw. Die Insekten
sind besonders durch Skarabäen vertreten. Nicht minder
zahlreich sind die Pflanzenreste.

Die Ägypter gelangten auch zu chemischen Operationen, deren
Ziel die Herstellung von Heilmitteln aus pflanzlichen Stoffen war.
So ist bekannt geworden, daß sie in späterer Zeit zu diesem Zwecke
die Destillation ausübten128 und sich dabei der von ihnen erfundenen
Glasgefäße bedienten. In geringem Umfange fanden auch schon
anorganische Stoffe, wie Eisenoxyd, Alaun usw., als Heilmittel
Verwendung, so daß schon in den ältesten Zeiten ein gewisser
Zusammenhang von chemischem Können mit der Pharmazie sich
herausbildete129.

Der ägyptische Alaun galt als der beste (Plin. 35, 184). Besondere
Alaunwerke, die großen Gewinn abwarfen, bestanden nach
Diodor (V, 15) auf Lipara. Wie heute wurden mehrere Abarten
unterschieden. Man benutzte Alaun nicht nur in der Heilkunde,
sondern auch als Beize, zum Imprägnieren von Holz, um es vor
Feuer zu schützen, zum Gerben (Plin. XXXV, 190), also zu vielen
Zwecken, denen er noch jetzt dient.



Die alte Kultur Süd- und Ostasiens.

Nachdem wir das Entstehen der ersten Wurzeln von Kultur
und Wissenschaft in Vorderasien und Ägypten geschildert haben,
erübrigt noch eine kurze Betrachtung der in Indien und in China
entstandenen Elemente. Die Bedeutung der Inder für die Entwicklung
der Wissenschaften ist erst auf Grund der neueren
Sanskritforschung in das rechte Licht gerückt worden, wenn auch
noch manche Zweifel und Unklarheiten geblieben sind. Erst seit
der Begründung der neueren vergleichenden Sprachforschung ist
man zu der Erkenntnis gelangt, daß die Inder mit den Griechen,
Römern und Germanen eines Stammes sind. Welches die Heimat
des vermuteten indogermanischen Urvolkes war, wird sich wohl nie
ermitteln lassen. Soviel dürfen wir indessen annehmen, daß es sich
um ein Hirtenvolk handelte, das innerhalb eines gemäßigten Klimas
erstarkt war und infolgedessen zu wandern begann. Der neue Boden
mußte aber nicht nur der Natur, sondern auch einer auf niedriger
Stufe stehenden Urbevölkerung abgerungen werden. So drangen
die Inder mit ihren Rossen und Rindern von Nordwesten her,
einige Jahrtausende vor Beginn unserer Zeitrechnung, in die
nach ihnen benannte Halbinsel ein. Zunächst setzten sie sich im
Gebiete des Indus fest und drängten von hier aus die dunklen
Urbewohner nach Süden und in die Gebirge zurück.

Während der ersten Stufen, welche die Entwicklung in Indien
durchlief, wird keine oder nur eine geringe Fühlung mit den
Mittelmeervölkern bestanden haben. Indes schon mit dem ersten
Aufdämmern der Geschichte ist ein Verkehr Indiens mit dem
Westen wie mit China nachweisbar, so daß der frühere Glaube an
die völlige Abgeschlossenheit der süd- und ostasiatischen Kultur
einer anderen Auffassung hat weichen müssen. In der allerersten
Zeit war es der Handel, der eine Verbindung herstellte und dabei
den Seeweg bevorzugte. Auf diesem Wege gelangten die Erzeugnisse
Indiens nach dem Arabischen Meerbusen und von dort den
Euphrat und Tigris hinauf. Selbst die Ostküste des entfernten
Ägyptens unterhielt lebhafte Handelsbeziehungen zu Indien. Und
in späterer Zeit durchfuhren selbst römische Schiffe das Rote
Meer und den Indischen Ozean, in welchem sich die Seefahrer
den regelmäßigen Wechsel der Monsunwinde zunutze machten130.



Einem Austausch der Waren wird zu allen Zeiten ein Austausch
des Wissens parallel gegangen sein. Ein weiteres kräftiges
Ferment für eine wechselseitige Befruchtung waren ferner die
Ausbreitung der Religionen und die Eroberungszüge. So entstanden
später infolge des Alexanderzuges an den Grenzen Indiens
griechische Königreiche, die einen regen Austausch auch geistiger
Erzeugnisse zwischen den Bewohnern der Mittelmeerländer und
Südasiens vermittelten. Zur römischen Kaiserzeit und während
der byzantinischen Periode fand sogar ein Verkehr zwischen den
indischen und den westlichen Höfen durch Gesandtschaften statt.
Ja, unter Kaiser Antoninus ist sogar eine römische Gesandtschaft
am chinesischen Hofe erschienen131.

Für die Geschichte der Wissenschaften kommt insbesondere
der Einfluß in Betracht, den die Inder auf medizinischem und
astronomisch-mathematischem Gebiete auf die westlich von ihnen
wohnenden Völker ausgeübt haben. Besaßen doch später die Araber
nicht nur in Galen, sondern nicht minder in den Indern Lehrmeister
in der Anatomie und Chirurgie. Unter den Naturerzeugnissen
Indiens befand sich ferner mancher Stoff, der von den Bewohnern
als heilkräftig erkannt und anderen Völkern übermittelt
wurde. So hatten sich bei Alexander132 geschickte indische Ärzte
eingefunden, die sich besonders auf die Heilung von Schlangenbissen
verstanden. Als ein Beweis für das Alter der indischen
Medizin mag auch gelten, daß die Ärzte bei den Indern in hoher
Achtung standen133.

Unter den späteren astronomisch-mathematischen Schriftstellern
der Inder sind besonders Aryabhatta (um 500 n. Chr.)
und Brahmagupta (um 600 n. Chr.) zu nennen. Bei der Beurteilung
ihrer Leistungen ist indessen zu berücksichtigen, daß
in den Werken der Sanskritliteratur, die vor Aryabhatta entstanden,
auch griechische Einflüsse auf die indische Wissenschaft
nachweisbar sind. Hatte es doch lange den Anschein, als ob
manche Lehren älterer Sanskritwerke von den Griechen stammen134.
Doch wird neuerdings den Erzeugnissen der Sanskritliteratur eine
größere Selbständigkeit zuerkannt.



Die ältesten Schriften der indischen Literatur sind die Vedas.
In ihnen spiegelt sich das religiöse und soziale Leben der Inder
wieder; sie enthalten aber auch die ersten Anfänge der Wissenschaften,
die sich bei diesem merkwürdigen Volke zumeist im
engsten Zusammenhange mit religiösen Gebräuchen und Empfindungen
entwickelt haben. In höchst eigenartiger Weise hat z. B.
der Opferdienst die Entwicklung der indischen Mathematik beeinflußt.
Die Gestaltung der Altäre war nämlich nach der Ansicht
der Inder für den Erfolg des Opfers von der allergrößten Bedeutung.
So heißt es in einer Vorschrift: »Wer die himmlische Welt
zu erlangen wünscht, schichte den Altar in Gestalt eines Falken.«
Diese Aufgabe setzt aber eine bedeutende Kenntnis der Flächengeometrie
voraus, da sämtliche Steine einer Schicht polyedrisch
gestaltet und lückenlos aneinander gefügt die Figur des Falken
ergeben mußten. Erhöht wurde die Schwierigkeit dadurch, daß
die zweite Schicht, die gleich der ersten etwa zweihundert Steine
enthielt, eine andere Anordnung aufweisen und dennoch als Ganzes
die erste Schicht decken mußte. Dabei war jedes Formverhältnis
von entscheidender Wichtigkeit, da es nach der Auffassung der
Inder Segen oder Unheil bringen konnte135.


[Abb. 9]
Abb. 9. Geometrische Konstruktionen der Inder.



Die Schrift über die Altäre ist nach der Ansicht des Herausgebers
(Bürk, s. unten) im 4. oder 5. Jahrhundert v. Chr., wenn
nicht früher, verfaßt worden. Durch ihre, beim Bau der Altäre
geübte Technik sind die Inder wahrscheinlich auch mit dem Satze
vom Quadrat der Hypothenuse schon vor dem 5. Jahrhundert v. Chr.
bekannt geworden. Damit ist jedoch nicht
etwa gesagt, daß sie den allgemeinen
Beweis des pythagoreischen Lehrsatzes
gefunden hätten. Wir dürfen nämlich
nicht vergessen, daß auch die unmittelbare
geometrische Anschauung sehr oft
die Quelle neuer Wahrheiten gewesen ist.
So finden wir, daß bei gewissen indischen
Altären vier Quadrate (Abb. 9) sich zu
einem größeren Quadrat ergänzen. Die
vier Diagonalen der kleineren Quadrate
ergeben ein neues, über der Hypothenuse AC des gleichseitigen
rechtwinkligen Dreiecks ABC errichtetes Quadrat. Hier beweist
die unmittelbare Anschauung die Gültigkeit des pythagoreischen
Lehrsatzes für diesen besonderen Fall. In der von Bürk veröffentlichten
indischen Quelle136 heißt es demnach in weiterer Verallgemeinerung:
»Die Diagonale eines Rechtecks bringt beides
hervor, was die längere und die kürzere Seite des Rechtecks jede
für sich hervorbringen137.«

Die früher wohl geltende Meinung, daß die indische Geometrie
in der Hauptsache griechischen Ursprungs sei, kann also
heute, nach der Veröffentlichung wichtiger indischer Quellen138, nicht
mehr aufrecht erhalten werden139.

Unter den rechtwinkligen rationalen Dreiecken waren den
Indern im 8. vorchristlichen Jahrhundert z. B. diejenigen bekannt,
deren Seiten sich verhalten wie:


3 :  4 :  5

5 : 12 : 13

8 : 15 : 17.


Um einen rechten Winkel abzustecken, bediente man sich, wie
in Ägypten und später in Griechenland, des Verfahrens des Seilspannens.
Die Seitenlängen, welche die Inder dabei benutzten,
verhielten sich in der Regel wie 15 : 36 : 39140, entsprachen also
gleichfalls dem pythagoreischen Lehrsatz. Trotz alledem bleibt es
wahrscheinlich, daß erst die Griechen von den zahlreichen, bekannt
gewordenen Einzelfällen zu dem allgemeinen, früher dem Pythagoras
zugeschriebenen, geometrischen Satz gelangt sind.

Auch für eine annähernde Quadratur des Kreises findet sich141
bei den alten Indern eine Regel. Handelt es sich darum, einen
dem Quadrate ABCD flächengleichen Kreis zu finden, so wird
ME = AM und zwar senkrecht zu AB gezogen (Abb. 10). Zu
MG wird NG = (1/3)GE hinzugefügt. Mit der so erhaltenen Strecke
MN als Radius wird dann der Kreis um M geschlagen. In der
indischen Vorschrift heißt es: »Soviel wie (an den Ecken) verloren
geht, kommt (die Segmente) hinzu.«

Von jeher haben die Inder als ein besonders für die Arithmetik
beanlagtes Volk gegolten. Ist es doch ihr Verdienst, das
Positionssystem und seine irrtümlich als arabisch bezeichneten Ziffern
erfunden zu haben. Wie uns die Tafeln von Senkereh142 beweisen,
besaßen die Babylonier ein Positionssystem, das sexagesimal
war, aber die Null entbehrte. Die späteren Inder entwickelten
durch Einführung der Null und
der dekadischen Einheiten die
heutige Positionsarithmetik, die
dann dem Abendlande durch
die Araber übermittelt wurde.


[Abb. 10]
Abb. 10. Die Quadratur des Kreises
bei den Indern.



Je mehr die archäologischen
Forschungen uns mit dem Wissen
des alten Orients bekannt machen,
um so mehr befestigt sich die
Überzeugung, daß in einer drei-
bis viertausend Jahre zurückliegenden
Zeit die Babylonier,
die Inder und die Ägypter einen
gemeinsamen Besitz an Kenntnissen
besaßen. Ohne Zweifel
sind jene ersten Kulturvölker
unabhängig voneinander in den Besitz mancher Wahrheit gelangt.
Doch hat gewiß auch ein viel regerer Austausch der Kenntnisse
stattgefunden als man bisher angenommen hat143.

Für die engen Beziehungen, die zwischen Babylon und Ägypten
bestanden, fehlt es nicht an Beweisen144. Als ein Zeichen, daß
der babylonische Einfluß auch nach Indien, ja selbst bis China
reichte, kann die Tatsache betrachtet werden, daß die indischen
und die chinesischen Quellen die Dauer des längsten Tages auf
14h 24' angeben, ein Wert, der für Babylon bis auf eine Minute
zutrifft145.

Während die wechselseitige Beeinflussung des ältesten ägyptischen,
babylonischen und indischen Wissens mehr vermutet als
im einzelnen nachgewiesen werden kann, sind die Beziehungen
einerseits zwischen indischer, andererseits zwischen griechischer
und arabischer Wissenschaft deutlich zu erkennen. Insbesondere
hat zwischen Indern, Griechen und Arabern ein Austausch mathematischer
und astronomischer Kenntnisse stattgefunden. Da wir
auf die Inder in späteren Abschnitten nicht mehr zurückkommen
werden, so soll an dieser Stelle noch einiges über die Entwicklung,
die besonders die Rechenkunst bei den für die Arithmetik so
gut beanlagten Indern genommen hat, ins Auge gefaßt werden.

Unbestritten ist das Verdienst der Inder, die neuen Zahlzeichen
und die Null geschaffen und das Ziffernrechnen unter Anwendung
des Stellenwertes zu hoher Ausbildung gebracht zu haben.
Das Rechnen mit der Null ist schon zur Zeit des Brahmagupta
in Gebrauch gewesen. Auch die Schreibweise für die Brüche und
die Bruchrechnung weichen von den heute geltenden Regeln kaum
ab. Zwar fehlte der Bruchstrich, doch wurde der Zähler schon
über den Nenner gestellt. Bei gemischten Brüchen kamen die
Ganzen in eine dritte, noch höhere Stufe; 23/4 schrieb man z. B. 2/3/4.
Das Multiplizieren der Brüche lehrt Brahmagupta mit folgenden
Worten: »Das Produkt aus den Zählern teile durch das
Produkt aus den Nennern.« Bei den indischen Mathematikern
finden sich ferner Regeldetriaufgaben mit direktem, indirektem
und zusammengesetztem Ansatz. Letztere werden in mehrere einfache
Regeldetriaufgaben zerlegt. Es sind sogar besondere Kunstausdrücke
für die Regeldetri-Rechnung in Gebrauch146.

Wie die Inder durch Einführung der Null und des Positionssystems
den größten Fortschritt für die Arithmetik schufen, so erwarben
sie sich für die Algebra kein geringeres Verdienst durch
die Einführung der Begriffe positiv und negativ. Sogar die Erläuterung
dieser Begriffe durch die Worte Schulden und Vermögen, ja
ihre Erklärung durch Vorwärts- und Rückwärtsschreiten auf einer
gegebenen Strecke war ihnen schon geläufig. Wollte man eine
Zahl als negativ bezeichnen, so wurde ein Punkt darüber gesetzt.
Selbst bei den Gleichungen wurden negative Lösungen, welche
Diophant (350 n. Chr.) noch für unstatthaft erklärte, zugelassen.

Was die arithmetischen und die geometrischen Reihen, die
Quadrat- und die Kubikzahlen anbelangt, so konnten die Griechen
in dieser Hinsicht von den Indern wenig lernen. Letzteres Volk
schuf jedoch die Kombinationslehre und die Anfangsgründe der
Algebra. Ferner gelangte man in Indien dadurch über die Lehre
von den Potenzen einen Schritt hinaus, daß man für die irrationale
Quadratwurzel eine Bezeichnung einführte. An das Erheben in die
2. und die 3. Potenz schlossen die Inder als Umkehrungen dieser
Operationen das Ausziehen der Quadrat- und der Kubikwurzel.
Hierbei bedienten sie sich schon der binomischen Formeln für
(a + b)2 und (a + b)3. Ja, ihre Art, die Wurzeln zu finden, stimmte
soweit mit dem heutigen Verfahren überein, daß bei ihnen selbst
das Abteilen der zu radizierenden Zahl zu je zwei oder drei Stellen
nicht fehlte.

Auf dem Gebiete der Algebra entwickelten die Inder vor allem
die Lehre von den Gleichungen verschiedenen Grades. Für die
unbekannte Größe wird ein Zeichen gebraucht. Als ein Beispiel
zugleich für die poetische Form, in welche die Inder solche Aufgaben
einkleideten, diene folgendes: Von einem Schwarm Bienen
läßt 1/4 sich auf einer Blume nieder, 2/3 fliegt zu einer anderen
Blume, eine Biene bleibt übrig, indem sie gleichsam durch den
lieblichen Duft beider Blumen angezogen in der Luft schwebt.
Sage mir, reizendes Weib, die Anzahl der Bienen.

Noch bedeutender waren die Leistungen der Inder in der
Theorie der Zahlen, doch würde ein näheres Eingehen auf diese
Seite der Mathematik zu weit von dem Zwecke dieses Buches
entfernen, das die Mathematik nur insoweit berücksichtigen will,
als sie für die Entwicklung der Naturwissenschaften von Bedeutung
gewesen ist. Für die Auflösung von kubischen Gleichungen
findet sich bei den Indern wie bei Diophant nur ein vereinzeltes
Beispiel.

Nicht uninteressant ist ein kurzer Überblick über den Umfang
der indischen Arithmetik. Sie umfaßte zwanzig Operationen und
acht Bestimmungen, die jedem Meister der Rechenkunst geläufig
sein mußten147. Zu den 4 Grundrechnungsarten, dem Potenzieren
und dem Wurzelziehen traten 6 Operationen mit Brüchen und 5 als
einfache und zusammengesetzte Regeldetri; ferner gab es eine
Regel über den Tausch. Die Bestimmungen betrafen Mischungen,
Flächen- und Körperinhalte, Zinsberechnung, Schattenrechnung usw.
Nach Burkhardt (Wie man vor Zeiten rechnete, Zeitschr. f. d.
math. u. naturw. Unterr. 1905. 1. Heft) läßt sich annehmen, daß
seit dem 5. Jahrhundert n. Chr. in Indien im wesentlichen ebenso
gerechnet wurde, wie heute bei uns. Auch steht fest, daß die
Araber ihre Ziffern und ihre Rechenmethode von den Indern erhalten
haben.

Was man in den Sanskritwerken an geometrischen Lehren angetroffen
hat, ist weniger bedeutend und nach Cantor wohl zum
Teil auf alexandrinischen Ursprung, insbesondere auf Heron zurückzuführen148.
Davon, daß die Inder mit den Kegelschnitten bekannt
gewesen, findet sich nirgends eine Andeutung. Dieser Teil der
Geometrie ist ausschließlich griechischen Ursprungs. Dagegen blieb
es den Indern als dem vorwiegend für die Arithmetik veranlagten
Volke vorbehalten, die ersten allgemeinen Sätze der Kombinationslehre
zu finden, eine Errungenschaft, zu der die Griechen, soweit
unsere Kenntnis reicht, nicht durchgedrungen sind.

Einen wesentlichen Fortschritt erfuhr die Trigonometrie bei
den Indern, indem sie für die Sehne des Winkels deren Hälfte und
somit den Sinus einführten. Es war dies ein Fortschritt, den erst
die Araber in seiner vollen Bedeutung erkannten und zur Geltung
brachten.

Die erste indische Sinustabelle begegnet uns um 500 n. Chr.149.
Der Kreis hat dort wie bei den Babyloniern und den Alexandrinern
360 gleiche Teile. Jeder Teil zerfällt in 60 kleinere Abschnitte
(unsere Minuten), von denen der ganze Kreis also 60 · 360 = 21600
enthält. Der Radius wird durch diese kleinsten Teile des Kreises
gemessen. Nach einem von den Indern für das Verhältnis der
Peripherie zum Durchmesser angenommenen Werte ergab sich für
den Radius die Zahl 3448. Da der Sinus, als halbe Sehne des
doppelten Winkels betrachtet, für 90° gleich dem Radius wird, so
erscheint für 90° in der Tabelle jener Wert 3448. Für sin 60°
wird 2978, für sin 30° wird 1719 angegeben.

In bezug auf die Naturwissenschaften besaßen die Inder zwar
zahlreiche Einzelkenntnisse. Zur Aufstellung naturwissenschaftlicher
Lehrgebäude gelangten sie indessen ebensowenig wie die Babylonier
oder die Ägypter. Diese Tat blieb vielmehr den Griechen vorbehalten.
In physikalischer Hinsicht ist erwähnenswert, daß die
Kenntnis des Brennglases und der Brennspiegel bei den Indern
sehr weit zurückreicht. So erwähnt eins ihrer ältesten Bücher150,
daß getrockneter Mist sich entzünde, wenn man die Sonnenstrahlen
mittelst eines Steines oder Glases oder auch eines Metallgefäßes
darauf werfe151. Übrigens kannten die Griechen im Zeitalter des
Aristoteles gleichfalls schon die Feuererzeugung mit Hilfe eines
durchsichtigen Steines152. Auf Grund einiger Sanskritstellen hat
man den alten Indern die Kenntnis des Schießpulvers zugeschrieben.
So wird ein König aus dem dritten vorchristlichen Jahrhundert
genannt, der »Feuerwerke« angeordnet habe. Daraus aber auf eine
so frühzeitige Kenntnis der Inder zu schließen, erscheint doch
recht gewagt153.

Daß die so überaus üppige Natur eines Landes wie Indien
ein frühzeitiges Emporblühen der Pflanzenkunde und einer auf ihr
beruhenden Heilkunde hervorrief, ist leicht erklärlich. In der
Sanskritliteratur fehlt es daher nicht an Werken, die eine große
Menge von Heilmitteln, Nahrungsmitteln und Giften anführen. Es
ist jedoch nur selten möglich, die Art, um die es sich handelt,
zu bestimmen. Am häufigsten wird Nelumbium speciosum, eine
prächtige Seerose, erwähnt. Neben den Pflanzen wurden aber auch
Metalle und Chemikalien von den alten Indern zu Heilzwecken verwendet.
Am ausführlichsten berichtet über den Stand ihrer naturwissenschaftlichen
und medizinischen Kenntnisse die Ayur-Veda
Susrutas. Das Werk umfaßt sechs Bücher, die sich im wesentlichen
mit der Lehre von den Heilmitteln, der Anatomie, der Pathologie
und der Therapie beschäftigen. Das Knochensystem des Menschen
enthält nach Susrutas Aufzählung 300 Knochen. In der Schule
des Susruta wurden schon Leichen zergliedert und in fließendem
Wasser präpariert.

Daraus erklärt sich die erstaunliche Höhe der anatomischen
Kenntnisse, welche die Inder schon im 6. Jahrhundert v. Chr.
besaßen154. Susruta war auch schon mit dem diabetischen Zucker
bekannt, während die Beobachtung, daß der diabetische Harn
auffallend süß ist, in Europa erst im 17. Jahrhundert gemacht
wurde155.



Unter den Heilmitteln156 erwähnt Susruta Quecksilber, Silber,
Arsen, Antimon, Blei, Eisen und Kupfer. Auch Alaun und Salmiak
fanden sich im Arzneischatz der alten Inder. Wann die Ayur-Veda
entstand, ist nicht sicher bekannt. Einige legen die Zeit ihrer
Entstehung weit vor Christi Geburt. Susrutas Werk erwähnt
nicht weniger als 760 Heilmittel, die zum weitaus größten Teile aus
dem Pflanzenreiche stammen157.

Wie die alten Babylonier, so operierten auch die Inder den Star.
Nachrichten darüber reichen etwa bis zum Beginn unserer Zeitrechnung
zurück. Die Operation wurde mit zwei Instrumenten
ausgeführt. Das eine diente zum Öffnen des Augapfels; mit dem
andern wurde die getrübte Linse entfernt158.

Weit isolierter als die indische Kultur, welche doch mit der
griechischen und mit der arabischen Welt in mannigfache Berührung
kam, blieb die chinesische. Nicht nur, daß China durch
riesige Gebirge und weite, öde Länderstrecken von den Völkern
Vorderasiens und der Mittelmeerländer getrennt war, es fehlte
auch die Rassengemeinschaft, welche die Arier Indiens mit den
Persern und den westlichen Indogermanen verband. Dennoch hat
schon im Altertum der Handel eine Verbindung zwischen dem
äußersten Osten Asiens und dem Mittelmeer geknüpft. Diese Verbindung
erfolgte durch den Seeverkehr über den Indischen Ozean.
China lieferte dem Westen besonders Seide und empfing dafür
Edelmetall, Glasgegenstände und Bernstein. Durch die immer
weitere Ausdehnung ihrer Eroberungszüge kamen das römische und
das chinesische Reich am Kaspischen Meere einander nahe. Sogar
der Einfluß der in Vorderasien entstandenen Nestorianersekte hat
sich bis nach China ausgedehnt. Ein in Singanfu errichtetes Denkmal
mit chinesischer und syrischer Inschrift gibt uns davon Kunde159.
Trotzdem hat keine andere Kultur der alten Welt so wenig Einflüsse
von außen erfahren und so wenig wiederum nach außen gewirkt
wie diejenige Chinas, so daß dieses Land für die Entwicklung,
welche die Wissenschaften genommen haben, kaum in Betracht
kommt. Zwar hat sich das Interesse seiner Bewohner frühzeitig
mathematischen und astronomischen Dingen zugewandt, ein wenn
auch unvollkommenes Verfahren des Buchdrucks wurde erfunden,
und eine Literatur entstand, die der arabischen an Umfang wohl
gleich kam. Die gewerblichen Erzeugnisse übertrafen oft diejenigen
der westlichen Völker. Dennoch war der Einfluß nach
außen sehr gering. Selbst eine so wichtige Erfindung wie diejenige
des Kompasses, die in China erfolgte, blieb den Mittelmeervölkern
über ein Jahrtausend unbekannt.

Für das hohe Alter der Astronomie bei den Chinesen spricht
die frühzeitige Erwähnung von Kometen- und Planetenkonjunktionen
in ihrer Literatur. Als Europa mit der Literatur der Inder näher
bekannt wurde, erstaunte man über das hohe Alter der astronomischen
Tafeln dieses Volkes. Das gleiche gilt von den Chinesen,
deren astronomische Literatur zu Beginn des 18. Jahrhunderts durch
Jesuiten, die in China Aufnahme gefunden hatten, bekannt wurde.
Es zeigte sich, daß die Astronomie dort schon um 1000 v. Chr.
eine nicht geringe Höhe erreicht hatte. Indessen ist ihre weitere
Entwicklung nur sehr langsam gewesen160. So geht z. B. ein Kometenverzeichnis
bis auf das Jahr 2296 v. Chr. zurück161. Ferner
erwähnt einer der Jesuiten, welche die Chinesen mit der europäischen
Astronomie bekannt machten162, eine von den Chinesen aufgezeichnete
Planetenkonjunktion vom Jahre 2461 v. Chr.163. Es ist
jedoch wahrscheinlich, daß es sich dabei nicht um eine wirkliche
Beobachtung, sondern nur um eine rückwärts berechnete astronomische
Erscheinung gehandelt hat. Mit dem Gnomon waren die
Chinesen schon um 1100 v. Chr. bekannt. Sie ermittelten daran
die Schiefe der Ekliptik, bestimmten die Dauer des Jahres zu
3651/4 Tagen164 und kannten schon die regelmäßige Wiederkehr der
Finsternisse. Es kam vor, daß man Astronomen mit dem Tode
bestrafte, wenn sie eine Finsternis nicht richtig vorhergesagt hatten.
Ein Fall dieser Art soll sich schon um 2000 v. Chr. zugetragen
haben165.

Daß Ostasien auch während des Mittelalters mit der übrigen
Kulturwelt Beziehungen unterhielt, beweist uns das Auftauchen
alchemistischer Bestrebungen in China um 800 n. Chr. Die chinesischen
Quellen lassen erkennen, daß auch die theoretischen Vorstellungen,
denen die Alchemisten im Reiche der Mitte huldigten,
von den Arabern stammen166.



2. Die Entwicklung der Wissenschaften
bei den Griechen bis zum Zeitalter des
Aristoteles.

Manche von den in Vorderasien und Unterägypten entstandenen
Grundlagen der Wissenschaften wurden nebst anderen Kulturelementen
von den Phöniziern aufgenommen, welche sie, als das
wichtigste Handelsvolk der alten Welt, den übrigen Anwohnern
des Mittelmeeres überbrachten. Bei den Griechen, die mit der am
Nil und am Euphrat entstandenen Kultur später auch in unmittelbare
Fühlung kamen, fielen diese aus dem Orient stammenden Ansätze
auf den fruchtbarsten Boden. Sie wurden nicht etwa nur aufgenommen,
sondern als das Fundament für geradezu bewundernswerte
Neuschöpfungen verwendet. Die Phönizier verbreiteten als
das wichtigste Mittel für jede weitere Entfaltung wissenschaftlicher
Tätigkeit auch die Buchstabenschrift167, die sich aus den,
Silben und ganze Wörter bezeichnenden Hieroglyphen entwickelt
hatte. Erst nachdem dies geschehen, vermochte man mit klarem
Bewußtsein das Abstrakte von den Dingen zu trennen und auf
solche Weise zur Ausbildung systematisch geordneter Wissenschaften
vorzudringen168.

Eine wichtige Rolle spielten in dieser Übermittlung der orientalischen
Kulturelemente auch die Bewohner Kretas und Vorderasiens.
Auf die letzteren hat Babylonien Jahrtausende eine tiefe
Wirkung ausgeübt. In religiöser Hinsicht hat dieser Einfluß besonders
stark auf das Judentum und damit weiterhin auf die Entwicklung
des Christentums gewirkt.

Das Neue an der phönizischen Schrift bestand darin, daß sie
für jeden Konsonanten und für jeden Vokal ein besonderes Zeichen
besaß. Die ältesten in dieser Schrift verfaßten Urkunden begegnen
uns um das Jahr 950.

Sobald die Griechen aus dem Dunkel der Sage in das Licht
der Geschichte treten, zeigt sich uns bei ihnen das Bestreben, die
Welt der Erscheinungen nicht bloß betrachtend in sich aufzunehmen,
sondern sie auch in ihrem ursächlichen Zusammenhange
zu begreifen. Dies geschah einmal dadurch, daß sie die Anfänge
der mathematischen Erkenntnis auf die Naturvorgänge anwandten.
Zum anderen aber auch, indem sie, weit über alles Maß hinausschreitend,
sofort den letzten Grund des Geschehens zu begreifen
trachteten. Und zwar erfolgten diese ersten Regungen des wissenschaftlichen
Denkens nicht im eigentlichen Hellas, sondern in den
ionischen Kolonien. Letztere nahmen zwischen der asiatischen
Welt und dem jungfräulichen Boden Griechenlands eine vermittelnde
Stellung ein. Auch hatten sie schon einige Jahrhunderte
vor dem Beginn der Philosophie und der Naturwissenschaften ihre
Blütezeit auf dem Gebiete der Dichtkunst erlebt.

Der Beginn der griechischen Naturwissenschaft.

Als der erste Grieche, der in den beiden soeben gekennzeichneten
Richtungen wirkte, gilt Thales von Milet. Obgleich
von ihm herrührende Werke nicht auf uns gekommen sind und
er seine Lehren wahrscheinlich auch nur mündlich überliefert hat,
sind uns doch letztere, sowie seine Entdeckungen und sein
Lebensgang durch die Aufzeichnungen alter Schriftsteller hinlänglich
bekannt geworden, um uns ein ungefähres Bild von
Thales169 machen zu können.



Thales wurde um 640 v. Chr. geboren, wirkte also zu der
Zeit, als Athen durch Solon die Grundlagen seiner Verfassung
erhielt. Darin, daß Thales in Ägypten gewesen und dort mit
der Priesterkaste, damals die Hüterin aller mathematischen und
astronomischen Kenntnisse, in Berührung getreten sei, stimmen
alle Berichte überein. »Thales, der nach Ägypten ging«, so wird
uns erzählt, »brachte zuerst die Geometrie nach Hellas. Vieles
entdeckte er selbst, von vielem aber überlieferte er die Anfänge
seinen Nachfolgern«170. An anderer Stelle heißt es von ihm: »Er
beobachtete den Himmel, musterte die Sterne und sagte öffentlich
allen Miletern vorher, daß am Tage Nacht eintreten, die Sonne
sich verbergen und der Mond sich davorlegen werde171.«

Die älteste Auffassung, die uns bezüglich der Finsternisse
begegnet, ist die, daß der Sonne oder dem Monde durch irgendeine
fremde Macht Gewalt angetan würde. Es erscheint zweifelhaft,
ob die Babylonier schon einen wirklichen Einblick in den
Vorgang besaßen. Seine natürliche Ursache erkannten wohl erst
die Griechen. Nach einigen war es Anaxagoras, nach anderen
waren es die Pythagoreer, denen die Astronomie diesen Fortschritt
verdankte172.

Die Vorausbestimmung des Thales ist nicht etwa eine solche
im heutigen Sinne. Sie erfolgte nämlich nicht durch Messen und
Rechnen, sondern beruhte ausschließlich auf der Beobachtung derjenigen
Periode, innerhalb deren die Finsternisse regelmäßig wiederkehren.
Jene Periode war den Babyloniern nicht entgangen. Sie
befanden sich im Besitz von Aufzeichnungen, die sich über Jahrhunderte
erstreckten und einen Zeitraum von 6585 Tagen bezüglich
der regelmäßigen Wiederkehr der Finsternisse erkennen ließen.
Innerhalb dieses 223 Monate umfassenden Zeitraums, den die
Babylonier Saros nannten173, kehrt nämlich der Mond fast genau
in dieselbe Stellung zur Erde und zur Sonne zurück. Allerdings
machte man auch die Erfahrung, daß sich der Saros, insbesondere
für die Voraussage der Sonnenfinsternisse, nicht immer bewährte174.

Auch bei der Benennung der fünf Planeten hat sich anscheinend
der sehr früh einsetzende (s. S. 30) babylonische Einfluß
geltend gemacht. Die alten griechischen Namen bezeichneten
nämlich Eigenschaften (Mars hieß der Feurige, Jupiter der Leuchtende
usw.). Seit dem 4. vorchristlichen Jahrhundert bedient man
sich dagegen folgender Namen:



	Stern
	des Hermes (Merkur),



	»
	der Aphrodite (Venus),



	»
	des Ares (Mars),



	»
	des Zeus (Jupiter),



	»
	des Kronos (Saturn).




Die kurze Bezeichnung Hermes, Aphrodite usw. kam erst später
auf. Es ist anzunehmen, daß hierin die Griechen den Babyloniern
gefolgt sind, die gleichfalls die Planeten ihren Hauptgöttern geweiht
hatten. Mit einigen Elementen des babylonischen Wissens sind nach
neuerer Annahme schon die Pythagoreer bekannt gewesen175.

Wie unentwickelt im übrigen die astronomischen Vorstellungen
der Griechen zur Zeit des Thales noch waren, geht daraus hervor,
daß nach den ihm zugeschriebenen Lehren die Erde eine
vom Okeanos umflossene Scheibe ist, über die sich der Himmel
wie eine Kristallglocke wölbt. Unter solchen Umständen konnte
noch nicht einmal von einer Kreisbewegung der Gestirne die Rede
sein. In Übereinstimmung mit dieser Lehre nahm man zur Zeit
des Thales an, die Sterne sänken bei ihrem Untergange in den
Ozean und schwömmen in diesem am Rande der Scheibe entlang
zu ihren Aufgangspunkten zurück.

Auf Thales werden ferner von den Griechen, die über die
Mathematik geschrieben haben, einige der wichtigsten geometrischen
Sätze zurückgeführt, so der Satz von der Gleichheit der
Winkel an der Grundlinie eines gleichschenkeligen Dreiecks, sowie
der Satz, daß ein Dreieck durch eine Seite und die anliegenden
Winkel bestimmt ist. Mit Hilfe dieses Satzes wurde z. B. die
Entfernung der Schiffe vom Lande ermittelt.

Bezüglich der geometrischen Kenntnisse des Thales läßt sich
jedoch nicht mehr entscheiden, wieviel Eigenes und wieviel von
den Ägyptern Entlehntes darunter ist. Eine bekannte Anwendung
der Mathematik ist seine Schattenmessung. Es ist dies ein Verfahren,
die Höhe hervorragender Gegenstände zu bestimmen.
Thales soll dadurch die Bewunderung seiner Zeitgenossen erregt
haben. Das Verfahren bestand darin176, daß er zu der Zeit, wenn
Schatten und Höhe
der Körper gleich
sind, was er an einem
Stock ermittelte, den
Schatten des betreffenden
Gegenstandes,
z. B. einer Pyramide,
maß, womit dann auch
sofort die Höhe des
Gegenstandes gefunden
war.

Mit dem Gnomon,
einem Werkzeug,
das zur Bestimmung
des Mittags
aus der Schattenlänge
diente, sollen die Griechen
durch Anaximander
von Milet,
den bedeutendsten Schüler des Thales, bekannt geworden sein.
Anaximander (610–546 v. Chr.) hat nach Strabon auch die erste
Karte der Welt, soweit damals die Länderkenntnis reichte, entworfen177.


[Abb. 11]
Abb. 11. Radkarte der Erde.



Sein Landsmann Hekataeos (geb. um 550), der weite Reisen
gemacht hatte, soll die neue Kunst in solchem Maße entwickelt
haben, daß er Erstaunen erregte. Hekataeos verfaßte eine Erdbeschreibung,
der er eine Weltkarte beigab. Er gilt als der älteste
griechische Geograph und der Vorgänger Herodots. Erhalten
ist von den Karten jener Zeit nichts mehr. Sie glichen wahrscheinlich
den Radkarten des früheren Mittelalters (Abb. 11), d. h.
sie waren lediglich rohe Orientierungen ohne jeden wissenschaftlichen
Wert, so daß sie den Spott Herodots herausforderten.

Die Beschäftigung mit naturwissenschaftlichen Dingen, zu
welcher Thales bei den Ioniern allen Nachrichten zufolge den
Anstoß gab – nennt ihn doch Aristoteles den »Beginner« der
philosophischen Naturforschung178 – rief nun auch ein Streben
nach einer ursächlichen Erklärung der gesamten Erscheinungswelt
hervor. Eine auf den letzten Gründen fußende Erklärung ist seitdem
das Ziel der Philosophie gewesen, ohne daß sie, wie es in
der Natur der Sache liegt, jemals zu einer befriedigenden Lösung
eines so weit gespannten Problems gelangt wäre. Was die Frage
nach dem Ursprung der griechischen Philosophie anlangt, so neigt
ihr hervorragendster Geschichtsschreiber, Zeller, zu der Ansicht,
daß sie selbständig geworden und nicht orientalischer Herkunft
sei179. »Wenn es je ein Volk gegeben«, sagt Zeller, »das seine
Wissenschaft selbst zu erzeugen imstande war, so waren es die
Griechen«.

Dem ersten Ausdruck für ihre Weltanschauung begegnen wir
bei den Dichtern. Insbesondere war es der im 8. Jahrhundert
v. Chr. lebende Hesiod, der in den »Werken und Tagen« die
Frage nach der Weltentstehung aufwarf. Für Hesiod war die
Weltentstehungslehre wesentlich Götterlehre. Kosmogonie und
Theogonie waren in jenem Zeitalter noch zu einer in mystisches
Gewand gekleideten Einheit verschmolzen. Thales und seinen
unmittelbaren Nachfolgern, die sich über den Begriff des Stoffes
kaum zu erheben vermochten, genügte dann die Annahme, daß
alle Dinge auf einen einzigen Urstoff zurückzuführen seien. Als
solcher dünkte dem Thales nichts geeigneter als das Wasser,
weil es ihm, nach seinen Eigenschaften zu urteilen, zwischen der
Erde und der Luft zu stehen schien. Eine Stütze fand diese
Lehre in gewissen Beobachtungen. Wurde doch z. B. Ägypten,
woher viele Anschauungen des Thales stammten, als ein Erzeugnis
des Niles angesehen. Entwickelten sich nicht ferner aus der
feuchten Erde die Pflanzen? Selbst als man später genauer beobachten
lernte, hat jene Lehre immer wieder Anhänger gefunden.
Van Helmont, ein hervorragender Forscher des 17. Jahrhunderts,
war noch in ihr befangen. Erst Lavoisier und Scheele, die
an der Schwelle der neuesten Zeit stehen, vermochten den Glauben
an die Umwandlung des Wassers in Erde, der stets wieder auf
mangelhafte Beobachtungen gestützt wurde, durch einwandfreie
Versuche endgültig zu widerlegen.

Das Streben nach einer Erklärung der Welt in ihrer Beziehung
zum Menschen hat seit der Zeit des Thales nicht aufgehört,
die hervorragendsten Geister zu beschäftigen. Hier ist es
nur insofern von Belang, als die Ergebnisse des philosophischen
Denkens einen Einfluß auf die weitere Entwicklung der Naturwissenschaften
ausgeübt haben. Letztere steckten sich alsbald das
bescheidenere, aber erreichbare Ziel, einen Einblick in den gesetzmäßigen
Zusammenhang der Erscheinungen zu gewinnen. In dem
Maße, wie man dieses Ziel ins Auge faßte, hat sich die Beseitigung
phantastischer Auswüchse vollzogen, wie sie in der
Alchemie und Astrologie z. B. zum Ausdruck kamen, und in
eben demselben Maße näherte sich die Wissenschaft ihrer jetzigen
Gestalt.

Mit der ionischen Naturphilosophie trat »ein neues Element
in das geistige Leben der Menschheit«. Es begegnen uns zum
ersten Male wissenschaftliche Persönlichkeiten mit eigenen Überzeugungen,
die durch angestrengte Geistesarbeit zu ihren Ergebnissen
gelangen. Für die weitere Entwicklung echter Wissenschaft
war ein solches Hervortreten der Individualität die unerläßliche
Voraussetzung180.

Die rein philosophische Betrachtungsweise besitzt trotz der
Nachteile, die ihr gegenüber der exakten Forschung innewohnen,
doch unleugbar das Verdienst, die empirischen Wissenschaften
ununterbrochen angeregt zu haben. Manche philosophische Ansicht,
welche das griechische Altertum entwickelte, beeinflußte bis
in die neuere Zeit hinein die Naturwissenschaften. So hat sich
z. B. das Bestreben, die Mannigfaltigkeit der Stoffe auf einen
einzigen Urstoff zurückzuführen, bis auf unsere Tage erhalten.
Zuerst wurde von den ionischen Philosophen eine der bekannten
Materien, wie die Luft oder das Wasser, zu einem solchen Urstoff
gestempelt. Später faßte Aristoteles Luft, Wasser, Erde und
Feuer als die verschiedenen Erscheinungsformen eines und desselben
Urprinzips auf. Infolgedessen hielt man eine Verwandlung
der bekannten Stoffe ineinander für möglich. Und so war es besonders
die aristotelische Philosophie, auf die sich im Mittelalter
das Bemühen, unedle Metalle in edle überzuführen, stützen konnte.



Die Lehre von den Elementen ist ihrem Ursprung nach auf
Empedokles aus Agrigent (um 440 v. Chr.) zurückzuführen.
Für ihn waren die Urstoffe ewig, selbständig und nicht auseinander
ableitbar. Durch zwei bewegende Kräfte, die Freundschaft
und den Streit, den Heraklit den Vater aller Dinge nannte,
wurden die Elemente gemischt und zu Dingen gestaltet. Die Entmischung
sollte in der Weise erfolgen, daß die Teilchen des einen
Stoffes sich unsichtbar von den Teilchen des anderen ablösen.
Auf diesem Wege ließ Empedokles auch die Sinnesempfindungen
entstehen181.

Empedokles wußte sich auch über die Naturdinge im besonderen
manche zutreffende oder doch beachtenswerte Meinung
zu bilden. So nahm er anstatt des Zentralfeuers, um das die
Pythagoreer die Erde kreisen ließen, einen feurig-flüssigen Erdkern
an, von dem die heißen Quellen und die Vulkane ihre Wärme
erhalten sollten. Das unterirdische Feuer sollte ferner die Gebirge
emporgehoben haben. Aus großen, auf Sizilien gefundenen
Knochen schloß Empedokles auf die vorgeschichtliche Existenz
eines Riesengeschlechts. Seine Ansichten entwickelte er in einem
Gedicht »Von der Natur«. Leider sind davon nur wenige Bruchstücke
erhalten. Diese lassen indes erkennen, daß Empedokles
auch über die Natur der Pflanze nachgedacht hat. Letztere erklärte
er für beseelt. Als Zeichen der Beseelung deutete er allerdings
Erscheinungen, die man heute mechanisch erklärt, wie das
Erzittern, das Ausstrecken der Zweige und das kräftige Zurückschnellen
gebogener Äste. Auch die Behauptung, daß die
Pflanzen zweierlei Geschlecht besäßen, wird auf Empedokles
zurückgeführt. Selbst die später oft wiederkehrende Lehre von
den periodischen Weltumbildungen begegnet uns schon bei diesem
Philosophen. Man darf deshalb182 aus den vorhandenen Bruchstücken
altgriechischer Philosophie schließen, daß eine der wichtigsten
Annahmen der neueren Geologie, die Lehre nämlich,
daß unser Erdball eine Reihe von Umwandlungen erlitten, bei
denen Tiere und Pflanzen untergingen, um sich in anderen
Arten wieder zu erneuern, als Ahnung schon im Altertum vorhanden
war183.



»Der Tatsachen, auf die man sich dabei stützte, waren vielleicht
nicht viele, um so schärfer war aber der Blick, der schon
das Richtige traf«184.

Erster Versuch einer Erklärung der Natur aus den
Prinzipien der Mechanik.

Hatte man zuerst die Stoffumwandlungen, denen man auf
Schritt und Tritt begegnete, als ein Entstehen und Vergehen aufgefaßt,
so waren es Philosophen, welche lehrten, daß alle Veränderung
auf ein Mischen und Entmischen zurückzuführen sei, und
daß dabei der Stoff selbst weder sich bilde noch vernichtet werde.
Dem philosophischen Denken entsprang ferner die Vorstellung, daß
der Stoff aus kleinsten Teilchen bestehe, durch deren Umlagerung
jenes Mischen und Entmischen bedingt sei – beides Grundsätze,
deren sich die Forschung bemächtigte, um sie als Leitsterne
bei ihren, auf die denkende Erfassung der Natur gerichteten Bemühungen
zu verwerten.

Die angedeutete Durchführung der mechanischen Naturerklärung
vollzog sich im Anschluß an die Lehren des Empedokles
durch die Atomisten genannten Philosophen Leukipp und Demokrit.
Ihre Anschauungen lassen sich in folgende Sätze fassen:
Das All ist anfangslos und auf keine Weise von irgend jemandem
geschaffen. Überhaupt ist alles seit ewigen Zeiten in der Notwendigkeit
begründet, sowohl was war, als auch was ist und was
sein wird185. Das Weltall besteht aus qualitativ gleichen Teilchen,
den Atomen, die ihrer Form nach verschieden sind und ihre Lage
gegeneinander ändern. Damit letzteres möglich ist, muß der Raum
im übrigen leer sein. Die Atome sind ewig und unzerstörbar.
Aus Nichts wird nichts. Nichts kann vernichtet werden. Jede
Veränderung besteht nur in der Verbindung und in der Trennung
der Atome. Aus der Zahl, der Gestalt, dem Zusammentreffen
und der Trennung der Atome geht die Mannigfaltigkeit der Dinge
hervor. Die Vorgänge in der Natur hängen nicht von den Launen
übernatürlicher Wesen ab, sondern sind ursächlich bedingt; nichts
geschieht zufällig186. Die Bewegung der Atome ist seit Anbeginn
vorhanden, sie hat zur Bildung unzähliger Welten geführt. Außer
den Atomen und dem leeren Raum gibt es nichts. Eine Schwäche
dieser atomistischen Lehre, die ihr auch heute noch anhaftet, liegt
darin, daß nach ihr auch das Seelische aus Atomen, und zwar
aus Atomen feinerer Art bestehen soll, welche die gröberen Körperatome
durchdringen, sehr beweglich sind und auf diese Weise
die Erscheinungen des Lebens hervorrufen. So wurden z. B. die
Empfindungen des Süßen, Herben, Scharfen daraus erklärt, daß
die Atome teils kugelig, teils kantig, teils zackig seien. Die Wahrnehmung,
sowie überhaupt jede Wirkung der Dinge aufeinander
sind nach Demokrit durch Ausströmung und Einströmung bedingt.
Aus diesem Grunde mußten die Körper zwischen den
Atomen Poren haben. Die Zahl der Atome ist unendlich groß
und ihre Form unendlich verschieden. Qualitativ sind sie jedoch
einander völlig gleich. Bei ihrer Bewegung durch den unendlichen
Raum stoßen sie aufeinander. Dadurch entstehen Wirbel, aus
denen die Weltkörper hervorgehen. Letztere entstehen und vergehen
und sind in ihrer Zahl gleichfalls unbegrenzt. Diese Lehre
von der Weltenbildung187 wurde im 18. Jahrhundert durch Kant
und durch Laplace zu neuem Leben erweckt. Sie hat auch
Giordano Bruno zu seinen Spekulationen über die Unendlichkeit
der Welten angeregt.

Demokrit wurde um 460 v. Chr. in der ionischen Kolonie
Abdera geboren und starb um 370. Er sammelte auf vielen Reisen
zahlreiche Kenntnisse. »Ich habe«, sagt er, »unter allen Menschen
meiner Zeit die größten Länderstrecken durchwandert, das Entfernteste
erforscht, die meisten Länder gesehen und kundige Menschen
gehört.« Von seinen zahlreichen Schriften ist leider nur wenig erhalten
geblieben. Soviel läßt sich jedoch erkennen, daß er in systematischen
Werken, sowie in Einzelabhandlungen das ganze Gebiet
menschlichen Wissens zu umspannen gesucht hat. Er schrieb nicht
nur über Sternkunde, Medizin, Ackerbau, Technologie, Kriegskunst
wie viele andere vor ihm, sondern von ihm rührt auch der erste
Versuch einer wissenschaftlichen Zoologie, Botanik und Mineralogie
her188. Gefördert und bereichert hat Demokrit die Wissenschaften
im einzelnen kaum in erheblichem Maße. Ihn als den größten
Naturforscher des Altertums zu bezeichnen, ist daher nicht berechtigt.
In der Astronomie haben ihn Oenopides und Meton
übertroffen. Hielt er doch an der Scheibengestalt der Erde fest,
so daß er in seinen kosmischen Vorstellungen weit unter Platon
stand. Auch die Mathematik hat er trotz zahlreicher mathematischer
Schriften nicht wesentlich gefördert. Trotzdem muß
man bedauern, daß von seinen Werken nur geringe Bruchstücke189
übrig geblieben sind. Demokrit war ohne Zweifel der größte
Polyhistor (d. h. kein bloßer Vielwisser) vor Aristoteles. Letzterer
rühmt von ihm, daß er überall die natürlichen Ursachen aufgesucht
und vieles früher Vernachlässigte festgestellt habe. Trotz
seiner materialistischen Weltanschauung war Demokrit nach den
Zeugnissen der Alten eine edle, reichbegabte, für Wahrheit und
Wissenschaft begeisterte Natur.

Hatte Demokrit die von Leukipp (um 500. v. Chr.) herrührende
atomistische Lehre in ein System gebracht, so ist für
ihre Weiterverbreitung besonders Epikur tätig gewesen. Während
des römischen Zeitalters wurde sie dann durch Lucretius Carus
(um 50 v. Chr.) in einem »Über die Natur der Dinge« betitelten
Lehrgedicht190 dargestellt.

Am meisten Schwierigkeiten machte es diesen als Atomisten bezeichneten
Philosophen, die zweckmäßige Beschaffenheit der Naturerzeugnisse,
die auch Demokrit nach einer Stelle des Aristoteles
bewundert haben soll, ohne die Mitwirkung einer Zwecktätigkeit,
sondern lediglich aus der Notwendigkeit zu erklären. Aristoteles
(Physik II, 8) wirft die Frage auf, »ob die Natur nur
infolge einer blinden Notwendigkeit oder nach Zwecken handle«.
Falle doch auch der Regen nicht etwa, damit das Getreide wächst,
sondern weil die aufsteigenden Dünste sich verdichten. Daß das
Getreide dann wächst, treffe sich nur so nebenbei. »Könnte nicht«,
fragt Aristoteles, »dasselbe von allen Naturerzeugnissen gelten
und könnten beispielsweise die Vorderzähne nicht zufällig scharf
und die Backenzähne zufällig stumpf sein. Dann wäre der Dienst,
den sie uns leisten, eine unbeabsichtigte Folge dieses Zufalls und
dem Zusammentreffen ähnlich, das zwischen der Verdichtung der
Dämpfe und dem Wachsen des Getreides besteht. Diejenigen
Wesen nun, bei denen sich alles so traf, wie wenn es zu einem
Zwecke entstanden wäre, blieben erhalten, dagegen ging unter und
geht noch fortwährend zugrunde, was der Zufall nicht zweckmäßig
gebildet hat«. Aristoteles weist diese Einwendungen, die man,
wie er sagt, machen könnte, zurück. Nach ihm gibt es überall
einen Zweck (»ein Weswegen«) in dem, was von Natur geschieht.
In ihr herrsche der Zweck ebenso wie in der Kunst.

Wie sich die Atomisten die Welt ohne eine Zwecke setzende
Tätigkeit entstanden dachten, ersieht man aus einigen Stellen des
Lukrez, so insbesondere aus folgenden Versen191:


»Sage mir ferner, woher ist gekommen den Göttern das Vorbild

Der zu erzeugenden Dinge, ja selbst der Begriff nur des Menschen;

Daß sie wußten und sahen im Geiste, was schaffen sie wollten.

Woher erhielten sie jemals von Kräften der Urstoffe Kenntnis,

Was durch veränderte Ordnung sie alles zu leisten vermöchten,

Hätte Natur nicht selbst eine Probe des Schaffens gegeben?

Denn gar viele der Urkörper pflegten seit ewigen Zeiten

Durch ihr eignes Gewicht und durch Stöße von außen getrieben,

Sich zu bewegen und mischen auf alle nur mögliche Weise

Und zu versuchen, was sie für Verbindungen schaffen wohl könnten,

Wenn sie bald so, bald anders sich zueinander gesellten.

Ist da wohl zu verwundern, daß endlich sie nun auch in solche

Lage gerieten und auch in solche Bewegungen kamen,

Durch die das ganze All jetzt besteht und stets sich erneuert?«



Und etwas später192:


»Denn nicht haben Atome nach reiflich erwogenem Plane

Jedes zur richtigen Stell' sich begeben mit rechnendem Geiste,

Wahrlich auch nicht durch Verträge bestimmt eines jeden Bewegung.«



Den Gedanken, daß die Natur oft neue Arten schaffe, die
wieder untergehen, wenn sie sich nicht erhalten können, hat nach
dem Wiederaufleben der Wissenschaften zuerst Cardanus ausgesprochen193.
Er tat dies in Anlehnung an die durch Lukrez verbreiteten
Lehren Demokrits und Epikurs. Es ergibt sich somit
ein ununterbrochener Zusammenhang zwischen den schon im Altertum
ausgesprochenen Vorahnungen der Deszendenztheorie und ihrer
wissenschaftlichen Gestaltung durch Lamarck und Darwin. Übte
doch die um 1715 entstandene Schrift de Maillets einen bedeutenden
Einfluß auf die Entwicklung der evolutionistischen Ideen
aus, der sich besonders ein Jahrhundert später bei Lamarck
bemerklich machte (s. i. IV. Bande). Wie Cardanus ist aber
auch de Maillet sehr wahrscheinlich durch die aus dem Altertum
stammenden Keime zur Aufstellung seiner Lehre veranlaßt
worden194.

Mag man vom philosophischen Standpunkte aus der mechanischen
Welterklärung Wert beilegen oder sie für überwunden
halten, man wird immer die vorurteilsfreie und konsequente Denkweise
ihrer Schöpfer anerkennen müssen. Besteht doch auch heute
das Bestreben der Forschung darin, Qualität auf Quantität zurückzuführen
und in der Meßbarkeit einer Erscheinung ihre Erklärung
zu finden. »Wer weiß, daß erst durch diese Methode die großen
Triumphe der Naturwissenschaft errungen wurden, wird die Größe
des demokritischen Gedankens zu würdigen wissen. Die atomistische
Theorie ist zwar ein Gewebe von Hypothesen. Und doch haben
wir kein besseres Netz, um die Naturerscheinungen für unser Verständnis
einzufangen«195. Die atomistische Lehre hat ein sonderbares
Schicksal erlitten. Auf das Zeitalter, in dem sie entstanden
war, hat sie nur einen geringen Einfluß ausgeübt. Erst 2000 Jahre
später wurde sie durch Gassendi und besonders durch Dalton
wieder ins Leben gerufen. Seitdem hat sie die größte wissenschaftliche
Bedeutung erlangt, weil die Mechanik der Atome allen
Naturerscheinungen zugrunde gelegt wurde196.



Der Beginn der idealistischen Weltanschauung.

Eine weitere Tat der alten Philosophie bestand in der Aufstellung
und Durchführung des Zweckbegriffs an Stelle der von den
Atomisten behaupteten bewußtlosen Notwendigkeit durch Anaxagoras.
Nach allem, was wir von ihm wissen, war Anaxagoras
einer der bedeutendsten Philosophen des Altertums. Er wurde
um 500 v. Chr. in Kleinasien geboren und siedelte nach den
Perserkriegen nach Athen über, wo er zu Perikles in freundschaftliche
Beziehungen trat. Anaxagoras erblickte im Nachdenken
über die Natur und das Geschehen seine Aufgabe und
verpflanzte diese Art des Philosophierens nach Athen, das in der
Folge zum Mittelpunkt des geistigen Lebens der Alten wurde.
Seine Schrift über die Natur war zur Zeit des Sokrates sehr
verbreitet. Von dieser Schrift sind leider nur Fragmente erhalten
geblieben197.

Wie Empedokles geht Anaxagoras von der Ansicht aus,
daß alles Geschehen ein Gemischtwerden und eine Entmischung
sei, wobei sich die Menge des Stoffes im Weltall weder mehre
noch mindere. Die hierzu erforderliche bewegende Kraft erblickte
er in einer vom Stoff gesonderten, freiwaltenden, selbst unbewegten
Intelligenz. Diese nach Zwecken handelnde Intelligenz wird aber
von ihm mehr vorausgesetzt als nachgewiesen. Daher werfen ihm
Plato und Aristoteles vor, sein »νοῦϛ«198 habe ihm zur Erklärung
nur als deus ex machina gedient.

Aus dem Urzustande oder dem Chaos hat der »νοῦϛ« nach
Anaxagoras als ordnendes, nicht als schaffendes Prinzip das
Universum entstehen lassen. Eine Erschaffung aus dem Nichts
ist eine orientalische Vorstellung, welche dem griechischen Geiste
wenig zusagte und uns daher bei den griechischen Philosophen
kaum begegnet. Der »νοῦϛ« und die Urbestandteile der Dinge
sind vielmehr von Anbeginn vorhanden. Es ist der philosophische
Keim der Lehre von der Erhaltung von Stoff und Kraft, der uns
hier begegnet. Der »νοῦϛ« versetzte die Masse in eine Art Wirbelbewegung,
welche das Gleichartige zusammenführte und das Weltall
in seiner jetzigen Verfassung entstehen ließ. Die später von Kant
und Laplace entwickelte Nebularhypothese besagt, wie wir sehen
werden, im Grunde dasselbe. Nur daß die Neueren diese Vorstellungen
von der alten geozentrischen Ansicht loslösten und sie
vom Standpunkte der koppernikanischen Lehre entwickelten. Infolge
der Wirbelbewegung trennen sich nach Anaxagoras Äther,
Luft, Wasser und Erde voneinander. Vom letzteren Elemente
verharren einzelne Massen infolge der Wirbelbewegung im Äther,
der ihnen Leuchtkraft verleiht und sie uns als Gestirne erscheinen
läßt. Für diese Ansicht sprechen nach Anaxagoras die vom
Himmel fallenden Meteoriten, von denen er den 423 v. Chr. in
Aegospotamoi (Thrazien) gefallenen erwähnt. Er meint, dieses
Eisenstück, das bei Tageslicht auf die Erde herabgefallen sei199,
stamme von der Sonne, und mache es wahrscheinlich, daß letztere
aus glühendem Eisen bestehe. Auch der Mond sei ein Weltkörper
wie unsere Erde und besitze Berge und Täler, eine Vorahnung,
deren Richtigkeit erst 2000 Jahre später durch Galilei erwiesen
werden konnte200. Anaxagoras teilte das Schicksal vieler
aufgeklärten Geister. Er wurde im hohen Alter als Gottesleugner
ins Gefängnis geworfen und nur auf die Verwendung des Perikles
hin wieder in Freiheit gesetzt. Die Anklage stützte sich besonders
darauf, daß Anaxagoras die Sonne für einen glühenden Meteorstein
erklärt hatte. Ihm, wie später dem Sokrates und Aristoteles,
hat das atheniensische Volk mit Undank gelohnt.

Erwies sich auch der auf Anaxagoras zurückzuführende Begriff
der Zweckmäßigkeit, der in den platonischen Ideen seine Fortbildung
fand, während der späteren Entwicklungsstufen der Wissenschaft
als unzureichend, so war er doch für die Naturforschung
des Altertums von Bedeutung und bei dem Aufbau des das Wissen
jener Zeit umfassenden, aristotelischen Lehrgebäudes das eigentlich
Treibende.

Hinderlich wurde die alte Philosophie der Wissenschaft zuweilen
dadurch, daß sie sich mehr dichterisch schaffend als kritisch
forschend verhielt. Man war zu leicht geneigt, das Wort für das
Ding und den Begriff für das eigentliche Wesen des Dinges zu
nehmen. »Durch die Wörter«, sagt daher Lange in seiner Geschichte
des Materialismus201 mit Recht, »ließen Sokrates, Plato
und Aristoteles sich täuschen. Wo ein Wort war, wurde ein
Wesen vorausgesetzt. Gerechtigkeit z. B. mußte doch etwas bedeuten.
Es mußte also Wesen geben, welche den Ausdrücken entsprechen.«

In Platon (427–347) erreichte die griechische Philosophie
ihren Höhepunkt. Sein System gipfelt darin, daß er die Idee
als die Ursache und den Zweck des Geschehens betrachtet und
auf diese Weise das Geistige und die Körperwelt aus einem
Prinzip ableitet. Obgleich Platon wenig Eigenes auf dem Gebiete
der Mathematik geschaffen hat und seine Neigung zu den
Naturwissenschaften nur gering war, hat er dennoch diese beiden
Wissensgebiete in nicht geringem Maße befruchtet. Groß war
vor allen Dingen der persönliche Einfluß, den er als Gründer der
atheniensischen Akademie auf seine Schüler ausübte. Zu ihnen
zählten Aristoteles, Eudoxos und Herakleides Pontikos.
Platon selbst wurde besonders durch die Pythagoreer angeregt,
mit deren Lehren er in Großgriechenland bekannt geworden war.
Auch in Ägypten ist Platon gewesen.

Seine Ansichten über die Natur entwickelt Platon in demjenigen
seiner Dialoge, der den Titel »Timäos« führt. Diese Schrift
ist in besonders hohem Grade durch mythische und pythagoreische
Lehren beeinflußt. Nach Platon besteht die Welt nicht seit
Ewigkeit, wie der fast gleichzeitig lebende Demokrit lehrte, sondern
sie hat einen Beginn und einen Schöpfer. Ewig sind nur
die Ideen, welche der Schöpfer, das ist das bewegende Prinzip,
mit dem zunächst ungeformten Urgrund der materiellen Welt (etwa
dem Chaos zu vergleichen) verbindet. Das Ergebnis ist nicht eine
Unendlichkeit von Welten, sondern nur eine Welt, der die vollkommenste
Gestalt, das ist die Kugelform, zukommt. Auch in
den Einzelheiten weicht die platonische Auffassung in solchem
Maße von der mechanischen ab, daß sie nicht die Grundlage der
nach einer Erklärung aus mechanischen Prinzipien suchenden
Naturwissenschaften werden konnte.

Die Begründung der griechischen Mathematik.

In gleichem Maße, wie die ersten philosophischen Bestrebungen
anregend auf die Forschung gewirkt haben, war dies auch hinsichtlich
der Mathematik der Fall. Zur vollen Erkenntnis der Wahrheit,
daß nur durch die Vereinigung des mathematischen Verfahrens
mit der experimentellen Forschungsweise Aussicht auf eine Lösung
der naturwissenschaftlichen Probleme vorhanden ist, sollte jedoch
erst die neuere Zeit gelangen. Es ist ein wesentlicher Mangel der
Alten, welche die Mathematik wohl zu handhaben wußten, daß sie
sich nicht in gleichem Maße für die Ausübung des Experiments
befähigt zeigten. Mannigfache Gründe sind hierfür ins Feld geführt
worden. Einer der wichtigsten bestand wohl in dem Überschätzen
der reinen Geistestätigkeit gegenüber jeder Beschäftigung
mit materiellen Dingen. Auch der Umstand, daß die Ausübung
gewerblichen Schaffens eines freien Mannes unwürdig galt und in
die Hand der Sklaven gelegt wurde, war dem Entstehen der experimentellen
Forschungsweise in hohem Grade hinderlich202.

Wenn wir die Entwicklung der Mathematik, die hier gleich
den Ergebnissen der Philosophie nur soweit in Betracht kommt,
wie sie die Naturwissenschaften beeinflußt hat, nach ihren ersten,
an ägyptische und babylonische Elemente anknüpfenden Schritten
weiter verfolgen, so richtet sich unser Blick von Ionien nach
einem anderen Hauptsitz hellenischer Bildung, nämlich nach Großgriechenland.
Hatte man den Wert der mathematischen Betrachtungsweise
in Ionien überhaupt erst schätzen gelernt, so finden
wir dort, bei Pythagoras und seinen Anhängern eine beträchtliche
Überschätzung derselben. Wichtig ist vor allem, daß auch
im übrigen Griechenland Männer auftraten, die in der denkenden
Betrachtung der Welt ihre Lebensaufgabe erblickten. Als einer
der ersten wird uns Pythagoras genannt. Da indes von seinem
Leben fast nichts verlautet und auch keine von ihm herrührende
Schrift auf uns gekommen ist, so tritt uns in Pythagoras wie
in Thales eine sagenumwobene Gestalt entgegen. Ersterer galt
lange als der eigentliche Begründer der griechischen Mathematik,
während für Thales und Anaximander die Mathematik als
Hilfswissenschaft zur Lösung astronomischer Aufgaben in Betracht
kam. Heute ist das Urteil über die Bedeutung des Pythagoras
wesentlich eingeschränkt worden (s. S. 80).



Pythagoras wurde um 550 v. Chr. in Samos geboren. Über
die Gründung seiner Schule gehen die Nachrichten sehr auseinander.
Es läßt sich annehmen, daß er sich vorher gleich Thales in
Ägypten, vielleicht auch in Babylon203 aufgehalten hat. Auch in
diesem Falle würde es sich also um eine Verpflanzung orientalischer
Wissenschaft auf den, ihrer weiteren Entwicklung besonders günstigen
Boden Griechenlands gehandelt haben.

Pythagoras und seine Schüler gingen, mehr ahnend als in
wirklicher Erkenntnis, von der Voraussetzung aus, daß eine durch
Maß und Zahl bestimmte Gesetzmäßigkeit alles natürliche Geschehen
beherrsche. In einseitiger Übertreibung dieses Gedankens erblickten
sie dann in den Zahlen den ursächlichen Grund der Erscheinungswelt.
»Den Pythagoreern,« sagt Aristoteles, »ward die Mathematik
zur Philosophie.« Es handelte sich indessen bei ihnen mehr
um bloße Zahlenmystik, als um die Pflege und Förderung exakter
Wissenschaft. So bezogen sie die Sechs auf Belebung, die Sieben
auf Gesundheit, die Acht auf Freundschaft usw. Diese Zahlenmystik
der Pythagoreer ist zum Teil wohl auf akustische Versuche und
das Nachdenken über das Wesen der Harmonie zurückzuführen.
Man hatte bemerkt, daß der Ton einer Saite von bestimmter Spannung
in die Oktave übergeht, wenn man die Länge der Saite auf
die Hälfte herabsetzt, oder daß gleich gespannte und gleich dicke
Saiten konsonierende Töne geben, wenn sich ihre Längen wie 1 : 2,
2 : 3, 3 : 4, 4 : 5 verhalten. Den Grund dieser Erscheinung suchten
die Pythagoreer nun in dem geheimnisvollen Wesen der Zahlen.
Auch darin kam die Vorstellung von der Bedeutung der Harmonie
zum Ausdruck, daß die von der pythagoreischen Schule
beeinflußte Medizin Gesundheit als die Symmetrie gewisser
Qualitäten wie Warm, Kalt, Trocken, Feucht usw. betrachtete,
während Krankheit in der Störung dieser Symmetrie bestehen
sollte204.

Auf die Pythagoreer werden zurückgeführt – wobei sich indes
nicht unterscheiden läßt, was selbst gefunden und was an
fremden Elementen aufgenommen wurde – die Sätze über die
Winkelsumme im Dreieck, über die Kongruenz der Dreiecke, der
sogenannte pythagoreische Lehrsatz, sowie die Kenntnis des goldenen
Schnitts; ferner die ersten Kenntnisse der Stereometrie, insbesondere
der fünf regelmäßigen Polyeder und der Kugel.



Zeugnisse für geometrische Entdeckungen des Pythagoras
enthält die Literatur des Altertums an etwa zwölf Stellen. Bei
der Beurteilung der Zuverlässigkeit dieser Zeugnisse ist indessen
zu berücksichtigen, daß die ältesten Angaben 500 Jahre, die Hauptquelle
(Proklos) sogar 1000 Jahre nach Pythagoras niedergeschrieben
wurden205. Proklos, der sich auf die beiden verloren
gegangenen Schriften des Eudemos, des ältesten Geschichtsschreibers
der griechischen Mathematik206, stützt, hat Pythagoras
nicht für den Entdecker des Begriffes der irrationalen Größen gehalten
und ihm weder die Konstruktion der regulären Körper noch
die Entdeckung des pythagoreischen Lehrsatzes zugeschrieben.
Auch Zeller, der Geschichtsschreiber der griechischen Philosophie,
ist schon der althergebrachten Ansicht entgegengetreten, nach
welcher Pythagoras selbst als Mathematiker Hervorragendes geleistet
haben soll. Das Ergebnis aller neueren Nachforschungen
besteht darin, daß sich eine bestimmte Leistung auf dem Gebiete
der Mathematik Pythagoras mit Sicherheit überhaupt nicht zuweisen
läßt.

Die den Griechen im allgemeinen nachgerühmte Strenge der
Beweisführung war bei den Pythagoreern noch wenig entwickelt.
Sie verfuhren häufig noch induktiv und wußten das Allgemeine
von den Einzelfällen noch nicht recht zu trennen. Immerhin
kommt ihnen das Verdienst zu, daß sie die Mathematik von den
Bedürfnissen des Lebens gesondert und sie als reine Wissenschaft
aufgefaßt haben207. Vor allem wurde die Lehre vom Dreieck durch
Pythagoras und seine Schule so vollständig entwickelt, daß
Euklid, als er die mathematischen Kenntnisse der Griechen in
seinen »Elementen« zusammenstellte, nur wenig hinzuzufügen
brauchte. Daß die Winkel des Dreiecks zusammen zwei Rechte
betragen, bewiesen die Pythagoreer, indem sie durch eine Ecke eine
Parallele zur Gegenseite zogen208. Auf den nach Pythagoras benannten
Satz wurde man wahrscheinlich dadurch geführt, daß man
die aus Ägypten oder Babylon zu den Griechen gedrungene Erkenntnis,
ein Dreieck sei rechtwinklig, wenn sich seine Seiten wie
3 : 4 : 5 verhalten, mit dem arithmetischen Satze, daß 32 + 42 gleich 52
ist, zu verbinden wußte; wie denn überhaupt die Stärke der späteren
Pythagoreer in der Anwendung der Zahlenlehre auf die Geometrie
bestand. Auch den Satz, daß die drei Winkelhalbierenden eines
Dreiecks sich in einem Punkte schneiden, haben die Pythagoreer
gekannt und zur Auffindung des dem Dreieck eingeschriebenen
Kreises verwertet209. Eingehend haben sie sich ferner mit den
regelmäßigen Polygonen und mit den fünf regelmäßigen Polyedern
beschäftigt. Von letzteren waren der Würfel, das Tetraëder und
das Oktaëder schon Gegenstand der orientalischen Mathematik gewesen.
Das Ikosaëder und das Dodekaëder dagegen hat erst die
pythagoreische Schule konstruiert. Alle fünf Körper legten die
Pythagoreer ihren mystischen Welterklärungsversuchen zugrunde.
Die Welt sollte die Form des Dodekaëders besitzen, die vier übrigen
regulären Körper dagegen für die Teilchen der vier Grundstoffe,
Feuer, Erde, Luft und Wasser, formbestimmend sein210. Zu der
Erkenntnis, daß es nur fünf reguläre Polyeder gibt, d. h. Körper,
die von gleichen, gleichseitigen und gleichwinkligen Ebenen begrenzt
sind, gelangte erst Euklid.

Wie für die Geometrie, so wurde damals auch in der Arithmetik
eine Grundlage geschaffen, welche den raschen Aufschwung
ermöglichte, den die Mathematik bald darauf in Griechenland erfuhr.
Die Pythagoreer schufen die Begriffe der Prim- und der
relativen Prim- oder teilerfremden Zahlen. Aus dem Orient übernahmen
sie dann die Begriffe Quadrat- und Kubikzahl, mit denen
die Babylonier schon im 3. Jahrtausend v. Chr. vertraut waren.
Auch die Lehre von den Proportionen wurde von den Pythagoreern
gepflegt, da die Proportionen sich für manche Aufgaben, die man
heute durch Gleichungen löst, als besonders geeignet erwiesen.
Neben der arithmetischen (a - b = c - d) und der geometrischen
(a : b = c : d) erregten auch die durch Gleichsetzung der inneren
Glieder sich ergebenden stetigen Proportionen (a - b = b - c und
a : b = b : c) die Aufmerksamkeit der pythagoreischen Schule.

Auf den Begriff des Irrationalen wurden die Pythagoreer
geführt, indem sie erkannten, daß die Diagonale und die Seite
eines Quadrates kein gemeinschaftliches Maß besitzen. Die systematische
Darstellung der Lehre von der Irrationalität erfolgte durch
Euklid. Er dehnt sie auf mehrfache Quadratwurzeln aus, behandelt
aber nur solche Ausdrücke, die sich mit Zirkel und Lineal
konstruieren lassen211.

Einige Jahrhunderte unausgesetzter Pflege der mathematischen
Wissenschaften, mit denen sich auch die hervorragendsten unter den
Philosophen, wie Platon und Aristoteles, beschäftigten, genügte
dann, um in den Werken des Apollonios und des Archimedes
Leistungen allerersten Ranges heranreifen zu lassen. Besonders
in der Hand des letzteren wurde die Mathematik zu einem Werkzeug,
mit dem schon die Bewältigung mancher physikalischen Aufgabe
gelang.

In der Geschichte der griechischen Mathematik nimmt der um
440 wirkende Hippokrates von Chios eine vermittelnde Stellung
zwischen der älteren Schule der Pythagoreer und den Mathematikern
des 4. Jahrhunderts v. Chr. ein. Hippokrates begründete eine
strengere Beweisführung. Auch war er der erste, der ein mathematisches
Lehrgebäude veröffentlichte212. Am bekanntesten ist sein
Satz von den Möndchen (Lunulae
Hippokratis). Er lautet: Gegeben
sei ein dem Halbkreise eingeschriebenes,
gleichschenkliges, rechtwinkliges
Dreieck. Errichtet man
dann Halbkreise über den Katheten,
so sind a und a' (die Lunulae)
den Stücken b und b' flächengleich
(Abb. 12). Hippokrates hat ferner bewiesen, daß sich die Kreisflächen
wie die Quadrate der zugehörigen Durchmesser verhalten.
Auf ihn ist wahrscheinlich auch die Exhaustionsmethode zurückzuführen,
die uns im Verfolg der weiteren Entwicklung der griechischen
Mathematik noch wiederholt beschäftigen wird.


[Abb. 12]
Abb. 12. Der Satz des Hippokrates.





Der Satz über die Lunulae ist deshalb von besonderem Interesse,
weil er der erste gelungene Versuch ist, eine krummlinige
Figur zu quadrieren. Hippokrates213 glaubte sogar, durch seinen
Satz der Quadratur des Kreises einen Schritt näher gekommen zu
sein. Seine auf die Lösung dieses Problems hinzielenden Versuche
mußten indessen schon deshalb ergebnislos bleiben, weil, wie die
neuere Mathematik bewiesen hat, die wahre Quadratur des Kreises
nicht möglich ist. Des Hippokrates Satz über die Lunulae
war eine wichtige Verallgemeinerung des pythagoreischen Lehrsatzes.
Letzterer beschränkte sich auf Quadrate. Das Hinzukommen
des neuen Satzes ließ schon die Erkenntnis durchschimmern,
daß, ganz allgemein, ähnliche Figuren über den
Katheten zusammen einer ähnlichen Figur über der Hypotenuse
flächengleich sind.

Für die alte Mathematik besaßen drei Probleme eine treibende
Kraft, wie wir sie für die Chemie in dem Problem der Metallverwandlung
kennen lernen werden. Es waren dies die Quadratur
des Kreises, die Verdopplung des Würfels oder das delische
Problem und die Dreiteilung eines beliebigen Winkels. Alle
drei Aufgaben waren so naheliegend und schienen so einfach
zu sein. Und doch haben sie, soweit sie überhaupt lösbar sind,
den größten Mathematikern kaum überwindbare Schwierigkeiten
bereitet.

Mit den Versuchen, die Quadratur des Kreises zu finden, beginnt
die griechische Mathematik im 5. Jahrhundert v. Chr. reine
Wissenschaft zu werden. Das Problem beschäftigt schon den
Anaxagoras. Es führt bereits um jene Zeit214 zum Exhaustionsverfahren,
das Archimedes weiter entwickelte und das als Vorstufe
zur Integrationsmethode der neueren Mathematik betrachtet
werden kann. Da eine vollkommene Lösung der Quadratur nicht
gefunden werden konnte, so begnügte man sich bei der Exhaustionsmethode
mit einer angenäherten Bestimmung. Man zeichnete in
den Kreis zunächst ein Quadrat. Über den Seiten dieser Figur
errichtete man die Seiten des dem Kreise eingeschriebenen Achtecks,
darüber das eingeschriebene Sechszehneck und so fort, bis
das schließlich erhaltene Vieleck von dem Kreise kaum noch abwich.
Dieses Vieleck wurde dann nach den bekannten Verfahrungsweisen
der Elementarmathematik so oft in ein flächengleiches Vieleck
von geringerer Seitenzahl umgeformt, bis man schließlich das
dem Kreise annähernd flächengleiche Quadrat gefunden hatte. Ein
derartiges konstruktives Verfahren war sehr umständlich und um
so fehlerhafter, je größer die Zahl der vorgenommenen Konstruktionen
war, da ja jede einzelne von dem wahren Werte mehr oder
weniger abwich.

Gleichfalls im 5. Jahrh. v. Chr. tauchte das delische Problem
auf. Seinen Namen soll es daher erhalten haben, daß den Deliern
durch ein Orakel befohlen wurde, einem würfelförmigen Altar
den doppelten räumlichen Inhalt zu geben. Das Problem, mit dem
sich alle bedeutenden griechischen Mathematiker, unter ihnen auch
Hippokrates von Chios und Platon beschäftigt haben, führte zunächst
zum Begriff der Kubikwurzel. Ist nämlich die Kante des
gegebenen Würfels a, diejenige des gesuchten x, so ist x3 = 2a3
und x = a∛2. Auf diesen Ausdruck kam schon Hippokrates.
Während aber für die Quadratwurzeln geometrische Konstruktionen
gefunden werden konnten, versagte dieser Weg zunächst bei der
Kubikwurzel215. Die Gleichung x = a∛2 bedeutet, daß die gesuchte
Seite des doppelten Würfels die erste (x) von zwei mittleren Proportionalen
(x und y) ist, die man in Form einer laufenden Proportion
zwischen die einfache (a) und die doppelte Seite (2a) des
gegebenen Würfels einschaltet. Ist nämlich

a : x = x : y = y : 2a, so ist

(1) a : x = x : y und

(2) x : y = y : 2a.


Setzen wir den aus (2) ermittelten Wert für y, nämlich y =
√(2ax) in Gleichung (1) ein, so erhalten wir a : x = x : √(2ax), daraus
folgt:


x2 = a√(2ax)

x4 = a2 · 2ax

x3 = 2a3

x     = a∛2.


Die Aufgabe war also gelöst, wenn es gelang den Wert x,
ausgehend von der laufenden Proportion a : x = x : y = y : 2a, zu
konstruieren. Geometrisch ist diese Proportion durch beistehende
Figur (Abb. 13) ausgedrückt: ABCD ist ein Rechteck. ACD
und CDE sind rechtwinklige Dreiecke. Für die in der Figur mit
a, b, x, y bezeichneten Stücke gelten dann nach einem bekannten
Satz über die Proportionalität rechtwinkliger Dreiecke die Verhältnisse
a : x = x : y und x : y = y : b216.

Spätere Mathematiker, unter denen vor allen Platons Schüler
Menächmos (etwa 350 v. Chr.) zu nennen ist, gelangten durch
die Beschäftigung mit dem delischen Problem über die Geometrie
der Geraden und des Kreises hinaus zu den für die Astronomie
und die Mechanik so überaus wichtigen, als Parabel, Ellipse und
Hyperbel bezeichneten Kurven.

Ausgehend von der schon Hippokrates
geläufigen Proportion
a : x = x : y = y : b, in welcher b
für den besonderen Fall der Würfelverdoppelung
gleich 2a ist, erkannte
Menächmos, daß die aus jener
Proportion folgenden Ausdrücke
x2 = ay und y2 = bx zu einer
neuen Kurve führen. Beide Ausdrücke
sind nämlich in der Form
gleich und enthalten daher auch
die gleiche Forderung. Ins Geometrische
übersetzt bedeuten sie
nämlich, an eine Gerade ein Rechteck (ay) so anzutragen (παραβύλλειν),
daß der Inhalt einem Quadrate (x2) gleich ist.


[Abb. 13]
Abb. 13. Konstruktion zur Lösung
des delischen Problems.



Menächmos erkannte, daß der geometrische Ort für die
Schnittpunkte aller, dieser Bedingung genügenden Rechtecke eine
vom Kreise abweichende krumme Linie bildet, die später wegen
des Antragens (παραβολή) des Rechteckes an die Gerade den Namen
Parabel erhielt. Er zeigte weiter, daß sich der für die Würfelverdoppelung
gesuchte Wert x als Schnittpunkt einer Parabel mit
einer Hyperbel oder als Schnittpunkt zweier Parabeln ermitteln
läßt. Doch würde ein weiteres Eingehen auf diese Konstruktionen
hier zu weit führen. Jedenfalls steht fest, daß Menächmos mit
einer punktweisen Konstruktion beider Kurven und mit ihren
Grundeigenschaften, ja sogar mit den Asymptoten der Hyperbel
bekannt war217. Die Beziehung der von ihm untersuchten Kurven
zur Kegeloberfläche hat Menächmos wahrscheinlich noch nicht
erkannt, jedenfalls gelangte er zu diesen Kurven, indem er sich
bemühte, für einen arithmetischen Ausdruck den zugehörigen geometrischen
Ort zu bestimmen218.

Auch die Aufgabe, einen Winkel in drei gleiche Winkel zu
zerlegen, führte, wie das delische Problem, auf kubische Gleichungen
und höhere Kurven. So gelang es um 400 v. Chr.219 die
Dreiteilung des Winkels mit Hilfe der Quadratrix genannten Kurve
auszuführen220.

Die Beschäftigung mit dem delischen Problem und den Kegelschnitten
führte im Verlauf der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts
v. Chr. auch zu einem tieferen Eindringen in die Wahrheiten der
Stereometrie. Vor allem sehen wir Platon und seine Schüler auf
diesem Gebiete tätig. Auf den unbefriedigenden Zustand dieser
Wissenschaft wies er mit folgenden Worten hin: »Hinsichtlich der
Messungen von allem, was Länge, Breite und Höhe hat, legen die
Griechen eine in allen Menschen von Natur vorhandene, aber ebenso
lächerliche wie schmähliche Unwissenheit an den Tag«. Platon
gebührt aber auch das allgemeinere Verdienst, die mathematische
Methode dadurch verbessert zu haben, daß er jeden Satz auf
Vordersätze zurückführte, bis er endlich zu Axiomen und Definitionen
als den, weitere Voraussetzungen entbehrenden Grundlagen
der Mathematik gelangte. Auch die Erfindung des indirekten
Beweisverfahrens wird Platon zugeschrieben221.

Unter den stereometrischen Sätzen, welche die platonische
Schule auffand, verdienen besonders zwei hervorgehoben zu werden.
Es ist das der Satz von der Raumgleichheit der Pyramide mit
dem dritten Teile des Prismas von gleicher Grundfläche und gleicher
Höhe. Ferner erkannte man, daß Kugeln sich in bezug auf den
Rauminhalt wie die dritten Potenzen ihrer Durchmesser verhalten222.
Um jene Zeit scheint auch die Entdeckung stattgefunden zu haben,
daß Ellipse, Parabel und Hyperbel wie der Kreis als Kurven auf
der Kegeloberfläche (Kegelschnitte) entstehen, wenn man Ebenen
in verschiedener Neigung zur Kegelachse durch den Kegel legt223.

Die Anfänge der griechischen Astronomie224.

Nicht so erfolgreich wie auf den Gebieten der Philosophie und
der Mathematik sind die Griechen während dieser Periode in der
Astronomie gewesen. Die Anfänge dieser Wissenschaft verdankten
sie den Sternwarten Mesopotamiens, so die Kenntnis der Ekliptik,
der Tierkreiszeichen, der Planetenreihe usw. Auch das Duodezimal-
sowie das Sexagesimalsystem und die auf diesen Systemen beruhenden
Maße gelangten über die ionischen Städte, welche dem
babylonischen Einfluß weit geöffnet waren, nach Griechenland225.
Große Schwierigkeiten bereitete den Griechen ihre Zeitrechnung,
der sie anfangs die Bewegung des Mondes zugrunde legten. Man
sah dieses Gestirn in rascher Folge einen Wechsel von Lichtgestalten
durchlaufen und gelangte dadurch zur Aufstellung des synodischen
Monats, dessen Dauer 29 Tage 12 Stunden und 44 Minuten beträgt.
Es ist nun sehr wahrscheinlich, daß der erste Versuch, die
Rechnung nach Mond und Sonne zu regeln, zur Festsetzung eines
Zeitraums von 12 Monaten zu 30 Tagen führte. Ein solcher Kalender
konnte den Bedürfnissen jedoch nicht lange genügen, da
er dem tatsächlichen Verlauf der himmlischen Bewegungen zu
wenig entsprach. Der nächste Schritt bestand deshalb darin, daß
man den Monat abwechselnd zu 29 und 30 Tagen rechnete. Dadurch
wurde das Jahr aber auf 354 Tage verkürzt. Mit diesem
Zeitabschnitt rechneten die Griechen, bis Solon den bedeutenden
Ausfall, den man erlitten, dadurch ausglich, daß er jedem zweiten
Jahre einen vollen Monat von 30 Tagen zulegte. Auf das Jahr
kamen also im Mittel (2 · 354 + 30)/2 = 369 Tage, was noch immer eine
starke Abweichung von der wirklichen Dauer bedeutete. Einer der
ersten, der sich (um 460 v. Chr.) bemühte, die Kalenderrechnung
durch einen besseren Ausgleich zwischen dem Mondumlauf und dem
Sonnenjahr zu regeln, war der Astronom Oenopides auf Chios,
zu dessen Schülern wahrscheinlich Hippokrates von Chios zählte.
Oenopides setzte 730 Mond-Monate 59 Sonnen-Jahren gleich
und kam so zu einer Jahreslänge von 365,373 Tagen. Er soll auch
viel zur Übermittlung der ägyptischen und babylonischen Astronomie
beigetragen und den aus gleichen Abschnitten bestehenden
Tierkreis in Griechenland eingeführt haben. Auch dadurch hat
er sich einen Namen gemacht, daß er die regelmäßig wiederkehrenden
Nilschwellen auf kosmische Ursachen zurückführte.

Die Verwirrung, in welche der Kalender der Griechen geraten
war, hat ihr großer Lustspieldichter Aristophanes226 dadurch verspottet,
daß er den Mond über einen solch unhaltbaren Zustand
sich beklagen läßt. Erst dem atheniensischen Mathematiker Meton
gelang 433 v. Chr. die endgültige Beseitigung dieses Wirrsals. Er
führte einen Zyklus ein, der 19 Jahre und innerhalb dieses Zeitraums
125 »volle« und 110 »leere« Monate umfaßte, so daß das Jahr
(125 · 30 + 110 · 29)/19 = 365,263 Tage enthielt, während der wahre
Wert des Sonnenjahres sich auf 365,242 Tage beläuft227.

Die Einteilung nach Stunden, für die sich bei Herodot noch
keine besondere Bezeichnung findet, scheint erst gegen das Ende
des 4. vorchristlichen Jahrhunderts in Gebrauch gekommen zu sein.
Vorher begnügte man sich damit, daß man aus der Schattenlänge
des eigenen Körpers oder eines senkrechten Sonnenzeigers auf das
Vorrücken der Tageszeit schloß228.

Zu einer annähernden Bestimmung des Sonnenjahres mußte
man gelangen, sobald man zur genaueren Messung der Schattenlänge
mit Hilfe des Gnomons überging. Man erkannte, daß die
Mittagshöhen und damit die Tageslängen und die Jahreszeiten innerhalb
einer Periode von 3651/4 Tagen wiederkehren. Zu dieser Erkenntnis
kam die Beobachtung, daß innerhalb derselben Periode
gewisse Fixsterne nacheinander in der Nähe der auf- oder untergehenden
Sonne gesehen werden. Daraus schloß man, daß die
stete Änderung in der Kulmination der Sonne daher rühre, daß
dieses Gestirn im Laufe eines Jahres einen zum Himmelsäquator
geneigten Kreis beschreibt. Um die Neigung dieses, als Ekliptik229
bezeichneten Kreises zu bestimmen, war es erforderlich, die größte
und die geringste Mittagshöhe an einem Orte zu messen und das
Mittel aus der Differenz dieser Höhen zu nehmen. Der erste
Grieche, der die Schiefe der Ekliptik auf diesem Wege bestimmte,
soll Anaximander gewesen sein230. Indes begegnen wir weit
früheren Angaben. So fanden chinesische Astronomen schon um
1100 v. Chr. für die Schiefe der Ekliptik ziemlich richtig den Wert
von 23° 52'.

Hinsichtlich der Beschaffenheit des Mondes gelangte man schon
frühzeitig zu der Vorstellung, daß es sich um eine freischwebende,
von der Sonne beleuchtete Kugel handele. Seine Flecken wurden
von einigen als Unebenheiten, von anderen (wie Aristoteles) als
Spiegelbilder unserer Erdteile und Meere aufgefaßt. Schon Anaxagoras
hat sich die Frage vorgelegt, weshalb ein, der Erde so naher
und vermutlich um vieles kleinerer Himmelskörper nicht zur Erde
herunterfalle. Er trifft auch so ziemlich das Richtige, wenn er
die Mondbewegung mit der Bewegung in einer Schleuder vergleicht,
durch deren raschen Umschwung die Neigung zu fallen
gleichfalls aufgehoben werde.

Während die Entdeckung der größeren Planeten aus der Veränderung
ihrer Stellung zu den Fixsternen auf den ersten Blick
erfolgen mußte, setzte die Auffindung des Merkur, der sich im
Mittel nur um 23 Grade von der Sonne entfernt und daher in
höheren Breiten nur in der Dämmerung mit guten Augen wahrzunehmen
ist, schon eine größere Aufmerksamkeit voraus. Auch
der Saturn wird wegen seines langsamen Fortrückens erst verhältnismäßig
spät als Wandelstern erkannt worden sein. Eine
systematisch geordnete Reihe von Beobachtungen gehörte dazu, die
Zeiten festzustellen, innerhalb deren die Planeten in ihre frühere
Stellung zurückkehren. So gelangte man zu der Erkenntnis, daß
Jupiter in 12, Saturn dagegen erst in 30 Jahren ihren Weg am
Fixsternhimmel vollenden.



Größere Schwierigkeiten boten der Mars und die innerhalb
der Erdbahn befindlichen Planeten Merkur und Venus dar. Da
letztere beiden jedoch stets in der Nähe der Sonne erscheinen, so
mußten sie der geozentrischen Vorstellung gemäß etwa dieselbe
Umlaufszeit besitzen. Als Grund dieser sämtlichen Unterschiede
nahm man einen verschieden großen Abstand der Himmelskörper
von der im Mittelpunkte ruhend gedachten Erde an. Saturn,
dessen Umlauf die längste Zeit erfordert, mußte dementsprechend
auch am weitesten von der Erde entfernt sein, während der Mond,
der zwölfmal in einem Jahre seinen Umlauf vollendet, als der dem
Mittelpunkte am nächsten befindliche Himmelskörper galt. Man
gelangte daher zu dieser Reihenfolge: Mond, Sonne, Merkur, Venus,
Mars, Jupiter, Saturn.

Die Pythagoreer legten sich zuerst die Frage nach dem Verhältnis
der Abstände der Planeten vor. Sie bewegten sich hierbei
jedoch auf dem Gebiet der bloßen Zahlenmystik. Da sie bei ihren
akustischen Untersuchungen auf einfache Beziehungen zwischen
den Längen harmonisch tönender Saiten gestoßen waren, hielten
sie sich für berechtigt, auch am Himmel solche einfachen Verhältnisse
ohne weiteres anzunehmen. So nahm später Platon an,
daß sich Mond, Sonne, Venus, Merkur, Mars, Jupiter, Saturn in
Abständen von der Erde befänden, die sich wie 1 : 2 : 3 : 4 : 8 : 9 : 27
verhielten231. Durch das Obwalten solcher Beziehungen sollte dann,
ähnlich wie im Reiche der Töne, eine Konsonanz entstehen. Man
dachte sich nämlich, jeder Planet rufe als ein in rascher Bewegung
befindlicher Körper einen Ton hervor, und dies verursache die
Harmonie der Sphären. Über die Entfernung der Fixsterne, welche
der äußersten der acht konzentrischen Sphären angehören sollten,
läßt Platon nichts verlauten.

Derartige Spekulationen, so überflüssig sie auch nach der
Entdeckung der tatsächlich obwaltenden Verhältnisse erscheinen
mögen, sind für die Entwicklung der astronomischen Wissenschaft
durchaus nicht ohne Belang gewesen. Sie waren es, die zu Versuchen
anregten, die Richtigkeit der angenommenen Werte zu
prüfen. Und wir werden sehen, auf welche Weise man in der
nächstfolgenden, schon der Messung zugewandten Periode der
griechischen Astronomie, der Lösung dieser Aufgabe näher kam.
Zu allen Zeiten hat der Weg der Forschung darin bestanden,
daß auf einer gewissen Stufe der Erkenntnis Hypothesen ersonnen
wurden, an welche sich die weiteren Versuche behufs einer Prüfung
anschlossen. Auch als später Kepler das Problem, das
wir jetzt verlassen, wieder aufnahm, trat er mit der vorgefaßten
Meinung an dasselbe heran, die Planeten müßten, wie so manches
in der Natur, nach einfachen Verhältnissen geordnet sein. So ist
das von den Pythagoreern aufgeworfene Problem bis in die neueste
Zeit eine der fundamentalen Aufgaben geblieben, welche die Astronomie
mit immer größerer Genauigkeit zu bewältigen strebt.
Hatten die Chaldäer und die Ägypter die Himmelserscheinungen
in Jahrhunderte umfassenden Beobachtungsreihen nur aufgezeichnet
und dadurch das wertvollste, den Griechen zu Gebote stehende
Material für eine weitere Entwicklung der Astronomie geschaffen,
so ging das jüngere, der Ergründung der Ursachen mit regem
Geiste zustrebende Volk zuerst zu einer Erklärung dieser Erscheinungen
über. Einen besonderen Anreiz bot diese Aufgabe den
Schülern Platons, der in seinem Timäos die Frage nach der
Entstehung und der Anordnung des Weltgebäudes aufgeworfen
hatte. Mehr aus philosophischen als aus deutlich erkannten astronomischen
Gründen war man gleich den Pythagoreern geneigt, der
Erde keine das All beherrschende, zentrale Stellung zuzuschreiben.
Dieser Gedanke wurde von Platons Schüler Herakleides Pontikos
weiter verfolgt und zu einer heliozentrischen Theorie erweitert,
welche besonders durch Aristarch von Samos im 3. Jahrhundert
v. Chr. ausgebildet wurde.

Über die Anfänge der heliozentrischen Weltanschauung, die
bis in die Schule des Pythagoras und Platons zurückreichen,
haben insbesondere die Forschungen Boeckhs232 und Schiaparellis233
Licht verbreitet. Es ist früher wohl behauptet worden,
daß Pythagoras selbst schon die Bewegung der Erde gelehrt
habe. Für die Ansicht, daß Pythagoras eine andere als die
im frühen griechischen Altertum herrschende geozentrische Ansicht
gelehrt habe, spricht jedoch nichts Sicheres. Dagegen müssen wir
annehmen, daß die Lehre von der Kugelgestalt der Erde in der
pythagoreischen Schule schon galt, als sie in Griechenland noch
unbekannt war234. Früher als die Erde stellte man sich den Himmel
als eine Kugel vor, an deren Oberfläche die Sterne angeheftet
seien. Als man jedoch bemerkte, daß der Mond, die Sonne und
die Planeten an den Sternbildern vorüberziehen und die Planeten
mitunter für kurze Zeit von dem Monde verdeckt werden, da
konnte man sich der Erkenntnis nicht verschließen, daß die Entfernungen
der Himmelskörper von der Erde verschieden seien.
Den Versuch, die Bewegung und die gegenseitige Stellung der
Himmelskörper in ihrem Verhältnis zur Erde zu erklären, machten
unter den Griechen zuerst die Pythagoreer. Unter ihnen war es
der im 5. Jahrhundert lebende Philolaos, dem wir die ersten
schriftlichen Aufzeichnungen über diese, für die weitere Entwicklung
der Weltanschauung grundlegenden Lehren verdanken. Man
hat es hier keineswegs mit bloßen Phantasieerzeugnissen zu tun.
Mit Recht sagt daher Schiaparelli: »Das System des Philolaos
ist nicht die Frucht einer ungeordneten Einbildung, sondern es
ist aus der Tendenz entstanden, die Daten der Beobachtung mit
einem prästabilierten Prinzip über die Natur der Dinge in Übereinstimmung
zu bringen«235: Dieses Prinzip war die in der pythagoreischen
Schule entstandene Lehre von der Harmonie, die überall,
also auch im Kosmos, herrschen sollte.

Bei der Wichtigkeit der durch Philolaos übermittelten
Lehren für das Verständnis der von Platon, von Herakleides
und Aristarch entwickelten Ansichten wollen wir an der Hand
der von Boeckh herausgegebenen Bruchstücke uns ein Bild von
diesen frühesten kosmologischen Vorstellungen zu machen suchen;
letztere führten in ihrer weiteren Entwicklung schon im Altertum
zu einer heliozentrischen Weltansicht.

Nach Philolaos gibt es nur eine Welt, den Kosmos, und
dieser besitzt die Gestalt einer Kugel236. In der Mitte des Alls
befindet sich das Zentralfeuer. Die Peripherie wird von dem unbegrenzten
Olymp gebildet, der seiner Natur nach ebenfalls Feuer
ist, wenn wir dieses völlig farblose Feuer auch nicht wahrnehmen
können. Nur durch die Sonne, die an sich ein dunkler, glasartiger
Körper ist, wird das Feuer des Olymps so modifiziert, daß
wir es wahrnehmen. Vielleicht ist man durch die Milchstraße zu
der Annahme eines alles umschließenden feurigen Olymps geführt
worden. Zwischen dem letzteren und dem Zentralfeuer bewegen
sich zehn göttliche Körper, nämlich die Fixsternsphäre, die fünf
Planeten, dann die Sonne, unter ihr der Mond, wie man aus den
Verfinsterungen der Sonne schließen mußte, dann die Erde und
endlich, dem Zentralfeuer zunächst, die Gegenerde. Während
Platon im »Timäos« die Erde als den Mittelpunkt bezeichnet, wird
also bei Philolaos – und zwar zuerst – der Erde eine Bewegung
zugeschrieben. Erde und Gegenerde bewegen sich in
24 Stunden um das Zentralfeuer. Daraus erklärt sich die tägliche
Umdrehung des Fixsternhimmels. Die Gegenerde ist im
Grunde genommen die den Bewohnern des Mittelmeeres entgegengesetzte
Hemisphäre. Denken wir uns diese Hemisphäre von der
den Griechen bekannten losgelöst und das Zentralfeuer, das man
später in den Mittelpunkt der Erde versetzte, gleichfalls in den
Weltraum hinausverlegt, so erkennen wir, daß Philolaos mit
seiner Erde und Gegenerde und ihrer gleichlaufenden täglichen
Bewegung um das Zentralfeuer die scheinbare tägliche Bewegung
des Fixsternhimmels begreiflich gemacht hat.

Bei einer solchen Bewegung bekommen wir die Gegenerde
natürlich nie zu sehen, ebensowenig wie wir die der unseren entgegengesetzte
Hemisphäre von unserem Standort aus erblicken
können. Indem sich die Gegenerde innerhalb der Erdbahn um
das Zentralfeuer bewegt, und zwar so, daß sich die Gegenerde
stets zwischen der Erde und dem Zentralfeuer befindet, bekommen
wir die weit außerhalb des Systems »Zentralfeuer, Gegenerde, Erde«
befindliche Sonne während dieser parallelen und konzentrisch erfolgenden
Bewegung der Erde und der Gegenerde so lange nicht
zu sehen, als wir uns auf der von der Sonne abgekehrten Seite
befinden. Wir sind dann im Schatten der Gegenerde, die uns
das Sonnenlicht während der Hälfte des Tages genau so verbirgt,
wie es in Wirklichkeit die aus der Vereinigung von Erde und
Gegenerde hervorgehende Erdkugel tut.

Derjenige, der an Stelle der täglichen Bewegung um ein
Zentralfeuer die tägliche Rotation unseres Planeten um seine Achse
setzte und damit die Annahme der Gegenerde und jenes Zentrums
überflüssig machte, war Herakleides Pontikos. Herakleides237
ging aber noch einen Schritt weiter, indem er die Sonne schon
als Mittelpunkt für die Bewegungen der beiden inneren Planeten,
Merkur und Venus, ansprach. Diese Vorstellung hat später bekanntlich
Tycho auf alle Planeten mit alleiniger Ausnahme der
Erde ausgedehnt238.

Die Annahme, daß Merkur und Venus sich um die Sonne
bewegen, entsprang der Beobachtung, daß beide Planeten sich nur
wenig von der Sonne entfernen, nämlich Merkur im Mittel 23°,
Venus höchstens 48°. Daher sagt auch Vitruv: »Merkur und
Venus haben, da sie sich um die Sonne als Mittelpunkt ihres
Laufes bewegen, ihre Stillstände und Rückläufe in die Sonnenstrahlen
eingetaucht«239. Auch Platon beschäftigt sich mit diesem
Problem, und zwar im »Timäos«. Nach ihm setzte Gott den Mond
in den ersten Kreis um die Erde, die Sonne dagegen in den zweiten
Kreis. Von Merkur und Venus heißt es dort240, sie seien in die
Kreise gesetzt worden, »welche an Schnelligkeit sich zwar mit dem
Kreislauf der Sonne gleich bewegen, jedoch eine diesem entgegengesetzte
Wirksamkeit erlangt haben. Deswegen holen die
Sonne, Merkur und Venus auf gleiche Weise einander ein und
werden voneinander eingeholt.« Mit solchen dunklen Andeutungen
war das Problem der Stillstände und Rückläufe indessen nicht
gelöst. Eine Theorie, die sich diesen Erscheinungen schon besser
anpaßte, gab Eudoxos durch die Annahme von »homozentrischen
Sphären«. Vermittelst dieser Theorie gelang es, die Bewegungen
des Jupiter und des Saturn vom geozentrischen Standpunkte aus
begreiflich zu machen.

Da die Hypothese des Herakleides Pontikos eine Erklärung
für das Verhalten von Merkur und Venus gab, während
die Theorie der homozentrischen Sphären hier versagte, lag es
nahe, zu untersuchen, ob die Hypothese des Herakleides sich nicht
auf die äußeren Planeten ausdehnen ließe. So gelangte man zu
dem System, das später Tycho annahm. Mond und Sonne bewegen
sich danach um die Erde, während die sämtlichen Planeten
gleichzeitig die Sonne umkreisen.

Alle übrigen Gestirne betrachtete man wohl als Gesteinsmassen,
welche durch die Schnelligkeit des Umschwungs erglühten.
So dachten Demokrit und Anaxagoras, während andere sie
für Öffnungen des Himmelsgewölbes hielten, aus denen das äußerste
Element, das Feuer, hervorbrechen sollte. Später sah man die
Fixsterne als Weltkörper an, die ihrem Wesen nach der Sonne
und dem Monde gleich seien. Nach Herakleides Pontikos
(s. vorige Seite) endlich war jedes Gestirn wie das unsere eine
Welt für sich.

Daß die Fixsterne sich in verschiedener Entfernung von uns
befinden könnten, vermutete man im Altertum noch kaum241. Es
herrschte vielmehr die Vorstellung, daß sämtliche Fixsterne einer
Sphäre angehörten242. Platon und Herakleides waren dagegen
der Ansicht, daß das Weltall unendlich und ebenso wie jedes
einzelne Gestirn beseelt sei.

Gleichzeitig mit den ersten Beobachtungen und Spekulationen
über die Himmelskörper beginnt die Frage nach der Beschaffenheit
unseres irdischen Wohnsitzes den forschenden Geist zu beschäftigen.
Lange dauerte es, bis man sich von dem Eindruck,
daß die Erde eine kreisförmige Scheibe sei, losgerungen hatte.
Homer und Hesiod waren noch darin befangen. Letzterer läßt
die Sonne während der Nacht im Ozean nach Osten schwimmen,
wo sie sich frühmorgens wieder erhebt. Der Himmel selbst ist
nach ihm ein Gewölbe von solcher Höhe, daß ein schwerer Gegenstand
von dort neun Tage und neun Nächte fällt, bis er die Erde
erreicht.

Die Überzeugung, daß die um das Mittelmeer gelegenen
Länder nur einen kleinen Teil der Erde ausmachen, hatte schon
vor Aristoteles Platz gegriffen. So sagt Platon im Phaedon243:
»Die Erde ist groß. Wir haben davon nur einen kleinen Teil
um das Mittelmeer herum inne, während andere Menschen viele
andere ähnliche Räume bewohnen.« In derselben Schrift heißt es,
die Erde schwebe in der reinen Himmelsluft oder dem Äther und
sei, von ferne betrachtet, einem Balle ähnlich.



Der Ursprung der Zoologie und der Botanik.

Während die Mathematik, die Philosophie und die Astronomie
bei den Griechen der voraristotelischen Zeit schon deutlich als besondere
Wissenszweige hervortreten, ist dies bezüglich der Botanik
und der Zoologie noch kaum der Fall. Den Pflanzen wandte man
sich aus medizinischem und landwirtschaftlichem Interesse zu. So
erzählt uns Theophrast, den wir als einen der frühesten botanischen
Schriftsteller kennen lernen werden, von den Rhizotomen
(Wurzelgräbern) und den Pharmakopolen (Arzneihändlern) der ersten
griechischen Zeit. War das Ziel dieser Männer auch ein überwiegend
praktisches und ihr Tun mit vielen abergläubischen Gebräuchen
gemischt, so schufen sie doch die erste Quelle des Wissens,
nämlich die empirische Grundlage, zu der dann später die Spekulation
als zweites nicht weniger wichtiges Element hinzutreten
mußte, um mit der Empirie vereint zu wahrer Wissenschaft heranzuwachsen244.

Theophrast sagt von den Rhizotomen, sie hätten vieles richtig
bemerkt, vieles aber auch marktschreierisch übertrieben. Daß sie
beim Ausgraben der Wurzeln auf den Flug der Vögel und den
Stand der Sonne achteten, erschien Theophrast als Torheit.

Die Pflanzenkenntnis der Griechen und die Zahl der den
Hirten, Jägern, Landleuten und den erwähnten Rhizotomen bekannten
Pflanzen waren bei einer so vielseitigen, mehrere tausend
Blütenpflanzen umfassenden Flora, wie sie Griechenland beherbergt,
gewiß nicht unbedeutend. Einen Rückschluß gestattet uns der
Sprachschatz jenes Zeitalters. In den homerischen Gesängen z. B.
werden 63 Pflanzen erwähnt. In den hippokratischen Schriften
finden sich 236 Pflanzennamen, und bei Theophrast, dem Zeitgenossen
des Aristoteles, begegnen uns gar 455, unter denen
nur wenige sind, die nicht der Flora Griechenlands angehören.
Die ältesten fragmentarischen Aufzeichnungen über botanische
Dinge treffen wir bei dem Philosophen Empedokles, dem Begründer
der Lehre von den vier Elementen oder, wie er sich ausdrückte,
den Wurzeln der Dinge245. Vom wissenschaftlichen Standpunkte
aus sind die Ansichten, welche Empedokles über die
Natur der Pflanze äußert, nicht allzu hoch einzuschätzen. Er
meint, unter allen lebenden Wesen seien zuerst die Bäume aus der
Erde hervorgegangen. Seiner Lehre von der Allbeseelung der
Natur entspricht die Meinung, daß die Pflanzen wie die Tiere
Gefühle der Lust und Unlust, ja Einsicht und Verstand besäßen.
»Wisse denn, alles erhielt Anteil an Sinn und Verständnis« ist
ein Wort, das man dem Philosophen zuschreibt246.

Aus der Beseelung der Pflanzen erklärte Empedokles Erscheinungen,
die wir auf mechanische Ursachen zurückführen, wie
das Erzittern, das Ausstrecken der Zweige gegen das Licht und
das Emporschnellen herabgebogener Äste247. Auch die ersten Keime
der Lehre von den Geschlechtern der Pflanzen begegnen uns bei
Empedokles, wenn es sich bei ihm auch nur um eine dunkle
Ahnung handelte. So berichtet Aristoteles, Empedokles habe
gemeint, auch die Bäume brächten Eier hervor. Und wie in dem
Ei aus einem Teile das Tier entstände, das Übrige aber Nahrung
sei, so entstehe auch aus einem Teile des Samens die Pflanze, das
Übrige aber diene dem Keim und der ersten Wurzel als Nahrung248.

Auch anderen griechischen Philosophen werden Äußerungen
über die Natur der Pflanzen zugeschrieben. Sie verdienen zum
Teil Erwähnung, wenn wir uns von den Vorstellungen jener Männer
auch kein solch abgerundetes Bild machen können, wie von denjenigen
des Empedokles. So soll auch Demokrit aus Abdera
über die Pflanzen geschrieben, und einer seiner Schüler soll bemerkt
haben, daß die Blätter einer im Orient wachsenden Pflanze
bei der Berührung zusammenfallen. Wahrscheinlich handelt es
sich um eine dort wachsende Mimosenart. Anaxagoras nennt
die Sonne den Vater und die Erde die Mutter der Pflanzen. Auch
soll er den Blättern das Vermögen zu atmen beigelegt haben.

In fast noch engerer Beziehung als zu den Pflanzen befand
sich der Mensch zur Tierwelt. Hier fesselten ihn nicht nur die
Formen, sondern auch die den seinen oft so nahe verwandten Lebensäußerungen
und der innere Bau, der bei den höheren Tieren so
große Übereinstimmung mit dem Bau des menschlichen Körpers
darbot. Vor allem waren es die Haustiere, an denen die ersten
zoologischen Kenntnisse gewonnen wurden. Beim Schlachten und
Opfern gewann man einen Einblick in die Anatomie dieser Geschöpfe.
An Haustieren besaßen die Griechen vornehmlich das
Rind, das Pferd, das Schaf, die Ziege, das Schwein und den Hund,
auch wurden Hühner, Gänse, Enten und Tauben gehalten. Was
die übrige Tierwelt anbetrifft, so blieben den Griechen die anthropomorphen
Affen unbekannt. Dagegen kannten sie manche andere
Affenart, wie die Paviane und die Makaken. Mit den großen
Raubtieren wurde man besonders bekannt, nachdem Alexander
und später die Römer ein Weltreich gegründet hatten. So gelangten
durch Pompejus die ersten Tiger und schon um 200 v. Chr. die
ersten Löwen nach Rom. Von den Waltieren war besonders der
Delphin bekannt. Die Papageien erwähnt Aristoteles als indische
Vögel. Außer zahlreichen Arten der Knochenfische kannte man
auch die Haifische und die Rochen, zumal den elektrischen Rochen,
ziemlich genau. Von den Weichtieren hatten besonders die Tintenfische
die Aufmerksamkeit auf sich gezogen. Die Kenntnis von
den niederen Tieren blieb, vielleicht von den Insekten abgesehen,
indessen auf einer niedrigen Stufe.

Einer der ersten, der allgemeine Betrachtungen über das Wesen
der Tierwelt anstellte, war wieder Empedokles, mit dessen Ansichten
über die Pflanzen wir uns soeben beschäftigt haben. Empedokles
suchte nämlich, bei der näheren Ausführung seiner Lehre
von den vier Elementen, Bestandteile des Tierkörpers, wie das Fleisch,
das Blut und die Knochen, auf eine Mischung jener vier Elemente
zurückzuführen. Vom Rückgrat der Säugetiere meinte er, es sei
bei der Entstehung in einzelne Wirbel zerbrochen249. Unter den
späteren Philosophen soll besonders Demokrit Tierzergliederungen
vorgenommen haben. Seine Ansichten finden bei Aristoteles oft
Erwähnung und zeugen mitunter von einer klaren Einsicht. Der
Gegensatz zwischen Demokrit und Aristoteles geht besonders
aus der Bemerkung des letzteren hervor, daß Demokrit nie vom
Zwecke gesprochen habe, sondern »alles, dessen sich die Natur
bedient, auf die Notwendigkeit zurückführe«250.

Demokrit hat seine Ansichten über das Wesen des Organischen
in einer besonderen Schrift entwickelt. Leider ist uns nur
der Titel (Über die Ursachen der Tiere) bekannt251.

Bei den spekulativen Neigungen der Griechen kann es nicht
Wunder nehmen, daß uns schon bei den ältesten griechischen
Philosophen Anklänge an die Deszendenztheorie begegnen252. So
lehrte Anaximander, durch die Sonnenwärme seien im Schlamme
zuerst blasige Gebilde entstanden. Daraus seien dann fischartige
Geschöpfe hervorgegangen. Einige von ihnen seien auf das Land
gekrochen. Die so bedingte Änderung der Lebensweise habe auch
zu einer Umwandlung der Gestalt geführt. Auf diese Weise sollten
zunächst die landbewohnenden Tiere und endlich der Mensch entstanden
sein. Von letzterem nahm man an, daß er ursprünglich
einem Fische ähnlich gewesen sei. Die gleichen Ansichten hat
Demokrit entwickelt. Auch Epikur betrachtete alle Geschöpfe
einschließlich des Menschen als Kinder der Erde, die nur stufenweise
Verschiedenheiten aufweisen.

Bei dem Römer Lucretius, der in seinem Werke »De natura
rerum« im wesentlichen die Ansichten der griechischen Naturphilosophen
wiedergibt, finden sich gleichfalls Anklänge an die Selektionstheorie,
unter anderm auch der Gedanke, daß das Unzweckmäßige
untergehe253. Derartige, gelegentlich geäußerte, später
als zutreffend anerkannte Gedanken haben indessen mit der
wissenschaftlichen Begründung der Deszendenztheorie nur wenig
gemein. Letztere ist und bleibt eine Tat des 19. Jahrhunderts,
für die in erster Linie Lamarck und Darwin in Betracht
kommen.

Daß Darwin übrigens von den deszendenztheoretischen Ansichten
des Altertums, zwar ohne sie genauer zu kennen, wußte,
geht aus seinen eigenen Worten hervor, in denen er »von den
auf seinen Gegenstand zu beziehenden Andeutungen in den Schriftstellern
des klassischen Altertums« spricht.



Erste Schritte zur Begründung der griechischen
Heilkunde.

Zu den frühesten Ursachen, die zur Begründung der Naturwissenschaften
führten, gehört auch das Bestreben, die Krankheiten
des menschlichen Körpers zu heilen. Dieses Bestreben schärfte das
Beobachtungsvermögen und lenkte den Blick auf die umgebende
Natur, die man der Heilkunde dienstbar zu machen suchte. Bevor
wir die erste Periode der Entwicklung der griechischen Wissenschaft
verlassen und zu Aristoteles und seine Schule übergehen,
wollen wir daher einen kurzen Blick auf eine der wichtigsten Anwendungen
der Naturwissenschaft, auf die Medizin, werfen. Es
ist dies zum Verständnis des Folgenden um so wichtiger, als
Aristoteles aus einer alten Ärztefamilie hervorgegangen war und
bei der Errichtung eines philosophischen und naturwissenschaftlichen
Lehrgebäudes zum Teil auf medizinischen Anschauungen fußte.

Aus dem Orient und Ägypten stammende Kenntnisse und
Geheimlehren haben ohne Zweifel die griechische Heilkunde stark
beeinflußt, ja sie bilden vielleicht die Grundlage, auf der sich die
Heilkunde in Griechenland weiter entwickelte. Es blieb jedoch den
Griechen vorbehalten, das Zauberwesen, das den Anfängen dieser
Wissenschaft anhaftete, allmählich abzustreifen und auch hier nach
unbefangener Erkenntnis und Verknüpfung der Tatsachen zu streben254.
Unter den älteren Ärzten ist besonders Alkmäon von Kroton,
ein Schüler des Pythagoras, zu nennen255. Er wird als der Begründer
der Embryologie betrachtet und hat manche wertvolle
anatomische und physiologische Beobachtung gemacht. Nach ihm
wird jede Empfindung durch das Gehirn vermittelt und jede Bewegung
von dort aus geleitet. Alkmäon war der Hauptvertreter
der im Einklang mit den Vorstellungen der Pythagoreer ausgebildeten
Lehre, daß Gesundheit und Krankheit aus der harmonischen
Mischung gewisser Qualitäten oder deren Störung zu erklären
seien (s. S. 80). Dieser Lehre liegt die uns sogleich begegnende
Anschauung von den vier Temperamenten zugrunde, die auch auf
richtiger Mischung beruhen sollten.

Das wichtigste Dokument, das wir über die medizinische
Wissenschaft der Griechen besitzen, ist die sog. hippokratische
Büchersammlung. Wir begegnen dieser Sammlung seit der Begründung
der großen Bibliotheken in Alexandrien. Als das Werk
eines einzigen Mannes sind die hippokratischen Bücher nicht zu
betrachten256, wenn sich auch nicht in Abrede stellen läßt, daß
Hippokrates als Begründer der wissenschaftlichen Heilkunde, der
zuerst das Zerstreute sammelte und zum Gesamtbild vereinigte, zu betrachten
ist257. Außer Hippokrates258, der den Beinamen der Große
erhielt, sind noch sechs andere Ärzte gleichen Namens aus der alten
Literatur bekannt. Es kann daher nicht Wunder nehmen, wenn die
Frage nach der Person des großen Hippokrates wenig geklärt ist,
zumal keine zuverlässige Biographie über ihn existiert. Daß nicht
Hippokrates allein der Verfasser der ihm zugeschriebenen Schriften
sein kann, wird daraus geschlossen, daß sich in diesen Schriften259
nicht nur manche Widersprüche finden, sondern daß uns darin sogar
eine Polemik der einzelnen Verfasser gegeneinander begegnet260.

Was die Anatomie anlangt, so stützt sich das in den hippokratischen
Schriften enthaltene medizinische Wissen vorzugsweise auf
die Untersuchung der Tiere; doch lagen auch für den Menschen
insbesondere auf dem Gebiete der Osteologie zahlreiche Beobachtungen
und Erfahrungen vor. Am wenigsten waren den Alten der
Bau und die Aufgabe des Nervensystems bekannt. Als besondere
Ausläufer dieses Systems entdeckte man wohl zuerst den Sehnerven,
den Gehörnerven und den Trigeminus. Im übrigen wurden
die Nerven und Sehnen zunächst zusammengeworfen. Empfindung
und Bewegung hielt man für immanente Fähigkeiten. Als ihre
Quelle galt das »Pneuma«, das vom Gehirn aus durch die Adern
zu allen Teilen des Körpers fließen sollte261.



Ein großer Fortschritt gegenüber der ältesten dämonologischen
Auffassung der Krankheiten bestand darin, daß die hippokratischen
Schriften die psychischen Störungen als Wirkungen körperlicher
Krankheitszustände auffaßten. Letztere werden durch eine Störung
des Gleichgewichtes zwischen den vier Flüssigkeiten (Humores)
aufgefaßt, die den Körper bilden. Als solche galten das Blut, der
Schleim, die gelbe und die schwarze Galle. Die Natur wird als
heilbringender Faktor gewürdigt. Sie finde, heißt es von ihr, auch
ohne Überlegung immer Mittel und Wege. Auch einer vernünftigen
Prophylaxe wird das Wort geredet. Die Gicht wird z. B. auf
Wohlleben zurückgeführt und Mäßigkeit und Unverdrossenheit
hygienisch außerordentlich hoch gewertet. Als therapeutisches
Mittel wird schon die Musik empfohlen. Von der Höhe der gesamten
Auffassung, die uns in den hippokratischen Schriften begegnet,
zeugt der Ausspruch: Das Kennen erzeugt die Wissenschaft,
das Nichtwissen den Glauben. Jedoch war man sich der
Grenzen des ärztlichen Könnens wohl bewußt und erkannte an,
daß der beste Arzt die Natur selbst sei. Im Einklang damit war
man in erster Linie bestrebt, den natürlichen Vorgang der Heilung
zu unterstützen. An Amputationen wagte man sich noch nicht
heran, da man das Unterbinden der Adern noch nicht verstand.
Bekannt ist der Hippokratische Satz: »Was die Arzneimittel nicht
heilen, heilt das Eisen. Was das Eisen nicht heilt, heilt das
Feuer. Was endlich das Feuer nicht heilt, das ist überhaupt
nicht zu heilen«262.

Unter den hippokratischen Schriften ist diejenige »Über die
Diät« in zoologischer Hinsicht wichtig. Sie enthält nämlich unter
den Nahrungsmitteln
eine Aufzählung von etwa 50 Tieren in absteigender
Reihenfolge. Auf die Säugetiere folgen die Land- und
Wasservögel, die Fische, dann die Muscheltiere und endlich die
Krebse. Reptilien und Insekten werden nicht erwähnt, weil sie
nicht gegessen wurden. Dieses Tiersystem, das man wohl als das
»koische« bezeichnet hat (etwa 410 v. Chr.), kann als ein Vorläufer
des Aristotelischen Tiersystems, das uns im nächsten Abschnitt
beschäftigen soll, betrachtet werden263.



3. Das aristotelische Zeitalter.

Für das griechische Volk war mit dem vierten vorchristlichen
Jahrhundert schon eine Zeit des staatlichen Niederganges angebrochen.
Kunst und Philosophie hatten gleichfalls ihre Blütezeit
gehabt. Die wissenschaftliche Entwicklung tritt indessen jetzt in
eine Phase, welche für die Folge von nicht geringerem Einfluß als
die von den Griechen auf dem Gebiete des staatlichen Lebens und
der künstlerischen Betätigung geschaffenen Vorbilder sein sollte.
Es ist das wissenschaftliche, auf die Erfassung des Naturganzen
in seinem Zusammenhange gerichtete Streben des Menschengeistes,
das uns jetzt zum ersten Male in seiner vollen Bedeutung entgegentritt.
Dieses Streben verkörpert sich in Aristoteles und
seinen Schülern. Mögen auch die Vorstellungen, welche diese
Männer leiteten, mit den Prinzipien der heutigen Naturforschung
oft nicht vereinbar erscheinen, so kann man dennoch das Grundlegende
ihrer Tätigkeit und die Bedeutung, die sie nicht nur für
das Altertum und für das Mittelalter, sondern auch für die Entstehung
der neueren Naturwissenschaft besitzen, nicht in Abrede
stellen.

Aristoteles.

In Aristoteles begegnet uns eine der bedeutendsten Erscheinungen
des Altertums, in der sich die Wissenschaft jenes Zeitraums
gleichsam verkörperte264. Er war der Sprößling einer griechischen
Ärztefamilie265, die am mazedonischen Hofe in hohem Ansehen
stand. Aristoteles wurde im Jahre 384 v. Chr. in Stagira,
einer in der Nähe des Athos gelegenen griechischen Kolonie, geboren.
Seine Erziehung lag, wie es damals häufiger der Fall war,
in der Hand eines einzigen Mannes. Diesem bewahrte Aristoteles
eine Dankbarkeit, wie sie später ihm selbst wieder von seinem
großen Schüler Alexander erwiesen wurde. Im übrigen fehlen
über die Jugend und den Entwicklungsgang des Aristoteles
nähere Nachrichten. Doch darf man annehmen, daß er gemäß
der in seiner Familie herrschenden Tradition für den ärztlichen
Beruf bestimmt war und sich zunächst für diesen vorbereitete.
Auf diesen Umstand wird vor allem der empirische Grundzug der
aristotelischen Philosophie zurückzuführen sein.

War das Wissen im 5. Jahrhundert noch im Besitze weniger
hervorragender Geister, so wird es im vierten immer mehr zum Gemeingut
der Gebildeten. Die Literatur wuchs an Umfang und an
Spezialisierung. Schon in der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts
gab es kaum noch einen Gegenstand, über den nicht bereits
Schriften erschienen wären266.

Der Brennpunkt des geistigen Lebens war um die Mitte des
vierten vorchristlichen Jahrhunderts Athen. Hier hatte Sokrates
gelehrt und Platon eine blühende Philosophenschule gegründet.
Was Wunder, daß der begüterte und für die Wissenschaft begeisterte
Jüngling seine Schritte zunächst dorthin lenkte. Im
Jahre 367 trat er in die Akademie ein, an welcher Platon lehrte.
Er gehörte ihr bis zu dem 347 erfolgenden Tode des Meisters ununterbrochen
an. Platon soll Aristoteles seines unermüdlichen
Lernens halber den Leser genannt und ihn mit einem anderen
Schüler mit den Worten verglichen haben, dieser bedürfe des
Sporns, Aristoteles dagegen des Zügels. Mit Recht ist Aristoteles
auch später als einer der fleißigsten Gelehrten bezeichnet
worden, den die Geschichte der Wissenschaft kennt267. Sein Ruf
muß unterdessen ein hervorragender geworden sein. Es wird nämlich
berichtet, daß König Philipp von Mazedonien, als er ihm im
Jahre 343 die Erziehung seines im 14. Lebensjahre stehenden
Sohnes übertrug, folgende Worte an Aristoteles geschrieben
habe: »Ich fühle mich den Göttern zu Dank verpflichtet, daß sie
den Knaben zu Deiner Zeit geboren werden ließen. Denn von
Dir erzogen, hoffe ich, soll er der Nachfolge auf meinem Throne
würdig werden.« Und so wurde denn – ein Verhältnis, das einzig
in der Geschichte dasteht – der bedeutendste Denker jener Zeit
mit der Erziehung des größten Herrschers betraut.

Über das Erziehungswerk selbst, das nur die ersten Jahre
des mazedonischen Aufenthaltes unseres Philosophen (343–340)
umfaßte, fehlen nähere Nachrichten. Auch sind die Erzählungen,
daß der königliche Schüler seinem Lehrer 800 Talente268, sowie
einen ganzen Trupp Leute zum Sammeln von Naturkörpern zur
Verfügung gestellt habe, mindestens übertrieben. Soviel ist jedoch
gewiß, daß Alexander wohl zu schätzen wußte, was er dem
Aristoteles verdankte. Durch unverschuldete Umstände geriet
letzterer gegen das Ende der Regierung Alexanders in Ungnade.
Nach Ablauf eines acht Jahre umfassenden Aufenthaltes in Mazedonien,
der eine Zeit des Sammelns und der Vorbereitung gewesen
ist, in welcher ihn der Gedanke, eine Enzyklopädie der Wissenschaften
zu verfassen, jedenfalls schon beherrscht hat, kehrte Aristoteles
im Jahre 335 nach Athen zurück.

Um eine solch umfassende wissenschaftliche Tätigkeit auszuüben,
wie sie uns bei Aristoteles begegnet, waren bedeutende
Mittel erforderlich. Ob ihm diese durch die Gunst der mazedonischen
Könige oder aus eigenem Vermögen zur Verfügung standen,
läßt sich nicht mit Sicherheit entscheiden. Sehr wahrscheinlich
trafen beide Umstände zusammen und ermöglichten es dem Aristoteles,
daß er, als erster unter den griechischen Philosophen,
in den Besitz einer größeren Bibliothek gelangte. Die Herstellung
von Büchern war damals eine mühselige und kostspielige Arbeit,
und die Anzahl der Exemplare einer Schrift naturgemäß gering.
Es ist daher begreiflich, daß bedeutende Summen dazu gehörten,
um die Schriften seines Zeitalters sich in solchem Maße zugänglich
zu machen, wie es Aristoteles verstanden hat. Allein für
die Werke eines Philosophen soll er drei Talente bezahlt haben269.

In Athen hat Aristoteles im Lykeion, einem gymnastischen
Spielen dienenden Gebäude der Stadt, unterrichtet. Nach der
Gewohnheit des Meisters, dies im Auf- und Abwandeln zu tun,
erhielt seine Schule den Namen der Peripatetiker. Während
Alexander die Welt eroberte, war Aristoteles hier ein König
im Reiche der Wissenschaften. Von seinen zahlreichen Schriften
ist indes nur der kleinere, aber wichtigere Teil erhalten geblieben.

Die Stellung des Aristoteles in dem antimazedonisch gesinnten
Athen, wo er als Fremder und wegen seiner Beziehungen
zu dem verhaßten großen Könige von manchem ungern gesehen
wurde, ist während seines 13jährigen Aufenthalts in jener Stadt
eine wenig angenehme gewesen. Als 323 v. Chr. die Kunde von
dem plötzlichen Tode Alexanders eintraf und von den meisten
als ein Zeichen zur Befreiung vom mazedonischen Joche begrüßt
wurde, erhoben sich daher zahlreiche Neider und Widersacher
gegen Aristoteles. Er wurde der Lästerung der Götter geziehen,
zog es aber vor, nicht eine Gerichtsverhandlung abzuwarten, sondern
der ihm feindlich gesinnten Stadt den Rücken zu kehren,
damit diese, wie er im Hinblick auf Sokrates sagte, sich nicht
zum zweiten Male an der Philosophie versündige. Wie richtig
Aristoteles seine Lage erkannt hatte, geht daraus hervor, daß
der Areopag ihn bald darauf, trotz seiner Abwesenheit, zum Tode
verurteilte. Aristoteles hatte sich indessen nicht weit entfernt.
Er war nach Euböa übergesiedelt in der Erwartung, durch einen
Sieg der Mazedonier über die Athener nach seinem langjährigen
Wohnsitz zurückgeführt zu werden. Diese Hoffnung sollte jedoch
nicht in Erfüllung gehen, denn schon in dem auf das Ende
Alexanders folgenden Jahre, bevor man in Griechenland die
frühere Ordnung wieder hergestellt hatte, setzte der Tod seinem
reichen Leben ein Ziel.

Die Schriften und die Bücher des großen Philosophen gingen
zunächst in den Besitz seines Lieblingsschülers, des Theophrast,
über. Manches wird unvollendet gewesen und später ergänzt worden
sein. Theophrast hinterließ die Schriften wieder einem Schüler.
Anderthalb Jahrhunderte blieben sie darauf verborgen. Endlich
gelangten sie, nachdem Sulla Athen erobert hatte, nach Rom,
wo sie in zahlreichen Exemplaren abgeschrieben und verbreitet
wurden. Daß dabei manches verunstaltet und verdorben wurde,
unterliegt wohl keinem Zweifel. Die auf uns gekommenen Werke
nehmen im Oktavformat fast 3800 Seiten in Anspruch270. Davon
ist indessen ein Teil als unecht zu betrachten271.

Eine gänzlich unverändert gebliebene Schrift des Aristoteles
gibt es sehr wahrscheinlich nicht. Auch bei einigen Hauptwerken
handelt es sich wohl um Ausarbeitungen der Schüler. Dafür
spricht unter anderem auch das Fehlen eines einheitlichen
Stiles. Andere Schriften sind bloße Entwürfe oder Zusammenstellungen
von Auszügen. Dazu kommen von späteren Herausgebern
herrührende Zusätze, die selten als solche kenntlich gemacht
sind. Endlich fehlt es nicht an Werken, die zwar den
Namen des Aristoteles tragen, die indessen als unecht oder nur
zum geringen Teil als aristotelisch gelten. Unter diesen sei nur
die von Nikolaos Damaskenos im augusteischen Zeitalter herausgegebene
Schrift »Über die Pflanzen« genannt. Über diesen Gegenstand
gab es eine echte Schrift, die verloren ging (s. S. 138). Auch
eine mit Abbildungen versehene Schrift »Über die Zergliederung
der Tiere« ist leider nicht auf uns gelangt.

Aristoteles als Philosoph und seine Stellung zur
Naturwissenschaft.

Den breitesten Raum unter den Werken des Aristoteles
nehmen seine naturwissenschaftlichen Schriften ein. Sie betreffen
das gesamte Universum von den allgemeinen Bedingungen der
Körperwelt und dem Weltgebäude bis herab zur Beschreibung und
Zergliederung der die Erde als Tiere und Pflanzen bevölkernden
Einzelwesen. Folgende Schriften naturwissenschaftlichen Inhalts
sind bei der nachfolgenden Darstellung des aristotelischen Lehrgebäudes
vor allem in Betracht gezogen: »Die physikalischen Vorträge«,
»Über das Weltgebäude«, »Über Entstehen und Vergehen«,
»Die Meteorologie« und »Die mechanischen Probleme«272. Unter den
rein philosophischen Werken des Aristoteles verdient wegen ihrer
Bedeutung für jeden Zweig besonderer Wissenschaft das später
»Organon« genannte hervorgehoben zu werden. Es sind dies die
von Aristoteles zum ersten Male in ausführlicher Darstellung
entwickelten Grundzüge der formalen Logik.

Des Aristoteles Verdienst um die Naturwissenschaften ist
ein doppeltes. Einmal hat er das zerstreute Einzelwissen seiner
Vorgänger vereinigt und der Nachwelt durch eine außerordentlich
fruchtbare schriftstellerische Tätigkeit überliefert. Zum andern
beschränkte er sich keineswegs auf eine kritiklose Kompilation
dieses Wissens. Vielmehr stellte er sich die gewaltige Aufgabe,
aus philosophischen Prinzipien heraus ein System aller Wissenschaften
zu entwickeln. Die Philosophie, das Streben nach
Welterklärung, war also der Ausgangs- und der Angelpunkt,
aus dem bei ihm die Wissenschaft erwuchs. Denken und Welt
in ihrem Gegensatz und in ihrer Wechselbeziehung wollte Aristoteles
begreifen und begreiflich machen. Die Philosophie,
die bei Platon noch voll poetischen Schwunges gewesen, wurde
bei Aristoteles nüchterne Betrachtung des Ichs mit seiner
Denktätigkeit und seinen Anschauungsformen, sowie der Welt
mit ihren Einzeldingen. In ihnen suchte er die Idee, welche bei
Platon über und hinter den Dingen stand, sowie die Zwecke nachzuweisen.
Man kann Platon den Vorwurf nicht ersparen, daß er
die Wirklichkeit allzusehr vernachlässigte und an ihre Stelle ein
System aus häufig inhaltsleeren Begriffen setzte, während Aristoteles
sich von der Überzeugung leiten ließ, daß wirkliche Erkenntnis
nur aus der Erfahrung entspringen kann. Aristoteles
fordert daher, man solle »zuerst die Erscheinungen auffassen und
dann erst die Ursachen angeben«.

In der Befolgung des dialektischen Verfahrens, das er meisterhaft
zu handhaben wußte, ist Aristoteles ein Jünger des Sokrates
und des Platon. Während indessen die Philosophie der
letzteren vorzugsweise auf dem Boden der Dialektik wurzelte, sucht
Aristoteles das beobachtende Verfahren der Naturwissenschaft
mit der Dialektik zu verknüpfen, was seine Lehrmeister nicht
vermocht hatten. »Zwar gelang es ihm nicht, beide Elemente völlig
ins Gleichgewicht zu bringen, doch hat er durch ihre Verknüpfung
das Höchste unter den Griechen geleistet«273. Sokrates und Platon
hatten zuerst nach den Begriffen gefragt und die oft nur aus der
Betrachtung des Sprachgebrauches und der herrschenden Meinung
gewonnene Erkenntnis des Begriffes dem weiteren Forschen zugrunde
gelegt, während Aristoteles außer dem Begriff die bewegenden
und stofflichen Ursachen ins Auge faßte. Er ist nicht
nur ein scharfer Denker, sondern ein solch unermüdlicher Beobachter,
daß ihm nicht selten ein übertriebener Empirismus zum
Vorwurf gemacht worden ist. Die bei der Naturerklärung zu befolgenden
Grundsätze finden sich bei ihm nicht zusammenhängend
entwickelt, sondern in zahlreichen Einzelbemerkungen zerstreut.
Aus ihnen läßt sich folgendes entnehmen: Stets hat der Erklärung
die Beobachtung vorauszugehen. Daß man die Theorie auf die
Erkenntnis des Einzelnen stützen müsse, wird häufiger betont. Von
der Beobachtung wird verlangt, daß sie sorgfältig, umfassend und
vor allem frei von jeder vorgefaßten Meinung sei. Handelt es
sich um die Beobachtungen anderer, so ist strenge Kritik anzulegen.
Kurz, es begegnen uns bei Aristoteles Grundsätze, wie
sie die dem Empirismus huldigenden Philosophen der neueren Zeit,
wie Bacon, kaum besser entwickelt haben. Indessen entsprach
dem Wollen, wie es auch bei Bacon der Fall war, nicht das Vermögen.
Es lassen sich dafür verschiedene Gründe anführen. Einmal
waren die Hilfsmittel der wissenschaftlichen Forschung zur
Zeit des Aristoteles noch sehr wenig entwickelt. Vor allem
mangelte es auf fast allen Gebieten noch an der Möglichkeit einer
schärferen Bestimmung der quantitativen Verhältnisse. Aristoteles
empfindet dies schon, wo er von der Wärme handelt. Von
einer Vervollkommnung der Sinne und der dadurch zu ermöglichenden
weitgehenden Schärfung der Beobachtung besaß er aber
wohl keine auch nur dunkle Ahnung. Was für die Sinne nicht
existierte, galt ihm noch als nicht vorhanden274.

In treffender Würdigung der aristotelischen Denkweise sagt
Zeller: »Da die griechische Wissenschaft mit der Spekulation
angefangen hatte und die Erfahrungswissenschaften erst spät
zu einiger Ausbildung gelangten, so war es natürlich, daß das
dialektische Verfahren eines Sokrates und Platon einer strengeren
Empirie den Rang ablief. Auch Aristoteles hält sich zunächst
an dies Verfahren, ja er bringt es theoretisch und praktisch
zur Vollendung. Daß die Kunst der empirischen Forschung bei
ihm eine gleichmäßige Ausbildung erfahren werde, ließ sich nicht
erwarten. Und ebenso lag ihm eine schärfere Unterscheidung beider
Methoden noch fern. Diese ist erst durch die höhere Entwicklung
der Erfahrungswissenschaften und, von philosophischer Seite,
durch die erkenntnistheoretischen Untersuchungen herbeigeführt
worden, welche die neuere Zeit ins Leben gerufen hat.«

Eine Reihe von Grundbegriffen oder Kategorien sind es, unter
welche Aristoteles sämtliche Gegenstände der denkenden Betrachtung
einzugliedern suchte. Die wichtigsten sind Substanz,
Quantität, Qualität, Lage, Wirken und Leiden. Als Endzweck
der gesamten Natur erschien ihm der Mensch. Im Besitz der
aristotelischen Philosophie und Wissenschaftslehre hat letzterer an
dieser ihm zugewiesenen Stellung zwei Jahrtausende festgehalten,
bis man den Zweckbegriff durch den Begriff der mechanischen
Kausalität ersetzte und den Menschen als ein Glied in der Kette
der übrigen Wesen begreifen lernte.

Die Grundlehren der Mechanik bei Aristoteles.

Wir gehen nach dieser allgemeinen Charakteristik zu dem
Verhältnis über, in welchem Aristoteles zu den Einzelwissenschaften
gestanden hat.

Die Bedeutung der Mathematik hat er in seinen Schriften
oft hervorgehoben, doch sind eigentliche mathematische Entwicklungen
in ihnen nicht enthalten. Wohl aber bieten sie manche beachtenswerte
Äußerung über schwierige Begriffe, wie über den
Grenzbegriff und das Unendliche. »Stetig«, sagt Aristoteles
z. B., »ist ein Ding, wenn die Grenze eines jeden von zwei aufeinander
folgenden Teilen, in der sie sich berühren, eine und die
nämliche wird.« Er löste ferner das Paradoxon vom Durchlaufen
unendlich vieler Raumpunkte in endlicher Zeit dadurch, daß er
innerhalb der endlichen Zeit unendlich viele Zeitteilchen von unendlich
kleiner Dauer annahm. Das Unendliche ist ferner für ihn
nichts Wirkliches, sondern es gibt nur Endliches von beliebiger
Größe und von beliebiger Kleinheit275.

Am meisten Erfolg hatte man auf dem Gebiete der Naturwissenschaft
dort aufzuweisen, wo die rasch emporblühende Mathematik
Anwendung finden konnte. Wie die ersten erfolgreichen
Schritte auf dem Gebiete der Astronomie, so waren die Anfänge
der Mechanik von dem Erreichen einer gewissen Stufe des mathematischen
Denkens abhängig. Dem Verlauf der mechanischen
Vorgänge angemessene Begriffe entwickeln sich daher weit später
als das Vermögen, die Gesetze der Mechanik anzuwenden, ohne
sich ihrer klar bewußt zu sein. Das letztere mußte nämlich schon
bei der frühesten Ausübung jeder gewerblichen Tätigkeit eintreten.

Mit den Grundfragen der Mechanik hat sich die griechische
Philosophie schon in der vorsokratischen Zeit beschäftigt. Insbesondere
wandte man sich den Problemen der Schwere und der
Bewegung zu276. Auch daß aus der Bewegung, infolge der damit
verbundenen Reibung, Wärme hervorgeht, wurde frühzeitig erkannt.
Anaxagoras wollte sogar das Licht der Gestirne aus diesem Vorgange
herleiten (s. S. 77).

Zu den alltäglichsten Erscheinungen, die vor allem dazu angetan
sind, das Nachdenken wachzurufen, gehört die Bewegung frei
fallender Körper. Diese Erscheinung, von der ausgehend später
Newton zur Entdeckung des Weltgesetzes geführt wurde, faßte
Aristoteles irrig auf. Bezeichnend für seine ganze Geistesrichtung
ist es, daß er nicht von der Erscheinung selbst, sondern
von begrifflichen Festsetzungen ausging und bei diesen stehen blieb.
Er betrachtet zunächst die Bewegung im allgemeinen und unterscheidet
zwei Arten derselben, die begrenzte, geradlinige, und die
unbegrenzte, kreisförmige. Letztere, als die angeblich vollkommenere,
schreibt er den himmlischen Körpern zu. Die geradlinige
Bewegung wird aus einem entweder zum Zentrum hin oder vom
Zentrum fort gerichteten Streben der Körper erklärt, und so werden
die Begriffe Leichtigkeit und Schwere abgeleitet. Die erstere Eigenschaft
wird der Luft und dem Feuer, die zweite dem Wasser und
der Erde, d. h. allen flüssigen und festen Körpern zugeschrieben.
Aus diesen Erklärungen folgt nun für Aristoteles mit zwingender
Notwendigkeit, daß der schwerere Körper, weil sein Streben zum
Zentrum ein größeres sei, sich schneller abwärts bewegen müsse
als der leichtere. Hieraus wurde dann später geschlossen, daß die
Körper genau in demselben Verhältnis schneller fielen, je größer
ihr Gewicht sei, so daß beispielsweise ein hundertpfündiges Stück
Eisen auch hundertmal so schnell zur Erde gelange wie ein solches
von einem Pfund Gewicht. Jeder, ohne Voreingenommenheit angestellte
Versuch, hätte diesen Schluß als unhaltbar dartun müssen.
Trotzdem blieb er, wenn schon sich hin und wieder Zweifel regten,
in Geltung, bis Galilei ihn durch seine Fallversuche glänzend
widerlegte.

Man kann277 die Unterscheidung zwischen irdischen und himmlischen,
sowie zwischen natürlichen und erzwungenen Bewegungen
in erster Linie als das Hindernis ansehen, das der Entwicklung
der Mechanik im Altertum und Mittelalter im Wege stand. Erst
als diese Schranken fielen, war die Errichtung der neueren Mechanik
möglich. Zu den Schwächen der antiken Mechanik rechnet
auch der Umstand, daß man nicht zu einer klaren Vorstellung von
dem Begriff des Beharrungsvermögens gelangte. Zwar finden sich
Ansätze278, doch hielten alle Physiker an der Annahme fest, ein
Körper könne sich unmöglich bewegen, wenn nicht eine äußere
Kraft oder die ihm innewohnende Schwere und Leichtigkeit auf
ihn wirkten279. Den letzteren Begriff vermieden wenigstens die
Atomisten, die alle Körper als schwer betrachteten.

Über den Inhalt der mechanischen Lehren des Aristoteles
sei noch einiges im einzelnen mitgeteilt. Die Art der Darstellung
besteht darin, daß der Philosoph an Erfahrungstatsachen eine Anzahl
von Fragen anknüpft280, die er selten auf mathematischem
Wege, wie später mit so großem Erfolge Archimedes, sondern
meist, ausgehend von bestimmten Definitionen, durch dialektische
Kunststücke zu lösen sucht. Den Stoff zu seinen Untersuchungen
bieten ihm das Rad, der Hebel, das Ruder, die Zange, die Wage
und andere bekannte Werkzeuge. Die Beantwortung der Fragen
geschieht oft wieder in Frageform. So heißt es im 6. Kapitel:
»Warum das an sich kleine Steuer, am Ende des Schiffes angebracht,
eine so große Gewalt hat? Weil vielleicht das Steuer
ein Hebel ist, die Last das Meer und der Steuermann das Bewegende«.


[Abb. 14]
Abb. 14. Der Tragbalken bei Aristoteles.



Auffallend erscheint es Aristoteles zunächst, daß eine große
Last durch eine kleine Kraft bewegt werden kann, wie beim Hebel.
Die an diesem Werkzeug sich das Gleichgewicht haltenden Lasten
setzt Aristoteles ganz richtig den Längen der Hebelarme umgekehrt
proportional. Den Grund für dieses Gesetz findet er darin,
daß die kleinere Last, ihrer größeren Entfernung vom Stützpunkt
entsprechend, einen größeren Kreisbogen durchlaufen müsse. Auf
den Hebel wird auch der Keil und der Tragbalken zurückgeführt.
Letzteres geschieht (Abb. 14) durch folgende Erörterung: »Zwei
Leute tragen auf einer Stange AB eine Last G.« Warum, fragt
Aristoteles, wird der am stärksten gedrückt, dem G am nächsten
ist? AB sagt er darauf, wird hier gebraucht wie ein Hebel. »Der
G nächste Träger bei A ist das Bewegte, der andere Träger bei
B ist das Bewegende. Und je weiter dieser von der Last entfernt
ist, desto leichter bewegt er.« Den einarmigen Hebel hat Aristoteles
nicht als eine besondere Art betrachtet.

Ein wichtiger Abschnitt des aristotelischen Werkes ist auch
derjenige, der den Satz vom Parallelogramm der Bewegungen enthält.
»Wenn etwas«, heißt es dort, »nach irgendeinem Verhältnis
bewegt wird, so daß es eine Linie durchlaufen muß, so wird diese
Gerade die Diagonale einer Figur sein, welche durch die nach dem
gegebenen Verhältnis zusammengesetzten Linien bestimmt wird. Sei
zum Beispiel das Verhältnis der Bewegung dasjenige, welches AB
zu AC hat. Es werde also A nach B getrieben, AB aber nach
CG. Ebenso gelangt in derselben Zeit A nach D, in welcher AD
nach EF gelangt. Ist dann das Verhältnis
der Bewegung in letzterem Falle dasselbe,
d. h. verhält sich AD : AE wie AB : AC, so
ist das kleine Parallelogramm dem größeren
ähnlich; und es wird folglich die Diagonale
AF in die Diagonale AG fallen.
Hieraus wird also offenbar, daß ein auf der
Diagonale nach zwei Richtungen bewegter
Gegenstand notwendig in dem Verhältnis
der Seiten bewegt wird. Ändern dagegen zwei Bewegungen in jedem
Augenblick ihr Verhältnis, so kann der Körper unmöglich eine
geradlinige, sondern er muß eine krummlinige Bewegung durchlaufen.«
Auch der Satz, daß die Bewegung im Kreise aus zwei
Bewegungen, die nach dem Mittelpunkt und in der Richtung der
Tangente erfolgen, zusammengesetzt gedacht werden kann, ist auf
Aristoteles zurückzuführen. Ferner hat sich Aristoteles mit
dem Problem des Stoßes beschäftigt, das erst durch Wallis, Wren
und Huygens seine Lösung finden sollte. Er stellt nämlich die
Frage, weshalb ein geringer Stoß auf einen Keil viel ausrichten
könne, während ein gegen den gleichen Keil ausgeübter Druck nur
wenig leiste281.


[Abb. 15]
Abb. 15. Der Satz vom Parallelogramm
der Bewegungen.



In exakt-wissenschaftlicher Hinsicht sind dem Aristoteles
noch zwei Verdienste zuzuschreiben. Einmal war er wohl einer
der ersten, der seine Erörterungen durch Zeichnungen zu unterstützen
suchte. Ferner befindet sich bei ihm der Keim zu dem
Gedanken, die in Beziehung zu setzenden Größen mit Buchstaben
zu bezeichnen.



Die Anfänge der Akustik und der Optik.

Ein anderes Gebiet, das sich gleichfalls schon im Altertum
der exakten Behandlung zugänglich erwies, war die Akustik. So
hatten z. B. die Pythagoreer erkannt, daß die Längen von gleich
dicken und in gleichem Maße gespannten Saiten, wenn sich Konsonanzen
ergeben sollen, in einem einfachen Verhältnis stehen
müssen. Dieses Verhältnis fanden sie für die Oktave gleich 1 : 2.
Und zwar geschah dies mit Hilfe eines Monochords. Der
Apparat besaß die Einrichtung, daß eine Saite über einen
Steg geführt und durch Gewichte beliebig gespannt werden
konnte. In dieser Vorrichtung begegnet uns der erste Apparat,
vermittelst dessen auf experimentellem Wege ein Naturgesetz
gefunden wurde. Auch bei Aristoteles finden wir einige zutreffende
Vorstellungen über akustische Vorgänge. Aristoteles
schreibt z. B. der Luft die vermittelnde Rolle bei den Schallerscheinungen
zu und führt die letzteren auf Schwingungen zurück,
die sich bis zu unserem Ohre fortpflanzen. »Ein Ton«,
sagt er, »entsteht nicht dadurch, daß der tönende Körper der
Luft, wie einige glauben, eine gewisse Form einprägt, sondern
dadurch, daß er die Luft auf eine angemessene Weise in Bewegung
setzt. Die Luft wird dabei zusammengedrückt und auseinandergezogen
und durch die Stöße des tönenden Körpers immer
wieder fortgestoßen, so daß sich der Schall nach allen Richtungen
ausbreitet.« Auch das Echo wurde von Aristoteles ganz richtig
als ein Reflex erkannt.

Die gleiche Anschauung, die er sich vom Schall gebildet,
übertrug Aristoteles auf das Gebiet der Optik. Vor ihm hatte
sich die wunderliche Vorstellung entwickelt, das Sehen sei eine
Art Tasten, bei dem das Auge sich aktiv verhalte und sozusagen
Fühlfäden nach den Körpern hin erstrecke. Nach den ältesten Ansichten
ist das Auge sogar feuriger Natur. Auch bei den Indern
begegnen wir dieser Meinung. So schreibt Susruta der Linse,
die häufig als das Hauptorgan des Auges betrachtet wurde, ewiges
Feuer zu282. In Übereinstimmung damit betrachteten die ältesten
griechischen Philosophen, wie die Pythagoreer, das Sehen als eine
heiße Ausdünstung, die vom Auge nach dem wahrgenommenen
Gegenstande strömen sollte.



Aristoteles wendet dagegen ein283, daß man dann auch während
der Nacht zum Sehen befähigt sein müsse. Ähnlich wie beim
Schall die Luft zur Übermittlung erforderlich sei, setze auch die
Lichtempfindung zwischen dem Auge und dem gesehenen Gegenstande
ein Medium voraus, das die Wirkung zu übertragen vermöge.
Das Innere des Auges ist ferner nach Aristoteles deshalb
durchsichtig, weil sich der Sitz des Sehvermögens auf der
hinteren Seite befinde. Auch an eine Erklärung der Farben wagt
sich Aristoteles. Sie sollen aus der Mischung von Weiß und
Schwarz, die er als Grundfarben bezeichnet, hervorgehen, ein Gedanke,
der später oft wiederkehrte. Er wendet sich dann gegen die
Annahme, die Farben seien Ausflüsse der farbigen Körper. »Man
muß nicht annehmen,« fügt er hinzu, »daß alles durch Berührung
empfunden wird. Sondern es ist besser zu sagen, die Empfindung
des Sehens erfolge durch eine Bewegung des Mittels zwischen dem
Auge und dem Gesehenen.« Es begegnet uns also hier schon im
Keime der Widerstreit zwischen der Emanations- und der Vibrationstheorie,
der sich durch das 17. und 18. Jahrhundert hindurchzog
und erst im 19. entschieden wurde284. Trotz mancher Unrichtigkeiten,
die sich bei Aristoteles finden, hat kaum ein anderer
Denker des Altertums solch klare Vorstellungen über optische Dinge
entwickelt, wie er. Daher knüpft selbst Goethe in seiner Schrift
»Zur Farbenlehre« wieder an ihn an und gibt dort eine Darstellung
der aristotelischen Ansichten über das Licht und die Farben285.

Erwähnt sei noch, daß die von den Atomisten (Leukipp,
Demokrit) geschaffenen optischen Vorstellungen einen Rückschritt
bedeuteten. Die Atomisten fielen eigentlich in die alten
Vorstellungen zurück. Sie kehrten das Verhältnis aber um und
ließen Abbilder der Dinge von den Gegenständen sich loslösen
und ins Auge strömen. Mit beiden Anschauungen brach Aristoteles,
indem er die Bedeutung des Mediums für den Vorgang
des Sehens erkannte. Im Mittelalter glaubte man von jeder
physikalischen Erklärung absehen zu dürfen, da die Seele keiner
äußeren Beihilfe bedürfe286. Man nahm vielmehr beim Sehen eine
unvermittelte Fernwirkung an und schuf damit einen Begriff, der
lange dazu dienen mußte, einen aus mechanischen Prinzipien nicht
zu erklärenden Vorgang wenigstens mit einem Worte zu verbinden.

Obgleich die Beschäftigung mit Fragen der Mechanik, der
Optik und der Akustik ganz besonders zu wissenschaftlichen Beobachtungen
und zu Versuchen anregt, finden wir bei Aristoteles,
wie fast überall im Altertum, nur geringe Ansätze nach dieser
Richtung. Stets wird an die Meinungen früherer angeknüpft, darauf
werden Tatsachen der gewöhnlichen Erfahrung herangezogen
und daraus auf dialektischem Wege, unter Gedankensprüngen und
logischen Kunstgriffen, ein Ergebnis gewonnen, das sich dem
herrschenden System anpaßt, oft aber auch auf eine bloße Worterklärung
hinausläuft. Das Ergebnis der so geübten Spekulation
sucht Aristoteles mitunter wieder durch neue Beispiele aus der
Erfahrung zu stützen. Das Unzulängliche seines Verfahrens scheint
ihm indessen manchmal selbst zum Bewußtsein gekommen zu sein.
So sagt er an einer Stelle: »Noch sind die Erscheinungen nicht
hinreichend erforscht. Wenn sie es aber dereinst sein werden, ist
der Beobachtung mehr zu trauen, als der Spekulation und letzterer
nur insoweit, als sie mit den Erscheinungen Übereinstimmendes
ergibt.«

Das Himmelsgebäude nach Aristoteles.

Auf dem Gebiete der Astronomie hat Aristoteles den soeben
erwähnten Grundsatz, den im übrigen erst die neuere Naturforschung
zur vollen Geltung brachte, auch hin und wieder befolgt287.
Andererseits verleugnet er in seinem, von diesem Gebiete
handelnden Werke an manchen Stellen die an ihm gewohnte
Denkart nicht. So bemüht er sich, aus Vernunftgründen darzutun,
daß es nur ein Himmelsgewölbe geben könne und daß das Universum
ohne Ursprung und unvergänglich sei. Sehr klar ist seine
Zusammenstellung der Gründe für die Kugelgestalt der Erde. Der
betreffende Abschnitt möge hier in etwas freierer Wiedergabe
folgen288: »Daß die Erde eine Kugel ist, ergibt sich auch aus der
Sinneswahrnehmung. Bei den Mondfinsternissen ist nämlich die
abgrenzende Linie, welche der Schatten der Erde zeigt, immer gekrümmt.
Ferner ist durch das Erscheinen der Sterne nicht bloß
augenfällig, daß die Erde rund ist, sondern auch, daß sie nicht
eben groß sein kann. Wenn wir nämlich nur eine geringe Ortsveränderung
gegen Süden oder Norden vornehmen, so zeigen die
Sterne über unserem Haupte eine große Veränderung, denn einige
Sterne werden in Ägypten gesehen, hingegen in den nördlichen
Ländern nicht. Und diejenigen Sterne, welche in den nördlichen
Gegenden immerwährend am Himmel stehen, gehen in den südlichen
unter. Folglich ist die Erde nicht nur kugelförmig, sondern
auch nicht groß, denn sonst würde sich bei einer nur so geringen
Ortsveränderung nicht die beschriebene Erscheinung zeigen. Es
ist daher nicht unglaublich, daß die Gegend um die Säulen des
Herkules mit jener von Indien zusammenhängt und daß es auf
diese Weise nur ein Meer gibt. Ferner behaupten die Mathematiker,
daß der Umfang der Erde etwa 400000 Stadien betrage. Auch
daraus würde folgen, daß die Erde nicht nur kugelförmig, sondern
im Vergleich zu den übrigen Gestirnen nicht groß ist.«

Gleichzeitig mit der Lehre von der Kugelgestalt der Erde
entstand die Vorstellung, daß es Antipoden geben müsse. Schon
die Pythagoreer sollen dies angenommen haben289. Als der »Erfinder«
des Wortes Antipoden wird Platon genannt. Daß die
Erde in ihrem ganzen Umfange bewohnt sei, wird indessen nicht
etwa als Tatsache, sondern nur als nicht zu umgehende Annahme
hingestellt.

Von eigener Beobachtung eines seltenen astronomischen Ereignisses
zeugt folgende Stelle, die gleichfalls im Wortlaute mitgeteilt
sei290: »Wir haben nämlich gesehen, wie der Mond einmal
halbkreisförmig war und unter dem Mars vorüberging. Letzterer
verschwand an der dunklen Hälfte des Mondes und kam an der
beleuchteten wieder hervor. In gleicher Weise berichten solches,
auch bezüglich der übrigen Gestirne, diejenigen, die schon seit
einer sehr langen Reihe von Jahren Beobachtungen angestellt
haben, nämlich die Ägypter und die Babylonier, von denen wir
viele beglaubigte Nachrichten betreffs eines jeden Gestirns besitzen.«

Die Kugelform legt Aristoteles nicht nur der Erde, sondern
auch dem Himmelsgewölbe bei. Letzteres müsse notwendig kugelförmig
sein, denn die Kugel sei sowohl für das Wesen des Universums
die am meisten ansprechende, als auch von Natur aus
die ursprünglich erste Form291. Für die Welt nimmt Aristoteles
räumliche Begrenzung an. Die Gestirne seien aus Äther gebildet,
dessen Bewegung die kreisförmige sei, während den irdischen
Elementen die geradlinige zukomme. Die fünf Planeten, die Sonne
und der Mond sollen, wie schon Eudoxos behauptet, jeder in
seiner eigenen Sphäre bewegt werden. An diesen Sphären, unter
denen man sich konzentrische, die im Mittelpunkte ruhende
Erde umgebende Kugelschalen vorstellte, sind diese sieben Weltkörper
befestigt, während die Fixsterne eine gemeinsame Sphäre
besitzen und ihre gegenseitige Lage innerhalb dieser Sphäre nicht
ändern.

Astrologische Vorstellungen kommen in den Schriften des
Aristoteles nicht vor. Zwar hatte Platon die Ansicht vertreten,
daß die Gestirne göttliche Wesen seien. Aristoteles
teilte diese Ansicht, sowie die Lehre von der Sterndeutung jedoch
nicht, wenn auch den Griechen damals schon die astronomischen
und die astrologischen Lehren der Chaldäer bekannt waren.
Auch Eudoxos, der sich zur Zeit Platons eingehend mit
der Astronomie befaßte, verhielt sich diesen Lehren gegenüber
ablehnend. Erst in der späteren, als hellenistisch bezeichneten
Periode wurde die Astrologie zu einer herrschenden geistigen
Strömung.

Um die Ungleichheiten in der Bewegung der Planeten zu erklären,
hatte schon Eudoxos, der Begründer der Theorie der
homozentrischen Sphären, für jeden Wandelstern mehrere Sphären
eingeführt. Für jedes dieser Gestirne mußte, da es wie die Fixsterne
auf- und unterging, eine der Fixsternbewegung entsprechende
Sphäre angenommen werden. Eine zweite, deren größter Kreis
in die Ekliptik fiel, bewegte den Planeten dann entgegengesetzt
zur täglichen Drehung, also von West nach Ost, in einer
Zeit, innerhalb welcher der Planet den Tierkreis durchläuft.
Weitere Sphären waren zur Erklärung der Stillstände und der
zeitweiligen Rückwärtsbewegung von Ost nach West nötig. Für
den Mond und für die Sonne waren gleichfalls zwei Sphären nicht
ausreichend. Im ganzen benötigte Eudoxos zur Darstellung der
Bewegungen der Himmelskörper 27 Sphären. Zu diesen fügte
Kalippos 7 und Aristoteles noch 22 weitere hinzu. Dadurch
wurde der Mechanismus so verwickelt, daß man ihn endlich aufgab
und durch die Epizyklentheorie ersetzte.



Eine Rekonstruktion der Anschauungen des Eudoxos verdanken
wir Schiaparelli292. Es handelt sich bei der Annahme
der Sphären um keine mystischen Ungereimtheiten, sondern um
eine kinetische Hilfsvorstellung zur möglichst genauen Beschreibung
der beobachteten Vorgänge. Man darf bei der Beurteilung älterer
Hypothesen nie vergessen, daß auch unsere modernen Theorien
im Grunde genommen solche Hilfsvorstellungen sind, die mit dem
Fortschreiten der Wissenschaft oft durch neue Vorstellungen verdrängt
werden. Man darf ferner wohl annehmen, daß Eudoxos
selbst seine Hilfsvorstellung als das betrachtete, was sie war, und
daß erst Spätere seinen homozentrischen Sphären Wirklichkeit beigemessen
haben. Bezeichnend ist auch der Ausdruck, der bei den
alten Schriftstellern oft wiederkehrt, daß man für die Bewegung
der Himmelskörper Theorien aufgestellt habe, »um die Erscheinungen
zu retten«, d. h. sie mit einer, den Verstand befriedigenden,
kinetischen Darstellung in Einklang zu bringen. Hielt man an
dem Grundsatz fest, am Himmel seien nur gleichmäßige und
kreisförmige Bewegungen möglich, so boten die Sphärentheorie
und später die Epizyklentheorie eine Lösung der den alten Astronomen
gestellten Aufgabe, die dem damaligen Stande des Wissens
entsprach.

Die Vorstellung, die Erde und der Himmel seien kugelförmig,
führte schon im Altertum zur Verfertigung von Globen. Zuerst
begegnen uns Himmelsgloben. Ein solcher ist uns in dem »Farnesischen
Globus« erhalten geblieben. Er wird im Nationalmuseum
zu Neapel aufbewahrt und bildet die Marmorkugel, welche
der »Farnesische Atlas« trägt. Dieser Globus ist vermutlich
eine Nachbildung einer von Eudoxos hergestellten Sphäre. Auf
dem Farnesischen Globus sind die Sternbilder in reliefartiger
Darstellung gemeißelt. Nach der Lage des Frühlingspunktes zu
urteilen, stammt das Kunstwerk aus dem 3. vorchristlichen Jahrhundert.
Später haben die Araber, unter Benutzung der griechischen
Sternverzeichnisse, in der Anfertigung von Himmelsgloben Hervorragendes
geleistet. Von solchen aus dem 13. Jahrhundert stammenden
Globen sind mehrere erhalten293. Die Verfertigung von Erdgloben
kam erst im Zeitalter der Entdeckungen auf, als sich der
geographische Gesichtskreis über die gesamte Erde auszudehnen
begann294. Die von den Himmelskörpern ausgehende Wärme und ihr
Licht führt Aristoteles darauf zurück, daß »die Luft unterhalb
der Sphäre erhitzt wird«. »Denn,« fügt er hinzu, »von Natur
aus versetzt Bewegung sowohl Hölzer als auch Steine und Eisen
in Feuerhitze295.« Aber nicht nur die Erde und das Himmelsgewölbe
sind nach Aristoteles kugelförmig, sondern er legt
diese Form den Gestirnen ganz allgemein bei296. Die Ansicht,
letztere müßten eine Art Sphärenmusik erzeugen, kann er nicht
teilen. Denn übermäßiges Geräusch, meint er, zerstöre selbst die
widerstandsfähigsten Körper297. Bei der Erklärung des Flimmerns
fällt er in die an anderer Stelle von ihm bestrittene Sehtheorie
zurück. Er meint nämlich, die Planeten besäßen ein ruhiges Licht,
weil sie nahe seien und der »Blick sie deshalb in seiner vollen
Kraft erreiche«. »Hingegen auf die Fixsterne gerichtet,« fährt
er fort, »wankt der Blick wegen der Länge des Abstandes, daher
flimmern die am Himmel fest eingefügten Sterne, die Planeten
aber nicht298.«

Was endlich die Kometen anbetrifft, so rechnete Aristoteles
sie nicht zu den Himmelskörpern, sondern er hielt sie für Gebilde
der irdischen Atmosphäre. Welchen Wert man dieser Meinung
beilegte und wie sehr die Kometen das allgemeine Interesse
fesselten, geht daraus hervor, daß noch am Ende des 17. Jahrhunderts
in manchen Ländern kein Professor angestellt wurde,
wenn er nicht öffentlich erklärte, daß er außer mit den übrigen
Grundsätzen des Aristoteles auch mit dessen Ansichten über die
Kometen einverstanden sei299.

Bis auf Aristoteles zurückzuverfolgen ist auch eine andere
Lehre (orientalischen Ursprungs), die in ihren letzten Konsequenzen
das paradoxeste Erzeugnis des menschlichen Geistes darstellt, die
Lehre von der steten Wiederkehr300. Aristoteles spricht an
einigen Stellen seiner Werke den Gedanken aus, ähnlich der Bewegung
der Gestirne vollziehe sich alles irdische Geschehen periodisch
in stetem Kreislauf. So finde z. B. auch ein steter Wechsel zwischen
Meer und Land statt301. Spätere Philosophen, so die Stoiker,
waren schon, wie später Nietzsche, in maßloser Übertreibung
eines an sich richtigen Gedankens, auf die sonderbare Lehre gekommen,
daß in großen Weltperioden in steter Folge selbst
das Einzelwesen in seiner ganz bestimmten Individualität, z. B.
ein bestimmtes Dorf, ein Sokrates usw. mit allen gleichzeitigen
Wesen, Dingen und Erscheinungen wiederkehren müsse302. Erklärlich
wird dieser Irrgang des menschlichen Geistes daraus, daß für
die Gestirne, denen man einen maßgebenden Einfluß auf alles
Werden und Vergehen zuschrieb, eine Rückkehr in die Anfangsstellung
angenommen wurde. Sobald diese erreicht sei, sollten
sich alle Geschehnisse in der gleichen Folge von neuem abspielen.
Man unternahm es sogar, auf Grund der vorhandenen Beobachtungen
die Rückkehr der Planeten in dasselbe Ortsverhältnis zu
berechnen. Aristarch hatte dafür einen Zeitablauf von 2484
Jahren angenommen. Andere hatten Jahrmillionen herausgerechnet.
Unter den Neueren hat sich selbst Tycho mit der Berechnung
dieses »annus mundanus« genannten Zeitraumes befaßt und 25816
Jahre gefunden. Ganz aufgegeben wurde dieser Gedanke wohl
erst, als man erkannte, daß die Zahl der Planeten weit größer
ist, als bisher angenommen war.

Zu den astronomischen Grundlagen der Lehre von der steten
Wiederkehr ist auch Hipparchs Entdeckung der Präzession der
Nachtgleichen zu rechnen. Sie führte gleichfalls auf eine Periode
von etwa 25000 Jahren, die als platonisches Jahr bezeichnet wurde.
(Siehe a. spät. Stelle.)

Außer den astronomischen kommen auch geophysische Grundlagen
für diese Lehre in Betracht, indem man die regelmäßige
Wiederkehr gewaltiger Überflutungen oder auch von Perioden gesteigerter
vulkanischer Tätigkeit voraussetzte. Gewöhnlich wurden
diese Ereignisse in der Art miteinander verbunden, daß man die
irdischen Katastrophen an die periodisch wiederkehrenden astronomischen
Erscheinungen knüpfte303.

Um die regelmäßige Wiederkehr der Überflutungen zu erklären,
dachte man sich entweder die Erde von Adern und Spalten
durchzogen, die das Wasser in sich aufnehmen und sich wieder
leeren sollten, oder man nahm an, daß sich in den oberen Schichten
der Atmosphäre die Luft in Wasser verwandele. Zu den Anhängern
dieser Auffassung gehörte Aristoteles, der sich mit den
meteorologischen Erscheinungen eingehend beschäftigte.

Die Grundzüge der physischen Erdkunde und der
Geologie.

In seinen vier Büchern über die Meteorologie beschreibt
und erörtert Aristoteles das Auftreten der Kometen und der
Sternschnuppen, welche er als Erzeugnisse unserer Atmosphäre
betrachtet, die Gestalt und die Höhe der Wolken, die Bildung
von Tau, Eis, Schnee, die Entstehung der Winde und des
Gewitters usw.

Im ersten Buche304 spricht Aristoteles von Erscheinungen,
die wohl nur dahin gedeutet werden können, daß es sich um das
Nordlicht handelt. Er erzählt, daß man in klaren Nächten mitunter
Schlünde erblicke, die blutigrote Fackeln hinauszuschleudern
schienen. Die Erscheinung mache den Eindruck, als ob sie von
einem weit entfernten Brande herrühre. Weniger bestimmt lassen
sich einige bei Plinius und Seneca vorkommende Stellen auf
das Nordlicht deuten.

Erdbeben werden nach Aristoteles durch eingeschlossene
Luft erzeugt. Sehr ausführlich wird vom Regenbogen gehandelt.
Aristoteles sucht diese Erscheinung einzig aus der Reflexion des
Lichtes abzuleiten. Die Wassertröpfchen, meint er, seien Spiegelchen,
die indessen infolge ihrer Kleinheit nicht die Form, sondern
nur die Farbe des leuchtenden Gegenstandes, gemischt mit ihrer
eigenen Farbe, zurückwürfen. Dem Regenbogen werden nur die
drei Farben rot, grün und violett zugeschrieben. Doch zeige
sich zwischen rot und grün eine fahle Farbe (das Gelb). Auch
die Beziehung des Regenbogens zur Sonnenhöhe wird erörtert
und es wird erwähnt, daß es um Mittag im Sommer in Griechenland
keinen Regenbogen gebe. Den Mondregenbogen, sagt Aristoteles,
habe er in 50 Jahren nur zweimal beobachtet. Die Erscheinung
sei so selten, weil sie nur bei Vollmond eintrete. Auch
der künstliche Regenbogen, der sich im zerstäubten Wasser zeigt,
findet Erwähnung.



Die ersten geologischen Vorstellungen begegneten uns schon
bei Thales und bei Empedokles (s. S. 70). Bei dem mit vielen
Teilen der Erde bekannt gewordenen Demokrit hatten diese
Vorstellungen eine erstaunliche Höhe erreicht. Man kann das
aus der auf Demokrit zurückgehenden Darstellung schließen,
welche Aristoteles über die geologischen Vorgänge gibt. Seine
Worte lauten305: »Nicht immer sind dieselben Orte der Erde feucht
oder trocken, sondern sie verändern sich je nach dem Entstehen
und dem Verschwinden der Flüsse. Ebenso verändert sich das
Verhältnis des festen Landes zum Meere. Wo festes Land ist,
da wird Meer, und wo jetzt Meer ist, da entsteht wiederum festes
Land306. Man muß annehmen, daß dies periodenweise geschieht307.

Da die ganze natürliche Entstehung eines Landes
allmählich und in Zeiträumen vor sich geht, die im Vergleich
mit unserem Leben außerordentlich lang sind, so
bemerken wir nichts davon308.

Ägypten z. B. scheint immer trockner geworden zu sein. Das
ganze Land muß wohl als eine Anschwemmung des Niles betrachtet
werden. Ähnlich verhält es sich mit Argos. Vor alters war diese
Landschaft sumpfig und fast unbewohnt. Heute dagegen ist sie
angebaut. Was von dieser engbegrenzten Gegend gilt, das geschieht
auch bei ganzen Ländern. Einige nehmen an, daß die
Ursache solcher Vorgänge eine Veränderung des ganzen Himmelsgebäudes
ist, als sei dies dem Wechsel unterworfen. Oder man
behauptet, das Meer nehme ab, indem es austrockne. Dabei übersieht
man, daß gleichzeitig Teile der Erde trocken werden, während
das Meer andere überflutet309.«



Die Annahme, daß die Menge des Meeres geringer werde
und das Meer schließlich ganz verschwinden müsse, rührt von
Demokrit her. Letzterer ist zu dem großartigen Gedanken,
daß die Konfiguration der Erdoberfläche sich im Lauf der geologischen
Perioden ändere, schon vor Aristoteles gelangt310. Auch
die Ansicht, daß die geologischen Änderungen auf kosmologische
Ursachen zurückzuführen seien, rührt von Demokrit her. Aristoteles
verwirft sie, weil er den Himmel als den Ort des unveränderlichen
Seins betrachtet. Wir sehen aus alledem, daß Demokrits
Naturauffassung in vielem höher steht als diejenige des Aristoteles
und sich der unseren nähert, denn die Einwirkung kosmischer
Vorgänge auf die säkularen Änderungen der Erdoberfläche
wird heute nicht mehr in Abrede gestellt. Ferner entspricht Demokrits
Annahme einer steten Verringerung der auf der Erde befindlichen
Wassermenge den heutigen geologischen Vorstellungen. Das
Ende dieses Vorgangs würde darin bestehen, daß alles Wasser
durch die Verwitterung und andere Veränderungen der Gesteine
gebunden ist.

Daß das Meer nicht etwa dadurch verschwindet, daß es sich
durch die Sonne in Dampf verwandelt, war Demokrit ganz klar,
denn er wußte, daß das Wasser des Meeres immer wieder in
Gestalt von Regen auf die Erde herabfällt. Dies ist aus seiner
Erklärung der Nilüberschwemmungen ersichtlich311.

Es ist anzunehmen, daß Demokrits ganz klare Lehre vom
Kreislauf des Wassers der von Aristoteles gegebenen Darstellung
zugrunde gelegen hat. Sie lautet: »Einige behaupten,
daß die Flüsse nicht allein in das Meer fließen, sondern auch
aus demselben.« Das Wasser des Meeres verdampfe und steige
nach oben. Dort werde es durch Abkühlung wieder verdichtet
und falle infolgedessen wieder zur Erde herunter312.

Für das Entstehen der ersten geologischen Anschauungen ist
der Umstand von großer Bedeutung gewesen, daß das Land, in
dem das älteste Kulturvolk der Ägypter wohnte, alle Anzeichen
dafür darbot, daß es sich in langsamer, stetiger Änderung befindet.
Die Erinnerungen und Aufzeichnungen der Ägypter umfaßten
einen Zeitraum von Jahrtausenden, der wohl erkennen ließ,
daß sich das Land am unteren Lauf des Niles fortgesetzt nach
Norden ausdehnte313. Die salzigen Seen auf der Landenge von
Suez konnten kaum anders denn als Überbleibsel des Meeres gedeutet
werden. Auf das allmähliche Emportauchen Ägyptens aus
dem Meere wiesen auch die in seinen gebirgigen Teilen sich
findenden Versteinerungen hin. Trotzdem ist es erstaunlich, daß
man auf Grund von einer immerhin nur geringen Summe von
Beobachtungen im Altertum schon zu einer so klaren Einsicht in
die geologischen Vorgänge gelangt ist, wie sie uns bei Eratosthenes,
bei Aristoteles, der allerdings nur berichtet, und
ganz besonders bei Demokrit begegnet. Es läßt sich nicht
verkennen, daß diese antiken Anfänge der geologischen Wissenschaft
auf ihre eigentliche Begründung im 16. und 17. Jahrhundert
von nicht geringem Einfluß gewesen sind, wie an späterer
Stelle gezeigt werden soll. Dieser Einfluß geht so weit, daß
zwischen den am klarsten von Demokrit entwickelten Lehren
des Altertums eine besonders durch Aristoteles vermittelte Wirkung
auf die Geologie der Neuzeit nachzuweisen ist.



Die vier aristotelischen Elemente.

Am Schlusse seiner »Meteorologie« handelt Aristoteles von
den vier Elementen. Ausführlichere Darlegungen über diesen
Gegenstand enthält die Schrift über »Entstehen und Vergehen«.
Daß nur vier Elemente möglich seien, beweist Aristoteles auf
spekulativem Wege. Seine Ausführungen sind für die Beurteilung
der aristotelischen Denkweise so bezeichnend, daß wir auf sie
etwas näher eingehen wollen314.

Es gibt, meint er, vier Grundempfindungen: warm, kalt, feucht
und trocken. Diese Empfindungen werden paarweise vereint wahrgenommen.
Mathematisch betrachtet, können sich sechs solcher
Vereinigungen (sechs Kombinationen zu zwei) bilden. Doch sind
zwei als sich widersprechend unmöglich, nämlich die Vereinigung
warm und kalt und die Vereinigung feucht und trocken. Es bleiben
folglich nur vier Gegensätze bestehen, und dementsprechend sind
nur vier Elemente möglich. Dem Gegensatz kalt und trocken entspricht
die Erde, kalt und feucht das Wasser, warm und feucht
die Luft, warm und trocken das Feuer. Durch die Mischung
dieser vier Elemente entstehen nun nach Aristoteles sämtliche
irdischen Stoffe315. Ferner kommt jedem Element sein bestimmter
»natürlicher« Ort zu, gegen den hin es sich bewegt.

Die Materie setzt Aristoteles als gegeben voraus. Sie kann
nicht etwa aus dem Nichts entstehen, auch sich nicht vermehren
oder sich vermindern316. Sie ist vielmehr nur der Veränderung
fähig. Veränderungen werden dadurch hervorgerufen, daß Ungleichartiges
oder Gegensätzliches aufeinander wirkt. Dies setzt
Berührung voraus. Letztere braucht nicht immer eine unmittelbare
zu sein. Es kann vielmehr auch eine Vermittlung durch
eine Zwischensubstanz stattfinden, von der jeder Teil den zunächst
liegenden in Bewegung setzt. In letzter Linie beruht jede Veränderung,
einerlei ob sie qualitativ oder quantitativ ist, auf Bewegungen.
Ist ein Körper einmal in Bewegung, so ist kein Grund
denkbar, daß er stillstehen sollte, wenn er keinen Widerstand
findet. Indes auch das Ruhende widerstrebt und verharrt an
seinem Orte317.

In all diesen Sätzen begegnen uns schon Keime und Vorahnungen,
die sich später ganz oder teilweise bewahrheiten sollten.
Der Andeutung des Gesetzes von der Erhaltung der Materie trat
auch schon eine Vorahnung des Energiegesetzes zur Seite. Sie
begegnet uns in dem Ausspruch, daß die in der Natur vorhandene
Bewegung weder entstehen noch vergehen könne318. Man darf
indessen nicht außer Acht lassen, daß Aristoteles mitunter rein
zufällig das Richtige trifft. So, wenn er sagt, die Luft bestehe
aus zwei Bestandteilen. In der Nähe des Erdbodens herrsche
nämlich ein feuchter und kühler, in der Höhe dagegen ein trockner
und warmer vor.

Für das Entstehen gibt es nach Aristoteles drei Ursachen,
den Stoff, als das dem Werden zugrunde Liegende, die Form als
Zweck und die Bewegung als Veranlassung. Die den Stoff gestaltende
Form ist nach Aristoteles für die Lebewesen mit dem,
was wir Seele nennen, einerlei. Die Artunterschiede der Seele
sollen die Stufenreihe der Lebewesen bestimmen. Die niedrigste
Seelenstufe ist die vegetative. Sie beschränkt sich auf die Nahrungsaufnahme
und die Fortpflanzung und ist in den Pflanzen
wirksam. Die Tierseele ist außerdem der Empfindung fähig, zu
welcher bei dem Menschen noch die Vernunft hinzutritt. Der Mensch
selbst erscheint dem Aristoteles als Zweck und Mittelpunkt der
ganzen Schöpfung. In ihm gelangt das göttliche Empfinden zum
Bewußtsein319. Die Seele ist indessen für Aristoteles nichts für
sich Bestehendes. Sondern sie ist an den Stoff gebunden, ohne
selbst körperlich zu sein. Sie ist es, welche aus dem Stoff den
Leib aufbaut und bewirkt, daß letzterer zweckmäßig eingerichtet ist.

Die Lehre von den vier Elementen genügte schon den Hippokratikern
und auch Platon, um daraus die Entstehung der Krankheiten
abzuleiten. Da der Körper aus Erde, Feuer, Luft und
Wasser zusammengesetzt sei, so müsse ein Zuviel oder Zuwenig
von einem dieser Grundstoffe, sowie eine Veränderung ihres Sitzes
Aufruhr, d. h. Krankheit, zur Folge haben.

Auch Aristoteles führt einige Krankheiten auf ein Übermaß
an Feuchtigkeit, andere auf ein Zuviel an Wärme zurück.
In den Lungen häufen sich nach ihm mit zunehmendem Alter
erdige Bestandteile an, durch die das Feuer endlich erlischt und
der Tod eintritt.

Die Elemente sind bei Aristoteles nicht etwa Grundstoffe
im heutigen Sinne. Andererseits verwirft er aber auch den Hylozoismus
der ionischen Naturphilosophen (»daß nur Eines, z. B.
Luft, das Sämtliche sei, ist nicht möglich«)320. Aristoteles ist
der Ansicht, daß es »eine Substanz der sinnlich wahrnehmbaren
Körper gibt, die aber immer mit einer Gegensätzlichkeit verbunden
ist, aus welcher die sogenannten Elemente entstehen«321.

Die Begründung der Zoologie.

Während die Mathematik und die Astronomie schon vor dem
Auftreten des Aristoteles die ersten Stufen ihrer Entwicklung
zurückgelegt hatten und in zielbewußter Weise die Lösung bestimmter
Aufgaben anstrebten, war das Gleiche bezüglich der beschreibenden
Naturwissenschaften noch nicht der Fall. Zwar
waren die Grundlagen auch auf diesem Gebiete wie auf demjenigen
der Astronomie in der sich unmittelbar aufdrängenden
Beobachtung gegeben. Dem Aristoteles und seiner Schule blieb
indes die erste denkende Erfassung und die systematische Gestaltung
der noch wenig zusammenhängenden naturgeschichtlichen
Einzelkenntnisse vorbehalten.

Das wichtigste zoologische Werk des Aristoteles ist seine
Tierkunde322. Es ist ein grundlegendes Werk und das bedeutendste
zoologische Buch des Altertums. Es enthält nicht nur Beschreibungen
der Tiere, sondern es geht auch auf den Bau und die Verrichtungen
der Organe, sowie auf die Entwicklung und die Lebensweise
ein. Eine kurze Betrachtung möge uns eine Probe von dem
Wissen des Aristoteles und der Art, wie er seinen Gegenstand
behandelt, bieten. Begonnen wird mit der Beschreibung des
menschlichen Körpers. Zur Erforschung der inneren Organe mußte
jedoch das Tier dienen, da man sich noch nicht an die Zergliederung
menschlicher Leichen heranwagte. Die anatomischen Kenntnisse
des Aristoteles sind infolgedessen noch gering.

Das Herz, von dem er sagt, es enthalte von allen Eingeweiden
allein Blut, ist ihm auch allein das Organ, in dem das Blut bereitet
wird323. Vom Herzen aus läßt er diese Flüssigkeit sich
durch den ganzen Körper verbreiten, ohne jedoch damit die Vorstellung
von einem Kreislauf zu verbinden324. Das Blut ist ihm
ferner der Träger der dem Menschen eingepflanzten Wärme. Die
Aufgabe der Atmung soll darin bestehen, diese Wärme auf das
richtige Maß herabzumindern. Man darf sich nicht wundern, daß
die Anschauungen des Aristoteles noch so weit von den heute
als richtig erkannten und jedermann geläufigen abweichen. Denn
gerade die Erforschung der Vorgänge, die sich in den Lebewesen
abspielen, hat den späteren Jahrhunderten die größten Schwierigkeiten
gemacht, so daß wir selbst zurzeit noch kaum zu einem befriedigenden
Einblick in den Zusammenhang dieser Vorgänge gelangt
sind. Die Aufdeckung eines solchen Zusammenhanges ist
nämlich vor allem von den Fortschritten der Chemie und der Physik
abhängig gewesen, Wissenschaften, die zur Zeit des Aristoteles
erst im Keime vorhanden waren. So konnte, um hier nur eins zu
erwähnen, der Vorgang der Atmung und der Entstehung tierischer
Wärme erst richtig gedeutet werden, nachdem man die Zusammensetzung
und die Rolle der atmosphärischen Luft erkannt hatte.
Und dies geschah erst gegen das Ende des 18. Jahrhunderts, an
der Schwelle des letzten Abschnittes der Geschichte der Naturwissenschaften.
Es ist Verdienst genug, daß Aristoteles die
Fragen nach den Verrichtungen, sowie nach der Entwicklung der
organischen Wesen325 gestellt und dadurch späteren Geschlechtern
den Anlaß geboten hat, die Erforschung dieser Dinge weiter zu
betreiben. So ist die Entwicklung des Hühnchens im Ei ein
Problem, das schon Aristoteles beschäftigte. Die eingehendere
Untersuchung wurde indes erst 2000 Jahre später wieder aufgenommen
und erst in neuester Zeit, auf Grund der Vervollkommnung
aller Hilfsmittel, zu einem gewissen Abschluß geführt.

Mit Recht mag es dagegen Verwunderung erregen, daß Aristoteles
nicht nur die niederen, sondern selbst höher entwickelte
Tiere durch Urzeugung entstehen ließ. Es begegnet uns auch
hier wieder ein Problem, das wir durch den Verlauf der Jahrhunderte
in seinen Wandlungen verfolgen werden, bis es endlich
im neuesten Zeitalter seine Lösung gefunden hat. Zwar ist es
begreiflich, wenn Aristoteles Läuse aus Fleisch und Wanzen
aus tierischen Feuchtigkeiten herleitet. Man höre aber, welch
sonderbare Vorstellungen er sich über die Entstehung der Aale
gebildet hat: »Sie legen«, sagt er326, »keine Eier. Und man hat
noch nie in ihnen einen der Fortpflanzung dienenden Teil entdecken
können. Es gibt sumpfige Teiche, in denen sie wieder entstehen,
wenn auch das Wasser und der Schlamm herausgeschafft
sind, sobald diese Teiche wieder durch den Regen gefüllt werden.
Die Aale gehen nämlich aus Regenwürmern hervor, die sich von
selbst aus dem Schlamme bilden.« Zur Entschuldigung mag es
demgegenüber dienen, daß die Fortpflanzung der Aale bis in
die neueste Zeit hinein ein dunkles Gebiet der Zoologie gewesen
ist.

Keineswegs nahm aber Aristoteles die Urzeugung für die
niederen Tiere als den einzigen Weg der Entstehung an. So sagt
er von den Insekten ausdrücklich, sie zeugten, entständen aber
auch spontan. Die Urzeugung war ihm und späteren Zoologen
ein Glaubenssatz, um aus der Verlegenheit, in die man häufig durch
Unkenntnis der obwaltenden Verhältnisse geraten war, herauszukommen.
Über den Vorgang der Entwicklung selbst läßt Aristoteles
sich in seiner Schrift über die Zeugung und Entwicklung
der Tiere mit folgenden zutreffenden Worten aus: »Entweder entstehen
alle Teile des Tieres auf einmal; oder sie entstehen nacheinander
wie die Maschen eines Netzes. Daß letzteres geschieht,
ist deutlich. Denn man sieht, daß manche Teile schon vorhanden
sind, andere aber noch nicht. Es ist unzweifelhaft, daß man sie
nicht nur etwa ihrer Kleinheit wegen nicht sieht. Obgleich die
Lunge nämlich einen größeren Umfang hat als das Herz, so zeigt
sie sich doch später als dieses327«.

Bezüglich der anatomischen Kenntnisse des Aristoteles sei
hervorgehoben, daß er die schneckenförmige Gestalt des inneren
Ohres und die Verbindung zwischen dem Gehörorgan und der
Mundhöhle kannte. Vom Innern des Auges, sagt er, es bestehe aus
einer Flüssigkeit, welche das Sehen vermittle. Um diese sei eine
schwarze und außerhalb der letzteren eine weiße Haut vorhanden.
Beim Gehirn unterscheidet er die stärkere, dem Schädel anliegende
Haut von der schwächeren, welche das Gehirn unmittelbar umschließt328.

Auch die Drüsen der Verdauungsorgane hat Aristoteles
im ganzen richtig beschrieben und sie sogar bei einigen Wirbellosen
gekannt. Ferner hat er seine Schriften durch Zeichnungen
erläutert und soll hierin vorbildlich gewesen sein. Andererseits
wußte Aristoteles Nerven und Sehnen noch nicht scharf genug
zu unterscheiden. Die Bedeutung der Muskeln war ihm noch
nicht bekannt. Er führte vielmehr die Bewegungen der Glieder
auf die Tätigkeit der Sehnen zurück und betrachtete das Fleisch
als das Organ für die Empfindung.

Es sind etwa 500 Tierformen, die Aristoteles in den auf
uns gelangten Schriften erwähnt; doch lassen sich diese Formen
nicht sämtlich identifizieren. So werden zwar mehrere Arten von
Vierhändern unterschieden, mit den menschenähnlichen Affen war
man zur Zeit des Aristoteles jedoch noch nicht bekannt329. Auch
wußte man sehr wenig von den niederen Tieren. Doch bewältigt
und beherrscht Aristoteles die ihm bekannten Formen, – und
das ist sein wesentlichstes Verdienst –, indem er sie in ein der
Natur entsprechendes, wissenschaftliches System gliedert, das erst
durch Cuvier im Beginn des 19. Jahrhunderts eine wesentliche
Verbesserung gefunden hat. Es erscheint deshalb gerechtfertigt,
auf diesen ersten und auch gleich so wohlgelungenen Versuch eines
natürlichen Systems der Tiere etwas näher einzugehen.

Zunächst teilte Aristoteles das gesamte Tierreich in Bluttiere
und Blutlose. Ging er auch hierbei von der unrichtigen Annahme
aus, daß die rote Farbe ein notwendiges Kennzeichen des
Blutes sei, so decken sich doch tatsächlich seine beiden großen
Gruppen, wie wir aus ihrer weiteren Einteilung erkennen, mit
unseren heutigen Wirbeltieren und Wirbellosen. Die Bluttiere
zerfallen bei Aristoteles in lebendig gebärende Vierfüßler (Säugetiere),
Vögel, eierlegende Vierfüßler (unsere heutigen Klassen der
Reptilien und Amphibien, zu denen er ganz richtig trotz des
Fehlens der Gliedmaßen, wegen ihrer sonstigen Beschaffenheit,
die, Schlangen rechnet) und in die von den Fischen scharf abgesonderten
Waltiere. Für letztere gibt er an, daß sie durch
Lungen atmen und lebendig gebären. »Die lebendig gebärenden
Vierfüßler«, sagt Aristoteles, »sind fast alle dicht behaart. Sie
sind ferner entweder vielzehig wie der Löwe, der Hund und der
Panther, oder zweihufig wie Schaf, Ziege und Hirsch. Oder sie
besitzen nur einen Huf wie das Pferd. Den Tieren, welche Hörner
tragen, hat die Natur meist zwei Hufe verliehen. Ein Einhufer
mit Hörnern ist uns niemals zu Gesicht gekommen. Auch im
Gebiß weichen die Tiere untereinander und vom Menschen vielfach
ab. Zähne besitzen alle lebendig gebärenden Vierfüßler. Und
zwar haben sie in beiden Kiefern entweder zusammenhängende
Zahnreihen oder unterbrochene. Allen Hörnertragenden fehlen
nämlich die Vorderzähne im Oberkiefer. Doch gibt es auch Arten
mit unvollkommenen Zahnreihen ohne Hörner, wie das Kamel.
Manche haben Hauzähne, z. B. der Eber. Ferner gibt es Tiere
mit Reißzähnen, wie der Löwe, Panther und Hund. Hauzähne
und Hörner zugleich besitzt kein Tier. Auch kommen nicht Reißzähne
neben Hauzähnen und Hörnern vor.«

Obgleich Aristoteles hier manche Mitteilungen und Verallgemeinerungen
über die Zähne und den Bau der Füße bei den
Säugetieren macht, gelangt er doch nicht etwa zur Aufstellung
von Ordnungen oder Unterordnungen im heutigen Sinne. Bei den
Vögeln indessen unterscheidet er die Ordnung der Raubvögel von
den Ordnungen der Schwimm- und der Stelzvögel. Besonders gekennzeichnet
wird die Gruppe der Vögel noch durch folgende Bemerkungen:
»Sie allein unter allen Tieren sind zweibeinig wie der
Mensch, sie haben weder Hände noch Vorderfüße, sondern Flügel.
Das sind Organe, welche dieser Tierklasse eigentümlich sind. Alle
haben mehrspaltige Füße. In der Regel sind die Zehen getrennt.
Bei den Schwimmvögeln aber sind die gegliederten, deutlich gesonderten
Zehen durch Schwimmhäute verbunden. Die Vögel,
welche hoch fliegen, haben sämtlich vier Zehen, von denen meistens
drei nach vorn und eine nach hinten gestellt sind. Einige haben
zwei nach vorn und zwei nach hinten gerichtete Zehen.«

Für seine fünfte und letzte Gruppe, die Fische nämlich, hebt
er das Vorhandensein von Kiemen und Flossen hervor330. Auch
ist ihm bekannt, daß nicht nur die Waltiere, sondern auch gewisse
Haie lebendige Junge zur Welt bringen. Ja, er zeigt sich
mit Verhältnissen in der Entwicklung der Haie vertraut, welche erst
in neuerer Zeit ihre Bestätigung gefunden haben. So erzählt er, daß
es unter den Haien eierlegende und lebendig gebärende gäbe, und
unter den letzteren auch solche, bei denen der Fötus mit dem
Uterus wie bei den Säugetieren durch einen Mutterkuchen verbunden
sei (s. Abb. 16). Diese Tatsache wurde erst im 19. Jahrhundert
durch Johannes Müller an Mustela laevis wieder entdeckt331.

Unter den Blutlosen (Wirbellosen) gelten ihm als die entwickeltsten
die Kopffüßler (Tintenfische), mit deren Bau und
Lebensweise er sich eingehend befaßt. »Sie besitzen«, sagt er,
»Füße, die sich am Kopf befinden, einen Mantel, der das Innere
umschließt, und Flossen rings um den Mantel. Es sind acht mit
Saugnäpfen versehene Füße vorhanden. Einige Arten, wie die
Sepien, haben außerdem zwei lange Fangarme. Mit diesen ergreifen
sie die Nahrung und führen sie zum Maule. Bei Sturm
befestigen sie diese Arme wie Anker an einem Felsen und lassen
sich so von den Wogen hin und hertreiben. Auf die Füße folgt
bei allen der Kopf, in dessen Mitte sich das mit zwei Zähnen
versehene Maul befindet. Darüber liegen die großen Augen, und
zwischen diesen eine knorpelige Masse, welche das Gehirn einschließt.«


[Abb. 16]
Abb. 16. Der Embryo des glatten Hais des Aristoteles.


Dp, der Mutterkuchen in Verbindung mit dem Uterus332.



Dann folgen die Krebse, von Aristoteles Weichschalige genannt.
Die dritte Gruppe bilden die Kerbtiere. Aristoteles
begreift darunter sämtliche Tiere mit geringeltem Körper, also
nicht nur die Insekten, sondern auch die Spinnen, die Tausendfüßler
und die Gliederwürmer. Er hebt hervor, daß der Körper aller
Insekten in drei Abschnitte zerfällt, den Kopf, den Körperteil, welcher
Magen und Darm enthält, und drittens den dazwischen liegenden
Abschnitt, dem bei anderen Tieren Brust und Rücken entsprechen.
»Außer den Augen«, fährt Aristoteles fort, »haben die Insekten
kein deutliches Sinnesorgan. Manche besitzen einen Stachel, der sich
entweder innerhalb des Körpers befindet, wie bei den Bienen und
Wespen, oder außerhalb, wie beim Skorpion333. Letzterer ist allein
unter allen Insekten lang geschwänzt; ferner besitzt er Scheren.
Einige Insekten haben über den Augen Fühler, z. B. die Schmetterlinge
und die Käfer. Im Innern findet sich ein Darm, der in
der Regel bis zum After gerade verläuft, mitunter aber auch gewunden
ist.«

Bei den Insekten fesseln Aristoteles besonders der Bau und
die Lebensweise der Honigbiene. Er erwähnt, daß sie das Bienenbrot
an den Schenkeln einträgt und den Honig in ihre Zellen speit.
Er erzählt von dem Bau der Waben, den Maden und Puppen und
kennt die Herkunft, sowie die Rolle, die das sogenannte Vorwachs
besitzt, so daß wir vor Swammerdam, welcher durch die Anwendung
des Mikroskops und durch die Befolgung der Grundsätze
der neueren Naturforschung zu einem weit tieferen Einblick befähigt
war, kaum eine gleich gute Schilderung dieses wichtigen
Insektes antreffen.

Die vierte Gruppe, ausgezeichnet durch harte Schalen, die
einen weichen ungegliederten Körper umschließen, bilden die
Schnecken und die Muscheln, die von Aristoteles als Schaltiere
zusammengefaßt werden. Der fünften und letzten Gruppe, den
Seewalzen, Seesternen und Schwämmen, wird eine vermittelnde
Stellung zwischen dem Tier- und Pflanzenreiche zugewiesen.

Viele Betrachtungen, die Aristoteles in seinen zoologischen
Schriften anstellt, lassen erkennen, daß er, wenn auch vom teleologischen
Standpunkt, doch schon von dem Gedanken geleitet
wird, den die neuere Biologie als Erhaltungsmäßigkeit bezeichnet.
Das Wort soll ausdrücken, daß Lebensweise, Aufenthaltsort und
Einrichtung eines Tieres einander entsprechen. Nicht minder stehen
aber die einzelnen Organe zueinander und zum Gesamtbau in einem
gewissen Verhältnis, das Cuvier, der größte Zoologe der Neuzeit,
als die Korrelation der Organe bezeichnet hat. In welchem Maße
Cuvier und die neuere Biologie hierin mit Aristoteles übereinstimmen,
lassen z. B. dessen Betrachtungen über die Zähne erkennen.
Sie lauten334: »Die Zähne haben die Tiere im allgemeinen zur Zerkleinerung
der Nahrung, dann aber auch als Waffen zu Angriff
und Abwehr. Von denen, die sie zu Schutz und Trutz besitzen,
haben einige Hauer wie der Eber, andere scharf ineinander greifende
Zähne. Die Stärke dieser Tiere beruht auf ihren Zähnen. Diese
müssen also scharf sein und zweckmäßig ineinander greifen, damit
sie sich nicht durch gegenseitige Reibung abstumpfen. Ferner
haben die spitzzähnigen ein weit geschlitztes Maul. Da nämlich
ihre Wehr im Beißen besteht, haben sie ein weites Maul nötig,
denn sie werden mit um so mehr Zähnen und um so stärker beißen,
je weiter das Maul geschlitzt ist335.«

Auch über die Ernährung der Tiere wie über diejenige der
Pflanzen hatte sich Aristoteles schon Vorstellungen gebildet,
die viel Zutreffendes enthalten. Sämtliche Bestandteile des
Körpers läßt er durch die Umwandlung der aufgenommenen
Nahrungsmittel entstehen336. Für einzelne Substanzen wie das Fett,
die Galle usw. gebe es wahrscheinlich auch bestimmte Nährstoffe.
Diese sollen aus dem Blute durch die Wandungen der Adern
hindurchsickern und auf diese Weise an den Ort gelangen, wo sie
abgeschieden werden. Das Fett entstehe aus mehliger und süßer
Nahrung, die sich leicht in Fett umwandele. Als die wichtigste
Ausscheidung des Blutes betrachtet Aristoteles den Samen. Er
enthalte neben Wasser und Erde vor allem den warmen, lebenerregenden
Luftgeist, das Pneuma (s. S. 102). Wie sich die Erde
in ein Mineral verwandeln könne, so verwandele die im Samen enthaltene
Erde sich in einen Menschen. Tiere mit starken Knochen
läßt Aristoteles aus einem besonders erdhaltigen Samen hervorgehen.
Seele und Körper der Lebewesen bilden nach ihm eine
Einheit, allerdings nur in dem Sinne, daß der Körper das Organ
der Seele ist337. Dafür spreche auch, daß manche Tiere, die man
zerschneide, in jedem ihrer Teile weiterleben.



Aristoteles über die Pflanzen.

In seinem Bestreben, das gesamte Wissen seiner Zeit vom
Standpunkte des Philosophen zu sammeln, zu prüfen und systematisch
zu gliedern, konnte Aristoteles auch an der Pflanzenwelt nicht
achtlos vorübergehen. Leider ist indessen seine diesem Gegenstande
gewidmete »Theorie der Pflanzen« verloren gegangen. Was
wir an Ansichten des Aristoteles über die Natur der Pflanzen
kennen, sind vereinzelte, aber immerhin zahlreiche Äußerungen des
Philosophen, die sich in seinen übrigen Werken zerstreut finden338.
Von besonderem Interesse ist, was Aristoteles über die Verwandtschaft
der Tiere mit den Pflanzen sagt339. Die Natur geht
allmählich vom Unbeseelten zum Beseelten über. Auf die unbeseelten
Dinge läßt sie zunächst die Pflanzen folgen. Unter diesen unterscheide
sich die eine von der anderen darin, daß sie teils mehr,
teils weniger Anteil am Leben zeige. Vergleiche man die Pflanzen
mit den leblosen Dingen, so seien erstere wie beseelt, dagegen erscheine
die Pflanze im Vergleich zum Tiere wie unbeseelt. Und
doch sei der Übergang zwischen Pflanze und Tier ununterbrochen.
Denn bei einigen Wesen des Meeres könne man zweifeln, ob sie
Tiere oder Pflanzen seien. Auch über die Teilbarkeit der Pflanzen
und der Tiere stellt Aristoteles Betrachtungen an340. »Nimmt
man von einer Zahl«, sagt er, »eine Zahl weg, so bleibt eine
andere Zahl. Die Pflanzen dagegen und viele Tiere bleiben bestehen,
wenn man sie teilt.« Die niederen Tiere und die Pflanzen
stimmen, wie Aristoteles richtig hervorhebt, eben darin überein,
daß ihnen die Einheit der Organisation fehlt. Infolgedessen
können abgetrennte Teile des Organismus fortleben und sich zu
selbständigen Wesen entwickeln341. Auch darin seien sie einander
ähnlich, daß bei beiden der Hauptzweck die Fortpflanzung
sei und alle Einrichtungen sich auf diesen Zweck zurückführen
ließen.

Auch über die Ernährung der Pflanzen hat Aristoteles
nachgedacht. Die Wurzeln nennt er ein Analogon des Mundes, da
beide die Nahrung einnehmen342. Die Erde enthalte eine für die
Pflanze zubereitete Nahrung und diene ihr sozusagen als Bauch,
während die Tiere gleichsam die Erde als Inhalt des Darms in sich
trügen, aus dem sie, wie die Pflanzen mit den Wurzeln, mit etwas
Ähnlichem die Nahrung aufnehmen müßten343. Wem fällt bei dieser
originellen, im Grunde aber richtigen Auffassung des Philosophen
nicht die so treffende Benennung der Darmzotten als innere
Wurzeln des Tieres ein? Ein ähnliches Verhältnis, wie für die
Ernährung von Tier und Pflanze, nimmt Aristoteles für die
Entwicklung an. Er sagt nämlich: »Wie sich die Gewächse
des Bodens bedienen, so bedienen sich die Embryonen des
Uterus«344.

Was die Entstehung anbetrifft, so wird auch für die Pflanzen
angenommen, daß sie entweder aus Samen oder von selbst entständen.
Letzteres geschehe, wenn die Erde oder Pflanzenteile
faulten. Was endlich die Sexualität anlangt, so meint Aristoteles,
bei den Pflanzen sei das Männliche und das Weibliche nicht getrennt;
sie zeugten daher aus sich selbst. Das Gleiche finde gewissermaßen
bei den Tieren statt. Denn wenn sie zeugen wollten,
so werde sozusagen ein Tier aus zweien. Die Tiere seien somit
gleichsam Pflanzen, in denen das Männliche und das Weibliche
voneinander geschieden sei. Aus den zerstreuten Bemerkungen des
Aristoteles erkennen wir somit, daß das Nachdenken über
botanische Dinge rege geworden war und manche wertvolle Beobachtung
und Verallgemeinerung vorlag. Der erste, dem wir ein
zusammenhängendes Werk über die Pflanzen verdanken, ist denn
auch ein Schüler des großen Philosophen, Theophrast. Dieser
nimmt der Botanik gegenüber eine ähnliche Bedeutung ein, wie
sie Aristoteles für die Zoologie besitzt.

Theophrast begründet die Botanik.

Über das Leben des Theophrast sind wir besonders durch
Diogenes Laertios und durch Plutarch unterrichtet. Doch
sind seine Lebensumstände wenig bekannt und durch Sagen und
Übertreibungen verdunkelt. Theophrast wurde 371 v. Chr. zu
Eresos auf der Insel Lesbos geboren. Er widmete sich der Philosophie.
Und zwar schloß er sich zuerst an die Atomisten (Leukipp),
dann an Platon und schließlich an Aristoteles an. Theophrast
nannte man ihn seiner Beredsamkeit wegen345.

Nach dem Tode des Aristoteles, dessen Lieblingsschüler und
langjähriger Freund er war, übernahm Theophrast die Führung
der von Aristoteles in Athen gegründeten Philosophenschule, die
er zur höchsten Blüte brachte. Theophrast genoß in Athen das
größte Ansehen. Sein Ruhm drang auch ins Ausland, so daß
Ptolemäos der Lagide ihn nach Alexandrien zu ziehen suchte.
Wie sehr man Theophrast in seinem Vaterlande schätzte, geht
auch aus folgender Erzählung hervor. Theophrast wurde des
Mangels an Religion beschuldigt. Man gab indessen dieser Klage
nicht nur keine Folge, sondern es fehlte nicht viel, daß der Kläger
selbst in den Anklagezustand gesetzt wurde346.

War Theophrast auch nicht an schöpferischer Kraft mit
Aristoteles zu vergleichen, so überragte er ihn durch den Umfang
seiner naturwissenschaftlichen Einzelkenntnisse. Auf die Beobachtung
zahlreicher Einzelfälle, wodurch man allein zur Bildung
richtiger Begriffe gelangen könne, legte er den größten Wert. Wo
Theophrast nur fremde Beobachtungen zu Gebote stehen, verhält
er sich durchaus kritisch und macht aus etwaigem Zweifel
kein Hehl. Sein Fleiß war unermüdlich und begleitete ihn bis
ins höchste Alter. Sterbend klagte er noch im Hinblick auf das
Aufhören seiner wissenschaftlichen Tätigkeit über die Kürze des
menschlichen Lebens347. Das Altertum pries auch seine Umgangsformen.
Cicero läßt ihn sagen, die rauhe Tugend allein mache
keineswegs die Glückseligkeit aus. Er galt ferner als einer der
bedeutendsten Redner, der vortrefflich und wohlberechnet seine
Worte mit seinen Gebärden und seinem Mienenspiel in Einklang
zu bringen wußte.



Von einem ganz ungewöhnlichen Fleiße legt auch die Zahl
seiner Schriften Zeugnis ab348. Leider sind die wichtigsten verloren
gegangen. Sie erstreckten sich auf Mathematik, Astronomie, Botanik,
Mineralogie und alle Teile des von Aristoteles gegründeten
philosophischen Systems. Theophrast starb 286 v. Chr. Er ist
also 85 Jahre alt geworden. Seiner Schule soll er einen Pflanzengarten
und eine Halle, in welcher der Unterricht stattfinden sollte,
vermacht haben349.

Außer dem botanischen Hauptwerk, dessen neun Bücher vollständig
auf uns gekommen sind, und mit dessen Inhalt wir uns
im nachfolgenden in der Hauptsache bekannt machen wollen, verfaßte
Theophrast noch eine Schrift »Von den Ursachen der
Pflanzen«. Sie ist leider nur unvollständig vorhanden. Die Schrift
von den Ursachen der Pflanzen (περὶ φυτῶν αἰτίαι) verhielt sich
zur Geschichte der Pflanzen ähnlich wie die mehr philosophischen
zu den beschreibenden Büchern, die Aristoteles über die Tierkunde
verfaßt hatte350.

Vor Aristoteles hatte man sich den Gewächsen, soweit sie
nicht dem unmittelbaren Unterhalt von Mensch und Tier dienten,
vorzugsweise aus medizinischem Interesse zugewandt. Das Sammeln
der Pflanzen und ihre Verarbeitung zu heilkräftigen Säften wurde
berufsmäßig von den schon erwähnten Rhizotomen (Wurzelschneidern)
betrieben. Es waren dies die Vorläufer unserer heutigen
Pharmazeuten. Jetzt wandte sich das wissenschaftliche Interesse
neben der Tierwelt auch dem Pflanzenreiche zu. Wenn wir von
der verloren gegangenen Schrift des Aristoteles über die Theorie
der Pflanzen absehen, lieferte Theophrast die erste, eingehende
Bearbeitung der den Griechen bekannten Gewächse unter Berücksichtigung
ihrer Lebensbedingungen, sowie der allgemeinen Morphologie.
Die Schrift, auf die wir jetzt näher eingehen wollen, führt
den Titel: Naturgeschichte der Gewächse351.

Was beim Lesen dieses Buches zunächst auffällt, ist das Fehlen
genauer Beschreibungen, die erst später in immer höherem Grade
als das nächstliegende Ziel der botanischen Wissenschaft erkannt
wurden. Oft fehlt eine Beschreibung der zur Besprechung gelangenden
Pflanze ganz, da Theophrast sie als den Lesern hinreichend
bekannt voraussetzt. In anderen Fällen beschränkt er
sich darauf, augenfällige Eigentümlichkeiten hervorzuheben, so daß
es später oft schwer, ja manchmal unmöglich gewesen ist, selbst
nachdem man die Flora Griechenlands genauer kennen gelernt hatte,
die Identität der einzelnen Pflanzen festzustellen. Als gegen den
Ausgang des Mittelalters die Botanik eine Weiterentwicklung erfuhr,
war man zunächst in der Vorstellung befangen, alle Pflanzen, über
welche die Alten, insbesondere der später zu erwähnende Dioskurides
geschrieben, seien auch im westlichen Europa zu finden.
Erst nachdem man sich lange in dieser Richtung abgemüht und
nur in wenigen Fällen etwas erreicht hatte, weil man der geographischen
Verbreitung der Gewächse noch nicht die gebührende
Beachtung schenkte, ging man zur möglichst genauen Beschreibung
der Pflanzen über. So entstanden die Kräuterbücher der ersten
neueren Botaniker. Die Schwierigkeit, die von den Alten beschriebenen
Pflanzen zu identifizieren, wurde noch durch den Umstand
vergrößert, daß sich die Flora der in Betracht kommenden
Länder im Laufe der Jahrtausende durch Wanderungen, durch
klimatische Änderungen und ganz besonders durch die Einwirkung
des Menschen geändert hatte352.

Das den Griechen zur Zeit des Theophrast floristisch
bekannt gewordene Gebiet war ein sehr beträchtliches. War man
doch durch die Züge Alexanders des Großen auch mit Persien,
Baktrien und Indien bekannt geworden, während man schon vorher
über die in Vorderasien und Ägypten vorkommenden Pflanzen vieles
erfahren hatte. Allerdings lernten die Griechen auf ihren Eroberungszügen
die Naturkörper zunächst mehr im Vorübergehen
kennen und achteten fast nur auf das, was auf den fremden
Märkten ihr Erstaunen hervorrief353.

Ein neues Licht haben die Untersuchungen Bretzls auf die
botanischen Ergebnisse des Alexanderzuges geworfen354. Das griechische
Heer wurde von Gelehrten begleitet. Ihre Aufzeichnungen
bildeten einen Teil dessen, was man heute das »Generalstabswerk«
über den indischen Feldzug nennen würde. Dieses Werk ist leider
verloren, doch sind Auszüge in Theophrasts Geschichte der
Pflanzen355 übergegangen. Von den fremden Vegetationsbildern,
welche Theophrast genauer schildert und mit der Vegetation der
Länder des östlichen Mittelmeeres vergleicht, ist vor allem die
Mangroveformation des persischen Golfes zu nennen. Theophrast
gibt eine genaue Beschreibung der eigenartigen Pflanzen jener
Formation. Er schildert die Lebensweise der Mangrovegewächse,
die auf Stelzenwurzeln weit über das Meeresufer hinauswachsen, so
richtig, daß neuere Reisende, wie Schweinfurth, seine Angaben
nur bestätigen konnten. Einen »Glanzpunkt« nennt Bretzl die
Beschreibung, welche Theophrast vom indischen Feigenbaum gegeben,
der mit seinen, von den Ästen her in die Erde eindringenden,
Stützwurzeln einem Walde gleicht. Daß es sich bei den Stützen,
welche die fast horizontal sich ausbreitenden Äste in den Boden
hinabsenden, um eigentliche Wurzeln handelt, erkannte schon Theophrast,
wie er auch das Bambusrohr als eine Schilfart erkennt
und das vom Rande her einreißende Blatt der Banane sehr zutreffend
mit den Schwungfedern eines Vogels vergleicht.

Wahrscheinlich sind die Griechen auch mit der Baumwolle erst
nach den Zügen Alexanders genauer bekannt geworden, während
in Ägypten die Baumwollweberei schon früh anzutreffen war. Durch
die Beobachtungen, die man auf dem Alexanderzuge anstellte,
wurden die Griechen auch mit der Tatsache vertraut, daß gewisse
Pflanzen Bewegungen ausführen, wie man sie bisher nur bei den
Tieren kannte. Es handelt sich um die periodischen Bewegungen
der Blattfiedern von Tamarindus indica. Diese Bewegungen werden
in ihren einzelnen Stadien so genau beschrieben, daß sie bis zum
Beginn der neueren physiologischen Untersuchungen über diesen
Gegenstand die beste Schilderung sind, die wir über den Pflanzenschlaf
besitzen. Die betreffende Stelle lautet bei Theophrast356:
»Der Baum besitzt zahlreiche Fiederblättchen. Sie legen sich
während der Nacht leise zusammen. Bei Sonnenaufgang öffnen
sie sich, und um Mittag entfaltet sich der Baum völlig. Am Nachmittage
ziehen sich die Blättchen allmählich wieder zusammen und
in der Nacht schließt sich die Pflanze wieder. Man sagt dort zu
Lande, sie schlafe.«

Dadurch, daß die Griechen die Pflanzenwelt vom Mittelmeerbecken
bis in die tropischen Gebiete Asiens kennen lernten, wurden
sie nicht nur mit gewissen Grundtatsachen der Pflanzengeographie,
sondern auch schon mit einigen wichtigen, pflanzengeographischen
Gesetzen bekannt, so daß es nicht ganz zutreffend ist, die Anfänge
dieser Wissenschaft auf A. v. Humboldt zurückzuführen. Die Erscheinung,
daß die Flora ihren Charakter mit der Erhebung des
Bodens über das Meer ändert, hatten die Griechen schon in ihrer
Heimat beobachtet. Sie hatten dort bemerkt, daß sich an die Mittelmeerflora
mit ihren immergrünen Gewächsen zunächst eine Laubwaldregion,
darüber Nadelholzwälder und noch höher hinauf eine
Region anschloß, die wir heute als alpin bezeichnen würden.
Die gleiche Erscheinung nahmen sie noch deutlicher wahr, als sie
an den Fuß der Berge gelangten, die Indien vom Rumpf des
asiatischen Kontinentes trennen. Dort herrschte noch die tropische
Flora mit ihren Palmen und Bananen in reicher Fülle. Unmittelbar
darüber erblickten die Griechen Pflanzen, die sie an diejenigen
der Mittelmeerländer erinnerten. Dann folgten wieder Laubhölzer,
Nadelhölzer und alpine Pflanzen. Einen ähnlichen Wechsel der
Flora nahmen sie wahr, als sie die Pflanzen nördlicher Landstriche
mit denen südlicher verglichen. Dieser Vergleich drängte sich
ihnen nicht nur in Europa, sondern auch in Asien auf. Auch hier
fanden sie in den nördlicher gelegenen Teilen die mächtigen dunklen
Nadelholzwaldungen wieder, die sie als charakteristisch für das
mittlere Europa betrachtet hatten.

In Theophrasts »Geschichte der Pflanzen« überwiegt das
praktische Interesse häufig das wissenschaftliche. Die Beschreibung
gewisser technischer Verrichtungen, wie der Gewinnung von
Holzkohle, Pech, Harz und Spezereien, ferner der Verwendung
der Holzarten, insbesondere aber der Wirkung von Pflanzen auf
den menschlichen Körper, nehmen dementsprechend einen breiten
Raum ein357. Aber auch von der geographischen Verbreitung, den
Krankheiten, der Lebensdauer, dem Einfluß des Klimas, sowie
der Ernährung der Pflanzen ist die Rede. Daß dabei zu einer
Zeit, in der man kaum beobachten, geschweige denn mit Pflanzen
experimentieren gelernt hatte, manche irrtümliche Ansicht ausgesprochen
wird, ist leicht begreiflich. So führt Theophrast
die Erscheinung, daß die Bäume, wenn sie dicht gedrängt stehen,
keinen kräftigen Wuchs aufweisen, sondern dünn und lang werden,
nicht auf den Einfluß des Lichtes, sondern auf Mangel an Nahrung
zurück. An Krankheiten der Pflanzen erwähnt er den Wurmstich,
den Rost des Getreides und den Honigtau. Letzteren leitet er
aus einem zu großen Feuchtigkeitsgehalt der Pflanzen ab, während
es sich in der Tat um Ausscheidungen von Blattläusen handelt.
Als eine Wirkung des Klimas betrachtet Theophrast die Erscheinung,
daß in heißen Ländern der jährliche Laubfall bei
Pflanzen unterbleibt, die in den Mittelmeerländern ihr Laub im
Winter verlieren. Dies sei z. B. bei dem Feigenbaum und dem
Weinstock der Fall358.

Als Ernährungsorgane werden nicht nur die Wurzeln, sondern
auch die Blätter betrachtet. Die Ernährung soll auf beiden
Flächen durch Einsaugung vor sich gehen. Das Wachstum der
Blätter und das Ansetzen der Früchte stehen, wie Theophrast
sehr richtig bemerkt, in solchem Verhältnis, daß, wenn der eine
Vorgang stattfindet, der andere zurückgehalten wird359. Auch die
Möglichkeit, daß sich die eine Pflanzenart in eine andere umwandele,
ein häufig wiederkehrender Irrtum, wird bei Theophrast
erörtert. So sagt er: »Die wilde Minze soll sich in Gartenminze
umändern, auch soll sich der Weizen in Lolch verwandeln.« Von
der Sexualität der Pflanzen vermochte er sich ebensowenig wie das
übrige Altertum eine klare Vorstellung zu machen. Doch erwähnt
er, daß man bei den Dattelpalmen das Ansetzen von Früchten
dadurch fördere, daß man die stauberzeugenden Zweige über die
fruchttragenden hänge:

»Manche Bäume«, sagt er, »werfen ihre Früchte vor der Reife
ab, wogegen man auch Anstalten trifft. Bei den Datteln besteht
das Hilfsmittel darin, daß man die männliche Blüte der weiblichen
nähert, denn jene macht, daß die Früchte dauern und reif werden.
Es geschieht dies aber auf folgende Weise: Blüht die männliche
Pflanze, so schneidet man die Blütenscheide ab und schüttelt sie
mit dem Staube auf die weibliche Frucht. Wird diese so behandelt,
so dauert sie aus und fällt nicht ab.« Anknüpfend an diese und
ähnliche Beobachtungen der Alten begründete in der neueren Zeit
Camerarius die Lehre von der Sexualität der Pflanzen.



Ein Verdienst erwarb sich Theophrast auch durch die
begriffliche Bestimmung, sowie die Morphologie der wichtigsten
Pflanzenorgane. Z. B. begegnet uns bei ihm der Begriff des gefiederten
Blattes, das man bis dahin für einen Zweig gehalten
hatte. Dagegen gelang es ihm nicht, eine naturgemäße Einteilung
des Pflanzenreichs zu schaffen und damit das zu leisten, was Aristoteles
für die Zoologie getan. Theophrast unterscheidet Bäume,
Sträucher, Stauden und Kräuter und spricht innerhalb dieser vier
Gruppen wieder von zahmen und wilden Pflanzen. So überschreibt
er z. B. ein Kapitel: »Von den wilden Bäumen«, während er ein
anderes mit den Worten beginnt: »Jetzt soll von den Gewächsen
der Flüsse, Sümpfe und Teiche die Rede sein.« Immerhin werden
bei seiner Einteilung der Kräuter mitunter natürliche Gruppen
angedeutet. Endlich verdanken wir dem Theophrast auch eine
Reihe wertvoller Mitteilungen über den Bau und die Entwicklung
der Pflanzen. Sie erscheinen ihm als lebende Wesen, welche als
Voraussetzungen des Lebens Wärme und Feuchtigkeit in sich
bergen. Daher ist er auch bemüht, eine Ähnlichkeit im Bau der
Pflanzen und der Tiere nachzuweisen. Als innere Teile der Pflanzen
unterscheidet er Rinde, Holz und Mark. Diese Teile seien aus
Fasern, Adern, Fleisch und Saft gebildet. Das Fleisch entspricht
dem, was wir heute als Parenchym oder Grundgewebe bezeichnen.
Die Fasern sind dagegen die Gefäßbündel. Theophrast bemerkt
sogar, daß sie mitunter regelmäßig angeordnet, bei anderen
Pflanzen, wie den Gräsern und Palmen, dagegen unregelmäßig im
Fleisch (Grundgewebe) zerstreut seien.

Auch über die Entwicklung der Pflanzen finden sich bei
Theophrast einige Beobachtungen. Er weist darauf hin, daß
der Keim sowohl Wurzel als Stamm enthält360, und daß die Wurzel
zuerst aus dem Samen hervorbricht. Darauf entwickle sich der
Stamm, dessen erste Blätter durch einfachere Gestalt von den
späteren abwichen. Treffend wird ferner bemerkt, daß das Winklige
und die Gliederung mit dem Fortschreiten der Entwicklung zunehmen361.
Daß uns die Botanik bei Theophrast sofort als eine
ziemlich entwickelte Wissenschaft entgegentritt, darf uns nicht
in Erstaunen setzen, denn ohne Zweifel konnte Theophrast
auf Vorgänger fußen, die er zum Teil auch erwähnt362. Neben
Theophrast wären zwar noch einige Mitglieder der peripatetischen
Schule zu nennen, die sich mit Botanik beschäftigt haben. Da
sich aber nicht viel mehr als ihre Namen und die Titel ihrer
Schriften erhielten, wollen wir uns mit dem weiteren Schicksal
der botanischen Wissenschaft erst wieder befassen, wenn sie uns
bei den Römern von neuem begegnen wird.

Wie für die Tiere so sahen die Griechen auch für die Pflanzen,
als eine besondere Art der Vermehrung, die Urzeugung an. Man
nahm sie nicht nur für kleinere Pflanzen, sondern mitunter selbst
für Bäume in Anspruch. Theophrast war dieser Ansicht gegenüber
indes schon skeptisch. Er suchte angebliche Fälle von Urzeugung
auf die Verbreitung der Samen durch Regengüsse, Vögel,
Überschwemmungen oder durch den Wind zurückzuführen. Auch
darauf weist er hin, daß manche Samen ihrer geringen Größe
wegen leicht übersehen werden. Die Fortpflanzung durch Samen
erklärt er für die gewöhnliche. Der Pflanzensamen sei dem tierischen
Ei zu vergleichen. Beide enthielten die erste Nahrung des Keimes
in sich. Daß aber Urzeugung insbesondere bei kleineren Pflanzen
vorkomme, stellt er nicht in Abrede. Er nimmt vielmehr an, daß
Pflanzen sowohl wie Tiere bei der Zersetzung von Stoffen unter
dem Einfluß von Feuchtigkeit und Wärme entstehen können.

Theophrast als der Begründer der Mineralogie.

Auch die dritte der beschreibenden Naturwissenschaften, die
Mineralogie, fand ihre erste Bearbeitung in demselben Zeitalter,
in welchem die Zoologie und die Botanik ins Leben gerufen
wurden. Dies geschah gleichfalls durch Theophrast, und zwar
in seinem Werke »Über die Steine«363. Jedoch handelt es sich
hier in noch höherem Grade wie in der Botanik um eine Zusammenstellung
von chemischen und mineralogischen Einzelkenntnissen,
in deren Besitz man durch die Ausübung hüttenmännischer
Prozesse gelangt war. Mit dem Eisen war man schon in der
mykenischen Zeit bekannt. Obgleich Griechenland reich an Eisenerz
war, benutzte man das Metall anfangs nur zu Schmuckgegenständen
(z. B. zu Ringen). Nachdem man es härten gelernt hatte, diente
es auch zur Herstellung von Waffen. Bei Homer ist meist von
Bronze die Rede, doch wird das Eisen auch öfters erwähnt364.
Auch das Silbererz des Laurions wurde seit recht frühen Zeiten
abgebaut. Die dortigen Bergwerke besaßen ausgedehnte Schächte
und Stollen mit Holzzimmerung. Ihre reichen Erträgnisse ermöglichten
es Athen, zur Abwehr der Perser, Rüstungen von einem
Umfange zu betreiben, wie sie sich ein solch kleiner Staat sonst
schwerlich hätte auferlegen können. Es handelte sich am Laurion
um silberhaltige Bleierze, aus denen man zunächst, wie es noch
heute geschieht, durch Rösten und darauffolgendes Niederschmelzen
das rohe Blei gewann. Ein der Treibarbeit entsprechendes Verfahren
lieferte dann, infolge der Oxydation des Bleies zu Glätte,
das Silber365.

Theophrast hebt bei der Besprechung der Mineralien hervor,
daß sie sich besonders in der Farbe und im Gewichte unterscheiden.
Zu den Mineralien rechnet er auch die Korallen, die im
Meere entständen. Ferner erwähnt er ein Mineral, das wie der
Bernstein Holz, indessen auch Erz und Eisen anziehe. Theophrast
nennt es Lynkurion. Es ist nicht aufgeklärt, welchen
Stoff er damit gemeint hat. Manchen Mineralien wurden auch
heilkräftige Wirkungen zugeschrieben. So wurde der Rauch von
Gagat, einer sehr bituminösen Braunkohle, eingeatmet, um epileptische
Anfälle zu bekämpfen. Malachitpulver diente als Mittel
gegen gewisse Erkrankungen der Augen usw.366.

Als dasjenige Volk, das als erstes in den Mittelmeerländern
Bergbau betrieben haben soll, werden seit alters die Phönizier
bezeichnet. Sie waren es, die in dem an Erzen reichsten Lande
des alten Europas, in Spanien, den Metallreichtum durch Betriebe
größeren Umfangs aufschlossen. In der griechischen Literatur ist
von Bergwerken zuerst bei Herodot die Rede. Bei Homer
findet sich jedenfalls noch keine Andeutung367.

Genauere Kenntnis über den Bergbau im Altertum hat man
erhalten, seitdem man den Betrieb verlassener alter Bergwerke in
Spanien und am Laurion wieder aufnahm. Es geschah dies um
die Mitte des 19. Jahrhunderts. Am Laurion hat man zahlreiche
Tagebaue und Stollen, sowie an 2000 Schächte wieder aufgedeckt.
Man fand auch die Geräte, welche die Alten beim Bergbau benutzten,
z. B. Grubenlampen, eiserne Hämmer, Meißel, Brechstangen
usw. Die Schächte gehen bis über hundert Meter in die
Tiefe. Ein weiteres Eindringen wird die Ansammlung von Grubenwasser
verhindert haben. Auch in Ton geformte Nachbildungen,
die sich auf den Betrieb beziehen, hat man ausgegraben. Diese
archäologischen Funde ergänzen die erhaltene Literatur in solchem
Maße, daß wir uns von dem bis in das 7. vorchristliche Jahrhundert
zurückreichenden Bergbau und Hüttenbetrieb der Athener
ein zutreffendes und deutliches Bild machen können368.

Einfluß und Dauer des aristotelischen Lehrgebäudes.

Wir haben uns in diesem Abschnitt insbesondere ein Bild
von den Leistungen des Aristoteles und desjenigen, der vor
allem auf dem Gebiete der Naturwissenschaften in seine Fußtapfen
trat, des Theophrast, gemacht. Bevor wir uns dem alexandrinischen
Zeitalter zuwenden, sei noch ein Wort über die Bedeutung
des Aristoteles gesagt. Sein Einfluß hat sich auf 2000 Jahre
erstreckt, und jedes Zeitalter hat, wenn auch in sehr verschiedener
Weise, zu ihm, wie zu der griechischen Philosophie und Naturwissenschaft
überhaupt, Stellung nehmen müssen. Die Schätzung,
welche sie gefunden haben, ist eine recht wechselnde gewesen, je
nach dem Standpunkt, den die Beurteiler einnahmen. Während
des größten Teiles des Mittelalters galt Aristoteles als unanfechtbare
Autorität. Noch Dante erkennt ihn voll an und nennt
ihn il maestro di color che sanno369. Der Ansturm, der sich zu
Beginn der neueren Zeit gegen Aristoteles erhob, betraf
weniger ihn selbst als seine mittelalterlichen Anhänger und Ausleger,
die manchen eigenen Irrtum durch seine Autorität zu decken
suchten.

Ein scharfer Gegensatz zu Aristoteles entstand erst mit
dem immer konsequenter werdenden Bemühen, die Natur aus
mechanischen Prinzipien zu erklären, unter Beseitigung des Zweckbegriffs,
der in der aristotelischen Philosophie dasjenige ist, um
das sich alles dreht. Aufs Schärfste verurteilt wurde demgemäß
Aristoteles im Jahrhundert der Aufklärung, der Zeit der französischen
Materialisten und des l'homme machine. Es gehörte damals
zum guten Ton, von den nutzlosen Hirngespinsten des
Aristoteles zu reden, ohne seine Schriften gelesen zu haben.
Eine Ausnahme bildete damals Cuvier, der ihm für seine Leistungen
auf zoologischem Gebiete geradezu Bewunderung zollte. Mit der
Überwindung des reinen Materialismus durch das erneute Emporblühen
der Philosophie stellte sich ein Rückschlag ein. Es war vor
allem Hegel370, der den großen Stagiriten wieder anerkannte:
»Aristoteles ist,« sagt Hegel, »in die ganze Masse des realen
Universums eingedrungen und hat ihre Zerstreuung dem Begriffe
untergeordnet.« Ziehen wir von diesem Ausspruch Hegels soviel
ab, daß wir für die Tat das Wollen setzen, so ist die Bedeutung
des Aristoteles richtig erfaßt. In ihm begegnet uns ein Mensch,
der sich die Erklärung des Weltganzen und der Natur im einzelnen
zum Ziele machte und diese Aufgabe in umfassender Weise
zu lösen suchte. Ihn dabei an dem Maßstabe des modernen
Naturforschers zu messen, wie es in England371 geschehen, ist nicht
gerecht.

Durch Aristoteles wurde zum ersten Male ein Lehrgebäude
errichtet, das die Ergebnisse der Beobachtung und der Erfahrung,
zwar unter allzu starker Hervorhebung bloßer Denkbegriffe, indes
unter Vermeidung religiöser, mystischer und nationaler Vorurteile,
umfaßt. In diesem allgemein wissenschaftlichen Grundzug
liegt die Bedeutung und die treibende Kraft seiner Lehre. Das
war es, was Aristoteles die Wirkung für alle Zeiten und auf
alle Völker sicherte.

Ganz abgesehen von dieser allgemeinen Bedeutung des Aristoteles
wird man zugeben müssen, daß in seinen Werken eine
Menge von Einzelkenntnissen zusammengestellt und gesichtet sind.
Mit Recht nennen daher die Herausgeber372 der Tierkunde des
Aristoteles dieses bedeutendste naturwissenschaftliche Werk des
Altertums eine »Biologie der gesamten Tierwelt, gegründet auf
eine große Menge von Einzelkenntnissen, belebt durch den großartigen
Gedanken, alles tierische Leben als einen Teil des Weltalls
in allen seinen unendlichen Abwandlungen zu einem einheitlichen
Gemälde zusammenzufassen, und erfüllt von der Weltanschauung,
für die Gesetze des natürlichen Geschehens einen vernünftigen
Endzweck vorauszusetzen.«

Auch für die Entstehung der Geschichte der Wissenschaften
als einer besonderen Disziplin ist Aristoteles grundlegend gewesen.
Er war es, der z. B. Eudemos zur Abfassung seiner
Geschichte der Mathematik anregte (s. S. 81) und andere seiner
Schüler veranlaßte, dasselbe für die Heilkunde und die Physik
zu unternehmen.



4. Das alexandrinische Zeitalter.

Wir haben uns in den ersten Abschnitten diejenige Periode
in ihren Grundzügen vergegenwärtigt, in der die Keime der Naturwissenschaften
entstanden, eine Periode, die in der zusammenfassenden,
systematisierenden Tätigkeit des Aristoteles ihren
Höhepunkt erreichte. Frühzeitig traten uns geistige Regungen in
den ionischen Kolonien entgegen, wo die Berührung des Griechentums
mit der älteren, orientalischen Kultur besonders innig war.
Zu Hauptsitzen der Wissenschaft wurden darauf Athen und die
blühenden Städte Unteritaliens, dort durch Aristoteles und seine
Schule, hier durch die Pythagoreer.

Wie Alexander durch gewaltige Machtentfaltung die Welt,
so hatte Aristoteles das gesamte Wissen seiner Zeit zu umspannen
gesucht. Zu einer dauernden Beherrschung der übrigen
Völker waren die Griechen indessen nicht imstande. Mit dem
Tode des großen Eroberers zerfiel auch sein Reich. Anders gestalteten
sich die Dinge auf dem Gebiete der Wissenschaft. Hier
kann wohl von einer das Altertum überdauernden Herrschaft
der Griechen die Rede sein. Sie wurden die Lehrer der alten
Völker, während Rom die Rolle der Weltbeherrscherin zufiel.

Bei den Griechen hatte die persönliche Eigenart eine bisher
unerreichte Bedeutung erlangt, doch war die Schaffenskraft dieses
Volkes nicht mehr die frühere, nachdem es seine politische Selbständigkeit
verloren hatte. Zwar machte sich diese Schwächung
mehr auf dem Gebiete der Kunst, vor allem auf dem der Dichtkunst,
und weniger auf dem Gebiete der Wissenschaften bemerkbar.
Doch zeigte sich hier eine andere, eigenartige Erscheinung.
Während des nationalen und wirtschaftlichen Niederganges, der
im Mutterlande selbst, schon im dritten Jahrhundert, eintrat,
wurde nämlich das gelehrte Griechentum kosmopolitisch. Der
Hauptsitz griechischer Weisheit wurde gleichzeitig von Athen nach
Alexandrien verlegt, das durch seine günstige Lage, seinen Reichtum,
sowie durch das Interesse, das die ägyptischen Herrscher
bekundeten, besonders geeignet war, die weitere Pflege der Wissenschaften
zu übernehmen.

Sehr eng gestalteten sich seit der Hellenisierung Vorderasiens
auch die schon seit Jahrhunderten vorhandenen Beziehungen der
griechischen zur babylonischen Wissenschaft. Die Griechen rechneten
sich den Besuch der Tempelschulen Babylons geradezu
als Ehre an. Besonders rege war dieser Verkehr unter der Herrschaft
der Seleukiden und der Ptolemäer.

Die Herrschaft über Ägypten war nach dem Tode Alexanders
(323 v. Chr.) in die Hände des Ptolemäos Lagi übergegangen.
Dieser Fürst, dessen Geschlecht den ägyptischen Thron inne hatte,
bis im Jahre 30 v. Chr. das Land römische Provinz wurde, zog
viele griechische Gelehrte, insbesondere aus Athen, an seinen Hof.
Er wurde dadurch der Begründer der alexandrinischen Akademie,
die berufen war, die Wissenschaft durch eine Reihe von Jahrhunderten
zu fördern und sie für die nachfolgenden Zeiten zu erhalten.
Die äußeren Einrichtungen für jene gelehrte Körperschaft
fanden ihre Vollendung durch Ptolemäos Philadelphos. Letzterer
errichtete ein prächtiges Gebäude, das den Gelehrten Wohnungen
und Räume zur Ausübung ihrer Tätigkeit bot. Auch
gründete er die berühmte alexandrinische Bibliothek. In einem
in der Nähe des Königsschlosses gelegenen Garten wurden Tiere
aus den tropischen Regionen Afrikas, darunter auch riesige
Schlangen, unterhalten.

Der dritte Ptolemäos, welcher den Beinamen Euergetes
führte (247–222 v. Chr.), hat der Bibliothek den Bücherschatz
hinzugefügt, den einst Aristoteles und Theophrast besaßen373.
In späteren Zeiten umfaßte die große Bibliothek des alexandrinischen
Museums etwa 400000 Rollen. Dazu kam noch eine zweite
Büchersammlung im Serapeion. Bei der Belagerung Alexandriens
durch Cäsar (47 v. Chr.) wurden die dort befindlichen Bücherschätze,
die Cäsar nach Rom zu schaffen beabsichtigte, teilweise
zerstört. Später wurden sie durch Einverleibung der pergamenischen
Bibliothek um 200000 Rollen bereichert374.

Fast sämtliche Gelehrte der alten Zeit, von denen noch
die Rede sein wird, gehörten entweder der alexandrinischen Akademie
an, oder standen mit ihr in mehr oder weniger enger
Fühlung. Im allgemeinen ist das Wirken dieser Männer indes
nicht mehr grundlegend, sondern auf die Erhaltung und die Fortentwicklung
aller während des Altertums gewonnenen Ansätze
gerichtet gewesen. Ihre Arbeiten betrafen dementsprechend nicht
nur die Mathematik und die Naturwissenschaften, sondern das
ganze Gebiet des damaligen Wissens, von der Philosophie und
anderen Gebieten des reinen Denkens bis zu der Beschäftigung
mit den konkretesten Dingen, gehörte zu ihrem Bereich. Häufig
beschränkten sie sich auf bloßes Kommentieren der vorhandenen
Schriften, wie es bezüglich der Zoologie und der Botanik der Fall
war. Wo aber das deduktive Verfahren Anwendung finden konnte,
wie auf dem Gebiete der reinen Mathematik, fand eine Fortentwicklung
der übermittelten Keime statt. Auch einige Teilgebiete
der Physik erfuhren eine namhafte Förderung. Vor allem gilt dies
von der Physik der Gase. In der späteren alexandrinischen Zeit
begegnen uns endlich die Anfänge der Alchemie und somit die
Wurzeln der chemischen Wissenschaft.

Als Mathematiker sind unter den Mitgliedern der alexandrinischen
Akademie besonders Euklid, Apollonios und Diophant
zu nennen. Als Astronomen wirkten Hipparch und Ptolemäos,
während die Physik durch Ktesibios und Heron gefördert wurde.

Die Begründung eines Systems der Mathematik.

Zu den frühesten Mitgliedern der alexandrinischen Schule
gehört Euklid (Eukleides), dessen Name eng mit der Geschichte
der Mathematik verbunden ist, einer Wissenschaft, die nicht etwa
erst in der neueren Zeit, sondern auch schon im Altertum in hohem
Grade das Emporblühen der Naturwissenschaften bedingt hat. Die
Lebensumstände Euklids sind wenig bekannt. Bezüglich seines
Geburtsortes, sowie seines Studienganges schwanken die Angaben375.
Sicher ist, daß Euklid zu Beginn der Ptolemäerzeit, also um
300 v. Chr., in Alexandrien gelebt hat. Dem Ptolemäos Lagi
gegenüber, der das mathematische Studium erleichtert zu sehen
wünschte, soll er den bekannten Ausspruch: »Es gibt keinen
Königsweg zur Mathematik!« getan haben.

Unter den auf uns gekommenen Werken Euklids nehmen
die »Elemente« den ersten Platz ein. Sie wurden wegen ihrer
Vollständigkeit und ihrer strengen Beweisführung in solchem Grade
als mustergültig anerkannt, daß sie bis in die neueste Zeit hinein
sehr oft dem Anfangsunterricht zugrunde gelegt wurden. In seine
»Elemente« hat Euklid im wesentlichen das damals bekannte
mathematische Wissen aufgenommen und es, wo dies noch nicht
geschehen war, auf strenge Beweise gestützt. Das Werk umfaßt
die Geometrie der Ebene und des Raumes und geht auch auf die
Lehre von den Zahlen, als der Grundlage allen Messens, ein.

Eine genauere Inhaltsangabe der 13 Bücher, in welche die
»Elemente« Euklids zerfallen, findet sich bei Cantor (Gesch. d.
Mathematik Bd. I. S. 221–252)376. Das 1. Buch handelt von den
Linien, Dreiecken und Parallelogrammen. Den Abschluß bildet
der pythagoreische Lehrsatz. Das 2. Buch gipfelt in der Aufgabe,
für jede gegebene, geradlinige Figur ein gleich großes Quadrat
zu zeichnen. Im folgenden Buch wird dann die Lehre vom Kreise
behandelt. Das vierte handelt von den ein- und umgeschriebenen
Vielecken. Die Konstruktion des Fünfecks macht die Anwendung
des goldenen Schnitts erforderlich. Das 6. Buch ist dadurch besonders
fesselnd, daß uns darin die erste Lösung einer Maximum-Aufgabe
begegnet. Es wird nämlich gezeigt, daß x(a - x)
seinen größten Wert erhält, wenn x = a/2 wird.

Im 7., 8. und 9. Buche findet sich die Lehre von den Zahlen.
Begonnen wird mit teilerfremden Zahlen und solchen, die ein gemeinsames
Maß besitzen. Die Auffindung geschieht wie heute
durch fortgesetzte Teilung des letztmaligen Divisors durch den
erhaltenen Rest. Ferner werden die Proportionen und die Primzahlen
untersucht und z. B. bewiesen, daß es unendlich viele Primzahlen
gibt. Dann lehrt Euklid die Summierung der geometrischen
Reihe und befaßt sich mit Untersuchungen über irrationale Zahlen.
Das 12. Buch handelt von der Pyramide, dem Kegel, dem Zylinder
und der Kugel. Euklid läßt den Zylinder durch Drehung eines
Rechtecks um eine feststehende Seite und den Kegel, sowie die
Kugel durch eine entsprechende Drehung eines Dreiecks bzw.
eines Halbkreises entstehen. Er erwähnt zwar, daß sich die Inhalte
von Kugeln wie die Kuben ihrer Durchmesser verhalten, den Inhalt
der Kugel vermochte jedoch erst Archimedes zu bestimmen. Auch
findet sich bei Euklid schon die Bemerkung, daß man durch den
schrägen Schnitt eines Zylinders oder eines Kegels eine wie ein
Schild aussehende Kurve (die Ellipse) erhalte377.

Das 13. Buch endlich handelt von den Polyedern, die sich
aus regelmäßigen Vielecken bilden lassen. Es schließt mit der
Bemerkung, daß es nur fünf regelmäßige Polyeder geben könne,
nämlich das Tetraeder, das Oktaeder und das Ikosaeder, die von
Dreiecken begrenzt sind, den Würfel und das von Fünfecken eingeschlossene
Dodekaeder378.

Die Klarheit und die strenge Form der Beweisführung, die
Euklid geschaffen, sind den späteren griechischen Mathematikern
eigen geblieben. Doch fehlt ihnen meist noch der Sinn für eine allgemeinere
Fassung der Probleme. Soviel Fälle bezüglich der Lage
von Linien in einer Aufgabe möglich sind, soviel Probleme waren
auch für die griechische Mathematik vorhanden379. Daher sehen
wir oft ihre hervorragendsten Schöpfer sämtliche, mitunter sehr
zahlreichen Fälle eines Problems erledigen, ohne durch eine Erweiterung
der Begriffe zu allgemeineren Sätzen zu gelangen. Daß
der neueren Mathematik in dieser Hinsicht gelang, was der griechischen
versagt blieb, liegt daran, daß erst in der viel später
entstehenden Verknüpfung der Geometrie mit der Algebra ein
Mittel zur allgemeineren Lösung mathematischer Aufgaben gewonnen
wurde.

Die Bedeutung der Euklidischen »Elemente« wird durch
folgende Worte treffend gekennzeichnet: »Was der Alexandriner
Euklid um 300 vor Beginn unserer Zeitrechnung schrieb, ist auch
heute in Form und Inhalt der eiserne Bestand der Schulmathematik.
Nur wenig Zusätze sind dem Euklidischen System eingegliedert
worden. Stolzer als ein Denkmal von Stein, schärfer
und reiner in der Linienführung als irgend ein Kunstwerk, hat es
sich der Jetztzeit erhalten. Was der junge Grieche durchdenken,
lernen und üben mußte, das arbeitet mit gleicher Andacht heute
der strebsame Schüler durch380.«

Euklid hatte das mathematische Wissen seiner Zeit in ein
System gebracht381. Er hatte zwar viel Eigenes hinzugefügt. Der
weitere Ausbau und die Erschließung neuer Gebiete erfolgte jedoch
durch Archimedes. In ihm begegnet uns der genialste
Mathematiker des Altertums. Zwischen Aristoteles, dem Hauptrepräsentanten
des vorigen Zeitabschnitts, und Archimedes liegt
ein Zeitraum von etwa hundert Jahren. Dieser Zeitraum ist geschichtlich
dadurch von Bedeutung, daß seit dem Eroberungszuge
Alexanders der Orient mit den Völkern des Mittelmeeres in die
engste Fühlung kam, während gleichzeitig ein neues Reich, dasjenige
der Römer, zunächst das westliche Mittelmeerbecken, später
aber die gesamte alte Kulturwelt zu umfassen strebte. Eine ähnliche
Expansivkraft entfaltete auf dem Gebiete der Kunst und der
Wissenschaft das Griechentum, das überall, im fernen Orient, in
Ägypten, in Italien, ja selbst an den Küsten des westlichen Mittelmeeres
seine Stützpunkte fand. Griechentum und Römerherrschaft
sollten dann im Verlaufe der nächsten Jahrhunderte die Bindemittel
abgeben, welche die so verschiedenartigen Völker Südeuropas,
Vorderasiens und Nordafrikas bis zu einem gewissen Grade zu
einer staatlichen, geistigen und Handelsgemeinschaft verband,
einer Gemeinschaft, welche den Boden für die so überraschend
schnelle, alles bezwingende Ausbreitung des Christentums bereiten
half.

Das Leben und die Bedeutung des Archimedes.

Bevor wir uns mit dem weiteren Ausbau der reinen und der
angewandten Mathematik durch Archimedes beschäftigen, wollen
wir uns in aller Kürze die bisherige Entwicklung der Mathematik
vergegenwärtigen und dann einen Blick auf die Lebensverhältnisse
des großen Mathematikers werfen.

Überwog im 4. Jahrhundert v. Chr. noch der philosophierende,
auf die Entwicklung von umfassenden Lehrsystemen gerichtete
Grundzug des griechischen Geistes, so tritt uns in dem auf
Alexander den Großen folgenden Zeitabschnitt mehr die Richtung
auf das Empirische und Nützliche, in Verbindung mit einer
raschen Entwicklung der Mathematik und einer Beschränkung der
Spekulation auf ein bescheideneres Maß, entgegen. Neben den
Forderungen des praktischen Lebens (Handel, Vermessungen usw.)
waren es drei Probleme der reinen Wissenschaft, welche die Mathematik
bei den Griechen schon vor Archimedes382 auf eine ungewöhnliche
Höhe gebracht hatten. Es waren dies die Quadratur
des Kreises, die Würfelverdoppelung und die Dreiteilung des Winkels.
So hatten die vergeblichen Versuche, den Kreis zu quadrieren,
Hippokrates zur Auffindung des Satzes geführt, der noch jetzt
unter dem Namen der Lunulae (kleine Monde) Hippokratis bekannt
ist. Hippokrates383 hatte mit Hilfe des erweiterten pythagoreischen
Lehrsatzes bewiesen, daß sich zwei von krummen Linien begrenzte
Flächen auf ein aus geraden Linien gebildetes Flächenstück
zurückführen lassen384. Die Würfelverdoppelung oder das Delische
Problem forderte, die Seite (a) eines Würfels zu finden, der doppelt
so groß ist wie ein gegebener Würfel. Anders ausgedrückt, wenn
x3 = 2a2 gegeben ist, soll x durch Konstruktion gefunden werden.
Das Bemühen, dies Problem zu lösen, wurde durch die Auffindung
einer Anzahl neuer Kurven (Cissoide, Konchoide, Kegelschnitte)
belohnt. Auch das Problem der Dreiteilung des Winkels führte
zur Auffindung neuer, bestimmte Eigenschaften aufweisender und
auf Grund derselben konstruierbarer, krummer Linien. Eine Zusammenfassung
der mathematischen Kenntnisse der Griechen erfolgte
durch Euklid, von dem zu Beginn des vorigen Abschnitts die
Rede gewesen ist.


[Abb. 17]
Abb. 17.
Vorrichtung zum Heben großer Lasten.



Über Archimedes ist wenig Zuverlässiges bekannt. Er wurde
um 287 v. Chr. in Syrakus geboren, gehört also in die für Sizilien so
bewegte Zeit der großen Entscheidungskämpfe, welche Rom und
Karthago um die Weltherrschaft führten. Die Geschichtsschreiber
dieser Periode, Livius, Polybios und Plutarch, sind es auch,
denen wir die meisten Nachrichten über Archimedes verdanken.
Was diese und andere über ihn erzählen, setzt sich indessen zum
großen Teil aus Anekdoten zusammen, mit denen das Altertum das
Leben seiner berühmten Männer, insbesondere seiner hervorragenden
Denker, auszuschmücken liebte. Archimedes war nach Plutarch385
ein Verwandter Hierons II., des Tyrannen von Syrakus. Sein Vater
war Astronom und machte ihn sehr früh mit astronomischen Beobachtungen
vertraut. Archimedes lebte, ohne ein öffentliches
Amt zu bekleiden, ganz der Wissenschaft. Eine Zeitlang hielt er
sich in Ägypten auf. Dort war nach dem Tode Alexanders
des Großen in der alexandrinischen Akademie, zu der man
Archimedes rechnen kann, eine Stätte hellenischer Weisheit
emporgeblüht, die berufen war, in den nachfolgenden Jahrhunderten
die Fackel der Wissenschaft hochzuhalten. Die alexandrinische
Schule soll deshalb auch noch in einem späteren Abschnitt
Gegenstand der Betrachtung sein. In Alexandrien zählte Archimedes
zu den Schülern des Mathematikers Konon. Diesem soll
Archimedes auch nach seiner Rückkehr nach Syrakus, wo er den
größten Teil seines Lebens zubrachte, Schriften zur Durchsicht
geschickt haben, auch stand er mit ihm in regelmäßigem brieflichen
Verkehr. Seine Beziehungen zu den syrakusanischen Machthabern
veranlaßten ihn, sein außerordentliches Geschick in mechanischen
Dingen auf die Vervollkommnung der Schleuderwerkzeuge
und anderer Kriegsgeräte zu verwenden. Die Alten schrieben
Archimedes die Erfindung zahlreicher Maschinen zu. Unter
diesen werden der Flaschenzug und die Archimedische Schraube
genannt. Letztere findet noch heute in Ägypten zum Bewässern
der dem Nil benachbarten Ländereien Verwendung. Bei manchen
Angaben, insbesondere denjenigen, die sich auf die von Archimedes
geleitete Verteidigung seiner Vaterstadt beziehen, ist es
nicht leicht, Wahrheit und Irrtum voneinander zu scheiden. Archimedes
dürfte z. B. wohl selbst die Wirkung der Brennspiegel besser
gekannt haben als die späteren Schriftsteller, die ihm das Unmögliche
zuschrieben, er habe die Schiffe der Belagerer mit Brennspiegeln
in Brand gesetzt. Es wird ferner erzählt, Hieron habe
ihn aufgefordert, vermittelst einer geringen Kraft eine große Last
zu bewegen. Dies habe Archimedes zur Erfindung des Flaschenzuges
geführt, mit dem er dann vor den Augen des erstaunten
Königs eine schwer beladene Triëre ohne Anstrengung an das
Land zog. Vielleicht hat Archimedes auch zu diesem Zwecke
die Schraube ohne Ende in Verbindung mit einer Zahnradübersetzung
benutzt386, einen Apparat, den uns die vorstehende Abbildung
vorführt.

Große Bewunderung erregte ferner eine Art Planetarium, das
Archimedes konstruierte. Im Mittelpunkt befand sich die Erde.
Mond, Sonne und Planeten wurden durch einen, wahrscheinlich
hydraulisch betriebenen, Mechanismus um den Zentralkörper herumgeführt.
Cicero erwähnt dieses Kunstwerk, das als Vorbild für
die im Mittelalter (z. B. an der Uhr des Straßburger Münsters)
entstandenen Planetarien diente387.

Ausführlicher lauten die Berichte über die letzten Lebensjahre
des Archimedes, da sie in die Zeit der Belagerung von
Syrakus fallen. Hierbei hat Archimedes, den Nachrichten der
Geschichtsschreiber388 zufolge, eine wichtige Rolle gespielt und
schließlich ein trauriges Ende gefunden. Auch bezüglich der über
diese Begebenheit auf uns gelangten Nachrichten sind Wahrheit
und Dichtung vermengt. Der zweite punische Krieg, der über das
Schicksal Siziliens entscheiden sollte, hatte im Jahre 218 v. Chr.
mit einem Siegeslauf Hannibals begonnen, wie ihn die Welt seit
den Tagen Alexanders nicht gesehen. Bald jedoch wandte sich
das Glück, und während Hannibal sich nur durch geschickte Züge
in Italien zu halten wußte, brachten die Römer eine Stadt Siziliens
nach der andern zu Fall, bis sich endlich die ganze Insel in ihren
Händen befand. Am meisten Schwierigkeiten bereitete dem römischen
Feldherrn Marcellus die Stadt Syrakus. Daß sie viele
Monate der Belagerung zu trotzen vermochte, wird vor allem den
Verteidigungsmaßregeln des Archimedes zugeschrieben. Wurfmaschinen
von ganz hervorragender Wirkung und Treffsicherheit,
die nach Plutarch Steinblöcke von Zentnerschwere auf große
Entfernung schleuderten, schreckten die Stürmenden zurück. Dem
Angriff der Flotte suchte man mit Feuerbränden zu begegnen.
Spätere Berichterstatter haben daraus die erwähnte, völlig unglaubwürdige
Erzählung gemacht, Archimedes habe die Schiffe
der Belagerer mit Hilfe von Hohlspiegeln in Brand gesetzt.

Als endlich die Römer Syrakus einnahmen und die Soldaten,
voll Wut über die erlittenen Mühsale und Verluste, ein furchtbares
Gemetzel anstellten, zählte Archimedes zu den Opfern.
Über sein Ende, das Marcellus sehr betrübt haben soll, lauten
die Berichte verschieden. Am bekanntesten ist die Erzählung,
Archimedes sei, in Nachdenken über ein mathematisches Problem
versunken, von einem römischen Soldaten niedergestoßen worden.
Seine letzten Worte sollen »Noli turbare circulos meos« gelautet
haben. Das Grab des Gelehrten wurde mit einem Stein geschmückt,
in den die von dem Zylinder eingeschlossene Kugel eingemeißelt
war. So soll Archimedes es selbst gewünscht haben,
ein Zeichen, welchen Wert er auf seine Entdeckung legte, daß
der Inhalt der Kugel zum Inhalt des umschließenden Zylinders
sich wie 2 : 3 verhält. Dieses Grabmal, das Marcellus errichten
ließ, wurde später von Cicero in einem sehr vernachlässigten Zustande
wieder aufgefunden und der Vergessenheit entrissen389.

Seine Bewunderung für den größten Mathematiker des Altertums
hat Cicero in die Worte gekleidet, Archimedes habe mehr
Genie besessen, als mit der menschlichen Natur verträglich zu sein
scheine390. An Vielseitigkeit und Genialität kann ihm unter den
Neueren vielleicht nur Gauß an die Seite gestellt werden391.

Die Probleme, welche etwa 100 Jahre nach Aristoteles
den Archimedes beschäftigten, betrafen insbesondere das Gebiet
der Statik. Sie wurden nach echt naturwissenschaftlichem Verfahren,
d. h. gestützt auf Versuche und mathematische Ableitung
und deshalb mit dem besten Erfolge, behandelt. Seine Werke
sind daher als das hervorragendste Erzeugnis des griechischen
Geistes auf exaktem Gebiete zu bezeichnen. Es scheint kein Zufall
zu sein, daß diese Werke nicht in dem vorwiegend der Kunst
und der Philosophie zugewandten Mutterlande, sondern in Großgriechenland
entstanden sind, wo der Handel blühte und eine
gewisse, die forschende Tätigkeit begünstigende Nüchternheit des
Verstandes vorherrschte.

Die griechische Mathematik erreicht in Archimedes
und in Apollonios ihren Höhepunkt.

Die wissenschaftliche Bedeutung des Archimedes392 ist in
gleicher Weise auf den Gebieten der reinen Mathematik und der
Mechanik zu suchen. Außer dem soeben erwähnten, wichtigen Satze
über den Inhalt der Kugel und des sie umschließenden Zylinders,
deren Oberflächenverhältnis er gleichfalls auffand, lieferte Archimedes
eine Arbeit über die Kreismessung, die eine Berechnung
der Zahl π enthält. Diese Arbeit ist, sowohl nach ihrer Bedeutung
für die Entwicklung der Geometrie, als auch für die Geschichte
der Rechenkunst, von Wichtigkeit. Sein Verfahren ist das in der
elementaren Geometrie noch jetzt gelehrte. Ausgehend von dem
Satze, daß der Umfang des Kreises kleiner als der Umfang des
umschriebenen und größer als derjenige des eingeschriebenen regelmäßigen
Vielecks ist, berechnet Archimedes als Grenzwerte für
π die Zahlen 3,141 und 3,142. Es sind dies die Werte, die sich für
den Umfang des ein- und umgeschriebenen regelmäßigen 96-Ecks
ergeben. Das erwähnte Verfahren wird als Exhaustionsverfahren
bezeichnet, könnte aber auch die Integrationsmethode der alten
Mathematik genannt werden. Aus dem Bestreben, bei derartigen
Aufgaben die Grenzwerte beliebig nahe zu rücken, ohne dazu
umständliche, zeitraubende Berechnungen nötig zu haben, ist im
17. Jahrhundert die Infinitesimalrechnung erwachsen.

Auch mit isoperimetrischen Problemen, d. h. Aufgaben, bei
denen es sich um die Bestimmung größter oder kleinster Werte
handelt, beschäftigte sich schon das Altertum. So war schon vor
Aristoteles bekannt, daß der Kreis unter allen Flächen gleichen
Umfangs den größten Flächeninhalt und die Kugel unter allen
Körpern von gleicher Oberfläche den größten Rauminhalt besitzt393.

Das Exhaustionsverfahren wurde von den Alten nicht nur auf
krummlinige Figuren, sondern auch auf Flächen und auf Raumgebilde
angewandt. Das Verfahren lief stets darauf hinaus, den
Unterschied zwischen der zu messenden Linie, Fläche oder Raumgröße
und den diesen Formen sich nähernden, leicht zu berechnenden
Hilfsgebilden immer kleiner zu machen. Man erhielt eine
noch größere Sicherheit, wenn man zwei Hilfsgebilde, z. B. das
ein- und umgeschriebene Polygon beim Kreise, wählte und auf
diese Weise zwei Grenzwerte für die zu messende Größe ermittelte.
Was den Inhalt des Kreises anbetrifft, so bewies Archimedes,
daß er gleich demjenigen eines rechtwinkeligen Dreiecks ist, dessen
eine Kathete gleich dem Halbmesser und dessen andere gleich dem
Umfang des Kreises ist.

Die Behandlung ebener Figuren wurde von Archimedes jedoch
über das Gebiet der elementaren Mathematik hinausgeführt,
indem er den Inhalt der Parabel und der Ellipse berechnen lehrte
und die Eigenschaften von Kurven höherer Ordnung, wie der Spiralen,
ermittelte. Mit Hilfe der soeben besprochenen Exhaustionsmethode
wies Archimedes z. B. nach, daß das Parabelsegment
4/3 eines Dreiecks von gleicher Grundlinie und Höhe beträgt. Für
die Ellipse zeigte er, daß sich ihre Fläche zur Fläche eines mit
der großen Achse als Durchmesser geschlagenen Kreises wie die
kleine Achse zur großen Achse verhält usw. Die merkwürdigste
Schrift über die Kurven ist sein Buch von den Schneckenlinien.
Die nach ihm als archimedische Spirale bezeichnete Schneckenlinie
definiert er mit folgenden Worten: »Wenn eine gerade Linie
in einer Ebene um einen ihrer Endpunkte, der unbeweglich bleibt,
mit gleichförmiger Geschwindigkeit sich dreht, und wenn gleichzeitig
in der bewegten Linie ein Punkt vom unbewegten Endpunkte
aus sich gleichförmig bewegt, so beschreibt dieser Punkt eine
Schneckenlinie.« Eine derartige, zuerst bei Hippias anzutreffende
Verbindung von zwei bestimmt gekennzeichneten Bewegungen stellte
eine nicht geringe Bereicherung der Wissenschaft dar394.

Auch gelang es Archimedes, durch ein ähnliches Verfahren,
wie er es beim Kreise und bei der Parabel anwandte, die Quadratur
der Schneckenlinie zu finden. Sogar das Tangentenproblem
vermochte er für diese Kurve zu lösen, indem er zeigte,
wie die Berührungslinie an irgend einen ihrer Punkte gezogen
werden kann.

Daß Archimedes sich schon einer Methode bediente, die in
ihrem Wesen unserem heutigen Integrationsverfahren entsprach, läßt
sich noch deutlicher, als aus den hier besprochenen Werken, aus der
vor kurzem durch Heiberg entdeckten Methodenlehre (Ephodion)
ersehen395. Es hat den Anschein, als ob Archimedes die im Ephodion
enthaltene Infinitesimalmethode gewissermaßen nur zu seinem
Privatgebrauch entwickelt hätte, weil die Anwendung der Unendlichkeitsbegriffe
bei den Mathematikern, welche die Einwände der
Philosophen fürchteten, verpönt war. Als vollgültig wurde für die
hier in Betracht kommenden Probleme nur das Exhaustionsverfahren
angesehen. In dieses kleidete Archimedes, offenbar der
herrschenden Schule zuliebe, Sätze, die er zunächst ausgehend
von der Mechanik oder mit Hilfe seiner Infinitesimalmethode gefunden
hatte. Als Beispiel dafür verdient der Satz vom Zylinderhuf
genannt zu werden396. Für diesen gibt Archimedes einen
mechanischen Beweis, einen Beweis nach dem Exhaustionsverfahren
und einen solchen mit Hilfe seiner jetzt bekannt gewordenen Infinitesimalmethode.
Letztere bestand darin, daß er die Flächen
auf Gerade und die Körper auf Flächen zurückführte, wie es unter
den neueren Mathematikern zuerst Cavalieri getan. Erläutert
wird die neue Methode unter anderem an dem Satz vom Flächeninhalt
des Parabelsegments und an mehreren Sätzen über Volum-
und Schwerpunktsbestimmungen.

Ein Buch des Archimedes über das Siebeneck im Kreise
und ein anderes über die Berührung von Kreisen sind leider verlorengegangen.
Von hervorragender Wichtigkeit sind die erhalten
gebliebenen archimedischen Schriften über die Kugel und
den Zylinder. Es wird darin bewiesen, daß die Kugeloberfläche
dem Vierfachen ihres größten Kreises gleich ist (O = 4 r2 π).
Ferner wird die Oberfläche der Kalotte oder des Kugelabschnittes
berechnet. Und endlich wird gezeigt, daß ein Zylinder, der zur
Grundfläche einen größten Kreis der Kugel, zur Höhe aber den
Durchmesser der Kugel hat, mit anderen Worten, daß ein der
Kugel umschriebener Zylinder seinem Inhalt nach sich zur Kugel
selbst wie 3 : 2 verhält. Die Oberfläche dieses Zylinders fand
Archimedes gleich dem Anderthalbfachen der Kugeloberfläche.
Die betreffende Figur hat nicht nur auf seinem Grabstein Platz
gefunden. Sie erhielt sich auch auf Münzen der Stadt Syrakus.

Seine Untersuchungen über die Kugel führten Archimedes
endlich noch auf die Rotationskörper, welche durch die Umdrehung
von Kegelschnitten entstehen, seine Konoide und Sphäroide. Auch
in diesen Fällen bediente er sich der Exhaustionsmethode, indem
er die zu kubierenden Körper in Scheiben von gleicher Dicke zerlegte
und die ein- und umgeschriebenen Zylinder summierte. Die
erhaltenen Summen stellen Grenzwerte dar, die sich dem zu ermittelnden
Rauminhalt um so mehr nähern, je geringer der Abstand
der Schnitte ist.

Über die Kegelschnitte hatte schon Euklid geschrieben.
Doch hat sich um die Begründung dieses Gegenstandes keiner
unter den alexandrinischen Mathematikern ein so großes Verdienst
erworben wie Apollonios von Pergä. Er war ein Zeitgenosse
von Archimedes und Eratosthenes. Seine Werke entstanden
in der Zeit von 240–200 v. Chr. Erhalten ist nur das bedeutendste,
als κωνικά (Kegelschnitte) bezeichnete Werk. In diesem
zeigte Apollonios, daß die als Ellipse, Parabel und Hyperbel
bezeichneten Kurven auf der Oberfläche eines Kegels entstehen,
wenn durch letzteren Ebenen gelegt werden. Auch das schwierige
Gebiet der Asymptoten, die sich den Ästen der Hyperbel nähern,
ohne sie zu schneiden, hat Apollonios erschlossen. Seine acht
Bücher über die Kegelschnitte397 erregten nicht nur bei den Zeitgenossen,
sondern auch bei den späteren Geschlechtern die größte
Bewunderung, wenn auch von einigen Verkleinerern dem Apollonios
mit Unrecht vorgeworfen wurde, daß er sich zu sehr auf
die von Euklid und Archimedes geschaffenen, indes verlorengegangenen
Vorarbeiten über diesen Gegenstand gestützt habe398.
Besteht doch eine grundlegende Neuerung des Apollonios schon
darin, daß er sich nicht wie seine Vorgänger auf den geraden
Kegel beschränkte, sondern nachwies, daß alle Schnitte auch an
dem schiefen Kegel hervorgebracht werden können. Auch war er
der erste, welcher an den Kegelschnitten die Mehrzahl derjenigen
Eigenschaften nachwies, die man heute aus den Gleichungen dieser
Kurven ableitet. Der Inhalt seines Werkes ist der Hauptsache
nach folgender. Zunächst wird der Kegel als die Oberfläche definiert,
welche durch eine Linie entsteht, wenn man sie in einer
Kreisperipherie herumführt, während diese Linie zugleich durch
einen festen, außerhalb der Ebene des Kreises liegenden Punkt
geht. Jeder Schnitt, welcher durch den festen Punkt geht, erzeugt
ein Dreieck. Liegt in der Schnittebene auch die Verbindungsgrade
zwischen dem Mittelpunkt des Kreises und dem festen Punkt,
welcher die Spitze des Kegels bildet, so nennt man das entstandene
Dreieck, weil es jene Verbindungsgrade oder die Achse enthält, ein
Achsendreieck. Neue Schnittebenen liefern dann, je nach ihrer
Richtung, die verschiedenen Kegelschnittkurven auf der Oberfläche
des Kegels. Es werden sodann Betrachtungen über konjungierte
Durchmesser, über die Tangente an irgendeinen Punkt des Kegelschnittes,
sowie über die Asymptoten der Hyperbel angestellt. Eingehend
wird auch von denjenigen Punkten gehandelt, die wir heute
als die Brennpunkte der Kegelschnitte bezeichnen. Bewiesen wird
der wichtige Satz über die Gleichheit der Winkel, welche die
Normallinie mit den beiden Brennstrahlen des Berührungspunktes
bildet, sowie auch der Satz von der Konstanz der Summe, bzw.
der Differenz der Brennstrahlen. Die betreffenden Abschnitte des
Werkes enthalten also fast sämtliche grundlegenden Sätze der
Lehre von den Kegelschnitten.

Auf dem Satz, daß die Summe der Brennstrahlen gleich der
großen Achse ist (r + r' = 2a), beruht bekanntlich die gebräuchliche
Fadenkonstruktion der Ellipse. Dies Verfahren findet sich
jedoch noch nicht bei Apollonios, sondern es kam erst weit
später auf. Hinsichtlich der Hyperbel sei bemerkt, daß man vor
Apollonios die Zusammensetzung der Kurve aus zwei Ästen
nicht kannte, sondern die Untersuchungen immer nur an einem
Ast anstellte. Apollonios selbst führte den zweiten Ast noch
unter einem besonderen Namen auf. Die Quadratur der Hyperbel
gelang den alten Mathematikern nicht. Sie erfolgte erst, als im
17. Jahrhundert neuere, die höhere Mathematik ausmachende Methoden
gefunden waren.

Den Höhepunkt des Werkes bildet das Buch, das von größten
und kleinsten Werten handelt, die in Verbindung mit den Kegelschnitten
auftreten399. Insbesondere sind es Untersuchungen über
die längsten und kürzesten Linien, die von irgendeinem Punkte
der Ebene an einen Kegelschnitt gezogen werden können.

Infinitesimalbetrachtungen, die sich schon bei Euklid und
Archimedes finden, vermochten die Alten noch nicht zu einer
allgemeinen Methode zu erweitern. Die alte Mathematik hat vielmehr
in den Werken des Archimedes und des Apollonios das
erreicht, was ohne den Besitz der Infinitesimalmethode und des
analytischen Kalkuls, die erst im 16. und 17. Jahrhundert zu allgemeinerer
Anwendung gelangten, zu erreichen möglich war400. Mit
der Lehre von den Kegelschnitten wurde für die spätere Entwicklung
der Astronomie und der Mechanik eine wichtige Grundlage
geschaffen. Das gleiche gilt auch von der Trigonometrie, die aus
den Bedürfnissen der Astronomie entsprang und von den späteren
Alexandrinern begründet wurde. Wie wir später sehen werden,
konnte Aristarch, als er den Sonnenabstand aus gegebenen
Stücken eines Dreiecks ohne die Hilfsmittel der Trigonometrie berechnete,
die gesuchte Größe nur auf umständlichem Wege durch
Näherungswerte bestimmen.

Anhangsweise sei hier noch eine Schrift des Archimedes
erwähnt, die früher viel gelesen wurde und auch heute noch Beachtung
verdient. Es ist dies seine »Sandesrechnung«. Zum Verständnis
der in dieser Schrift gelösten Aufgabe müssen wir vorausschicken,
daß die Griechen etwas unserem heutigen Ziffernsystem
Entsprechendes noch nicht besaßen. Die Zahlen wurden
durch Buchstaben bezeichnet. Größere Zahlen zu schreiben, war
daher sehr unbequem, weil man das Prinzip des Stellenwertes, das
erst durch Vermittlung der Araber aus dem Orient nach Europa
gelangte, noch nicht kannte und auch noch kein Zeichen für die
Null besaß. Es ist erstaunlich, wie weit es die Alten trotzdem in
der Arithmetik gebracht haben. Wagte sich Archimedes doch
sogar an die geometrische Reihe 1, 1/4, 1/16, 1/64..., deren Summe
er gleich 4/3 fand. Sie diente ihm bei der Berechnung der Fläche
des Parabelabschnittes. Auch vermochte er es schon, schwierige
Quadratwurzeln zu berechnen401.

In der Sandesrechnung402 wird gezeigt, daß sich jede, noch
so große Menge durch eine Zahl ausdrücken läßt. Indem Archimedes
die Abmessungen der aristarchischen Fixsternsphäre zugrunde
legt, berechnet er, wieviel Sandkörner von bestimmter
Größe darin Platz finden können. Die meisten Sternkundigen verstanden
zur Zeit des Archimedes unter dem Ausdruck Welt
eine Kugel, deren Zentrum der Mittelpunkt der Erde und deren
Radius eine gerade Linie zwischen den Mittelpunkten von Erde
und Sonne ist. In seiner Schrift »Wider die Sternkundigen«, so erzählt
uns Archimedes, suchte nun Aristarch von Samos zu
beweisen, daß die Welt ein Vielfaches der oben bezeichneten Kugel
ist. Er sei zu der Annahme gelangt, die Fixsterne samt der Sonne
seien unbeweglich, die Erde aber werde in einer Kreislinie um die
Sonne, die inmitten der Erdbahn stehe, herumgeführt. »Der Durchmesser
der Fixsternkugel möge sich«, sagt Archimedes, »zu demjenigen
der Welt (in dem zuerst erwähnten Sinne) verhalten, wie
der letztere zum Durchmesser der Erde.« Er behauptet dann, wenn
es auch eine Sandkugel gäbe von der Größe dieser aristarchischen
Fixsternsphäre, so lasse sich doch eine Zahl angeben, deren Größe
selbst die Menge der Körner in der gedachten Kugel übertreffe.
Nach einigen Voraussetzungen über den Umfang der Erde, das
Größenverhältnis von Erde und Sonne, aus dem, nach Bestimmung
des scheinbaren Sonnendurchmessers, die Entfernung der Sonne
zu 10000 Erdhalbmessern ermittelt wird, berechnet Archimedes
die Zahl der Sandkörner, die innerhalb der Fixsternsphäre Platz
finden, auf 1063 oder 1000 Dezillionen.

Archimedes entwickelt die Prinzipien der Mechanik.

An hervorragenden Mathematikern besaß das Altertum keinen
Mangel. Wir brauchen neben Archimedes nur Euklid und
Apollonios zu nennen. Es gab aber niemanden bis in die neuere
Periode der Geschichte der Wissenschaften, der ähnliche Leistungen
auf dem Gebiete der Mechanik vollbracht hätte wie Archimedes.
Letzterer muß als der Hauptbegründer dieser Wissenschaft bezeichnet
werden. Es sind die wichtigsten Sätze vom Hebel,
vom Schwerpunkt und aus der Hydrostatik, die uns bei Archimedes,
zum ersten Male klar ausgedrückt, begegnen. Die Gesetze
vom gleicharmigen Hebel spricht Archimedes in folgenden
Worten aus:

a) Gleich schwere Größen, in ungleichen Entfernungen wirkend,
sind nicht im Gleichgewicht, sondern die in der größeren
Entfernung wirkende sinkt.

b) Ungleich schwere Größen sind, bei gleichen Entfernungen,
nicht im Gleichgewicht, sondern die schwerere wird sinken.

c) Wenn ungleich schwere Größen in ungleichen Entfernungen
im Gleichgewicht sind, so befindet sich die schwerere in der kleineren
Entfernung.

d) Ungleiche Gewichte stehen im Gleichgewicht, sobald sie
ihren Entfernungen umgekehrt proportional sind.

An den letzten, das Hebelgesetz zum Ausdruck bringenden
Satz knüpft sich das Archimedes zugeschriebene Wort: »Gib
mir einen Ort, wo ich mich hinstellen kann, und ich will die Erde
bewegen403.«



Die Schwerpunktsbestimmungen dehnt Archimedes im zweiten
Teile der Abhandlung vom Gleichgewicht404 sogar auf das
Parabelsegment aus, nachdem er zuvor die Quadratur der Parabel
gelehrt hat. In den Büchern, die von den schwimmenden Körpern
handeln, leitet er aus den Grundeigenschaften der Flüssigkeiten,
nämlich der leichten Verschiebbarkeit ihrer Teilchen und der
Druckfortpflanzung, eine Reihe von Sätzen ab, von denen die
wichtigsten folgendermaßen lauten:

a) Die Oberfläche einer jeden zusammenhängenden Flüssigkeit
im Zustande der Ruhe ist sphärisch, und ihr Mittelpunkt fällt mit
dem Mittelpunkt der Erde zusammen.

b) Feste Körper, die bei gleichem Rauminhalt einerlei Gewicht
mit einer Flüssigkeit haben, sinken, in diese eingetaucht, so weit ein,
daß nichts von ihnen über die Oberfläche der Flüssigkeit hervorragt.

c) Jeder feste Körper, der leichter ist als eine Flüssigkeit und
in diese eingetaucht wird, sinkt so tief, daß die Masse der Flüssigkeit,
die dem eingesunkenen Teil an Volumen gleich ist, ebensoviel
wiegt wie der ganze Körper.

d) Wenn Körper, die leichter sind als eine Flüssigkeit, in diese
eingetaucht werden, so erheben sie sich wieder mit einer Kraft,
die gleich ist dem Gewichte des dem Körper gleichen Volumens
Flüssigkeit, vermindert um das Gewicht des Körpers selbst.

e) Feste Körper, die bei gleichem Rauminhalt schwerer als eine
Flüssigkeit sind und in diese eingetaucht werden, sinken, solange
sie noch tiefer kommen können, und werden in der Flüssigkeit um
so viel leichter, wie das Gewicht einer Masse Flüssigkeit von der
Größe des eingetauchten Körpers beträgt.

Das zuletzt erwähnte Gesetz, das archimedische Prinzip, ist
für die Mechanik der Flüssigkeiten von derselben fundamentalen
Bedeutung wie das Hebelgesetz für die Mechanik der festen Körper405.
Auf das nach ihm benannte hydrostatische Prinzip soll Archimedes
nach der Erzählung des Vitruv406 durch einen besonderen
Anlaß gekommen sein. Danach hatte Hieron aus einer abgewogenen
Menge Gold einen Kranz anfertigen lassen. Als man ihm nun
hinterbrachte, daß ein Teil des Goldes unterschlagen und durch
Silber ersetzt worden sei, wurde Archimedes zu Rate gezogen,
um den Betrug nachzuweisen. »Dieser, eifrig damit beschäftigt,«
fährt Vitruv fort, »kam zufällig in ein Bad. Als er dort in die
gefüllte Wanne stieg, bemerkte er, daß das Wasser in gleichem
Maße austrat, in welchem er seinen Körper in die Wanne niederließ.
Sobald er auf den Grund dieser Erscheinung gekommen
war, verweilte er nicht länger, sondern sprang, von Freude getrieben,
aus dem Bad und rief, nackend seinem Hause zulaufend,
mit lauter Stimme: Εὕρηκα! εὕρηκα! (Ich habe es gefunden!).«

Die Lösung des von Hieron gestellten Problems, der sogenannten
Kronenrechnung, erzählt Vitruv mit folgenden Worten:
»Dann soll Archimedes, von jener Entdeckung ausgehend, zwei
Klumpen von demselben Gewicht, das der Kranz besaß, den einen von
Gold, den andern von Silber, hergestellt haben. Hierauf füllte er ein
weites Gefäß bis zum obersten Rande mit Wasser und senkte dann
den Silberklumpen hinein, worauf das Wasser in gleichem Maße
ausfloß, wie der Klumpen in das Gefäß getaucht wurde. Nachdem
er den Klumpen wieder herausgenommen hatte, füllte er das Wasser
um so viel wieder auf, als es weniger geworden war, und maß
dabei die zugegebene Menge. Daraus ergab sich, welches Gewicht
Silber einem bestimmten Rauminhalt Wasser entspricht. Nachdem
er dies erforscht hatte, senkte er den Goldklumpen in das volle
Gefäß und füllte das verdrängte Wasser vermittelst eines Hohlmaßes
nach. Es ergab sich, daß diesmal von dem Wasser um
soviel weniger abgeflossen war, wie der Goldklumpen einen minder
großen Rauminhalt besaß als ein Silberklumpen von gleichem Gewicht.
Nachdem er hierauf das Gefäß abermals gefüllt und den
Kranz selbst in das Wasser gesenkt hatte, fand er, daß mehr Wasser
bei dem Kranze als bei dem gleichschweren Goldklumpen abfloß,
und entzifferte aus dem, was mehr bei dem Kranze abfloß, die Beimischung
an Silber und machte so die Unterschlagung offenbar.«

Im weiteren Verlaufe seiner Abhandlung über das Schwimmen
untersucht Archimedes die Stabilität gewisser schwimmender
Körper, wie des Kugelabschnitts und des parabolischen Konoids,
wobei es ihm offenbar mehr auf eine Betätigung seines mathematischen
Geschicks als auf eine Bereicherung der Mechanik ankam.

Auch mit Schwerpunktsbestimmungen befaßte sich Archimedes.
So war ihm bekannt, daß der Punkt, in welchem sich zwei Seitenhalbierende
treffen, der Schwerpunkt des Dreiecks ist. Überhaupt
erweisen sich die mathematischen Hilfsmittel des Archimedes den
ihn beschäftigenden mechanischen Problemen gegenüber als der
überlegene Teil, während in der neueren Periode mitunter das umgekehrte
Verhältnis obwaltete, so daß der von Leibniz herrührende
Ausspruch: »Wer in die Werke des Archimedes eindringt, wird
die Entdeckungen der Neueren weniger bewundern« wohl gerechtfertigt
erscheint.

Fortschritte der Optik und Akustik.

Durch die bedeutenden Fortschritte der Mathematik wurden
vor allem die Physik, die Astronomie und die mathematische Geographie
gefördert. Die ältesten Ansichten über den Schall und
über das Licht haben wir bei den Pythagoreern
und bei Aristoteles kennen gelernt.
Den Alexandrinern, die ja besonders
zur Zusammenfassung des Wissens neigten,
verdanken wir die erste zusammenfassende
Bearbeitung der Optik. Diese Bearbeitung
wird dem Euklid zugeschrieben. Sie erfolgte
in zwei Büchern, der »Optik« und
der »Katoptrik«, und ist wohl der erste Versuch,
die Geometrie, unter Benutzung des
Satzes von der geradlinigen Fortpflanzung
des Lichtes und des Reflexionsgesetzes, auf
die Erklärung der scheinbaren Größe, der
Gestalt, der Spiegelung und anderer optischen
Erscheinungen anzuwenden407. Von Interesse
ist der Satz408, daß »von Hohlspiegeln,
welche gegen die Sonne gehalten werden,
Feuer erzeugt wird«. Doch wird irrtümlich
behauptet, die Entzündung erfolge im Krümmungsmittelpunkt.


[Abb. 18]
Abb. 18.
Das Verhalten des Hohlspiegels
nach Euklid410.



Euklid sucht dies geometrisch durch obige Figur409 (Abb. 18)
darzutun und bemerkt zu seiner Konstruktion: »Alle Strahlen, die
von der Sonne (ΔΕΖ) aus durch das Zentrum Θ des Spiegels (ΑΒΓ)
gehen, fallen in das Zentrum Θ zurück. Durch diese Strahlen
wird daher im Zentrum die Sonnenwärme gesammelt und infolgedessen
ein dort befindlicher Körper entzündet.« Die Annahme,
daß die Sonnenstrahlen parallel in den Hohlspiegel fallen, hätte
Euklid zur Auffindung des richtigen Verhältnisses leiten müssen.
Den Irrtum Euklids erkannte schon Apollonios411.

Die Spiegelung an Konkav- und Konvexspiegeln wird von
Euklid dahin erläutert, daß an ihnen, wie an ebenen Spiegeln, die
Strahlen unter gleichen Winkeln zurückgeworfen werden. Zur Erläuterung
dient folgende Abbildung412. Auch mit einem der bekanntesten
Versuche über die Brechung des Lichtes war Euklid
schon vertraut. Er berichtet darüber mit folgenden Worten413:
»Legt man einen Gegenstand auf den Boden eines Gefäßes und
schiebt letzteres so weit zurück, daß der Gegenstand eben verschwindet,
so wird dieser wieder sichtbar, wenn wir Wasser in
das Gefäß gießen.«


[Abb. 19]
Abb. 19. Die Spiegelung an einem Konkav- (links) und an einem
Konvex-Spiegel (rechts) nach der Darstellung Euklids.



Wie die Geometrie von gewissen Grundsätzen ausgeht, die sich
auf wenige Axiome zurückführen lassen, so geht auch die Optik
Euklids von einer Anzahl – es sind acht – Grunderfahrungen
aus, aus denen Euklid seine Theoreme durch geometrische Konstruktion
ableitet. Die wichtigsten der von Euklid hervorgehobenen
optischen Grundtatsachen sind die folgenden: Die Lichtstrahlen414
sind gerade Linien. Die von den Strahlen eingeschlossene
Figur ist ein Kegel, dessen Spitze im Auge liegt, während der
Grundfläche dieses Kegels die Umgrenzung des gesehenen Gegenstandes
entspricht. Unter größerem Winkel gesehene Gegenstände
erscheinen größer als unter kleinerem Winkel gesehene,
oder die scheinbare Größe eines Gegenstandes hängt von dem
Sehwinkel ab.

Auch in der Katoptrik wird von bestimmten Erfahrungssätzen
– es sind deren 7 – ausgegangen. Aus ihnen werden etwa
30 Theoreme abgeleitet.

Höchstwahrscheinlich sind die optischen Schriften Euklids
in sehr verdorbener Gestalt auf uns gekommen. Sie waren indes
trotz mancher Mängel und Unrichtigkeiten bis zur Zeit Keplers,
der die Optik um ein Bedeutendes förderte, allgemein im Gebrauch.

Auch mit akustischen Problemen hat man sich in Alexandrien
befaßt. Hatten die Pythagoreer die Erscheinung der Konsonanz
und Dissonanz von Tönen einfach als Tatsache hingenommen, so
finden wir bei Euklid zum ersten Male das Bestreben, sich von
der Ursache dieser merkwürdigen Erscheinung Rechenschaft zu
geben. Dissonanz ist für ihn die Unfähigkeit der Töne, sich zu
mischen, wodurch der Klang für das Gehör rauh werde, während
konsonierende Töne sich zu mischen vermöchten. Euklid kommt
damit vorahnend der später gegebenen Erklärung nahe415.

Die Grundlagen der wissenschaftlichen Erdkunde.

Im engsten Zusammenhange mit dem Fortschreiten der gesamten
Kultur, der politischen Entwicklung und den übrigen
Wissenschaften erreichte in diesem Zeitalter die Erdkunde eine
Höhe, die sie bis zum Beginn der Neuzeit nicht überschritten hat.
Vor allem kommt für das alexandrinische Zeitalter in Betracht,
daß das Verkehrs- und Nachrichtenwesen den damaligen Gelehrten
schon ausgedehnte Reisen und weitreichende Erkundigungen gestattete.
Die Bekanntschaft mit dem fernen Osten wurde der
wissenschaftlichen Erdkunde durch den Alexanderzug erschlossen.
Daß die auf diesem Zuge gesammelten Erfahrungen die Grundlagen
der Pflanzengeographie entstehen ließen, haben wir schon
an früherer Stelle gesehen. Afrika wurde seit der Ptolemäerzeit
immer weiter von Ägypten aus erschlossen. Nach Norden hatte
sich der geographische Gesichtskreis fast bis zum Lande der Mitternachtssonne
erweitert.

Mit den nördlichen Ländern Europas wurde das Altertum
besonders durch die Reisen des Massiliers Pytheas, eines Zeitgenossen
Alexanders des Großen, bekannt. Pytheas unternahm
eine Forschungsreise bis zur Nordspitze Britanniens. Die frühere
Annahme, er sei bis nach Island vorgedrungen, hat man nicht
aufrechterhalten können. Jedenfalls brachte er aber Kunde von
der Erscheinung, daß im hohen Norden in der Mittsommerzeit
die Sonne nicht untergehe. Im Zusammenhange damit erwähnt
er das sagenhafte Thule416.

Der geographische Gesichtskreis der Alten hat sich also von
der südlichen Halbkugel bis zum nördlichen Polarkreis erstreckt417.
Die Ergebnisse der alten Forschungsreisen waren besonders wertvoll,
wo es sich, wie bei Pytheas, um einen Mann handelte, der
mit physikalischen und astronomischen Kenntnissen ausgerüstet
war. Leider sind eigene Schriften von Pytheas nicht erhalten und
die von ihm gewonnenen Ergebnisse nur zum geringen Teil durch
Fragmente bei anderen Schriftstellern bekanntgeworden418.

Verarbeitet wurde das reiche, durch die Züge Alexanders
und durch Entdeckungsreisen gleich derjenigen des Pytheas gewonnene
Material durch Dikaiarchos, einen Schüler des Aristoteles,
und etwa ein halbes Jahrhundert später am umfassendsten
durch Eratosthenes. Dikäarch schätzte die Breite der
den Alten bekannten Welt von Meroë bis zum Polarkreis auf
40000 Stadien. (Die Länge des attischen Stadiums belief sich auf
177,6 Meter.) Die Längenausdehnung von den Säulen des Herkules
(der Straße von Gibraltar) bis zur Mündung des Ganges
wurde von ihm auf 60000 Stadien veranschlagt419.

Nach Dikäarch (350–290) sollten die Säulen des Herkules,
die Straße von Messina, die peloponnesische Halbinsel, die Südküste
Kleinasiens und Indien auf dem nämlichen Breitenkreise
liegen und dieser sollte die Ökumene, d. h. den als bewohnt angenommenen
Teil der Erde, etwa halbieren. Die Orientierungsfehler,
die Dikäarch bei der Feststellung dieser Linie beging,
waren also nicht unerheblich.



Von Dikäarch rühren auch die ersten Höhenbestimmungen
her, die über bloße Schätzungen hinausgingen. Anfangs hatten
die Alten übertriebene Vorstellungen von der Höhe der Gebirge.
So ließ Aristoteles die Höhen des Kaukasusgebirges noch
4 Stunden, nachdem die Sonne für den Fuß des Gebirges untergegangen
war, in ihrem Lichte glänzen, und Plinius schätzte
die Alpen zehnmal zu hoch420. Er hätte eine solche Übertreibung
vermeiden können, wenn er die Werte mehr beachtet hätte, die
Dikäarch und nach ihm Eratosthenes schon für bedeutende
Höhen ermittelt hatte. So bestimmte Dikäarch die Höhe des
Pelion (1620 Meter) und die Höhe von Akrokorinth (575 Meter)
annähernd richtig. Als allgemeines Ergebnis hob er schon hervor,
daß solche Werte im Vergleich zum Durchmesser der Erde verschwindend
klein seien. Dikäarch ist wohl als der Begründer
der mathematischen Erdkunde bezeichnet worden421. Dieser Ehrentitel
bleibt indessen besser dem etwa ein halbes Jahrhundert nach
ihm lebenden Eratosthenes vorbehalten.

Eratosthenes wurde 275 v. Chr. in Kyrene geboren. Ptolemäos
III Euergetes berief ihn nach Alexandria und ernannte
ihn zum Bibliothekar der großen alexandrinischen Bibliothek. Des
Eratosthenes Hauptwerk war seine »Erdbeschreibung«, das erste
wissenschaftliche Werk über Geographie, das indes nur aus Bruchstücken
bei Strabon bekannt ist422. Es zerfiel in drei Bücher.
Das erste handelte von der physikalischen, das zweite von der
mathematischen Geographie, während das dritte die Chorographie,
d. h. die Beschreibung der einzelnen Länder, enthielt. Außerdem
hat Eratosthenes auch auf den Gebieten der Astronomie Hervorragendes
geleistet. Vorhanden ist ferner ein Brief, in dem er
sich mit dem berühmten delischen Problem der Verdoppelung des
Würfels beschäftigt. Auch eine Regel zur Auffindung der Primzahlen
rührt von ihm her. Im Jahre 220 v. Chr. soll Eratosthenes
in Alexandrien Armillen423 aufgestellt und damit den Abstand
der Wendekreise zu 11/83 des Kreisumfanges, das sind 47,7
Bogengrade, ermittelt haben.

Nachdem man erkannt hatte, daß die Erde die Gestalt einer
Kugel besitzt, lag der Gedanke nahe, die Größe dieser Kugel zu bestimmen.
Der Ruhm, den richtigen Weg zu einer solchen Messung
eingeschlagen und auf ihm ein, im Verhältnis zu den vorhandenen
Mitteln annähernd richtiges, Ergebnis gefunden zu haben, gebührt
gleichfalls dem Eratosthenes424.

Bei größerer Ausdehnung der Reisen mußte es den Alten auffallen,
daß die täglichen Kreise, welche bekannte Sterne beschreiben,
nicht überall die gleiche Neigung zur Ebene des Horizontes
besitzen. Insbesondere konnte ihnen dies nicht lange bezüglich
der Sonne verborgen bleiben. So wußte
Eratosthenes, daß dies Gestirn zur
Zeit der Sommersonnenwende im südlichen
Ägypten mittags durch den Zenit
geht, während es in Alexandrien an
diesem Tage einen südlich vom Zenit
gelegenen Punkt durchläuft. Infolgedessen
zeigte der Gnomon an dem
Mittag jenes Tages in Syene425 keinen
Schatten. Anknüpfend an diese, ihm
bekannte Tatsache, ging Eratosthenes
bei der Lösung seiner Aufgabe von einigen Voraussetzungen aus,
die zwar nicht ganz zutreffend sind, der Wahrheit aber doch
so nahe kommen, daß bei dem nur rohen Verfahren, um das
es sich hier handelt, das Ergebnis dadurch nicht wesentlich beeinflußt
wird. Zunächst war dies die Annahme, daß die Erde
eine vollkommene Kugel sei. Ferner, daß die genannten Städte
auf demselben Meridian gelegen seien, während sie in Wahrheit
einen Längenunterschied von mehreren Graden426 aufweisen.


[Abb. 20]
Abb. 20. Das zum Messen
der Sonnenhöhe dienende
Instrument der Alten427.



In A (Abb. 20) befindet sich das Instrument, das die Alten
bei der Bestimmung der Sonnenhöhe gewöhnlich benutzten. Es
war dies eine halbkugelige Höhlung, aus deren Mitte sich ein
Gnomon (GC) erhob. Dieses Werkzeug wurde so aufgestellt, daß
der Gnomon senkrecht zum Horizonte stand, also die Verlängerung
des Erdradius bildete. Der Winkel EDA (Abb. 21) ließ sich auf
einer Gradeinteilung ablesen. Er war gleich dem zu messenden
Bogen AB des Meridians (siehe Abb. 21). Eratosthenes fand
nun EDA gleich 1/50 des Kreisumfanges oder gleich 7° 12'. Er
schätzte ferner die Strecke Syene-Alexandrien auf 5000 Stadien.
Genauere Landesvermessungen gab es nämlich nur für das untere
Ägypten, so daß Eratosthenes auf die Angabe von Reisenden
angewiesen war, welche die Entfernungen in Tagesmärschen aufgezeichnet
hatten428. Der Umfang der Erde ergab sich somit gleich
5000 × 50 = 250000 Stadien, eine Größe, die sich in heutigem
Maße auf etwa 45000 Kilometer beläuft, während der wahre
Wert 40000 Kilometer beträgt429. Diese wissenschaftliche Tat des
Eratosthenes erregte die Bewunderung des Altertums, das nur
in den besprochenen Messungen des Aristarch etwas Ähnliches
aufzuweisen hatte.


[Abb. 21]
Abb. 21. Die Gradmessung des
Eratosthenes.



Das Nächstliegende wäre nun gewesen, die Gradmessung auf
einem nicht lediglich abgeschätzten, sondern genauer gemessenen
Teil des Meridians zu wiederholen. Eine solche Untersuchung
gelangte jedoch erst viel später zur Ausführung.



Wie Dikäarch, so hat auch Eratosthenes die Messung
der Erdoberfläche durch die Bestimmung der sie überragenden
Höhen zu ergänzen gesucht. Eratosthenes verfuhr dabei wie
Dikäarch auf trigonometrischem Wege und gelangte zu dem
Ergebnis, daß es sich bei den höchsten von ihm gemessenen Berghöhen
um Werte von etwa 10 Stadien handele.

Die Anfänge der heliozentrischen Lehre.

Daß schon während der ersten Periode der alexandrinischen
Akademie die Astronomie zur Wissenschaft heranreifte, indem sie
sich von der Spekulation der messenden Beobachtung zuwandte,
ersehen wir vor allem aus den im dritten vorchristlichen Jahrhundert
entstandenen Arbeiten der Alexandriner Aristyllos und
Timocharis, sowie des mit der alexandrinischen Schule in enger
Fühlung stehenden Aristarchos von Samos. Dem letzteren
gebührt das Verdienst, die heliozentrische Theorie in voller
Klarheit entwickelt zu haben. Daran, daß die Erde im Mittelpunkt
der Welt ruhe, haben zuerst die Pythagoreer gezweifelt.
Unter ihnen entwickelte Philolaos eine Theorie430, nach der
sich die Erde innerhalb eines Tages um ein Zentralfeuer drehe.
Auf diese Weise wurde die tägliche Bewegung des Himmels als
eine nur scheinbare erklärt. Sobald man das Zentralfeuer in die
Mitte der Erdkugel verlegte, hatte man den einen Bestandteil der
koppernikanischen Lehre, nämlich die Drehung unseres Weltkörpers
um seine Achse, schon vorweggenommen.

Der Kern dieser Lehre, die Umlaufsbewegung der Erde und
der übrigen Planeten um die Sonne, läßt sich heute in seiner allmählichen
Entwicklung zurückverfolgen. Den Ausgang bilden die
Beobachtungen an Venus und Merkur. Sie führten, wie wir sahen431,
zu der Lehre des Herakleides Pontikos, nach welcher diese
Himmelskörper um die Sonne kreisen. Von dieser Lehre, die
früher wohl den Ägyptern zugeschrieben wurde, hat Koppernikus
nach seinen eigenen Worten sehr wohl gewußt. Von hier aus
konnte man leicht zu einer richtigen Auffassung des Weltsystems
gelangen, wenn man die Sonne als Mittelpunkt der Bahnen
auch der übrigen Planeten betrachtete. Sieht man von den
heute schwer sicherzustellenden Spekulationen der Pythagoreer ab,
so war es vor allem Aristarch, der die heliozentrische Weltansicht
mit voller Klarheit aussprach. Ihn soll die Überzeugung,
daß die Sonne weit größer als die Erde und der Mond sei, zur
Aufstellung seines Systems geführt haben. Auch ohne eine Kenntnis
der Gesetze der Dynamik fühlte Aristarch sozusagen durch,
daß es ungereimt sei, den Umlauf eines gewaltigen Weltkörpers
um einen im Verhältnis winzig kleinen anzunehmen. Koppernikus
fügte zu diesem Grund noch den hinzu, daß die Sonne als
Leuchte der Welt auch in deren Mitte gehöre432.

Bis zum Ende der ersten, etwa bis Aristoteles reichenden
Periode der griechischen Astronomie hatte die Spekulation überwuchert.
Zum Glück traten jedoch in der alexandrinischen Schule,
und im Zusammenhange mit dieser, Männer auf, die sich mit
nüchternem Sinne der Erforschung der Himmelserscheinungen zuwandten.
Die Astronomie ging damit von den durch mangelhafte
Beobachtung gestützten Philosophemen zum messenden Verfahren
über und erhob sich dadurch auf die Stufe einer Wissenschaft im
strengen Sinne des Wortes. Als diejenigen unter den Griechen,
die zuerst diesen Weg beschritten haben, sind die Alexandriner
Aristyll und Timocharis und vor allem der schon erwähnte
Aristarch von Samos zu nennen. Mit der Forschertätigkeit dieser
Männer heben zwei Probleme an, die seitdem den menschlichen
Geist beschäftigt haben und mit immer größerer Schärfe ihrer
Lösung zugeführt worden sind. Es sind dies die Topographie des
Fixsternhimmels, d. h. die genaue Bestimmung möglichst vieler
Sternörter, sowie die Ermittelung der Abmessungen der Erde
und unseres Planetensystems, zunächst der Entfernung der Sonne
und des Mondes. In welchem Maße die Ägypter und ganz besonders
die Chaldäer den alexandrinischen Astronomen durch das
Sammeln eines reichen, sich über lange Zeiträume erstreckenden
Beobachtungsmaterials vorgearbeitet hatten, wurde an früherer
Stelle dargetan.

Aristyll und Timocharis, die ihre Beobachtungen um das
Jahr 300 v. Chr. anstellten, bedienten sich der Armillen, d. h. geteilter
Kreise, von denen der eine in der Ebene des Äquators lag,
während der andere um die Weltachse gedreht werden konnte. Mit
Hilfe dieses Apparates bestimmten sie die Lage einzelner Sterne, indem
sie ihre Deklination oder den Bogenabstand vom Äquator bis
auf Bruchteile von Graden ermittelten und gleichzeitig den Ort der
Sterne auf den Frühlingspunkt bezogen. Das von ihnen herrührende
Verzeichnis, das bis auf wenige Angaben verlorengegangen ist,
gab 170 Jahre später Hipparch die Möglichkeit, das Vorrücken
der Nachtgleichen zu entdecken433. Timocharis bediente
sich bei seinen astronomischen Beobachtungen auch der Stundenangaben.
Die (babylonische) Zwölfteilung des Tages läßt sich
bei den Griechen nicht vor Alexander dem Großen nachweisen434.
Vorher richtete man sich im praktischen Leben nach
der Länge des eigenen Schattens und verabredete z. B. eine Zusammenkunft
für die Tageszeit, wann der Schatten 6 oder 8 Fuß
lang sei.


[Abb. 22]
Abb. 22. Aristarchs Verfahren, die Entfernung des Mondes und der Sonne
zu bestimmen.



Über die Größenverhältnisse des Planetensystems hat Aristarch
die ersten Untersuchungen angestellt. Er war ohne Zweifel
einer der bedeutendsten Astronomen seiner Zeit. Von seinem Leben
ist indessen keine nähere Kunde auf uns gelangt. Aristarch
wurde um das Jahr 270 v. Chr. in Samos geboren. Das einzige,
was von seinen Schriften erhalten blieb, sind Teile einer Abhandlung,
die von der Größe und den Entfernungen des Mondes und
der Sonne handelt435. Die Abstände dieser Weltkörper von der
Erde verhalten sich nach Aristarch etwa wie 1 : 19, während
das wahre Verhältnis annähernd 1 : 400 ist. Zu seinem Ergebnis
gelangte Aristarch durch folgende Überlegung. Erscheint von
einem Punkte E der Erde (siehe Abb. 22) der Mond genau zur
Hälfte von der Sonne beleuchtet, so bildet jener Punkt E mit
den Mittelpunkten des Mondes und der Sonne ein rechtwinkliges
Dreieck, in welchem der Abstand des Mondes eine Kathete (ME)
und die Entfernung der Sonne die Hypotenuse (ES) ist. Der
Winkel bei E mißt nun nach Aristarch 87°, während er in Wahrheit
viel weniger von einem Rechten abweicht und sich auf 89° 50'
beläuft. Das gesuchte Verhältnis, das Aristarch auf mühsame
Weise in die Grenzen 1 : 18 und 1 : 20 einschloß, ist gleich dem
Cosinus des Winkels bei E, unter dem beide Weltkörper in dem
angegebenen Falle von der Erde aus gesehen werden (EM : ES,
siehe Abb. 22).

Auch die Raumverhältnisse der Weltkörper berechnete Aristarch.
So fand er, daß der Mond etwa 25 (statt 48) mal so
klein, die Sonne dagegen 300 (statt 1300000) mal so groß wie die
Erde sei436.

Der Weg, auf dem Aristarch seine Aufgabe zu lösen suchte,
ist, theoretisch genommen, zwar richtig. Daß sich trotzdem ein
Resultat ergab, das von dem heute gültigen Wert in solch erheblichem
Maße abwich, ist aus mehreren Umständen zu erklären.
Einmal war man zu jener Zeit noch nicht imstande, solch kleine
Winkelunterschiede wie diejenigen, um die es sich hier handelt,
zu messen. Zum andern aber besitzt die gesuchte Grenze zwischen
dem beleuchteten und dem dunklen Teile des Mondes keine hinlängliche
Schärfe. Immerhin verdiente Aristarch in vollem Maße
die Anerkennung, die ihm das Altertum dieser Bestimmung wegen
zollte. Daß Aristarch die heliozentrische Theorie 11/2 Jahrtausende
vor Koppernikus klar aussprach, geht auch aus einer
Äußerung des Archimedes hervor. Sie lautet: »Aristarch gelangt
zu der Annahme, die Fixsterne samt der Sonne seien unbeweglich.
Die Erde aber werde in einer Kreislinie um die Sonne,
die in der Mitte der Erdbahn stehe, herumgeführt437.«

Zu den Vorläufern des Koppernikus ist auch der Pythagoreer
Niketas zu rechnen. Auf ihn führt Koppernikus selbst
die Anregung zurück, die ihn veranlaßte, den geozentrischen Standpunkt
aufzugeben. Von der Lehre des Niketas gibt uns eine
kurze Bemerkung Kunde, die sich bei Cicero findet und auf die
sich später Koppernikus berufen hat. Sie lautet: »Niketas
aus Syrakus nimmt an, wie Theophrast erzählt, daß der Himmel,
die Sonne, der Mond und die Sterne stillstehen, und daß sich außer
der Erde nichts im Weltall bewegt. Die Erde dreht sich um eine
Achse. Dadurch scheint sich der Himmel zu bewegen.« Ohne
Zweifel ist dies ein deutliches Zeugnis dafür, daß man im frühen
Altertum, wenn auch nur vereinzelt, den Versuch gemacht hat,
die scheinbare tägliche Umdrehung des Himmels aus einer Rotation
der Erde zu erklären. Auch auf Plutarch konnte sich
Koppernikus berufen, da Plutarch in seiner Schrift »Von
den Meinungen der Philosophen« die astronomischen Lehren des
Philolaos und des Herakleides Pontikos erwähnt sowie an
anderer Stelle auch auf die Ansichten Aristarchs bezug genommen
hat.

Fortschritte der messenden Astronomie.

Die bedeutendste Förderung während des vorchristlichen Abschnittes
des alexandrinischen Zeitalters erfuhr die Astronomie
durch Hipparch. Seine wissenschaftliche Tätigkeit fällt etwa in
die Zeit von 160–125 v. Chr. Von seinem Leben ist wenig bekannt.
Er lebte in Rhodos, hielt sich wahrscheinlich aber auch
in Ägypten auf438. Hipparch erleichterte die Arbeit des Astronomen
vor allem dadurch, daß er als trigonometrisches Hilfsmittel
eine Sehnentafel schuf. Sie enthielt für die Winkel im Kreise
den Wert der zugehörigen Sehnen, in Teilen des Halbmessers ausgedrückt.
Die Berechnung war sehr mühsam. Sie geschah, indem
man von den Sehnen der Winkel 120°, 90°, 72°, 60°, 36°
ausging. Diese Sehnen ließen sich als Seiten des regelmäßigen
3-, 4-, 5-, 6- und 10-Ecks leicht in Teilen des Radius ausdrücken.
Mit Hilfe des Pythagoreischen Lehrsatzes und eines Hilfssatzes
bestimmte man dann die Sehnen von halben Bogen, sowie die
Sehnen von Bogensummen und Bogendifferenzen und gelangte so
zu einer Tafel von zahlreichen Bogen nebst den entsprechenden
Sehnen. Anfangs wies diese Tafel bedeutende Lücken auf, die
man indessen durch Interpolation nach und nach ausfüllte. Erst
von Ptolemäos wurden die Sehnen aller Winkel, nach halben
Graden fortschreitend, mit hinreichender Genauigkeit bestimmt.
Seine Tafel, die einen wesentlichen Teil des 11/2 Jahrtausende
die Astronomie beherrschenden Ptolemäischen Werkes ausmachte,
hat während jenes langen Zeitraumes den Astronomen
an Stelle unserer heutigen trigonometrischen Tabellen große
Dienste geleistet.

Ptolemäos teilte den Radius in 60 Teile und führte diese
Teilung sexagesimal weiter. Die Sehnen wurden dann für die verschiedenen
Winkel in Sechzigsteln des Radius ausgedrückt. So
wurden feststehende Verhältnisse gewonnen, da die absolute Größe
des Radius und der Sehnen nicht in Betracht kam. Es kam auch
vor, daß Ptolemäos mitunter statt der ganzen die halben Sehnen
benutzte, doch blieb die konsequente Durchführung dieser Maßregel,
die ja die Einführung der Sinusfunktion bedeutet haben
würde, den Indern vorbehalten.

Die Trigonometrie beschränkte sich bei den Alten auf das
rechtwinklige Dreieck. Die Ausdehnung der trigonometrischen
Funktionen auf Winkel von 90°-180° erfolgte erst durch die
Araber, die auch die Trigonometrie des schiefwinkligen Dreiecks
begründeten439. Kamen solche Dreiecke für die alten Astronomen
in Betracht, so wurden sie in rechtwinklige Dreiecke, die man berechnen
konnte, zerlegt.

Aus den Fortschritten, welche die Mathematik im alexandrinischen
Zeitalter erfuhr, zog unter allen Wissenschaften die Astronomie
auch weiterhin den größten Nutzen. Es begann für sie die
Periode der systematischen, messenden Beobachtungen. Und wenn
das Ergebnis auch noch nicht in der allgemeinen Annahme des
wahren Weltsystems bestand, so gelangte man doch zur klaren
Auffassung vieler, nur vermöge exakter Messung wahrnehmbarer
Erscheinungen. Vor allem ist hier Hipparch zu nennen, der
für die Astronomie dieselbe Bedeutung besitzt, die Aristoteles
hinsichtlich der Zoologie und Archimedes in bezug auf die
Mechanik zugeschrieben werden muß.



Während der ersten Entwicklungsstadien der Astronomie hatte
man sich darauf beschränkt, die Stellung der wichtigeren Fixsterne
dadurch festzulegen, daß man am Himmel gewisse Figuren einzeichnete.
Mitunter brachten diese Sternbilder auch äußerliche
Ähnlichkeiten zum Ausdruck, wie z. B. beim Wagen.

In die Blütezeit der alexandrinischen Schule fällt nun der
Versuch einer genaueren, durch Winkelmessung ermittelten Ortsbestimmung
der wichtigsten Fixsterne. Man bezog ihre Stellungen
auf die Punkte, in denen die Ekliptik den Himmelsäquator schneidet,
und bestimmte bei einer größeren Anzahl auch den Abstand
vom Äquator bis auf Teile eines Grades. Ein solches, von Aristyll
und Timocharis herrührendes Fixsternverzeichnis, das etwa 150
Angaben umfaßte, befand sich in den Händen des Hipparch,
als plötzlich, im Jahre 134 v. Chr., ein seltenes astronomisches Ereignis,
nämlich das Auftreten eines neuen Sternes erster Größe,
eintrat440. Bot aber die Fixsternregion, die Aristoteles als den
Ort des unwandelbaren Seins bezeichnet hatte, derartige plötzliche
Veränderungen dar, so mußte sich in den Astronomen der
Wunsch nach einer genauen Topographie des Himmels regen, um
auf solche Weise späteren Zeiten eine stete Kontrolle zu ermöglichen.
In den auf jenes Ereignis folgenden Jahren bestimmte
deshalb Hipparch etwa tausend Sternörter441. Hipparch löste
dadurch nicht nur die gestellte Aufgabe, sondern er machte außerdem
die wichtige Entdeckung, daß der Frühlings- und der Herbstpunkt
ihre Lage langsam ändern. Für einen der hervorragendsten
Sterne des Tierkreises, die Spica in der Jungfrau nämlich, ergab
sich, daß er 6° vom Herbstpunkte entfernt war, während der
170 Jahre früher gemessene Abstand 8° betrug. Die Breite der
Fixsterne war dagegen unverändert geblieben. Dieses Vorrücken
der Äquinoktialpunkte442 glaubte Hipparch aus seinen und den
älteren Beobachtungen auf mindestens einen Grad für ein Jahrhundert,
also auf 36'' für das Jahr ansetzen zu dürfen, während
es in Wahrheit 50'' beträgt.

Die Arbeiten, in denen Hipparch von der Präzession der
Nachtgleichen handelt, sind leider bis auf dasjenige, was der »Almagest«
darüber bringt, verlorengegangen. Nach Tannery beläuft
sich der von Hipparch gefundene Betrag des Vorrückens
auf 1° 23' 25'' für das Jahrhundert443. Auf die Entdeckung der
Präzession gründet sich die Vorstellung von einem 26000 Jahre
umfassenden Zeitraum (dem platonischen Jahr), der mit der Lehre
von der steten Wiederkehr in Beziehung gebracht wurde. Auf diese
Lehre abzielende Andeutungen finden sich schon bei Platon, später
auch bei Cicero, Seneca und anderen Schriftstellern des Altertums.
Die Vorstellung, daß die Natur einem regelmäßig wiederkehrenden
Wechsel unterliegt, hatte ja auch manches für sich. Die
Kirchenväter verhielten sich jedoch ihr gegenüber ablehnend, weil
sie den christlichen Vorstellungen nicht entsprach. Unter den
Arabern finden sich dagegen wieder Anhänger der Lehre von der
steten Wiederkehr444.

Auch daß sich die Erde in der Sonnennähe schneller bewegt
als in der Sonnenferne, wurde von Hipparch beobachtet, wenn
er auch diese Bewegung auf unser Zentralgestirn übertrug, an
dem sie ja scheinbar vorsichgeht. Da man im Altertum an der
aristotelischen Voraussetzung festhielt, daß die Bewegung der
Himmelskörper gleichförmig und in Kreisen erfolge, so erklärte
Hipparch die beobachtete Erscheinung aus der Epizyklentheorie,
indem er die Sonne einen Kreis durchlaufen ließ, dessen Mittelpunkt
sich auf einem größeren, um die Erde gespannten Kreise
fortbewegen sollte.

Die genauere Erforschung der scheinbaren Sonnenbewegung
führte Hipparch ferner zu der Entdeckung, daß die Länge
des Jahres, d. h. der Zeit zwischen zwei Durchgängen des
Sonnenzentrums durch den Frühlingspunkt, nicht, wie vor ihm
angenommen, 3651/4 Tage beträgt, sondern daß sie etwas
kürzer ist445.



Eine schärfere Bestimmung der Mond- und der Planetenbewegungen,
wie sie am Himmelsgewölbe vorsichzugehen scheinen,
hat Hipparch gleichfalls in Angriff genommen. Die Lösung
dieser Aufgabe gelang jedoch erst mehrere Jahrhunderte später
dem Ptolemäos, dessen Bedeutung für die astronomische Wissenschaft
späterer Würdigung vorbehalten bleibt.

Auch das durch die Zahlenmystik der Pythagoreer angeregte,
schon von Aristarch behandelte Problem, die Entfernungen und
die Größe der Himmelskörper zu bestimmen, beschäftigte Hipparch.
Behufs der Lösung dieser Aufgabe führte er den Begriff
der Parallaxe ein. Man versteht darunter den Winkel, unter dem
der Erdhalbmesser von dem Gestirne aus erscheint, dessen Abstand
gemessen werden soll. Hipparchs Bestimmungen ergaben
für die Entfernung des Mondes 59 Erdhalbmesser. Dieser Wert
kommt der Wahrheit ziemlich nahe446, während die von Hipparch
herrührenden Werte für die Entfernung und die Größe der Sonne
von der Wirklichkeit erheblich abweichen.

Die wichtigsten Lehren der antiken Astronomie wurden nach
dem von Hipparch gewonnenen Standpunkte von Geminos zusammengestellt.
Geminos aus Rhodos lebte um 70 v. Chr. in
Rom. Seine Einführung in die Astronomie (εἰσαγωγή) wurde 1590
unter dem Titel Elementa astronomiae herausgegeben447. Sie zeugt
von großer Sachkunde, ist frei von allem hergebrachten Aberglauben,
kurz, durchaus wissenschaftlich gehalten. Einen entschieden
ablehnenden Standpunkt nimmt Geminos manchen herrschenden
Lehren gegenüber ein. So spricht er sich z. B. dahin aus,
daß die Hitze des Sommers nicht von dem Hundsstern (Sirius)
abhänge, sondern in dem Stande der Sonne ihre Ursache habe.
Für Geminos liegen ferner die Fixsterne nicht sämtlich in einer
Sphäre. Ihre Entfernung von der Erde werde wohl sehr verschieden
sein. Es fehle uns nur an einem Mittel, diese Verschiedenheit
wahrzunehmen. Das Werk des Geminos hat späteren
Zeiten als wertvolle Quelle für die antike Astronomie gedient.



Die Anfänge der wissenschaftlichen Kartographie.


[Abb. 23]
Abb. 23. Breitenbestimmung mit dem Gnomon.



Die geschilderten Fortschritte der Astronomie trugen dazu
bei, daß auch die Geographie immer mehr einen wissenschaftlichen
Grundzug erhielt. Dies sprach sich vor allem darin aus, daß man
sich der astronomischen Ortsbestimmung zu bedienen anfing. Anfangs
waren die geographischen Karten bloße Itinerarien, d. h. sie
wurden auf Grund der von den Reisenden angegebenen Wegelängen
und der eingeschlagenen Himmelsrichtung entworfen. Während
Eratosthenes bei seiner Bearbeitung der Länderkunde sich auf
die Angabe der Polhöhe
eines Ortes oder einer
Landschaft beschränkte,
führte Hipparch die
Bestimmung nach geographischer
Länge und
Breite ein. Um die Breite
eines Ortes zu finden,
brauchte man nur die
Höhe der Sonne um
Mittag während der Zeit
der Tag- und Nachtgleiche
zu ermitteln und
den so erhaltenen Winkel
von 90° abzuziehen.
Dazu bediente man sich
des Gnomons. Bei diesen
Messungen, die bis auf 1–2 Bogenminuten genau erfolgten, begingen
die alten Astronomen einen Fehler von 16 Bogenminuten,
ein Wert, der dem Halbmesser der Sonne gleichkommt. Den
Ursprung dieses Fehlers erläutert Abb. 23. Sie läßt erkennen,
daß aus dem Schatten als Höhenwinkel der Winkel BDA resultiert,
während die wahre Sonnenhöhe BCA ist448. Hipparch
teilte den Äquator in 360 Grade. Als Anfangsmeridian wählte er
denjenigen, welcher die Insel Rhodos schneidet, da er hier einen
Teil seiner Beobachtungen angestellt hatte. Während die Breite,
nachdem man ihren Zusammenhang mit der Polhöhe erkannt, leicht
bestimmt werden konnte, machte die Feststellung der Länge
Schwierigkeiten. Diese wurden noch im Zeitalter Newtons lebhaft
empfunden und erst durch die immer weiter gehende Vervollkommnung
der Chronometer gehoben. Auch Hipparch brachte
eine Art von chronometrischem Verfahren in Vorschlag. Unter
der Voraussetzung, daß der Eintritt einer Himmelserscheinung,
z. B. der Beginn einer Mondfinsternis, von allen Bewohnern eines
Erdteils in demselben Augenblick gesehen wird, sollte die Zeit
des Eintritts für verschiedene Orte festgestellt und aus dem Unterschied
der Ortszeiten der Unterschied der Längen berechnet werden.


[Abb. 24]
Abb. 24. Stereographische und orthographische Projektion.



Für die kartographische Darstellung bediente sich Hipparch
zur Abbildung des Himmels der stereographischen449, zur Abbildung
von Ländern meist der orthographischen Projektion. Bei der ersten
Projektionsart wird eine Ebene zwischen das Auge und die abzubildende
krumme Fläche gebracht. Jeder Strahl, der einen Punkt
der letzteren mit dem Auge verbindet, schneidet jene Ebene. Infolgedessen
projizieren sich die Punkte der krummen Fläche in
der Weise auf die Ebene, daß das Auge von dem Bilde auf der
Ebene denselben Eindruck bekommt, den es von der krummen
Fläche, z. B. der Halbkugel des Himmels, erhält. Bei der orthographischen
Projektion dagegen wird von jedem Punkte der darzustellenden
krummen Fläche eine Senkrechte auf die Projektionsebene
gefällt. Das Bild auf dieser macht also den Eindruck, den
die krumme Fläche einem weit entfernten Auge bietet.

Die Begründung einer Physik der Gase und der
Flüssigkeiten.

Während die Astronomie und die Geographie sich mächtig
entwickelten und im 2. Jahrhundert nach dem Beginn der christlichen
Zeitrechnung innerhalb derselben alexandrinischen Akademie
durch Ptolemäos eine zweite Blütezeit erlebten, schien die
wissenschaftliche Mechanik nach den hoffnungsvollen Anfängen,
die man dem Archimedes verdankte, zum Stillstande verurteilt
zu sein, obgleich sich auch diese Wissenschaft für die Anwendung
des durch die Mathematik gebotenen, deduktiven Verfahrens so
sehr eignete. Abgesehen von der Schwerpunktsbestimmung körperlicher
Gebilde – Archimedes hatte sich hierbei auf Flächen beschränkt
– machte die theoretische Mechanik kaum wesentliche
Fortschritte. Jene Bestimmungen rühren von Pappos von Alexandrien
her, der im 4. nachchristlichen Jahrhundert lebte und somit
einer späteren Periode angehört.

Pappos befaßte sich nach dem Vorbilde des Archimedes
auch mit der Untersuchung von Rotationskörpern und kam dabei
auf einen wichtigen allgemeinen Satz, der später unter dem Namen
der Guldinschen Regel bekannt geworden ist. Pappos fand
nämlich, daß der Inhalt eines Rotationskörpers aus der Fläche der
sich drehenden Figur und dem von ihrem Schwerpunkt beschriebenen
Kreise berechnet werden kann. Diese Regel wurde im Laufe
der Jahrhunderte vergessen und von Guldin (1577–1643), nach
dem sie heute die Guldinsche Regel genannt wird, von neuem
gefunden.

Weit mehr als um die Fortbildung der theoretischen hat man
sich während der alexandrinischen Zeit um die der praktischen
Mechanik bemüht. Man versah z. B. die Wasseruhren mit einer
Zeigervorrichtung und erfand die Feuerspritze450. Diese besaß,
nach einem im 18. Jahrhundert aufgefundenen, aus der römischen
Kaiserzeit herstammenden Exemplar451 zu urteilen, schon im Altertum
eine im wesentlichen der heutigen entsprechende Einrichtung.
(Abb. 25.)

Auch gewann man damals einige Kenntnis von der Natur der
Gase und der Dämpfe. Besonders verdient um dieses Gebiet
machte sich Heron von Alexandrien, dessen Name noch heute
in einem bekannten Apparat unserer physikalischen Sammlungen,
dem Heronsball, fortlebt452. Herons Tätigkeit fällt vielleicht um
das Jahr 100 v. Chr. Doch ist die Frage, welchem Zeitalter er
eigentlich angehört hat, noch immer nicht mit Bestimmtheit gelöst.
Näheres über diese »Heronische Frage« enthält die Einleitung der
unten erwähnten Ausgabe der Werke Herons (s. S. 192 Anm. 4).
Sein Verdienst bestand darin, daß er zahlreiche Erfindungen der
alten Physiker und Techniker zusammenstellte und dadurch die
Entwicklung, welche die Physik seit dem 16. Jahrhundert nahm,
in hohem Grade befruchtete. Von eigenen Erfindungen Herons
ist in seinen Schriften kaum die Rede. Seine »Pneumatik« ist
das erste auf uns gelangte Werk453, das sich mit Versuchen über
die Eigenschaften der Luft und der gespannten Dämpfe beschäftigt.
Daß Heron auf diesem Gebiete zahlreiche Vorgänger
besaß, ist daraus ersichtlich, daß er seine »Pneumatik« mit
folgenden Worten beginnt: »Die Beschäftigung mit Luft- und
Wasserkünsten ist von den alten Philosophen und Mathematikern
hoch geschätzt worden. Es ist daher notwendig, das seit alters
darüber Bekannte in gehörige Ordnung zu bringen ...«


[Abb. 25]
Abb. 25. Die Feuerspritze nach Heron.





Unter den Vorläufern Herons ist als einer der frühesten,
der uns bekanntgeworden ist, Ktesibios von Alexandrien zu
nennen (um 140 v. Chr.).

Letzterer fand einen Nachahmer in Philon von Byzanz. Bei
ihm findet sich schon die Beschreibung des Heronsballs, der also
eigentlich als Philonsball bezeichnet werden müßte454. Auch das
Thermoskop begegnet uns schon bei Philon455. Philons »Pneumatik«
und Herons »Mechanik« waren bis vor kurzem nur in
spärlichen Fragmenten bekannt. Da entdeckte man, daß arabische
Übersetzungen der griechischen Texte existieren. So wurde man456
1894 mit der »Mechanik« Herons und 1897 mit der »Pneumatik«
des Philon von Byzanz bekannt. Die Gesamtausgabe der Werke
Herons ist für die Geschichte der Mathematik sowie der reinen
und der angewandten Naturwissenschaften von großer Bedeutung.
Das Automatenwerk Herons ist auch kunstgeschichtlich von
Wichtigkeit, da es manchen Aufschluß über die antiken Bühneneinrichtungen
gibt457. Heron beschreibt in seiner »Pneumatik«
eine große Anzahl von Apparaten, welche durch erwärmte Luft
oder Dampf in Bewegung gesetzt werden. Die Abbildungen, von
denen wir einige hier wiedergeben, rühren nicht von Heron selbst,
sondern von einem späteren Herausgeber her458.

Handelt es sich zum Teil auch um physikalische Spielereien,
so begegnet uns doch manches, was den Anstoß zu späteren Erfindungen
gegeben hat. Insbesondere gilt dies von einem Apparat,
bei dem der Dampf in derselben Weise einen Körper in drehende
Bewegung versetzt, wie es das ausströmende Wasser bei den
Reaktionsrädern bewirkt. Die Maschine Herons (Abb. 26) besteht
aus einem Kessel, von dem zwei senkrechte Röhren ausgehen.
Zwischen ihnen befindet sich eine drehbare Halbkugel mit
zwei Ansätzen, aus welchen der in die Halbkugel geleitete Dampf
in tangentialer Richtung entweicht. Dadurch wird die Kugel in
Drehung versetzt.


[Abb. 26]
Abb. 26. Heron verwendet den Dampf zum Betriebe einer maschinellen
Einrichtung.



Den nach ihm benannten Ball (s. Abb. 27) beschreibt Heron
in folgender Weise: »In die Öffnung
eines Gefäßes wird eine Röhre eingelötet,
die fast bis auf den Boden
reicht und in eine enge Mündung
ausläuft. Durch eine seitliche Öffnung
gießen wir Wasser in das
Gefäß. Darauf blasen wir in diese
Öffnung hinein, während wir auf
die enge Mündung der senkrechten
Röhre den Finger legen. Schließen
wir dann die seitliche Öffnung und
nehmen wir den Finger von der
senkrechten Röhre fort, so wird
in ihr das Wasser durch die
hineingeblasene, zusammengepreßte
Luft emporgetrieben.«


[Abb. 27]
Abb. 27. Der Heronsball.





Endlich sei hier noch Herons Abbildung des Hebers wiedergegeben
(s. Abb. 28). »Befindet sich«, sagt Heron in seiner Erläuterung
dieses Apparates, »die Hebermündung in gleicher Höhe
mit dem Wasserspiegel, so wird der Heber, obgleich er voll Wasser
ist, nicht fließen, sondern gefüllt bleiben. Es ist nämlich, wie bei
einer Wage, das Wasser in diesem Falle im Gleichgewicht, indem
es bestrebt ist, auf der Seite θβ sich zu heben und auf Seite βγ
sich zu senken. Ist aber die äußere Mündung des Hebers niedriger
als der Wasserspiegel, so fließt das
Wasser aus, da das in dem Abschnitte
κβ befindliche Wasser, das
schwerer ist als das in βθ, letzteres
überwältigt und anzieht.«


[Abb. 28]
Abb. 28. Herons Abbildung
eines Hebers.



Was die Natur der Luft betrifft,
so meint Heron, daß sie aus Teilchen
bestehe, die wie die Körnchen des
Sandes durch leere Zwischenräume
getrennt seien. Dies beweise zumal
der Umstand, daß sich noch Luft in
eine Kugel zu der darin vorhandenen
füllen lasse, was darauf beruhe, daß
die neuen Luftteilchen an Stelle der
leeren Räume treten. Wolle man
annehmen, die Luft fülle den vorhandenen
Raum ganz aus, so würde
eine Kugel beim Hineinbringen einer
weiteren Luftmenge platzen müssen.
Gäbe es keine Vakua, fügt Heron
noch hinzu, so könnten weder Licht noch Wärme durch Wasser
oder andere Flüssigkeiten dringen. Wenn nämlich die Flüssigkeit
keine Poren hätte, die Strahlen also mit Gewalt ins Wasser
drängen, so müßten volle Gefäße überlaufen459. Jeder Körper besteht
deshalb, nach Heron, aus kleinen Teilchen und dazwischen
befindlichen leeren Räumen. Ein kontinuierliches Vakuum sei dagegen
ohne Mitwirkung einer äußeren Kraft nicht möglich460. Daß
die Luft ein Körper ist, beweist Heron, indem er ein leeres
Gefäß umgekehrt ins Wasser taucht. Auch bemerkt er, die
Luft habe eine eigentümliche Spannkraft, indem sie sich, wie
ein trockener Schwamm, nach dem Zusammendrücken wieder
ausdehne.

Zu welch überraschenden Kunststücken man diese Kenntnisse
zu verwerten wußte, zeigt uns die, durch nebenstehende Abbildung
(29) erläuterte, auf der Ausdehnung und der Zusammenziehung
der Luft beruhende Vorrichtung.

Wird auf dem Altar E ein Feuer angezündet, so treibt die
erwärmte Luft infolge ihrer Ausdehnung das Wasser, das sich in
der Kugel P befindet, in das
aufgehängte, mit einem Drehwerk
verbundene Gefäß M.
Letzteres sinkt infolge seiner
Gewichtszunahme und öffnet
die Tür. Nach dem Erkalten
der Luft strömt das Wasser
durch die Röhre L nach P
zurück, und die Tür wird
durch das Gegengewicht D
geschlossen, während das
Gefäß M in seine frühere
Lage zurückkehrt.


[Abb. 29]
Abb. 29.
Herons Automat zum Öffnen der Tempel461.



Sowohl eine Beschreibung
in Herons »Pneumatica«,
als auch die archäologischen
Funde liefern den
Beweis, daß man im späteren
Altertum schon Orgeln mit Klaviaturen besaß, die man wie
unsere heutigen Orgeln und Klaviere benutzte (Abb. 30). Sie wurden
durch Wasser betrieben, mit dessen Hilfe man die Luft in einem
Kasten zusammenpreßte (Wasserorgel oder hydraulus). Eine aus
Ton verfertigte Orgel wurde vor einiger Zeit in Karthago aufgefunden.
Sie läßt außer den Einrichtungen, die zur Herstellung
des Luftstromes dienen, drei Reihen von Orgelpfeifen und eine
Klaviatur erkennen462.




[Abb. 30]
Abb. 30. Wasserorgel oder hydraulus.



Heron bringt ferner eine Beschreibung der Feuerspritze,
deren Rekonstruktion in Abb. 25 wiedergegeben wurde (s. S. 191).
Seine Beschreibung lautet: »Es seien αβγδ und εζηθ zwei
bronzene Stiefel, deren Inneres für zwei Kolben ausgedrechselt ist.
Die Kolben müssen luftdicht in die Stiefel passen. Letztere seien
durch das an beiden Enden offene Rohr ξοδζ miteinander verbunden.
Außerhalb der Stiefel, aber innerhalb dieses Rohres, sollen
Klappenventile π und ρ derart angebracht sein, daß sie sich nach
der Außenseite öffnen können. Die Stiefel sollen auch auf dem
Boden runde Löcher haben, die mit kleinen, geschliffenen Scheibchen
bedeckt werden. Letztere sind durch Stifte und Häkchen
so angebracht, daß sie sich wohl auf- und abbewegen, aber sich
nicht von den Öffnungen seitlich entfernen können. Mit den Kolben
seien Kolbenstangen und ein Querbalken verbunden. Mit dem
Rohre, das die beiden Stiefel verbindet, stehe ein vertikales Steigrohr
in Verbindung. Dieses verzweige sich bei ϛ zu einem Doppelarm,
der zu einer drehbaren Mündung führt463.« Die beschriebene
Vorrichtung stimmt also mit der heutigen Feuerspritze überein,
nur daß der Windkessel fehlt.

Ein Teil der zahlreichen, in Herons »Pneumatica« beschriebenen
Versuche stammt von Philon von Byzanz, der gleich Heron
ein Schüler des Ktesibios war. Da einige von diesen Versuchen
eine grundlegende Bedeutung haben, so seien sie hier angeführt.
So stellte Philon ein Thermoskop her, das auf der Ausdehnung
der Luft durch die Wärme beruhte. In eine Bleikugel a wurde
das doppelt gebogene Rohr b (s. Abb. 31) luftdicht eingefügt. Das
andere Ende des Rohres mündete unter
Wasser. Brachte man die Bleikugel in
die Sonne, so strömte die Luft durch b
aus. Wurde dagegen die Bleikugel abgekühlt,
so gelangte Wasser durch b in
die Kugel a464.


[Abb. 31]
Abb. 31. Philons Thermoskop.




[Abb. 32]
Abb. 32. Philons Saugkerze.



Die Abbildung 32 zeigt uns Philons Saugkerze. In dem
Gefäße a befindet sich Wasser und eine brennende Kerze. Über
diese wird d gestülpt465. »Man wird«, sagt Philon, »bald das
Wasser aufwärtssteigen sehen. Dies geschieht, weil die in d enthaltene
Luft durch die Bewegung des Feuers verflüchtigt wird.
Das Wasser steigt empor, je nach der Quantität Luft, welche verflüchtigt
wird.« Daß stets nur eine gewisse Menge Luft verschwindet,
entging also der Beobachtung des alten Physikers.
Immerhin begegnet uns hier schon derselbe Versuch, den im
18. Jahrhundert Scheele und andere anstellten, um zu beweisen,
daß die Luft aus zwei verschiedenen Gasen zusammengesetzt ist.



Weitere Fortschritte der Mechanik.


[Abb. 33]
Abb. 33. Herons Flaschenzug.



Heron hat auch über die Mechanik der festen Körper ein
Werk geschrieben, das lange als verloren galt und nur auszugsweise
durch den späteren Alexandriner Pappos (um 300 n. Chr.)
erhalten geblieben ist466. Wie Pappos mitteilt, hat Heron in
diesem Werk die fünf Potenzen behandelt, nämlich den Hebel, das
Rad an der Welle, den Keil, die Schraube und den Flaschenzug.
So wird, um ein Beispiel zu bringen, der Flaschenzug mit folgenden
Worten beschrieben: »Wenn wir eine Last aufziehen wollen, so
müssen wir an einem daran gebundenen Seil mit einer Kraft ziehen,
welche der Last gleich ist. Wenn wir aber das eine Ende des
Seils an einem festen Ort anbinden und das andere Ende um eine
an der Last befestigte Rolle legen, so werden wir die Last leichter
bewegen. Und wenn wir an dem festen Ort eine zweite Rolle anbringen
und das Seil auch um diese legen, werden wir die Last
noch leichter bewegen. Aber wir bringen nicht die einzelnen
Rollen an dem festen Ort, sondern, um ihre Achse drehbar, in
einem hölzernen Gehäuse an, das wir eine Flasche nennen, und
binden diese Flasche mit einem Seile an den festen Ort. Diejenigen
Rollen, die mit der Last verbunden werden sollen, schließen
wir in eine andere, der ersten gleiche Flasche ein467. Je zahlreicher
die Rollen, desto leichter läßt sich die Last heben.« An
anderer Stelle löst Heron die Aufgabe, durch Zahnradübertragungen
vermöge der Kraft 5 die Last 1000 zu heben (s. Abb. 17)468.


[Abb. 34]
Abb. 34. Herons Wegmesser469.



Durch eine ähnliche Übertragung finden wir schon bei Heron
das Prinzip des Taxameters gelöst. Seine Einrichtung ist aus
Abb. 34 ersichtlich. An der Nabe des
Rades befindet sich ein Stift, der das
horizontale, mit 8 Speichen versehene
Rad EZ jedesmal um eine Speiche
weiter dreht. Einer Umdrehung des
Rades EZ entspricht eine Fortbewegung
des über EZ befindlichen Zahnrades
um einen Zahn. Die Übertragung erfolgt
durch das Schneckengewinde über
EZ. Diese Übertragung wiederholt
sich so oft, daß eine Umdrehung des
letzten Zeigers mehrere tausend Umdrehungen
des Wagenrades oder auch
direkt den zurückgelegten Weg in
Stadien anzeigt470.

Neuerdings ist die Mechanik Herons nach einer arabischen
Handschrift in französischer Übersetzung herausgegeben worden471.
Heron bringt nicht nur die Beschreibung und die Theorie der
fünf einfachen Maschinen, sondern er beschäftigt sich auch eingehend
mit Schwerpunktsbestimmungen. So findet er den Schwerpunkt
des Dreiecks als den Schnittpunkt der Mitteltransversalen,
die sich im Verhältnis 2 : 1 teilen. Um den Schwerpunkt des unregelmäßigen
Vierecks zu finden, zerlegt er es durch eine Diagonale
in zwei Dreiecke, verbindet deren Schwerpunkte und teilt
dann diese Verbindungslinie im umgekehrten Verhältnis der Gewichte
dieser Dreiecke.

Beim Hebel und beim Flaschenzug untersucht Heron das Verhältnis
des Kraftweges zum Lastwege oder das der Zeiten, welche
die Last, je nach dem Kraftgewinn, zum Emporsteigen auf eine
bestimmte Höhe gebraucht. Er gelangt dabei zu dem Gesetz, das
wir heute als die goldene Regel der Mechanik bezeichnen. Die
Fassung, welche er diesem Gesetz gibt, lautet: »Das Verhältnis
der Zeiten ist gleich dem umgekehrten Verhältnis der bewegenden
Kräfte472.« Nicht so klar ist Heron die Theorie der Schraube und
des Keiles geworden. Hier vermag er das Verhältnis von Kraft
zu Last nicht anzugeben. Es rührt dies daher, daß er Keil und
Schraube nicht auf die schiefe Ebene zurückführt, sondern sich vergeblich
abmüht, sie aus der Hebelwirkung zu erklären. Die schiefe
Ebene wird von ihm nicht zu den einfachen Maschinen gerechnet
und gleichfalls in ihrer Wirkung noch nicht richtig erkannt473.

Die wissenschaftlichen Grundlagen der
Vermessungskunde.

Eine besondere Würdigung verdienen noch Herons Bemühungen
um die Ausgestaltung der Feldmeßkunst. Heron verfaßte
eine Schrift »Über die Dioptra«474. Es ist das ein Meßapparat, in
dem wir das Urbild des heutigen Theodolithen erblicken müssen.
Eine Rekonstruktion des interessanten Instrumentes ist in nebenstehender
Abbildung wiedergegeben475. Die Hauptteile waren die
auf dem Stativ ruhende Platte ΑΒ und das Zahnrad ΓΔ, welches
durch die Archimedische Schraube ΕΖ in Bewegung gesetzt wurde
und dadurch eine Drehung des ganzen Instrumentes um eine vertikale
Achse ermöglichte. Eine zweite Archimedische Schraube befand
sich über ΚΛ.
Man erkennt, daß sie
die Aufgabe hatte,
vermittelst des vertikal
gestellten, halbkreisförmigen
Zahnrades die
oberste, mit dem Visierlineal
versehene Platte
um eine horizontale
Achse zu drehen. Da
die Platte nicht unmittelbar
auf dem halbkreisförmigen
Zahnrade
aufsaß, sondern an
eine rechteckige Fortsetzung
des letzteren
angeschlossen war, so
konnte die Drehung
um die horizontale
Achse vermittelst der
oberen Archimedischen
Schraube so lange fortgesetzt
werden, bis die
große Platte eine senkrechte
Stellung eingenommen
hatte. Es
ließ sich somit jeder
Horizontal- und jeder
Höhenwinkel mit Hilfe
dieses Apparates messen,
so daß die Dioptra
zur Lösung von Aufgaben
der Feldmeßkunst vortrefflich geeignet war. Die Einstellungen
wurden durch Wasserwage und Bleisenkel vermittelt.
Ferner besaß das Diopterlineal, um auch kleinere Winkel noch
ablesen zu können, eine bedeutende Länge.


[Abb. 35]
Abb. 35. Herons Winkelmeßapparat.



Von den zahlreichen Aufgaben, für welche Heron in seiner
Schrift das einzuschlagende Meß- und Berechnungsverfahren angibt,
seien hier nur einige erwähnt. Die wichtigste Aufgabe war
die Aufnahme eines Feldes von beliebiger Umgrenzung. Heron
verfuhr dabei wie folgt: Zunächst wurde ein großes Rechteck so
abgesteckt, daß es innerhalb der Umgrenzung lag (siehe Abb. 36).
Dann wurde für viele Punkte der Umgrenzung der senkrechte
Abstand von der zugewandten Seite des großen Rechtecks gemessen.
Auf diese Weise wurde der außerhalb des Rechtecks
liegende Teil des zu messenden Feldes in kleinere Abschnitte von
möglichst regelmäßiger Form zerlegt, deren Flächeninhalt leicht
annähernd ausgemessen werden konnte.


[Abb. 36]
Abb. 36. Herons Vermessung eines Feldes.



Ein Blick auf die Abbildung lehrt uns, daß Heron hier mit
rechtwinkligen Koordinaten arbeitet, und daß er die umgrenzende
Linie recht genau in den Plan einzeichnen konnte, wenn er nur
recht viele Senkrechte von den Punkten der Linie aus nach den
Rechteckseiten errichtete und ausmaß.

Weiter zeigt Heron, wie man die Breite eines Flusses ermittelt,
ohne ihn zu überschreiten. In einem andern Abschnitt
wird die Aufgabe gelöst, ein Feld mit Hilfe eines Planes wieder
abzustecken, wenn die Umfriedigung mit Ausnahme weniger Grenzsteine
verlorengegangen ist476. Ein Abschnitt (30) entwickelt die
Heronsche Formel für die Fläche eines Dreiecks, dessen drei
Seiten gegeben sind. Sie lautet:

∆ = √(((a + b + c)/2) · ((a + b - c)/2) · ((a + c - b)/2) · ((b + c - a)/2)))


Ob Heron diese Formel selbst gefunden oder anderen entlehnt
hat, ist nicht bekannt. Auch weiß man nicht, wie groß sein Anteil
an der Konstruktion der Dioptra ist. Sicherlich bestand die
Feldmeßkunst in Ägypten schon Jahrtausende vor Heron. Doch
waren ihre Regeln zum Teil recht mangelhaft, so daß man477 annimmt,
daß Heron, auf den Arbeiten seiner Vorgänger fußend,
ein amtliches, zahlreiche Verbesserungen aufweisendes Lehrbuch
der Feldmeßkunst lieferte. Dieses hat dann auch den Römern
als Handbuch gedient. Stand doch bei diesem Volke die Vermessungskunde,
wie bei dem praktischen Grundzuge der Römer
nicht anders zu erwarten ist, in hoher Blüte. Wie hätte
sich z. B. die Anlage ausgedehnter Wasserleitungen ermöglichen
lassen, wenn die Kunst des Nivellierens, für welche man sich
ebenfalls der Dioptra bediente, den Römern nicht geläufig gewesen
wäre.

Während der griechische Text der »Dioptra« schon seit 1858
bekannt ist, entdeckte man erst 1896 Herons »Metrika«, ein Werk,
das seit dem 6. Jahrhundert verschollen war. Die »Metrika«
Herons478 stellen ein Handbuch dar, das eine Anweisung zur Teilung
und Berechnung von Flächen enthält, während die »Dioptra«479
Herons die Beschreibung der wichtigsten geodätischen Hilfsmittel
und eine Anzahl von Aufgabenbeispielen lieferte.

Zu den Aufgaben, deren Lösung Heron bringt, gehört außer
den Nivellierungen auch die Absteckung von Geraden zwischen zwei
Punkten, von denen der eine nicht vom andern aus gesehen werden
kann. Die Aufgabe war schon im Altertum praktisch wichtig,
z. B. wenn es galt, einen Tunnel durch einen Berg zu graben.
Daß die alten Ingenieure schon Tunnelbauten von beträchtlicher
Länge ausführten, beweist die im Jahre 1884 erfolgte Freilegung
eines Tunnels von etwa 1000 m Länge durch den Kastroberg
(auf Samos).



Wie Heron die Aufgabe löste, einen Berg zu durchstechen,
wenn die Mündungspunkte des Durchstichs gegeben sind, zeigt
uns Abb. 37. Wir sehen, daß er sich auch hierbei wieder eines
Systems von rechtwinkligen Koordinaten bediente.

Heron schließt seine Darstellung mit den zuversichtlichen
Worten: »Wird der Tunnel auf diese Weise hergestellt, so werden
sich die Arbeiter von beiden Seiten treffen.«


[Abb. 37]
Abb. 37. Herons Tunnelaufgabe.



Der Tunnel durch den Kastroberg ist durch deutsche Forschungen
wieder entdeckt worden. Er hatte den Zweck, eine jenseits
des Berges befindliche Quelle mit der Stadt zu verbinden.
Diese Anlage, die Herodot als ein Wunderwerk preist, entstand
zur Zeit des Polykrates. Sie verdient auch deshalb Bewunderung,
weil die Arbeit ja ohne die modernen Sprengmittel
geleistet werden mußte480.

Ein weiteres Beispiel für den Tunnelbau der Alten bietet der
noch jetzt vorhandene Abfluß (Emissar) des Albaner Sees. Dieser
Abflußkanal ist ein Stollen von 1200 m Länge. Seine Breite beträgt
11/2 m, seine Höhe 2–3 m481. Als eine Ingenieurarbeit
größeren Umfangs ist aus der griechischen Geschichte die Trockenlegung
des Kopaissees unter Alexander dem Großen zu erwähnen482.



Bei Heron begegnen uns auch die ersten Anweisungen darüber,
wie man sich beim Bergbau unter der Erde zu orientieren
hat. Aus diesen Anfängen hat sich, besonders seit dem Zeitalter
Agricolas, des Begründers der neueren Mineralogie (16. Jahrhundert),
die Markscheidekunst entwickelt.

Durch Herons Schriften wird man am besten mit dem konkreten
Messen und Rechnen seiner Zeit und mit den damals gebräuchlichen
Maßen bekannt. Für das kaufmännische Rechnen
fehlt es leider an einer ähnlichen Überlieferung483. Doch begegnet
uns bei Heron die schon im alten Ägypten gepflegte
Verteilungs- und Gesellschaftsrechnung. Bekannt ist beispielsweise
Herons Brunnenaufgabe. Es wird darin nach der Zeit
gefragt, innerhalb deren durch mehrere Röhren ein Behälter mit
Wasser gefüllt werden kann, wenn man die Füllzeit für jede
einzelne Röhre kennt.

Heron hat auch eine Katoptrik geschrieben. Sie läßt uns
erkennen, daß schon im Altertum die Ansicht bestand, daß die
Natur nichts vergeblich tue. Von diesem Prinzip ausgehend, wurde
die gradlinige Ausbreitung des Lichtes erklärt. Die gleiche Betrachtungsweise
leitete Heron bei dem Nachweise, daß der Weg,
den das einfallende und das reflektierte Licht zurücklegt, nur
dann ein Minimum ist, wenn der Einfallswinkel gleich dem Reflexionswinkel
ist484.

Naturbeschreibung und Heilkunde
im alexandrinischen Zeitalter.

Bei der Beurteilung der Schriften eines Ptolemäos, Euklid
und Heron läßt es sich schwer entscheiden, was diese Männer
auf den von ihnen behandelten Gebieten Eigenes, Neues geschaffen,
und was sie ihren Zeitgenossen und Vorgängern entlehnt haben.
Es kann indessen auch gar nicht die Aufgabe der hier gebotenen,
zusammenhängenden Darstellung einer Geschichte der Wissenschaften
sein, im einzelnen Prioritätsansprüche gegeneinander abzuwägen.
Diese, in der Regel wenig fruchtbringende Aufgabe muß
der historischen Einzelforschung überlassen bleiben, eine Einschränkung,
die hier auch gleich für die Behandlung späterer
Perioden der Wissenschaft gemacht sei. Für uns ist es viel wichtiger,
in den jeweiligen Stand der Kenntnisse einzudringen und
den logischen Zusammenhang, die bedingenden Ursachen aufzuweisen.
Für diesen Zweck war die etwas ausführlichere Darstellung,
die wir den genannten drei alexandrinischen Gelehrten gewidmet
haben, von Wert.

Während die Astronomie, die Mathematik und einige Zweige
der Physik von den Alexandrinern sehr gepflegt und gefördert
wurden, wandten sie den beschreibenden Naturwissenschaften eine
geringere Anteilnahme zu. Vielleicht ist dies in der kommentatorischen
Gelehrsamkeit der Alexandriner begründet. Bestand doch
ihre Hauptaufgabe darin, Handschriften zu vergleichen, zu erläutern
und zu ergänzen. So sagt Plinius von ihnen: »In den
Schulen sitzen und Vorträge anhören, war angenehmer, als durch
Einöden zu gehen und Tag für Tag neue Pflanzen zu suchen485.«
Als selbständige Wissenschaft hörte die Botanik auf. Sie bestand
in der alexandrinischen Schule nur noch als ein Zweig der Heilkunde,
als Heilmittellehre, weiter. Es war deshalb von Bedeutung
für die Entwicklung der Botanik, daß auch die Geographen dieses
Zeitalters der Pflanzenwelt ihre Aufmerksamkeit zuwandten. Vor
allem ist hier Strabon als der größte unter den Geographen der
spätalexandrinischen Schule zu nennen. Wenn dieser Mann auch
nicht selbst Pflanzenkenner war, so nahm er doch die Pflanzen-
und die Tierwelt als Gegenstand seiner Wissenschaft mit Recht
in Anspruch, so daß seit Strabons Auftreten die Bedeutung der
Botanik für die allgemeine Erdkunde stets gewürdigt worden ist.

In höherem Maße als die Botanik wurde die Anatomie bei
den Alexandrinern gepflegt. An erster Stelle sind hier Herophilos
(um 300 v. Chr.) und Erasistratos486 (um 280 v. Chr.) zu
nennen. Von Herophilos, einem der bedeutendsten Ärzte des
Altertums487, rührt die erste eingehendere Untersuchung des Auges
her, während Erasistratos die blutführenden Venen von den,
nach damaliger Ansicht, mit Pneuma gefüllten Arterien unterschied.
Erasistratos war auch nahe daran, den Kreislauf des Blutes
zu erkennen. Er scheiterte nur an dem soeben erwähnten Irrtum,
daß die Arterien das Pneuma (den Luftgeist) enthielten. Andererseits
erkannte er ganz richtig das Herz als den Ausgangspunkt
der Gefäße, sowie das Gehirn als die Ursprungsstelle der Nerven.
Vor allem wurde die Anatomie dadurch auf eine sichere Grundlage
gestellt, daß man die Sehnen von den Nerven unterschied
und letztere als die Organe der Empfindung sowie die Muskeln
als die Werkzeuge der Bewegung kennenlernte. Allerdings waren
die Alexandriner in ihren Mitteln nicht sehr wählerisch, da sie
selbst vor Vivisektionen an Menschen nicht zurückscheuten488.



5. Die Naturwissenschaften bei den Römern.

Weit später als in Griechenland und in dem von Griechen
bewohnten Süden Italiens entwickelte sich eine höhere geistige
Kultur in Mittelitalien. Die Hauptmasse der Bevölkerung dieses
Teiles der Apenninenhalbinsel war in vorgeschichtlichen Zeiten,
als ein den Hellenen und Kelten verwandtes Volk, über die
Alpen eingedrungen. Sie war dort zunächst mit den Etruskern,
einem Volk, dessen Abstammung zweifelhaft ist, in Berührung getreten.
Erst weit später machte sich der Einfluß der in Süditalien
bestehenden griechischen Ansiedelungen auf die mittelitalischen
Völkerschaften geltend. Es geschah dies erst, nachdem letztere
unter der Führung Roms eine staatliche Einigung erfahren hatten.

Während man sich in den unserer Zeitrechnung vorangehenden
Jahrhunderten in der Stille des alexandrinischen Gelehrtentempels
die Welt zu erkennen mühte, hatte man sie von Mittelitalien
aus durch die Gewalt der Waffen unterjocht. Griechenland
war schon länger als ein Jahrhundert römische Provinz, als im
Jahre 30 v. Chr. Ägypten dasselbe Schicksal ereilte. Die politische
Umgestaltung dieses Landes vollzog sich jedoch allmählich, da der
römische Einfluß sich schon lange vor jenem Zeitpunkt in stetig
wachsendem Maße geltendgemacht hatte. Diese Umgestaltung
war daher auch für die Wissenschaften nicht von solch einschneidender
Bedeutung, wie später das Hereinbrechen entfesselter, barbarischer
Horden. In dem Maße nämlich, wie die Römer das dem
Osten sein geistiges Gepräge verleihende Griechenland politisch
überwanden, nahmen sie den Inhalt der griechischen Bildung in sich
auf. Sie wurden die Herren, aber zugleich die Schüler der Griechen.
Auch aus den reichen literarischen Schöpfungen der Semiten und
der Ägypter vermochten die Römer zu schöpfen489. Meister sind
sie auf dem Gebiete der Kunst und Wissenschaft indessen nicht
geworden. Weit mehr entsprach ihrem ganzen Sinne sowie ihren
Bedürfnissen eine Fortentwicklung der Technik. Auf diesem Felde
haben sie, wie die großartigen Überreste ihrer Werke noch heute
bezeugen, die Griechen zweifelsohne übertroffen. Doch erfuhr die
wissenschaftliche Grundlage der Technik, die Mechanik nämlich,
durch die Römer keinen wesentlichen Fortschritt. Wurde auch
während der Kaiserzeit Rom, nachdem es zum politischen Mittelpunkt
der Welt geworden, neben Alexandria mehr und mehr zu
einem Sitz der Wissenschaften, so kann man doch von einem römischen
Zeitalter der letzteren nicht sprechen. Darüber, sich die
Elemente der griechischen Bildung anzueignen, sind die Römer
kaum hinausgekommen, während in dem römisch gewordenen
Alexandria ein neuer, bedeutender Aufschwung die ersten Jahrhunderte
unserer Zeitrechnung ausfüllt.

Als der Hellenismus etwa um die Zeit des zweiten punischen
Krieges das römische Geistesleben zu durchdringen begann, hatte
die römische Literatur noch keine Schöpfung von einiger Bedeutung
aufzuweisen. Ein mit wissenschaftlichen Dingen sich befassendes
Prosaschrifttum fehlte ihr bis zu dem angegebenen Zeitpunkt
noch fast gänzlich. Was auf diesem Gebiete vorhanden
war, betraf lediglich die Grundlagen des Rechtswesens, die Führung
von Chroniken, den Kultus und die engeren Bedürfnisse des praktischen
Lebens. Vom größten Einfluß auf die Literatur des
römischen Volkes wurde seine Berührung mit den Griechen, zunächst
mit den Kolonien Süditaliens und später mit dem griechischen
Mutterlande. Eingeleitet wurde die Berührung zwischen
Römer- und Griechentum durch den Handel. Zu einer innigeren
Durchdringung kam es jedoch erst durch den kriegerischen Zusammenstoß,
der die römischen Heere in die griechischen Kolonien
und nach Hellas führte und umgekehrt zahlreiche Griechen sowie
griechische Kunst- und Wissensschätze nach Rom gelangen ließ.
Diese Umwälzungen begannen im 3. vorchristlichen Jahrhundert
mit dem tarentinischen (282–272) und dem ersten punischen
Kriege (264–241). Um 200 folgte die Besiegung Makedoniens,
und wenige Jahrzehnte später wurde durch Aemilius Paulus
dem einst dem römischen an Umfang und Bedeutung gleichen
makedonischen Reiche durch die Schlacht bei Pydna (168 v. Chr.)
ein Ende bereitet. Zahlreiche Geiseln, zumeist vornehmen und gebildeten
hellenischen Familien entsprossen, kamen infolge dieses
Sieges nach Rom. Eins der wertvollsten Beutestücke, welche der
Sieger heimbrachte, war die Bibliothek des makedonischen Königs.
Infolge dieser Geschehnisse bildete sich in Rom ein stetig wachsender
Kreis von Freunden griechischer Bildung, die voll Bewunderung
den Vorträgen nach Rom gewanderter Rhetoren und Philosophen
lauschten. Aus dieser geistigen Verbrüderung trat mit
immer größerer Deutlichkeit das Bestreben hervor, durch die Vereinigung
der realen römischen Macht mit dem Inhalt des griechischen
Geisteslebens innerhalb eines einzigen Staatsgebildes ein von
den bisherigen engen nationalen Schranken befreites Weltbürgertum
entstehen zu lassen.

Unter den Männern, die sich gegen diese Entwicklung
stemmten, ohne sie jedoch nur im geringsten hemmen zu können,
ist besonders Marcus Portius Cato zu nennen. Dem Haß, mit
dem er in jeder Sitzung des Senats die Zerstörung Karthagos
forderte, kam seine Erbitterung gegen griechische Bildung und
griechisches Geistesleben gleich. Aus dieser Stellungnahme erwuchsen
Catos »Unterweisungen«, ein Werk, das eine Art Enzyklopädie
darstellte und zeigen sollte, daß die ältere römische
Literatur es mit der besonders ihrer Neuheit wegen so hoch eingeschätzten
griechischen wohl aufnehmen könne. Von Catos
»Unterweisungen« sind nur einige Fragmente erhalten geblieben.
Dagegen besitzen wir in seinem Buche über die Landwirtschaft
(De agricultura) das älteste auf unsere Zeit gekommene Werk des
lateinischen Prosaschrifttums. Es ist eine der wichtigsten Quellen
für die an späterer Stelle ausführlich zu besprechende »Naturgeschichte«
des Plinius gewesen.

Von dem die Hellenen beherrschenden Streben, im Einzelnen
das Allgemeine, die Idee zu finden, gingen die Römer später zu
einem mehr empirischen, oft unkritischen Beobachten des Äußerlichen
über und gelangten auf diesem Wege mitunter zu Plattheiten,
wie sie uns bei Cicero begegnen, der da meinte, die
Naturwissenschaft suche entweder nach Dingen, die niemand wissen
könne, oder nach solchen, die niemand zu wissen brauche. Es
sind manche Vermutungen darüber ausgesprochen worden, weshalb
die Römer das von den Griechen begonnene Werk nicht fortgesetzt
haben, so daß auf die Begründung der Wissenschaften unmittelbar
ihr weiterer Ausbau gefolgt wäre. Die einen erblicken die
Ursache dieser Erscheinung in dem Fehlen der experimentellen
Forschungsweise, obgleich doch, wie wir sahen, die Ansätze zu
einer solchen in der Blütezeit der alexandrinischen Periode wohl
vorhanden waren. Andere meinen, die Römer, welche zwar die
berufenen Erben der Griechen gewesen seien, hätten bei ihrer Aufgabe,
die Welt zuerst zu erobern und sie dann zu beherrschen,
weder Zeit noch Sinn für die Beschäftigung mit wissenschaftlichen
Dingen gehabt. Auch den Mangel an Werkzeugen für die wissenschaftliche
Arbeit, wie sie die neuere Zeit in Fülle hervorbrachte,
hat man dafür verantwortlich machen wollen, daß die Wissenschaft
nach ihrer Begründung zunächst keine wesentlichen Fortschritte
aufwies.

Die Einflüsse, welche die in Frage stehenden sowie ähnliche
Erscheinungen in der Entwicklung der Zivilisation und des Geisteslebens
herbeigeführt haben, sind für uns, die wir solch entlegene
Zeiten durch ein sehr getrübtes Medium erblicken, nicht mehr
scharf erkennbar. Jedenfalls haben hier nicht nur eine oder einige
der genannten Ursachen mitgespielt, sondern es hat ein Zusammenwirken
zahlreicher Umstände stattgefunden. Die natürlichen Anlagen,
die auch bei nahe verwandten Völkern nicht immer die
gleichen sind, sowie die Macht der politischen und der religiösen
Verhältnisse werden jedenfalls hierbei in erster Linie den Ausschlag
gegeben haben. So war490 »die ganze Geistesanlage der
Römer nach wesentlich anderen Gebieten gerichtet als dem der
reinen Wissenschaft«. Und selbst als Rom Weltreich geworden,
betonte Cicero, daß die griechischen Mathematiker auf dem Gebiete
der reinen Geometrie das Glänzendste geleistet, während
sich die Römer nur auf die Ausübung des Rechnens und des Ausmessens
beschränkt hätten491.

Meßkunst und Astronomie bei den Römern.

Die Römer hielten die Feldmeßkunst für wenigstens eben so
alt wie Rom. Sie wurde zuerst von Priestern ausgeübt, um das
zu den Tempeln gehörende Land abzugrenzen. In der Kaiserzeit
war die Feldmeßkunst sehr entwickelt. Wer sie ausüben wollte,
mußte eine Schule durchmachen und eine Prüfung ablegen492.


[Abb. 38]
Abb. 38.
Der Meßapparat der Römer.




[Abb. 39]
Abb. 39. Die Rekonstruktion der Groma.



Die ersten Kenntnisse in der Feldmeßkunst verdankten die
Römer sehr wahrscheinlich den Etruskern. Als Meßapparat benutzten
sie ein Winkelkreuz, das aus zwei in der horizontalen
Ebene sich schneidenden Linealen bestand. Eine Abbildung dieses
Apparates wurde auf dem Grabe eines römischen Feldmessers gefunden493.
An den Enden der Lineale befanden sich Lote. Die
alten Italer vermochten mit Hilfe dieses Instrumentes, der Groma,
und der Meßstange schon die Breite eines Flusses von einem Ufer
aus zu bestimmen, ohne den Fluß zu überschreiten. Für diese
Aufgabe war sogar eine bestimmte Bezeichnung im Gebrauch494.
Das erwähnte, von den Römern benutzte Winkelmeßinstrument
haben neuere Ausgrabungen
ans Licht
gebracht. Die nebenstehende
Abbildung 38
stellt ein bei der
Limesforschung495 entdecktes
Exemplar dar. Die Abbildung
39 zeigt uns eine Rekonstruktion.
Das Instrument496
der Römer bedeutet gegen Herons Dioptra einen Rückschritt.
Sie benutzten es zur Festlegung der Nord-Süd-Linie und
zum Abstecken rechter Winkel. Als Nivellierlineal bedienten sie
sich einer Art Kanalwage. Besonders fand die Groma Verwendung,
wenn es sich darum handelte, eine Niederlassung oder eine
Flur durch ein System rechtwinklig sich schneidender Wege einzuteilen.

Einen Aufschwung erfuhr die Mathematik zur Zeit Cäsars.
Es zeigten sich die Anfänge einer eigenen mathematischen Literatur,
wie denn auch Cäsar selbst als Schriftsteller auf mathematischem
Gebiete tätig gewesen ist. Hat doch Plinius ein von
Cäsar verfaßtes und »De astris« betiteltes Werk vielfach als Quelle
für das XVIII. Buch seiner »Naturgeschichte« benutzt. Cäsar
hatte sich zwei große Aufgaben auf dem Gebiete der angewandten
Mathematik gestellt. Er wollte den in die größte Verwirrung geratenen
römischen Kalender verbessern und eine Vermessung des
ganzen römischen Reiches ins Werk setzen.

Bis zum Jahre 46 v. Chr. hatte man in Rom nach Mondjahren
gerechnet und durch ziemlich regelloses Einschieben von Schaltmonaten
den Kalender den Jahreszeiten anzupassen gesucht. Der
Fehler war indessen schließlich so groß geworden, daß um die Zeit
Cäsars der Tag der Frühlingsnachtgleiche 85 Tage vor die wirkliche
Nachtgleiche, also mitten in den Winter fiel. Nach der Rückkehr
von dem ägyptischen Feldzug (47 v. Chr.) regelte Cäsar den
Kalender unter Mitwirkung des alexandrinischen Astronomen Sosigenes.
Es gelangte die Zeitrechnung zur Einführung, von der
uns das Dekret von Kanopus schon Kunde gibt497. Das Jahr wurde
nämlich in der Folge zu 365 Tagen gerechnet und im 4. Jahre,
jedesmal vor dem 24. Februar, dem dies sextus ante calendas
Martis, ein Tag als bissextus (daher auch annus bissextilis) eingeschaltet.

Die von Cäsar geplante Vermessung des römischen Reiches
ist wahrscheinlich auch durch alexandrinische Gelehrte angeregt
worden. Die Verpachtung der Provinzen, die Heereszüge und die
Ausdehnung der Kriegs- und Handelsflotte ließen diese Arbeit als
dringend erforderlich erscheinen. Da Cäsar indessen vorzeitig
durch Mörderhand hinweggerafft wurde, blieb die Ausführung dem
Augustus vorbehalten. Die Vermessung, welche der Augustus
nahestehende Feldherr und Staatsmann Agrippa leitete, wurde
nach fast dreißigjähriger Arbeit im Jahre 20 v. Chr. beendet und
besaß für Italien, Griechenland und Ägypten einen ziemlich hohen
Grad von Genauigkeit, während andere Länder nur durch Leute,
die man Dimensoren nannte, ausgeschritten wurden. Ihr Ergebnis
war eine gewaltige Karte, welche in einer für diesen Zweck errichteten
Säulenhalle »der Welt die Welt als Schauspiel« darbot498.
Neuerdings sind Zweifel darüber entstanden, ob diese auch wohl
nach Agrippa benannte Karte auf Grund genauerer Messungen
entworfen wurde. Indessen, selbst wenn es unentschieden bleibt,
welchen Wert die Karte besessen, so ist Agrippas Unternehmen
doch ohne Zweifel das Vorbild für spätere, den orbis terrarum
umfassende Karten gewesen. Von diesen ist noch heute ein Exemplar
erhalten, das offenbar für strategische Zwecke gedient hat.
Es ist unter dem Namen der Tabula Peutingeriana bekannt, enthält
die Heerstraßen für das ganze römische Reich und befindet sich
in Wien499. Abb. 40 zeigt den Teil, der die Balkanhalbinsel darstellt.


[Abb. 40]
Abb. 40. Peutingers Karte (Balkanhalbinsel).





Die ganze Karte (Abb. 40 stellt ein Stück aus der Mitte dar),
besteht aus einer Rolle von 11 Pergamentblättern und ist etwa
7 m lang und 0,3 m hoch. Die eigentümliche Verzerrung in der
Richtung Ost-West ist aus der Rollenform zu erklären. Bei dem
Entwurf trat nämlich offenbar der kartographische Gesichtspunkt
hinter dem rein praktischen, eine bequeme Übersicht über die
Wege zu haben, zurück. Durch die hakenförmigen Unterbrechungen
der Wege (Itinerarien) sind die Stationen angedeutet. Ihre Entfernungen
sind durch Zahlen bezeichnet. Meist handelt es sich
um römische Meilen, das sind 1000 Schritte (milia passuum) oder
1482 m500.

Mit astronomischen Dingen haben sich die Römer erst verhältnismäßig
spät und meist nur aus praktischen Gründen beschäftigt.
Mit den Sonnenuhren wurden sie501 erst um die Mitte
des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, mit den Wasseruhren etwa
ein Jahrhundert später bekannt, während die Chaldäer sich der
Sonnenuhren schon 750 v. Chr. bedienten502.

Die Pflege der »Ingenieurmechanik«.

Wie die Mathematik und die Astronomie, so wurde auch die
Mechanik bei den Römern weniger ihrer selbst, als ihres praktischen
Nutzens wegen gepflegt. Es erwuchs ein Gebiet, das die
Bezeichnung Ingenieurkunst oder Ingenieurmechanik verdient und
bei den Römern zu hoher Blüte gedieh503.

Einen guten Einblick in die Ingenieurmechanik der Römer
erhält man durch das den wenig zutreffenden Titel »Über die
Architektur« tragende Werk Vitruvs504. M. Vitruvius Pollio
lebte zur Zeit des Augustus. Er befaßte sich besonders mit dem
Bau von Kriegsmaschinen und wurde von Augustus mit der Leitung
des Bauwesens betraut. Eine kurze Inhaltsangabe des Werkes
von Vitruv möge uns den damaligen Stand des Wissens erläutern.
Vitruv beginnt damit, daß er für den Ingenieur eine vielseitige
wissenschaftliche Ausbildung verlangt. Er soll nicht nur in der
Mathematik bewandert, sondern auch mit den Grundzügen des
Rechtes und mit der Heilkunde vertraut sein. Komme doch
letztere schon in Frage, wenn es sich um die Wahl passender und
gesunder Bauplätze handle.

Sehr zutreffend ist auch, was Vitruv über das Verhältnis
zwischen Theorie und Praxis sagt: »Diejenigen, die ohne Wissenschaft
nur nach mechanischer Fertigkeit strebten, haben sich durch
ihre Arbeiten niemals maßgebenden
Einfluß erwerben können. Umgekehrt
scheinen diejenigen, die sich
lediglich auf die Wissenschaft verlassen
haben, dem Schatten nachgejagt
zu sein. Nur die, welche
Theorie und Praxis gründlich beherrschen,
haben die volle Rüstung,
um das Ziel, das sie sich gesteckt
haben, zu erreichen.«

Die in diesen Worten ausgesprochene
Mahnung
gilt bis
auf den heutigen
Tag505.


[Abb. 41]
Abb. 41. Römisches Hebezeug506.



Im zweiten
Buche bespricht
Vitruv die Baumaterialien.
Geschildert
wird das Brennen und das Löschen des Kalkes. Auch
die Puzzolanerde, die mit Kalk vermischt für Wasserbauten Verwendung
fand, wird erwähnt. Dann folgen Angaben über den
Bau von Häusern, Tempeln, Bädern usw. In einem Abschnitte
über die Wandmalerei werden als geeignete Farben Zinnober,
Kupfergrün und Ocker genannt. Das achte Buch handelt von den
Quellen und der Anlage von Wasserleitungen. Erwähnung finden
auch bittere Quellen und Erdölquellen sowie der Asphaltsee bei
Babylon, welcher das Bindematerial für die dortigen Bauten lieferte.
Im neunten Buche ist besonders von physikalischen und astronomischen
Dingen die Rede, während das letzte von Pumpwerken, Feuerspritzen
und anderen Maschinen handelt. Von den praktisch-physikalischen
Instrumenten ist die Schnellwage, die auch heute noch
den Namen der römischen Wage führt, wohl dasjenige, das die Römer
selbständig erfunden haben und schon in der altrömischen Zeit anwandten507.
Abb. 42 zeigt uns zwei in Pompeji entdeckte Schnellwagen.
Sie werden, wie die Mehrzahl der in Pompeji gemachten
Funde, im Nationalmuseum in Neapel aufbewahrt. Die Erfindung
der römischen Wage reicht mindestens bis
in das 3. Jahrhundert v. Chr. zurück. Das
Laufgewicht wurde sehr oft künstlerisch gestaltet,
indem man diesem Teil der Wage
die Form einer Frucht (Granatapfel) oder
einer Büste (Merkur) gab.


[Abb. 42]
Abb. 42. Römische
Schnellwagen.



Die Leistungen der Römer gingen auf
den Gebieten der Architektur und der Ingenieurkunst
(Brückenbau, Schiffsbau, Anlage
von Wasserleitungen, Heerstraßen, kriegstechnischen
Arbeiten) jedenfalls über das
rein handwerksmäßige Schaffen hinaus. Diese
Leistungen setzen nämlich wissenschaftlich
und praktisch vorgebildete Architekten und
Ingenieure voraus. Besondere Schulen, wie sie für Philosophie,
Rhetorik, Jurisprudenz und Medizin bestanden, gab es für die
Ingenieure zwar nicht. Wer das Ingenieurfach ergreifen wollte,
wurde in jugendlichem Alter einem Fachmann in die Lehre
gegeben. Voraussetzung für die Erlernung der Ingenieurkunst
waren Kenntnisse in der Mathematik, der Optik, der Astronomie,
der Geschichte und im Rechtswesen. Während der Kaiserzeit
wirkten in Rom neben den Lehrern für Rhetorik, Heilkunde
usw. auch solche, die in der Mechanik und in der Architektur
unterrichteten. Für Gehalt und Lehrsäle sorgte der Staat.
Auch befreite er wohl die Väter, die ihre Söhne die Ingenieurkunst
erlernen lassen wollten, von der Zahlung der Steuern. Die
gleiche Vergünstigung erhielten Ingenieure, die sich als Lehrer in
ihrem Fache auszeichneten. Wie sehr man die Bedeutung der
Ingenieure zu würdigen wußte, beweist folgende Stelle aus einem
Briefe, den Kaiser Konstantin (323–337) an einen seiner Statthalter
richtete. Sie lautet: »Wir brauchen möglichst viele Ingenieure.
Da es an solchen mangelt, veranlasse zu diesem Studium
Personen, die ungefähr 18 Jahre alt sind und die zur allgemeinen
Bildung nötigen Wissenschaften bereits kennengelernt haben. Befreie
die Eltern von den Steuern und gewähre den Schülern ausreichende
Mittel508.«

Die Mechanik hatte also, wo es sich um praktische Anwendungen
handelte, zur Zeit der Alexandriner und der Römerherrschaft
schon manche Frucht gezeitigt. Anders stand es um die
Mechanik als wissenschaftliche Disziplin. Welch unvollkommene
Vorstellungen in mechanischen Dingen die meisten Schriftsteller
des Altertums hegten, davon läßt sich manches Beispiel nachweisen.
So erzählt Plinius folgende Fabel von dem Schiffshalter (Echineis
remora), einem Fisch des Mittelmeeres, der eine Anzahl Saugnäpfe
auf der Stirn trägt, mit denen er sich an Schiffen und anderen
Gegenständen festhält: »Mögen die Stürme wüten und die Wogen
rasen, dieses kleine Geschöpf spottet ihrer Wut, zähmt ihre Kraft
und zwingt ein Schiff zu stehen, während kein Tau und kein Anker
dazu imstande sind. Und zwar hemmt es den Ansturm und bezwingt
es die Elemente nicht durch eigene Arbeit oder Gegenwirkung,
sondern einzig und allein dadurch, daß es sich anhängt.«

Eine solche Unklarheit herrschte also bezüglich eines so einfachen
mechanischen Begriffes, daß ein Schriftsteller wie Plinius,
lange nachdem die ersten erfolgreichen Schritte auf dem Gebiete
der Mechanik durch Archimedes getan waren, derartige Fabeln
ohne Widerspruch aufnahm. Hierin zeigt sich aber auch, daß
Archimedes auf das physikalische Denken der auf ihn folgenden
Jahrhunderte einen nur geringen Einfluß ausgeübt hat. Das volle
Verständnis für seine Werke sowie die Fähigkeit, an das von ihm
Geleistete anzuknüpfen und darauf weiterzubauen, scheint in den
nächsten anderthalb Jahrtausenden mit geringen Ausnahmen gefehlt
zu haben.



Die Literatur während der Kaiserzeit.

Die Literatur eines Volkes ist stets nicht nur von seiner Eigenart
und fremden Einflüssen, sondern auch von dem Gange der
politischen Entwicklung in hohem Grade abhängig gewesen. Diese
Abhängigkeit war im Altertum weit größer als in der Neuzeit, in
der das geistige Leben weniger an nationale Schranken gebunden
ist und die Freiheit der Einzelpersönlichkeit erheblich zugenommen
hat. Wie im alten Athen, in Alexandria und in anderen wissenschaftlichen
Mittelpunkten, so war auch im kaiserlichen Rom die
Stellung, welche das Oberhaupt des Staates zu Kunst und Wissenschaft
einnahm, für das Gedeihen dieser Gebiete von großer Bedeutung.
Schon Augustus, der die kaiserliche Gewalt begründete,
brachte der Literatur Interesse und Verständnis entgegen.
Hat er sich doch selbst als Dichter und als Prosaschriftsteller
versucht. Augustus wußte auch in vollem Maße zu würdigen,
daß die Literatur der staatlichen Macht, von der sie abhängt, entweder
dienstbar gemacht oder durch eine verkehrte Behandlung
in einen Gegensatz zur Staatsgewalt gebracht werden kann, wodurch
die letztere stets mehr oder minder Abbruch erleidet.

Auf die reiche Entfaltung der römischen Literatur im Augusteischen
Zeitalter folgten unter der Herrschaft des finsteren Tiberius
und des dem Cäsarenwahn verfallenen Caligula Jahrzehnte,
die weniger günstig waren. Der lähmende Druck, der
damals auf allen Kreisen lastete, machte sich auch auf dem Gebiete
des geistigen Schaffens fühlbar. Er wich erst, als nach dem
Tode Neros mit Vespasian ein milder Herrscher den Kaiserthron
bestieg, auf den ihm – leider nur für wenige Jahre – sein
Sohn Titus folgte. Plinius stand zu beiden in naher Beziehung,
insbesondere zu Titus. Zwar ist dieser erst in dem Jahre zur
Regierung gekommen, in dem Plinius starb. Doch hat Titus
schon bei Lebzeiten seines Vaters wie im Staats- so auch im wissenschaftlichen
Leben einen bedeutenden Einfluß ausgeübt. Während
Vespasian noch in erster Linie Kriegsmann war, hatte sich Titus
mit der gelehrten Bildung seines Zeitalters schon in dem Maße
befreundet, daß er, wie Plinius berichtet, ein Gedicht über das
Erscheinen eines Kometen verfaßte.

Ein Erzeugnis dieses für die Literatur so günstigen Zeitalters
der Kaiser aus dem Hause der Flavier ist die »Naturgeschichte«
des Plinius. Sie ist das umfassendste Denkmal, das wir von den
naturwissenschaftlichen Kenntnissen der Römer besitzen und enthält
zahlreiche Angaben, die ohne die gewissenhaften Aufzeichnungen
des Plinius verlorengegangen wären. Sie wurde, wie aus
der Vorrede zu entnehmen ist, im 77. oder 78. Jahre n. Chr. vollendet.

Plinius.

Cajus Plinius Secundus Major wurde im Jahre 23 n. Chr.
zu Como geboren. Er empfing den Beinamen Major (der Ältere),
um ihn von seinem gleichfalls als Schriftsteller bekanntgewordenen
Neffen gleichen Namens, der den Zusatz Minor (der Jüngere) erhielt,
zu unterscheiden. Plinius kam frühzeitig nach Rom, wo
er sich den Pomponius Mela zum Vorbild erkor. Dieser hatte
es verstanden, mit einer verantwortungsvollen amtlichen Tätigkeit
eine große Vorliebe zum literarischen Schaffen zu verbinden. Hierin
ist ihm Plinius gefolgt. Gleich Pomponius Mela war er militärischer
Befehlshaber. Von Vespasian wurde er häufig als Berater
zu den Regierungsgeschäften herangezogen. In jüngeren
Jahren hat ihn der Kriegsdienst auch nach Germanien geführt.
Obgleich er höhere Ämter bekleidete und stets im Drange der
Geschäfte lebte, fand Plinius doch Muße, das Wissen seiner Zeit
in einem Sammelwerke zu umspannen. In der an Titus gerichteten
Widmung sagt er von seinem Unternehmen: »Der Weg, den
ich wandeln werde, ist unbetreten; keiner von uns, keiner von den
Griechen hat es unternommen, allein das Ganze der Natur zu behandeln.
Gelingt mir mein Unternehmen nicht, so ist es doch
großartig und schön, danach gestrebt zu haben.«

Die »Naturgeschichte« wird um 77 n. Chr. ziemlich abgeschlossen
gewesen sein. Da ihr Verfasser bald darauf plötzlich
aus seiner Tätigkeit herausgerissen wurde, so erfolgte die Herausgabe
durch seinen Neffen, den schon erwähnten Plinius Secundus
Minor. Offenbar hat dieser nur wenig an dem Werk geändert.
Er nennt es509 ein »weitläufiges gelehrtes Werk, das nicht minder
mannigfaltig wie die Natur selbst ist«.

Bekannt ist das tragische Ende des Plinius. Als er sich im
Jahre 79 n. Chr. in der Nähe von Neapel aufhielt, begann plötzlich
jener furchtbare Ausbruch des Vesuvs, durch den Herculanum
und Pompeji vernichtet wurden. Der unerschrockene Römer ließ
sich nicht abhalten, der Stätte des Verderbens zuzueilen; mag ihn
nun Pflichtgefühl oder Wißbegierde dazu getrieben haben. Nach
der Landung ist er dann der Wut der entfesselten Elemente zum
Opfer gefallen.

Die Katastrophe selbst hat der jüngere Plinius in einem an
den Geschichtsschreiber Tacitus gerichteten Briefe geschildert.
Aus diesem mögen einige Stellen hier Platz finden:

»Du bittest mich, dir den Tod meines Oheims zu schildern,
eines Mannes, der das Glück hatte, große Taten zu vollbringen
und herrliche Bücher zu schreiben. Ein wunderbares Geschick
fügte es, daß er beim Untergange einer herrlichen Landschaft den
Tod fand. Sein Andenken wird jedoch ewig leben.

Mein Onkel befand sich mit der Flotte, die er als Admiral
befehligte, bei Misenum. Am 22. August meldete man ihm, daß
sich eine Wolke von ungewöhnlicher Gestalt zeige. Sie hatte das
Aussehen einer Pinie, deren Stamm sich himmelhoch erhebt und
deren Zweige sich schirmartig ausbreiten. Mit dem Eifer eines
Naturforschers, der etwas zu untersuchen wünscht, befahl mein
Oheim, sogleich ein Schiff zur Abfahrt bereit zu machen. Noch
bevor er es bestiegen, erhielt er einen am Fuße des Vesuvs geschriebenen
Brief, in dem er um Hilfe gebeten wurde. Infolgedessen
mußte die ganze Flotte auslaufen. Mein Oheim steuerte
auf dem Admiralsschiff kühn der Gefahr entgegen und beobachtete
vom Verdeck aus den Verlauf der furchtbaren Erscheinung. Gleichzeitig
diktierte er seine Beobachtungen einem Schreiber. Als man
sich der Unglücksstätte näherte, fiel die Asche immer dichter und
heißer auf die Schiffe. Sogar Stücke von Bimsstein und Lava
mengten sich darunter. Man landete in Stabiae. Unterdessen
wurde es Nacht. Vom Vesuv brachen die Flammen hoch empor.
Gleichzeitig bebte die Erde, so daß das Haus, in dem sich Plinius
mit seiner Begleitung aufhielt, ins Wanken geriet. Man verließ
das Haus, nachdem sich jeder zum Schutze gegen den Steinregen
ein Kissen über den Kopf gebunden hatte. Als man dem Schwefelqualm
und der Feuersglut zu entkommen suchte, sank Plinius
plötzlich erschöpft nieder. Einmal gelang es ihm noch, sich mit
Hilfe zweier Sklaven wieder aufzurichten. Dann brach er sterbend
zusammen.«

Auch über die Persönlichkeit und die Arbeitsweise seines
Onkels hat der jüngere Plinius einiges mitgeteilt510. Was ihn danach
auszeichnete, war ein unglaublicher Fleiß. Er schlief nur
wenig und aß auch nur wenig, und zwar nach der Sitte der Väter
ganz einfach. Auch auf seinen Reisen studierte er unermüdlich.
Dabei hatte er seinen Schreiber stets neben sich.

Die literarische Fruchtbarkeit des Plinius war eine ganz ungewöhnliche.
Außer der »Naturgeschichte« hat er noch eine Reihe
anderer Werke geschrieben, die indessen verlorengegangen oder
nur in Fragmenten, d. h. als Bestandteile anderer Werke, erhalten
geblieben sind. So verfaßte Plinius während seines Aufenthaltes
in Germanien ein Werk, das von den Kriegen handelt, welche die
Römer auf germanischem Boden geführt haben.

Die Quellen des Plinius.

Aus nicht weniger als 2000 Werken hat Plinius den Stoff
für seine »Naturgeschichte« geschöpft. Seine Leistung verdient
um so größere Anerkennung, als er nur die Stunden, die ihm die
Geschäfte übrig ließen, also besonders, wie er selbst erzählt, die
Nacht, auf sein Werk verwenden konnte. Ohne Plinius würden
wir von manchen Schriften keine Kenntnis besitzen. Andererseits
muß aber betont werden, daß Plinius sich nicht auf die Stufe
selbständigen Forschens und Denkens erhebt. Er bringt sogar
manches, was er offenbar nicht einmal richtig verstanden hat. Oft
wird Wahres und Falsches von ihm miteinander vermengt. Man
gewinnt den Eindruck, daß Plinius sein Wissen weniger aus
der Natur, sondern vorzugsweise aus Büchern geschöpft hat, was
bei einem Manne, der schon einen Spaziergang als Zeitvergeudung
betrachtete, nicht wundernehmen kann.

Das Verzeichnis der Quellen, aus denen Plinius nach seiner
Angabe schöpfte, umfaßt 146 römische und 327 fremde Schriftsteller.
Unter diesen befinden sich viele, deren Schriften ganz
verlorengegangen sind und von denen man auch nicht einmal die
Namen wüßte, wenn Plinius sie nicht unter seinen Gewährsmännern
aufzählte.

Unter den römischen Schriftstellern, auf welchen Plinius
fußt, ist vor allem Marcus Terentius Varro (116–27 v. Chr.)
zu nennen. Er hat eine ganze Anzahl von Wissenschaften enzyklopädisch
bearbeitet. Seine Schriften sind das Vorbild für die
im Mittelalter so häufig anzutreffenden Werke über die »sieben
freien Künste« gewesen511. Wie Cato, so bemühte sich auch
Varro, den alten Wissensschatz zu sammeln und ihn der eindringenden
griechischen Literatur gegenüber in seiner Selbständigkeit
und in seinem wahren Werte hervortreten zu lassen. Unter
den Varronischen Schriften, die Plinius benutzt hat, ist vor
allem das Werk über die Landwirtschaft zu nennen (Rerum rusticarum
libri III). Varro handelt darin vom Ackerbau, von der
Viehzucht, den Bienen, den Fischen und dem Wild. Wenn sich
Varro auch an Cato (s. S. 210) anlehnt, so entwickelt er doch
überall ein sicheres, auf reicher Erfahrung und umspannendem
Wissen gegründetes Urteil. Von besonderem Interesse ist eine
Stelle512, in der man eine Art Vorwegnahme der Bazillentheorie
erblicken kann. Varro vermutet nämlich, in sumpfigen Gegenden
entstünden Lebewesen, die so winzig seien, daß man sie nicht sehen
könne. Diese Geschöpfe sollen nach ihm durch den Mund und
die Nase in den Körper eindringen und schwere Krankheiten verursachen.

Der Wert solcher mit unseren heutigen Anschauungen sich
teilweise deckenden Vorstellungen wird von philologischer Seite
oft überschätzt. Varros Meinung ist für die Begründung der
modernen Bazillentheorie sicherlich belanglos gewesen, eben so
wenig wie die Ansichten Epikurs513 Lamarck oder Darwin
zur Aufstellung ihrer Theorien veranlaßten. Trotzdem haben
divinatorische Eingebungen, wie sie uns in der Entwicklung der
Wissenschaften so oft begegnen, ein Anrecht darauf, in der Geschichte
des menschlichen Geistes genannt zu werden. Ihr Wert
ist unbestritten. Nur darf man sie in ihrer Bedeutung nicht derart
überschätzen, daß man sie mit sicheren neuzeitlichen Forschungsergebnissen
in Parallele zu stellen sucht.

Unter den medizinischen Schriftstellern, die Plinius den
Stoff für seine der Heilkunde gewidmeten Bücher geliefert haben,
ist neben Hippokrates, Erasistratos und vielen anderen besonders
Cornelius Celsus (etwa 35 v. Chr. bis etwa 45 n. Chr.)
zu nennen. Ähnlich wie Varro und schon lange vor ihm Cato
suchte Celsus das Wissen seiner Zeit in einer Enzyklopädie zusammenzufassen.
Sie erhielt den Titel »Artes«. Erhalten geblieben
ist nur der Teil, der von der Heilkunde handelt. Auf diesem
Gebiete vermochte es Celsus, ohne selbst Arzt zu sein, auf
Grund von Erfahrungen eigene Anschauungen zu entwickeln. Als
griechische Quellen hat Celsus neben den Hippokratischen
hauptsächlich die alexandrinischen Schriften benutzt. Mit diesen
und den Schriften Galens hat man das medizinische Buch
des Celsus auf eine Linie zu stellen514. Es behandelt in klarer,
schmuckloser Darstellung zunächst die Lebensweise, darauf die
Krankheiten und endlich deren Heilung durch Arzneien und chirurgische
Eingriffe515. So beschreibt Celsus das Verfahren des
Unterbindens, das die Hippokratischen Schriften noch nicht erwähnen,
wenn man auch schon sehr früh blutstillende Mittel, die
verklebend oder zusammenziehend wirkten, benutzte. Derartige
Mittel finden nämlich schon bei Homer Erwähnung516.

Sehr zutreffend hat Celsus unter anderem die Krankheiten
der Leber und des Magens beschrieben. Das von ihm bei diesen
Krankheiten empfohlene Heilverfahren und seine Begründung auf
diätetischen Regeln ist selbst heute noch von Wert517.

Einer etwas späteren Zeit als Celsus gehört Asklepiades
an. Er war hellenischer Herkunft518 und lebte im Anfang des
1. Jahrhunderts v. Chr. in Rom. Asklepiades wirkte dort zuerst
als Lehrer der Beredsamkeit. Später erwarb er sich als Arzt
große Anerkennung. Er wird als der Erfinder der Tracheotomie
genannt. Anklänge an die moderne Zellentheorie enthält seine
Lehre, daß die Lebewesen aus einer sehr großen Zahl von Körperchen
zusammengesetzt seien. Sie sollten sich in steter Bewegung
und Veränderung befinden und beim Menschen durch
ihr Verhalten und ihre Beschaffenheit Gesundsein und Krankheit
bedingen.

Auch den als Schöpfer der Äneïde bekannten Virgil erwähnt
Plinius als Quelle für eine Anzahl seiner Bücher. In einer
»Georgika« genannten Dichtung schildert und preist nämlich Virgil
das Leben auf dem Lande. In der Hauptsache handeln die
»Georgika« vom Ackerbau, der Baumpflege, der Viehzucht und
der Imkerei. Das Leben der Bienen wird anschaulich und in der
fesselnden Sprache des Dichters geschildert.

Von den zahlreichen ausländischen Schriftstellern, die Plinius
als seine Quellen nennt, seien hier nur folgende genannt: Thales,
Aristoteles, Theophrast, Demokrit, Hipparch, Herophilos,
Eudoxos, Pytheas, Juba usw. Juba war nach Besiegung
seines Vaters als Geisel aus Numidien nach Rom gekommen.
Dort widmete er sich ganz den Wissenschaften. Auch Plutarch
und andere Schriftsteller gehen häufig auf Juba zurück, von dessen
Schriften nur noch Fragmente erhalten sind.

Die Frage nach den Quellen, die Plinius benutzte, hat eine
umfangreiche Literatur hervorgerufen. Insbesondere hat man das
Verhältnis eingehend erörtert, in dem Plinius zu Aristoteles,
zu Cato und zu Varro steht519.

Als Schriftsteller, dem besonders die Rolle eines Vermittlers
zwischen Plinius und der griechischen Literatur zuzuschreiben
ist, wird Juba betrachtet. Letzterer ging auf Aristoteles und
Theophrast zurück und hatte für Plinius hinsichtlich der griechischen
Literatur etwa die Bedeutung, die Varro für ihn bezüglich
der römischen besaß.

Gebricht der »Naturgeschichte« des Plinius auch die Einheitlichkeit
des Aufbaues, so ist doch eine vom Allgemeinen zum
Einzelnen fortschreitende Gliederung des Stoffes nicht zu verkennen.
Plinius beginnt seine Darstellung mit der Schilderung
des Weltgebäudes sowie den Erscheinungen, die uns das Luftmeer
und die Oberfläche der Erde im allgemeinen darbieten.
Darauf folgt das Wesentlichste aus der Geographie und der Völkerkunde.
Im Anschluß daran werden die Tiere, beginnend mit den
Säugetieren und schließend mit den Insekten, behandelt. Es folgen
die Bücher über die Pflanzen sowie über die dem Pflanzenreich
entstammenden Heilmittel und ihre Wirkungen. Den Schluß bilden
die Bücher mineralogischen Inhalts. Den Edelsteinen sowie
den Mineralfarben sind je ein besonderes Buch gewidmet. In den
letzten Büchern wird die Verwendung der Metalle und der Gesteine
zu künstlerischen Zwecken eingehend unter Aufzählung zahlreicher
hervorragender Kunstwerke geschildert520.



Unter den Geographen, auf die sich Plinius stützte, ist vor
allem Pomponius Mela, ein Zeitgenosse des Kaisers Claudius,
zu nennen. Seine »Chorographie« (Ortskunde) entstand wahrscheinlich
um das Jahr 43 n. Chr. Sie ist das älteste römische Werk
über Geographie, das uns erhalten geblieben ist521. Pomponius
beschreibt, den Küsten folgend, die Länder und enthält über die
mathematische Geographie, mit der Plinius sein Werk anhebt,
fast nichts.

Die »Naturgeschichte« des Plinius.

Wir gehen jetzt zu Plinius selbst über. In seiner »Naturgeschichte«,
die 37 Bücher umfaßt, stellt er sich die Aufgabe, das
in den zahlreichen erwähnten Quellen zerstreute Wissen seiner Zeit
zu sammeln und zu sichten. Durch die mühevolle Lösung dieser
Aufgabe hat er sich ein großes Verdienst erworben, wenn er auch
oft kritiklos zusammenträgt und den Stoff nicht immer beherrscht.
So hält er beispielsweise die fabelhaftesten Nachrichten über afrikanische
Völker für erwähnenswert. Er berichtet von einem dieser
Volksstämme, seine Angehörigen besäßen keine Köpfe, sondern
trügen Mund und Augen auf der Brust. Der Grundgedanke,
welcher das Werk durchzieht, ist der, daß die Natur des Menschen
wegen alles erzeugt zu haben scheine. Die beschriebenen Naturkörper
werden daher kaum als solche, sondern vorzugsweise in
ihrer Beziehung zum Menschen betrachtet522. Über den Menschen
selbst spricht er sich in folgenden, für ihn charakteristischen
Worten aus: »Die anderen Tiere fühlen sich sogleich im Besitz
ihres Wesens. Nur der Mensch kann nichts ohne Unterweisung.
Er allein kennt Ehrgeiz, Habsucht, sorgt für sein Grab, ja sogar
für die Zukunft nach seinem Tode. Keinem Geschöpf raubt die
Angst so die Besinnung. Bei keinem wird die Wut heftiger. Alle
anderen Tiere leben mit ihresgleichen in Frieden. Die Löwen
kämpfen trotz ihrer Wildheit nicht gegeneinander, ebensowenig
die Seeungeheuer. Aber fürwahr, dem Menschen schafft das größte
Leid der Mensch«523.

Daß Plinius übrigens sich des öfteren auch mit den Gegenständen
selbst bekannt machte und sich eine eigene Meinung bildete,
geht aus verschiedenen Stellen seines Werkes hervor. Manches von
den Dingen, über die er berichtet, wird ihm auch das vielgestaltige
Leben der Kaiserzeit ganz von selbst aufgedrängt haben. Gar
manches Tier, das er beschreibt, wurde zur Befriedigung der Schaulust,
für die Arena oder für den Gaumen aus den entferntesten
Teilen des Orbis antiquus nach der Welthauptstadt gebracht.
Ähnlich stand es mit den Pflanzen. Erzählt doch Plinius von
einem botanischen Garten524, den ein römischer Gelehrter unterhielt,
um die Wirkungen der Kräuter kennen zu lernen. Unter
seiner Anleitung ist Plinius mit zahlreichen heilkräftigen Pflanzen
bekannt geworden.

Zu der Lehre von der Kugelgestalt der Erde ist die Ansicht
getreten, daß das Menschengeschlecht viel weiter verbreitet sei,
als man früher glaubte, ja, daß es Gegenfüßler geben müsse.
»Die Wissenschaft und die Meinung des großen Haufens«, sagt
Plinius525, »befinden sich in gewaltigem Widerspruch. Jener
zufolge wird die Erde ringsum von Menschen bewohnt, so daß
sie mit den Füßen gegeneinander stehen und den Himmel alle
gleichmäßig über dem Scheitel haben. Nach der anderen Meinung
fragt man, weshalb denn die Antipoden nicht abfielen.
Als ob nicht die Gegenfrage zur Hand wäre, warum jene sich
nicht verwundern, daß wir nicht abfallen. Am meisten aber
sträubt sich der große Haufe, wenn man ihm glaublich machen
will, daß auch das Wasser gewölbt sei. Und doch ist nichts
augenfälliger, denn überall bilden hängende Tropfen sich zu kleinen
Kugeln.«

Aus der Tatsache, daß der längste Tag in Alexandrien 14,
in Italien 15 und in Britannien 17 Stunden hat, folgert Plinius,
daß die dem Pol benachbarten Länder im Sommer 24 Stunden
Tag, zur Zeit des Wintersolstitiums dagegen eben so lange Nacht
haben müssen526. Bei Plinius finden wir unter den Beweisen für
die Krümmung der Erdoberfläche auch die Erscheinung angeführt,
daß auf dem Meere zuerst der Mast der Schiffe und erst später
der Rumpf sichtbar wird.

Während zur Zeit der römischen Weltherrschaft die Lehre
von der Kugelgestalt der Erde zu einem Gemeingut der Gebildeten
geworden war, hat man vereinzelt auch schon eine richtige Auffassung
vom Verhältnis der Sonne zu den Planeten gehegt. Infolgedessen
blieben die bei den Griechen entstandenen Keime der
heliozentrischen Lehre bei den späteren Schriftstellern nicht unbeachtet.
Koppernikus konnte seine Lehre daher unmittelbar an
die aus dem Altertum überlieferten Anschauungen anknüpfen527.

Dem Monde und sogar den Fixsternen, denen wir heute keine
nachweisbaren Einflüsse auf irdische Vorgänge beimessen, schrieben
die Römer, wie wir aus der »Naturgeschichte« des Plinius ersehen,
solche zu. So heißt es dort528: »Daß beim Aufgang des Hundes
der Einfluß dieses Gestirns auf die Erde in der weitesten Ausdehnung
empfunden wird, wer wüßte das nicht? Bei seinem Aufgang
schäumt das Meer, der Wein wird unruhig in den Kellern
und die Sümpfe beginnen zu gären.« Daß der Mond bei der Erregung
von Ebbe und Flut eine wichtige Rolle spielt, hatte man
wohl erkannt, doch erklärte man diese Erscheinung in einem
durchaus mystischen Sinne, indem man den Mond als das Gestirn
des Odems ansah. Daher sollten sich bei der Annäherung des
Mondes alle Körper füllen. Plinius behauptet sogar, daß bei
zunehmendem Monde die Muscheln größer würden. Ja, auch das
Blut im menschlichen Körper mehre und mindere sich wie das
Licht dieses Gestirnes529. »Ebbe und Flut des Meeres«, sagt
Plinius, »haben bei aller Abwechslung doch ihre Ursache nur
in der Sonne und in dem Monde. Indessen treten die Gezeiten
nie wieder zu derselben Stunde ein wie am Tage zuvor, weil sie
dem gierigen Gestirn, das alle Tage an einer anderen Stelle aufgeht,
gewissermaßen dienstbar sind. Bei Vollmond ist die Flut
am heftigsten. Auch tritt die Flut zwei Stunden später ein, als
sich der Mond aus der Mittagslinie abwärts senkt, da die Wirkungen
aller Erscheinungen am Himmel erst später zur Erde gelangen,
als die Erscheinungen selbst stattfinden. Die offene, große
Fläche des Meeres empfindet die Macht des weithin wirkenden
Gestirns nachdrücklicher als engbegrenzte Räume. Daher werden
weder Seen noch Flüsse auf solche Weise in Bewegung versetzt530.«

Die Zahl der Sterne, welche die Astronomen mit Namen bezeichnet
hatten, gibt Plinius auf 1600 an531. Sie sollen aus dem
das All umgebenden Feuer entstanden sein und werden nach ihm
von der belebenden, alle Räume durchdringenden Luft, die sich
dem Feuer am nächsten befindet, in der Schwebe gehalten. Von
der Luft getragen, ruht die Erde, verbunden mit dem Wasser als
viertem Element, im Raume. Zwischen der Erde und dem Himmelsgewölbe
schweben der Mond, die Sonne und die fünf Planeten.
Ihrer Bewegung wegen würden diese wohl Irrsterne genannt, obgleich
keine weniger irrten als gerade sie.

Das ist in großen Zügen das Weltbild, das sich das Altertum
gebildet. In dieser Vorstellung gab es keinen Raum mehr für die
anthropomorphen Götter der früheren Zeit, an denen das Volk
unter der Führung der Priester festhielt. Ein unüberwindlicher
Zwiespalt zwischen Wissen und Glauben war somit auch im Altertum
das Ergebnis der ganzen geistigen Entwicklung. Dem Fortschreiten
der Erkenntnis hat sich indessen stets der religiöse Glaube
anzupassen gesucht. So hat im Altertum der Gang der Wissenschaft
einer neuen, monotheistischen Gestaltung der Religion vorgearbeitet.
Hatten in dem gewonnenen Weltbilde die vielen Gottheiten
der früheren Zeit keinen Raum mehr, so mußte, wie Plinius
es ausdrückt, die Welt selbst als Gottheit gelten. Dem
pantheistischen Standpunkte des Plinius entspricht seine Auffassung,
daß, wenn man von einer Gottheit rede, damit nur die
Natur gemeint sein könne. Von der Auffassung, die Welt sei ein
Ganzes, zu dem Glauben, daß die Welt zwar nicht Gott selbst,
wohl aber die Kundgebung eines einzigen Gottes sei, war aber
nur ein Schritt. Und dieser führte in dem Zeitalter, von dem
wir handeln, zur Begründung des Monotheismus. Weil der alte
Götterglaube für den Gebildeten überwunden war, fehlte es an
einem innerlichen Verhältnis zwischen Gott-Natur und dem Menschen.
Daher das Unbefriedigte und der pessimistische Grundzug,
welcher der christlichen Religion in jener Zeit den geeignetsten
Boden bereitete. Bezeichnet es doch Plinius als den einzigen
Trost gegenüber der Unvollkommenheit des Daseins, daß der
Mensch diesem Dasein jederzeit freiwillig entsagen könne.



Auf dem Gebiete der beschreibenden Naturwissenschaften
finden wir bei Plinius einen Rückgang gegen Aristoteles
und Theophrast. Manche zoologische Mitteilung älterer Schriftsteller,
die Aristoteles in das Gebiet der Fabel verwiesen hatte,
nimmt Plinius unbedenklich wieder auf. Von einem systematischen
Aufbau der Zoologie und der Botanik ist bei ihm nicht
die Rede. Bezüglich der letzteren bleibt er weit hinter Theophrast
zurück, da er bei der Einteilung der Pflanzen den reinen
Nützlichkeitsstandpunkt vertritt. Er unterscheidet nämlich Arzneipflanzen,
Spezereien usw. Eine richtige Auffassung finden wir hingegen
bei Plinius bezüglich derjenigen Tiere, die Aristoteles
»Blutlose« genannt hatte. »Daß die Insekten kein Blut haben«,
sagt er, »gebe ich zu, doch besitzen sie dafür eine gewisse Lebensfeuchtigkeit,
die für sie Blut ist.«

Seine der Botanik gewidmeten Bücher beginnen mit den
Bäumen. Nicht etwa, daß er in ihnen die höchste Stufe pflanzlicher
Organisation erblickt hätte, sondern weil sie zuerst die einfachsten
Bedürfnisse des Menschen befriedigten. Zunächst bespricht
er (12. und 13. Buch) die bemerkenswerteren fremden Bäume
nach ihrem geographischen Vorkommen. Dann handelt er vom
Weinstock, vom Ölbaum und von den Obstbäumen. Ein Buch
ist den Zierpflanzen und den Bienenpflanzen gewidmet. Letztere
unterscheidet er in empfehlenswerte und in solche, die den Honig
verderben.

Am ausführlichsten werden die Arzneipflanzen behandelt.
Plinius ist dabei von dem Gedanken durchdrungen, daß auch
das unscheinbarste Kraut seine, wenn auch oft noch verborgenen,
Heilkräfte haben müsse. Wie hier, so ist auch an den übrigen
Stellen der »Naturgeschichte« der leitende Gedanke der, daß die
Natur alles um des Menschen willen erzeugt habe. Das Nützlichkeitsprinzip
beherrscht also die Darstellung, die dementsprechend
oft recht trocken ist und nicht selten auf eine bloße
Aufzählung hinausläuft. Stellenweise erhebt sie sich jedoch auch
zu rhetorischem Schwung, zumal wo Plinius seine stoische Weltanschauung
durchblicken läßt oder, wo er sich als laudator temporis
acti, d. h. als Lobredner auf die gute alte Zeit, zu erkennen
gibt.

Die Hauptquelle für die botanischen Kenntnisse des Plinius
ist Theophrast. So entnahm er z. B. Theophrast die Schilderung
der indischen Pflanzenwelt. Doch geschah es ohne tieferes
Urteil und Verständnis. Das Feine und Exakte ist zumeist verwischt
und kaum merklich hebt sich bei Plinius dieser Teil aus der
Menge der übrigen Einzelheiten ab532. Eigene Beobachtungen kann
Plinius in Anbetracht seiner oben erwähnten Lebensweise nicht
oft gemacht haben. Wenn er gelegentlich in seinem Werke von
Erfahrungen spricht, so ist damit wohl in den meisten Fällen ihm
mündlich zuteil gewordene Auskunft gemeint. Die Zahl der bei
Plinius vorkommenden Pflanzen ist eine recht beträchtliche. Sie
beläuft sich auf nahezu tausend, etwa das Doppelte der bei
Dioskurides aufgezählten Arten533. Es entspricht das zwar dem
enzyklopädischen Grundsatz des Plinius, verdient aber immerhin
Beachtung, wenn wir bedenken, daß Linné den Pflanzenreichtum
der ganzen Erde auf nur 10000 Arten schätzte.

Auch über die Wirkung, welche die »Naturgeschichte« des
Plinius auf die Nachwelt ausgeübt, und über die Würdigung, die
das Werk erfahren hat, mögen hier einige Bemerkungen Platz
finden. Hatte doch die »Naturgeschichte« für die gesamten nachchristlichen
Jahrhunderte bis zum Wiederaufleben der Wissenschaften
eine Bedeutung wie nur wenige Bücher. Sie war die
wichtigste Quelle für jede Belehrung über naturwissenschaftliche
und viele andere Dinge. Dies dauerte so lange, bis man das
eigene Beobachten und Forschen höher als Autorität und Bücherweisheit
einschätzen lernte und damit die Grundlagen für einen
Neubau der Naturwissenschaften zu schaffen begann.

Daß die Elemente des alten Wissens nicht nur manches wertvolle
Stück für diesen Neubau lieferten, sondern auch durch ihre
Unzulänglichkeit den Anstoß zur Weiterentwicklung gegeben haben,
wird bei der Beurteilung der antiken Schriften oft vergessen. Daher
rührt es, daß das Urteil je nach der Stellung, die man einnimmt,
außerordentlich schwankend und widerspruchsvoll ist. Es
gilt das von Plinius nicht minder wie von Theophrast, Aristoteles
und viele andere. Man hat sie bald hoch gepriesen, bald
herabgesetzt, selten aber sie nach Gebühr gewürdigt.

Selbst ein Cuvier und ein Buffon, Forscher, die zu den
bedeutendsten der Neuzeit zählen, haben Plinius ihre Anerkennung
nicht versagt. So schreibt Buffon in seiner großen »Naturgeschichte«,
der er ein Wort des Plinius voranstellt, über diesen:
»Sein Werk umfaßt nicht nur die Tiere, die Pflanzen und die
Mineralien, sondern auch die Erd- und Himmelskunde, die Medizin,
die Entwicklung des Handels und der Künste, kurz alle Wissenschaften.
Erstaunlich ist, wie bewandert Plinius sich auf allen
Gebieten zeigt. Erhabenheit der Gedanken und Schönheit des
Ausdrucks vereinigen sich bei ihm mit tiefer Gelehrsamkeit.«

Auch A. v. Humboldt, der uns im 2. Bande seines »Kosmos«
eine Geschichte der physischen Weltanschauung hinterließ, hat für
Plinius Worte der Anerkennung. Er bezeichnet die »Naturgeschichte«,
dem das Altertum nichts Ähnliches an die Seite zu
stellen habe, als das großartige Unternehmen einer Weltbeschreibung.
Trotz aller Mängel des Werkes habe dem Verfasser ein
einziges großes Bild vorgeschwebt. Man möchte hinzufügen, daß
Plinius für seine Zeit das versucht hat, was v. Humboldt im
»Kosmos« anstrebte. Und wenn Plinius selbst sein Werk als
eine Enzyklopädie bezeichnete, so ist zu bedenken, daß dieses Wort
seit dem Altertum seine Bedeutung gewechselt hat. Es bedeutete
nämlich etwa soviel wie »Vollkreis und Inbegriff der allgemeinen
Wissenschaften«534, während man heute eine Art Wörter- und
Nachschlagebuch darunter versteht. Neuere geschichtliche Darstellungen,
deren Verfasser die »Naturgeschichte« vielleicht nicht
einmal genauer kennen, haben Plinius mitunter als enzyklopädischen
Vielschreiber und geistlosen Kompilator abgetan. Dabei verfielen
sie selbst in den Fehler, zu Nachbetern der absprechenden
Urteile zu werden, die um die Mitte des 19. Jahrhunderts über
das Altertum und seine Schriftsteller (besonders von naturwissenschaftlicher
Seite) in Umlauf gesetzt wurden. Heute ist dagegen
eine sachlichere Würdigung der geschichtlichen Entwicklung im
Entstehen begriffen, so daß man es wohl allgemein ablehnen würde,
wenn jemand Plinius oder Aristoteles an dem Maße eines
neueren Forschers messen wollte. Um den richtigen Maßstab zu
gewinnen, müssen wir sie aus der Zeit, die sie erzeugt hat, zu verstehen
suchen und ihre Werke mit denen der nämlichen oder einer
noch naheliegenden Periode vergleichen. Dabei richtet sich der
Blick zunächst auf die christliche und die arabische Literatur des
Mittelalters. Und wenn man die »Naturgeschichte« des Plinius mit
einem Erzeugnis jener Literatur, das das gleiche Ziel verfolgt, z. B.
mit dem »Buch der Natur« des Konrad Megenberg, vergleicht,
dann erscheint das Werk des Römers in einer ganz anderen und
vor allem in der richtigen Beleuchtung.



Der Anerkennung, die man der »Naturgeschichte« des Plinius
während des ganzen Mittelalters zollte, entspricht es, daß aus diesem
Zeitraum eine große Zahl von Handschriften – es sind nicht
weniger als zweihundert – auf uns gelangt sind. Von den älteren
ist allerdings keine einzige vollständig. Sie sind sogar oft sehr
fragmentarisch. Sämtliche neueren Handschriften lassen übrigens
erkennen, daß sie auf einen Archetyp (d. h. die nämliche alte
Vorlage) zurückzuführen sind.

Fortschritte der Anatomie und der Heilkunde.

Für die Beschäftigung mit den Tieren und den Pflanzen waren
bei den Römern, wie in der alexandrinischen Akademie, an erster
Stelle medizinische und landwirtschaftliche Gesichtspunkte maßgebend.
Wichtig war es auch, daß man sich über die Bedenken
hinwegsetzte, die bis dahin von einem Eindringen in den Bau und
die Verrichtungen des menschlichen Körpers abgehalten hatten.
Schon bald nach Aristoteles, dessen anatomisches Wissen, wie
wir sahen, wenigstens in bezug auf den Menschen, noch gering
war, unterschied man Arterien und Venen. Auch bemerkte man,
daß ihre Verzweigungen dicht nebeneinander liegen. Da man die
Arterien jedoch beim Zerschneiden des toten Körpers leer fand,
so glaubte man, daß es ihre Aufgabe sei, im lebenden Organismus
Luft zu führen. Zu einer zwar noch mit vielen Unrichtigkeiten
durchsetzten Vorstellung von der Bewegung des Blutes, deren
wahren Verlauf erst Harvey im 17. Jahrhundert erkannte, kam
der römische Arzt Galen535 (131–201 n. Chr.). Galen wurde in
Pergamon geboren. Er empfing seine Ausbildung in Griechenland,
übte aber die ärztliche Kunst in Rom aus (von 164–201
n. Chr.) und hielt dort auch Vorlesungen über Anatomie, für die
er schätzenswerte Beiträge auf Grund zootomischer Untersuchungen
lieferte.

Galen erkannte die Anatomie und die Physiologie als die
Grundlagen der Heilkunde und bemühte sich schon, physiologische
Fragen auf experimentellem Wege zu entscheiden536. Die Bewegung
des Blutes schildert er folgendermaßen, wobei wir uns der heutigen
Bezeichnungweise bedienen wollen537: »Durch die Venen gelangt
das Blut zum rechten Teile des Herzens. Mittels der Wärme des
Herzens werden die noch brauchbaren Teile von den unbrauchbaren
geschieden. Die letzteren werden durch die Lungenarterie
zu den Lungen geführt und beim Ausatmen entfernt, während
gleichzeitig die Lungen Pneuma aus der Atmosphäre anziehen538.
Das Pneuma gelangt durch die Lungenvenen zum linken Herzen,
verbindet sich hier mit dem Blut, das durch die Herzscheidewand
treten sollte, und wird alsdann durch die Aorta in alle Teile des
Körpers und endlich wieder in die Venen zurückgeführt.«

Von dem großen Kreislauf des Blutes hatte Galen539 also
schon eine Vorstellung, während ihm unbekannt blieb, daß die
ganze Masse des Blutes nach Vollendung dieses Kreislaufs durch
die Lungen getrieben wird. An die Stelle einer richtigen Auffassung
von der Rolle des Luftsauerstoffs, die erst durch die fortschreitende
Einsicht in den chemischen Prozeß ermöglicht wurde,
tritt bei Galen die Annahme des mystischen Pneumas. Darunter
dachte man sich nicht die Luft selbst, sondern ein ihr innewohnendes,
belebendes Prinzip.

Über die Fortschritte, welche die Anatomie zur Zeit der
Römerherrschaft erfahren, gibt uns das Werk Galens die beste
Auskunft540. Es verdient auch deshalb besondere Beachtung, weil
es die einzige ausführliche, aus dem Altertum vorhandene Darstellung
der Anatomie ist. Galen beginnt mit der Anatomie des
Gehirns und der daraus entspringenden Nervenpaare. Es folgt
die Beschreibung des Auges, der Zunge und der Lippen. Die
Bewegung wird aus dem Verhalten der Muskeln erklärt, von denen
Galen angibt, daß sie sich zusammenziehen und wieder erschlaffen541.
Zu sehr wichtigen physiologischen Ergebnissen gelangte
Galen, weil er sich als einer der ersten des vivisektorischen
Versuchs bediente. So finden wir in seinem Buche die Wirkungen
geschildert, welche das Durchschneiden des Glossopharyngeus
(Zungenschlundkopfnerv), des Seh- und des Gehörnerven zur
Folge hat. Besonders fesselnd sind die an dem Zungenschlundkopfnerven
vorgenommenen Experimente. Galen erwähnt, daß
sich auf jeder Seite der Zunge zwei Nerven befinden. Schneide
man das eine Paar durch, so sei die ganze Zunge der willkürlichen
Bewegung beraubt, während die Durchschneidung nur eines
dieser Nerven nur die Hälfte der Zunge lähme542. Das zweite
Nervenpaar, sagt Galen weiter, vereinige sich nicht mit den
Muskeln, sondern verteile sich in der Decke der Zunge und vermittle
die Empfindung. »Der Nerv bringt die Geschmacksempfindung
vom Gehirn herab«, heißt es bei ihm.

Hervorzuheben ist auch Galens Beschreibung des Lidhebemuskels
und ganz besonders seine anatomische Untersuchung der
Nerven und Muskeln des Kehlkopfs, eine Untersuchung, bei der
es ihm vor allem auf die Feststellung des Wesens der Stimmbildung
ankam.

Ein Buch Galens handelt von den Venen und den Arterien,
ein zweites von den Fortpflanzungsorganen. Auch der Fötus mit
seinen Hüllen und die Plazenta (Mutterkuchen) werden beschrieben.


[Abb. 43]
Abb. 43. Chirurgische Instrumente.



Ist es für die Entwicklung der Medizin von großer Bedeutung,
daß ein Galen in einem umfassenden Lehrgebäude das
Ganze der griechischen Heilkunde zur Darstellung brachte, so ist es
von rein wissenschaftlichem Standpunkt das Verfahren Galens,
das unser höchstes Interesse beansprucht. War er es doch, der
zuerst in größerem Umfange durch seine an lebenden Tieren ausgeführten
Untersuchungen sich der Erforschung der Verrichtungen
des Organismus zuwandte. Mit Recht verdient deshalb Galen
als der Begründer der experimentellen Physiologie bezeichnet zu
werden543. In welchem Grade die Heilkunde schon durch die
Leistungen der Mechaniker gefördert wurde, zeigen uns die aus
dem Altertum erhaltenen ärztlichen Bestecke (Abb. 43). Erwähnt
sei noch, daß Galen, wie Jahrhunderte vor ihm die Verfasser der
hippokratischen Schriften, auf die hygienisch-diätetische Seite der
Heilkunde großen Wert legte. Galen hat eingehend seine Ansichten
über die Wirkung der Luft und der Nahrungsmittel entwickelt
und auch Schlaf und Wachen, Ruhe, Bewegung und Gemütszustände
vom ärztlichen Standpunkte aus gewürdigt. In dieser
prophylaktischen Richtung folgte ihm im Mittelalter die Schule
von Salerno544.

Erst dadurch, daß Galen zu einem im ganzen richtigen Verständnis
des Wesens der Muskeln, Sehnen und Nerven gelangte,
wurde die Heilkunde auf die Stufe einer Wissenschaft emporgehoben.
Vor allem war es die Chirurgie, die aus der gewonnenen
Einsicht in den anatomischen Bau des Körpers Nutzen zog. Die
Zoologie und die Botanik büßten dagegen im Vergleich zu der
Behandlung, die Aristoteles und Theophrast diesen Gebieten
angedeihen ließen, an Wissenschaftlichkeit ein und wurden nur
noch mit Rücksicht auf das medizinische Bedürfnis gefördert.
So entstand, kurz bevor Plinius schrieb, die Arzneimittellehre
des Dioskurides545. In ihr finden wir etwa 600 Pflanzen erwähnt,
die indes so oberflächlich beschrieben sind, daß es meist
schwer hält, die Arten sicher zu erkennen.

Bei den Bearbeitern der Schriften des Dioskurides finden
wir nämlich als einen Grundzug, der uns bei allen naturwissenschaftlichen
Schriftstellern des Mittelalters begegnet, daß man
dem Wort eine fast größere Bedeutung zuschrieb als dem Dinge
selbst. Genaue Überlieferung der Namen, möglichst vollständige
Aufzählung der Synonyme, der volkstümlichen und der Geheimbezeichnungen
nehmen in jenen Schriften den ersten Platz ein.
Ja, es gab Schriftsteller, deren Hauptgegenstand die Nomenklatur
der Pflanzen und im Anschluß daran angestellte Betrachtungen
über Besonderheiten der Grammatik und der Synonymik war546.
Die Botanik berücksichtigte Dioskurides nur insoweit, als es
sein Zweck erforderte. Die bei manchem seiner Vorgänger übliche
alphabetische Anordnung der Pflanzen verwarf er, um sie nach
ihm natürlich erscheinenden Gruppen zusammenzustellen. Doch
begegnete ihm dabei mancher Mißgriff. Freilich ist es schwer,
zu entscheiden, was er selbst gefunden und was er seinen Vorgängern
entlehnt hat.

Das Werk des Dioskurides blieb für das gesamte Mittelalter
und noch darüber hinaus von großer Bedeutung. »Was einer
späteren Zeit«, sagt Meyer in seiner Geschichte der Botanik547,
»Linnés Systema naturae wurde, das war für jene Zeit die Arzneimittellehre
des Dioskurides; nur mit dem Unterschiede, daß man
auf Linnés Werk fortzubauen nicht lange säumte, auf dem des
Dioskurides dagegen wie auf einem Ruhekissen schlummerte.«
Indessen galt Dioskurides nicht nur für das Mittelalter als unanfechtbare
Autorität auf dem erwähnten Gebiete, sondern noch die
Begründer der neueren Botanik knüpften im Anfange des 16. Jahrhunderts
vielfach an ihn an. Sie waren dabei von dem Bemühen
geleitet, die von Dioskurides beschriebenen Pflanzen wieder aufzufinden,
wodurch die Liebe zur Natur zu neuem Leben erweckt
wurde.

Während die Griechen sich auf dem Gebiete der Pflanzenkunde
mehr als Theoretiker erwiesen, haben die Römer, ihrem auf
das Nützliche gerichteten Sinne entsprechend, vorzugsweise die angewandte
Botanik gefördert548. Eine Anregung dazu empfingen sie
von den Karthagern. Dort entstand schon im 6. Jahrhundert v. Chr.,
also lange vor den griechischen Georgikern, Magos Werk über die
Landwirtschaft, das der römische Senat später ins Lateinische übersetzen
ließ. Die Bedeutung der Karthager auf diesem Gebiete ist
wohl auf ihre Abhängigkeit von der phönizischen Kultur zurückzuführen549.
Der Sinn für die Pflanzenkunde wurde bei den Römern
auch dadurch gefördert, daß sie sich mit besonderer Vorliebe dem
Gartenbau zuwandten. So kamen bei ihnen auch die Fensterbeete
auf, welche die jungen Pflanzen vor Kälte schützten, aber durch
ihre Marienglasscheiben die Sonnenstrahlen hindurchließen550.



Berühmt waren die Gärten, welche Kaiser Hadrian bei seinem
Landsitz in Tibur, dem heutigen Tivoli, unterhielt. Auch die
Landsitze, mit denen die römischen Großen die felsigen Gestade des
Mittelmeers umsäumten, erhielten reichen gärtnerischen Schmuck.
Die römischen Gärten wiesen jedoch auch manche Künsteleien auf,
so daß sich Stimmen erhoben, die, wie z. B. Horaz, die Rückkehr
zur Natur predigten.

Eins der besten Werke über die Landwirtschaft verfaßte
M. Portius Cato, der durch sein Bemühen, die Römer zur Einfachheit
und Sittenreinheit zurückzuführen, bekannt gewordene
Zensor. Das Werk551 beginnt mit dem Lobe des Landbaues
und enthält Vorschriften über die Obstzucht, den Anbau des
Getreides und die Pflege anderer nützlicher Gewächse552. Wir
haben es schon als eine der Quellen, aus denen Plinius schöpfte,
gewürdigt.

Die Botanik als Hilfswissenschaft der Heilkunde.

Vom medizinischen Standpunkte aus hat sich auch der als
Anatom und Arzt zu großer Berühmtheit gelangte Galen mit den
Pflanzen beschäftigt. Auf seinen Reisen, die ihn nach Griechenland,
Kleinasien, Ägypten und Palästina führten, bemühte er
sich, alle Pflanzen, denen man Heilwirkungen zuschrieb, an ihrem
natürlichen Standorte zu beobachten und zu sammeln. Welchen
Wert man diesem Gegenstande beimaß, geht auch daraus hervor,
daß die römischen Kaiser jener Zeit Kräutersammler auf
Kreta unterhielten, weil die Arzneipflanzen dieser Insel besonders
hoch geschätzt waren. Galen bekämpfte diese Meinung und
vertrat die Ansicht, daß Italien ebenso wirksame Arzneipflanzen
beherberge.

Durch manchen archäologischen Fund ist unsere Zeit mit
den Pflanzen selbst bekannt geworden, mit denen sich das Altertum
beschäftigte. Zu jenen, welche die Mumiensärge Ägyptens
lieferten, sind vor allem die pflanzlichen Reste getreten, die bei
der Ausgrabung Pompejis zutage gefördert wurden. Sie sind im
Nationalmuseum in Neapel aufbewahrt und zum Teil so gut erhalten,
daß sie identifiziert werden konnten553.

Ein besonderes Interesse, das mitunter selbst gekrönte Häupter
beherrschte, wandte man im Altertum der Erforschung giftiger
Pflanzen zu. König Attalos von Pergamon, so erzählt uns
Plutarch554, baute giftige Gewächse an, wie Bilsenkraut, Nieswurz,
Schierling, Sturmhut, und machte ein besonderes Studium daraus,
ihre Säfte kennen zu lernen und zu sammeln. Überhaupt wetteiferte
Pergamon eine Zeitlang in der Pflege der Wissenschaften
mit Alexandrien.

Die römische Naturauffassung bei Lukrez
und Seneca.

Außer Plinius sind insbesondere noch zwei andere römische
Schriftsteller zu nennen, die über die Naturwissenschaften geschrieben
haben, Lukrez und Seneca. Lucretius Carus (er
starb 55 v. Chr.) hat seine naturphilosophischen, auf Epikur zurückgreifenden
Anschauungen in einem Lehrgedicht entwickelt, das
manche beachtenswerte Stelle enthält. Es führt den Titel »De
rerum natura«, wurde unter den literarischen Erzeugnissen der voraugusteischen
Zeit hoch geschätzt und ist sowohl der Form als dem
Inhalt nach griechischen Mustern entlehnt. Als seine Quellen nennt
Lukrez neben Empedokles, dem »herrlichsten Schatz des gabenreichen
sizilischen Eilands«, vor allem Epikur. Aus den Schriften
dieses Mannes, welcher »die anderen Weisen überstrahle wie die
Sonne die Sterne verdunkle, habe er die goldenen Worte entnommen«,
welche uns sein Lehrgedicht biete. Eine dankbare Aufgabe
für einen Dichter war es wohl kaum, die mechanische Weltanschauung
poetisch zu entwickeln. Um so mehr verdient die Art,
wie Lukrez sie löste und durch die er den Kranz der Musen
davontrug, unsere Bewunderung. Es ist nicht nur die Schönheit
der Gleichnisse und die lebensvolle Schilderung gewaltiger Naturerscheinungen,
die uns in seinem Werke fesselt, sondern vor allem
die Genialität der auf der Ablehnung alles Götter- und Aberglaubens
beruhenden Lebensauffassung. Bezüglich seiner Auffassung
der Naturvorgänge555 müssen wir uns hier auf einige Andeutungen
beschränken.

Nichts entsteht aus nichts, sagt Lukrez mit Demokrit und
Epikur, wenn selbst die Götter es wollten. Sondern die Natur
erzeugt stets das eine aus dem andern. Die Dinge läßt Lukrez
aus unendlich feinen Teilchen bestehen. Sonst sei z. B. das allmähliche
Dünnerwerden der im Gebrauch befindlichen, metallenen
Gegenstände ganz unerklärlich. Da bei absoluter Raumerfüllung
Bewegung unmöglich sei, so müsse man annehmen, die Teilchen
seien nicht dicht zusammengedrängt, sondern durch leere Zwischenräume
geschieden. Alles sei ferner schwer. Im leeren Raume
müsse selbst die Flamme schwer sein. Ihr Emporsteigen sei dadurch
bedingt, daß der Lufthauch sie trotz ihrer natürlichen
Schwere in die Höhe treibe, wie ja auch das schwere Holz im
Wasser emporschnelle. Schall, Licht und Wärme sind für Lukrez
körperliche Ausflüsse. Sonderbar ist seine, dem Epikur entlehnte
Bildertheorie. Wir nehmen nach ihr die Dinge wahr, indem sich
dünne Häutchen von ihrer Oberfläche lösen und durch die Lüfte zu
unserem Auge schwimmen. Die magnetischen Erscheinungen werden
gleichfalls aus der Annahme erklärt, daß feine Teilchen von
dem Magneten ausströmen. Selbst den Blitz läßt Lukrez aus
glatten und winzigen Teilchen bestehen.

Eine Andeutung des Gesetzes von der Erhaltung des Stoffes
und der Kraft kann man in folgenden Zeilen erblicken:


»Denn er (der Stoff) vermehrt sich nie, noch vermindert er sich durch Zerstörung,

Ferner war die Bewegung, die jetzt in den Urelementen

Herrscht, schon von jeher da, und so wird sie auch künftig noch da sein. –

Denn kein Platz ist vorhanden, nach welchem die Teile des Urstoffs

Könnten entfliehen, kein Platz, von wo aus erneuerte Kräfte

Brächen herein, die Natur und Bewegung der Dinge zu ändern556.«



Interessant ist, wie Lukrez das Verhältnis von Empfindung
und Materie erörtert. Er schreibt die Empfindung nämlich nicht
den Atomen, sondern nur ihrer Zusammenfassung zu. Denn, so
meint er, die Menschenatome könnten doch nicht weinen und lachen.
Indem er das tut, erhebt sich Lukrez über den krassen Materialismus
der demokritischen Lehre. Des weiteren bringt er bemerkenswerte
Anschauungen über Gegenstände der physikalischen
Geographie. So erklärt er den gleichmäßigen Bestand des Meeres
als eine Folge des Kreislaufs des Wassers. Nach seiner Annahme
gelangt das Wasser aus dem Meere auf unterirdischem Wege in
die Gebirge zurück557 und speist dort unter Abgabe des Salzgehaltes
die Quellen. Die Erdbeben werden darauf zurückgeführt,
daß die Erde mit Höhlungen, Strömen, Sümpfen und geborstenem
Gestein ausgefüllt sei. Durch den Einsturz der Höhlen entständen
Erschütterungen, die man als Erdbeben bezeichne.

Nicht minder merkwürdig als die Schrift des Lukrez sind
die558 »Quaestiones naturales« des römischen Dichters und Philosophen
Seneca, der im Jahre 65 n. Chr. starb.

Seneca meint, das Gesicht sei der trügerischste Sinn, da z. B.
ein Ruder im Wasser wie gebrochen erscheine. Den Regenbogen
hält er für das Spiegelbild der Sonne, denn einige Spiegel, sagt er,
sind so beschaffen, daß sie die Gegenstände zu einer entsetzlichen
Größe ausdehnen. Bei Seneca findet sich auch die einzige Stelle,
welche darauf hindeutet, daß die Alten das Prisma gekannt und
das Spektrum beobachtet haben. Seneca sagt nämlich, wenn man
Glasstücke mit mehreren Kanten anfertige und die Sonnenstrahlen
auf sie fallen lasse, so erblicke man die Farben des Regenbogens.
Er erwähnt ferner mit Wasser gefüllte Glaskugeln und ihre Eigenschaft,
dahinter befindliche Gegenstände vergrößert zu zeigen559.
Dafür, daß die Römer mit den optischen Eigenschaften geschliffener
Gläser bekannt waren, soll auch eine Angabe des Plinius
sprechen. Es heißt dort, daß Nero sich eines Smaragds bediente,
um besser sehen zu können. Dieser Stein sei konkav und dadurch
geeignet gewesen, »die Sehstrahlen zu sammeln«560. Man hat auch
bei Ausgrabungen (so in Pompeji) linsenförmig geschliffene Gläser
gefunden und nimmt an, daß sie als Brenngläser gedient haben.
Auch bei den Ausgrabungen in Ninive hat man eine plankonvexe
Linse aus Bergkristall entdeckt, die angeblich auch optischen
Zwecken gedient hat561.

Der Schall ist für Seneca ein Druck der Luft. Er begegnet
sich in dieser, annähernd das Richtige treffenden Anschauung mit
Vitruv, der im Gegensatz zu dem, alles als Ausflüsse auffassenden
Lukrez den Schall als eine Lufterschütterung betrachtet. Diese
Erschütterung läßt Vitruv ähnlich entstehen, wie sich durch einen
Stein im Wasser die Wellenkreise bilden. Nur entständen die
Wellen beim Schall nicht allein in der Fläche, sondern sie dehnten
sich auch in die Breite und in die Höhe (somit kugelförmig) aus.

Im 3. Buche findet sich ein Anklang an den als Apokatastasis
bezeichneten periodischen Wechsel. Die Erde sollte danach562 verbrennen,
wenn alle Wandelsterne im Krebse zusammenkämen und
somit eine gerade Linie bildeten. Dagegen würde eine allgemeine
Überschwemmung eintreten, wenn sich diese Konstellation im Steinbock
wiederhole.

Die Höhe der Naturanschauung Senecas zeigt sich besonders
in den Ansichten, die er über die Kometen entwickelt563. Seine
Zeitgenossen, sagt er, seien der Meinung, die Kometen entständen
aus verdichteter Luft. Er aber halte sie für »ewige Werke der
Natur«, und zwar deshalb, weil auch ihnen ein Kreislauf eigen sei.

Von Beobachtungsgabe und Scharfsinn zeugen auch die Ansichten,
die Seneca über die geologischen Erscheinungen entwickelt.
Die Erdbeben werden teils auf den Einsturz von Höhlungen
des Erdinnern, teils auf dort angesammelte Gase zurückgeführt.
Die Vulkane stellen die Verbindung zwischen der Oberfläche und
dem glutflüssigen Erdinnern her. Unter den Vulkanen, welche
Seneca aufzählt, findet der Vesuv keine Erwähnung, während
Strabon ihn wegen der in seiner Nähe sich findenden Schlacken
als einen erloschenen Vulkan betrachtete. Manche Bemerkungen
Senecas über die lösende und die abtragende Tätigkeit des
Wassers und die Bildung von Ablagerungen stimmen mit den
neueren geologischen Anschauungen gut überein und »verraten
durchweg ein gesundes Urteil«564. Auch Vitruv äußert in seiner
Schrift »De architectura« die Ansicht, daß in der Nähe des Vesuvs
das Innere der Erde glühend sein müsse. Er schließt dies daraus,
daß bei Bajae heiße Dämpfe aus dem Boden entweichen. Vitruv
erwähnt ferner auf Grund der Überlieferungen, daß die Glut des
Erdinnern in alten Zeiten Ausbrüche des Vesuvs veranlaßt habe,
daher rühre auch wohl der Bimsstein in der Nähe von Pompeji,
der infolge der Hitze aus einem anderen Steine entstanden sei.
Vitruv erwähnt auch, daß es Quellen gäbe, die vermöge ihrer
Säure Blasensteine aufzulösen vermöchten, wie der Essig die Eierschalen
löse565.

Chemische Kenntnisse und ihre Anwendungen.

Über die mineralogischen und die chemischen Kenntnisse der
Römer erfahren wir manches durch Plinius566. Eingehender befaßt
sich dieser mit dem Glase. Er schildert seine Herstellung
aus Sand, Soda (Nitrum) und Muschelschalen567. Auch ist ihm
bekannt, daß man mit Kugeln aus Glas oder Kristall sowie mit
kugeligen, mit Wasser gefüllten Glasgefäßen in der Sonne Hitze
erzeugen kann568. Die Römer stellten sogar Treibhäuser mit gläsernen
Wänden her, um auf diese Weise frühzeitig frisches Gemüse
zu erhalten. Aus Glas verfertigte Spiegel finden gleichfalls schon
bei Plinius Erwähnung. Neuere Ausgrabungen haben solche auch
zutage gefördert. Der Belag dieser antiken Spiegel besteht bald
aus reinem Blei569, bald aus anderen Metallen.

Auch über die wichtigsten Farbstoffe und ihre Verwendung
berichtet Plinius. Er erwähnt den Krapp und den Indigo, mit
denen man die Wolle färbte. Wie man in Indien den Indigo gewinnt,
ist ihm indessen nicht bekannt. Am weitesten hatten es
in der Kunst zu färben nach Plinius die Ägypter gebracht. Er
erzählt von ihnen, daß sie die Stoffe vor dem Färben mit besonderen
Flüssigkeiten (Beizen) behandelten.

Plinius kannte auch schon die Seife. Er erzählt, daß sie
von den Galliern und den Germanen durch Kochen von Talg mit
Pflanzenasche hergestellt werde. Wahrscheinlich wurde die Aschenlauge
durch Zusatz von Kalk kaustisch gemacht570.

Mancherlei über die chemischen Kenntnisse zur Zeit der
Römerherrschaft erfahren wir auch durch die um 75 n. Chr. entstandene
Arzneimittellehre des Dioskurides. So spricht dieser
vom Verzinnen von Kesseln571. Daß gewisse Mineralien beim
Übergießen mit Essig Gas entwickeln, war im Altertum bekannt.
Plinius knüpft daran die Bemerkung, der Essig sei stärker als
das Feuer, denn er bezwinge Felsen, die dem Feuer Widerstand
leisteten572.



6. Der Ausgang der antiken Wissenschaft.

In die Zeit der römischen Weltherrschaft fällt eine nochmalige
Blüteperiode der alexandrinischen Akademie. Die mit ihr
verbundene große Bibliothek war zwar im Jahre 47 v. Chr. zum
größten Teile vernichtet worden. Als Ersatz dafür gelangten zahlreiche
Rollen der pergamenischen Bibliothek nach Alexandrien
(s. S. 153). Eine zweite kleinere Bibliothek befand sich dort im
Serapeion. Sie wurde gegen das Ende des 4. Jahrhunderts bei
einem von den Christen hervorgerufenen Aufstand zerstört. Trotzdem
blieb Alexandrien noch lange über das 4. nachchristliche Jahrhundert
hinaus die bedeutendste Hochschule des Orients573.

Das ptolemäische Weltsystem.

Als ruhmvollster Name unter den alexandrinischen Gelehrten
der nachchristlichen Jahrhunderte leuchtet uns derjenige des
Ptolemäos entgegen. Mit seinen Verdiensten um die Fortentwicklung
der Astronomie und der Geographie haben wir uns zunächst
zu beschäftigen.

Ptolemäos lebte im 2. Jahrhundert n. Chr. in Alexandrien.
Er hat sich als Mathematiker, Astronom, Physiker und Geograph
die größten Verdienste erworben. Wahrscheinlich ist er in Ptolemais
in Oberägypten geboren. Im übrigen ist über sein Leben fast nichts
bekannt. Ptolemäos hat zahlreiche Schriften verfaßt, die zum Teil
im Original, zum Teil in arabischer oder in lateinischer Sprache erhalten
geblieben sind. Die wichtigsten sind die »Erdbeschreibung«,
der »Almagest« (das astronomische Hauptwerk) und die »Optik«.

Das Weltsystem des Aristarch war zwar ein glücklicher Einfall
gewesen; die heliozentrische Auffassung allein vermochte jedoch
noch nicht, der genaueren Beschreibung der sich am Himmel abspielenden
Vorgänge eine sichere Grundlage zu bieten. Dies
System konnte daher im Altertum keine allgemeine Geltung finden,
zumal es an den mechanischen Begriffen fehlte, welche damit in
Einklang gebracht werden mußten. So erhob Ptolemäos den
später auch Koppernikus und Galilei gegenüber gemachten,
von letzterem aber entkräfteten Einwand, daß eine Drehung der
Erde um ihre Achse die Ablenkung eines senkrecht in die Höhe
geworfenen Körpers zur Folge haben müßte. Ferner galt der von
Aristoteles herrührende Satz, daß die Bewegungen der Himmelskörper,
weil die letzteren göttlich und ewig seien, gleichmäßig und
im Kreise vor sich gehen müßten, dem Ptolemäos, wie dem gesamten
Altertum, als eine unumstößliche Wahrheit. Zwar hatte
es den Anschein, als ob sich die Planeten, sowie die Sonne und
der Mond am Fixsternhimmel bald schneller, bald langsamer bewegten;
erstere schienen sogar zeitweilig stillzustehen und sich
bald vor-, bald rückwärts zu bewegen.

Die Unregelmäßigkeit der jährlichen Sonnenbewegung machte
sich dem Ptolemäos vor allem darin bemerkbar, daß die Sonne
178 Tage und 18 Stunden gebraucht, um im Verlaufe des Winterhalbjahres
vom Herbstpunkt zum Frühlingspunkt zu gelangen,
während sie die andere Hälfte der Ekliptik, also den Weg vom
Frühlings- zum Herbstpunkt, in weit längerer Zeit, nämlich in
186 Tagen und 11 Stunden, zurücklegt574. Diese als die erste Ungleichheit
bezeichnete Unregelmäßigkeit entspringt, wie wir heute
wissen, daraus, daß die Himmelskörper sich nicht in Kreisen, sondern
in Ellipsen bewegen. Die zweite Ungleichheit, die nur bei den
Planeten auftritt, wird dadurch hervorgerufen, daß wir unsere Beobachtungen
von der Erde aus anstellen, die sich ihrerseits wieder
um die Sonne bewegt. Dieser Umstand ist es, der die scheinbaren
Stillstände und Rückgänge der Planeten verursacht. Auch daß an
dem Monde eine als Evektion bezeichnete Ungleichheit in die Erscheinung
tritt, bemerkte Ptolemäos schon575. Wir führen sie heute
auf Störungen zurück, welche die Mondbewegung durch die Sonne
erleidet. Sie ist die bedeutendste unter den Unregelmäßigkeiten der
Mondbewegung und erreicht einen Betrag von mehr als einem Grad.



Schon Platon hatte es als die wichtigste Aufgabe der Astronomie
bezeichnet, die beobachteten, scheinbar unregelmäßigen Bewegungen
auf gleichförmige zurückzuführen, da, wie er sagte,
keine Ursache dafür vorhanden sei, daß die himmlischen Körper
sich anders als gleichförmig bewegen sollten. Der erste, der
eine Lösung der von Platon gestellten Aufgabe versuchte, war
sein Schüler Eudoxos von Knidos. Er bediente sich dazu der
Theorie der homozentrischen Sphären; und es gelang ihm so, die
zweite Ungleichheit als ein gesetzmäßig bestimmtes Bewegungsphänomen
darzustellen. Nach Eudoxos ist jeder Planet auf einer
rotierenden Sphäre befestigt. Die Pole dieser Sphäre liegen in
einer zweiten Sphäre, die ebenfalls um eine Achse rotiert. Es
kam nun darauf an, die Geschwindigkeiten jener Sphären und die
Lage ihrer Achsen so zu wählen, daß dadurch dem tatsächlichen
Verlauf der Erscheinungen möglichst Rechnung getragen wurde.
Zu diesem Zwecke mußten für den Mond und für die Sonne je
drei und für jeden Planeten vier Sphären angenommen werden.
Am besten gelang es auf diese Weise, die Bewegungen der entfernteren
Planeten Saturn und Jupiter gewissermaßen in eine Regel
zu fassen. Die größten Schwierigkeiten bereitete der Mars, an
dem später Tycho und Kepler den wahren Ablauf der Planetenbewegungen
nach endlosen Mühen entdecken sollten.

Um die Theorie mit den Erscheinungen in besseren Einklang
zu bringen, wurde später die Zahl der Sphären noch vermehrt576.
Einen anderen Weg schlugen Hipparch und Ptolemäos ein.
Sie benutzten zur Auflösung der ersten Ungleichheit exzentrische
Kreise und zur Bewältigung der zweiten Ungleichheit den Epizykel577.
Hipparch erklärte die Erscheinung, daß die Sonne auf
ihrer jährlichen Bahn eine größte und eine geringste Geschwindigkeit
annimmt, indem er die Erde aus dem Mittelpunkt rückte und
die Sonne um sie in gleichförmiger Bewegung einen exzentrischen
Kreis beschreiben ließ. Die Größe der Exzentrizität ließ sich nun
leicht so wählen, daß damit dem Verlauf der Erscheinungen Rechnung
getragen wurde. Die Annahme von exzentrischen Kreisen
hatte aber nicht einmal die Bewegung des Mondes, geschweige
denn diejenige der Planeten zu erklären vermocht. Ptolemäos
griff deshalb einen Gedanken auf, den der Mathematiker Apollonios
geäußert hatte, und nahm zwei oder mehr Kreisbewegungen
zu Hilfe. Zur Erklärung diene Abb. 44. Es sei E die Erde, um
die mit einem Radius R = Mm ein exzentrischer Kreis gezogen
ist. Auf letzterem bewegt sich indes nicht der in Frage kommende
Himmelskörper, sondern der Mittelpunkt der Kreisbahn p q t s,
in der erst der Planet mit gleichförmiger Geschwindigkeit sich
bewegt. Diese Kreisbahn wird der Epizykel, die Theorie daher
die Epizyklentheorie genannt. Es ist ersichtlich, daß der
Himmelskörper, von der Erde gesehen, sich in p rascher bewegt
als in t, wo seine Bewegung derjenigen des Epizykels entgegengesetzt
ist. Auch ist klar, daß
trotz der gleichförmig gedachten
Bewegung, mit deren Annahme der
Forderung Platons Genüge geleistet
war, scheinbare Stillstände und Rückgänge
eintreten können. Es kam nur
darauf an, das Verhältnis von r und
ME zu R, sowie die Umlaufszeiten
um M und m so zu wählen, daß dem
Verlauf der Erscheinungen durch die
hypothetischen Bewegungen Genüge
geleistet war und erstere aus den angenommenen
Verhältnissen berechnet
werden konnten. Stimmten dann die
Berechnungen mit neuen, auf Grund
der Rechnung angestellten Beobachtungen
nicht überein, so führte
man einen dritten Epizykel ein, dessen Mittelpunkt den Kreis
p q t s beschrieb. Durch eine Verknüpfung derartiger Kreisbewegungen
läßt sich offenbar jede, nach einem bestimmten Gesetze
auf beliebiger Bahn ablaufende Bewegung darstellen.


[Abb. 44]
Abb. 44. Zur Erläuterung der
Epizyklentheorie.



Ptolemäos wandte die Epizyklentheorie zunächst auf die Erklärung
der Mondbewegung an. Daß die Entfernung des Mondes
von der Erde beträchtlichen Schwankungen unterworfen ist, hatte
sich ihm aus der Tatsache ergeben, daß der scheinbare Durchmesser
des Mondes nach seinen Beobachtungen zwischen 311/3 und
351/3 Minuten schwankt. Aristoteles hatte also recht, wenn er
behauptete, »daß derselbe Diskus, bei sich gleichbleibender Entfernung
vom Auge, den Mond bald bedecke, bald nicht«.

Um die Ungleichheiten des Mondumlaufes zu erklären, ließ
Ptolemäos das Gestirn einen Epizykel beschreiben, der sich
innerhalb eines Zeitraumes vollziehen sollte, in welchem der Mond
zu demselben Endpunkte seiner großen Bahnachse zurückkehrt.
Der Mittelpunkt dieses Epizykels umlief die Erde in einem Kreislauf,
der gegen die Ekliptik, der Neigung der Mondbahn entsprechend,
schief gerichtet war. Die Zeitdauer dieses Kreislaufs
währte bis zur Rückkehr zu den Knoten, den Punkten, in denen
die Ekliptik und die Mondbahn sich schneiden. Auf diese Weise
erzielte Ptolemäos, daß sich Rechnung und Beobachtung, wenigstens
für den damaligen Stand der astronomischen Wissenschaft,
in etwa deckten.

Dasselbe Ziel suchte Ptolemäos bezüglich der Planetenbewegung
unter Zuhilfenahme der Epizyklen und der exzentrischen
Kreise zu erreichen. Doch waren die Schwierigkeiten hier fast
noch größer.

So lange man die Epizyklentheorie als bloße Hilfshypothese
ansah und benutzte, ließ sich gegen sie nichts einwenden. Wir
bedienen uns noch heute zur Beschreibung von Naturvorgängen
mancher Fiktionen, die dem Fortschritt der Erkenntnis nur dann
gefährlich werden, wenn wir uns daran gewöhnen, in ihnen den
wahren Grund der Erscheinungen zu erblicken. Erinnert sei nur
an die Annahme magnetischer und elektrischer Fluida, an deren
wirkliches Vorhandensein kein Physiker glaubt, obgleich sie einer
elementaren Beschreibung der magnetischen und der elektrischen
Vorgänge zugrunde gelegt werden. Mit der zunehmenden Kompliziertheit
solcher Hypothesen wird indes ihre Anwendung immer
mehr erschwert. So trug schon aus dieser Ursache die Epizyklentheorie
den Keim des Todes in sich, wenn auch ihre Herrschaft
noch lange dauern sollte. Denn selbst Koppernikus war, nachdem
er die Sonne, wie er sich ausdrückt, auf ihren königlichen
Thron in die Mitte der sie umkreisenden Gestirne gesetzt hatte,
sofort gezwungen, sich der Epizykel wieder als Hilfskonstruktion
zu bedienen, weil er an der Vorstellung einer kreisförmigen Bewegung
der Planeten festhielt.

Zwar kam bei Annahme der heliozentrischen Lehre die sogenannte
zweite Ungleichheit in Fortfall, da sie ja daraus entsprang,
daß man die Erde als den Mittelpunkt der Bewegungen
betrachtete. Anders stand es mit der ersten Ungleichheit, welche
daraus hervorgeht, daß die Himmelskörper sich nicht in Kreisen,
sondern in Ellipsen bewegen. Da Koppernikus an die Möglichkeit
einer anderen als der kreisförmigen Bewegung noch gar nicht
dachte, so blieb ihm zur Erklärung der ersten Ungleichheit nichts
anderes übrig, als auf sie die Epizyklentheorie anzuwenden. Das
astronomische und das trigonometrische Wissen seiner Zeit legte
Ptolemäos, nachdem es durch ihn eine beträchtliche Vermehrung
erfahren, in einem Lehrbuche nieder, das von den Arabern Almagest578
genannt wurde und dem gesamten Mittelalter in astronomischer
Hinsicht als ein Evangelium galt.

Das Bedürfnis nach einer Verbesserung der von Ptolemäos
mitgeteilten Planetentafeln machte sich schon im Mittelalter geltend.
Um das Jahr 1250 berief daher König Alfons von Kastilien
eine Anzahl Gelehrter, welche neue astronomische Tafeln, die sogenannten
alfonsinischen, entwarfen, die einen wesentlichen Fortschritt
gegenüber denjenigen des Ptolemäos bedeuteten. An der
Epizyklentheorie wurde indes trotz ihrer wachsenden Kompliziertheit
nicht gerüttelt, was Alfons zu dem Ausspruch veranlaßt
haben soll, die Welt wäre einfacher geworden, wenn Gott ihn bei
ihrer Erschaffung zu Rate gezogen hätte.

Außer der vorstehend skizzierten, dem damaligen Standpunkte
der Astronomie genügenden Epizyklentheorie finden wir im Almagest
die schon von den älteren alexandrinischen Astronomen
sowie von Hipparch in Angriff genommene Bestimmung der Fixsternörter
fortgesetzt579. Das von Ptolemäos entworfene Verzeichnis580
umfaßt 1022 Sterne, die nach ihrer Lage innerhalb der
von den Griechen angenommenen Sternbilder, sowie nach Länge
und Breite bestimmt sind.

Auch die Untersuchung der von Hipparch entdeckten und
ihrer Größe nach gleich etwa einem Grad für das Jahrhundert angegebenen
Präzession der Tag- und Nachtgleichen wurde von Ptolemäos
wieder aufgenommen. Eine Bestätigung dieser Erscheinung
war nämlich sehr wichtig, da Hipparch sich nur auf die wenig genauen
Beobachtungen der älteren Alexandriner stützen konnte.

Bevor wir die Schilderung der astronomischen Verdienste des
Ptolemäos beenden, sei noch einiges aus dem Inhalt des Almagest
mitgeteilt, woraus sich der Standpunkt, den die Sternkunde
in Alexandrien erreicht hatte, ermessen läßt. Die Erde
ist eine Kugel. Sie befindet sich in der Mitte des Himmels,
kann aber im Vergleich zu den Himmelsräumen nur als ein
Punkt betrachtet werden. Während die Erde unbeweglich feststeht,
bewegen sich die Gestirne in kreisförmigen Bahnen. Dies
sind die Sätze, welche an der Spitze des Werkes stehen. Die
Länge des Jahres wird im Almagest zu 365 Tagen 5 Stunden
und 55 Minuten angegeben. Die Erde ist 39 mal so groß wie
der Mond, während die Sonne den Mond 6600 mal an Größe übertreffen
sollte. Bezüglich der Entfernungen wird angegeben, daß
der Mond 59, die Sohne dagegen 1210 Erdhalbmesser von uns
entfernt sei.

Die Abstände der Gestirne von der Erde regeln sich nach
Ptolemäos folgendermaßen: Auf den Mond folgt zunächst Merkur,
dann Venus und darauf die Sonne. Die weitere Reihenfolge ist
Mars, Jupiter und Saturn. Auf diese sieben Wandelsterne, deren
Zahl erst durch Herschels Entdeckung des Uranus vermehrt
wurde, folgen die Fixsterne.

An die Beschreibung dieses seinen Namen tragenden Weltsystems
schließt sich eine Darstellung der Grundzüge der ebenen
und der sphärischen Trigonometrie, der wichtigsten Hilfswissenschaft
der Astronomen.

Hilfswissenschaften der Astronomie.

Die astronomischen Leistungen des Ptolemäos wurden dadurch
ermöglicht, daß die beiden wichtigsten Hilfswissenschaften
der Astronomie, die Mathematik und die Meßkunde, bedeutende
Fortschritte aufzuweisen hatten. Die wichtigste Vorarbeit auf dem
Gebiete der Mathematik lieferte der Astronom Menelaos von
Alexandrien, dessen Sternbeobachtungen im Almagest Erwähnung
finden. Menelaos verfaßte ein Werk über die Berechnung der
Sehnen, das verloren ging, und ein zweites, »Sphärik« genannt,
welches die Grundzüge der sphärischen Trigonometrie entwickelte,
indessen nur in Übersetzungen bekannt geworden ist581. Menelaos
bringt schon den Satz, daß in jedem sphärischen Dreieck die
Summe der drei Winkel größer als zwei Rechte ist. Er zeigt, daß
gleichen Seiten desselben sphärischen Dreiecks gleiche, ungleichen
Seiten ungleiche Winkel gegenüberliegen, und zwar den größeren
Seiten die größeren Winkel. Sein Werk enthält die wichtigsten
Sätze über die Kongruenz sphärischer Dreiecke, ferner diejenigen
Sätze über Transversalen im ebenen und im sphärischen Dreieck,
die man noch jetzt als die Sätze des Menelaos bezeichnet.
Ptolemäos vollendete, was Hipparch und Menelaos auf dem
Gebiete der ebenen und der sphärischen Trigonometrie begonnen
hatten. Er gab dieser Wissenschaft für den astronomischen Gebrauch
eine Form, die sich, wie seine Lehre, länger als ein Jahrtausend
erhalten hat.

Als der letzte unter den großen Mathematikern des Altertums
ist Diophant von Alexandrien zu nennen. Dieser schrieb ein Werk
über Arithmetik, das etwa zur Hälfte erhalten geblieben ist582. Er
betitelte es ἀριθμητικά und erschloß damit ein bisher kaum betretenes
Gebiet.

Bei Diophant begegnen uns schon gewisse Zeichen und Abkürzungen,
während vor ihm die Rechnungen zumeist nur durch
Worte auseinandergesetzt wurden und höchstens gewisse Fachausdrücke
(wie bei den alten Ägyptern) wiederkehren. Für die Unbekannte
(unser x) gebrauchte Diophant z. B. das Sigma, ς, den einzigen
griechischen Buchstaben, der keine bestimmte Zahl bedeutete.
Für die zweite Potenz lautet sein Zeichen δῦ (δύναμίς = Quadrat),
für die dritte kῦ (κύβος = Würfel). Für die sechste Potenz schrieb
Diophant κῦ κῦ. Höhere Potenzen kommen bei ihm nicht vor.
Für die Subtraktion verwendet er ein besonderes Zeichen (⋔ =
umgekehrtes ψ). Zu addierende Größen dagegen werden ohne ein
Zeichen nebeneinander gestellt. Selbst ein Gleichheitszeichen
(ι als Abkürzung von ἴσοι, gleich) fehlt nicht583. Diese Beispiele
zeigen zur Genüge, daß uns bei Diophant schon ein Verfahren
begegnet, das seine hervorragenden Erfolge erklärlich macht.
Ein wesentlicher Mangel der diophantischen Algebra besteht
darin, daß sie den Gegensatz von positiv und negativ noch
nicht kennt. Dies hat darin seinen Grund, daß Diophant nur
Differenzen bildet, bei welchen der Minuend größer als der Subtrahend
ist. Eine größere Zahl von einer kleineren abzuziehen,
die algebraische Operation, die ja zum Begriff der negativen Zahl
geführt hat, erschien ihm als etwas Unmögliches. Führte die
Lösung einer Gleichung auf negative Werte, so erklärte Diophant
einen derartigen Fall für unzulässig. Eine Rolle spielte diese Beschränkung
besonders bei der Auflösung quadratischer Gleichungen,
mit der Diophant sich sehr vertraut zeigt. Bei ihm begegnet
uns auch die erste kubische Gleichung. Doch bleibt der Fall
vereinzelt. Auch ließ sich die betreffende Gleichung auf einen
niedrigeren Grad reduzieren584. Diophant gibt die Lösung, ohne
jedoch sein Verfahren anzudeuten.

Was Diophant vor allem auszeichnet, ist die Art, in der
er sich bei fast allen Problemen von den Einzelfällen loslöst und
sich zur allgemeineren Betrachtung erhebt.

Die Stellung, die Diophant in der Entwicklung der Wissenschaften
einnimmt, ist infolgedessen eine ganz einzigartige. Einmal
treten uns seine Schöpfungen, die von allem, was vor ihnen liegt,
so sehr verschieden sind, ganz unvermittelt entgegen. »Eine ganz
andere Luft weht in den Schriften dieses Arithmetikers als in
denjenigen der klassischen Geometer«585. Und wie es an nachweisbaren
Vorstufen und Vorläufern fehlt, so mangelt es in dem
auf Diophant folgenden Jahrtausend auch an Mathematikern,
die das von ihm Begonnene fortgesetzt hätten. Erst zu Beginn
der neueren Periode vermochte man an Diophant anzuknüpfen
und eine höhere Mathematik zu schaffen, deren wichtigstes Element,
wie bei Diophant, allgemeine Zahlen, für sich betrachtet
und in ihrer Beziehung zu geometrischen und physikalischen
Größen, sind.

Diophant lebte vermutlich im 3. nachchristlichen Jahrhundert,
jedenfalls ist aber sein Werk später als die Schriften
des Ptolemäos verfaßt. Auf die Entwicklung der alten Astronomie
hat es keinen Einfluß ausgeübt586.

Die Förderung, welche die Meßkunde bei den Vorgängern
des Ptolemäos erfahren hatte, wußte dieser sich nicht weniger als
die mathematischen Fortschritte zunutze zu machen. Im Jugendzeitalter
der Astronomie wird man wohl die Entfernungen am
Himmelsgewölbe nach Mondbreiten abgeschätzt und dabei wahrscheinlich
zwei um ein Scharnier drehbare Stäbe, in deren Treffpunkt
sich das Auge des Beobachters befand, gebraucht haben.
Die Alexandriner benutzten zwei Arten von Winkelmeßinstrumenten.
Bei der einen kam eine geradlinige, bei der anderen die
Kreisteilung in Anwendung. Zur ersten Art gehört das parallaktische
Lineal, auch Regula Ptolemaica genannt, das Ptolemäos
im Almagest beschreibt. Es
besteht aus einem lotrecht und
drehbar aufgestellten Stabe,
um dessen oberen Endpunkt
sich ein gleich langer Stab
mit Dioptern, zum Anvisieren
des Gestirnes, bewegen ließ.
Am unteren Ende des senkrechten
Stabes war ein dritter
drehbarer Stab mit Längseinteilung
angebracht. Dieser
Stab ließ sich in einer Rille
des Diopterlineals verschieben.
Bei jeder Höhenmessung
konnte die Lage des Diopterlineals
auf der Gradeinteilung
des zweiten beweglichen
Lineals abgelesen und danach
der entsprechende Winkel aus der Sehnentafel entnommen
werden.


[Abb. 45]
Abb. 45. Das parallaktische Lineal.



Indessen bediente sich Ptolemäos nach dem Beispiel von
Aristyll und Timocharis (300 v. Chr.) auch der mit Gradeinteilung
versehenen, miteinander verbundenen Kreise, der sogenannten
Armillen. Eratosthenes hatte 220 v. Chr. in Alexandrien Armillen
von bedeutender Größe errichtet und vermittelst dieser Instrumente
den Abstand der Wendekreise zu 11/83 des Kreisumfanges
bestimmt. Eine der von Ptolemäos benutzten Armillen zeigt
uns die Abbildung 46587 auf S. 256. Sie bestand aus einem aus
Kupfer oder Bronze verfertigten Ring, der in 360 Grade geteilt
war. Der Ring war in senkrechter Lage auf einer Säule errichtet
und fiel mit dem Meridian zusammen. Diesem Ringe war ein
zweiter drehbarer Ring mit zwei diametral gegenüber befindlichen
Vorsprüngen eingepaßt. Wollte man z. B. die Mittagshöhe der
Sonne messen, so wurde der innere Ring gedreht, bis der Schatten
des einen Vorsprunges auf den anderen Vorsprung fiel. Eine
Armillarsphäre (Ringkugel) bestand aus zwei festverbundenen,
rechtwinklig zueinander stehenden Kreisen, von denen der eine in
der Ebene des Meridians, der andere in der Ebene des Himmelsäquators
lag. In dem Meridiankreis war ein dritter Kreis drehbar
angebracht, dessen Drehachse
mit der Weltachse zusammenfiel.
In diesem dritten Kreise
befand sich, konzentrisch
und verschiebbar, ein vierter.
Durch Diopter wurde ein Anvisieren
ermöglicht, während
Gradeinteilungen ein Ablesen
der Deklination und des
Stundenwinkels gestatteten.
Dem Instrument lag also der
Gedanke zugrunde, die an
der Himmelskugel erkannten
Kreise und Kreisbewegungen
im kleinen nachzubilden. Zum
Messen von Winkeln diente
auch wohl der astronomische
Ring oder das Astrolabium588.
Es bestand aus zwei konzentrischen, gegeneinander verschiebbaren
Ringen, die mit je zwei gegenüberstehenden Dioptern versehen
waren. Wollte man Horizontalwinkel messen, so wurde der Ring
hingelegt. Handelte es sich um das Messen von Höhenwinkeln,
so hing man ihn auf.


[Abb. 46]
Abb. 46. Solstitial-Armille des Ptolemäos.
Schematische Skizze nach dem Almagest.



Außer den Armillen benutzte Ptolemäos, wie die chaldäischen
Astronomen, auch aus Stein verfertigte Mauerquadranten,
die in der Ebene des Meridians errichtet waren.



Wir erkennen, daß schon bei den frühesten astronomischen
Beobachtungen der Forscher wesentlich auf die Geschicklichkeit des
Mechanikers angewiesen war. Die Entwicklung der Astronomie ist
daher mit der steten Vervollkommnung und mit der wachsenden
Genauigkeit der Meßwerkzeuge Hand in Hand gegangen589. Schon
die Herstellung der Ringinstrumente, welche die Alexandriner benutzten,
erforderte eine hervorragende Fertigkeit. »Noch jetzt«,
so lautet das Urteil eines hervorragenden Kenners der Präzisionsmechanik,
»würde nur von einem geschickten, mit einer Drehbank
ausgerüsteten Arbeiter die auch nur für primitive Beobachtungen
genügende Genauigkeit solcher Meßinstrumente zu erwarten sein«590.

Die für die Astronomie gleich wichtige Zeitbestimmung erfolgte,
wie es schon bei den Chaldäern geschah, durch Wassermessung.
Schon im 5. Jahrhundert v. Chr. begnügte man sich
nicht mehr mit einer Abschätzung der Tagesstunden aus der
Länge des Schattens, sondern man baute Wasseruhren (Klepsydren).
Ja sogar solche mit Weckvorrichtung begegnen uns schon im
4. vorchristlichen Jahrhundert591. Die hierbei Verwendung findenden
Instrumente vervollkommnete der um 270 v. Chr. lebende
Alexandriner Ktesibios, der auch als der Erfinder der Feuerspritze,
der Wasserorgeln usw. genannt wird, und der in Heron
einen Fortsetzer seiner Arbeiten fand. Damit die Öffnung, durch
welche das Wasser bei seinen Uhren strömte, unverändert blieb,
stellte Ktesibios diese Öffnung nicht in gewöhnlichem Metall,
sondern in Gold oder Edelstein her. Ferner sorgte er für ein
konstantes Niveau des Wassers in dem Abflußgefäß, damit in
gleichen Zeiten stets gleiche Mengen ausströmten. Mitunter wurden
durch das ausströmende Wasser Gegenstände gehoben, die ihre
Bewegung wieder auf ein Räder- oder Zeigerwerk übertrugen.

Fortschritte der Geographie.

Wie durch Hipparch, so erfuhr auch durch Ptolemäos
die Geographie eine bedeutende Förderung. Das von letzterem
um 140 n. Chr. geschaffene Lehrbuch592 dieser Wissenschaft genoß,
gleich dem Almagest, bis gegen das Ende des Mittelalters eine
unbestrittene Herrschaft. Durch beide Schriften ist Ptolemäos
einer der großen Lehrer für alle Zeiten geworden, da an den
»Almagest« und die »Geographie« die großen Entdeckungen anknüpften,
welche die Neuzeit auf astronomischem und geographischem
Gebiete gemacht hat. Wie der »Almagest«, so enthält auch die
»Geographie« eine erstaunliche Fülle von Tatsachen. Nicht weniger
als 5000 Punkte des damals bekannten Teiles der Erdoberfläche
werden nämlich in der »Geographie« nach Länge und Breite angegeben.
Und zwar sind nicht nur Städte, sondern auch Flußmündungen,
Berge und andere bemerkenswerte Orte berücksichtigt.
Die Ermittelung der Breite geschah mit einer solchen Genauigkeit,
daß die nach Ptolemäos' Angaben entworfenen Karten in meridionaler
Richtung nur geringe Verzerrungen aufweisen. Ptolemäos
selbst hat Anleitungen für die Ortsbestimmung und das Entwerfen
von Karten gegeben. Die den alten Handschriften seiner Geographie
beigegebenen Karten (10 über Europa, 5 über Afrika und
12 über Asien) entstammen indessen erst dem 6. Jahrhundert,
wenn sie auch zweifellos auf antike Vorlagen zurückgehen. »Sie
sind«, sagt Ritter593, »die Grundlage aller neueren Landkarten
geworden. Ohne sie würden die unserigen schwerlich ihren jetzigen
Grad von Vollkommenheit erlangt haben.«

Das bei den Alten übliche Verfahren der Längenbestimmung
wurde schon erörtert594. Es lieferte sehr unvollkommene Ergebnisse595.
Auch wechselte man schon im Altertum mit der Lage
des Nullmeridians. So rechnete Ptolemäos nicht nach dem
durch die Insel Rhodos gezogenen Meridian, sondern er verlegte
den Anfang der Zählung nach den »glücklichen Inseln«
des äußersten Westens. Diese Einrichtung bot den Vorzug, daß
für die in Betracht kommenden Gegenden der Erde die Unterscheidung
zwischen westlicher und östlicher Länge in Wegfall
kam.

Bei der kartographischen Darstellung des ihm bekannten
Teiles der Erdoberfläche konnte Ptolemäos ihre Krümmung
nicht mehr unberücksichtigt lassen. Es galt daher, eine Methode
zu benutzen, welche Teile einer Kugelfläche in der Ebene zu
zeichnen ermöglichte. Diese Aufgabe löste Ptolemäos, indem
er eine Projektionsart empfahl, die grundlegend für die weitere
Entwicklung der Kartographie gewesen ist.

Marinus von Tyrus, der Vorgänger des Ptolemäos, hatte
die Parallel- und die Längenkreise sämtlich als gerade Linien und
die letzteren parallel zueinander gezeichnet. Die Längengrade
wurden dadurch für die nördlichen Gegenden der Erde viel zu
groß, was Ptolemäos durch sein Projektionsverfahren zu vermeiden
suchte. Ptolemäos erläutert es mit folgenden Worten:
»Es wird richtig sein, zwar die Meridiane als gerade Linien zu
zeichnen, die Breitengrade dagegen als Stücke von Kreisen, die
um ein und dasselbe Zentrum gezogen sind. Dieses wird senkrecht
über den Nordpol gedacht. Von dort aus wird man die
Meridiane als gerade Linien zeichnen müssen, damit die annähernde
Ähnlichkeit mit der Kugelfläche gesichert wird. Dies geschieht
dadurch, daß die Meridiane senkrecht zu den Breitenkreisen
bleiben und in dem gemeinsamen Pole zusammenlaufen«596.

Während der mathematische Teil der Erdkunde infolge der
bedeutenden Fortschritte der Astronomie sehr gefördert wurde,
blieb auch die physische Erdkunde nicht zurück. Von großem
Einfluß war hier die Erweiterung des Gesichtskreises durch die
römischen Eroberungszüge und der dadurch bedingte kosmopolitische
Zug, welcher die gesamte Erde als Wohnsitz des Menschen
aufzufassen lehrte. Insbesondere spricht sich dieser Zug in Strabon
aus, von dessen Erdbeschreibung Humboldt597 sagt, sie übertreffe
an Mannigfaltigkeit und Großartigkeit alle geographischen Arbeiten
des Altertums. Strabon läßt Inseln und ganze Kontinente, in
Übereinstimmung mit den Ansichten der heutigen Geologen, durch
vulkanische Kräfte emporgehoben werden. »Nicht nur kleine
Inseln können gehoben werden«, heißt es bei Strabon598, »sondern
auch große, ja selbst Festland«. Von Sizilien sagt er, man
möchte es »nicht für ein Bruchstück Italiens halten, sondern vermuten,
es sei durch das Feuer des Ätna aus der Tiefe emporgehoben
worden«. Doch erörtert Strabon auch die Möglichkeit,
daß Sizilien durch ein Erdbeben von Italien getrennt worden sei.
Als Beweis, daß Inseln auf vulkanischem Wege entstehen, führt
er an, daß sich im Jahre 196 v. Chr. in der Nähe von Thera, dem
heutigen Santorin, unter Feuererscheinung eine Insel von 12 Stadien
Umfang erhoben habe. Wie Sizilien, so betrachtete Strabon auch
Capri und andere der Küste benachbarte Inseln als frühere Teile
des Festlandes, während inmitten des Meeres gelegene Inseln, wie
jene Neubildung in der Nähe Theras, durch vulkanische Tätigkeit
entstanden sein sollten.

Bei Strabon begegnet uns übrigens auch zuerst die Ansicht,
daß die Vulkane Sicherheitsventile der Erde seien. Die Alten
wollten nämlich beobachtet haben, daß Sizilien in Zeiten einer
erhöhten Tätigkeit der in der Nähe dieser Insel liegenden Vulkane
und des Ätna weniger unter Erdbeben zu leiden habe.

Auch die Versteinerungen werden von Strabon richtig gedeutet.
So tritt er bei der Besprechung der linsenförmigen
Nummuliten des Kalksteins, aus dem die Pyramiden von Gizeh
erbaut sind, der Meinung entgegen, daß es sich hier um erhärtete
Überreste von den Speisen der Erbauer handeln könne. Schon
Eratosthenes habe erwähnt, daß Tausende von Stadien vom
Meere entfernt Schnecken und Muscheln gefunden würden599. Man
müsse daher annehmen, daß einst große Teile des Festlandes für
eine gewisse Zeit überschwemmt gewesen und dann wieder trocken
geworden seien. Der Boden des Meeres sei ferner uneben wie die
Oberfläche des Landes und das Meer infolgedessen von verschiedener
Tiefe.

Als Beweis für eine außerordentliche, in historischer Zeit erfolgte
Verschiebung der Meeresküste erwähnt Strabon von einer
früheren Seestadt südlich der Pomündung, daß sie 90 Stadien vom
Ufer entfernt liege. Seit jener Zeit ist diese Küste bekanntlich
um einen weiteren erheblichen Betrag meerwärts hinausgeschoben
worden, so daß Ravenna, das z. B. zur Zeit Strabons noch Seestadt
war, jetzt sieben Kilometer von der Küste entfernt liegt.

Strabon besitzt auch bezüglich der erodierenden Tätigkeit
des Wassers, der Ursache von Ebbe und Flut, sowie der Abnahme
der Temperatur mit der Erhebung richtige Vorstellungen. Er
ahnt sogar das Vorhandensein einer zweiten Kontinentalmasse
neben der von Europa, Asien und Afrika gebildeten, wenn er sagt:
»Es ist wohl möglich, daß in demselben gemäßigten Erdgürtel,
welcher durch das Atlantische Meer geht, außer der von uns bewohnten
Welt noch eine andere oder selbst mehrere liegen.«
Columbus ließ sich dagegen von der Vorstellung leiten, daß eine
Fahrt nach Westen unmittelbar zu den östlichen Gestaden des
asiatischen Festlandes führen müsse.

Auch bei den Römern war man auf dem Gebiete der physikalischen
Geographie gegen den Ausgang des Altertums zu ziemlich
klaren Vorstellungen gelangt. So verdankt man dem Vitruvius600
eine im ganzen richtige Theorie der Quellenbildung nebst einer
darauf beruhenden Anweisung zur Auffindung von Quellen, während
Seneca601 die durch das Wasser auf der Erdoberfläche hervorgerufenen
Veränderungen recht gut schildert und die Springfluten
darauf zurückführt, daß bei ihnen außer dem Monde auch die
Sonne zur Wirkung gelangt.

Nicht gering waren ferner die Kenntnisse auf dem Gebiete
der Länderkunde während der letzten Jahrhunderte vor Beginn
unserer Zeitrechnung. Was die Kenntnis der einzelnen Länder
anbelangt, so ergänzt die Erdbeschreibung Strabons in glücklicher
Weise diejenige des Ptolemäos. Strabon hat mehr die europäischen,
Ptolemäos dagegen mehr die asiatischen Länder berücksichtigt.
Nur in bezug auf das nördliche und östliche Germanien
ist der Bericht des Ptolemäos wieder als der reichhaltigere
zu bezeichnen. »Ptolemäos eröffnete«, sagt Ranke602,
»durch seine Beschreibung der Länder jenseits des Rheines und
der Donau gleichsam eine neue Welt.« Er zerstörte ferner den
Wahn, daß das Kaspische Meer in das Weltmeer münde und
wies die Abgeschlossenheit jenes Beckens nach. Seine Darstellung
stützte Ptolemäos besonders auf die geographischen Kenntnisse
der Phönizier und auf die Berichte, welche ihm der Karawanenhandel
zuführte. Auch die Züge Alexanders, die gewaltige Ausdehnung
der Römerherrschaft, sowie die Reisen, welche die damaligen
Geographen im Gefolge der Heere, der Statthalter und
Gesandtschaften unternahmen, hatten eine Fülle von Material
geliefert. So wußte man z. B. über Indien zur Zeit des Ptolemäos
viel mehr als zur Zeit Mercators am Schlusse des 16. Jahrhunderts603.

Nach Herodots Erzählung (IV, 42) ließ der ägyptische König
Necho um 600 v. Chr. phönizische Schiffer vom Roten Meere aus
Afrika umsegeln und durch die Straße von Gibraltar nach Ägypten
zurückkehren. Die Fahrt soll 3 Jahre gedauert haben. Herodots
Erzählung ist oft angezweifelt worden. Soviel ist indes gewiß,
daß im Altertum der Äquator überschritten wurde. Denn die
Schiffer sagten aus, bei ihrer Fahrt um Lybien herum nach Westen
habe die Sonne um Mittag zur rechten Hand, also im Norden,
gestanden. Herodot fügt dieser Angabe hinzu, er könne das
nicht glauben; vielleicht gäbe es andere, die es glauben könnten.
Diese Erzählung Herodots hat man als einen Beweis dafür betrachtet,
daß die Fahrt wirklich stattgefunden hat604.

Die Quelle, aus welcher Ptolemäos bei der Abfassung
seiner, acht Bücher umfassenden, Geographie besonders schöpfte,
waren die Reiseberichte des Marinus aus Tyrus605. In den phönizischen
Häfen besaß man auf Grund des ausgedehnten Handels,
der von dort aus getrieben wurde, eine ausgedehnte Kenntnis
aller von phönizischen Schiffen besuchten Länder, Inseln und
Meere. Nach diesem Material entwarf Marinus eine Karte, die
sich unter dem Namen der Tyrischen Weltkarte in der Bibliothek
zu Alexandrien befand.

Die Längen- und die Breitengrade waren bei Marinus gerade
Linien, die sich unter rechten Winkeln schnitten. Für den
damals bekannten Teil der Erde (30.-40. Breitengrad) ergab diese
Projektionsart, die man wohl als die »platte« bezeichnet, ein Netz
von Rechtecken. Für den Äquator als mittleren Breitengrad
würde das Netz aus Quadraten bestanden haben.



Marinus von Tyrus wurde durch seine Plattkarte der Begründer
der mathematischen Geographie. Er ging von einem
Gradkreuz aus, das er aus dem Meridian und dem Breitenparallel
von Rhodos (36°) bildete und zu einem Netz rechtwinklig sich
schneidender Linien erweiterte.

Ptolemäos sagt von Marinus, auf dessen Arbeiten er sich
besonders stützt, dieser habe einen so großen Reichtum an Nachrichten
der Alten und der Neueren zusammengebracht und so viele
Reiseberichte und Werke berücksichtigt, wie keiner seiner Vorgänger.
Dementsprechend sind auch die Angaben, die Ptolemäos
von den asiatischen Ländern macht, weit reichhaltiger als diejenigen,
welche durch die römischen Geographen auf uns gekommen
sind. So nennt Ptolemäos viele Städte, Flüsse und
Berge der Insel Ceylon (Taprobane), von der Plinius kaum etwas
zu erzählen weiß. Ptolemäos kennt auch die Sundainseln.
Vorderindien ist ihm so gut bekannt, daß er von 39 Orten nicht
nur die Lage, sondern auch die Dauer des längsten Tages nach
genaueren Beobachtungen angibt. Die Flüsse und Berge Indiens,
die er nennt, sind den Europäern bis ins 16. Jahrhundert hinein
unbekannt geblieben.

Die geographischen Kenntnisse der Phönizier, auf denen
Ptolemäos fußte, erstreckten sich also keineswegs nur auf die
Meere und die Küsten, sondern auch auf das Innere der Kontinente.
Sogar der Weg über Land vom Euphrat über Baktrien
und ein hohes Gebirge, das sich bis nach China erstrecke, wird
beschrieben606.

Weitere Fortschritte der Physik.

Wir haben die Fortschritte, welche die Astronomie und die
mit ihr emporblühende Geographie in den ersten nachchristlichen
Jahrhunderten erlebten, als die wichtigsten wissenschaftlichen Ereignisse
an die Spitze dieses Zeitraumes gestellt. Es gilt jetzt,
der Naturlehre und der Naturbeschreibung, die weniger hervortreten,
eine kurze Darstellung zu widmen. Die Mechanik hatte
in der vorchristlichen Zeit in Archimedes und in Heron ihren
Höhepunkt erreicht. Als ihr Hauptvertreter während des jetzt zu
schildernden Zeitraumes ist der Alexandriner Pappos zu nennen,
der sich auch um die Weiterbildung der Mathematik verdient gemacht
hat. Pappos lebte gegen das Ende des 3. Jahrhunderts
n. Chr. Sein auf uns gekommenes Werk besteht aus 8 Büchern
und führt den Namen »Die Sammlung«607. Besonders das letzte
Buch bringt geometrisch begründete Lehren der Mechanik, wie die
Lehre vom Schwerpunkt und von der schiefen Ebene. Es behandelt
auch die Aufgabe, eine gegebene Last durch eine gegebene Kraft
mit Hilfe von Zahnrädern zu bewegen, deren Durchmesser in gewissen
Verhältnissen stehen. Das 7. Buch des Pappos enthält
jenen wichtigen Satz, der unter dem Namen der Guldinschen
Regel erst im 17. Jahrhundert wieder allgemeiner bekannt wurde,
den Satz nämlich, daß der Inhalt eines Rotationskörpers gleich
dem Produkt aus der rotierenden Fläche und dem Wege ihres
Schwerpunktes ist. Erwähnt sei ferner noch, daß sich bei Pappos
in solch ausgedehntem Maße die Verwendung von Buchstaben zur
Bezeichnung allgemeiner Zahlen findet, wie bei keinem Schriftsteller
vor ihm, so daß uns bei Pappos schon die Elemente der
Buchstabenrechnung begegnen.

Von der Förderung der Optik und der Akustik während der
ersten Blütezeit der alexandrinischen Schule wurde an früherer
Stelle gehandelt. Bemerkenswert ist, daß die Optik auch während
der zweiten Blütezeit erheblich gefördert wurde. Und zwar geschah
dies durch denselben Ptolemäos, dessen Verdienste auf
dem Gebiete der Astronomie und der Geographie wir soeben als
so hervorragend anerkannt haben608. Wir finden nämlich bei
Ptolemäos einen der merkwürdigsten Ansätze zu der dem Altertum
im übrigen nur wenig geläufigen induktiven Behandlung einer
physikalischen Erscheinung.

Es handelt sich um die Ablenkung, die ein Lichtstrahl beim
Übergange aus einem Mittel in ein zweites von anderer Dichte
erfährt, während das Licht sich in ein- und derselben Substanz
geradlinig fortpflanzt. Selbst der frühesten Beobachtung konnte
es nicht entgehen, daß diese Brechung um so größer ist, je
schräger das Licht die Grenzfläche zwischen beiden Mitteln trifft.
Der erste Schritt auf dem Wege des induktiven Verfahrens mußte
darin bestehen, daß man die Erscheinung messend verfolgte und
für eine Reihe von Einfallswinkeln die Größe der entsprechenden
Brechungswinkel durch den Versuch bestimmte. Letzteres geschah
durch Ptolemäos. Mit einem für diesen Zweck verfertigten
Werkzeug maß er für die Einfallswinkel von 10°, 20°, 30° usw.
die zugehörigen Brechungswinkel. Sein Apparat bestand aus einer
Scheibe, die in Grade geteilt war und bis zum Mittelpunkt in
Wasser tauchte (Abb. 47). Das Verfahren
war folgendes: Ein Lichtstrahl
BC wurde durch eine Marke B
des über dem Wasserspiegel MN befindlichen
Scheibenstückes nach dem
Mittelpunkte C der Scheibe geleitet.
An dieser Stelle fand beim Eintritt
in das Wasser die Brechung statt.
Der gebrochene Strahl CD setzte
seinen Weg unter Wasser fort, bis
er den Umfang der Scheibe in einem
auf der Gradeinteilung abzulesenden
Punkt D wieder traf. Die Werte, welche Ptolemäos auf solche
Weise erhielt, sind in folgender Tabelle zusammengestellt:



	Einfallswinkel (α)
	Brechungswinkel (β)
	 



	10°
	8°
	(statt 
	7° 29')



	20°
	15° 30'
	( »
	14° 51')



	30°
	22° 30'
	( »
	22° –)



	40°
	29°
	( »
	28° 49')



	50°
	35°
	( »
	34°   3')



	60°
	40° 30'
	( »
	40° 30')



	70°
	45° 50'
	( »
	44° 48')



	80°
	50°
	( »
	47° 36')





[Abb. 47]
Abb. 47. Ptolemäos mißt die
Brechungswinkel.



Der Brechungsexponent für den Übergang des Lichtes aus
Luft in Wasser ergibt sich daraus gleich 1,31, während dieser
Wert nach neueren Messungen 1,33 beträgt609. Das Ergebnis war
also im Hinblick auf die Art des Verfahrens recht genau, ein Beweis,
daß eins der wichtigsten Erfordernisse der exakten Forschung,
die Schärfe der Messung nämlich, dem Ptolemäos nicht mangelte.

Ptolemäos benutzte sein Ergebnis auch zur Erklärung einer
astronomischen Erscheinung. Er schloß nämlich, daß der Lichtstrahl
auch beim Durchgange durch die Atmosphäre eine Brechung
erleidet, die vom Zenith nach dem Horizont allmählich zunimmt
und unter dem Namen der atmosphärischen Refraktion bekannt
ist. Diese Refraktion machte sich ihm z. B. dadurch bemerklich,
daß er die Poldistanz eines Gestirnes beim Auf- und Untergang
kleiner fand als zur Zeit der oberen Kulmination.

Nach dem Messen besteht der nächste Schritt auf dem Wege
des induktiven Verfahrens in dem Auffinden einer gesetzmäßigen
Beziehung zwischen den gegebenen und den gefundenen Größen.
Ptolemäos hat auch diesen Schritt auf dem Gebiete der Physik
zu machen versucht. Wenn es ihm auch nicht gelang, die gefundenen
Beziehungen auf einen mathematischen Ausdruck zurückzuführen,
so sprach er doch das Grundgesetz der Dioptrik dahin
aus, daß der Lichtstrahl beim Übergänge aus einem dünneren in
ein dichteres Mittel zum Einfallslote hin gebrochen wird. Er
findet es sogar wahrscheinlich, daß für je zwei Stoffe stets ein
bestimmtes Verhältnis zwischen dem Einfalls- und Brechungswinkel
obwaltet.

Nachdem das Problem der Brechung soweit gefördert war, hat
es lange geruht. Zwar beschäftigte es die gerade auf dem Gebiete
der Optik sehr tätigen Araber610. Doch gelangten diese nicht
wesentlich über Ptolemäos hinaus. Auch Johann Kepler
hat sich damit befaßt, indem er nach einem später zu beschreibenden
Verfahren Messungen über die Brechung anstellte und den
Begriff des Grenzwinkels einführte. Seine Lösung fand das Problem
indes erst im 17. Jahrhundert durch Snellius, den wir als
den Entdecker des Brechungsgesetzes kennen lernen werden.

Erwähnung verdient auch des Damianos Schrift über die
Optik611. Über die Lebensumstände Damians ist nichts Näheres
bekannt. Seine Schrift über die Optik ist jedenfalls später als
diejenige des Ptolemäos verfaßt. Eigentümlich ist die Begründung,
welche Damian über die optischen Ansichten der Griechen
bringt. Es sollen hier deshalb einige Stellen in freier Übersetzung
Platz finden:

»Die Gestalt unserer Augen, die nicht wie die übrigen Sinneswerkzeuge
hohl und dadurch für die Aufnahme von irgend etwas
eingerichtet, sondern kugelförmig sind, beweist, daß eine Ausstrahlung
von uns ausgeht. Daß diese Ausstrahlung Licht ist,
das zeigen die von den Augen aufleuchtenden Blitze. Bei den
Nachttieren erscheinen die Augen bei Nacht sogar leuchtend.
Noch deutlicher wird diese Ansicht, wenn wir die Gleichartigkeit
unseres Sehorgans mit der Sonne dargelegt haben werden.

Da die Sehstrahlen, die von unserem Auge ausgehen, möglichst
schnell zu dem sichtbaren Gegenstande gelangen sollen, so
müssen sie sich in gerader Linie bewegen. Und ferner, wenn sie
davon möglichst viel erfassen sollen, werden sie in Kreisform
darauf losgehen. Denn alles was den lebenden Wesen nützlich
ist, pflegt die Natur zu tun. Um die sichtbaren Gegenstände in
Kreisform zu treffen, müssen die Sehstrahlen entweder die Gestalt
eines Zylinders oder eines Kegels haben. Ein Zylinder kann
nicht in Betracht kommen, weil dann nicht Gegenstände erfaßt
werden könnten, die größer als das Auge sind. Die Sehstrahlen
haben daher die Gestalt eines Kegels.

Die geradlinige Fortbewegung des Sehstrahls, seine Zurückwerfung
und seine in große Entfernung reichende und zeitlos
sich vollziehende Fortbewegung: Dies alles kann man auch an
den Sonnenstrahlen beobachten. Auch vermag unser Sehstrahl
durch diejenigen Gegenstände, durch welche die Sonnenstrahlen
hindurchdringen, wie Glas und Wasser, gleichfalls seinen Weg
zu nehmen.«

Nach der Betrachtung der Fortschritte, die sich besonders
unter der Mitwirkung des Ptolemäos auf dem Gebiete der Astronomie,
der Geographie und der Physik vollzogen, wollen wir uns
in großen Zügen den Besitz vergegenwärtigen, über den das Altertum
während der römisch-alexandrinischen Periode in den übrigen
Zweigen der Naturwissenschaften verfügte.

Während die Mechanik, die Optik und die Akustik ihre
Grundlagen erhielten, blieb man auf den Gebieten der Wärme,
des Magnetismus und der Elektrizität bei einigen rohen Beobachtungen
und dunklen Deutungen stehen. Der Magnetstein und seine
Eigenschaft, das Eisen anzuziehen, waren schon dem frühesten
griechischen Altertum bekannt. Da man der Seele das Vermögen,
etwas zu bewegen, zuschrieb, glaubte man, daß der Magnet, ähnlich
wie das Tier und die Pflanze, beseelt sei612.

Auch die Eigenschaft des Magneten, durch andere Stoffe hindurch
zu wirken, konnte nicht lange verborgen bleiben. So erzählt
Lukrez, der in seinem Werke »De rerum natura« die magnetischen
Erscheinungen mit behaglicher Breite schildert: »Ich sah
eiserne Spän' aufkochen und wallen in ehernen Schalen, wenn der
magnetische Stein denselbigen untergelegt ward«613. Auch die bei
Uneingeweihten das größte Staunen erregenden, schon Platon
bekannten Ketten, welche aus eisernen, magnetisch gemachten
Ringen bestanden, die nicht ineinander griffen, sondern sich nur
berührten, beschreibt Lukrez. Er wagt sich sogar an eine Erklärung
der magnetischen Erscheinungen. Wie von manchen Körpern,
so sollen auch vom Magneten Teilchen ausströmen, welche
die benachbarte Luft zurückdrängen. Infolgedessen »stürzen urplötzlich
des Eisens Stoffe sich hin nach dem Leeren, und also
geschieht es«614. Daß der Magnet zwei Pole besitzt, und zwischen
diesen eine Indifferenzzone liegt, scheint den Alten entgangen zu
sein615. Auch die Richtkraft kannten sie nicht, während die Chinesen
mit ihr schon vor Beginn unserer Zeitrechnung vertraut
waren.

Die Grunderscheinung der Reibungselektrizität ist den alten
Völkern jedenfalls bekannt geworden, sobald sie durch den Handel
in den Besitz des Bernsteins gelangten, da dieser in besonders
auffallender Weise nach dem Reiben leichte Körperchen anzieht.
So sagt Plinius: »Übrigens zieht Bernstein, wenn er durch
Reiben mit den Fingern Lebenswärme erhalten hat, trockene
Blätter, Spreu und Bast gerade so an wie der Magnet das Eisen«616.
Den Bernstein nannten die Alten Elektrum. Aus diesem Worte
ist die Bezeichnung »Elektrizität« für die am Bernstein zuerst
beobachtete Eigenschaft entstanden.

Auch an anderen Stoffen scheinen die Alten jene Eigenschaft
gelegentlich bemerkt zu haben617, doch ahnten sie keinen Zusammenhang
zwischen ihr und dem Gewitter. Zwar erblickten die Philosophen
in dem Blitz und dem Donner nicht mehr, wie das in den
Anschauungen einer heidnischen Naturreligion befangene Volk,
das Geschoß und die Stimme des Zeus. Man war aber auch
noch weit entfernt von einer richtigen Deutung der Erscheinung.
Anaximander z. B. hielt den Blitz für die in den Wolken verdichtete
Luft, die plötzlich mit Geräusch hervorbreche.

Plinius spricht vom Blitz und vom Donner mit folgenden
Worten: »Bricht der Wind aus einer größeren Höhlung einer
herabgedrückten Wolke hervor, so nennt man ihn Orkan. Hat
sich der Wind in dem Augenblicke, in dem er die Wolke durchbrach,
entzündet, so ist er ein Blitz. Daß man den Blitz eher
sieht, als man den Donner hört, obgleich sie zugleich entstehen,
ist gewiß nicht zu verwundern, da das Licht schneller ist als der
Schall. Blitz und Donner erfolgen gleichzeitig, so hat es die Natur
geordnet«618.

Auch mit den stillen elektrischen Entladungen, die man als
Elmsfeuer bezeichnet, waren die Alten wohl bekannt. Plinius
beschreibt die Erscheinung folgendermaßen: »Es entstehen sogar
auch Sterne zu Wasser und zu Lande. Ich selbst sah bei dem
nächtlichen Wachtdienst der Soldaten auf den Speeren außerhalb
des Walles einen Lichtschein von dieser Gestalt haften. Auch
auf die Rahen und andere Teile der Schiffe setzen sich dergleichen
Sterne mit einem eigentümlichen, vernehmbaren Ton, wobei sie,
wie Vögel, ihren Sitz oft wechseln«619.

Aus manchen Literaturstellen und antiken Einrichtungen (vergoldete
Spitzen von Tempeln, mit Kupfer beschlagene Stangen)
glaubte man schließen zu dürfen, daß die alten Völker schon Blitzableiter
verwendet hätten. Aus der Kritik des vorhandenen Materials
ergibt sich jedoch, daß von einer bewußten Anwendung von Blitzableitern
vor Benjamin Franklin nicht die Rede sein kann620.



Auch das Phänomen der tierischen Elektrizität war den Alten
wohl bekannt. Es entzog sich aber gleichfalls ihrer Einsicht.
Gelang doch eine Erklärung der atmosphärischen Erscheinungen
aus den Gesetzen der Reibungselektrizität erst im 18. Jahrhundert,
während ein Verständnis der Gesetze der tierischen Elektrizität
erst in der neuesten Periode, nach der Entdeckung des Galvanismus,
anbrach. »Dem Zitterrochen steht ein gefährliches Gift zu
Gebote«, schreibt der griechische Verfasser eines im 2. Jahrhundert
n. Chr. entstandenen Werkes621, »von Natur ist er schwach und so
langsam, daß es aussieht, als könne er nur kriechen. Er besitzt
auf jeder Seite ein Gewebe, das denjenigen, der es berührt, sogleich
jeder Kraft beraubt, sein Blut erstarren macht und seine
Glieder lähmt.« Plinius ahnt schon, daß man es hier mit einem
Vorgang ganz eigener Art zu tun hat, wenn er sagt622: »Der Zitterrochen
lähmt selbst aus der Ferne, sobald er nur mit der Lanze
berührt wird, den stärksten Arm. Man ersieht daraus, daß es
unsichtbare Kräfte gibt.« Daß auch der menschliche Körper wie
die Lanze diese eigentümliche Wirkung fortzuleiten vermag, ist
zwar eine Entdeckung der neueren Zeit, doch erwähnt ein anderer
Schriftsteller des Altertums, daß schon Erschütterung eintritt,
wenn man Wasser aus einem Gefäß, in dem sich ein Zitterrochen
befindet, auf die Hand oder den Fuß gieße623.

Die Heilkunde versäumte nicht, aus dieser merkwürdigen Erscheinung
Nutzen zu ziehen. So finden wir bei Galen berichtet,
daß er einem an Kopfschmerzen leidenden Menschen einen lebenden
Zitterrochen genähert, und daß dieser sich als schmerzstillendes
Mittel erwiesen habe624. Avicenna (Ibn Sina), der
arabische Bearbeiter der Schriften Galens, wiederholt diese
Angabe.

Die Anfänge der Chemie.

Erfreute sich die Physik im Altertum wenigstens auf einigen
ihrer Gebiete schon einer wissenschaftlichen Behandlung, so war
dies bezüglich der Chemie noch nicht der Fall. Hier konnte ein
Einblick in das Wesen der Erscheinungen nur auf Grund zahlreicher,
zielbewußter Versuche erlangt werden, und einer solchen
Forschungsrichtung erwies sich die ältere Periode wenig geneigt.
Was wir über die Anfänge der Chemie berichten können, ist, daß
man durch die Heilkunde und durch die Gewerbe, insbesondere
den Hüttenbetrieb, allmählich mit einer Anzahl von chemischen
Vorgängen bekannt wurde, ohne daß es gelang, eine Verknüpfung
dieser Vorgänge unter sich oder mit anderen Gruppen von Erscheinungen
zu finden. Alle Erklärungen, die man für die stofflichen
Veränderungen aufstellte, hatten nur den Wert bloßer
Philosopheme, zu deren Prüfung man noch keine Mittel besaß.

Den größten Einfluß auf die weitere Beschäftigung mit chemischen
Dingen hat wohl jene Lehre gehabt, welche die Welt auf
einen einzigen Urstoff zurückführte, der sich den Sinnen in vier
Erscheinungsformen, als Feuer, Erde, Luft und Wasser, offenbaren
sollte. Im Einklang mit dieser Lehre stand auch das gegen den
Ausgang des Altertums auftretende Bestreben, unedle Metalle in
edle zu verwandeln, ein Problem, das während des ganzen Mittelalters
als Ziel und Zweck der Chemie betrachtet wurde.

Die Kenntnis und die Verwendung der Metalle war im Altertum
schon eine recht ausgedehnte. Blei z. B., das gleich dem
Eisen sich nur selten als solches findet und aus Bleiglanz dargestellt
wurde, fand schon im alten Rom zu Wasserleitungsröhren
Verwendung. Zinn und Zink waren nicht in reinem Zustande,
sondern nur als Bestandteile von Legierungen bekannt. Diese
wurden erhalten, indem man Zinnstein oder den zinkhaltigen
Galmei den Kupfererzen bei ihrer Verhüttung zusetzte. Auch die
Gewinnung des Quecksilbers durch Erhitzen von Zinnober mit
Eisen war schon dem Altertum geläufig.

Die Darstellung von chemischen Präparaten, soweit sie nicht
durch bloße Oxydation entstehen, war kaum möglich, so lange man
sich nicht im Besitze der Mineralsäuren befand. Mit ihrer Darstellung
waren die Alten jedoch noch nicht vertraut. Die einzige
ihnen bekannte Säure war eine organische, die Essigsäure.

Die Tatsache, daß Marmor und Kalkstein beim Glühen eine
neue Substanz liefern, die, mit Wasser in Verbindung gebracht,
ein vorzügliches Baumaterial abgibt, wußte man indes wohl zu
verwerten. In der späteren Römerzeit finden wir auch Zement in
Anwendung, ohne den manches gewaltige Bauwerk nicht ausführbar
gewesen wäre. Auch daß der gebrannte Kalk die Soda
ätzender macht, war schon im Altertum bekannt625. Dagegen blieb
die chemische Natur gasförmiger Substanzen in Dunkel gehüllt.
Zwar bemerkte man, daß bei der Gärung und an manchen Stellen
der Erde ein Gas auftritt, das zur Atmung nicht geeignet ist. Es
kam jedoch niemandem in den Sinn, in dieser Luftart ein von der
natürlichen Luft verschiedenes Gas zu erkennen.

Einen gewaltigen Anstoß zur Beschäftigung mit stofflichen
Veränderungen rief der Gedanke hervor, durch geeignete Behandlung
könne aus unedlen Metallen Edelmetall gewonnen werden.
Eine gewissermaßen theoretische Grundlage fand dieses Streben in
den Lehren des Platon und des Aristoteles. Das alchemistische
Problem begegnet uns schon in den ersten Jahrhunderten n. Chr.
in Ägypten bei Gelehrten der alexandrinischen Schule. Es stützte
sich auf die, während einer langen vorhergehenden Periode rein
empirisch erworbenen, nicht unbeträchtlichen Kenntnisse über die
Metalle, ihre Gewinnung und ihre wichtigsten Legierungen.

Auch für die Folgezeit kann man wohl sagen, daß die Geschichte
der Alchemie und diejenige der Metallurgie im wesentlichen
zusammenfallen626. Die Ägypter unterschieden nach Lepsius
in ihren Inschriften acht mineralische Erzeugnisse, die sie für besonders
wertvoll hielten. Es waren vor allem das Gold, die als
Elektrum bezeichnete Legierung von Gold und Silber, das Silber
und der Lapis lazuli.

Bei den ersten Alchemisten spielte das Blei eine große Rolle.
Da man aus dem Rohblei Silber abzuscheiden vermochte, glaubte
man, das Blei sei für die Erzeugung von anderen Metallen hervorragend
geeignet. Zinn findet sich zwar in den Bronzen der
alten Ägypter. Wahrscheinlich kannten sie das reine Zinn aber
nicht627. Auch das Quecksilber, das seiner merkwürdigen Eigenschaften
wegen bei den Alchemisten die größte Rolle spielte, war
den alten Ägyptern wohl noch nicht bekannt. Es kam erst bei
den Griechen und Römern in Gebrauch. Plinius nennt es eine
beständige Flüssigkeit und ein Gift für alles628.

Nachdem durch lange Zeiträume chemische, vor allem metallurgische
Einzelkenntnisse gesammelt waren, begegnet uns bald nach
Beginn der christlichen Zeitrechnung die bestimmte, als Alchemie
bezeichnete Richtung, deren Ziel die Umwandlung unedler Stoffe
in edle Metalle war. Die älteste ägyptische Handschrift, die uns
davon Kenntnis gibt, stammt aus dem 3. Jahrhundert n. Chr. Die
Alchemie tritt uns darin in Verbindung mit der Astrologie entgegen.
Darauf deutet auch hin, daß dem Gold die Sonne, dem
Silber der Mond und den übrigen Metallen die Planeten entsprachen.

Aus der Beobachtung, daß man durch Zusammenschmelzen
unedler Metalle dem Golde und dem Silber ähnliche Legierungen
erhält, daß aus Rohblei durch geeignete Behandlung wirkliches
Silber und aus Amalgam Gold abgeschieden werden kann, hatte
sich nämlich die Annahme von der Möglichkeit, unedle Metalle
in edle zu verwandeln, gebildet. Bei dem Mangel an Einsicht in
den chemischen Prozeß hielt man die genannten Vorgänge für
wirkliche Umwandlungen der Stoffe. Da man nun durch Verbesserung
der hüttenmännischen Betriebe eine größere Ausbeute
erzielte, so lag der Gedanke nahe, ob nicht durch geeignete Behandlung
das gesamte Rohmaterial in edles Metall verwandelt
werden könne. Die Periode, in welcher die Erforschung stofflicher
Veränderungen von diesem Bestreben geleitet wurde, hat man als
das Zeitalter der Alchemie bezeichnet.

Die ersten alchemistischen Regungen begegneten uns schon
bei den Alexandrinern. Aus dem 3. nachchristlichen Jahrhundert
sind nämlich Schriften alexandrinischen Ursprungs bekannt geworden,
die sich mit dem Problem der Metallveredelung beschäftigen629.
Von den Gelehrten des unterjochten Ägyptens und den
nestorianischen Schulen Vorderasiens ging zweifelsohne für die
Araber der Antrieb aus, sich mit dem gleichen Problem zu befassen.
Schon das Wort Chemie deutet vielleicht darauf hin. Es
ist nämlich gleichlautend mit einer alten Benennung Ägyptens.
Wie Plutarch berichtet, haben die Bewohner dieses Land der
schwarzen Farbe seines Erdreichs wegen chêmi genannt. Auch die
Bezeichnung »schwarze Kunst« würde dadurch vielleicht ihre Erklärung
finden.

Nach neueren philologischen Untersuchungen ist diese Ableitung
zweifelhaft geworden. Man ist heute geneigt, mit Zosimos,
einem alchemistischen Schriftsteller des 4. nachchristlichen
Jahrhunderts, das Wort Chemie von Chemes abzuleiten, den
Zosimos als den Verfasser des ersten chemischen Buches bezeichnet.
Eine dritte Auffassung geht dahin, daß das Wort χύμα,
welches »Metallguß« bedeutet, das Stammwort für »Chemie« sei630.
Bei diesem Stande der ganzen Frage wird man sich also wohl
dahin entscheiden müssen, daß der Ursprung des Wortes Chemie
völlig dunkel ist.

Die alexandrinischen Gelehrten, sowie auch später die Araber,
die sich mit chemischen Vorgängen befaßten, ließen sich in ihren
Anschauungen von den Theorien leiten, die Platon und Aristoteles
über die Natur der Materie entwickelt hatten.

Die praktische Grundlage, auf der sich die Alchemie erhob,
war neben der hüttenmännischen Gewinnung der Metalle, vor allem
die Verarbeitung der Edelmetalle zu Schmuckgegenständen. In
dieser Industrie regte sich seit den frühesten Zeiten das Bestreben,
Minderwertiges an die Stelle von Wertvollem zu setzen und auf diese
Weise den Käufer zu übervorteilen. Man erreichte dies entweder
dadurch, daß man dem Golde und dem Silber andere Metalle beimengte
oder daß man Metalle und Legierungen oberflächlich färbte,
um ihnen ein dem Golde oder dem Silber ähnliches Aussehen zu
verleihen. Als ein Mittel dieser Art diente zum Beispiel die Verbindung
des Arsens mit dem Schwefel, die in der Mineralogie
noch heute den Namen Auripigment führt. Auch das Quecksilber,
mit dem man in Kleinasien und durch den von den Karthagern in
Spanien betriebenen Bergbau bekannt wurde, fand zur Herstellung
von Legierungen und oberflächlichen Veränderungen schon lange
vor dem Beginn der christlichen Zeitrechnung Verwendung. Wenn
man all diese Praktiken, an die sich bald gewisse Vorstellungen
und Spekulationen anschlossen, schon mit dem Namen Chemie
belegen will, so geht die chemische Wissenschaft in ihren Anfängen
bis tief ins Altertum zurück. Das Bekanntwerden mit
Stoffen, welche die Metalle oberflächlich veränderten, führte ganz
von selbst zum Suchen nach einem, die gewünschten Veränderungen
hervorrufenden Universalmittel. So entstand die Lehre
vom »Stein der Weisen«, dem man, ohne ihn gefunden zu haben,
später immer neue Wirkungen beilegte, insbesondere diejenige,
Krankheiten zu heilen und das Leben zu verlängern631.

Eine wichtige Rolle spielte bei jenen Veränderungen das
Quecksilber. Es ist begreiflich, daß ein so sonderbares Metall
bei seiner Entdeckung angestaunt wurde und die Phantasie erregte.
Welch universelle Bedeutung man dem Quecksilber zuschrieb,
beweist die Stelle eines Briefes aus dem 4. nachchristlichen
Jahrhundert632. Sie lautet: »Was ich lernen möchte, lehre
es mich. Das ist das Werk, das Du kannst, die Transmutation.
Das Quecksilber nimmt doch auf jede Art das Aussehen aller
Körper an. Es bleicht alle Körper und zieht ihre Seelen an,
nimmt sie durch Sieden in sich und bemächtigt sich ihrer. Ist
es doch dazu geeignet, weil es in sich selbst die Prinzipien alles
Flüssigen enthält. Wenn es die Transmutation durchgemacht hat,
bereitet es alle Farbenwechsel vor. Es bildet den feststehenden
Grund, während doch die Farben keine eigentliche Grundlage
haben. Das Quecksilber wird, indem es seinen eigenen Grund
verliert, ein abänderungsfähiges Etwas, und zwar abänderungsfähig
durch die auf die metallischen Körper ausgeübten Behandlungen.«

Die hellenistischen Schriftsteller nennen als den Begründer
der Alchemie den Hermes Trismegistos (den Dreimalgrößten)633.
Es ist das eine durchaus mystische, auch wohl mit einem der
ägyptischen Hauptgötter (Ptah, Thot) identifizierte Persönlichkeit.
Dem Hermes wurden zahllose Werke (20000 und mehr) zugeschrieben.
Ausdrücke wie hermetische Kunst, hermetischer Verschluß,
hermetische Bücher erinnern noch heute an ihn. Auch
Tafeln wurden auf Hermes zurückgeführt. Unter ihnen trug die
berühmteste die Überschrift: De operatione solis, d. h. vom Machen
der Sonne (des Goldes). Von dem mystischen Inhalt dieser im
Mittelalter hochgeschätzten Tafel geben folgende Zeilen eine Vorstellung:
»Wie alle Dinge wurden aus Einem, so sind auch alle
Dinge geboren aus diesem einen Dinge. Sein Vater ist die Sonne,
seine Mutter der Mond. Der Wind trug es in seinem Bauche.
Seine Nährerin ist die Erde. Du scheide das Erdige vom Feurigen,
die dunstartigen Teile von den dichten, so gewinnst du das Rühmlichste
der ganzen Welt«634.

Bestimmtere, wenn auch nur spärliche Überreste werden auf
einen alexandrinischen Schriftsteller namens Zosimos zurückgeführt.
Er war in Panopolis (Oberägypten) geboren und lebte
um 300 n. Chr. Zosimos ist ohne Zweifel auf die Entwicklung
der Alchemie von großem Einfluß gewesen. In einem umfangreichen
Werke stellte er die Kenntnisse seiner Vorgänger und
seine eigenen Erfahrungen zusammen. Doch handelt es sich zumeist
um kaum verständliche, in mystischen Ausdrücken niedergelegte
Rezepte. Nach Zosimos
waren diese Rezepte in Ägypten
entstanden. Sie befanden sich
im Besitz der Priesterschaft und
wurden auf das strengste geheimgehalten.
Wer in die alchemistische
Kunst eindringen
wollte, mußte eine Reihe von
sittlichen Vorbedingungen erfüllen.
Er mußte reinen Sinnes
und frei von Habgier sein. Er
mußte sich ferner aus tiefster
Seele in seinen Gegenstand versenken
können635. Erfolg hatte
nur, wer nach Erkenntnis strebte,
nicht aber der Ungelehrte oder gar derjenige, der von unlauterer
Gesinnung erfüllt war. Eine weitere Vorbedingung bestand darin,
daß man »die richtige Zeit und die glücklichen Augenblicke«
wählte. Um sie herbeizuführen, waren nicht nur Beschwörungen,
Zaubermittel und Gebete, sondern auch die Mitwirkung der Planeten
erforderlich.


[Abb. 48]
Abb. 48. Von Zosimos geschilderter
Destillierapparat.



Jene Werke des Zosimos, die in Bruchstücken durch syrische
Manuskripte bekannt geworden sind, enthalten manches über die
von den Alchemisten benutzten Apparate, wie Öfen, Destilliervorrichtungen
usw.

Was die planetarischen Einflüsse betrifft, so stützt sich Zosimos
besonders auf Hermes Trismegistos. Die wirksamste
Sphäre sollte diejenige des Merkur sein, weil der Schattenkegel
der Erde gerade bis zu ihm reiche636.

An einer Stelle beschreibt Zosimos, wie sich erhitztes Quecksilber
und Schwefel zu Zinnober vereinigen, der zunächst eine
schwarze Masse bilde, die erst beim Sublimieren rot werde. Wird
Zinnober mit gewissen Zutaten in einem geschlossenen Gefäß erhitzt,
so steigt aus dem Zinnober das Quecksilber als »Silberwasser«
oder »göttliches Wasser« empor. Es ist ein furchtbar
giftiges, in der Hitze nicht festzuhaltendes Pneuma, das beim
Abkühlen seinen »flüchtigen Schwung« verliert und sich an dem
Deckel des Gefäßes in Form von Tropfen festsetzt637.

Die von Zosimos im Anschluß an Hermes entwickelte Lehre
von dem Einfluß der Planeten auf das Gelingen des »heiligen
Werkes« findet sich im 5. Jahrhundert bei dem Neuplatoniker
Olympiodor zu einem System entwickelt638. Er schrieb nämlich
jedes von den sieben Metallen den den Alten gleichfalls nur in
der heiligen Siebenzahl bekannten Planeten zu. Das Gold entsprach
bei ihm der Sonne, das


	Silber dem Monde,

	Kupfer der Venus,

	Eisen dem Mars,

	Zinn dem Jupiter,

	Quecksilber dem Merkur,

	Blei dem Saturn.



Das Gestirn sowie das entsprechende Metall erhielten dasselbe
Zeichen639. Diese mystischen Beziehungen zwischen der Alchemie
und der Astrologie wurden später von den Arabern mit Vorliebe
weiter gepflegt.

Man hat sich bemüht, durch archäologische Nachforschungen
in Ägypten Stätten nachzuweisen, wo man chemische Prozesse
ausübte, sozusagen die Laboratorien jenes ersten alchemistischen
Zeitalters und die in diesen Stätten zur Anwendung kommenden
Gerätschaften. Der Erfolg ist bisher nur ein geringer gewesen.
So beschreibt Berthelot nach den Angaben Masperos eine
Stätte, die an eine Grabkammer stößt und die, nach allen Anzeichen
zu urteilen, während des 6. Jahrhunderts unserer Zeitrechnung
als Laboratorium gedient hat. Die Wände jener Stätte
waren angeräuchert, und am Boden befand sich ein Herd aus
Bronze und allerlei Gerät aus Bronze, Alabaster und anderen
Mineralien.

Unter den noch vorhandenen Überresten der alchemistischen
Literatur sind vor allem die Schriften, die fälschlich unter dem
Namen Demokrits gehen, und zwei in Theben in Ägypten aufgefundene
Papyrusurkunden zu nennen.

Das Werk des Pseudo-Demokrit ist ursprünglich wohl um
200 v. Chr. in Ägypten entstanden; es enthielt eine Zusammenfassung
des gesamten chemisch-technischen Wissens jener Zeit640,
aber noch nicht Alchemistisches (nach v. Lippmann). Unter den
aus dieser Quelle stammenden Bearbeitungen ist vor allem ein umfangreiches
Werk zu nennen, das sich »Demokrits Physik und
Mystik« betitelt. Was davon auf uns gekommen ist, erweist sich
als lückenhaft und entstellt. Der Neuzeit wurden die pseudo-demokritischen
Lehren genauer erst im 16. Jahrhundert bekannt641.

Aus den erhaltenen Fragmenten geht hervor, daß »Demokrits
Physik und Mystik« besonders über Gold, Silber, Perlen, Edelsteine
und Purpur handelte. Ein Beispiel möge uns einen Begriff
von dem Inhalt geben. Es lautet642: »Nimm Quecksilber, fixiere
es mit Magnesia. Wirf die weiße Erde auf Kupfer. Wirfst du
gelbes Silber darauf, so erhältst du Gold. Die Natur besiegt die
Natur.«

Der demokritische Spruch:


Eine Natur vergewaltigt die andere,

Eine Natur besiegt die andere



ist für die Goldmacherkunst durch alle Jahrhunderte das Leitwort
geblieben.



Ein ganz neues Licht haben die Papyrusfunde der thebanischen
Ausgrabungen auf die Vorgeschichte der Alchemie geworfen.
Diese Funde wurden 1828 beim Aufdecken eines Grabes gemacht.
Sie gelangten mit zahlreichen anderen Papyrusrollen nach Europa,
fanden aber erst neuerdings Beachtung. Die in Leyden befindliche
Urkunde wurde 1885 und die Stockholmer 1913 veröffentlicht.
Beide Papyri stammen aus dem 3. Jahrhundert n. Chr.
und enthalten im wesentlichen Vorschriften, welche die Verfälschung
der edlen Metalle, das Färben mit Purpur und Waid (Isatis
tinctoria), sowie die Edelsteine und Perlen betreffen. So enthält
der Stockholmer Papyrus Anweisungen, den Perlen den verloren
gegangenen Glanz wiederzugeben. Andere Vorschriften betreffen
die Anfertigung von Perlen aus Glimmer und anderem minderwertigen
Material. Sie werden als »besser als die echten« angepriesen.


[Abb. 49]
Abb. 49. Eine Probe aus dem Stockholmer Papyrus.



Von der Herstellung goldähnlicher Legierungen handeln Rezepte,
denen nachgerühmt wird, daß selbst Fachmänner über die
Herkunft des Erzeugnisses getäuscht würden643. Die erste Seite
des berühmten Stockholmer Papyrus ist in Abb. 49 teilweise wiedergegeben.
Sie betrifft, wie aus der Überschrift hervorgeht, die Darstellung
des Silbers (Ἀργύρου ποίησις) und beginnt mit den Worten:
χαλκόν τὸν Κύπριον τὸν ἤδη εἰρκασμένος ...



Die Übersetzung der hier gebotenen Textprobe lautet folgendermaßen:

»Schön bearbeitetes und abgeputztes Kupfer tauche in ein
scharfes Alaunbad und laß es drei Tage darin erweichen. Dann
schmilz es zusammen mit einer Mine (= 43,6 g) Erz aus chiischer
Erde, nachdem Du kapadokisches Salz und kristallinischen Alaun
zu 200 Drachmen644 beigemischt hast. Schmilz es sorgsam, und es
wird kostbar sein. Dazu gib nicht mehr als 20 Drachmen schönen
und reinen Silbers; das wird die ganze Mischung unlöslich erhalten.«

Den Ausgangspunkt für die Legierungen bildet meist das
Kupfer. Es wird durch Arsen-, Blei- oder Zinnverbindungen zu
Silber geweißt (der Vorgang wird λεύκωσις genannt). Die oberflächliche
Vergoldung des Kupfers erfolgt durch Quecksilber (Feuervergoldung).
Auch die im Mittelalter wieder anzutreffende Vorschrift,
Blattgold in Eiweiß zu verteilen und mit dieser Tinte
Manuskripte anzufertigen, findet sich unter den Rezepten.

Wieder andere Abschnitte betreffen die Vermehrung (Verdoppelung,
Verdreifachung) des Silbers645.

Die Ausführungen über Farbstoffe und Färberei, die sich im
Stockholmer Papyrus befinden, lassen den hohen Stand erkennen,
den die chemische Technik dieser Gebiete schon im Altertum
erreicht hatte. Die zum Färben bestimmte Wolle wird durch
Waschen und Kochen unter Zusatz von Seifenwurzel, Kalkwasser
oder Sodalösung gereinigt. Dann wird die Wolle gebeizt, wozu
in der Hauptsache Alaun oder alaunhaltige Mineralien genommen
werden. Die Farbstoffe wie auch die übrigen Materialien werden
vor dem Gebrauch geprüft. Und zwar prüft man das Aussehen,
das Verhalten beim Zerreiben, zu Lösungsmitteln usw. Endlich
folgt die Auflösung, die Erzielung bestimmter Nuancen und das
Färben selbst. Gefärbt wird fast nur Wolle, und zwar mit syrischem
Kermes (Scharlach), Krapp, Schöllkraut und Purpur. Die
Indigo enthaltende Waidpflanze diente zum Blaufärben. Durch
geeignete Mischungen von Waid und Kermes erzielte man täuschende
Nachahmungen von Purpur. Die betreffende Vorschrift
schließt mit den Worten: »Du wirst sehen, der Purpur wird unbeschreiblich
schön.«

Zu den wenigen Vorgängern, welche die Verfasser des Leydener
und des Stockholmer Papyrus flüchtig anführen, gehört
auch der oben erwähnte Pseudo-Demokritos.

Die Anfänge der Chemie lassen schon zwei Einflüsse erkennen,
die ihre Entwicklung bis in die neuere Zeit bestimmt haben. Es
war dies erstens das Bestreben, die entdeckten Tatsachen und ersonnenen
Verfahrungsweisen geheim zu halten, und zweitens die
Verknüpfung dieses Gebietes mit Magie und Mystik. Erklärlich
wird dies daraus, daß die chemischen Vorgänge in ganz besonderem
Maße den Charakter des Rätselhaften und Wunderbaren
tragen und erst nach langem Forschen wissenschaftlich erfaßbar
wurden. Ferner handelte es sich um Gebiete, auf denen Gewinnsucht,
Aberglaube und Betrug seit alters eine große Rolle spielten.
Begegnet uns doch die Verwendung gold- und silberähnlicher
Legierungen zu Zwecken der Falschmünzerei schon im frühen
Altertum.

Die Geheimhaltung der Vorschriften wird schon im Stockholmer
Papyrus verlangt und die so viel spätere Mappae clavicula
stellt den Eid der Geheimhaltung sogar an die Spitze. Durch die
Geheimhaltung wollte der Chemiker nicht nur seine Kenntnisse,
sondern vor allem auch sich selbst persönlich schützen. Drohten
ihm doch Anfeindungen von der Kirche, von den Regierenden und
der besonders abergläubischen Masse. Wie die Chemie seit den
Tagen der Renaissance aus diesen Fesseln befreit und in der Neuzeit
zu einer führenden Stellung auf dem Gebiet der Wissenschaften
und der Technik emporgehoben wurde, soll Gegenstand
der späteren Betrachtungen sein.

Der Übergang vom Altertum zum Mittelalter.

Mit der zweiten Blüteperiode der alexandrinischen Schule
und dem mehr kommentierenden Verhalten, das die Folgezeit den
Naturwissenschaften entgegenbrachte, ist die Entwicklung, welche
diese Wissenschaften im Altertum erfuhren, beendet. Es trat
nunmehr eine lange Zeit des Stillstandes, ja des Verlustes an
manchem erworbenen Besitz ein, die sich etwa mit demjenigen
Zeitraum deckt, den man in der Weltgeschichte als das Mittelalter
bezeichnet. Erst im 13. Jahrhundert mehren sich, abgesehen
von vereinzelten, insbesondere bei den Syrern und den Arabern
anzutreffenden Bestrebungen, auf die wir näher eingehen werden,
die Anzeichen, die auf ein Wiederaufleben der Wissenschaften
schließen lassen. Und erst, nachdem man das Studium der alten
Literatur auf allen Gebieten aufgenommen, nachdem in Italien
und den benachbarten Ländern im 15. und 16. Jahrhundert die
Kunst geblüht, nachdem endlich der geographische Gesichtskreis
sich über die ganze Erde ausgedehnt, sowie die allgemeine Kultur
sich beträchtlich gehoben hatte, sehen wir mit dem Anfange des
17. Jahrhunderts eine neue Blüte der Naturwissenschaften anheben,
welche dem geistigen Leben der letztverflossenen Jahrhunderte den
Stempel aufgedrückt hat. Ja, dieser neue Aufschwung ist so eng
mit der gesamten Kultur unseres Zeitalters verknüpft, daß ein
abermaliger Verfall der Wissenschaften zugleich das Ende dieser
Kultur bedeuten würde. Man hat viel nach den Gründen der Erscheinung
gesucht, daß die Wissenschaft und die Kultur des Altertums
untergegangen sind und das menschliche Geschlecht während
eines Zeitraums von tausend Jahren fast dem Stillstande verfallen
war. Ist doch unsere Zeit von dem Gefühl beherrscht, daß sich
die Menschheit auf der Bahn, die sie seit dem Ausgang des Mittelalters
eingeschlagen hat, in einem unaufhaltsamen Fortschritt zu
weiterer Erkenntnis und höherer Gesittung befindet. Ein wichtiger
Grund, der diesem Gefühle Sicherheit verleiht, besteht darin,
daß die neuere Wissenschaft eine gewaltige Technik ins Leben
rief, wie sie das Altertum, während dessen das gewerbliche Schaffen
wesentlich auf der Stufe eines noch nicht von wissenschaftlichen
Grundsätzen durchdrungenen Handwerks verblieb, nicht kannte.
Dadurch, daß sich in der Neuzeit der Mensch auf dem Wege des
experimentellen Verfahrens zum Herren der Naturkräfte machte,
erfuhr die Wissenschaft eine weit innigere Verschmelzung mit der
gesamten Kultur, als dies im Altertum der Fall gewesen.

Es hat nicht an Verkleinerern der wissenschaftlichen Leistungen
des Altertums gefehlt646. Man darf jedoch nicht vergessen,
daß im Altertum mangels jedweder Vorarbeit überall erst die
Grundlagen geschaffen werden mußten. Mag man auch zugeben,
daß die Alten auf den Gebieten der Mathematik, der Dichtkunst
und der Philosophie mehr leisteten als auf demjenigen der Naturwissenschaften,
so kann sie deshalb doch kein Vorwurf treffen.
Ihre Beobachtungen konnten nicht weiter gehen, als die unbewaffneten
Sinne reichen. Und das bloße Nachdenken auf Grund
einer nur oberflächlichen, nicht durch besondere Hilfsmittel geschärften
Beobachtung, sowie der Mangel einer induktiven Forschungsweise
mußten auf manchen Irrweg führen. Eine rühmliche
Ausnahme machten wieder die Araber, unter denen sich auch bedeutende
Experimentatoren befanden. Erst als gegen das Ende
des Mittelalters allgemeiner das Bewußtsein durchbrach, »daß
bloßes Spekulieren nichts helfe, daß nicht nur die Tatsachen, sondern
auch ihre Gründe erkundet werden müßten«, erstand eine im
modernen Sinne ausgeübte Forschung647.

Es ist ferner zu bedenken, daß es im Altertum an einem folgerichtig
durchgeführten Verfahren der wissenschaftlichen Forschung
noch gebrach. Ihr Wesen ist damit noch lange nicht erschöpft,
daß man von der Erfahrung ausgeht, wie es im Altertum schon
viele forderten. Es besteht vielmehr darin, daß der Forscher seine
Vorstellungen, die aus der Untersuchung der Erfahrungswelt entspringen,
unausgesetzt und möglichst vollkommen den Tatsachen
anzupassen sucht. Den Alten fehlte es nicht an solchen Vorstellungen,
wohl aber fehlte es noch an der Einsicht, daß nur der
unausgesetzte Vergleich der Ideen mit den Erscheinungen, die Abänderung
der Idee, ihre deduktive Gestaltung, ihr Ersatz durch
eine neue Vorstellung, wenn die alte nicht genügt, das Wesen der
Naturwissenschaft ausmachen. Hat sich doch gerade das Festhalten
an einer Idee einem Vorurteil zuliebe als das größte
Hemmnis für den Fortschritt erwiesen.

Die erwähnten Mängel des Altertums gehören zu den Ursachen,
daß politische und religiöse Umwälzungen von solchem
Umfang eintraten, wie sie der neueren Kulturwelt, der vielleicht
andere Gefahren drohen, hoffentlich erspart bleiben werden. Es
war der durch eine jahrhundertlange Zersetzung vorbereitete, durch
den Ansturm der germanischen Stämme herbeigeführte Zerfall des
Römerreiches, sowie die Überwindung des Heidentums – oder der
angesichts der Unhaltbarkeit des Götterglaubens eingetretenen Indifferenz
– durch das Christentum und den Islam. Von diesen
wirkte das erstere mehr innerlich, indes nachhaltiger, während der
Islam, das Feuer und das Schwert mit dem Bekehrungseifer648 verbindend,
unmittelbar in die Geschicke eines großen Teiles der
Welt eingriff. Mit dem zunächst zersetzenden Wirken all dieser
Einflüsse beginnt für die allgemeine Geschichte wie für die Geschichte
der Wissenschaften das Mittelalter, dem wir uns jetzt
zuwenden wollen.



7. Der Verfall der Wissenschaften
zu Beginn des Mittelalters.

Der tiefste Eingriff, den die Entwicklung der allgemeinen
Kultur und der Wissenschaft erlitt, bestand in der Vernichtung
des römischen Weltreichs durch die germanischen Völker. Die
meisten Städte wurden zerstört. An die Stelle des Städtewesens,
das in Griechenland und in Italien zu hoher Blüte gelangt war
und allein die feineren, auf Kunst und Wissenschaft gerichteten
Kräfte zu entwickeln vermochte, trat wieder eine mehr ländliche,
den geistigen Bestrebungen abholde Lebensweise. Die Bevölkerung
der Städte, wie diejenige der Mittelmeerländer im allgemeinen,
verminderte sich trotz des Zuflusses von neuen, erobernd einbrechenden
Völkermassen. Unermeßlich waren auch die Verluste
an den seit Jahrhunderten aufgespeicherten Schätzen der Kunst
und Wissenschaft. Hatte doch Rom z. B. zu Beginn des 5. nachchristlichen
Jahrhunderts, von den ältesten Zeiten abgesehen,
noch nie einen Feind in seinen Mauern beherbergt. Zwar hatten
blutige Kämpfe in seinen Straßen getobt, doch waren Verwüstung
und Plünderung bis dahin von Rom ferngehalten worden. Das
erste Ereignis dieser Art erfolgte durch Alarich und seine
Westgoten im Jahre 410. »Ungeheuer war der Eindruck auf
die Zeitgenossen. Die römische Welt zuckte von Riesenschmerz
überwältigt zusammen«649. Auf diese erste Verwüstung folgten
andere, weit schlimmere. Nicht nur Rom, sondern auch andere
Zentren der geistigen und künstlerischen Bestrebungen wurden
von solchen Ereignissen heimgesucht. Unter diesen Verhältnissen
war der Zerfall des gewaltigen römischen Weltreichs unausbleiblich.
Der Historiker, der es liebt, seinen Einteilungen in die
Augen springende Ereignisse zugrunde zu legen, läßt daher das
Mittelalter mit dem Eintritt der Völkerwanderung oder mit der
Errichtung der ersten germanischen Herrschaft auf italischem
Boden beginnen. In der Geschichte der Wissenschaften hat man
wohl nach ähnlichen, epochemachenden Ereignissen gesucht und
die Auflösung der Philosophenschule zu Athen oder die Eroberung
Alexandriens durch die Araber im Jahre 642 als solche betrachtet
(so Heller in seiner Gesch. der Physik). Man darf jedoch nicht
vergessen, daß auf diesem Gebiet die Ereignisse geräuschlos vor
sich gehen, daß es wohl von den Katastrophen der Weltgeschichte
beeinflußt wird, aber niemals den Charakter einer ruhigen Entwicklung
verleugnet.

Der Geist der zweiten alexandrinischen Blüteperiode war um
das Jahr 600 längst erloschen. Die alexandrinischen Gelehrten
verstanden die alten Schätze, von denen das meiste schon vernichtet
war, kaum noch zu hüten. Seitdem moralische Fäule auf
der einen und das der Welt mit ihrem Wissen abgewandte Christentum
auf der anderen Seite das Leben immer mehr durchdrangen,
also schon eine ganze Reihe von Jahrzehnten vor dem endgültigen
Siege des germanischen Elementes, fanden auch in Rom die Wissenschaften
nicht mehr die frühere Pflege. Rom und Alexandrien
wurden Hauptsitze der christlichen Kirche. Und diese kehrte
sich, da es ihr Ziel war, die antiken Elemente zu überwinden und
neue an deren Stelle zu setzen, in mißverstandener Auslegung der
heiligen Schriften auch gegen die antike Wissenschaft. Das Verhältnis
der Seele zu Gott und gar nichts anderes sollte erkannt
werden; dies allein hielt man für erkennbar. Der Verstand dagegen
galt als machtlos. Nur die durch Gottes Gnade geschehene
Offenbarung sollte imstande sein, die Menschen zu erleuchten650.
»Forschung«, sagt Tertullian651, »ist nach dem Evangelium nicht
mehr vonnöten«. Und Eusebius meint von den Naturforschern
seiner Zeit: »Nicht aus Unkenntnis der Dinge, die sie bewundern,
sondern aus Verachtung ihrer nutzlosen Arbeit denken wir gering
von ihrem Gegenstande und wenden unsere Seele der Beschäftigung
mit besseren Dingen zu.« Konnten doch diese Kirchenväter der
ältesten christlichen Zeit selbst Meinungen heidnischer Philosophen
für ihre Ansicht ins Feld führen, wie diejenige des Sokrates,
der die menschliche Seele mit ihren inneren Zuständen für den
einzigen, des Nachdenkens würdigen Gegenstand erklärt hatte.

Mit einem wahren Ingrimm wandten sich die ersten christlichen
Gelehrten gegen den von Leukipp, Demokrit und Epikur
herrührenden Versuch einer mechanischen Welterklärung.
»Es wäre mir besser«, ruft Augustinus aus, »ich hätte den
Namen Demokrits nie vernommen!« Die Atomisten werden als
blinde und bedauernswerte Menschen bezeichnet. Besonders eifert
gegen sie der alexandrinische Bischof Dionysios der Große in
seiner Schrift »Über die Natur«652. Die Mitteilungen, welche Dionysios
über die Lehren der Atomisten macht, dienen trotz ihrer
polemischen Richtung als wertvolle Quelle über diesen wichtigen
Abschnitt der griechischen Philosophie.

Dionys bekämpft die Atomisten vor allem, indem er die
Zweckmäßigkeit der Welt betont und für das Kunstwerk, als
das sie dem Menschen erscheint, in Gott den Künstler und
Schöpfer erblickt. Kann doch nicht einmal, so etwa lauten einige
seiner Ausführungen, ein Kleid oder ein Haus von selbst entstehen,
sondern es bedarf dazu einer geregelten Leitung. Und nun soll
das große, aus Erde und Himmel bestehende Haus, der Kosmos,
die Ordnung selbst, aus dem Chaos geworden sein. Zu den Gestirnen
übergehend, sagt er: »Aber wenn auch jene Elenden es
nicht wollen, so ist es doch, wie die Gerechten glauben, der große
Gott, der sie gemacht hat und durch seine Worte ihre Bahn leitet.«
Weder der Bau der menschlichen Organe und ihr Zusammenwirken,
noch weniger aber die geistige Tätigkeit sind, wie Dionys
ausführt, mit der Atomenlehre vereinbar. Der Philosoph könne
seine Vernunft doch nicht von den vernunftlosen Atomen erhalten
haben.

Während Dionys der mechanischen Naturerklärung gegenüber
den Standpunkt des eifernden Theologen einnimmt und mit
Gründen ficht, die sich der wissenschaftlichen Erörterung entziehen,
erhebt Lactantius gegen die atomistische Lehre physikalische
und philosophische Einwürfe. Lactantius fragt, woher denn
jene Teilchen stammen sollten und wie sich ihr Dasein beweisen
lasse, da niemand sie gesehen oder gefühlt habe. Aber, selbst
das Vorhandensein der Atome zugegeben, würden diese leichten
und runden Teilchen doch keinen Zusammenhang äußern und
feste Körper bilden können. Wolle man, um dieser Schwierigkeit
zu begegnen, den Atomen Ecken und Haken beilegen, so habe
man keine Atome mehr, da solche Hervorragungen doch abgetrennt
werden könnten. Das Bemühen, die Gesetzmäßigkeit des
Geschehens zu erklären oder es auch nur zu verfolgen, wurde
abgelehnt. Und dieser Standpunkt, den die Kirche einnahm, hat
sich, mit wenigen Zugeständnissen an die Fortschritte der Wissenschaft,
durch lange Zeiträume in ihr erhalten. »Je mehr653 die
Macht der christlichen Lehre fortschreitet, um so mehr schwindet
das Verständnis für die kausale Erklärungsweise. Das Wunder
reicht überall aus. Was also sollen die Bemühungen, Erklärungen
aufzufinden?«

Dies Verhalten, das die Kirchenlehrer der naturwissenschaftlichen
Erklärungs- und Betrachtungsweise gegenüber einnahmen,
ist bei dem Ansehen, das ihre Schriften bis in die neuere Zeit genossen
haben, für die weitere Entwicklung von schlimmen Folgen
gewesen. Es erregte auch sehr oft den Fanatismus der Menge,
die sich keineswegs mit dem Streit der Meinungen begnügte,
sondern nicht nur gegen die Wissenschaft, sondern auch gegen
ihre Denkmäler und Schätze zu Felde zog. So wurde z. B., lange
bevor die Araber Alexandrien einnahmen, in dieser Stadt, unter
der Führung eines christlichen Patriarchen, die wertvolle Bibliothek
des Serapeions den Flammen überliefert. Schon im 3. Jahrhundert
hatte ein Patriarch die Gelehrten der alexandrinischen
Akademie vertrieben. Unter Kaiser Julian durften sie zurückkehren.
Indessen unter Theodosios begann die Verfolgung von
neuem. Damals war es, daß der Patriarch Theophilos sich von
dem Kaiser die Erlaubnis erwirkte, das Serapeion zerstören zu
dürfen. Mit dem gleichen Unverstand, wie gegen die weltliche
Wissenschaft, verfuhren die ersten Bekenner des neuen Glaubens
auch gegen die von den Alten überlieferte Heilkunde. Krankheit
wurde mit Gebet und Beschwörung bekämpft oder gar als eine
Strafe Gottes betrachtet, in die man sich willenlos fügen müsse,
während glückliche Heilungen als Teufelswerk galten.

Sogar die Lehre von der Kugelgestalt der Erde, eine Lehre,
die auf ein Alter von Jahrhunderten zurückblicken konnte und die
allein die geographische Ortsbestimmung ermöglicht hatte, ging im
Mittelalter, nachdem Kirchenväter wie Lactantius sie verdammt
hatten, verloren oder wurde wenigstens durch mystische Vorstellungen
verdunkelt. So begegnen wir der Ansicht, daß die Erde
ein Hügel sei, um den sich die Sonne im Laufe eines Tages bewege.
Augustin sprach sich gegen die Existenz von Antipoden
aus, weil ein Geschlecht dieser Art in der heiligen Schrift unter
den Abkömmlingen Adams nicht aufgeführt werde. Bei Rhabanus
Maurus besitzt die Erde eine radförmige Gestalt und wird
vom Ozean umflossen. Welcher Rückschritt gegenüber den Astronomen
der alexandrinischen Schule! Befanden sich die Gelehrten
des frühen Mittelalters mit ihrer Weltauffassung doch fast wieder
auf dem naiven Standpunkt, den Hesiod im 8. Jahrhundert v. Chr.
einnahm. Erst seit dem 8. nachchristlichen Jahrhundert etwa
schrieb man der Erde die Gestalt einer Kugel zu. In einer Hinsicht
wirkten die Kirchenväter übrigens auch Gutes. Sie verhielten
sich nämlich im allgemeinen den astrologischen Lehren
gegenüber, die während der Kaiserzeit das astronomische Wissen
verdunkelt hatten, ablehnend. Dies geschah zwar weniger aus
wissenschaftlicher Überzeugung, sondern weil es frevelhaft sei,
Menschen- und Völkerschicksal aus den Sternen erkennen zu
wollen654.

In demselben Maße bildungsfeindlich wie die ersten Christen,
wenn auch aus anderen Gründen, verhielt sich die zweite Macht,
die von der Welt auf den Trümmern der Antike Besitz ergriffen
hatte, das Germanentum. Seine Träger waren Volksstämme, die
erst von dem Augenblicke an, in dem sie mit der alten Kultur
in Berührung kamen, in das Licht der Geschichte traten. Ihnen
galten nicht nur die zivilisierten Bewohner des südlichen Europas,
sondern auch deren Geisteserzeugnisse zunächst als feindliche
Mächte. So erzählt Prokop von den Goten, die nach den
langen Wirren der Völkerwanderung in Italien zuerst wieder geordnete
Verhältnisse schufen, sie seien der Ansicht gewesen, daß
derjenige, der die Rute des Lehrers gefürchtet, keinem Schwert
und keinem Speer mehr festen Blickes begegnen könne.

Bedenkt man nun, daß diese beiden Mächte, das Christentum
und das Germanentum, das eine geistig, das andere physisch, von
dem abendländischen Teil der alten Welt Besitz ergriffen, während
bald darauf im Morgenlande der Islam mit ähnlichen Tendenzen
ins Leben trat, so läßt es sich begreifen, daß die im Altertum
gegründete Wissenschaft in dem Geistesleben des Mittelalters zunächst
keinen Platz fand. Man wird vielmehr darüber staunen,
daß diese Wissenschaft Kraft genug besaß, nicht gänzlich unterzugehen,
sondern unter der Asche fortzuglimmen, bis sie, seit dem
13. Jahrhundert etwa, von neuem entfacht wurde.

Einer Fortentwicklung der vom Altertum geschaffenen Anfänge
wirkte nicht nur das geschilderte Streben entgegen, welches
dem Christentum und dem Germanentum zu Beginn ihres Auftretens
innewohnte, es brach auch eine Summe von Geschehnissen
über die alte Welt herein, die an Furchtbarkeit nicht ihresgleichen
hatten und das südliche Europa in einen Trümmerhaufen verwandelten,
so daß dort der Wohlstand, der doch bis zu einem
gewissen Grade die Vorbedingung aller Kunst und Wissenschaft
ist, vernichtet wurde.

Während sich das oströmische Reich einer gewissen Beständigkeit
erfreute, wurde der Westen ein Spielball der germanischen
Stämme. Auf die Verwüstung durch die Goten folgte der Einfall
der Vandalen, die überall Ruinen als die Spur ihrer Züge
zurückließen. »Sie zerstörten alles«, berichtet der Chronist von
ihnen, »was sie fanden. Die Pest konnte nicht verheerender sein.
Auch wütete eine fürchterliche Hungersnot, so daß die Überlebenden
die Körper der Gestorbenen verzehrten.« Es klingt kaum
glaublich, wenn uns die Geschichtsschreiber jener Zeiten erzählen,
daß man Festungen durch den Leichengeruch zur Übergabe zwang,
indem man die Gefangenen vor den Wällen niedermetzelte.

Fast zur selben Zeit, als die Vandalen Rom plünderten, wurde
Oberitalien durch die Hunnen verwüstet, deren Zug durch die von
Aëtius gewonnene Schlacht bei Châlons nach Süden abgelenkt
worden war. Nach diesen völkermordenden Kriegen nahmen todbringende
Seuchen von dem aus vielen Wunden blutenden Europa
Besitz. Vielleicht war infolge der vorhergegangenen Ereignisse
eine allgemeine Schwächung der europäischen Menschheit eingetreten
und dadurch der Pest der Boden bereitet worden. Zum
ersten Male hatte diese Geißel unter Marc Aurel ihren Zug
durch das römische Reich gehalten und weit mehr Opfer gefordert,
als die Seuchen der Neuzeit. Nach dem von Prokop, dem Geheimschreiber
Belisars, hinterlassenen Bericht wütete sie volle
50 Jahre im ganzen römischen Reiche dermaßen, daß in Italien
stellenweise die Weinstöcke und das Getreide vermoderten, weil
es an Arbeitskräften fehlte.

Allmählich erhoben sich indes aus der Verworrenheit und
der Verwüstung, welche die ersten Jahrhunderte des Mittelalters
kennzeichnen und das Erlahmen des wissenschaftlichen Geistes
begreiflich erscheinen lassen, gefestigte Verhältnisse. Rom war
dadurch, daß es im 5. Jahrhundert in den Besitz der kirchlichen
Vorherrschaft gelangt war, wieder, wenn auch in anderem Sinne
als im Altertum, zum geachteten Mittelpunkt des Abendlandes
und die römische Sprache zur Weltsprache geworden. Benedikt
von Nursia hatte im Anfang des 6. Jahrhunderts das Klosterwesen
in Westeuropa begründet. Der Gedanke, sich um der
Erfüllung religiöser Pflichten willen von der Welt zurückzuziehen,
ist orientalischen Ursprungs und schon dem Heidentum
des Orients geläufig. Er ergriff mit besonderer Macht die ersten
Christen, welche die Satzungen der neuen Religion mit den Forderungen
und Schwierigkeiten des Lebens nicht in Einklang zu
bringen vermochten. So sehen wir bald nach der Ausbreitung
des Christentums Tausende sich in entlegene Teile Syriens und
Ägyptens zurückziehen. Es entstand ein von bestimmten Regeln
abhängiges Mönchstum, das für jene Zeiten eine berechtigte Erscheinung
war und die Erhaltung der geistigen Kultur begünstigte.
Schon um die Mitte des 4. Jahrhunderts verbreitete sich das
Mönchswesen besonders durch den Bischof Basilius den Großen
in Kleinasien und auf der Balkanhalbinsel. Bald fand es auch
im weströmischen Reiche Eingang, wo namentlich Augustinus
für diese Form des religiösen Lebens den Boden bereitet hatte.
Benedikt von Nursia gebührt das Verdienst, daß er zuerst die
umherschweifenden, zuchtlosen, dem Mönchstum ergebenen Scharen
zum Zusammenleben und zu geordneter Tätigkeit zwang. Die Beschäftigung
mit den Wissenschaften bezeichnete er als eine der
wichtigsten Pflichten seines Ordens. »Den Klöstern«, sagt Lindner655,
»verdanken wir alles oder das weitaus meiste, was von
antik-lateinischen Schriften und selbst von den alten germanischen
auf uns gekommen ist, sie haben den Rückweg zum Altertum offen
gehalten.«

Zwar, das Studium der nicht philosophischen Schriften des
Altertums wurde von den kirchlichen Machthabern nur ungern
gesehen. So begegnet uns um 1200 ein Verbot656, welches den
Mönchen das Lesen naturwissenschaftlicher Schriften als sündhaft
untersagte. Im ganzen war jedoch die Tätigkeit der Orden auf die
Erhaltung der alten Schriftwerke und die Ausbreitung der Bildung
gerichtet, so daß die Benediktiner mit Recht den Wahlspruch »Ex
scholis omnis nostra salus« führten.

Auch im politischen Leben Italiens machte die Brandung,
welche dort Jahrhunderte gewütet, endlich einer ruhigen Entwicklung
Platz. Während der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts
herrschten hier die Ostgoten. Unter ihrem großen König Theoderich
(475–526), der eine Verschmelzung des germanischen mit
dem römischen Element herbeizuführen suchte, erlebte das Land
sogar einen kurzen Aufschwung. Der wissenschaftliche Sinn wurde
von neuem lebendig, die Schulen blühten und die Gelehrten
wurden wieder geachtet657. In diesem Zeitraum verdienen besonders
Cassiodor und Boëthius Erwähnung.

Cassiodor wurde in Süditalien geboren und war um 500
Theoderichs Geheimschreiber und Ratgeber. Nach der Besiegung
der Ostgoten durch die Byzantiner zog er sich in die klösterliche
Einsamkeit zurück. Durch ihn und Benedikt von Nursia, der
im Jahre 529 das Kloster zu Monte Cassino bei Neapel gestiftet
hatte, wurde an Stelle der früheren Beschaulichkeit der Mönche
rege Tätigkeit als oberster Grundsatz hingestellt. Unermüdlich
wurden in schöner Schrift die im Besitze der Klöster befindlichen
Werke auf Pergament übertragen und so neben manchem Wertlosen
doch auch das Wertvolle der Nachwelt erhalten. Cassiodor
selbst empfiehlt das Abschreiben von Büchern den Mönchen
als die verdienstlichste Arbeit. Seine letzte Schrift verfaßte er
im 93. Lebensjahre. Er hinterließ 12 Bücher Briefe658 und eine
Enzyklopädie659 der sogenannten sieben freien Künste (Grammatik,
Rhetorik, Dialektik, Arithmetik, Musik, Geometrie und Astronomie).
Indessen handelt es sich für ihn nicht um eine ausführliche Darstellung
dieser Wissenszweige, sondern mehr um eine Aufzählung
derjenigen griechischen und lateinischen Schriftsteller, deren Studium
dem Anfänger zu empfehlen sei.

Das Urbild derartiger, im Mittelalter so häufigen Sammelwerke
über die freien Künste rührt von Marcus Terentius Varro
her, der im 1. Jahrhundert v. Chr. lebte und neun Wissenschaften
enzyklopädisch behandelte660. Außer den genannten hatte
er nämlich auch die Medizin und die Baukunst in Betracht
gezogen.

Der in einer Geschichte der Wissenschaften Erwähnung verdienende
Genosse Cassiodors war der aus altem römischen Geschlecht
entstammende Boëthius. Nachdem er in seiner Vaterstadt
die höchsten Ämter bekleidet, fiel er in Ungnade und wurde
nach längerer Gefangenschaft enthauptet. Im Kerker entstand
seine berühmte Schrift »Über die Tröstungen der Philosophie«,
ein Werk, das in viele Sprachen übersetzt wurde661. Boëthius
machte das Studium der griechischen Schriftsteller wieder zugänglich,
indem er sie in das Lateinische übersetzte und erläuterte.
Cassiodor, der Geschichtsschreiber der Ostgotenzeit, hat der Nachwelt
eine Stelle aus einem Briefe Theoderichs an Boëthius aufbewahrt,
welche den König wie den Empfänger in gleicher Weise
ehrt. »In deinen Übertragungen«, heißt es in diesem Schreiben,
»wird die Astronomie des Ptolemäos, sowie die Geometrie des
Euklid lateinisch gelesen. Platon, der Erforscher göttlicher
Dinge, und Aristoteles, der Logiker, streiten in der Sprache
Roms. Auch Archimedes, den Mechaniker, hast du lateinisch
wiedergegeben. Welche Wissenschaften und Künste auch das
fruchtbare Griechenland erzeugte, Rom empfing sie in vaterländischer
Sprache durch deine Vermittlung«662.

Lieblingsgebiete des Boëthius waren die Musik und die
Akustik. Er stellte zahlreiche Versuche mit dem Monochord und
mit Pfeifen an und schrieb ein Werk über die Musik663, in dem
manche klare Anschauung entwickelt ist. Wichtiger ist dieses
Buch dadurch, daß wir uns nach ihm eine gewisse Vorstellung
von der Tonkunst des Altertums und des früheren Mittelalters
machen können. Auch der Astronomie und der Physik brachten
die gebildeteren Goten, geschichtlichen Berichten zufolge, ein
großes Interesse entgegen.

Leider sollte dieser hoffnungsvolle Ansatz, den der italische
Boden gezeitigt, noch in der Blüte geknickt werden. Ebenso
rasch, wie das Ostgotenreich emporgekommen war, wurde es durch
die furchtbaren Kriege, welche der oströmische Kaiser gegen die
Ostgoten führte, wieder hinweggefegt. Zehn Jahre später fiel das
verwüstete Italien in die Hände der Langobarden. Einen ähnlichen
Aufschwung, wie zur Zeit der Ostgoten, hat es unter der,
Jahrhunderte dauernden Herrschaft dieses Volkes nicht wieder
erlebt. Doch fand in dieser verhältnismäßig ruhigen Zeit eine
allmähliche Verschmelzung des germanischen Elementes mit dem
römischen statt, wodurch die Vorbedingung für eine höhere Kultur
geschaffen wurde.

Neben Cassiodor und Boëthius verdient für dieses Zeitalter
der Bischof Isidor von Sevilla erwähnt zu werden. Er
wurde im Jahre 570 in Cartagena geboren und starb 636. In
einem, aus 20 Büchern bestehenden Werk, das den Titel »Origines«
(die Ursprünge) führt, gab er, wie es Cassiodor und
Martianus Capella getan, eine Art Enzyklopädie der Wissenschaften
heraus. Die »Origines« berücksichtigen nicht nur die
freien Künste, das Trivium (Grammatik, Rhetorik und Dialektik)
und das Quadrivium (Arithmetik, Musik, Geometrie und Astronomie),
sondern auch die Medizin, die Naturgeschichte, die Geographie
usw. Das Werk verdrängte die Enzyklopädien des Cassiodor
und des Martianus Capella und war neben Plinius und
Aristoteles bis gegen das Ende des Mittelalters für alle späteren
Sammelwerke die wichtigste Fundgrube. Es führt auch wohl den
Titel »Die Etymologien« (Libri originum seu etymologiarum). Dementsprechend
finden wir für alle Gegenstände die Etymologien des
Namens an die Spitze gestellt, ja oft allein gegeben. In den
meisten Fällen waren die Wortableitungen jedoch sehr willkürlich
und wertlos.

Männer, wie die Genannten, haben das Vorhandene nicht vermehrt,
sondern, wie Plinius, als literarische Sammler gewirkt.
Als solche sind sie aber für die Erhaltung des Wissens und des
wissenschaftlichen Interesses für das ganze Mittelalter von Bedeutung
gewesen. Fast allen lag daran, die Beschäftigung mit
den Wissenschaften in weitere Kreise zu tragen, indem sie für die
Verbreitung und Verbesserung des Schulwesens wirkten. Das ist
nicht nur Cassiodor und Rhabanus Maurus, sondern auch
Isidor von Sevilla nachzurühmen.

Wie die Klöster zu Mittelpunkten literarischer Beschäftigung
wurden, so fand in ihnen auch, zumal in den sich erst der Kultur
erschließenden germanischen Ländern, die Heilkunde eine Stätte.
Die Mönche bereiteten Arzneien nicht nur für ihren eigenen Gebrauch,
sondern auch für die Bewohner der Umgegend. Die
heilbringenden Kräuter wurden in besonderen Gärten im Schutze
der Klostermauern gezogen. Genauere Angaben besitzt man über
den Kräutergarten des Klosters St. Gallen, aus dem schon im
9. Jahrhundert die benachbarten Dörfer mit Arzneien versorgt
wurden. Von den zahlreichen Kräutern, die man in St. Gallen
zu diesem Zwecke zog, seien beispielsweise Salbei, Raute, Minze
und Fenchel genannt. Ein selbständiges Apothekenwesen entwickelte
sich im germanischen Kulturbereich erst im späteren
Mittelalter664. Im Altertum hatte der Arzt die Arzneien in der
Regel selbst bereitet.



8. Das arabische Zeitalter.

Ein neuer Anlaß zur Beschäftigung mit der Wissenschaft des
Altertums sollte im Abendlande nicht mehr, wie zur Zeit Theoderichs,
auf eigenem Boden ersprießen, sondern von einem orientalischen
Volke ausgehen, das bis dahin kaum eine Rolle gespielt
hatte. Diese Erscheinung ist eine der merkwürdigsten, die uns
in der Entwicklung der Wissenschaften begegnet, weshalb wir ihr
eine etwas eingehendere Betrachtung schenken müssen. Während
das Christentum die abendländischen Völker durchdrang, bemächtigte
sich der Islam des gesamten Orients. Die Ausbreitung der
neuen Lehre erfolgte durch Feuer und Schwert und ging Hand
in Hand mit der Errichtung eines Weltreiches durch die Araber.
Auch die letzteren traten, wie die ersten Bekenner des Christentums,
den vorhandenen Bildungselementen zunächst feindlich gegenüber.
Von fanatischem Eifer verblendet, soll der Kalif Omar dem
arabischen Feldherrn, der Alexandrien eroberte, den Befehl zur
Vernichtung der noch vorhandenen Bücherschätze mit den Worten
gegeben haben: »Wenn diese Bücher das enthalten, was im Koran
steht, so sind sie unnütz, wenn sie etwas anderes enthalten, so
sind sie schädlich. Sie sind deshalb in beiden Fällen zu verbrennen.«

Nach anderen Nachrichten665 soll dieses Wort bei der Eroberung
Persiens gefallen sein. Bei diesem Ausspruch und manchen
anderen, geschichtlichen Persönlichkeiten zugeschriebenen Worten
ist der Nachweis, daß es sich um eine verbürgte Äußerung handelt,
in vielen Fällen nicht zu erbringen. Wenn sie trotzdem, wie
beispielsweise Galileis Wort: »Und sie bewegt sich doch«, in der
Geschichte der Wissenschaften Erwähnung finden, so geschieht
dies, weil sie häufig Personen, Zeitverhältnisse oder geistige Strömungen
vortrefflich kennzeichnen.

Wie groß der Verlust an Bücherschätzen infolge der von den
Arabern zu Beginn ihres Auftretens bewiesenen Zerstörungswut
gewesen ist, läßt sich nicht mehr ermessen. Diese Verluste begannen
übrigens in Alexandria schon weit früher, nämlich zur
Zeit der Belagerung durch Julius Caesar. Unter Kleopatra
wurden sie jedoch durch die Erwerbung der pergamenischen
Bibliothek ausgeglichen. Die Zerstörung des Serapeions fand
unter Theodosios statt. Es wurde jedoch soviel gerettet, daß
eine neue Bibliothek gegründet werden konnte. Mit den etwa
noch vorhanden gewesenen Überresten an literarischen Schätzen
scheinen dann die Araber bei der Eroberung Alexandriens nicht
allzu glimpflich umgegangen zu sein, wenn auch die Nachrichten
über den von ihnen bewiesenen Vandalismus ohne Zweifel
stark übertrieben sind666. Im allgemeinen waren die Bekenner des
Islams nämlich duldsamer als die Christen. Während letztere
die Unterworfenen zur Bekehrung zwangen und keine Religion
neben der christlichen anerkannten, war der Islam mehr darauf
bedacht, zu herrschen. Die Christen behielten unter dieser Herrschaft
ihre Glaubensfreiheit, ja selbst ihre Kirchen und Klöster.
Der Islam ließ den unterworfenen Völkern mehr ihre Eigenart.
Auch behielten die von ihm unterjochten Städte als Mittelpunkte
des geistigen Lebens und eines größeren Wohlstandes ihre Bedeutung,
während das Abendland durch die Germanen einer mehr
ländlichen, naturalwirtschaftlichen Lebensweise anheimfiel. Die
Kultur des Morgenlandes erlitt daher durch den Islam in ihrer
Entwicklung keine solch gewaltsame Unterbrechung, wie sie das
Abendland erfuhr. Die morgenländische Kultur des Mittelalters
verdient auch die Bezeichnung einer arabischen weniger ihrer Eigenart
wegen als dem Umstande, daß die Sprache der Araber die
herrschende wurde. Mit dieser Erkenntnis fällt auch die Paradoxie,
die darin liegen würde, wenn man einem bis dahin unbekannten
Nomadenvolke alle Schöpfungen, welche der Orient im
Mittelalter hervorbrachte, zuschreiben wollte.



Die Araber verstanden es vortrefflich, dasjenige, was die unterjochten
Völker an Kulturelementen besaßen, zu sammeln und zu
sichten. Nachdem sie in der kurzen Zeit vom Auftreten Mohammeds
bis zum Beginn des 8. Jahrhunderts Syrien, Palästina,
Ägypten, Persien, Nordafrika und Spanien erobert hatten, nahmen
sie die Bildungselemente, die sie in diesen Ländern vorfanden, in
sich auf, um sie später den abendländischen Völkern zu übermitteln.
Den letzteren blieb es vorbehalten, auf diesen Grundlagen
erfolgreich weiter zu bauen, was die Araber nur in bescheidenem
Maße vermocht hatten. Es ist ein Verdienst der arabischen
Literatur, wichtige Teile der griechischen Wissenschaft erhalten
und sie durch das Dunkel des Mittelalters in die neuere Zeit hinüber
gerettet zu haben.

Nach dem Untergange der alten Kultur wurden die Wissenschaften
in Syrien und Persien in griechisch-christlichen und
jüdischen Schulen gepflegt. Als die Araber diese Länder eroberten,
fanden sie dort ein reiches geistiges Leben vor667. Wahrscheinlich
ist aber bei dem ersten Anprall die ältere Literatur jener Länder
zum Teil vernichtet worden, so daß man sich bei dem erwachenden
Interesse für wissenschaftliche Dinge veranlaßt sah, auf die
griechischen Originale zurückzugehen, woraus sich z. B. das später
zu erwähnende Verhalten des Kalifen Al Mamûn erklärt668. Mit
dem Übersetzen ging das Kommentieren Hand in Hand. So soll
Ibn Sina (Avicenna, 980–1037) die Schriften des Aristoteles
in 20 Bänden kommentiert haben. Seine Arbeit ging verloren,
doch blieb sein Kommentar zu den aristotelischen Schriften über
die Tiere in lateinischer Übersetzung (von Michael Scotus) erhalten.

Trotz aller Verfolgungen, denen die griechische Wissenschaft
ausgesetzt gewesen, fanden sich also im Orient doch noch zahlreiche,
wertvolle Überreste. Vor allem war es die zur Zeit der
Eroberungskriege der Araber in Syrien und Persien verbreitete
christliche Sekte der Nestorianer, die sich um die Erhaltung
dieser Überreste ein großes Verdienst erworben hatte669. Seit dem
Zeitalter Alexanders hatten sich viele Griechen in den bedeutenderen
Städten Syriens und Persiens niedergelassen und ihr Wissen
und ihre Sprache in Vorderasien verbreitet. Mit dem Griechentum
berührte sich dort alsbald das jüdische Element. Beide wurden
nach Beginn unserer Zeitrechnung durch die Ausbreitung des
christlichen Glaubens noch enger verbunden. Der den Griechen
eigene Drang, überall, wo sie in fremden Ländern sich niederließen,
als Lehrer ihrer neuen Landsleute aufzutreten, empfing
dadurch eine neue Anregung. Die Schulen wurden christlich, behielten
aber ihre Richtung auf die Pflege und Verbreitung der weltlichen
Wissenschaft, getreu dem Geiste des Griechentums, bei.

Als Sitz einer Akademie sei Edessa erwähnt. Dort entstand
auch eine bedeutende Bibliothek. Vom 5. Jahrhundert etwa an
wurden die Werke des Aristoteles, sowie griechische Schriften
über Medizin, Mathematik, Astronomie usw. ins Syrische übertragen.
Die Syrer sind als die unmittelbaren Schüler der Griechen
zu betrachten. Eine nennenswerte Förderung der Wissenschaften
scheint durch die Syrer aber nicht stattgefunden zu haben. Ihr
Hauptverdienst besteht darin, daß sie die Kenntnisse und Anschauungen
der Alten den Arabern übermittelten. Die in Mesopotamien
entstandenen Nestorianerschulen blühten vom 5. bis ins
11. Jahrhundert. Und hier war es, wo die Elemente der antiken
Wissenschaft, darunter auch diejenigen der Alchemie, den Arabern
bekannt wurden, durch die sie dann nach Spanien und darauf zu
den übrigen Ländern Europas gelangten. Durch die Beschäftigung
mit chemischen Vorgängen sind die syrischen Gelehrten Mesopotamiens
vielleicht auf die Erfindung des sogenannten griechischen
Feuers gelangt, das seit dem Ende des 7. Jahrhunderts bei Belagerungen
und in Seeschlachten benutzt wurde670.

Das griechische Feuer wurde im Jahre 678 durch einen Syrer
in Konstantinopel eingeführt und bestand vermutlich aus einer
Mischung von leichtflüchtigen Erdölen, Asphalt und gebranntem
Kalk. Letzterer bewirkte, daß sich die Masse beim Zusammentreffen
mit Wasser entzündete. Die Verwendung von Salpeter zu
Zündsätzen, Raketen usw. ist hingegen erst weit später anzusetzen671.

Von den syrischen Handschriften, die sich mit chemischen
Dingen beschäftigen, sind noch mehrere erhalten und durch Berthelot
ihrem Inhalt nach bekannt geworden. Es gehört dahin
eine Aufzählung672 der Metalle, der sieben Erden, der zwölf als
Amulette dienenden Steine und einer Anzahl zum Färben des
Glases dienender Mineralien. Als Amulette, denen man Zauberkräfte
zuschrieb, galten z. B. der Amethyst (gegen Trunkenheit)
und der Bernstein (gegen die Gelbsucht). Eine zweite syrische
Handschrift673 kann als das älteste methodische Buch über Chemie
betrachtet werden. Seine Abschnitte sind überschrieben: Die Bearbeitung
des Kupfers, des Quecksilbers, des Bleies, des Eisens usw.
Die syrische Alchemie besteht in der Hauptsache aus der Übersetzung
griechischer Quellenschriften. In der erwähnten Aufzählung
finden sich dem Namen jedes Metalls der Name eines bestimmten
Planeten und einer bestimmten Gottheit beigefügt.

Dogmatische Streitigkeiten riefen einen Gegensatz zwischen
den syrischen, an der Lehre des Bischofs Nestorios674 festhaltenden
Christen und der Hierarchie von Alexandrien und
Byzanz hervor. Die Bedrückung, welche die in Syrien an den
Schulen wirkenden Gelehrten infolgedessen erfuhren, veranlaßte
diese Männer, sich in den persischen Christengemeinden, und
zwar besonders in Mesopotamien, niederzulassen und dort im
5. Jahrhundert neue Pflanzstätten zu gründen675. Dadurch wurden
die Nestorianer die Vermittler zwischen dem Osten und dem
Westen der alten Welt. Die in Indien entstandenen Wissenselemente
fanden nämlich in Persien Eingang und wurden später
den Arabern und durch sie Europa übermittelt.

Als in Bagdad unter Almansur das Kalifat allen Glanz des
Morgenlandes um sich verbreitete, wurden die Nestorianer, sowie
andere griechische Gelehrte an den Hof gezogen und damit betraut,
die in ihrem Besitz befindlichen Wissensschätze ins Arabische
zu übertragen. Die mohammedanischen Machthaber scheint dabei
zuerst mehr eine Art von Sammeleifer als ein Verständnis für die
Bedeutung des Errungenen geleitet zu haben. So wird z. B. berichtet,
daß Harun al Raschid, der zur Zeit Karls des Großen
lebende Kalif aus dem Hause des Omejaden, sich von den griechischen
Kaisern alles ausgebeten habe, was ihr Land an philosophischen
Werken besaß. Die Stellung, welche die Araber diesen
Werken gegenüber einnahmen, war zunächst die blinde Achtung
gegenüber der Autorität. Wie der Koran in der Religion und im
Leben, so dienten die vorhandenen, insbesondere die griechischen
Vorbilder ihnen als unbedingte Richtschnur für das Studium der
Wissenschaften. Bei diesem Grundzug ihres Wesens war zwar
ein wesentlicher Fortschritt nicht zu erwarten, doch hatte die von
ihnen geübte Überschätzung das Gute im Gefolge, daß ihre Literatur
in erster Linie der Erhaltung der gewonnenen Geistesschätze
diente. Darauf und weniger auf dem Inhalt an eigenen Gedanken
beruht die weltgeschichtliche Bedeutung der arabischen Literatur676.

Die Begierde, Bücher zu sammeln, war in den Ländern, in
denen die arabische Kultur aufblühte, allgemein. So gab es in
Bagdad angeblich über hundert Buchhandlungen, und viele Privatleute
besaßen größere Bibliotheken. Es entstanden sogar gelehrte
Gesellschaften, wie sie uns im Abendlande erst mit dem Wiederaufleben
der Wissenschaften zu Beginn der neueren Zeit begegnen.
Auch der Mittelstand war in den Städten bemüht, sich die Elemente
der Bildung anzueignen, für deren Ausbreitung Schulen sorgten.
Während in Rom zur Kaiserzeit etwa 30 öffentliche Bibliotheken
vorhanden waren, bestanden in Bagdad deren weit mehr. Die
Lehrer, die an den mohammedanischen Schulen wirkten, wurden
vom Staate besoldet. Legten sie ihrem Vortrage auch meist Bücher
zugrunde, so gestaltete sich der Unterricht, der meist das theologische
und das juristische Gebiet betraf, doch zu einem belehrenden
Gespräch mit den Schülern. Er befand sich also auf einer
hohen Stufe. Als weiteres Ausbildungsmittel waren ausgedehnte
Studienreisen üblich. Solche Reisen gaben wieder den Anlaß zur
Entstehung vortrefflicher geographischer Werke. Mit offenem
Blicke schildern ihre Verfasser nicht nur die topographischen,
sondern auch die klimatologischen Verhältnisse der besuchten
Länder, sowie ihre Erzeugnisse. Ja, wir besitzen arabische Berichte,
die uns sogar über den Zustand von Mainz, Fulda und
anderen deutschen Städten des frühen Mittelalters wertvolle Aufschlüsse
geben.

Auch das Interesse für mechanische Dinge war bei den
Arabern nicht gering. So übersandte, wie Einhard berichtet,
Harun al Raschid Karl dem Großen unter den zur Krönungsfeier
bestimmten Geschenken eine Wasseruhr, die ein Zeigerwerk
besaß und die Stunden dadurch ankündete, daß eine Metallkugel
in ein aus Erz gefertigtes Becken fiel677.

Tatsache ist, daß die Präzisionsmechanik bei den Arabern
einen hohen Grad der Ausbildung erreicht hatte und daß sie bei
der Herstellung von verschiedenen Arten der Wasseruhren »ein
fabelhaftes Talent an den Tag legten«678.

Nicht minder groß war die Vorliebe, welche der Sohn und
Nachfolger Haruns, der Kalif Al Mamûn, für die Wissenschaft
bekundete. Er errichtete in Bagdad eine Sternwarte und gründete
in zahlreichen Städten seines Reiches Schulen und Bibliotheken.
Hatte schon Harun eigene Übersetzer angestellt, so gründete sein
Nachfolger zu diesem Zwecke ein förmliches Institut, zu dem eine
große Anzahl, der verschiedenen Sprachen kundiger, Gelehrten
vereinigt wurden. In Syrien, Armenien und Ägypten wurden durch
besondere Abgesandte Bücher aufgekauft. Vor allem übertrug
man sämtliche Werke des Aristoteles und des Galen. Auch
Euklid, Ptolemäos und Hippokrates lernte man kennen.
Selbst aus dem Persischen und dem Indischen wurde eifrig übersetzt.
Nach einem erfolgreichen Kriege gegen den byzantinischen
Kaiser legte Al-Mamûn letzterem die Bedingung auf, ihm von
sämtlichen, in den Bibliotheken des griechischen Reiches befindlichen
Werken je ein Exemplar zu überlassen, damit diese Werke
ins Arabische übertragen würden. Darunter befand sich auch das
oben erwähnte astronomische Hauptwerk des Ptolemäos, das in
der Folge Almagest genannt wurde.



Mathematische Geographie und Astronomie bei den
Arabern.

Die Araber haben oft bewiesen, daß sie sich den Alten gegenüber
nicht bloß rezeptiv verhalten wollten. So wurde z. B. die
Messung eines Breitengrades zur Bestimmung des Erdumfanges
unter Al Mamûn wieder vorgenommen und zwar, ohne daß man
sich an das von den Griechen geschaffene Verfahren klammerte679.
Ein wesentlicher Fortschritt dem Eratosthenes gegenüber lag
bei diesem Unternehmen nämlich darin, daß die zugrunde gelegte
Strecke nicht in Tagereisen ausgedrückt, sondern in der Richtung
des Meridians mit Hilfe der Meßschnur ausgemessen wurde. Man
fand die Länge des Grades gleich 56
und bei einer zweiten Messung gleich
562/3 arabischen Meilen680 oder gleich
etwa 113040 m, woraus sich der Erdumfang
zu 40700 km berechnet.


[Abb. 50]
Abb. 50. Albirunis Bestimmung
des Erdumfanges.



Albiruni (um 1000) berichtet
über das eingeschlagene Verfahren mit
folgenden Worten681: »Man wähle einen
Ort in einer ebenen Wüste und bestimme
dessen Breite. Dann ziehe
man die Mittagslinie und schreite längs
derselben nach dem Polarstern. Miß
den Weg in Ellen. Dann miß die
Breite des zweiten Ortes. Ziehe die
Breite des ersten davon ab und dividiere
die Differenz durch den Abstand der Orte in Parasangen.
Das Resultat, multipliziert mit 360, ergibt den Umfang der Erde
in Parasangen.«

Von Interesse ist ein zweites Verfahren, das Albiruni zur
Ermittlung des Erdumfanges anwandte. Es besteht darin, daß man
einen hohen Berg besteigt, der sich in der Nähe des Meeres befindet,
und von hier aus durch Beobachtung des Sonnenunterganges
den Winkel α, d. h. die Depression (Abb. 50) bestimmt. Albiruni
zeigt dann weiter, wie man aus diesem Winkel und der
Höhe des Berges den Radius der Erde durch trigonometrische
Rechnung ermittelt. Eine solche Bestimmung hat er wirklich
ausgeführt. Er hat in Indien einen Berg, der 652 Ellen über
das Meer emporragt, bestiegen und den Winkel gemessen, den die
nach dem Horizont gerichtete Sehlinie mit der Horizontalen auf
dem Gipfel bildet. Dieser Winkel wurde mit Hilfe des Astrolabs
gefunden und belief sich auf 34'. Aus diesem Werte und der
Höhe des Berges wurde der Radius und die Länge eines Grades
berechnet. Die Berechnung ergab für den Umfang der Erde etwa
5600 Meilen682, das sind 41550 km.

Auf Befehl des Al Mamûn, der die erwähnte Gradmessung
in der Nähe des Roten Meeres anstellen ließ, wurde auch die
Schiefe der Ekliptik mit großer Genauigkeit ermittelt. Der gefundene
Wert belief sich auf 23° 35'. Heute beträgt er 23° 27'.
Die Änderung beläuft sich also in einem Jahrhundert auf etwa 48''.

Die Astronomie fand bei den Arabern eine zusammenfassende
Bearbeitung durch den unter Al Mamûn lebenden Alfragani
oder Alfergani. Dem Werk, das Melanchthon 1537 unter dem
Titel »Alfragani rudimenta astronomiae« aus dem Nachlaß Regiomontans
herausgab, lag zwar der Almagest zugrunde, es zeigt
aber, daß sein Verfasser ein fleißiger Astronom war, der die
Methoden seiner Vorgänger zu verbessern suchte. Auch beschrieb
Alfragani die zu seiner Zeit gebrauchten astronomischen Instrumente.
Er stellte seine Beobachtungen auf der von Al Mamûn
errichteten Sternwarte an und wurde dabei häufig von dem Kalifen
unterstützt.

Alfragani wurde weit übertroffen durch den etwa ein Jahrhundert
später lebenden Al Battani (Albategnius haben ihn seine
Übersetzer genannt). Al Battani war prinzlichen Geblütes und
hat sich nicht nur um die Astronomie, sondern auch um die Einführung
der trigonometrischen Funktionen große Verdienste erworben.
Seine Beobachtungen, die er etwa von 880–910 anstellte,
wurden von den Arabern als die genauesten gepriesen. Albattani
hat viele Angaben des Ptolemäos nachgeprüft und verbessert.
Das von ihm verfaßte Werk »Über die Bewegung der Sterne« erschien
in lateinischer Übersetzung und mit Zusätzen Regiomontans
im Jahre 1537. Aus diesem Werke ist die Bezeichnung
Sinus, für das Verhältnis der halben Sehne zum Radius, in
die mathematische Literatur aller Völker übergegangen. Die mit
der Anwendung der ganzen Sehnen verknüpfte rechnerische Unbequemlichkeit,
welche der Almagest aufwies, kam damit in Fortfall.
Die trigonometrischen Sätze nehmen ferner bei Albattani mehr
den Charakter für die Rechnung bestimmter Formeln an. Aus
sin α/cos α = D wird sin α = D/√(1 + D2) berechnet und α dann in den
Sinustafeln aufgefunden. Auch der Bruch cos α/sin α wird einer Rechnung
zugrunde gelegt. Bedeutet nämlich α die Höhe der Sonne
über dem Horizont und ist h die Höhe eines Schattenmessers,
l die Länge des Schattens,
dann ist l/h = cos α/sin α = ctg α;
oder l = h cotg α.


[Abb. 51]
Abb. 51. Trigonometrische Berechnungen.



Albattani berechnete
danach die Länge von l bei
einer bestimmten Höhe von
h (= 12) für α = 1°, 2°, 3°
usw. Er erhielt auf diese Weise eine kleine Tabelle für die
Kotangenten der ganzen Winkel.

Die Trigonometrie erscheint als eines der Gebiete, das die
Araber nicht nur wegen ihrer Beziehung zur Astronomie, sondern
auch seiner selbst wegen mit Vorliebe
angebaut haben. Auf die
Tangensfunktion mußte schon Albattani
kommen, als er den Stab h
horizontal in der Wand AB befestigte
und das Verhältnis der
Schattenlänge l zu der Länge des
Stabes h zur Bestimmung des Winkels
α benutzte. Daß sich die Tangensfunktion
zur Berechnung von
Dreiecken vorzüglich eignet, wurde
bald nach Albattani erkannt683.


[Abb. 52]
Abb. 52. Einführung der Tangensfunktion.



Ihren Höhepunkt erreichte die Trigonometrie der Araber um
1250 in dem Werke »Über die Figur der Schneidenden«. Es wird
darin das rechtwinklige und, ausgehend vom Sinussatz, das schiefwinklige
Dreieck behandelt. Auch die Trigonometrie des schiefwinkligen
sphärischen Dreiecks wird in dem genannten Werke
in den Grundzügen entwickelt. Der weitere Ausbau der Trigonometrie,
vor allem die Formulierung des so wichtigen Cosinussatzes,
erfolgte erst einige hundert Jahre später, als im Abendlande die
Wissenschaften wieder auflebten, durch Regiomontan.

Wir haben an früherer Stelle den hohen Grad von Kunstfertigkeit
erwähnt, den die alexandrinischen Mechaniker bei der
Herstellung astronomischer Meßinstrumente, insbesondere der Astrolabien,
bewiesen. In dieser Kunst war die praktische Astronomie
der Araber derjenigen der Griechen mindestens ebenbürtig, wenn
nicht gar überlegen684. Neben den ringförmigen Astrolabien benutzten
die Araber als Meßwerkzeuge auch Quadranten und Halbkreise,
ferner parallaktische Lineale und Instrumente, welche die
trigonometrischen Funktionen, wie den Sinus und den Sinus versus,
anzeigten685. Die Einführung dieser Funktionen in die Astronomie
ist an den Namen Al Battanis (Albategnius) geknüpft, der in
den Jahren 882–910 seine Beobachtungen anstellte und Tabellen
entwarf686. Auf Grund der astronomischen Beobachtungen der
arabischen Sternwarten in Damaskus und Bagdad wurde eine
Revision der ptolemäischen Tafeln vorgenommen687.

Die Blüte der arabischen Wissenschaft war keine kurze, wie
man hin und wieder behauptet hat, denn ein Jahrhundert später
begegnen wir wieder einem hervorragenden Astronomen Ibn Junis
(gestorben 1008), der in Kairo auf Befehl des Kalifen Al Hâkim
wertvolle astronomische Tafeln über die Bewegung der Sonne,
des Mondes und der Planeten anfertigte. Auch dort stand den
Astronomen eine mit großer Freigebigkeit eingerichtete Sternwarte
zu Gebote. Auf Grund der Sternverzeichnisse verstand man es, vortreffliche
Himmelsgloben aus Silber oder Kupfer anzufertigen, von
denen einige erhalten geblieben sind. Eine weitgehende Genauigkeit
der Winkelmessung suchte man dadurch zu erreichen, daß
man den mit der Gradeinteilung versehenen Instrumenten gewaltige
Dimensionen gab. So soll ein in Bagdad aufgestellter
Sextant, mit dem man im Jahre 992 die Schiefe der Ekliptik
maß, einen Radius von 58 Fuß gehabt und einzelne Sekunden angezeigt
haben. Auch das Verfahren, zum Messen der Kulmination
bestimmte Instrumente fest im Meridian aufzustellen, indem man
Mauerquadranten errichtete, treffen wir bei den Arabern. Sogar
ein Instrument mit einem Horizontalkreis, über dem zwei
Quadranten drehbar angebracht waren, findet man bei ihnen
in Gebrauch. Dieses Instrument, dem später Tychos Azimutalquadrant
im wesentlichen entsprach, ermöglichte es, von zwei Gestirnen
gleichzeitig Azimut und Höhe zu bestimmen. Jene »drehenden
Quadranten« der Araber und Tychos Instrument sind grundlegend
für die Konstruktion des heutigen Theodoliten gewesen.

Die Astronomie, die immer mehr in Astrologie ausartete, die
Mathematik und die auf geometrischer Grundlage beruhende Optik,
ferner auch die Chemie in ihrem ersten, von mystischen Vorstellungen
durchwebten Gewande, waren die Gebiete, denen sich
die Araber mit Vorliebe zuwandten. Auf diesen haben sie, zumal
was die, wenn auch nicht ihrem Ursprunge, so doch ihrer ersten
Entwicklung nach vorwiegend arabische Wissenschaft der Chemie
betrifft, anerkennenswerte Leistungen aufzuweisen.

Eine Anregung zur Beschäftigung mit der Mathematik empfingen
die Araber nicht nur durch die griechischen Schriften, die
von einem vorzugsweise für die Geometrie veranlagten Volke herrührten,
sondern in nicht geringerem Maße von den Indern, die
sich durch ihre rechnerische Begabung auszeichneten. Von den
letzteren erhielten sie, soweit die vorliegenden, noch mangelhaften
Angaben zu schließen gestatten, vermutlich auch das auf dem
Stellenwert beruhende Ziffernsystem, das wir noch heute als das
arabische bezeichnen, weil die Araber es den abendländischen
Völkern übermittelt haben. Auch die Algebra, soweit sie indischen
Ursprungs ist, erfuhr durch die Araber eine wesentliche
Fortbildung.

Von den griechischen Mathematikern ist Euklid für die Entwicklung
der Mathematik bei den Arabern von großem Einfluß
gewesen. Zur Weiterentwicklung der Arithmetik wurden sie besonders
durch die Übernahme des indischen Ziffernsystems angeregt.
Die indischen Zahlzeichen verbreiteten sich übrigens schon
sehr früh von Alexandrien aus nach Rom688.

Bevor wir auf die Weiterentwicklung der Mathematik durch
die Araber näher eingehen, sei noch erwähnt, daß gegen den Ausgang
des Mittelalters das westliche Europa, wahrscheinlich gleichfalls
durch Vermittlung dieses Volkes, in den Besitz der in Ostasien
erfundenen Bussole und sehr wahrscheinlich auch des Schießpulvers
gelangt ist. Eine Nachricht über die Bussole begegnet uns
in einer chinesischen Schrift aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. Dort
wird der Magnet als ein Stein bezeichnet, mit dem man der Nadel
Richtung gebe689. Ferner ist nachgewiesen, daß die Chinesen schon
im 12. Jahrhundert n. Chr. mit der Erscheinung der magnetischen
Deklination bekannt waren. Die betreffende Stelle der chinesischen
Literatur lautet690: »Wenn man die Spitze einer Nadel mit dem
Magnetstein bestreicht, so zeigt sie nach Süden, jedoch nicht genau,
sondern etwas nach Osten. Die Abweichung beträgt etwa 1/24 des
Kreisumfanges (also etwa 15°).«

Daß die Bussole durch den Schiffer Flavio Gioja aus Amalfi
erfunden oder in Europa bekannt geworden sei, hat sich als eine
der vielen, in der Geschichte der Wissenschaften vorkommenden
Legenden erwiesen. Es unterliegt keinem Zweifel, daß man mit
dem Gebrauche der Magnetnadel in Europa lange vor dem im
14. Jahrhundert lebenden Gioja bekannt war. So erwähnt ein
provenzalisches, im 12. Jahrhundert entstandenes Buch691, daß der
Schiffer, wenn er weder Mond noch Sterne sehen könne, sich nach
der Magnetnadel richte. Auch in einer um 1180 entstandenen
Schrift692 heißt es, die Eisennadel erlange durch die Berührung mit
dem Magneten die Fähigkeit, nach Norden zu zeigen, was für den
Schiffer wichtig sei. Gioja gebührt vielleicht das Verdienst, daß
er die Nadel mit der Windrose verbunden und damit für den Gebrauch
geeigneter gemacht hat693. Ob die Bussole in Europa selbständig
erfunden ist oder durch die Vermittlung der Araber von
Ostasien nach dort gelangte, ließ sich bisher nicht mit Sicherheit
nachweisen. Letztere Annahme ist aber bei dem regen Handelsverkehr,
den die Länder des Islams mit Indien und China unterhielten,
die wahrscheinlichere694.

Interessant ist auch, wie sich die Anbringung der Magnetnadel
allmählich immer praktischer gestaltete. Zuerst ließ man
die Nadel schwimmen. So heißt es an einer Stelle695 in dem 1232
verfaßten »Buche des Schatzes der Kaufleute in Kenntnis der
Steine«: »Wenn die Nacht so dunkel ist, daß die Kapitäne keinen
Stern wahrnehmen können, um sich zu orientieren, so füllen sie
ein Gefäß mit Wasser und stellen dieses im Innern des Schiffes,
gegen den Wind geschützt, auf; dann nehmen sie eine Nadel und
stecken sie in einen Strohhalm, derart, daß beide ein Kreuz bilden.
Dieses werfen sie auf das in dem erwähnten Gefäß befindliche
Wasser und lassen es auf dessen Oberfläche schwimmen. Hierauf
nehmen sie einen Magneten, nähern ihn der Wasseroberfläche und
geben ihrer Hand eine Drehung. Dabei dreht sich die Nadel auf
der Wasseroberfläche; dann ziehen sie ihre Hände plötzlich und
rasch zurück, worauf die Nadel nach zwei Punkten, nämlich Nord
und Süd, zeigt.«

Die nächste Verbesserung bestand darin, daß man den
Magneten auf einer Nadel schweben ließ. Die Verbindung des
Magneten mit der Windrose, die man auf solche Weise beweglich
machte, erfolgte wahrscheinlich im 14. Jahrhundert. Seine Vollendung
erhielt der Kompaß, als ihn Cardanus (im 16. Jahrhundert)
mit der nach ihm benannten Aufhängung versah696.



Wie mit der Bussole verhält es sich wahrscheinlich auch mit
dem Schießpulver, das in China weit früher als in Europa bekannt
war. Die älteste Nachricht, welche die europäische Literatur über
das Pulver aufweist, enthält wohl das Manuskript des Marcus
Graecus697. Es gibt an, man solle Schwefel, Kolophonium oder
Kohle und Salpeter zusammenreiben und mit dieser Mischung lange
Röhren füllen. Zünde man die Mischung dann an, so flögen die
Röhren in die Luft oder sie würden mit donnerähnlichem Knall
zerplatzen.

Nach M. Graecus wurden 1 Teil Kolophonium, 1 Teil Schwefel,
6 Teile Salpeter gepulvert, mit Öl gebunden und dann in ein Rohr
gefüllt. Nach einer anderen dort mitgeteilten Vorschrift wurden
1 Teil Schwefel, 2 Teile Linden- oder Weidenkohle und 6 Teile
Salpeter gepulvert und zur Füllung einer Art Rakete benutzt, um
»fliegendes Feuer« herzustellen698. Derartige Raketen wurden auch
gegen feindliche Schiffe geschleudert, um sie in Brand zu stecken699.

Die Rechenkunst der Araber.

Zur Beschäftigung mit der Mathematik gelangten die Araber
dadurch, daß ihnen die Schriften der Griechen und der Inder
bekannt wurden. Ptolemäos und Euklid, Apollonios, Heron
und Diophant wurden in zahlreichen arabischen Übersetzungen
verbreitet700. Welche Rolle hierbei christlich-griechische Schulen
spielten, die unter dem Einfluß der Sekte der Nestorianer in Syrien
entstanden waren, haben wir schon erwähnt. Im 8. Jahrhundert
gelangte ein Auszug aus dem Werke des Inders Brahmagupta
nach Bagdad. Dieser Auszug wurde um 820 durch Mohammed
ibn Musa Alchwarizmi einer Umarbeitung unterzogen.



Ibn Musa (ben Musa), der bekannteste arabische Mathematiker,
lebte unter Al Mamûn. Er war nicht nur an der Herausgabe
indischer Werke, sondern auch an einer Neubearbeitung
der ptolemäischen Tafeln, sowie an der erwähnten arabischen
Gradmessung beteiligt701. Ferner schrieb Ibn Musa über die
Rechenkunst und die Algebra. Ein Übersetzer des Buches über
die Rechenkunst hat aus Alchwarizmi den Namen Algorithmus
gemacht, der noch jetzt für jedes zur Regel gewordene Rechnungsverfahren
benutzt wird.

Den Ziffern wird von Ibn Musa nach indischem Vorbild ein
Stellenwert beigelegt. Übersteigt beim Addieren die Summe der
Ziffern 9, so sollen die Zehner der folgenden Stelle zugerechnet
und an der ursprünglichen Stelle nur das geschrieben werden, was
unter 10 übrig ist. »Bleibt nichts übrig«, fährt Ibn Musa fort,
»so setze den Kreis (die Null), damit die Stelle nicht leer sei.
Der Kreis muß sie einnehmen, damit nicht durch das Leersein
die Zahl der Stellen vermindert und die zweite für die erste gehalten
wird«702.

Ibn Musas Werk über die »Algebra« ist das erste, das
diese Bezeichnung trägt. Das Wort Algebra bedeutet soviel wie
Ergänzung und bezieht sich auf die Auflösung der Gleichungen.
Das Verfahren der Ergänzung (Algebr) besteht darin, daß man,
um die negativen Glieder aus einer Gleichung zu entfernen, auf
beiden Seiten die gleichen, positiven Werte hinzufügt.

Das Buch war weniger für den wissenschaftlichen als für den
praktischen Gebrauch bestimmt. Dies geht auch aus folgenden
Worten hervor, mit denen Ibn Musa sein Buch einleitet: »Die
Liebe zu den Wissenschaften, durch die Gott den Al Mamûn,
den Beherrscher der Gläubigen, ausgezeichnet hat, und seine
Freundlichkeit gegen die Gelehrten haben mich ermuntert, ein
kurzes Werk über Rechnungen durch Ergänzung und Reduktion
zu schreiben. Hierbei beschränke ich mich auf das Leichteste
und das, was die Menschen am meisten bei Teilungen, Erbschaften,
Handelsgeschäften, Ausmessung von Ländereien usw. gebrauchen.«

Ibn Musa unterscheidet sechs Arten von Gleichungen, die
in heutiger Schreibweise folgendermaßen lauten würden:




bx = c

ax2 = c

x2 + bx = c

x2 = bx + c

x2 + c = bx

ax2 = bx


Für die Gleichung x2 + c = bx gibt er die Lösung:


x = b/2 ± √((b/2)2 - c).


Er erwähnt, daß die Aufgabe für den Fall, daß c > (b/2)2 unmöglich
sei. Auch die Regel de tri, und zwar nach indischen
Mustern, ist in dem Werke behandelt, das nicht nur für die
arabische, sondern auch für die Entwicklung der abendländischen
Mathematik von großer Wichtigkeit gewesen ist.

Die Ausbreitung der arabischen Wissenschaft.

Nach der Eroberung Spaniens errichteten die Araber das
Kalifat zu Cordova, das für den westlichen Teil ihres Reiches eine
ähnliche Bedeutung erhielt, wie sie Bagdad für den Osten besaß.
Handel und Gewerbe gelangten zu hoher Blüte. Prächtige Bauten
entstanden. Neue Pflanzen, vor allem die Dattelpalme, wurden
verbreitet. In Spanien war es, wo die Berührung der abendländischen
Christenheit mit der Wissenschaft des Islams vorzugsweise
stattfand. Von hier erfolgte die Wiederbelebung der gelehrten
Studien in den christlichen Ländern, die im 9. und 10. Jahrhundert
die griechischen Schriftsteller in arabischer Übersetzung und kommentiert
von arabischen Gelehrten, wie Avicenna und Averroes,
kennen lernten.

Avicenna (Ibn Sina lautet sein arabischer Name) lebte von
980–1037 in Persien. Als Philosoph schließt er sich an Alfarabi
an, welcher die platonische und die aristotelische Philosophie
zu übermitteln gesucht und der Astrologie diejenige Form
gegeben hat, die sie durch das ganze Mittelalter behielt703. Avicenna
befaßte sich besonders mit der Medizin. Was seine Zeit
auf diesen Gebieten an Kenntnissen besaß, vereinigte er in einem
großen Werk, dem Kanon704.

Die Bedeutung des Averroes (Ibn Roschd, 1120–1198)
besteht vor allem darin, daß er die Werke des Aristoteles dem
arabischen und christlichen Mittelalter zugänglich machte. Seine
Verehrung für diesen Philosophen war so groß, daß er behauptete,
die Welt sei erst durch die Geburt des Aristoteles vollständig
geworden. Trotzdem kann man Averroes eine gewisse Selbstständigkeit
bei seinem Philosophieren nicht absprechen705. Seine
ganze Naturauffassung trägt einen, man könnte fast sagen, modernen
Grundzug. Gott und die Materie sind danach ewig. Eine
Schöpfung aus dem Nichts, die beliebte Vorstellung orientalisch-christlicher
Mystik, ist undenkbar. Das Geistige ist dasjenige,
was die Materie bewegt und ihre Form bestimmt. Auch die
menschliche Seele ist nichts anderes als die formbestimmende
Kraft unseres Seins. Daß die Kirche solche Lehren als ketzerisch
verwarf, läßt sich wohl denken. Es ist sogar wahrscheinlich, daß
man die Naturanschauung des Averroes, weil sie mit den physikalischen
Lehren des Aristoteles verknüpft wurde, durch das
zeitweilige Verbot der physikalischen Schriften dieses Philosophen
zu bekämpfen suchte.

Für die hohe Blüte der Wissenschaft unter der westarabischen
Herrschaft spricht auch, daß in Cordova um das Jahr 900 eine
hohe Schule mit einer Bibliothek von mehreren hunderttausend
Bänden entstand. Ähnliches wurde in anderen, unter der maurischen
Herrschaft durch Handel und Wohlstand emporblühenden
Plätzen, wie Granada, Toledo und Salamanca, geschaffen. Aus
allen Teilen des übrigen Westeuropas zogen Wißbegierige an diese
Stätten, denen man daheim nichts an die Seite zu stellen hatte.
Nachdem die Araber in Süditalien Fuß gefaßt hatten, wußte der
hochsinnige Staufenkaiser Friedrich II. auch dort arabische Weisheit
wohl zu schätzen. Auf seine Anregung wurde der Almagest
nach einer arabischen Handschrift ins Lateinische übersetzt. Den
Naturwissenschaften wandte dieser Kaiser, gleichfalls auf arabischen
Quellen, jedoch auch auf eigenen Beobachtungen fußend, ein großes
Interesse zu. So entstand sein Werk über die Jagd mit Vögeln,
in dem er an manchen Stellen den zoologischen Betrachtungen
eine anatomische Begründung zu geben wußte706. Das Buch enthält
eine gute Beschreibung des Vogelskeletts, sowie eine Anatomie
der Eingeweide. Es handelt von den mechanischen Bedingungen
des Fliegens, den Wanderungen der Vögel usw. Die Anleitung
zur anatomischen Untersuchung des Vogels verdankte der Kaiser
wohl den Gelehrten der medizinischen Schule zu Salerno.

Friedrich II. soll auch als erster Herrscher die Zerlegung
menschlicher Leichen gestattet haben, weil er von der Überzeugung
durchdrungen war, daß nur dadurch eine Förderung der Heilkunde
zu erwarten sei.

Optik und Mechanik bei den Arabern.

Wie schon erwähnt, wurde neben der Mathematik und der
Astronomie besonders die auf geometrischer Grundlage beruhende
Optik von den Arabern gepflegt. Das auf diesem Gebiete teils
gesammelte, teils erworbene Wissen ist uns am vollständigsten in
dem Werke des im 11. Jahrhundert in Spanien lebenden Physikers
Alhazen (Ibn al Haitam) übermittelt worden707. Dieses Werk
stand in hohem Ansehen und verdient es, daß wir uns mit seinem
Inhalt etwas eingehender beschäftigen, um uns einen Begriff von
den damaligen Kenntnissen zu verschaffen. Zunächst handelt Alhazen
von dem Organ des Sehens. Zwar hatten sich schon die
Alexandriner mit dem Bau des Auges befaßt. Die Beschreibung,
die uns Alhazen liefert, ist jedoch die erste, die den Namen einer
anatomischen verdient. Die noch heute gebräuchlichen Bezeichnungen
für die Hauptteile des Auges, wie Humor vitreus (Glaskörper),
Cornea (Hornhaut), Retina (Netzhaut) usw. gehen auf Alhazens
Optik zurück.



Das Verhältnis von Linse und Netzhaut in seiner Bedeutung
für das Zustandekommen des Bildes zu erkennen, blieb allerdings
späteren Untersuchungen vorbehalten. Wie aus der beistehenden,
der Ausgabe Risners entnommenen Abbildung ersichtlich ist,
verlegte Alhazen die Linse in die Mitte des Auges. Dorthin
sollten alle, die vordere Wölbung des Auges senkrecht treffenden
Strahlen gelangen. Nur diese Strahlen vermitteln nach seiner Annahme
das deutliche Sehen und werden von der Linse empfunden708.
Die Gesamtheit dieser Strahlen bildet die Sehpyramide. Ihre
Spitze liegt also im Mittelpunkte des Auges, während ihre Grundfläche
die Oberfläche des gesehenen Gegenstandes ist.


[Abb. 53]
Abb. 53. Alhazens Darstellung des Auges.



Im 2. Buche werden die 22 Eigenschaften untersucht, welche
das Auge an den Körpern unterscheide, nämlich Licht, Farbe,
Entfernung, Gestalt, Größe, Zahl, Bewegung, Ruhe, Durchsichtigkeit
usw.

Das Licht braucht nach Alhazens Annahme zu seiner Fortpflanzung
Zeit. Auch den optischen Täuschungen widmet er eine
Betrachtung709.

In der Behandlung der Reflexion und der Brechung, denen
das Werk der Hauptsache nach gewidmet ist, zeigt sich ein Fortschritt
den Griechen gegenüber710. Nicht nur ebene, sondern
auch sphärische, zylindrische und konische Konkav- und Konvexspiegel
werden zur Erzeugung von Bildern herangezogen und Lage
und Größe der letzteren bestimmt. Für sämtliche untersuchten
Spiegel fand Alhazen das Reflexionsgesetz bestätigt. Er kennt
die Lage des Brennpunktes, den Euklid noch in den Krümmungsmittelpunkt
verlegt hatte. Auch mit der Tatsache, daß nicht alle
Strahlen in einem und demselben Punkte vereinigt werden, zeigt
sich Alhazen vertraut. Seine Messungen an der Brennkugel
führten zu dem Ergebnis, daß bei jeder glatten, durchsichtigen
Kugel aus Glas oder einer ähnlichen Masse die Strahlen in einer
Entfernung von der Kugel vereinigt werden, die etwa ein Viertel
des Durchmessers beträgt. Selbst die Eigenschaft des Rotationsparaboloids,
die vom Brennpunkte ausgehenden Strahlen parallel
zu reflektieren, wird erörtert. In Alhazens Optik711 wird ferner auf
die Erscheinung hingewiesen, daß ein aus durchsichtigem Material
verfertigtes Kugelsegment die Gegenstände größer erscheinen läßt.


[Abb. 54]
Abb. 54. Alhazen untersucht die
Brechung.



Hatte Ptolemäos gefunden, daß jedem Einfallswinkel ein
bestimmter Brechungswinkel entspricht, so fügte Alhazen die Erkenntnis
hinzu, daß der einfallende und der gebrochene Strahl mit
dem Einfallslot in einer Ebene liegen. Die ältere Annahme, daß
das Verhältnis zwischen dem Einfalls-
und dem Brechungswinkel ein konstantes
sei, erkennt Alhazen nur
für kleine Werte als richtig an.
Bei seinen Untersuchungen über die
Brechung des Lichtes bediente er
sich eines Apparates, der dem von
Ptolemäos (siehe S. 265) benutzten
entspricht. Er nahm eine kreisförmige
Scheibe aus Kupfer, die einen
Rand mit Gradeinteilung besaß (siehe
Abb. 54). In dem Rande befand sich
eine Öffnung c. Eine zweite Öffnung
(d) war in einer nahe der Mitte der Scheibe gelegenen Platte angebracht.
Dieser Apparat wurde bis zum Mittelpunkt in die Flüssigkeit
getaucht. Fiel dann ein Lichtstrahl durch die beiden Öffnungen
c und d, so traf er die Flüssigkeit im Mittelpunkt der
Scheibe, auf deren Rand der Einfallswinkel und der Brechungswinkel
abgelesen werden konnten.

Aus der Spiegelung und der Brechung erklärt Alhazen
einige wichtige astronomische Erscheinungen. So wird die Dämmerung
auf die Reflexion des Lichtes zurückgeführt. Die Tatsache,
daß die Dämmerung nur so lange dauert, bis die Sonne
sich 19° unter dem Horizont befindet, gibt Alhazen ein Mittel
an die Hand, die Höhe unserer Atmosphäre zu bestimmen712. Es
sei M, so führt er aus,
die äußerste Luftschicht,
welche den Strahl SM
noch zu reflektieren vermag,
und A der Ort des
Beobachters. Der Winkel
HMS, den der Sonnenstrahl
SM mit dem Horizont
bildet, beträgt dann
19°. Nach dem Reflexionsgesetz
ist nun ∡BMC
= ∡AMC. Da ferner
die Summe der drei
Winkel bei M = 180° ist, so ergibt sich für den Winkel AMC
der Wert (180° - 19°)/2 = 80° 30'. Da die Seite AC = r bekannt
ist, so ist das rechtwinklige Dreieck ACM bestimmt. Die gesuchte
Höhe ergibt sich, wenn man aus den gegebenen Stücken die Hypotenuse
MC berechnet (MC = r : sin 80° 30') und davon r abzieht.
MD = h ist also = (r : sin 80° 30') - r. Diese Größe beträgt nach
der Berechnung Alhazens 52000 Schritt (5–6 Meilen), während
wir dafür 10 Meilen annehmen713.


[Abb. 55]
Abb. 55. Alhazen bestimmt die Höhe der
Atmosphäre.



Gegen diese Berechnung läßt sich ein Einwand erheben, den
Alhazen selbst schon hätte machen können. Er wußte nämlich,
daß ein Lichtstrahl, der schräg in die Atmosphäre einfällt, keine
gerade Linie beschreibt, sondern, da er auf immer dichtere, das
Licht in wachsendem Maße brechende Schichten trifft, einen
krummen Weg nimmt. Diese, mit dem Namen der astronomischen
Refraktion bezeichnete Erscheinung war schon dem Ptolemäos
bekannt. Man führte sie im Altertum jedoch nicht auf die zunehmende
Dichte der Atmosphäre, sondern auf die in ihr enthaltenen
Dünste zurück. Das Funkeln der Sterne rührt nach Alhazen
von raschen Änderungen in der Atmosphäre her, während
die Erscheinung, daß Mond und Sonne in der Nähe des Horizontes
abgeplattet erscheinen, aus der astronomischen Refraktion
erklärt wird.

Außer der »Optik« gibt es auch eine kleinere Abhandlung
Alhazens, in der er von der Durchsichtigkeit und über die
Natur des Lichtes handelt. Sie beginnt mit folgenden Worten714:
»Die Behandlung des ‚Was‘ des Lichtes gehört zu den Naturwissenschaften.
Aber die Behandlung des ‚Wie‘, der Strahlung
des Lichtes, bedarf der mathematischen Wissenschaften wegen der
Linien, auf denen sich das Licht ausbreitet. Ebenso verhält es
sich mit den durchsichtigen Körpern, in die das Licht eindringt.
Die Behandlung des ‚Was‘ ihrer Durchsichtigkeit gehört
zu den Naturwissenschaften und die Behandlung des ‚Wie‘, der
Ausbreitung des Lichtes in ihnen, zu den mathematischen Wissenschaften.«
Von Interesse sind auch die in dieser Schrift entwickelten
Ansichten über den Grad der Durchsichtigkeit, für die
es nach Alhazen keine Grenzen gibt.

Durch Alhazen wurde man besonders auf die vergrößernde
Kraft gläserner Kugelsegmente aufmerksam715. Es ist sehr wohl
möglich, daß sein Hinweis auf die Herstellung von Brillen geführt
hat. Wenn sich Alhazen auch auf die antiken Optiker stützt,
so ragt er über Ptolemäos als den letzten und bedeutendsten,
den wir erwähnt haben, doch hinaus. Während die frühere Geschichtsschreibung
Alhazen nur gering einschätzte716, ist sein Verdienst
und die Selbständigkeit, die er in vielen Teilen seiner
Schriften zeigt, durch die neuere Forschung gewürdigt worden717.

Neben der Optik wurde auch die Mechanik von den Arabern
gepflegt. So begegnen uns bei ihnen genauere Bestimmungen der
spezifischen Gewichte. Eine aus dem 12. Jahrhundert herrührende
Tabelle718 enthält folgende Werte:





	Gold
	19,05
	(statt
	19,26
	nach
	neuerer
	Bestimmung
	),



	Quecksilber
	13,56
	(  »
	13,59
	»
	»
	»
	),



	Kupfer
	8,66
	(  »
	8,85
	»
	»
	»
	),



	Blei
	11,32
	(  »
	11,35
	»
	»
	»
	),



	Seewasser
	1,041
	(  »
	1,027
	»
	»
	»
	),



	Blut
	1,033
	(  »
	1,045
	»
	»
	»
	).




Die Bestimmungen erfolgten vermittelst der Wage oder eines
Gefäßes, das die von einer gewogenen Menge des zu untersuchenden
Körpers verdrängte Menge Wassers zu finden gestattet. Für
Flüssigkeiten bediente man sich des Aräometers, das schon die
späteren Alexandriner zu diesem Zwecke benutzten719.

Die Wägungen waren schon recht genau. Bei einem Gesamtgewicht
von mehr als zwei Kilogramm wurden noch 0,06 g angezeigt720.

Diese Leistungen der Araber verdienen um so mehr Bewunderung,
wenn man bedenkt, daß zur selben Zeit das christliche Abendland
meist noch von scholastischen Zänkereien erfüllt war. So
befindet sich z. B. in dem Hauptwerk des Thomas von Aquino721
unter mehreren hundert Kapiteln nur ein einziges, das von den
»natürlichen Wirkungen der Dinge« handelt, während sich eine
ganze Anzahl mit der Nahrung, der Verdauung und dem Schlaf
der Engel beschäftigen. Derselbe Thomas von Aquino, den die
Scholastiker als ihren großen Meister verehrten, erklärte das
Streben nach Erkenntnis der Dinge für Sünde, soweit es nicht
auf die Erkenntnis Gottes abziele722.

Die Chemie im arabischen Zeitalter.

Große Verdienste haben sich die Araber auch um die Entwicklung
der Chemie erworben. Zwar wurde man schon lange
vor ihnen durch hüttenmännisches und gewerbliches Schaffen mit
einer Reihe stofflicher Veränderungen vertraut. Auch empfingen
zweifelsohne die Araber die erste Anregung zu ihrer Beschäftigung
mit der Chemie in Syrien, Mesopotamien und Ägypten, wo man
zahlreiche Erfahrungen gesammelt hatte. Bei den späteren Alexandrinern
und den Arabern finden wir indes die Beschäftigung
mit den stofflichen Veränderungen losgelöst von den alltäglichen
Nützlichkeitszwecken und in den Dienst eines Strebens gestellt,
das einen Ansporn verlieh, wie es kein rein wissenschaftliches
Interesse in höherem Grade vermocht hätte.

Zahlreiche, aus dem Orient stammende, chemische Kenntnisse
gelangten durch die Araber nach Spanien. Von hier aus wurden
sie dem christlichen Abendlande übermittelt, wo sie einen besonders
günstigen Boden fanden. Seit dem 13. Jahrhundert stand
infolgedessen die alchimistische Kunst in Frankreich, in Deutschland
und in England in Blüte. Eine nicht geringe Zahl von
Kenntnissen, die sich auf das Verhalten und die Verarbeitung der
Metalle beziehen, war zweifelsohne im Abendlande selbst aus dem
Altertum ins Mittelalter hinüber gerettet worden. Man darf daher
die Rolle, welche die Araber gespielt haben, auch nicht zu hoch
einschätzen. So existiert noch heute ein Manuskript aus der Zeit
Karls des Großen723, das den Titel »Compositiones ad tingenda«
führt und Vorschriften über das Färben von Mosaiken und Häuten,
über das Vergolden, das Löten usw. enthält. Unter den Manuskripten
des 10. Jahrhunderts ist man ferner mit einem größeren Werke
über Färberei (Mappae clavicula) bekannt geworden, das nach
Berthelot keine Spur von arabischer Beeinflussung zeigt. Die
Vorschriften, welche diese abendländischen Schriften des Mittelalters
enthalten, sind vielmehr oft wörtlich den griechischen Alchemisten
entnommen. Die Mappae clavicula enthält nämlich Vorschriften,
die mit solchen der kürzlich bekannt gewordenen antiken
chemischen Urkunden (des Leydener und des Stockholmer Papyrus,
s. S. 279) wörtlich übereinstimmen. Die frühere Meinung, daß man
es in der Alchemie ausschließlich mit einer Schöpfung der Araber
zu tun habe, hat sich somit als unhaltbar erwiesen. Trotzdem ist
das Verdienst der Araber auf dem Gebiete der Alchemie nicht
gering einzuschätzen. Sie haben diese Wissenschaft, wie sie ihnen
aus dem Altertum überkommen war, nicht nur erhalten und verbreitet,
sie haben sie auch fortgeführt und wesentlich bereichert.

Bereits im 8. und 9. Jahrhundert erlangte die arabische Literatur
über Alchemie einen bedeutenden Umfang. Etwas später
haben die schon erwähnten arabischen Gelehrten (s. S. 312) Alfarabi
und Avicenna neben vielem anderen auch über Alchemie
geschrieben. Avicenna, den spätere Alchemisten als einen ihrer
Gewährsmänner ausgaben, erklärte, Gold und Silber entständen
unter dem Einfluß des Mondes und der Sonne aus den Dünsten
der Erde mit allen ihren besonderen Eigenschaften, die kein Mensch
künstlich nachzuahmen vermöge. Auch den astrologischen Lehren
gegenüber hat sich Avicenna skeptisch verhalten724.

Über die chemischen Einzelkenntnisse der Araber erfahren
wir manches aus dem um 975 von Abu Mansur verfaßten »Buch
der pharmakologischen Grundsätze«725. Abu Mansur erwähnt z. B.
die Anwendung des Gipsverbandes bei Knochenbrüchen, ein Verfahren,
das die neuere Medizin erst im 19. Jahrhundert wieder
aufnahm. Trinkbares Wasser, heißt es an einer anderen Stelle
des Buches, läßt sich durch Destillation von Meerwasser in ähnlicher
Weise bereiten, wie man Rosenwasser destilliert.

Hatte man die Schwefelverbindungen des Arsens (Realgar und
Auripigment) schon im Altertum unterschieden, so bringt uns das
Buch Abu Mansurs eine der ersten Nachrichten über den weißen
Arsenik. Die Arsenikverbindungen werden als flüchtig und giftig,
aber als heilkräftig bezeichnet. Das Gleiche wird beim Quecksilber
hervorgehoben, das in Form von Salbe gegen Ungeziefer empfohlen
wird. Die mineralischen Säuren finden dagegen bei Abu Mansur
noch keine Erwähnung. Es ist daher wohl anzunehmen, daß sie zu
seiner Zeit noch nicht dargestellt waren. Die Salpetersäure und das
Königswasser begegnen uns in der Literatur des Mittelalters zuerst
im 13. Jahrhundert726. Diese chemischen Agentien können auch
nicht viel früher bekannt geworden sein, weil der Salpeter dem
Altertum unbekannt war und erst um 1200 durch die Araber als
»Salz von China« nach Europa gelangte. In China selbst ist dieses
Salz zu explosiven Mischungen wahrscheinlich nicht schon vor Beginn
unserer Zeitrechnung, sondern erst viel später angewendet
worden727.

Durch die Araber wurde auch der Anbau des Zuckerrohrs
von Indien nach den westlichen Kulturländern verbreitet. Das
Zuckerrohr hatte man durch den Zug Alexanders des Großen
kennen gelernt. Die Bereitung des festen Zuckers wurde erst
mehrere hundert Jahre n. Chr. erfunden728. Seit etwa 750 n. Chr.
wurde das Zuckerrohr in Ägypten angebaut. Bald nach der Entdeckung
Amerikas wurde es nach St. Domingo verpflanzt. So
sehen wir, wie die Ausbreitung einer Pflanze, die uns eine der
wichtigsten organischen Verbindungen liefert, aufs engste mit dem
Gange der geschichtlichen Ereignisse verknüpft ist.

Technisch und wissenschaftlich von großer Wichtigkeit, aber
auch von unheilvollen Folgen war die früher den arabischen Chemikern
und Ärzten zugeschriebene Entdeckung, daß sich durch
Destillation aus dem Wein der berauschende Stoff dieses Getränkes
absondern läßt. Später nannte man ihn Al-kohol und nahm
ihn zum größten Unsegen für die Menschheit unter die Arzneimittel
auf729. Insbesondere wurde der Alkohol als Vorbeugungsmittel
gegen die großen Seuchen (Pest, schwarzer Tod) betrachtet,
die im Mittelalter Europa heimsuchten.

Als der bedeutendste arabische Schriftsteller des alchemistischen
Zeitalters hat lange Zeit Geber gegolten, der während der
ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts gelebt haben soll. Er wurde als
der Verfasser einer Anzahl Schriften genannt, die in lateinischer
Übersetzung auf uns gekommen seien730. Diese Schriften, insbesondere
das »Summa perfectionis magisterii« betitelte Hauptwerk,
sind in der Form, in der sie sich erhalten haben, im christlichen
Europa etwa seit dem 13. Jahrhundert bekannt. Nach den Untersuchungen731
Berthelots und Steinschneiders sind Gebers
Person und seine Bedeutung in geschichtlicher Hinsicht sehr in
Dunkel gehüllt. Diejenigen arabischen Originalschriften, als deren
Verfasser er allenfalls angesehen werden kann, enthalten nämlich
wenig von dem Inhalt der später unter seinem Namen gehenden
lateinischen Übersetzungen. Eine Probe aus einer dieser Schriften
hat Berthelot mitgeteilt732. Danach handelt es sich meist
um marktschreierische Anpreisungen und unklare Darstellungen.
Geber empfiehlt in seinen Schriften, seine Mitteilungen geheim
zu halten. Er beruft sich oft auf seinen religiösen Standpunkt
als Muselmann, um dem etwaigen Verdacht, daß er übertreibe
oder schwindele, zu begegnen. Die Metalle vergleicht Geber mit
lebenden Wesen, wie es schon die alexandrinischen Alchemisten
taten. Auch begegnet uns bei ihm die Lehre, daß jedes Ding
neben seinen äußeren, erkennbaren noch geheime (okkulte) Eigenschaften
habe. So sagt er »Das Blei ist im Äußeren kalt und
trocken und im Innern warm und feucht, während das Gold
warm und feucht ist im Äußern, dagegen kalt und trocken im
Innern«. Dem entspricht die Anschauung, die uns bei Rhases
begegnet, nach der das Kupfer in seinen verborgenen Eigenschaften
Silber sei. Wem es gelänge, die rote Farbe aus dem
Kupfer auszuscheiden, der führe es in das Silber, das es seiner
verborgenen Natur nach sei, zurück. Eine kurze Darstellung des
Inhalts der Pseudo-Geberschen Schriften733 wird am besten über
das Ziel und den Umfang der chemischen Kenntnisse des späteren
Mittelalters belehren, wenn sich auch, in Anbetracht der großen
Unvollständigkeit, in der die Literatur des Mittelalters durchforscht
ist, nicht sicher feststellen läßt, wieviel die Verfasser jener
Schriften selbständig gefunden und was sie früheren Schriftstellern
entlehnt haben.

Die wichtigste Tatsache, die uns in den Pseudo-Geberschen
Werken begegnet, ist die, daß man mit der Salpetersäure, der
Schwefelsäure und dem Königswasser bekannt ist, während sich
das Altertum nur im Besitz der Essigsäure befand. Die erstgenannten
Säuren erhielt man durch Erhitzen von Salzen und Salzgemischen,
eine Darstellungsart, die für die Schwefelsäure bis zur
Erfindung des englischen Verfahrens die einzige blieb. Salpetersäure
erhielt man durch Erhitzen eines Gemenges von Salpeter
und Vitriol. Ein Zusatz von Salmiak zur Salpetersäure lieferte
das Königswasser, dessen Eigenschaft, das Gold, den König der
Metalle, aufzulösen, den Alchemisten nicht entging. Die Herstellung
einer solchen Lösung hatte man lange angestrebt, weil
man sich von ihr die Heilung aller Krankheiten versprach.

Auf Grund der Kenntnis der Mineralsäuren konnte sich nun
eine Chemie entwickeln, die auf nassem Wege verfuhr, während
man bis dahin vorzugsweise eine Chemie der Schmelzprozesse betrieben
hatte. So gelangte man durch Auflösen von Silber und
anderen Metallen in Salpetersäure zum Höllenstein und vielen
Salzen, welche den Alten, wie z. B. die Salze des Quecksilbers,
nicht bekannt waren. Es bedarf kaum der Erwähnung, daß die
erhaltenen Verbindungen zunächst sehr unrein waren. Doch kannte
man auch schon die wichtigsten Verrichtungen, die auf eine Reindarstellung
der gewonnenen Präparate abzielten. Es waren dies
außer der Destillation, die man schon bei den Alexandrinern erwähnt
findet, vor allem das Umkristallisieren, die Sublimation
und das Filtrieren. Auch Wasserbäder und Öfen zu chemischem
Gebrauch finden sich in den Pseudo-Geberschen Werken beschrieben734.

Mit dem chemischen Verhalten der Metalle waren die Verfasser
jener Werke weit besser als das Altertum bekannt; sie
stellten z. B. aus den Metallen eine Reihe von Sauerstoffverbindungen
her. So finden wir bei ihnen die erste Nachricht über
die Gewinnung des Quecksilberoxyds735, einer Substanz, die in der
späteren Entwicklung der Chemie die größte Rolle gespielt hat.
Nicht nur mit Sauerstoff, sondern auch mit Schwefel wußte man
die Metalle zu verbinden. Die entstandenen Sulfide fand man
schwerer als das zur Verwendung kommende Metall, während man
unrichtigerweise annahm, daß mit der Oxydation eine Verminderung
des Stoffes verbunden sei.

Auch in der Kenntnis der Verbindungen der Leichtmetalle
war man in dieser Periode einen Schritt weiter gekommen. Pottasche
wurde durch Verbrennen von Weinstein, Soda nach dem
bis zur Einführung des Leblancprozesses üblichen Verfahren (Einäschern
von Seepflanzen) dargestellt. Durch einen Zusatz von Kalk
machte man die Lösungen dieser beiden Salze ätzend und erhielt
so Kalilauge und Natronlauge736. Letztere dienten zur Auflösung
von Schwefel, der aus der alkalischen Lösung durch Säuren in
feinster Verteilung als Schwefelmilch wieder ausgefällt wurde737.

Die chemischen Einzelkenntnisse suchte man auch unter den
Gesichtspunkt einer Theorie (sie ist durch E. v. Lippmann in seiner
»Alchemie« als alexandrinisch nachgewiesen) zu bringen, die bei dem
damals noch herrschenden Mangel an Einsicht in den chemischen
Prozeß die Wahrheit allerdings noch gänzlich verfehlte. Die Metalle
hielt man für Gemenge von Quecksilber und Schwefel738. Der
Schwefel (Sulphur) war in den Metallen, wie in den brennbaren
Substanzen überhaupt, der Träger der Brennbarkeit. Er sollte den
Metallen auch die Farbe verleihen. Mercurius (Quecksilber) dagegen
galt als derjenige Grundbestandteil, der die Schmelzbarkeit, den
Glanz und die Dehnbarkeit bedingte. Unter dem Sulphur und
dem Mercurius der Alchemisten muß man sich indessen nicht den
gemeinen Schwefel und das gewöhnliche Quecksilber vorstellen.
Diese Elemente bestanden nur vorwiegend aus Sulphur, beziehungsweise
Mercurius, waren aber nicht damit identisch. Der gemeine
Schwefel und der Sulphur der Alchemisten verhielten sich
vielmehr zueinander etwa wie die Steinkohle und das Element
Kohlenstoff. In den edlen Metallen sollte Mercurius überwiegen.
Durch Abänderung des Verhältnisses dieser vermeintlichen Bestandteile
konnten die Metalle ineinander übergeführt werden. So
nahm das Kupfer eine Stelle zwischen Gold und Silber ein. Es
mußte sich daher leicht in das eine oder in das andere umwandeln
lassen. Durch Erhitzen mit Galmei739 wurde es dem Golde, durch
Zusammenschmelzen mit Arsenik dem Silber angenähert. Die auf
solche Weise herbeigeführte Änderung der roten Farbe in Gelb
und Weiß hielt man für den Beginn des Überganges in ein anderes
Metall740. Zinn war reiner und enthielt mehr Mercurius als Blei.
Daß letzteres sich durch Zusatz von Quecksilber in Zinn umwandeln
lasse, galt als Tatsache. Bei allem weiteren Herumprobieren
verfolgte man das Ziel, zunächst einen Stoff herzustellen,
mit dem die Metallverwandlung völlig gelingen sollte. Diesen
hypothetischen Stoff nannte man den Stein der Weisen. Die
späteren Alchemisten des christlichen Abendlandes legten ihm die
wunderbarsten Wirkungen bei. Da sie, wie auch die späteren
arabischen Alchemisten im wesentlichen den gleichen, soeben entwickelten
Ansichten huldigten und da zunächst auch keine bedeutende
Vermehrung der Einzelkenntnisse stattfand, so kann von einem
nennenswerten Fortschritt der Chemie im weiteren Verlaufe dieser
Periode kaum die Rede sein. Vielmehr fand zwischen den beiden
Pseudowissenschaften, der Alchemie und der Astrologie, eine immer
größere Verschmelzung unter gleichzeitiger Durchtränkung mit
mystischen Elementen statt.

Die Frage, woher das in den Pseudo-Geberschen Schriften
enthaltene Wissen stammt, das uns in ihnen gegen das Ende des
13. Jahrhunderts »in völliger Vollendung und demnach als das
Ergebnis einer längeren Entwicklung« entgegentritt, gehört auch
heute noch zu den dunkelsten in der Geschichte der Chemie741.

Die Pflege der Naturbeschreibung und der Heilkunde.

Wir wenden uns jetzt den Verdiensten zu, die sich die Araber
um die Erhaltung der alten naturgeschichtlichen Schriften erworben
haben. Von einem wesentlichen Fortschritt auf dem Gebiete der
Zoologie und der Botanik kann im Zeitalter dieses Volkes nicht
die Rede sein, zumal die Araber vor anatomischen Untersuchungen
geradezu einen Abscheu hegten. Auf dem Gebiete der menschlichen
Anatomie beschränkten sie sich daher ganz auf Aristoteles
und Galen, während sie sich bei der Beschäftigung mit
der Tier- und Pflanzenwelt, wie das spätere Altertum, vorzugsweise
von dem Bestreben leiten ließen, den Schatz der Heilmittel kennen
zu lernen und zu vermehren.

Von dem gleichen Standpunkt aus wandten die Araber den
Mineralien ihr Interesse zu. Ein Bild von den mineralogischen
Kenntnissen und Anschauungen der Araber erhält man aus der
im 13. Jahrhundert entstandenen Kosmographie des Ibn Mahmud
al Qazwini742. Danach entstehen die durchsichtigen Mineralien
aus Flüssigkeiten, die übrigen aus der Mischung des Wassers mit
der Erde. Das Wasser soll ebenso zu Stein werden, wie sich
Wasser aus der Luft verdichtet. »Wenn es möglich ist«, sagt
Al Qazwini, »daß das Wasser Luftform annimmt, so muß es
auch möglich sein, daß es die Form des Wassers ablegt und diejenige
der Erde annimmt.« Die Besprechung im einzelnen wird
mit der Bemerkung eingeleitet, daß nicht alle, sondern nur die
wunderbarsten Eigenschaften der Mineralien beschrieben werden
sollen. Unter diesen Eigenschaften sind vor allem Heil- und
Zauberwirkungen verstanden. So heißt es vom Bleiglanz: »Aristoteles
sagt: Dies ist ein bekannter Stein, der in vielen Gruben
gewonnen wird. Es ist ein bleihaltiges Mineral; als Augenpulver
ist es gut für die Augen, es verschönt sie und beseitigt das
Fließen der Tränen.« Die Eigenschaften des Bergkristalls werden
mit folgenden Worten beschrieben: »Der Bergkristall ist eine Art
Glas, nur daß er härter ist. Die Könige benutzen Gefäße aus
Bergkristall auf Grund der Überzeugung, daß das Trinken daraus
gesund sei.«

Die Darstellung des roten Quecksilberoxyds durch längeres
Erhitzen des Quecksilbers war bekannt. Die entstehende rote
Masse wurde indessen für künstlichen Zinnober gehalten. Der
natürliche Zinnober entstehe dagegen durch die Vereinigung von
Quecksilber und Schwefel im Innern der Erde. Unter den Eigenschaften
des Alauns wird erwähnt, daß er Blutungen zum Stillstand
bringe. Weiter heißt es: »Wenn die Färber ein Kleid
färben wollen, tauchen sie es zuvor in Alaun. Die Farbe geht
dann nie wieder weg.« Besondere Zauberkräfte wurden dem Amethyst
beigelegt: »Das ist ein Stein, der das Feuer auslöscht,
wenn er darin liegt. Legt man ihn unter die Zunge und trinkt
ein berauschendes Getränk darüber weg, so steigen die Dünste
nicht zu Kopf, und man wird nicht betrunken.« Interessant ist,
daß das Bohren mit Diamanten schon Erwähnung findet. Die
Werkleute befestigen nach Al Qazwini Stücke des Diamanten
an den Rand des Bohrers und bohren damit die harten Steine.
Mit einem auf geeignete Weise gefaßten Diamanten dringt ferner
der Arzt in die Harnröhre ein, um steinige Konkretionen zu zerbröckeln.
Vom Magneten wird berichtet: »Im indischen Ozean
befindet sich eine Insel aus diesem Mineral. Wenn die Schiffe in
die Nähe gelangen und etwas an ihnen aus Eisen ist, so fliegt es
wie ein Vogel fort und heftet sich an den Magneten.« Die Kosmographie
Al Qazwinis gestattet auch einen Einblick in die zoologischen
Kenntnisse und Anschauungen der Araber. Auch auf
diesem Gebiete sind die letzteren im wesentlichen nur die Vermittler
zwischen dem Altertum und der neueren Zeit gewesen.
Selbständige Leistungen und neue Auffassungen lassen sich in
den auf uns gekommenen arabischen Schriften zoologischen Inhalts
kaum nachweisen, wenn es auch an einzelnen zutreffenden Bemerkungen
nicht fehlt. So sagt Al Qazwini an einer Stelle, jedes
Tier besitze die Glieder, die zu seinem Körper stimmen und solche
Gelenke, welche zu seinen Bewegungen passen. Auch sei die Haut
so beschaffen, wie es der Schutz der Tiere erfordere.

Die Einzelkenntnis der Tierformen erhielt durch die Araber
eine bedeutende Erweiterung, da sich ihre Forschungsreisen nach
China, Südasien, Ostafrika, ja selbst bis Sumatra und Java erstreckten.
Wie in den zur Zeit des Mittelalters im Abendlande
entstandenen zoologischen Schriften743, so nahmen auch in den
Kosmographien der Araber die Tierfabeln einen großen Raum ein.
Die Erzählung von dem Walfisch, der für eine Insel gehalten wird,
an welcher die Schiffe landen, begegnet uns mit der Abänderung,
daß die Rolle dieses Tieres bei den Arabern eine riesige Seeschildkröte
einnimmt.

Neben den arabischen Bearbeitungen der Naturgeschichte der
Tiere sind die Übersetzungen der Werke des Aristoteles und
des Galen zu nennen. Ibn Sina (Avicenna), der zu Beginn des
11. Jahrhunderts lebte, soll sämtliche Schriften des Aristoteles
in 20 Bänden erläutert haben. Ein Kommentar zu den von
Aristoteles verfaßten Büchern über die Tiere hat sich in lateinischer
Übersetzung erhalten744. Auch Ibn Roschd (Averroes),
der gleich Avicenna für die Philosophie des Mittelalters von
hervorragender Bedeutung war, schrieb Kommentare zu den naturgeschichtlichen
Schriften des Aristoteles.

Rein botanische Werke entstanden bei den Arabern ebensowenig
wie bei den auf Theophrast folgenden griechischen Schriftstellern.
Die Pflanzenkunde verfolgte auch bei ihnen fast ausschließlich
praktische Zwecke, indem sie als Heilmittelkunde, Ackerbau
oder Gartenbaulehre auftrat. Gleichzeitig schleppte sie dabei
einen immer mehr anschwellenden, auf Nomenklatur und Synonymik
hinauslaufenden Wust philologischer Gelehrsamkeit mit sich.
Von den Schriften griechischen Ursprungs wurde besonders Dioskurides
ins Arabische übersetzt und kommentiert. Zu allgemeineren
Betrachtungen über die Pflanze hat sich wohl nur Avicenna
erhoben. Letzterer unterschied drei Stufen der Beseelung:
die Pflanzen-, die Tier- und die Menschenseele. Der Pflanzenseele
schrieb er eine ernährende, eine auf das Wachstum gerichtete
und eine erzeugende Kraft zu.

Unter den auf Landwirtschaft bezüglichen arabischen Schriften
ist das Werk von Ibn Alawwâm zu nennen, von dem noch
mehrere vollständige Handschriften vorhanden sind. Es entstand
im 12. Jahrhundert in Spanien und handelt vom Boden, von der
Düngung und der Bewässerung, ferner von der Baumzucht, vom
Getreide- und vom Gartenbau745. Am genauesten wird über die
Baumzucht berichtet. Zahlreiche Arten der Veredelung werden
beschrieben und zum Teil durch Abbildungen erläutert. Ein besonderer
Abschnitt handelt von dem Alter der Bäume. Viele, die
Pflanzen und ihre Verbreitung betreffenden Mitteilungen finden
sich auch in der umfangreichen geographischen Literatur der
Araber zerstreut.

Im 14. Jahrhundert ragt das Reisewerk Ibn Batutas, das
demjenigen Marco Polos an die Seite gestellt werden kann,
hervor746. Sein Verfasser bereiste nicht nur die Mittelmeerländer,
sondern gelangte auch nach Indien und China. Es wird manche
Pflanze der bereisten Länder beschrieben und ihre Verwendung
gewürdigt. Doch hat Ibn Batuta seine Kenntnisse mehr auf
den Marktplätzen als in der freien Natur gesammelt, so daß der
botanische Inhalt des Werkes dem geographischen gegenüber an
Bedeutung zurücktritt.

Endlich ist noch zu erwähnen, daß im Anschluß an die Chemie
und die Botanik auch die Heilkunde bei den Arabern eifrig gefördert
wurde. Sie knüpften dabei an die ihnen von den Griechen
(Galen) und von den Indern übermittelten Kenntnisse an. Was
sie neu schufen, war insbesondere die Pharmazie, die im 8. Jahrhundert,
in enger Verbindung mit der Chemie, in den arabischen
Ländern zuerst als selbständige Wissenschaft aufkam747. Auch auf
den Gebieten der Krankenpflege, des Hospitalwesens und der Heilmittellehre
ist manches auf die Araber zurückzuführen. Da ihnen
ihre Satzungen die Zergliederung von Leichen verboten, blieben
sie hinsichtlich der Anatomie auf Galen angewiesen. Daß die
Chirurgie bei ihnen dennoch Fortschritte machte, ist auf indische
Einflüsse zurückzuführen. Die Bearbeitung, welche Galens Schriften
durch Ibn Sina (Avicenna) erfuhr, erschien um das Jahr 1000
unter dem Namen des »Kanon« und blieb für das Mittelalter maßgebend,
bis Paracelsus die Werke Avicennas den Flammen
übergab. Auch auf dem Gebiete der Augenheilkunde haben sich
die Araber Verdienste erworben. Zwar fußten sie auf der von
den Griechen geschaffenen Grundlage. Doch versahen sie diesen
Teil der Medizin »mit eigenen Zutaten« und gestalteten ihn »nach
eigenem Plan«748.

Nachdem die arabische Kultur ihren anregenden Einfluß auf
das christliche Abendland ausgeübt hatte, ging sie einem raschen
Verfall entgegen. Das mächtige Kalifat von Bagdad löste sich in
eine Anzahl kleinerer Reiche auf. Durch den im 13. Jahrhundert
daherbrausenden mongolischen Völkerstrom wurden aber auch sie
vernichtet. »Bis heute hat sich der Orient von den Schlägen
jener grausigen Zeit noch nicht wieder erholen können749.« Ähnlich
erging es der maurischen Herrschaft in Spanien. Die kleinen
Reiche mohammedanischen Bekenntnisses, die sich dort gebildet
hatten, wurden durch die von Norden her vordringende christliche
Bevölkerung unterjocht. Dadurch wurde über die blühende Halbinsel
zunächst der Fluch der Verödung gebracht. Die fanatische
Zerstörungswut, welche die ersten Christen, wie auch die Araber
im Beginn ihrer Laufbahn an den Schätzen der Wissenschaft ausließen,
schien wieder aufgelebt zu sein. Als nach der Vereinigung
von Kastilien und Aragon Granada fiel, ging z. B. die dortige
große Bibliothek mit ihren Hunderttausenden von Bänden in
Flammen auf, ein unersetzlicher Verlust, da sie zahlreiche arabische
Ausgaben der alten Schriftsteller enthielt. Nach der durch
die Mongolen herbeigeführten Vernichtung der arabischen Kultur
in Vorderasien fand die arabische Wissenschaft zwar Zufluchtsstätten
in Syrien und in Ägypten. Die arabische Literatur bildete
aber seitdem kein Ganzes mehr, sondern sie fristete nur noch in
den einzelnen Ländern ein Sonderdasein750. Die Astronomie sank
zu einer Art Küsterdienst an den Moscheen herab. Die Naturwissenschaften
endeten in Zauberspuk und Spielereien. Schließlich
gerieten Syrien und Ägypten in die Hände der osmanischen Sultane.
Ein Glück war es noch immerhin, daß die Osmanen während
der Blüte ihrer Herrschaft im Gegensatz zu den sinnlos wütenden
Mongolen die Pflege der geistigen Güter nicht vernachlässigten.
Muhammed, der Eroberer Konstantinopels, hat sich sogar eingehender
mit wissenschaftlichen Dingen beschäftigt. Doch hatte
damals der Orient schon längst die Führung auf den Gebieten
des geistigen Lebens an den Occident, vor allem an Italien, abgetreten.

Indessen nicht nur die Befehdung durch andere Staaten brachte
die Entwicklung der arabischen Kultur zum Stillstand. Es fehlte
ihr vielmehr, gleich allen übrigen, dem Orient entsprungenen
älteren Kulturen, an innerer Kraft, um dauernd Neues aus sich
hervorzubringen. So kam es, daß mit dem Nachlassen des arabischen
Einflusses gegen das Ende des Mittelalters der Orient
aufhörte, in der allgemeinen Geistesentwicklung eine Rolle zu
spielen. Die Führung ging vielmehr um jenen Zeitpunkt auf das
Abendland mit seinen in Italien, Deutschland, England und Frankreich
nach der Völkerwanderung seßhaft gewordenen Bewohnern
germanischer Abstammung über.



9. Die Wissenschaften unter dem Einfluß
der christlich-germanischen Kultur.

Während die arabische Wissenschaft und Literatur vom 9. bis
zum 12. Jahrhundert einen fast ununterbrochenen Aufschwung
nahm, finden wir während dieses Zeitraums im Abendlande nur
unbedeutende Reste einer früheren Epoche und nur selten neue
verheißungsvolle Ansätze. Was dort an Kenntnissen und an Kunstübung
vorhanden war, kann in der Hauptsache nur als ein Überbleibsel
der römischen Kulturwelt gelten, dem die germanischen
Völker zunächst wenig hinzuzufügen wußten. Kennzeichnend für
diese gesamte Periode in der Entwicklung des westlichen Europas
ist das Übergewicht der religiösen Vorstellungen auf geistigem
Gebiete und dasjenige der Kirche im gesamten öffentlichen Leben
gegenüber allen anderen Regungen und Institutionen. Alle Wissenschaften
sollten zur Erhöhung der Ehre Gottes beitragen. In
Wahrheit dienten sie der Kirche und ihren Machthabern. Die
sieben freien Künste oder das Trivium und das Quadrivium umfaßten
die Summe des damaligen gelehrten Wissens unter jenem
einen und einzigen Gesichtspunkt. Grammatik trieb man, um die
Kirchensprache zu verstehen, Rhetorik, um sie anwenden zu können.
Die Arithmetik offenbarte in mystischer Deutung die Geheimnisse
der Zahlen. Die Hauptaufgabe der Astronomie bestand darin,
den kirchlichen Kalender festzustellen. Auch die unter den sieben
freien Künsten aufgeführte Musik verleugnete nicht ihren kirchlichen
Charakter. Was man im Mittelalter anfangs an astronomischen
Kenntnissen besaß, waren nur spärliche Reste der griechisch-römischen
Literatur über diesen Gegenstand. Zumal die germanischen
Völker hatten nichts Eigenes auf dem Gebiete der Astronomie
geschaffen. Erst durch die Berührung mit den Arabern trat hierin
eine Änderung ein.

Daß die Araber schon so frühzeitig wissenschaftliche astronomische
Kenntnisse besaßen, liegt daran, daß sie bald nach ihrem
Auftreten in der Geschichte mit dem wichtigsten astronomischen
Werk des Altertums, dem Almagest, bekannt geworden waren.
Dadurch wurden sie in die Lage gesetzt, die vorbildliche griechische
Wissenschaft fortzuführen und wesentlich zu bereichern.

Die nördlichen Länder Europas, die sich im frühen Mittelalter
der Kultur erschlossen, lernten die Astronomie dagegen durch
das wissenschaftlich ganz unbedeutende Werk des Martianus
Capella kennen, das man dem Unterrichte im Quadrivium zugrunde
legte. Es vermittelte einige Kenntnisse über die Sternbilder,
die Planeten, die Sphärenharmonie, die Jahreszeiten usw.,
gab aber nirgends eine Begründung, sondern überall nur Zusammenfassungen.
Außerdem wurde man mit einfachen astrologischen
Texten griechischen Ursprungs durch lateinische Vermittlung
bekannt. Das selbstgewonnene Wissen war so geringfügig, daß man
nicht einmal zu Begriffen wie den Äquinoktien und den Solstitien
gelangt war751. Neben Martianus Capella war Plinius in Geltung.
Auf diese beiden stützten sich besonders Isidor von Sevilla
und Rhabanus Maurus.

Erst nach und nach begann, von den Arabern angefacht, ein
wissenschaftlicher Geist sich in den nördlichen Ländern Europas
auszubreiten. Unter seinem Einfluß entstanden die Schriften des
gleich zu erwähnenden Gerbert, des späteren Papstes Sylvester II.
(940–1003). Auch ging man damals unter Benutzung der im Altertum
geschaffenen Armillen und Astrolabien zu eigenen messenden
Beobachtungen über. Auch mit der Sonnenuhr wurde der germanische
Kulturkreis erst durch die Alten bekannt. Zuerst geschah
dies in England und Irland im 7. Jahrhundert. In Deutschland
verfertigte Gerbert die erste Sonnenuhr für Otto III. Er
schrieb auch ein Buch über diesen Gegenstand. Erst seit dem
15. Jahrhundert wurden in Deutschland die zahlreichen Sonnenuhren
an Burgen und an Kirchen angebracht, die oft noch heute
erhalten sind. Sie bestanden aus einer vertikalen Scheibe mit
einem Gnomon, der mit ihr einen Winkel von 45° bildete.

Auch die Wagen, darunter die Schnellwagen, die in der
Merowingerzeit aufkamen und heute noch als Grabbeilagen gefunden
werden, lassen schon durch die Form erkennen, daß sie
nach römischem Vorbild geschaffen waren.

Während das wissenschaftliche Denken in den Ländern einer
neuen, auf den Trümmern der Antike sich entwickelnden germanischen
Kultur nur in engster Anlehnung an die vom Altertum
empfangenen spärlichen Dokumente erfolgte, verhielt es sich mit
den im Mittelalter emporblühenden Gewerben wesentlich anders.
Auf diesem Boden waren es nicht selten die Kelten, deren Erbe
die Germanen übernahmen und selbständig vermehrten. Dies galt
z. B. vom Bergbau, den die Kelten vor dem Eindringen der Germanen
in Mitteleuropa schon auf eine ziemlich hohe Stufe gebracht
hatten. In der Salzgewinnung trat kaum ein Rückgang ein. In der
frühesten Zeit gewann man Salz, indem man nach dem Zeugnis
römischer Schriftsteller brennendes Holz mit dem Wasser salzhaltiger
Quellen übergoß. Um den Besitz solcher Quellen führten
germanische Stämme nicht selten untereinander Kämpfe. Später
dampfte man die Soole in irdenen Töpfen ein; schließlich kam der
Pfännereibetrieb auf. Seit der Zeit der Merowinger wurde Salz
in zahlreichen größeren Betrieben gewonnen.

Bergbauliche Überreste, welche den Abbau der Erze bezeugen,
reichen bis in die vorgeschichtliche Zeit zurück. Nach
Tacitus erzeugte Deutschland indessen nur wenig Eisen und
weder Gold noch Silber. Urkundlich bezeugt wird der Abbau
von Eisenerzlagern erst seit dem 8. Jahrhundert, so der auf dem
Wetzlarer Gebiet im Jahre 780. Er reicht indessen viel weiter
zurück. Auch Gold wird man früh in den Flüssen der Alpen
durch Waschen gewonnen haben. Zunächst gab es nur Tagebau.
Tiefbau war erst mit der Einrichtung größerer Betriebe möglich,
und im 12. Jahrhundert war man mit der Herstellung von Schächten
und Stollen schon ziemlich vertraut.

Das Ausschmelzen der Metalle aus den Erzen setzte die Gewinnung
von Holzkohle voraus. Mit ihrer Hilfe wurden die Eisenerze
in Vertiefungen oder auf besonderen Herden niedergeschmolzen.
Man erhielt durch diesen, als Rennarbeit bezeichneten Prozeß, der
anfangs durch Gebläse mit Handbetrieb unterhalten wurde, sogenannte
Luppen von schmiedbarem Eisen. Indem man die Vertiefung,
um die Flamme zusammenzuhalten, mit einer ringförmigen
Mauer versah und diese nach und nach erhöhte, entstanden die
Hochöfen, die uns in ihrer Urgestalt etwa zu Beginn des 15. Jahrhunderts
begegnen. Ihr Erzeugnis war das kohlenstoffreiche Gußeisen,
das erst durch weitere hüttenmännische Prozesse in Schmiedeeisen
umgewandelt werden mußte.

Mit dem Abbau von Silber, Kupfer, Zinn und Blei wurde
man in Mitteleuropa erst verhältnismäßig spät bekannt. Der
Goslarer Bergbau auf Silber und Blei begann unter Otto dem
Ersten752. Zinn wurde in Böhmen etwa seit dem 13. Jahrhundert
abgebaut. Um diese Zeit besaß der Silberbergbau in Mitteleuropa
schon eine große Ausdehnung. Er wurde nicht nur am Harz,
sondern auch in der Gegend von Meißen, in Freiberg, im Jura
und in den Alpen betrieben.

Zwischen diesen Anfängen der metallurgischen Technik und
der Wissenschaft bestand zunächst nur eine sehr geringe Fühlung.
Erst seit dem 15. Jahrhundert, nachdem Agricola seine gelehrten
Werke über den Bergbau geschrieben hatte, begannen die Gelehrten
sich diesem für das Emporblühen der neueren Naturwissenschaft
so wichtigen Gebiete menschlicher Tätigkeit zuzuwenden.

Die Elemente der Bildung, welche die Römer nach Frankreich,
England und Deutschland gebracht hatten, waren durch die Ereignisse
der Völkerwanderung zum größten Teile vernichtet worden.
Als nach der Beendigung der Wanderungen in Deutschland und
im nördlichen Gallien das Reich der Franken entstand, und die
Ausbreitung des Christentums durch diese politische Schöpfung
sehr gefördert wurde, befanden sich die genannten Länder daher
wieder im Zustande tiefer Unkultur. Der Gefahr einer Zersplitterung
entging das neue Reich dadurch, daß es in die Hände
der Pippiniden gelangte. Diese setzten der Überschwemmung Westeuropas
durch die Araber einen Damm entgegen und begründeten
eine christlich-germanische Bildung in ihrem, sich immer gewaltiger
ausdehnenden Reiche. Durch die tatkräftige, persönliche Anteilnahme,
die Karl der Große trotz seiner zahlreichen Kriege für
die Wissenschaft bekundete, kam die geistige Entwicklung des
Abendlandes in etwas schnelleren Fluß. Insbesondere scheint sich
nach der Eroberung Italiens in dem Kaiser der Wunsch geregt
zu haben, seinem eigenen Lande literarische Hilfsmittel zuzuführen
und dadurch das Wissen zu fördern. Auch von Britannien her wurde
die gelehrte Bildung in Deutschland während jenes Zeitalters
günstig beeinflußt. Gregor der Große hatte um 600 nach diesem
entlegenen Lande eine Anzahl Benediktinermönche gesandt, und
diese hatten dort durch Urbarmachen des Bodens und Milderung
der Sitten große Aufgaben gelöst, daneben aber auch die Pflege der
Wissenschaften nicht verabsäumt. Nachdem diese Mönche sich auf
solche Weise im nördlichen Europa einen Stützpunkt geschaffen,
traten sie belehrend und bekehrend unter den germanischen
Stämmen Mitteleuropas auf. Der hervorragendste unter ihnen
war Winfried oder Bonifazius753. Seine Schüler gründeten die
Klosterschule zu Fulda. Ein anderer britischer Mönch, Alkuin,
unterwies den Kaiser in gelehrten Dingen. Und so kam es, daß
dieser, von dem günstigen Einfluß der Mönche auf die besiegten
Völker überzeugt, die Wirksamkeit dieser Männer nach Kräften
förderte. Gelehrte Ausländer wurden an den Hof gezogen und
eine Art Akademie gebildet, die indessen fast ausschließlich aus
Briten bestand. Die Schulen sollten nach der Absicht Karls
nicht ausschließlich der Erziehung der Geistlichen dienen, sondern
Bildung in weitere Kreise tragen.

Alkuin wurde berufen, eine Palastschule zu leiten. Sie umfaßte
Schüler sehr verschiedenen Alters und Standes, die der
Kaiser für leitende Stellungen ausersehen hatte. Auf Alkuin ist
wahrscheinlich auch die Anordnung zurückzuführen, daß die Geistlichen
ein bestimmtes Maß von wissenschaftlichen Kenntnissen
haben sollten.

Den Gedanken, allgemeine Volksschulen zu gründen, hat der
Kaiser indessen noch nicht gehegt. Die Klosterschulen zu Fulda,
zu St. Gallen und Corvey wurden zu wissenschaftlichen Pflanzstätten
ihrer Zeit und ihres Landes. Der gelehrte Leiter der
ersteren, Rhabanus Maurus, welcher den Ehrennamen primus
Germaniae praeceptor erhielt, hinterließ ein Sammelwerk754, das
unter anderem einen Abriß der Naturkunde bietet. Man erkennt,
daß dieses Wissen weit geringer war als dasjenige des Altertums.
Der Abriß des Rhabanus Maurus enthält nämlich nichts
Eigenes, sondern fußt auf den Schriften der Alten, deren Inhalt
in verdorbener Darstellung wiedergegeben wird.

Sein Werk verfaßte Rhabanus Maurus in der Absicht, wie
er sagt, nach Art der Alten über die Natur der Dinge und den
Ursprung ihrer Benennungen zu schreiben. Daraus wird die
vorwiegend grammatisch-philologische Behandlung erklärlich, die
nicht nur seinen Vorgängern anhaftete, sondern bis in die
neuere Zeit hinein überwog. Dadurch, daß Rhabanus Maurus
ferner alle Dinge in Beziehung zur biblischen Überlieferung
brachte, kam in sein Werk jener mystisch-allegorische Zug, der
fast alle Schriften des Mittelalters kennzeichnet. Die erste Hälfte
handelt von Gott, den Engeln, vom christlichen Leben und Gebräuchen.
Im zweiten Teile ist von der Astronomie, der Geographie,
der Medizin und anderen Wissenschaften die Rede. Ein
Buch handelt in neun Kapiteln vom Ackerbau, vom Getreide, von
den Hülsenfrüchten, vom Weinstock, von den Bäumen, von den
aromatischen Kräutern und vom Gemüse. Es sind im ganzen etwa
hundert Pflanzen, die nach ihrem Vorkommen und ihren Eigenschaften
betrachtet werden.

Ein Seitenstück zu diesem botanischen Buche bildet das »Capitulare
de villis et cortis imperialibus«, eine ausführliche Verordnung
über die Verwaltung der kaiserlichen Güter. Es finden sich darin
unter anderem auch die Pflanzen verzeichnet, die in den Gärten
des Kaisers gezogen werden sollten. Das Capitulare de villis ist
eine der wichtigsten Quellen für die agrarischen Verhältnisse der
Karolingischen Zeit.

Vorgeschrieben war z. B. der Bau von Krapp und Waid zum
Färben, sowie der Anbau der Kardendistel, die bei der Bereitung
des Tuches benutzt wurde. An Bäumen sollten die kaiserlichen
Domänen neben Apfel-, Birn- und Kirschbäumen auch Kastanien,
Pfirsiche, Mandel- und Maulbeerbäume, den Lorbeer und den
Nußbaum ziehen.

Als das Frankenreich zerfiel und Kriege ohne Ende zwischen
den neu entstandenen Reichen, sowie Fehden im Innern und zur
Abwehr von außen herandrängender Feinde herrschten, wurden
die geringen wissenschaftlichen Ansätze welche insbesondere die
Regierung des großen Kaisers gezeitigt hatte, zum größten Teile
wieder vernichtet. Vieles ist gänzlich verloren gegangen, anderes
besaß nicht mehr die Kraft zu weiterer Entfaltung, weil das geistige
Interesse durch den Wetteifer, der zwischen der Theologie
und der scholastischen Philosophie entbrannte, völlig in Anspruch
genommen wurde.

Erwähnenswert für die Zeit zwischen Karl dem Großen und
Albertus Magnus ist Hildegard, die Äbtissin des Klosters zu
Disibodenberg, die meist als Hildegard von Bingen bezeichnet
wird. Sie ist die Verfasserin von vier Büchern »Physica«. Ihr
Werk enthält nicht nur die ersten Anfänge vaterländischer Tier-
und Pflanzenkunde, sondern es bietet überraschenderweise eine,
nicht allein aus Dioskurides geschöpfte, sondern auch aus der
Überlieferung des Volkes hervorgegangene Heilmittellehre.

Die »Physica« wurden um 1150 geschrieben und enthalten viel
Selbstbeobachtetes. In der Hauptsache bieten sie eine Flora und
Fauna des Nahegebietes. Die Deutung der beschriebenen Arten,
für welche die zu jener Zeit beim Volke üblichen Namen gebraucht
werden, ist meist nicht leicht und häufig unsicher755. Hildegard
hat fast alle heutigen Obstarten, vor allem aber die im »Capitulare«
aufgezählten Pflanzen berücksichtigt und erweist sich weniger von
den Alten beeinflußt als zahlreiche Verfasser späterer botanischer
Bücher.

Auf das Zeitalter Karls des Großen folgte eine Periode,
in welcher das Abendland fast ausschließlich in der Bekämpfung
des Orients aufging. Dann erst setzte eine stetige Aufwärtsbewegung
ein. Zwar hatten die Kreuzzüge dem westlichen
Europa manche Wunde geschlagen; sie hatten aber auch den
Gesichtskreis in ähnlicher Weise erweitert, wie es zur Zeit des
Griechentums die Züge Alexanders bewirkt hatten. Waren ferner
in den vorhergehenden Jahrhunderten geistige Anregungen besonders
von den mohammedanischen Bewohnern Spaniens ausgegangen,
so kam man jetzt mit der während des Stillstandes der
germanischen Völker ihre Blütezeit erlebenden islamitischen Kultur
auch vom südlichen Italien her in Berührung. Dieser Einfluß erstreckte
sich nicht nur auf den Norden der Halbinsel, sondern er
wurde, zum Teil infolge der Romfahrten, auch auf den nördlich der
Alpen gelegenen Teil Europas ausgedehnt. Auch von Byzanz und
dem Orient selbst gelangten mannigfache Anregungen nach Mittel-
und Westeuropa.

Wir haben im vorhergehenden Abschnitt erfahren, daß die
Araber die von den Griechen und den Indern empfangenen Kenntnisse
nicht nur zu erhalten, sondern auch weiterzuentwickeln und
mit ihren eigenen Geistesschöpfungen zu einer gewaltigen Literatur
zu verschmelzen verstanden. Diese arabische Literatur war
während des späteren Mittelalters, wenn auch meist in lateinischer
Übersetzung, im Abendlande die herrschende. Da der Hauptgegenstand
der arabischen oder aus arabischen Quellen entstandenen
Schriften neben der Heilkunde die Astronomie und die
Mathematik war, so ist es begreiflich, daß sich zu Beginn der
Renaissance das Abendland zunächst diesen Wissenschaften zuwandte.

Die erste Bekanntschaft mit den von den Arabern gehüteten
Geistesschätzen machte das Abendland in dem seit 711 im mohammedanischen
Besitze befindlichen Spanien. Dorthin strömten
aus Frankreich, England und Mitteleuropa wissensdurstige Männer
in großer Zahl, um die erworbenen Kenntnisse später ihrer Heimat
zuzuführen. Unter diesen Männern seien Gerbert, der spätere
Papst Sylvester der Zweite und Gerhard von Cremona
genannt.

Durch Gerbert (940–1003) und seine Schüler lernte man
unsere heutigen, noch jetzt arabisch genannten Ziffern kennen756.

Gerhard von Cremona (1114–1187) lieferte die erste Übersetzung
des Almagest, jenes von Ptolemäos verfaßten Hauptwerks
der Astronomie, das dieser Wissenschaft im Altertum und
im Mittelalter ihre Bahnen vorgezeichnet hat757.

Auch die Elemente Euklids wurden aus dem Arabischen
übersetzt758. Das mathematische Werk Ibn Musas und die arabischen
Schriften, die sich auf Aristoteles bezogen, wurden
durch Johannes von Sevilla (um 1150) in lateinischer Übersetzung
den Abendländern zugänglich gemacht. Von der aristotelischen
Philosophie empfing man allerdings nur einen höchst verderbten
Abklatsch. Dies wird begreiflich, wenn man bedenkt,
daß das griechische Original zuerst ins Arabische, dann ins Castilianische
und endlich ins Lateinische übersetzt, und daß ferner
manche schwierige Stelle nicht verstanden und infolgedessen unrichtig
wiedergegeben wurde.

Nach Italien gelangten die mathematischen Kenntnisse der
Araber um das Jahr 1200 durch Leonardo von Pisa759. Die
Geschichte dieses Mannes und seines mathematischen Werkes zeigt
uns, wie eng die Entwicklung und die Ausbreitung der Wissenschaften
mit den jeweiligen Kulturzuständen verbunden sind. Leonardos
Vaterstadt Pisa war um 1200, infolge der im Zeitalter der
Kreuzzüge entstandenen Beziehungen zum Orient, die mächtigste
Handelsstadt Italiens geworden. Ihr Reichtum hatte mitgewirkt,
um die ersten, noch heute jeden Besucher entzückenden Schöpfungen
der neueren italienischen Kunst entstehen zu lassen. Der
Handel entsprang praktischen Bedürfnissen und verfolgte materielle
Ziele. Er suchte daher jeden geistigen Fortschritt, insbesondere
auf dem Gebiete der Mathematik, unmittelbar nutzbringend
zu machen. Zu diesem Zwecke studierte Leonardo,
der Sohn eines Pisaner Handelsherrn, auf seinen Geschäftsreisen,
die ihn nach Sizilien, Griechenland, Ägypten und Syrien führten,
die in jenen Ländern gebräuchlichen Rechnungsweisen. So entstand
um 1200 das mathematische Hauptwerk des Mittelalters,
Leonardos »Liber abaci«, mit dem die Geschichte der Mathematik
wohl einen neuen Zeitabschnitt beginnen läßt760.

In der Einleitung sagt Leonardo, die früheren Methoden
seien ihm, verglichen mit derjenigen der Inder, als ebensoviele
Irrtümer erschienen. Er habe daher das indische Verfahren seinem
Werke zugrunde gelegt, habe eigenes hinzugefügt, auch manches
aus der geometrischen Kunst des Euklid verwendet, damit das
Geschlecht der Lateiner hinfort nicht mehr unwissend in diesen
Dingen befunden werde761.

Die ersten Abschnitte handeln von den Grundoperationen mit
ganzen Zahlen und Brüchen. Zum ersten Male begegnet uns der
Bruchstrich, der auch als Zeichen für die Division gebraucht wird.
An die ägyptische Bruchrechnung erinnert die im Liber abaci
vorkommende Zerlegung von Brüchen in eine Summe von Stammbrüchen.
Die weiteren Abschnitte befassen sich mit Regel de tri,
Gesellschafts- und Mischungsrechnung, Potenzen und Wurzeln und
endlich mit den Aufgaben der »Algebra und Almukabala«, d. h.
der Lehre von den Gleichungen, die im engen Anschluß an Ibn
Musa behandelt werden. Im einzelnen enthält das Buch Leonardos
auch manches, was dem Verfasser angehört; vor allem
ist dieser Herr über den von ihm behandelten Stoff, den er in
eigener, sicherer Auffassung seinen Landsleuten übermittelt.

Gleichzeitig mit den mathematischen wurden auch naturwissenschaftliche
Kenntnisse von den Arabern dem Abendlande übermittelt.
Infolgedessen treten hier zu Beginn des 12. Jahrhunderts
Männer auf, die sich der Alchemie und der von den Arabern
besonders gepflegten Optik widmeten. Unter ihnen sind vor allem
Albertus Magnus und Roger Bacon zu nennen, mit denen
wir uns noch eingehend beschäftigen werden. Nach dem Vorbild
der Araber wurde ferner die Heilkunde im 12. Jahrhundert in
Salerno wieder zu einer Wissenschaft erhoben, während die Behandlung
der Krankheiten in den christlichen Ländern bis dahin
vorzugsweise eine Domäne des frommen Aberglaubens gewesen war.



Auf dem Gebiete der Optik verdient vor allem Vitello
(Witelo) Erwähnung. Er stammte aus Polen und schrieb in der
zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts ein Werk über Optik, in dem
er die Lehren Alhazens in Verbindung mit den von Euklid
und Ptolemäos herrührenden Sätzen vortrug. Vitellos Werk
wurde wiederholt gedruckt762. Es gehört zu den umfangreichsten,
die über Optik geschrieben sind, enthält aber wenig Eigenes.
Später hat Kepler seine optischen Untersuchungen an Vitello
angeknüpft und sie in einem »Zusätze zu Vitello« betitelten Werk
veröffentlicht763.

Vergegenwärtigen wir uns, daß um 1200 der große, von den
älteren Völkern geschaffene Schatz von Anregungen und Keimen,
die nur der Weiterentwicklung harrten, den romanischen und
den germanischen Völkern durch die Verbreitung der arabischen
Literatur zugänglich gemacht war, so läßt es sich begreifen, daß
dieser Zeitpunkt von der neueren historischen Forschung wohl
als ein Markstein in der Geschichte der Wissenschaften hingestellt
worden ist764.

Von nicht geringem Einfluß war auch die Erweiterung des
geographischen Gesichtskreises durch die Reisen765 des Venezianers
Marco Polo. Marco Polo gelangte bis nach Peking und im
Süden bis nach Sumatra. Er brachte viele Jahre (1275–1292)
im Dienste eines mongolischen Fürsten zu und richtete seine Aufmerksamkeit
auf alles, was ihm in den fremden Ländern begegnete.
Seine Mitteilungen erstrecken sich auf sämtliche drei Naturreiche.
Er erwähnt zahlreiche Edelsteine und Halbedelsteine. Durch ihn
wurde erst allgemein bekannt, daß sich die Steinkohle als Brennstoff
verwenden läßt. Auch auf das Petroleum, die Tusche, das
Porzellan lenkte er die Aufmerksamkeit. Aus dem Pflanzenreich
erwähnt Marco Polo zahlreiche Drogen, Arzneimittel, aromatische
Stoffe, Farbhölzer, den Indigo usw. Die Verarbeitung des Bambus,
der Baumwolle und der Seide werden geschildert. Zahlreich sind
auch die Mitteilungen über die Fauna des ganzen asiatischen Kontinents.
Die Angaben erstrecken sich auf das Zebu, den Yack,
verschiedene Pferderassen, Elefant, Rhinozeros, Moschustier, menschenähnliche
Affen, Tiger, Schlangen usw. Von den Angaben
über die Vogelwelt interessiert besonders die Erwähnung eines
Riesenvogels auf Madagaskar, dessen Flügel sechzehn Schritt gespannt
haben sollen766.

Von großer Bedeutung für die Entwicklung der Wissenschaften
in dieser wie in jeder anderen Periode war auch das Emporblühen
des Handels. Der Handel hob sich insbesondere durch die enge
Fühlung, in die Italien, Deutschland und Frankreich sowohl unter
sich wie mit dem Morgenlande traten. Mit dem Handel blühte
das Städtewesen empor. Der in den Städten sich mehrende Wohlstand
weckte die Teilnahme weiterer Kreise an geistigen Dingen.
Reiche Städte haben auch stets die Wissenschaften im wohlverstandenen
eigenen Interesse begünstigt. Gegen den Ausgang des
Mittelalters entwickelten sich solche Städte besonders in Italien,
wo in erster Linie Venedig, Pisa, Florenz und Genua zu nennen
sind. Sie besaßen staatliche Macht und führten, wenn auch unter
gegenseitiger Befehdung, durch das Streben, ihren Einfluß weithin
auszudehnen, zur regsten Entfaltung aller gewerblichen, kommerziellen
und künstlerischen Tätigkeit. In hoher Blüte stand z. B.
die Kunst Metalle zu gießen und Glas zu formen. Etwas später
entstanden im Norden städtische Gemeinwesen, die nicht nur
Handelsemporien, sondern gleichzeitig die Pflegestätten eines ganz
neuen Geistes waren. Die gewaltige Hansa und der rheinische
Städtebund sind hier vor allem zu nennen. »Es ist«, sagt Ranke,
»eine prächtige, lebensvolle Entwicklung, die sich damit anbahnt.
Die Städte bilden eine Weltmacht, an welche die bürgerliche Freiheit
und die großen Staatsbildungen anknüpfen«767. Als fernere
Umstände, die für die gesamte Entwicklung von Bedeutung
waren, sind das Schwinden der Sklaverei, der Übergang von der
Natural- zur Geldwirtschaft768 und endlich, vor allem für das Gebiet
der Geisteskultur, die Einführung der Papiererzeugung in
Europa zu nennen, alles Geschehnisse des 13. Jahrhunderts, in
dem somit eine ganze Reihe von Grundlagen für die gegen das
Ende des Mittelalters vor sich gehende Neugestaltung des staatlichen
und geistigen Lebens geschaffen wurde. Gleichzeitig begegnen
uns der erste große Dichter der Neuzeit in Dante und
die ersten vorurteilsfreieren Denker des christlichen Abendlandes
in Albertus Magnus und Roger Bacon, deren Leben und
Wirken uns in den nächsten Abschnitten am besten in die Denkweise
und die wissenschaftlichen Bemühungen dieses Zeitraumes
einführen werden. Auch die bildnerische Kunst erlebte im 13. und
14. Jahrhundert ihre Wiedergeburt. Zunächst geschah dies auf
dem Boden Italiens. Es braucht nur an die Schöpfungen Nicolo
Pisanos und Giottos erinnert zu werden769, deren Erzeugnisse
auf dem Gebiete der Bildhauerkunst und der Malerei noch heute
in ergreifender Weise Zeugnis von der Gewalt jener künstlerischen
Regungen des 13. und 14. Jahrhunderts ablegen, die auch in den
zahlreichen gotischen Domen jenes Zeitraums ihren unvergänglichen
Ausdruck fanden.

Die Wiederbelebung der alten Literatur.

Die Schwelle des 13. Jahrhunderts bedeutet nach Chamberlains
Ausdruck den Zeitpunkt, an dem »die Menschheit unter
der Führung der Germanen« ein neues geistiges Leben begann.
Aus diesem Grunde hält dieser Verherrlicher der Kulturmission
des Germanentums es für angezeigt, das Jahr 1200 als
die Grenzscheide zwischen dem Mittelalter und der neueren Zeit
zu betrachten. Jedenfalls erscheint es berechtigt, den Beginn der
Renaissance bis an die Schwelle des 13. Jahrhunderts zurückzuverlegen.

Auch auf dem Gebiete des Bildungswesens fand die neue Zeit
ihren Ausdruck. Hochschulen nach dem Muster der arabischen
gelehrten Schulen entstanden in Neapel, Salerno und Bologna,
darauf in Paris, Oxford und Cambridge. Im 14. Jahrhundert
folgte Deutschland mit der Gründung der Universitäten zu Prag,
Wien und Heidelberg. Zwar waren auch sie anfangs vorwiegend
Stätten scholastischen Gezänks. Die Gelehrten waren jedoch vom
klösterlichen Zwange befreit worden, ein Umstand, der für die
Folge von großer Bedeutung war. Um der Beengung zu entgehen,
welche die Kirche während des Mittelalters jeder wissenschaftlichen
Betätigung auferlegte, erfand man den Satz von der zwiefachen
Wahrheit. Man verstand darunter die Lehre, es könne etwas in
kirchlichen Dingen als wahr gelten, was in der Wissenschaft als
falsch bewiesen sei. Dieselbe Person durfte somit, je nachdem sie
sich auf den Standpunkt des Philosophen oder des Theologen stellte,
ein und dieselbe Ansicht für richtig halten und sie in demselben
Atemzuge verdammen770.

Man darf dieses auf den ersten Blick ganz unmoralisch erscheinende
Verhalten nicht allzusehr verurteilen. Gilt doch auch
heute noch für manchen der Satz, daß Glauben und Wissen als
unvereinbare Gebiete scharf zu trennen sind, während man sich
auf der anderen Seite bemüht, beide miteinander zu versöhnen.
Man muß daher den zuerst in Paris und in Padua aufkommenden
Satz von der zwiefachen Wahrheit als den ersten Versuch der
Forschung ansehen, sich aus den Banden der Kirche zu befreien.
Diese Lehre ist, sagt einer ihrer Beurteiler771, »ein Denkmal des
forschenden Geistes, sich ein freies, weites Gebiet zu verschaffen«.
Insbesondere gelangte der Geist der wiederauflebenden Wissenschaften
in zwei Männern zum Ausdruck, deren Lebensumstände
und Verdienste uns zunächst beschäftigen sollen. Es waren dies
Albertus Magnus in Deutschland und sein Zeitgenosse Roger
Bacon in England.

Beide Männer gehören dem 13. Jahrhundert an. Es war die
Zeit des großen Staufenkaisers Friedrichs des Zweiten und seines
vergeblichen Ringens mit dem Papsttum. In das 13. Jahrhundert
fallen einerseits die letzten Kreuzzüge und das Umsichgreifen der
von fanatischen Mönchen geübten Ketzergerichte, während auf der
anderen Seite Handel und Gewerbe, sowie die Schulen aufzublühen
begannen. Auch auf dem Gebiete des geistigen Werdens war
diese Zeit erfüllt von Gegensätzen. Bis gegen das 13. Jahrhundert
hatte im Mittelalter ausschließlich die Macht der Kirche und ihrer
Dogmen gegolten. Die philosophischen Schriften des Altertums,
insbesondere die Logik des Aristoteles, hatten Geltung, weil sie
spitzfindigen, theologischen Streitigkeiten zu dienen vermochten.
Was indessen die naturwissenschaftlichen Werke des Aristoteles
anbetraf, so war fast jede Erinnerung an sie verloren gegangen.
Auch die Auffassung von der Natur war zu einem Zerrbilde geworden.
Hatten die älteren Kirchenväter sie zum Teil noch als
einen Spiegel göttlicher Weisheit angesehen, so hatte später eine
geradezu verächtliche Vorstellung Platz gegriffen. Die Natur erschien
dem Menschen des eigentlichen Mittelalters im trüben
Widerschein einer Teufelslehre, geeignet, ihn mit Sinnenlust zu
umstricken und von seiner, im Überirdischen ruhenden Bestimmung
abzulenken.

Man kann sich vorstellen, welchen Eindruck auf ein so geartetes
Geschlecht das überraschend schnell erfolgende Bekanntwerden
der naturgeschichtlichen Schriften des Aristoteles zu
Beginn des 13. Jahrhunderts ausüben mußte. In lateinischer, teils
aus dem Arabischen, teils aus griechischen Originalen geschöpfter
Übersetzung, verbreiteten sie sich bald über das ganze Abendland.
Mit den griechischen Originalen war man im Verlauf der späteren
Kreuzzüge in Konstantinopel und an anderen Orten des Orients
bekannt geworden772. Wie ganz anders stellte sich in diesen, die
Gemüter wie eine neue Offenbarung ergreifenden Werken die Welt
dar. Sie war hier nicht die Inkarnation des Bösen und die Quelle
der Verdammnis, sondern »ein wunderbar harmonisches, ineinander
greifendes Geflecht vernünftiger Zwecke und Mittel«773, deren Erforschung
als die würdigste Aufgabe des denkenden Menschen hingestellt
wurde. Daß die Kirche der geschilderten Bewegung der
Geister gegenüber nicht gleichgültig blieb, läßt sich denken. So
verfügte sie z. B. im Jahre 1209 in Paris, daß bei Strafe der
Exkommunikation weder die naturwissenschaftlichen Schriften des
Aristoteles, noch die Kommentare dazu, sei es öffentlich, sei es
insgeheim, gelesen werden dürften.



Albertus Magnus.

Ein Mann war es vor allem, in welchem die Naturphilosophie
des Aristoteles einen begeisterten Vertreter fand. Das war
Albertus Magnus. Das Bild seines Lebens und Wirkens wird
uns deshalb am besten in den geschilderten Zeitraum zu versetzen
vermögen.

Albertus Magnus, dessen eigentlicher Name Albert von
Bollstätt lautet, wurde zu Beginn des 13. Jahrhunderts in einem
schwäbischen Städtchen geboren774. Er empfing seine Vorbildung
in Padua. Später lehrte er an der Dominikanerschule zu Köln,
zeitweilig auch an der Universität in Paris, wo sein Orden einige
Lehrstühle besetzen durfte. In die Zeit seines Kölner Aufenthaltes
fallen die Ausschachtungsarbeiten zur Fundamentierung des
Domes. In Paris fand er einen solchen Zulauf, daß kein Gebäude
die Schar seiner Hörer zu fassen vermochte. An Wissensdrang fehlte
es im 13. Jahrhundert also nicht, wohl aber an einem würdigen
Gegenstand zur Befriedigung dieses Dranges. Handelte es sich
doch nur um Schriftwerke, die durch Übersetzungen bekannt
wurden. Ihr Inhalt war es, welcher das damalige Wissen ausmachte.
Jede selbständige Regung wurde durch einen Autoritätsglauben
niedergehalten, wie ihn kein Zeitalter in solchem Grade
wieder besessen hat. Verfolgung und Tod trafen denjenigen, der sich
gegen diesen Autoritätsglauben, der alles mit Blindheit geschlagen
zu haben schien, auflehnte. Man darf daher auch von Albertus
Magnus nicht allzuviel Eigenes erwarten, wenn er auch zu den
hervorragendsten Gelehrten gehört, die uns in der Geschichte
des Mittelalters begegnen. Ihm ist es vor allem zu danken, daß
man auf dem Gebiete der Naturwissenschaften wieder an die
Schriften des Altertums anknüpfte. Und zwar begann man auf
den griechischen Texten zu fußen, die zum Teil um diese Zeit
schon von Konstantinopel aus in das Abendland gelangten, während
man vorher die arabischen Bearbeitungen in das Lateinische übertragen
hatte, eine zwiefache Hinüberleitung, durch welche der Inhalt
entstellt und unrichtig übermittelt worden war.

Was man vor Albertus Magnus an Kenntnissen über die
Tier- und Pflanzenwelt besaß, verdiente kaum noch den Namen
einer Zoologie und Botanik. Einiges Interesse brachte man zwar
den in der Bibel erwähnten Geschöpfen entgegen, die in dem
»Physiologus«, einem sehr verbreiteten, in vielen Bearbeitungen
vorhandenen Buche, behandelt wurden775. Es enthielt indessen die
unglaublichsten Fabeln. Trotzdem erfüllte der Physiologus fast
1000 Jahre die Rolle eines elementaren zoologischen Lehrbuches776,
wenn auch nicht eines solchen in unserem Sinne, da er in den Schulen
in erster Linie zu religiös erbaulichen Zwecken benutzt wurde777.
Berücksichtigt sind besonders Säugetiere und Vögel, ferner einige
Reptilien und Amphibien und nur ein Geschöpf aus der Reihe der
Gliedertiere, nämlich die Ameise. An Pflanzen kommen der Feigenbaum,
der Schierling und die Nießwurz in Betracht. Auch einige
Mineralien werden erwähnt; es sind der Diamant, der Achat, der
»indische Stein«, welcher die Wassersucht heilen sollte, und die
feuerbringenden Steine.

Noch dürftiger erscheint dieser Inhalt, wenn man bedenkt,
daß der Physiologus nicht etwa eine einigermaßen vollständige
Schilderung der erwähnten Geschöpfe enthält, sondern meist nur
Hinweise auf Bibelstellen, einzelne Züge aus der Lebensweise, Erzählungen
und Fabeln. So wird vom Panther erzählt, daß er bunt
sei, nach der Sättigung drei Tage schlafe, dann mit Gebrüll erwache
und einen so angenehmen Geruch verbreite, daß alle Tiere
zu ihm kämen; nur der Drache sei sein Feind. Der Prophet
Hosea sage: Ich werde wie ein Löwe sein dem Hause Juda und
wie ein Panther dem Hause Ephraim usw. An die meisten Tierfabeln
werden moralische Bemerkungen geknüpft. Von den Affen
heißt es, man fange sie, indem man sie veranlasse, sich die
Augen mit Leim zu verschmieren. So jage uns der Teufel mit
dem Leim der Sünde. Wie der Biber sich die Hoden abbeiße,
wenn man ihn verfolge, so solle der Mensch seine bösen Leidenschaften
austilgen usw. Auch bloße Fabelwesen, wie die Sirenen
und das in der Bibel mehrfach erwähnte Einhorn, bilden einen
Gegenstand verschiedener Ausgaben des Physiologus. Welch gewaltiger
Abstand zwischen dem mittelalterlich-kirchlichen Naturwissen
und demjenigen der Blütezeit des griechischen Geisteslebens
bestand, braucht nach dieser Probe nicht weiter ausgeführt
zu werden.

Der älteste Physiologus entstand im 2. Jahrhundert n. Chr.
in Alexandrien. Auf dieser griechischen Schrift beruhen eine Anzahl
orientalischer Bearbeitungen der biblischen Zoologie. Albertus
Magnus schöpfte aus einem lateinischen Physiologus, der
auch ins Althochdeutsche und andere nordische Sprachen übersetzt
wurde. In erster Linie ist aber das zoologische Werk
Alberts, das in 26 Bücher zerfällt, eine Wiedergabe der zoologischen
Schriften des Aristoteles. Indessen verraten insbesondere
die letzten Bücher eine größere Selbständigkeit. Auch die
Naturgeschichte des gleichfalls dem 13. Jahrhundert angehörenden
Thomas von Cantimpré hat Albert benutzt, doch ist
dasjenige, was er selbst uns bietet, weit durchgearbeiteter. Daß
sich bei ihm noch die alten anatomischen Unrichtigkeiten des
Aristoteles finden, darf nicht wundernehmen. So nennt er
gleichfalls die Sehnen Nerven und legt ihnen die eigentliche
bewegende Kraft bei. Er läßt sie aus dem Herzen entspringen,
während er von den eigentlichen Nerven noch keine Vorstellung
hat778.

Albertus Magnus hat eine sehr umfangreiche literarische
Tätigkeit entfaltet779. Eine allerdings nur mangelhafte Ausgabe
seiner sämtlichen Werke rührt von Jammy her; sie erschien in
21 Foliobänden im Jahre 1651. Der 2., 5. und 6. Band enthalten
die naturwissenschaftlichen Schriften. Der 2. Band enthält neben
einer Wiedergabe der aristotelischen Physik die Grundzüge der
Himmelskunde und fünf Bücher über die Mineralien. Bemerkenswert
ist, daß Albert die Milchstraße für eine Anhäufung kleiner
Sterne hielt, sowie seine Meinung, das Erscheinen der Kometen
könne nicht mit den Geschicken einzelner Menschen verknüpft
sein. Der 5. Band bringt Geographisches, sowie die sieben Bücher
über die Pflanzen. Hervorgehoben sei eine Äußerung über die
Antipoden. Nur rohe Unwissenheit, meint Albertus, könne behaupten,
daß diejenigen fallen müßten, die uns die Füße zukehrten.
Der 6. Band der Gesamtausgabe endlich umfaßt die
26 zoologischen Bücher.

Das Verdienst Alberts besteht darin, daß er über alle Dinge,
über die er aristotelische Schriften kannte, ausführlich schrieb.
Dabei leiteten ihn einerseits offener Sinn und liebevolle Hingabe
an die Natur. Andererseits beengte ihn das Streben, die Naturauffassung
des Altertums mit den Dogmen der katholischen Kirche
in Einklang zu bringen. Aus dieser Abhängigkeit sich zur Freiheit
des Denkens durchzuringen, war ihm nicht gegeben. Den
Vortrag der aristotelischen Lehren wußte Albertus mit seinen
eigenen Ansichten in der Weise zu vereinigen, daß er zunächst
dem Aristoteles folgt und dann jedesmal hinzufügt, er wolle
eine Disgression einschalten. Als eine solche ist das ganze zweite
Buch der Botanik zu betrachten780. Es beginnt mit den Worten:
»Das alles – nämlich den Inhalt des ersten Buches – haben die
alten Naturforscher begründet. Doch scheint das etwas verworren
zu sein. Ich werde daher von neuem beginnen und die allgemeine
Botanik nach der Ordnung der Natur geben.«

Daß Albertus auch auf anderen Gebieten nach Selbständigkeit
strebte781, bezeugen die Worte, mit denen er die spezielle Botanik
einleitet. Sie lauten: »Was ich hier schreibe, habe ich teils
selbst erfahren, teils verdanke ich es Leuten, von denen ich überzeugt
bin, daß sie nur das vorbringen, was sie selbst erfahren
haben.« Bei dem Wissen von den Einzelwesen handele es sich
allein um Erfahrung, da hier Vernunftschlüsse nicht möglich seien.
Trotzdem finden sich, besonders bei der Beschreibung der Tiere,
dem Geist der Zeit entsprechend, manche alten Fabeln wieder.

Sein Werk über die Pflanzen schrieb Albert in Anlehnung
an eine Schrift782, die damals für aristotelisch gehalten wurde.
Es umfaßt sieben umfangreiche Bücher und gehört zu den bedeutendsten
älteren Werken botanischen Inhalts. Von Aristoteles,
dem Begründer der Botanik, bis auf die Zeit Alberts
des Großen war diese Wissenschaft immer tiefer gesunken;
mit Albert erstand sie »wie der Phönix aus seiner Asche«783.
Zuerst befaßt sich Albert mit den Grundzügen der allgemeinen
Botanik. Insbesondere beschäftigt er sich mit der Frage, ob
die Pflanze beseelt ist. Sie ist es, führt er aus, gleich jedem
Körper, der sich aus eigener Kraft bewegt. Ohne jene Bewegung
sei kein Wachstum, keine Ernährung und keine Fortpflanzung
möglich. Auf diese Funktionen beschränke sich indes
die Tätigkeit der Pflanzenseele. Diesem geringen Umfang ihrer
Tätigkeit entspreche auch die geringe äußere Verschiedenheit der
Pflanzenteile, sowie das Vermögen der Pflanze, aus jedem ihrer
Teile wie aus dem Samen neues zu erzeugen.

Bemerkenswert sind auch die Äußerungen Alberts über den
Schlaf der Pflanzen. Wenn die Pflanze während des Winters infolge
der Kälte zusammengezogen und ihr Saft und ihre Wärme
nach innen zurückgedrängt seien, so schlafe sie. Daß einige
Pflanzen ihre Blüten abends zusammenlegen und bei Tagesanbruch
wieder öffnen, wird auch als Schlaf gedeutet.

Bezüglich der Sexualität räumt Albert den Pflanzen nur
eine sehr entfernte Ähnlichkeit mit den Tieren ein. Das Wachstum
der Pflanzen, so meint er im Hinblick auf die Eiche, die Zeder
und andere Bäume, scheine wie das der Mineralien an kein bestimmtes
Maß gebunden zu sein. Das Fehlen der Sinnes- und
der Bewegungsorgane, durch die sich das höhere tierische Leben
bekunde, sei der Grund, weshalb die Wurzel, als Mund der
Pflanze, in die Erde gesenkt sei. Ströme die Nahrung nicht von
selbst herbei, umgäbe sie die Wurzel nicht unablässig, so könne
die Pflanze gar keine Nahrung zu sich nehmen. Würde ferner
die geringe Eigenwärme der Pflanze nicht von außen durch die
Sonnenwärme unterstützt, so würde jene allein nicht hinreichen,
den eingesogenen Nahrungsstoff zu verdauen und zum Wachstum
und zur Fortpflanzung geeignet zu machen.

Da also die Pflanze ihre Nahrung auf weit einfachere Weise
zu sich nimmt und in sich verteilt wie das Tier, so hat sie nach
Albert weder Adern, noch einen Magen, sondern nur Poren, wie
sie auch das Tier unsichtbar auf seiner ganzen Oberfläche besitze.
Alberts Kenntnisse in der speziellen Botanik, die er im 6. Buche
bekundet, sind nicht gering. Doch teilt er mit vielen Schriftstellern
des Altertums den Glauben an eine Umwandlung der Pflanzen. So
sollen sich infolge des Alterns oder infolge mehr oder weniger guter
Nahrung die Getreidearten ineinander umwandeln können. Auch entständen
durch die Fäulnis einer Pflanze andere Arten. So überziehe
sich ein kränkelnder Baum mit Parasiten, namentlich mit Misteln.



Alberts Darstellung der allgemeinen Botanik ist der erste
Versuch einer solchen. Denn was er in der Schrift des Nikolaos
vorfand, hat sein Unternehmen eher ungünstig beeinflußt als gefördert.
Es verstrichen Jahrhunderte, bevor ein zweites, dem
seinigen vergleichbares Werk erschien. »Die Fehler des letzteren
verschuldete sein Zeitalter, die Vorzüge gehören ihm allein an«784.
In seiner speziellen Botanik handelt Albert von den Bäumen und
Sträuchern, den Stauden und Kräutern. Die Anordnung ist die
alphabetische. Die Schärfe der Beobachtungen ist anzuerkennen.
Beschreibungen von einer Genauigkeit, wie sie uns im Altertum
nicht begegnet, widmete er z. B. der Esche und der Erle, dem
Mohn, dem Borretsch und der Rose.

Seit Albertus Magnus war man auch bestrebt, die von den
Alten beschriebenen Pflanzen wieder aufzufinden. Dies Bemühen
war jedoch nur von geringem Erfolg, da einmal die vorhandenen
Beschreibungen meist nicht hinlänglich genau waren, um danach
die Arten feststellen zu können, und da man ferner, ohne Berücksichtigung
der geographischen Verbreitung, die Pflanzen Griechenlands
und Kleinasiens in Mitteleuropa suchte. Immerhin war es
ein großer Fortschritt, daß man sich mit den Naturkörpern wieder
unmittelbar zu beschäftigen begann. Die Wiederbelebung der beschreibenden
Naturwissenschaften war in erster Linie die Folge
eines solchen Bemühens. Dieses führte weiterhin zur Anlegung von
botanischen Gärten und zur Herausgabe von Kräuterbüchern, den
ersten botanischen Dingen, die uns an der Schwelle der neueren
Zeit begegnen.

Von Albert dem Großen bis zur zweiten Hälfte des
15. Jahrhunderts waren die Fortschritte auf dem Gebiete der
Botanik im übrigen nur gering785. Manche Nachricht über neue
Pflanzen gelangte aus den durch die Kreuzzüge dem Abendlande
erschlossenen Ländern nach Europa, jedoch ohne daß dadurch
die wissenschaftliche Einsicht wesentlich gefördert worden wäre.
Auch durch die Reisen Marco Polos in Ostasien erfuhr die
spezielle Pflanzenkenntnis eine nicht unbeträchtliche Erweiterung,
wenn es sich naturgemäß in den Mitteilungen dieses Mannes auch
in erster Linie um solche Pflanzen handelte, die für den Handel
in Betracht kamen.

Wie die botanischen, so enthalten auch die zoologischen Schriften
des Albertus zahlreiche Angaben über eigene Beobachtungen.
Insbesondere gilt dies von der deutschen Tierwelt. Es finden sich
z. B. recht gute Schilderungen des Maulwurfs, der Spitzmaus, des
Eichhörnchens und des Igels. Albert führt fast alle deutschen
Nager auf und zeichnet das Treiben des Eichhörnchens ganz musterhaft.
Sehr zutreffend beschreibt er auch das Gebiß der Nagetiere.
Erwähnung findet auch der Eisbär. Vom Walroß wird erzählt, daß
es lange Eckzähne besitze, und daß man seine Haut zu Riemen
zerschneide, die in Deutschland in den Handel kämen. Ferner
wird der Grönlandwal beschrieben und sein Fang geschildert. Die
Robben und die Delphine bezeichnet Albert als »Säugetiere mit
festen Knochen, lebenden Jungen und einer Luftröhre«. Er fügt
hinzu: »Die Angaben der Alten übergehe ich, denn sie stimmen
mit denen erfahrener Leute nicht überein.« Über die Gliedertiere
macht Albertus sogar die Angabe, daß sich beim Krebs
und Skorpion ein dem Rückenmark entsprechender Strang findet,
der auf der Bauchseite durch den Körper läuft. Das Treiben
des Ameisenlöwen schildert er mit folgenden Worten: »Der
Ameisenlöwe ist nicht vorher eine Ameise, wie viele sagen.
Denn ich habe oft beobachtet und habe es häufig Freunden gezeigt,
daß dieses Tier Zeckengestalt hat. Es versteckt sich im
Sande und gräbt darin eine halbkugelförmige Höhle, in deren Pol
sein Mund ist. Läuft nun eine Ameise futtersuchend darüber, so
fängt und frißt er sie. Dem haben wir oft zugesehen«786.

Albertus Magnus war auch einer der ersten, der sich in
Deutschland auf dem Gebiete der Chemie schriftstellerisch betätigte,
ohne sich jedoch über die Araber zu erheben. Daß unedle
Metalle sich in edle verwandeln lassen, war für ihn eine
ausgemachte Sache. Dies geht aus dem von ihm verfaßten Werk
»De rebus metallicis et mineralibus« mit Bestimmtheit hervor.
Albertus glaubte auch an die Darstellbarkeit eines Elixiers, das
imstande sei, allen Metallen die schönste Goldfarbe zu verleihen.
Er warnte zwar vor scheinbaren Umwandlungen, indessen wurden
durch das hohe Ansehen, das er genoß, die alchemistischen Bestrebungen
gefördert787.

Auszüge aus dem Werke »De rebus metallicis et mineralibus«
sind durch Kopp bekannt geworden788. Aus ihnen geht hervor,
daß es sich bei Albertus Magnus zum Teil um rein aristotelische,
zum Teil um arabische Meinungen und Anschauungen
handelt. Er nimmt an, daß die Metalle wie alles aus den vier
Elementen zusammengesetzt sind. Bestehen sie auch zunächst aus
Schwefel und Quecksilber, so ist ersterer doch wieder aus Luft
und Feuer, das Quecksilber dagegen aus Wasser und Erde entstanden.

Roger Bacon.

Ein fast noch höheres Interesse als der »Doctor universalis«,
wie man Albertus Magnus nannte, beansprucht Roger Bacon,
der »Doctor mirabilis«. Seine Schriften umfassen nicht nur die
Naturbeschreibung, die Chemie und die Physik, sondern alle
Wissenszweige, insbesondere auch die Philosophie und die Theologie.
Der englische Franziskanermönch Roger Bacon ist ferner
einer der ersten in der Reihe der Märtyrer, welche die Geschichte
seit der Zeit des Wiederauflebens der Wissenschaften
aufzuweisen hat.

Roger Bacon wurde im Jahre 1214 geboren789. Er studierte
in Paris und dann in Oxford, wo er später ein Lehramt bekleidete.
Von großem Einfluß auf die Entwicklung Bacons war Petrus
Peregrinus, der in Paris lehrte und als Experimentator gerühmt
wurde. Bacon sagt von ihm, was dunkel sei, ziehe Peregrinus
als Meister des Experiments ans Tageslicht790. Auch daß dieser
für seine Zeit seltene Mann keine Wortgefechte liebte, sondern
Beweise und Tatsachen verlangte, war für Peregrinus charakteristisch
und für Bacon, der das Wort »Scientia experimentalis«
prägte, von bestimmendem Einfluß791. Schon Gerbert792 hatte
übrigens die Beschäftigung mit der Natur als Gegengewicht
gegen die scholastischen Streitereien empfohlen. Bacon tat dasselbe,
indes mit größerem Nachdruck793. Als Quellen für seine
Naturlehre benutzte Bacon die Griechen (Aristoteles, Euklid,
Ptolemäos), die Römer (Plinius, Boëthius, Cassiodor) und
die Araber. Unter den letzteren sind vor allem Avicenna (Ibn
Sina) und Al Farabi zu nennen. Das Werk des letzteren, das
eine Art Enzyklopädie darstellt, hatte Gerhard von Cremona
unter dem Titel »Liber de scientiis« ins Lateinische übersetzt.
Bacon besaß nicht nur die umfassende Gelehrsamkeit eines Albertus
Magnus, sondern er zeichnete sich vor diesem durch
größere Klarheit und Freiheit des Denkens aus. In seiner Schrift
über die Nichtigkeit der Magie794 bekämpfte Bacon den Glauben
an die Zauberei. Den Anhängern dieses Glaubens verdankte er
selbst gegen das Ende seines Lebens eine zehnjährige Kerkerhaft.
Sehr wahrscheinlich hat jedoch die Anklage auf Zauberei seinem
Orden nur als Vorwand gedient, um ihn daran zu hindern, daß
er fortfuhr, gegen die kirchlichen Mißstände zu eifern. Besaß
doch Bacon die Kühnheit, auf eine Reformation der Kirche an
Haupt und Gliedern, sowie auf eine kritische Behandlung der
heiligen Schrift auf Grund der Urtexte zu dringen.

Daß die Menschen in früheren Jahrhunderten nicht viel anders
gewesen sind als heute, lassen folgende Stellen aus Bacons
»Compendium studii theologiae« erkennen: »Das Haupthindernis
für das Studium der Weisheit ist die unermeßliche Verderbnis,
die in allen Ständen herrscht. Der ganze Klerus ist dem Hochmut,
der Unzucht und der Habsucht ergeben. Wo Kleriker zusammenkommen,
geben sie dem Laien Ärgernis. Die Fürsten und
Herren drücken und plündern sich gegenseitig und richten das
ihnen untertänige Volk durch Krieg und Steuern zugrunde. In
den Königreichen geht man nur auf Vergrößerung aus. Man
kümmert sich nicht darum, ob etwas mit Recht oder mit Unrecht
erreicht wird, wenn man nur seinen Plan durchsetzt. Die oberen
Stände dienen nur dem Bauch und den fleischlichen Lüsten. Das
Volk wird durch dies schlechte Beispiel aufgereizt und zu Haß
und Treubruch veranlaßt, oder es wird durch das schlechte Beispiel
der Großen verdorben. Unzucht und Genußsucht sind
schlimmer, als man es schildern kann. Bei den Kaufleuten
herrschen List, Betrug, maßlose Falschheit usw.« So sieht Bacons
Sittengemälde aus dem 14. Jahrhundert aus.

Was Bacon anstrebte, war eine freiere Gestaltung des religiösen
Lebens. Und zwar geschah dies fast zur selben Zeit, als
die Albigenser Südfrankreichs ihren Abfall von der Kirche schwer
büßen mußten. Wenn Bacons Mahnung auch verhallte und nicht
imstande war, einen Sturm zu entfesseln, wie ihn z. B. das Auftreten
eines Huß zur Folge hatte, so verdient Bacon doch unter
den Vorboten der Reformationsbewegung genannt zu werden. Daß
er sich der Autorität des Aristoteles nicht unbedingt unterwarf,
war für die damalige Zeit ein nicht geringeres Verbrechen.

Andererseits vermag auch Bacon es nicht, sich gänzlich von
den Fesseln der griechischen Philosophie und der mittelalterlichen
Theologie zu befreien. So hält er mit Aristoteles an dem Glauben
fest, daß die Welt räumlich begrenzt sei. Er sucht auch dialektisch
zu beweisen, daß es nicht mehrere Welten oder gar eine
unendliche Welt geben könne. Erst viel später, bei Giordano
Bruno, tritt uns der Begriff des unendlichen Alls entgegen. Wie
Aristoteles, so weist auch Bacon mit dialektischen Gründen die
Lehre vom Vakuum zurück, das die von Aristoteles bekämpften
Anhänger der Atomenlehre als notwendige Voraussetzung für die
Bewegung der Atome angenommen hatten795. Als Herrin der
Wissenschaften gilt Bacon nicht die Philosophie, sondern die
Theologie. Wenn ein Wissen, meint er, der heiligen Schrift widerspricht,
so ist es irrig796. Innerhalb dieser Beschränkung verlangt
er eine Erneuerung der Wissenschaften und eine Begründung der
Naturwissenschaften auf Beobachtung und Versuch. Manches, was
später, im 16. Jahrhundert, sein Namensvetter Francis Bacon
gesagt hat, klingt an die schon von Roger Bacon ausgesprochenen
Mahnungen und Forderungen an. »Diejenigen, die in den Wissenschaften
neue Bahnen einschlugen«, sagt Roger Bacon797, »hatten
alle Zeit mit Widerspruch und Hindernissen zu kämpfen. Doch
erstarkte die Wahrheit und wird erstarken bis zu den Tagen des
Antichrist.« Für die Wissenschaft gibt es nach Bacon drei Wege,
die Erfahrung, das Experiment und den Beweis. Insbesondere
wird die Mathematik gepriesen, aber auch der Sprache, als dem
formalen Ausdruck des Denkens, wird die größte Bedeutung beigelegt.
So heißt es bei ihm: »Wir müssen bedenken, daß Worte
den größten Eindruck ausüben. Fast alle Wunder sind durch das
Wort vollbracht worden. In den Worten äußert sich die höchste
Begeisterung. Deshalb haben Worte, welche tief gedacht, lebhaft
empfunden, gut berechnet und mit Nachdruck gesprochen werden,
eine bedeutende Gewalt.«

Selbst wenn man annimmt, daß Bacons Wissen vollständig
auf den alten Schriftstellern und den Arabern beruhe, muß man
doch zugeben798, daß er kein bloßer Kompilator war, sondern das
Vorhandene zu prüfen, sich anzueignen und selbständig wiederzugeben
verstand. Sein Hauptverdienst bleibt aber, daß er zu den
ersten Männern zählt, die auf den Weg des eigenen Forschens
im Gegensatz zum Autoritätsglauben, hingewiesen haben, wenn es
ihm selbst auch noch an Mitteln gebrach, diesen Weg unbeirrt zu
verfolgen. Aus diesem Mangel an Befriedigung eines vorhandenen
Dranges entspringt eine gewisse Sehnsucht, die sich darin ausspricht,
daß Bacons Schriften mit häufigen Ausblicken auf eine
größere Herrschaft des Menschen über die Natur erfüllt sind799.
Dieser Grundzug seines Wesens wird uns im 17. Jahrhundert bei
seinem Namensvetter Franz Bacon wieder begegnen. Und es
erscheint nicht ausgeschlossen, daß letzterer Roger mehr zu verdanken
hat, als er durchblicken läßt800. Man kann dies als wahrscheinlich
annehmen, ohne damit den späteren Bacon etwa des
Plagiats bezichtigen zu wollen.



Bacons Hauptwerk führt den Titel »Opus majus«. Es wurde
1267 vollendet und von Bacon dem Papste801 gewidmet802. Im
ersten Teil des Opus majus spricht Bacon von den Hauptursachen
der herrschenden Unwissenheit. Als solche gelten ihm die Eitelkeit
und der Autoritätsglaube, die althergebrachten Vorurteile und
die zahlreichen unrichtigen und unzulänglichen Begriffe. Der zweite
Abschnitt bietet einen Überblick über die Fundamente, welche die
Griechen und die Araber geschaffen. Im Mittelpunkte dieser Darstellung
steht selbstverständlich Aristoteles, von dem in freimütiger
Kritik gezeigt wird, daß seine Schriften weder erschöpfend
noch frei von Fehlern seien. Um die bisherigen Leistungen
würdigen zu können, fordert Bacon im dritten Abschnitt das
Studium der Urtexte an Stelle des bis dahin üblichen Lesens
lateinischer und arabischer Übersetzungen. Vor allem stellt er
diese Forderung in bezug auf die Bibel und die Schriften des
Aristoteles auf. Der vierte Abschnitt handelt von der Mathematik,
einschließlich der Astronomie und ihrer Anwendungen.
Bacon erkannte die Fehlerhaftigkeit des julianischen Kalenders
und machte dem Oberhaupt der Kirche Verbesserungsvorschläge.
Der julianische Kalender, so führt er aus, rechne das Jahr zu
3651/4 Tagen. Es sei aber erwiesen, daß es kürzer sei und in
130 Jahren ein Tag zuviel gerechnet werde.

Der nächste Abschnitt, der sich auf Alhazen stützt, handelt
von der Optik. Die Reflexionen durch parabolische Spiegel, sowie
die Anatomie und Physiologie des Auges sind so klar und
treffend dargestellt, daß diese Abschnitte besonders den fortgeschrittenen
Standpunkt Bacons erkennen lassen. Den eigentlichen
Vorgang des Sehens verlegt er in das Gehirn, mit der Begründung,
daß sich nur so die Vereinigung der in den beiden Augen
entstehenden Sinneseindrücke zu einer einzigen Wahrnehmung erklären
lasse803.

Bacons optische Kenntnisse gingen über diejenigen Alhazens
hinaus. So ist Bacon die sphärische Aberration bekannt,
d. h. die Tatsache, daß Strahlen, die parallel der Achse einfallen,
sich nur dann in einem Punkte schneiden, wenn sie den
Spiegel in gleichem Abstände vom optischen Mittelpunkte treffen.
Auch mit der Brennkugel804 und den Konvexspiegeln befaßt er
sich in Anlehnung an Alhazen. Ferner untersucht Bacon, ob
der Brennpunkt eines Hohlspiegels im Kugelmittelpunkte oder im
Halbierungspunkte des Radius liegt. Er entscheidet sich für das
letztere, also für die richtige Ansicht, und bemerkt ganz zutreffend,
eigentlich könne nicht von einem Punkte der Strahlenvereinigung
die Rede sein, sondern nur von einer kleinen Stelle. Damit ist
schon das Wesen der Katakaustik angedeutet805.

Von der Fata morgana heißt es, sie werde von manchen für
eine teuflische Gaukelei gehalten, während sie aus natürlichen Ursachen
zu erklären sei. Bacon beschreibt ferner die Instrumente
zur Bestimmung des Durchmessers von Mond und Sonne. Die
Größe der Erde stehe zur Größe des Himmels und der übrigen
Gestirne in gar keinem Verhältnis. So sei die Sonne 170 mal so
groß wie die Erde. Auch die Milchstraße bestehe aus vielen,
zusammengedrängten Sternen, deren Licht sich mit dem der Sonne
mische. Ebbe und Flut sollen dadurch zustande kommen, daß die
Mondstrahlen beim senkrechten Auffallen die Dünste aufsaugen,
auf deren Anwesenheit auch das Funkeln der Sterne zurückgeführt
wird. Die Erscheinung, daß eine Flutwelle auch auf der dem
Monde entgegengesetzten Seite der Erde entsteht, erklärt Bacon
auf folgende Weise. Er nimmt an, die Fixsternsphäre sei fest;
daher werfe sie die Strahlen des Mondes zurück. Diese reflektierten
Strahlen treffen dann die dem Monde entgegengesetzte
Seite der Erde und rufen dort dieselbe Erscheinung hervor, die
sie beim direkten Einfallen erzeugen. Nach dieser Vorstellung
sind der Fixsternhimmel und somit die Welt räumlich begrenzt.
Hatte doch auch Aristoteles angenommen, daß die Fixsterne
ihr Licht von der Sonne erhalten. Der Gedanke von der Unendlichkeit
des Weltalls und der Vielzahl der Sonnen- und Weltsysteme
konnte erst nach der Begründung des Kopernikanischen
Systems aufkommen.

Der Regenbogen wird von Bacon in Anlehnung an Aristoteles
und Avicenna zu erklären gesucht. Daß der Regenbogen
verschwindet, sobald die Sonne sich 42° über den Horizont erhebt,
ist Bacon bekannt. Für das runde Sonnenbildchen, das
entsteht, wenn die Sonne durch unregelmäßige Öffnungen in dunkle
Räume scheint, kann er keine Erklärung finden. Das Licht erfordert
nach seiner Meinung Zeit und besteht nicht in einer Absonderung
von Teilchen, da sonst die leuchtenden Substanzen wie
der Moschus sich verflüchtigen müßten. Zur Erläuterung der Art,
wie das Licht sich fortpflanzt, führt Bacon folgenden, schon Alhazen
bekannten Versuch an. Werden drei Lichter vor die enge
Öffnung eines Schirmes gestellt, so kreuzen sich die Strahlen in
dieser Öffnung. Bacon betrachtete dies als einen Beweis dafür,
daß sich die Spezies, d. h. dasjenige, worin er die Natur des Lichtes
erblickte, nicht vermischen. Wir würden dafür heute sagen, daß
die Lichtstrahlen, ohne sich gegenseitig zu stören, durch einen
Punkt hindurchgehen.

Der sechste Abschnitt ist der Wissenschaft vom Experiment
gewidmet. Er beginnt mit den Worten: »Ohne eigene Erfahrung
(Versuche) ist keine tiefere Erkenntnis möglich«806. Das Experiment
wird hier schon als das wichtigste Mittel hingestellt, die
Theorie zu stützen und sie zu neuen Folgerungen zu führen. Den
Schluß des Werkes (7. Teil) bilden Betrachtungen über die Aufgabe
der Wissenschaft, die Menschheit nicht nur zur Erkenntnis,
sondern auch zu höheren sittlichen Zielen zu leiten. Von besonderem
Interesse ist die Stellung, die Bacon der Mathematik gegenüber
einnimmt. Er nennt sie das Tor und den Schlüssel der übrigen
Wissenschaften. Die mathematischen Grundwahrheiten sind seiner
Meinung nach dem Menschen eingeboren. Nur durch die Mathematik
können wir zur vollen Wahrheit gelangen807. In den übrigen
Wissenschaften herrscht umso weniger Irrtum und Zweifel, je
mehr wir sie auf die Mathematik zu gründen verstehen808.



Bacons Schriften sind von phantastischen Ausblicken in die
Zukunft erfüllt. So schreibt er: »Es können Wasserfahrzeuge gemacht
werden, welche rudern ohne Menschen, so daß sie, während
ein einziger Mensch sie regiert, mit einer größeren Schnelligkeit
dahinfahren, als wenn sie voll schiffbewegender Leute wären.
Auch können Wagen gebaut werden, die ohne Tiere mit einem
unermeßlichen Ungestüm in Bewegung gesetzt werden«809. Wie
Bacon sich indessen die Ausführung dieser Gedanken dachte, gibt
er nicht an. Es würde daher verfehlt sein, wollte man solchen Aussprüchen,
wie es wohl geschehen ist, eine weitergehende Bedeutung
beimessen.

Ferner finden sich Bemerkungen, auf Grund deren man Bacon
die Priorität hinsichtlich der Erfindung des Fernrohres zugeschrieben
hat. Da aber nicht erwiesen ist, daß Versuche oder auch nur eine
klare Einsicht in die Grundzüge der Konstruktion vorlagen, so
sind solche Ansprüche, die von englischer Seite herrühren, zurückzuweisen,
ohne daß hierdurch die Bedeutung des eigenartigen
Mannes eine Schmälerung erlitte. Bacon konnte in Wirklichkeit
nicht einmal mit dem Gebrauch der Brillen bekannt sein. Diese
kamen wahrscheinlich erst um 1280 auf810. Wohl die erste handschriftliche
Erwähnung findet sich in einem Briefe vom Jahre 1299.
Jemand sagt dort, daß er ohne Brille, die vor kurzem zum Besten
alter Leute mit geschwächtem Sehvermögen erfunden sei, weder
lesen noch schreiben könne.

Gleich allen seinen Zeitgenossen, war Bacon in dem Glauben
an die Möglichkeit der Metallveredelung befangen, wie er auch
von dem Gedanken durchdrungen war, daß die Gestirne einen
Einfluß auf die Erde und das Schicksal der Menschen ausüben.

Die astrologischen Lehren, zu denen das 13. Jahrhundert im
Anschluß an das Altertum und an das frühe Mittelalter gelangt
war, finden sich daher bei Bacon in großer Ausführlichkeit entwickelt.
Die Astrologie hatte damals ihren Höhepunkt erreicht.
Später büßte sie an überzeugender Kraft ein, bis sie im 17. Jahrhundert
aus der gelehrten Bildung ganz verschwand. Man muß
sich eigentlich wundern, daß sich bei einem im übrigen so hervorragenden
Geist wie Bacon keine Zweifel regten. Da die astrologischen
Lehren besonders geeignet sind, den Geist des Mittelalters
zu kennzeichnen, soll noch einiges daraus in der ihnen von
Bacon gegebenen Fassung Platz finden.

Die Astrologen teilten den Himmel in zwölf »Häuser«. Jeder
Planet (Mond und Sonne eingerechnet) hat ein »Haus«, in dem
er erschaffen ist. Der Löwe ist das Haus der Sonne, der Krebs
das des Mondes, die Jungfrau dasjenige des Merkur usw. Jedem
der fünf Planeten ist außerdem noch eins der fünf übrigen Häuser
zugeteilt. Jupiter und Venus sind Glückssterne, Mars und Saturn
Unglückssterne.

Von großem Einfluß sind die Konjunktionen der Planeten,
d. h. ihr Zusammentreffen in einem und demselben Hause. Solche
Konjunktionen zeigen Thronwechsel, Hungersnot und ähnliche Ereignisse
an. Sie wirken auch auf den einzelnen Menschen. Zwar
sollen sie nicht den Willen bestimmen. Wohl aber sollen die
Himmelskräfte den Körper und, bei dem engen Zusammenhang
von Leib und Seele, auch letztere beeinflussen.

Bacon schloß sich auch den orientalischen Lehren an, nach
welchen bestimmte Planeten über gewissen Reichen dominieren, z. B.
Saturn über Indien, Jupiter über Babylon, Merkur über Ägypten,
der Mond über Asien. Vielleicht ist es auf astrologische Vorstellungen
zurückzuführen, daß der Halbmond das Abzeichen der
Türkei geworden ist.

Was den chemischen Inhalt der Baconischen Schriften811 anbetrifft,
so verdient hervorgehoben zu werden, daß Bacon ein Gemenge
erwähnt, dessen Entzündung eine furchtbare Erschütterung
hervorbringe. Als einen Bestandteil dieses Gemenges nennt er
Salpeter812. Offenbar haben wir es hier mit dem Schießpulver zu
tun, das um diese Zeit von Ostasien her seinen Weg nach Europa
gefunden hatte. Es wurde zuerst in Bergwerken zum Sprengen
gebraucht813. Seit dem 14. Jahrhundert führte das Pulver eine Umwälzung
in der Art der Kriegsführung herbei, die von großem
Einfluß auf die politische Gestaltung Europas wurde814.

Gewissermaßen gehört Bacon auch zu den geistigen Urhebern
der großen Entdeckungsreisen. Er vertrat nämlich die
Ansicht, Asien erstrecke sich so weit nach Osten, daß seine östliche
Küste durch eine kurze Fahrt über den atlantischen Ozean
erreicht werden könne. Diese Ansicht Bacons nebst ihrer Begründung
nahm Pierre d'Ailly in sein »Imago mundi« betiteltes
Werk815 auf. Und es ist bekannt, daß Columbus später insbesondere
auch durch das Lesen dieses Werkes zu seiner Fahrt
nach Westen angeregt wurde816.

Aus allem geht hervor, daß wir es in Bacon mit einem hochbedeutenden
Menschen zu tun haben, der in der Entwicklung der
Wissenschaften eine hervorragende Rolle gespielt und die Bewunderung,
die man ihm gezollt, verdient hat817. Bacon ist einer der
wenigen, das Dunkel des christlichen Mittelalters durchdringenden
Sterne. Daß er sich nicht völlig von den Vorurteilen seiner Zeit
frei zu machen wußte, darf die Anerkennung, die wir ihm spenden
müssen, nicht beeinträchtigen.

Auswüchse des mitteltalterlichen Denkens.

Auf dem Gebiete der Wissenschaften tritt die Eigenart des
Mittelalters besonders in den Bestrebungen der Astrologen und
der Alchemisten zutage. Astrologie und Alchemie sind Wörter,
bei deren Klang man sich sofort in jene Zeit, von der wir handeln,
zurückversetzt fühlt. Nicht nur die mit diesen Namen bezeichneten
Pseudowissenschaften, sondern mitunter auch Magie und
Nekromantie waren damals Gegenstand von Universitätsvorlesungen.

Die größten alchemistischen Torheiten bezüglich der Wirkung
der Materia prima oder des Steins der Weisen gingen von Raymundus
Lullus aus. Lullus, der Doctor illuminatissimus, wurde
um 1230 geboren. Seine Schriften, oder vielmehr was an solchen
unter seinem Namen ging, fanden besonders im 14. Jahrhundert
zahlreiche Leichtgläubige. Als eine Ausgeburt der Phantasie des
Lullus begegnet uns seine Lehre von der Multiplikation. Der
Stein der Weisen verwandelt danach zunächst die 1000fache Menge
Quecksilber in Materia prima. Und dies konnte mehrfach wiederholt
werden, bis nach einer gewissen Abschwächung der verwandelnden
Kraft die Materia prima die 1000fache Menge Quecksilber
in reines Gold verwandelte. In Anbetracht derartiger Übertreibungen
des alchemistischen Gedankens kann es nicht wundernehmen,
wenn er sich zu dem Ausspruch verstieg: »Mare tingerem,
si Mercurius esset« (das Meer würde ich in Gold verwandeln, wenn
es aus Quecksilber bestände).

Unter den Auswüchsen und Irrungen, die uns im Mittelalter
begegnen, sind neben der Alchemie, der Astrologie und der Magie
der Hexenglauben zu nennen. Auch von dieser so unheilvollen,
in der Hand des kirchlichen Fanatismus oft zur furchtbarsten
Geißel818 gewordenen Verirrung wurde die Menschheit durch das
Emporkommen einer naturwissenschaftlichen Weltanschauung in
Jahrhunderte dauerndem Kampf befreit. Zu den ersten, die den
Kampf gegen die Astrologie aufnahmen, zählt der in der zweiten
Hälfte des 15. Jahrhunderts lebende Pico von Mirandola.

Pico von Mirandola gehörte den humanistischen Gelehrten
an, die im allgemeinen der Astrologie zugetan waren, da letztere
ja dem späteren Altertum entsprungen war. Gehörte doch selbst
Melanchthon zu ihren Anhängern, während Luther sich von
den Sterndeutereien abwandte und sie für grobe Lügen erklärte,
denen gegenüber man bei seinem einfachen Verstande bleiben
müsse. Aus diesem heraus ist auch Pico von Mirandolas Einspruch
hervorgegangen. Will man sich von der Trüglichkeit aller
Wahrsagerei überzeugen, so frage man die Sterndeuter und die
Handlinienbeschauer zu gleicher Zeit und sehe, wie sie einander
widersprechen. Ihre Wetterprophezeiungen sind nicht minder unzuverlässig.
So und ähnlich lauten seine Gründe. Daß der Himmel
die allgemeine Ursache des irdischen Geschehens sei, erkennt Pico
an. Alles Besondere müsse aber aus den nächstliegenden Ursachen
erklärt werden.

Über das Unheil, das die astrologische Lehre anrichtete, sagt
Pico, sie zerstöre die Philosophie, verfälsche die Heilkunde, untergrabe
die Religion, erzeuge den Aberglauben, begünstige die Abgötterei,
verunreinige die Sitten, verleumde den Himmel und mache
den Menschen zum unglücklichen Sklaven von Vorurteilen und
Verführern.

Schon ein Jahrhundert vor Pico hat einer der größten unter
den Humanisten, Francesco Petrarca, den Kampf gegen die
Astrologie, die Magie und andere Ausflüsse des Aberglaubens geführt.
Sein Bemühen war jedoch nicht minder erfolglos gewesen
wie dasjenige seines Nachfolgers. Beide Männer haben indessen
das Verdienst, daß sie den späteren Geschlechtern die Waffen in
diesem Kampfe geschmiedet haben819.

Mit ähnlichen überzeugenden Gründen, wie Pico von Mirandola
die Astrologie, bekämpfte der Arzt Jacob Weyer den
Hexenglauben und die damit im Zusammenhange stehenden Verfolgungen.
Er wies z. B. nach, daß das Alpdrücken eine Folge
körperlicher Zustände sei und nicht etwa durch einen Dämon veranlaßt
werde. Er erkannte die Rolle, welche die Phantasie, sowie
die Neigung der Frauen zur Hysterie beim Zustandekommen abergläubischer
Vorstellungen spielt. Doch fand er nur wenig Anhänger
und zahlreiche Widersacher. Die angeblichen Hexen wurden
noch bis in das 18. Jahrhundert hinein von Geistlichen, Inquisitoren
und der fanatisierten Menge verfolgt und verbrannt.

Das Heilmittel für all diese Gebrechen der Zeit konnten nur
die Naturwissenschaften sein. Sie waren zwar auf dem Marsche.
Um die Beseitigung von Aberglauben und Vorurteilen, sowie um
Anerkennung als Bildungsmittel für die breite Masse des Volkes
mußten sie aber noch lange, ja selbst bis auf den heutigen Tag
ringen.



Die Naturwissenschaften im 14. Jahrhundert.

Von den naturwissenschaftlichen Kenntnissen und Vorstellungen,
die um die Mitte des 14. Jahrhunderts herrschten, erhält
man ein in mancher Hinsicht zutreffendes Bild durch Megenbergs
Buch der Natur.

Konrad von Megenberg wurde um 1309 in der Maingegend
geboren. Er empfing seine Vorbildung in Deutschland
und Paris, wo er den Doktorgrad erwarb. Darauf lehrte er in
Wien und schließlich wirkte er als Kanonikus in Regensburg.
Dort schrieb er sein Werk, das er um 1350 bekannt gab820. Er
starb in Jahre 1374.

Megenbergs Hauptquelle ist eine von Thomas von Cantimpré
um 1250 verfaßte Schrift: Über die Natur der Dinge (De
naturis rerum). Sie bietet eine Übersicht über das damalige Wissen
von den lebenden und den leblosen Naturgegenständen. Und zwar
ist Cantimprés Buch das erste Werk dieser Art, welches das
Mittelalter hervorbrachte821. In zwanzig Büchern behandelt Thomas
die Anatomie des Menschen, die Tiere, die Pflanzen, die Metalle
und Edelsteine, die vier Elemente und das Himmelsgewölbe mit
den sieben Planeten. Das Werk ist indessen nicht auf eigene
Anschauung gegründet, sondern aus den verschiedensten Schriftstellern
geschöpft. Am meisten benutzt sind Aristoteles, Galen
und Plinius. Aber auch Theophrast, Isidor von Sevilla
und die Kirchenväter werden herangezogen.

Megenbergs Buch der Natur lehnt sich so eng an die besprochene
Schrift des Thomas an, daß es als eine gekürzte und
dem Fortschritt des seitdem verflossenen Jahrhunderts Rechnung
tragende deutsche Bearbeitung bezeichnet werden kann822. Doch
hat Megenberg, wie er ausdrücklich bemerkt, wenn ihn das Buch
des Thomas im Stiche ließ, auch andere Bücher benutzt. Dabei
ist er durchaus kein bloßer Kompilator. Er weist sogar manches,
was Thomas unbeanstandet aufnimmt, als unglaubwürdig zurück.
Daß er trotzdem an Wunder, Zauberei und Beschwörungen glaubt,
muß man auf Rechnung des Geistes seiner Zeit setzen. So ist
das Buch Megenbergs eins der geeignetsten Zeugnisse für das
vor dem Wiederaufleben der Wissenschaften selbst bei aufgeklärten
Männern anzutreffende Fühlen und Denken. Einige Mitteilungen
aus dem Inhalt des Buches mögen dies des Näheren dartun.

Der erste Abschnitt betrifft den Menschen. Es sind die Lehren
des Aristoteles und des Galen, die uns hier in derjenigen
Gestalt begegnen, die sie durch spätere Schriftsteller erfahren
haben823. Das Gehirn soll von Natur kalt, das Herz dagegen warm
sein. Das Gehirn liege oberhalb des Herzens, damit seine Kälte
durch die Wärme des Herzens gemildert werden könne. Die Natur
lasse zuerst das Herz entstehen und danach das Gehirn. Vom
Auge heißt es, es sei von dünnen Häuten umgeben. Diese umschlössen
die kristallinische Feuchtigkeit, auf welcher die Sehkraft
beruhe. Der Sehnerv wird als eine hohle Ader bezeichnet, deren
Aufgabe es sei, den Augen die eigentliche geistige Sinnestätigkeit
zuzuführen. Man sieht, es sind verworrene Vorstellungen, aus
denen nicht ersichtlich ist, wie sich Megenberg den Vorgang
des Sehens eigentlich denkt. Über das Herz und die Lungen
äußert er sich mit folgenden Worten: Das Herz ist das erste
Lebendige und das letzte Organ, das stirbt. Es besitzt zwei
Kammern, eine rechte und eine linke. Sie bergen das Blut und
die besonderen Geister, welche das Leben bedingen. Die Geister
und das Blut strömen durch die Adern vom Herzen zu den übrigen
Organen hin. Das Herz ist der Lunge angelagert, weil die weiche
Lunge durch ihre Tätigkeit, Luft aufzunehmen, das Herz kühl
halten kann, so daß es nicht in seiner eigenen Hitze erstickt.
Eine genauere Unterscheidung zwischen Adern, Nerven und Sehnen
findet auch bei Megenberg noch nicht statt.

Der zweite Abschnitt handelt »von den Himmeln und den
sieben Planeten«. Außerhalb des Firmaments, an dem die Fixsterne
befestigt sind, unterscheidet Megenberg noch zwei Sphären,
den Wälzer und den Feuerhimmel. Nach innen folgen die sieben
Planetenhimmel, von denen jeder nur einen Stern trägt. Alles
bewegt sich in verschiedenen Zeiträumen um den Mittelpunkt
der Welt, die Erde. Jeder Planet hat seine besonderen Eigenschaften
und Wirkungen. So ist Jupiter warm und trocken. Deshalb
macht er das Erdreich fruchtbar und bringt ein gutes Jahr,
wenn er in seiner vollen Kraft und günstigsten Stellung scheint.
Mars ist heiß und trocken; daher erhitzt er der Menschen Herz
und macht sie zornig. Der Sonne werden fünfzehn Eigenschaften
zugeschrieben, die dann in allegorischer Weise auf die heilige
Jungfrau bezogen werden.

Hinsichtlich der Kometen begegnen wir einer Auffassung, die
von Aristoteles bis zu Tychos und Keplers Zeiten die herrschende
blieb. Ein Komet ist danach kein eigentlicher Stern, sondern
ein »Feuer, das im obersten Luftreich brennt«. Genährt wird
dieses Feuer durch fettigen, der Erde entstammenden Dunst. Die
Dauer des Kometen hängt davon ab, wie lange dieser Dunst in
hinreichender Menge nachströmt. Betrachtete man die Kometen
als atmosphärische Erscheinungen, so war die Annahme, daß sie
auf die Erde eine tiefere Wirkung als die Gestirne ausüben, ganz
folgerichtig. Der Komet muß für das Land, dem er den Schweif
zukehrt »ein Hungerjahr bringen, weil dem Boden dort die Feuchtigkeit
entzogen wird«. Die Milchstraße endlich wird ganz zutreffend
auf »zahlreiche, nahe beieinander befindliche Sterne zurückgeführt,
deren Schein vereint leuchtet«.

Megenberg bespricht dann die atmosphärischen Vorgänge.
Der Wind wird nicht etwa als eine Bewegung der Luft in ihrer
ganzen Masse aufgefaßt, sondern als ein »angesammelter irdischer
Dunst« betrachtet, der sich durch die Luft bewegt. Aus dem
irdischen fetten Dunst, der gegen die Wolken stößt, sucht
Megenberg auch Blitz und Donner zu erklären. Die Kraft des
Anpralls bewirke die Entzündung, d. h. den Blitz. Der Regenbogen
endlich wird als eine Spiegelung des Sonnenlichtes in den
Wolken aufgefaßt. Durch die Annahme von Dünsten im Innern
der Erde wird, unter Zurückweisung alter Fabeleien, auch das
Erdbeben erklärt. Auf die in den Höhlen der Gebirge befindlichen
Dünste sollen die Gestirne, besonders Mars und Jupiter in der
Art wirken, daß sie ihren Andrang gegen die Wände der einschließenden
Hohlräume vermehren. Dadurch komme eine Erschütterung
der Erde zustande. Megenberg berichtet dann über
ein starkes Erdbeben, das 1348 in den Alpen und in Süddeutschland
verspürt wurde. In demselben Jahre wurde Europa durch
den schwarzen Tod heimgesucht, das »größte Sterben, das je nach
oder vielleicht auch vor Christi Geburt dagewesen«. Allein in
Wien seien an dieser Seuche 40000 Menschen in wenigen Monaten
zugrunde gegangen. Megenberg ist nun geneigt, zwischen dem
Erdbeben und jener Krankheit einen ursächlichen Zusammenhang
anzunehmen. Bei dem Erdbeben entweiche nämlich giftiger Dunst
aus dem Innern der Erde. Das Weltbild, das sich das Mittelalter
nach dem Vorgange der Alten geschaffen und wie es uns in
Megenbergs Schrift entgegentritt, wird durch eine Schilderung
der Tiere, der Pflanzen und der wichtigsten anorganischen Naturkörper
vervollständigt. Auf die Beschreibung des Tieres im allgemeinen,
die ganz im Geiste und oft in wörtlicher Übereinstimmung
mit Aristoteles gehalten ist, folgen Mitteilungen über
das Aussehen und die Lebensweise der einzelnen Geschöpfe. Von
einer systematischen Einteilung nach irgend welchen wissenschaftlichen
Gesichtspunkten ist dabei noch keine Rede. Die Anordnung
ist vielmehr die alphabetische. Auch wird über manches
Tierwunder berichtet, das sich später als eine Ausgeburt der
Phantasie älterer Schriftsteller erwiesen hat. So wird auch die
alte Geschichte des Physiologus von dem Walfisch, dessen Rücken
für eine Insel gehalten wird, wieder aufgefrischt. Manche Bemerkung
über einheimische Tiere beruht auf eigener Beobachtung
oder wenigstens auf der Beobachtung Mitlebender. Doch
fehlen auch nicht Angaben alter Schriftsteller, die ohne Nachprüfung
aufgenommen werden, so heißt es beim Pferde, Aristoteles
sage, aus dem Haare dieses Tieres entstehe im Wasser
ein Wurm. Nicht selten wird aber derartigen Mitteilungen ein
treuherziges: »Das glaube ich nicht« hinzugefügt, so der Erzählung
des Plinius, daß der Luchs durch eine Wand zu sehen
vermöge.



Die nächsten Abschnitte handeln – gleichfalls in alphabetischer
Folge – von den Bäumen und von den Kräutern. Die
Beschreibungen beschränken sich auf den äußeren Habitus der
ganzen Pflanze und das Aussehen der Früchte. Im Mittelpunkt
der Darstellung stehen die physiologischen Wirkungen, die von
den Pflanzen ausgehen. Zur Erklärung dieser wunderbaren Wirkungen
genügt nach Megenberg jedoch nicht die Mischung der
in den Kräutern enthaltenen Elemente, sondern er nimmt daneben
den Einfluß der Gestirne an. Oft komme auch der Einfluß der
heiligen Worte in Betracht, mit denen man Gott anrufe, und durch
die man die Kräuter beschwöre und segne, wie man ja auch das
Weihwasser einsegne.

Durch den göttlichen Willen haben auch die Steine wunderbare
Eigenschaften und Kräfte, vor allem besitzen sie einen segenbringenden
Einfluß. Manche Mineralien sind giftwidrig, ja sie
zeigen sogar durch Ausschwitzungen an, ob sich Gift in der Nähe
befindet. Der Karneol besänftigt den Zorn und stillt Blutungen.
Offenbar wurde ihm seit jeher diese Eigenschaft seiner roten Farbe
wegen zugeschrieben. Auch bei den übrigen Mineralien werden die
Eigenschaften ganz obenhin erwähnt, dagegen um so ausführlicher
wird ihre Verwendung zu Amuletten gewürdigt, ohne daß Megenberg
Zweifel an der Richtigkeit der an die Mineralien sich knüpfenden,
damals herrschenden, abergläubischen Vorstellungen kamen.

Wir haben das Buch der Natur etwas eingehender gewürdigt,
weil eine derartige Probe lehrreicher ist als lange Betrachtungen
über den Geist des Mittelalters. Erst wenn wir uns den geistigen
Besitz und das Fühlen und Denken jener Zeit an einem Schriftsteller
wie Megenberg oder Thomas von Cantimpré vergegenwärtigt
haben, können wir den Umschwung ermessen, der mit dem
Wiederaufleben der Wissenschaften eintrat und der neueren mit
Koppernikus, Galilei und Kepler anhebenden Naturforschung
den Weg bereiten half.



10. Das Wiederaufleben der Wissenschaften.

Bis zur Beendigung der Kreuzzüge hatte Westeuropa unter
einer überwiegend kirchlichen Führung gestanden. Probleme religiöser
und scholastisch-philosophischer Art nahmen während dieser
Zeit das Denken vorzugsweise in Anspruch. Das nunmehr eintretende
Sinken der Hierarchie hatte zur Folge, daß man sich auch
anderen Gegenständen zuwandte.

Es sind vor allem zwei mächtige neue Bewegungen von nie
versiegender Wirkung, welche die europäische Menschheit gegen
den Ausgang des Mittelalters ergreifen, die Wiederbelebung des
klassischen Altertums und die durch die Entdeckungsreisen erfolgende
Ausdehnung des geographischen Gesichtskreises über die
gesamte Erde.

Vorbereitet wurde der große geistige Umschwung, dessen Vorboten
bis in das 13. Jahrhundert zurückreichen, durch einen wirtschaftlichen
Vorgang, nämlich durch das Emporblühen des Städtewesens.
Vor allem sind hier Pisa, Florenz, Venedig und Genua
zu nennen. Diese waren durch den Handel zu Wohlstand und
Macht und schließlich sogar zu einer meerbeherrschenden Stellung
gelangt. Die Berührung mit sämtlichen Völkern des Mittelmeeres,
das Emporblühen der Kunst und der Gewerbe, kurz die Erweiterung
des gesamten Gesichtskreises brachten es mit sich, daß an
diesen Stätten die Nacht des Mittelalters zuerst der Morgenröte
eines neuen, besseren Tages wich.

Die ältere Geschichtsschreibung liebte es, die Renaissance als
ein fast blitzartiges Aufleuchten hinzustellen, wodurch das tiefe
Dunkel des Mittelalters verscheucht und von Italien aus das
übrige Europa allmählich erhellt worden sei. Es war dies die
besonders durch Burkhardt824 vertretene Anschauung. Burkhardt
stand noch allzusehr unter dem Einflüsse Vasaris, des
frühesten Geschichtsschreibers der Renaissance. Vasari825, der
um die Mitte des 16. Jahrhunderts schrieb, stand offenbar den
von ihm geschilderten Begebenheiten zeitlich noch zu nahe, um
ein zutreffendes, allgemeines Urteil fällen zu können. Auch war
er bestrebt, die von ihm behandelte Epoche der vorangehenden
Zeit gegenüber in hellem Glanze hervortreten zu lassen826.

Die neuesten Forschungen über die Entwicklung des geistigen
Lebens und der Kunst lassen immer deutlicher erkennen, daß
sich zwischen Mittelalter und Renaissance keine scharfe Grenze
ziehen läßt. Vielmehr reicht die Bewegung, die wir mit dem
Worte Renaissance kennzeichnen, in ihren Anfängen bis in das
13. Jahrhundert zurück. Auch war sie keineswegs auf den Boden
Italiens beschränkt. Erlebte sie auch dort ihre höchste Blüte,
so begegnet uns die Wiedergeburt der Künste und der Wissenschaften
doch auch in Frankreich, in Deutschland und den
Niederlanden. Und zwar lassen sich auch in diesen Ländern das
Streben nach selbständiger Auffassung und eine dadurch bedingte
Abkehr von der bisherigen Denkweise, gewissermaßen eine
allmähliche Umwertung der Werte, bis in das 13. Jahrhundert zurückverfolgen.
Dennoch darf man, im Gegensatz zur älteren historischen
Schule (Burkhardt, Voigt, Libri) nicht so weit gehen,
die Renaissance »als das Resultat und die feinste Blüte des Mittelalters«
zu bezeichnen827. Ist doch die Renaissance, die wenn auch
lange vorbereitete, allmähliche Überwindung derjenigen Momente,
welche das christliche Mittelalter kennzeichnen. Als diese im
geistigen Leben des Mittelalters überwiegenden Momente werden
stets gelten müssen: erstens die Unterordnung der wissenschaftlichen
und künstlerischen Betätigung unter den Einfluß der Kirche,
ferner die Herrschaft der Autorität des geschriebenen Wortes und
drittens die Abkehr von realistischer und die Versenkung in die
spiritualistische Denkweise.

Die Wiederbelebung der römischen und der griechischen Literatur
erfolgte seit dem 14. Jahrhundert in immer größerem Umfange
und führte zu einer wachsenden Vertiefung in den Geist
der Antike. Es entstand die Richtung, die man als den Humanismus
bezeichnet. Brachte sie den Naturwissenschaften auch keinen
unmittelbaren Gewinn, so bewirkte sie doch, daß mit den erwähnten
mittelalterlichen Elementen, welche das Denken bisher
gefangen hielten, gebrochen und für die Behandlung und die
Darstellung wissenschaftlicher Gegenstände Vorbilder gewonnen
wurden. Es wurde, wie ein hervorragender Geschichtsschreiber der
Periode des Humanismus sagt828, »die vergessene Tiefe der Vorzeit
heraufbeschworen und diese in ihren edelsten Schöpfungen noch
einmal durchlebt«. Das Land, wo der Humanismus seine erste
Blüte erlebte, war Italien. Dort waren nämlich die Scholastik,
die romantische Poesie und die gotische Baukunst nie zur vollständigen
Herrschaft gelangt und immer noch eine Erinnerung an
das Altertum übrig geblieben, die endlich im 15. Jahrhundert alle
Geister ergriff und der Literatur ein neues Leben einhauchte829.

Auf dem Boden Italiens hatte die Berührung der antiken Welt
mit dem germanischen Elemente vorzugsweise stattgefunden. War
Italien dabei auch von vielen Völkern zertreten worden, so hatten
sich doch manche Reste und Vermächtnisse der alten Kultur in
die neue Zeit hinübergerettet. Die führenden Männer, denen wir
die Wiederbelebung dieser Keime verdanken, waren vor allem
Petrarka und Boccaccio. In den Beginn der großen literarischen
Epoche, welche diese Männer verkörpern, gehört der bewundertste
Dichter der italienischen Nation, Dante. Geboren
wurde Dante 1265 in Florenz; er starb im Jahre 1321. Dante
hat zwar von den besten römischen Dichtern, wie Horaz, Ovid
und Vergil, manche Anregung empfangen, doch gehört er noch
nicht zu den Erneuerern der alten Literatur. Seine Bildung beruht
vielmehr noch vorzugsweise auf dem Trivium und dem Quadrivium
der mittelalterlichen Philosophen. Der Geist, der aus
Dante spricht, ist aus der Vereinigung der Scholastik mit der
provenzalischen Romantik hervorgegangen. Und diesen Geist verrät
auch sein geniales Meisterwerk, die göttliche Komödie. Sie ist
nicht nur als ein hervorragendes Werk der Dichtkunst, sondern
auch als eine Fundgrube für den Stand der Kenntnisse zu Beginn
des 14. Jahrhunderts zu schätzen830. Es war nicht viel mehr als
eine dunkle Ahnung, mit der Dante das Wesen der Antike erfaßte,
in ihre Tiefen ist er noch nicht eingedrungen. Das geschah
erst durch Francesco Petrarka831.

Petrarkas Vater besaß einige Schriften Ciceros. Sie und
die Dichtungen Vergils, die das Mittelalter nie vergessen hatte,
kamen dem jungen Petrarka in die Hände und wurden von
ihm weniger des Inhalts als des Wohllauts der Sprache und des
beredten Ausdrucks wegen mit Begeisterung gelesen. Da man
nur einen kleinen Teil der Schriften Ciceros besaß – die Briefe
z. B. waren in Vergessenheit geraten –, so begann Petrarka,
als er heranwuchs, nach den verschollenen Werken des von ihm so
hoch verehrten Schriftstellers zu suchen. Sein Umherstöbern in
alten Klosterbibliotheken wurde mit Erfolg belohnt. Er selbst begab
sich ans Abschreiben und wußte zahlreiche Männer in den
Dienst seiner Bestrebungen zu stellen. Nach Spanien, Frankreich,
Deutschland und Britannien, ja selbst nach Griechenland sandte er
die Aufforderung, nach bestimmten, verschollenen Schriften zu
forschen. Oft fügte er seinen Bitten und Mahnungen auch Geldbeträge
bei. Die Schriften der Alten wurden aber nicht nur gesammelt
und vervielfältigt, man betrachtete sie auch als Muster für
den Ausdruck und bemühte sich, den eigenen Ausdruck danach
zu vervollkommnen.

Petrarka wandte sein Interesse nicht nur den Literaturwerken,
sondern auch allen übrigen antiken Überresten, wie Bauwerken,
Münzen usw. zu, an denen der Boden Italiens so reich ist. Auch
auf die griechische Kultur lenkten Petrarka und seine Nachfolger
die Aufmerksamkeit des Abendlandes. Zwar fehlte es im
14. Jahrhundert zunächst noch sehr an der Kenntnis der griechischen
Sprache. Hierin trat aber eine Änderung nach dem Fall
Konstantinopels ein, da viele griechische Flüchtlinge infolge dieses
Ereignisses sich nach Italien wandten. Der treueste und eifrigste
Jünger Petrarkas war Giovanni Boccaccio. Der Eifer von
den alten Schätzen zu sammeln, was noch zu retten war, wurde
fast durch die Besorgnis übertroffen, daß es schon zu spät sein
möchte. Daß diese Besorgnis sehr gerechtfertigt war, beweist
Boccaccios Bericht über seinen Besuch der Bibliothek zu Monte
Cassino. Er fand sie in einem vernachlässigten Raume und weder
durch Schlösser noch durch Türen abgesperrt. Als er die Codices
öffnete, bemerkte er Verstümmelungen aller Art. Weinend vor
Unwillen verließ er den Raum. Seine Frage, warum man die herrlichen
Schätze so schmählich behandle, wurde von den Mönchen
dahin beantwortet, daß man das herausgeschnittene Pergament zu
Psaltern und Breven verwende, die an Frauen und Kinder verkauft
würden832. Und das geschah in Monte Cassino, einer Pflanzstätte
der Gelehrsamkeit.

Die Wissenschaften im Zeitalter des Humanismus.

Auf die Zeit des Beginns des Humanismus folgte seine Ausbreitung.
Sie geschah besonders durch Wanderlehrer und durch
die Gründung von Gelehrtenrepubliken nach platonischem Muster.
Es ist als eine große Tat der ersten Humanisten zu betrachten,
daß sie die Fürsten, vor allem die Mediceer, ja den gesamten
Adel des Landes, aber nicht minder das wohlhabende Bürgertum
der italienischen Stadtrepubliken für ihre Bemühungen zu
begeistern wußten. Dies war um so schwieriger, als ja zu jener
Zeit die beweglichen Lettern noch nicht der Wissenschaft Flügel
verliehen hatten, sondern die gehobenen literarischen Schätze
noch durch Abschreiben vervielfältigt werden mußten. Per Humanismus
fand auch an den Universitäten und bei den kirchlichen
Machthabern eine Heimstätte. Vor allem war es Papst Nikolaus
V., der nach mediceischem Vorbilde große Mittel für
literarische Bestrebungen hergab. Auf seine Anregung hin wandte
man sich besonders der griechischen Literatur zu. An Stelle der
alten scholastischen Bearbeitungen traten jetzt im Abendlande die
wirklichen aristotelischen und platonischen Schriften. Papst Nikolaus,
dem es in erster Linie auf das Sammeln der Bücher ankam,
der Begründer der großen, dem Ansehen des Papsttums
entsprechenden vatikanischen Bibliothek, zog viele griechische Gelehrte
nach Rom und ließ nach dem Fall Konstantinopels durch
reisende Händler zahlreiche Bücher in Griechenland und in Kleinasien
aufkaufen. Seitdem die humanistischen Bestrebungen durch
Nikolaus V. ihren Mittelpunkt in Rom gefunden hatten, dehnte
sich ihr Einfluß auch nördlich von den Alpen aus. Mit den Gelehrten
waren zahlreiche griechische Texte, darunter z. B. die Werke
des Archimedes, von Konstantinopel nach Italien gelangt. Der
Humanismus erlebte jetzt nicht nur hier die Zeit seiner höchsten
Blüte, sondern auch im übrigen Europa, vor allem in Deutschland,
wo er durch den Kardinal Nicolaus von Cusa besonders Eingang
fand, sowie in England.

Hatte Papst Nikolaus V. die humanistischen Studien mehr
aus Liebhaberei und in der Absicht gefördert, Rom zum Mittelpunkt
auch für die geistigen Bestrebungen zu machen, so bestieg
bald nach ihm in Pius II.833 ein wirklicher Humanist den päpstlichen
Stuhl. Er wandte sich der Geographie und der Geschichte
zu, suchte beide Wissenschaften in Beziehung zu setzen und
schuf eine Kosmographie, die auch Columbus angeregt hat834.

Pius II. verdient um so mehr Anerkennung, als die übrigen
Humanisten dem wissenschaftlichen Vermächtnis des Altertums
zunächst wenig Interesse und Verständnis entgegenbrachten. Mathematik,
Naturwissenschaften und Medizin, kurz, strengere Wissenschaften
fanden nur geringe Beachtung. Der Humanismus war
herrschende Mode geworden und diese verlangte schöngeistige
Leistungen. Das größte Gewicht wurde bei allem literarischen
Schaffen auf die Form gelegt, und durch dieses Bestreben erlangte,
wiederum unter der Führung Petrarkas und Boccaccios, die
heimatliche Sprache eine solche Vollendung, daß Galilei und
seine Schüler es vorzogen, in der Sprache ihres Landes zu schreiben,
während in Deutschland und den übrigen Ländern unter den
Gelehrten kaum jemand daran dachte, sich einer anderen Sprache
als der lateinischen zu bedienen.

Trotz aller Bestrebungen der Päpste, Rom zum Mittelpunkt
der humanistischen Bestrebungen zu machen, gebührt Florenz der
Ruhm, nicht nur die Wiege, sondern in der Folge auch der bedeutendste
Hort des Humanismus gewesen zu sein. Die Geschicke
von Florenz hingen während des gesamten 15. Jahrhunderts auf
das Engste mit der über ungemessene Reichtümer verfügenden,
gleichzeitig aber für Kunst und Wissenschaft begeisterten Familie
der Mediceer zusammen. In Cosmo und in seinem Enkel
Lorenzo, dem »Prächtigen«, fanden die Künstler und die Gelehrten
Gönner, die ihren Bestrebungen nicht nur eine jederzeit
offene Hand, sondern auch ein volles Verständnis entgegenbrachten.
Cosmo selbst war der Stifter einer Akademie, in
der sich die geistig und künstlerisch hervorragenden Männer aneinanderschlossen.
Dem Beispiele der Päpste und der Mediceer
folgte, wie nicht anders zu erwarten, alles, was Anspruch auf
Reichtum und vornehme Herkunft machte. Auch die Frauen
nahmen einen hervorragenden Anteil an dieser Bewegung, die ihre
Kehrseite leider in den politischen und sittlichen Zuständen des
damaligen Italiens fand. Die Freude, welche jene Bewegung in
ihrer Lebensfülle hervorruft, wandelt sich in Anbetracht mancher
Ergebnisse der neueren Geschichtsforschung mitunter in das Gefühl
des Schauderns, während die älteren Schilderer jenes Zeitalters
jene Kehrseite zu wenig beachteten und in dem Gemälde,
das sie uns von der Renaissance entwarfen, nur die lichten Seiten
hervortreten ließen835.

Es war für die weitere Entwicklung des geistigen Lebens von
der größten Bedeutung, daß mit dem Einsetzen der humanistischen
Strömung die Erfindung des Buchdrucks und die Errichtung der
ersten Universitäten auf deutschem Boden zusammenfielen. Das
Universitätswesen war im 13. Jahrhundert in Spanien, Italien,
Frankreich und England herangeblüht. In Deutschland fehlte es
zwar nicht an Privat-, Pfarr- und Stadtschulen, eine weitergehende
wissenschaftliche Bildung und akademische Würden konnten aber
nur im Auslande erlangt werden. Eine Änderung trat erst ein,
als Karl IV., gestützt auf Erfahrungen, die er selbst in Paris gemacht
hatte, die erste deutsche Universität in Prag (1348) begründete.
Noch in demselben Jahrhundert wurden die Universitäten
zu Wien (1365) und Heidelberg (1386) ins Leben gerufen.
Auch die norddeutschen Städte wollten nicht zurückstehen. Unter
ihnen sind vor allem Köln und Erfurt zu nennen, weil sie
gleichfalls noch im 14. Jahrhundert in ihren Mauern Hochschulen
gründeten.

Die wissenschaftliche Bedeutung dieser Institute war, mit
heutigem Maßstabe gemessen, allerdings noch gering. Ihre wichtigste
Aufgabe erblickten sie in der Vorbildung der Geistlichkeit. Im
Zusammenhange damit war im Universitätswesen der geistliche
Einfluß der überwiegende. Die freie Forschung sollte sich an diesen
Stätten erst allmählich und mit Überwindung des hartnäckigsten
Widerstandes entwickeln. Im 15. Jahrhundert und weit darüber
hinaus übte Hand in Hand mit der Kirche die scholastische
Philosophie eine fast unbestrittene, jedes freiere Geistesleben einengende
Herrschaft aus. Der Universitätsunterricht regte nicht
zum Forschen an, sondern er vermittelte wesentlich durch Diktate
und Disputierübungen Wortglauben und Autoritätsdünkel.



Durch das Eindringen des Humanismus in Deutschland wurden
die deutschen Universitäten wesentlich gehoben. Sie übernahmen
die Pflege jener neuen Richtung, wodurch ein freierer Zug in die
bisherigen Stätten scholastischen Gezänkes, theologischer Disputierwut
und Unduldsamkeit kam. Am erfreulichsten trat dieser günstige
Einfluß in der Um- und Fortbildung des Unterrichts in die Erscheinung.
Man schuf bessere Lehrbücher, ersetzte das Diktieren
und Auswendiglernen durch fleißige Lektüre der durch bessere
Textkritik geläuterten, alten Schriften und kehrte mit offenerem
Blick zu den Erscheinungen zurück, die Natur- und Menschenleben
darboten. Auch das Emporblühen einer volkstümlichen Kunst
wirkte in dem Deutschland des 15. Jahrhunderts befreiend und
fördernd836. Erlebte doch Deutschland damals in Albrecht Dürer
eine Verbindung von Kunst und Wissenschaft, wie wir sie in Italien
an Lionardo da Vinci bewundern.

Die hervorragendsten unter den Humanisten Mitteleuropas
waren Agricola, Erasmus von Rotterdam, dem wir die
erste griechische Ausgabe des Neuen Testaments verdanken,
Reuchlin, der die hebräischen Studien ins Leben rief, und
Melanchthon. Letzterer entfaltete eine ähnliche Tätigkeit wie
Rhabanus Maurus und hat deshalb in der Geschichte des
Bildungswesens gleichfalls den Ehrentitel eines Praeceptor Germaniae
erhalten. Er setzte sich vor allem das Ziel, in der
Philosophie eine Reformation durch das Zurückgehen auf die
echten Schriften des Aristoteles zu bewirken, wie sie Luther in
der Theologie dadurch herbeizuführen suchte, daß er einzig und
allein das reine Evangelium als die wahre Quelle des religiösen
Glaubens hinstellte837.

In Deutschland wurde Wittenberg zum Mittelpunkt des
Humanismus. Von hier ging auch, durch letzteren gefördert, diejenige
freiere Gestaltung des religiösen Lebens aus, die für das
mittlere und nördliche Europa einen Aufschwung von nie gesehenem
Umfang einleiten sollte. Hatte doch bis dahin die hierarchische
Gewalt nicht nur die Normen für den Glauben, sondern alle
weltlichen Einrichtungen und Anschauungen beherrscht. Daß
diese Gewalt ins Wanken geriet, mußte nicht nur in den Zuständen
jener Zeit, sondern auch im Reiche der Gedanken eine
unermeßliche Veränderung hervorbringen838. Zu diesen beiden
Elementen, der Renaissance, die erst wieder »das Auge für den
Menschen und für die Dinge öffnete«839 und als das Grundelement
bezeichnet werden muß, und zu der Reformation trat die Naturwissenschaft
hinzu, um im Verein mit ihnen die Weltanschauung
und die Welt von Grund aus umzugestalten. An die Stelle der
Lehre wurde die Forschung und an die Stelle des Himmels die
veredelte Weltlichkeit gesetzt. Die Verheißung lautete nicht mehr
»Unsterblichkeit«, sondern »ewiger Ruhm«840.

Der Angriff des Humanismus gegen die Scholastik ging besonders
von Erasmus von Rotterdam aus. Er machte den
Kampf gegen die Scholastiker der Klöster und der Universitäten
zu seiner Lebensaufgabe. Sein »Lob der Narrheit« ist voll Spott
und Bitterkeit gegen die Fesseln, welche die Philosophie und die
Theologie jener Zeit beengten und jede freie Regung erstickten841.
Das Büchlein, das in zahllosen Auflagen erschien und in viele
Sprachen übersetzt wurde, hat besonders dazu beigetragen, dem
16. Jahrhundert eine antiklerikale Richtung zu geben842. Mit dem
populären Angriff verband Erasmus den gelehrten. Wie die
Humanisten Italiens forderte er, man solle die Wissenschaften aus
den Schriften des Altertums erlernen, so die Naturgeschichte aus
Plinius, die Erdbeschreibung aus Platon, die Gottesgelehrtheit
nicht aus den Kirchenvätern, sondern aus dem neuen Testamente,
usw. Es war also noch kein Kampf gegen den Autoritätsglauben,
der mit den Humanisten anhob, sondern zunächst nur ein Zurückgehen
auf ursprüngliche, reinere Quellen. Indes schon diese
Wandlung, obgleich so maßvoll in ihren Zielen, ging nicht ohne
den heftigsten Widerstand von seiten der kirchlichen Scholastiker
vor sich.

Mit welcher Erbitterung gekämpft wurde, zeigt uns der
Lebensgang eines Hutten. Daß es den Führern an Siegeszuversicht
und an Begeisterung für die große Sache nicht fehlte,
bekundet uns derselbe Hutten durch sein Wort: »O Jahrhundert,
die Studien blühen, die Geister erwachen; es ist eine Lust zu
leben«843. Dieses Erwachen der Geister machte sich zunächst
weniger durch Neuschöpfungen geltend, als dadurch, daß man den
Unterricht naturgemäßer gestaltete und auf wertvolleren Grundlagen
errichtete, sowie vor allem dadurch, daß das ausschließlich
kirchliche Denken, die »hierarchische Weltansicht«, wenn auch
nicht gebrochen, so doch eingeschränkt und daneben wenigstens
die Duldung anders gearteter Ansichten erkämpft wurde.

Fast unvermittelt schloß sich an das Zeitalter des Humanismus
für die Naturwissenschaften die Periode an, die auch den
alten Schriftstellern keine unbedingte Autorität zuerkannte, mit
dem Glauben brach und an seine Stelle die freie, unabhängige
Forschung setzte. Diese Periode wird in Deutschland vor allem
durch Koppernikus und durch Paracelsus, sowie durch die
Begründung der neueren Naturbeschreibung (Brunfels, Bock,
Gesner und Agricola) eröffnet. Mit dem Wirken dieser
Männer werden wir uns in den nächsten Abschnitten eingehend
zu befassen haben.

Die Wiederbelebung der Wissensschätze des Altertums kam
auf naturwissenschaftlichem Gebiete vor allem der Astronomie zu
gute, für welche selbst die Kirche immer ein, wenn auch zunächst
nur praktisches, Interesse bewiesen hatte. Kleriker wie Laien
waren nämlich ängstlich darauf bedacht, eine Verschiebung der
Fasttage auf profane Tage, wie sie jede Unvollkommenheit des
Kalenders mit sich bringen mußte, zu vermeiden. So waren, um
ein Beispiel zu erwähnen, die Begleiter Magelhaens in hohem
Grade bestürzt, als sich nach der ersten Weltumsegelung bei
ihrem Eintreffen in Spanien aus der Schiffsrechnung ergab, daß
man um einen Tag hinter dem Kalender zurückgeblieben war und
infolgedessen zu unrechter Zeit gefastet hatte. Anfangs glaubte
man an einen Irrtum, bis man die Notwendigkeit einer solchen
Erscheinung einsah und infolgedessen später die Datumsgrenze
einführte844.

Nicolaus von Cusa.

Bei der Wiederbelebung der naturwissenschaftlichen Forschung
spielte in diesem Zeitalter der Kardinal Nicolaus von Cusa eine
bedeutende Rolle. Wie einst Roger Bacon, so machte er845 Vorschläge
zur Verbesserung des Kalenders, sowie der alfonsinischen
Tafeln, ohne jedoch damit durchzudringen. Nicolaus von Cusa
wurde im Jahre 1401 zu Cues an der Mosel als Sohn eines armen
Fischers geboren. Seiner Begabung wegen fand er Unterstützung,
studierte in Padua und zeichnete sich durch große, mit gewandtem
Wesen vereinigte Gelehrsamkeit aus. In päpstlichem Auftrage
reiste er nach Konstantinopel und brachte von dort wertvolle griechische
Manuskripte nach Italien. Hier war er auch mit dem
fast gleichaltrigen Paolo Toscanelli (geb. 1397 zu Florenz) bekannt
geworden, welcher, durch die alten Schriftsteller angeregt,
die beobachtende Astronomie auf europäischem Boden zu neuem
Leben erweckte. Toscanelli hatte im Dome zu Florenz einen
Gnomon angebracht, mit dem er die Kulmination der Sonne auf
die Sekunde genau zu ermitteln vermochte. Die Einrichtung bestand
in einer Platte, die sich 270 Fuß über dem Boden des
Domes befand. Sie besaß eine Öffnung, durch welche ein Sonnenstrahl
auf den Boden fiel. Nicolaus von Cusa zählte zu den
Schülern Toscanellis, der auch eine, leider verloren gegangene,
Seekarte entwarf. Sie ist sehr wahrscheinlich von Behaim bei
der Anfertigung seines Globus verwertet worden. Zur Zeit Toscanellis
kamen wahrscheinlich auch die ersten in Kupfer gestochenen
Karten auf. Daran schlossen sich noch vor Ablauf des
15. Jahrhunderts die ersten in Holz geschnittenen und gedruckten
Karten846.

In Italien wurde Nicolaus von Cusa mit den aristotelischen
Schriften im griechischen Original bekannt, und zwar geschah dies
zu einer Zeit, als man in Deutschland nur die arabisch-lateinischen
Bearbeitungen des Aristoteles kannte. Die Folge war, daß
Nicolaus sich um die Ausbreitung des Humanismus in seiner
deutschen Heimat sehr verdient gemacht hat. Im Verein mit dem
Papste Nicolaus V. bemühte er sich, griechische Werke durch
Übersetzung ins Lateinische zugänglicher zu machen. So hat er
an der Herausgabe des Archimedes auf Grund des griechischen
Originals hervorragenden Anteil genommen. Bei seiner Beschäftigung
mit Mathematik, Mechanik und Astronomie knüpfte er
überall an Euklid, Archimedes und andere alte Schriftsteller
an. Er war es auch, der zuerst unter den Neueren die eingewurzelte
Ansicht, daß die Erde der Mittelpunkt der Welt sei, erschütterte.
Nach seiner Lehre ist sie ein Gestirn und befindet
sich, wie alles in der Natur, in Bewegung.

Gleich einer Stelle aus dem Dialog des Galilei mutet es
uns an, wenn Nicolaus von Cusa847 schreibt: »Es ist jetzt klar,
daß die Erde sich wirklich bewegt, wenn wir es gleich nicht bemerken,
da wir die Bewegung nur durch den Vergleich mit etwas
Unbeweglichem wahrnehmen.« Auf den Gedanken, daß die Fixsterne
ein solches Unbewegliches sind, kam Nicolaus von Cusa
indessen nicht. Er würde sonst den Kern der koppernikanischen
Lehre vorweg genommen haben. »Wüßte jemand nicht,« so fährt
er fort, »daß das Wasser fließt und sähe er das Ufer nicht, wie
würde er, wenn er in einem auf dem Wasser dahingleitenden
Schiffe steht, bemerken, daß das Schiff sich bewegt? Da es daher
jedem, er mag auf der Erde, der Sonne oder einem anderen Sterne
sich befinden, vorkommen wird, als stände er im unbeweglichen
Mittelpunkte, während alles um ihn her sich bewege, so würde er
in der Sonne, im Monde, im Mars stehend, immer wieder andere
Pole angeben.«

Die Bewegung der Erde um die Sonne hat Nicolaus von
Cusa indessen noch nicht gelehrt. Auch gründen sich seine Behauptungen
oft mehr auf allgemeine Überlegungen, denn auf Beobachtungen
und mathematische Schlüsse. Blieb somit sein System848
auch weit von der Wahrheit entfernt, so wurde doch zum erstenmal
an der durch tausendjähriges Bestehen geheiligten Autorität des
Ptolemäos gerüttelt und der großen Umwälzung, die 100 Jahre
später durch Koppernikus auf dem Gebiete der Astronomie eintrat,
vorgearbeitet849.

Auch um die Kartographie hat Nicolaus von Cusa sich
Verdienste erworben. Sogar der Versuch, eine Weltkarte zu
entwerfen, rührt von ihm her. Er bediente sich dabei der
Kegelprojektion. Seine Karte, die während der Renaissancezeit
sehr geschätzt wurde, ist noch in mehreren Exemplaren erhalten850.

Auch mit mechanischen Dingen hat sich Nicolaus von
Cusa beschäftigt. So erdachte er zur Bestimmung der Tiefe
eines Gewässers ein Bathometer. Eine leichte Kugel sollte mit
einem Gewichte beschwert und dadurch zum Untersinken gebracht
werden. Beim Berühren des Bodens sollte sich das Gewicht
loslösen und die Kugel emporsteigen. Aus dem für beide
Bewegungen erforderlichen Zeitaufwand konnte man dann die Tiefe
des Gewässers berechnen. Nicolaus von Cusa ist einer der
ersten gewesen, der verlangte, man solle bei allen Untersuchungen
messend verfahren. Er knüpft diese Bemerkung an seine Betrachtungen
über die Wage851 und erläutert sie durch Beispiele.
So heißt es, man könne leicht feststellen, ob die Pflanzen ihre
Nahrung aus der Luft oder aus dem Boden bekämen. Man
brauche nur die Samen und die erforderliche Menge Erde abzuwägen
und die Wägung nach dem Heranwachsen der Pflanze zu
wiederholen. Solche Anregungen blieben jedoch zunächst noch
vereinzelt. Sie wurden oft von denen, die sie aussprachen, nicht
einmal verfolgt. So sollten noch zwei Jahrhunderte verfließen,
bis Stephan Hales als der Erste die Methode des Wägens und
des Messens in ausgedehnten Versuchsreihen auf pflanzenphysiologische
Vorgänge anwandte.

Lionardo da Vinci.

Ein ähnliches Verhältnis wie zwischen dem Cusaner und
Koppernikus begegnet uns auf dem Boden Italiens zwischen
Lionardo da Vinci und Galilei. Lionardo da Vinci wurde
im Jahre 1452 in der Nähe von Florenz geboren. (Er starb 1519.)
Da er frühzeitig künstlerische Begabung zeigte, führte ihn sein
Vater einem Meister zu, bei dem er malen und modellieren, sowie
Metall gießen und Gold schmieden lernte. Ein späterer Kunsthistoriker852
erzählt, Lionardo sei die Darstellung einer kleinen
Nebenfigur auf dem Gemälde dieses Meisters in solchem Grade
gelungen, daß letzterer sich verschworen habe, keinen Pinsel mehr
anzurühren, weil ihn ein Knabe übertroffen. Im beginnenden
Mannesalter entwickelte Lionardo eine Vielseitigkeit sondergleichen.
Er vereinigte mit körperlichen Vorzügen ungewöhnliche
Verstandesschärfe und Genialität des künstlerischen Wirkens. Als
Architekt, Bildhauer und Maler hat er Werke von unübertroffener
Schönheit geschaffen853.

Der Herzog Ludwig Sforza zog Lionardo nach Mailand.
Den Anlaß dazu bot ein Sieg, den letzterer als Violinspieler in
einem musikalischen Wettstreit errungen hatte. Und wie lohnte
der Künstler die fürstliche Gunst! Er beteiligte sich mit Eifer
an dem Bau des Mailänder Domes und gründete, indem er schon
damals seine Vorliebe für die mathematisch-naturwissenschaftliche
Richtung bekundete, eine Art Akademie. Auch die Schöpfung
des Abendmahles, jenes Kolossalgemäldes, durch das sich Lionardo
mit Raphael und Michel Angelo auf eine Stufe stellte,
fällt in die Zeit seines Aufenthalts in Mailand.

Später sehen wir Lionardo da Vinci an verschiedenen
Orten seines Vaterlandes als Ingenieur und Architekt mit Arbeiten
großen Umfangs, wie Kanalbauten854, der Anlage von Befestigungswerken,
sowie der Anfertigung von Maschinen aller
Art – selbst Flugmaschinen fehlen nicht – beschäftigt. Aus
dieser, auf das Praktische gerichteten Tätigkeit erklärt es sich,
daß er viel über mechanische Probleme nachgedacht und Schriften
darüber verfaßt hat, die allerdings infolge ungünstiger Umstände
die Entwicklung der Wissenschaften wenig beeinflußt und erst in
neuerer Zeit ihre Würdigung gefunden haben855. Diese Aufzeichnungen
enthalten nämlich manche bemerkenswerten Ansätze, die
zu den Arbeiten Galileis hinüberleiten.

Zwölf Codices von Lionardos Manuskripten werden in der
Bibliothek der französischen Akademie aufbewahrt. Vorher befanden
sie sich in der Ambrosianischen Bibliothek zu Mailand.
Von dort wurden sie 1796 von den Franzosen nach Paris gebracht,
wo sie Venturi eingehend studierte. Er bezeichnete die
dreizehn Folianten mit den Buchstaben A bis N. Im Jahre 1815
erhielt die Ambrosiana den Codex atlanticus (N), der sich besonders
mit technischen Dingen befaßt, zurück. Mit der Veröffentlichung
dieses wertvollen Nachlasses wurde erst 1881 begonnen:
Les manuscrits de Lionarde de Vinci, publiés en facsimilés
avec transcription littérale, traduction française etc. Im
Druck erschienen war vor dem Ende des 19. Jahrhunderts nur
Lionardos Abhandlung über die Malkunst (1651).

Lionardos wissenschaftliche und technische Bedeutung wurde
anfangs kaum beachtet. Erst nachdem Libri und Venturi darauf
hingewiesen hatten, fand Lionardo auch auf diesen Gebieten die
verdiente Anerkennung, die allerdings nicht selten in ein kritikloses
Überschätzen ausartete856.

Unter den alten Schriftstellern, auf welchen Lionardo da
Vinci fußt, ist besonders Heron zu nennen. Er findet sich im
Codex Atlanticus auch zitiert. W. Schmidt wies darauf hin,
daß manche Ausführungen Lionardos augenfällig mit solchen
der Heronschen Pneumatik übereinstimmen (Math. Bibl. [3.] III.
180–187).

Eine genauere Untersuchung über die Quellen, welche Lionardo
benutzt hat, verdankt man dem französischen Physiker
P. Duhem (Études sur Léonard de Vinci, ceux qu'il a lus et
ceux qui l'ont lu. Paris 1906.). Danach hat da Vinci weit mehr
gelesen, als es den Anschein hat. Er zitiert nämlich sehr selten.
Infolgedessen kann man seine Quellen nur schwer ermitteln.

Nach Duhem (Études sur Léonard de Vinci, Troisième
série. Paris 1913) und nach den »Origines de la Statique« (2 Bde.
Paris 1905/6) desselben Verfassers hat die Scholastik auf dem
Gebiete der Mechanik weit mehr geleistet als man bisher anzunehmen
geneigt war. Duhem kommt zu dem Ergebnis, daß die
dynamischen Lehren, die im 14. Jahrhundert insbesondere von
französischen Scholastikern ausgingen, die Grundlagen gebildet
haben, auf der Galilei und seine unmittelbaren Vorgänger weiter
arbeiten konnten. Bei der Beurteilung der Ergebnisse Duhems
darf aber nicht vergessen werden, daß der französische Historiker
dazu neigt, dasjenige besonders hoch einzuschätzen, was für das
eigene Land und Volk als rühmlich gelten kann. Unter den Scholastikern,
die zu richtigen dynamischen Vorstellungen gelangten, ist
auch Albert von Sachsen zu nennen. Er erkannte etwa 1368,
daß der freie Fall ein Beispiel für die gleichförmig beschleunigte
Bewegung sei. Man darf dabei aber nicht vergessen, daß es den
Scholastikern mehr um spekulative Definitionen als um die Untersuchung
physikalischer Vorgänge zu tun war857.

Auf dem Gebiete der Mechanik stützte sich Lionardo auf
Heron, Vitruv und auf die mittelalterlichen Lehrbücher des
Jordanus Nemorarius und anderer. Die Lehre vom Erdschwerpunkt
und die Gleichgewichtstheorie der Meere läßt sich
auf Albert von Sachsen zurückführen, den Lionardo auch
gelegentlich zitiert. Bezüglich der Erklärung von Ebbe und Flut
stützt sich Lionardo auf den Scholastiker Themon. Andererseits
hat Lionardo aber auch einen nachweisbaren Einfluß auf
Roberval, Cardano, Palissy und andere ausgeübt858.

Bekannt ist Lionardos Ausspruch, daß die Mechanik das
Paradies der mathematischen Wissenschaften sei, weil man durch
die Mechanik erst zu den Früchten dieser Wissenschaften gelange.
Lionardo da Vinci handelt aber auch nach diesem Ausspruch,
dessen Bedeutung erst die nächsten Jahrhunderte in vollem Maße
gewürdigt haben. So untersucht er die Wirkung des Hebels für
den Fall, daß die Kräfte in beliebiger Richtung auf ihn wirken.
Die Rolle und das Rad an der Welle werden auf den Hebel zurückgeführt.
Seine auf das Praktische gerichtete Tätigkeit brachte
es mit sich, daß er theoretisch und durch Versuche den Einfluß
untersuchte, den der Reibungswiderstand auf die Bewegung der
Maschinen ausübt. Es sind die ersten genaueren Untersuchungen
dieser Art, die uns bei Lionardo begegnen. Ferner werden der
freie Fall und der Fall auf der schiefen Ebene in Betracht gezogen,
wenn auch hier Galilei die erschöpfende Behandlung vorbehalten
blieb. In einigen Äußerungen Lionardos lassen sich
schon die Keime des Trägheits- und des Energiegesetzes erkennen;
so, wenn er sagt, jedes Ding »trachte in seinem gegebenen
Zustande zu verharren« oder der bewegte Körper besitze
»Wirkungsfähigkeit« und »wuchte in der Richtung seiner Bewegung«.

Für die einfachen Maschinen sprach Lionardo schon das
Prinzip aus, daß die im Gleichgewicht befindlichen Kräfte sich
umgekehrt wie die virtuellen Geschwindigkeiten verhalten859. Seine
klare Auffassung des Beharrungsvermögens bezeugen folgende
Sätze860: »Keine vernunftlose Sache bewegt sich von selbst.«
»Jeder Impuls neigt zu ewiger Dauer.«

Ferner stellt Lionardo die Möglichkeit des Perpetuum mobile861
in Abrede und entwickelt unter Ablehnung aller Wunder-
und Geheimkräfte, insbesondere der scholastischen qualitates occultae,
den Kraftbegriff in einem fast modernen Sinne. So heißt
es bei Lionardo da Vinci: »Kraft ist Ursache der Bewegung und
die Bewegung ist die Ursache der Kraft«. Wenn er letztere eine
geistige Wesenheit nennt, die sich mit den schweren Körpern verbinde,
so erläutert er dies mit folgenden Worten: »Geistig, sage
ich, weil in ihr unsichtbares
Leben ist, weil der Körper, in
dem sie geboren wird, weder in
der Form noch im Gewichte
wächst. Die berührte Saite
einer Laute bewegt ein wenig
eine andere gleiche Saite von
gleicher Stimme einer anderen
Laute. Du wirst dies sehen
durch Auflegen eines Strohhalmes
auf die zweite Saite862.«


[Abb. 56]
Abb. 56. Lionardos Hygrometer.



Beobachtungen, die Lionardo beim Wägen hygroskopischer
Substanzen machte, führten ihn zur Konstruktion eines, wenn
auch noch recht unvollkommenen Hygrometers. An den Enden
eines zweiarmigen Hebels brachte er zwei gleich schwere Kugeln
an, von denen die eine mit Wachs, die zweite dagegen mit Baumwolle
überzogen war. Nahm die Feuchtigkeit der Luft zu, so
sank die zweite Kugel. Der Ausschlag konnte auf einer ringförmigen
Skala abgelesen werden.

Ein Seitenstück zu diesem Feuchtigkeitsmesser ist der von
Lionardo abgebildete und beschriebene Windmesser863. Er besteht
aus einem mit Gradeinteilung versehenen Quadranten, der,
wie aus der Abbildung ersichtlich ist, mit einer beweglichen Platte
verbunden wird. Diese wird durch den Wind gehoben, so daß
man die jeweilige Stärke
des Windes auf der Gradeinteilung
ablesen kann.
Die gleiche Einrichtung
besaß das fast 200 Jahre
später erfundene Pendelanemometer
Hookes, der
bisher als der Erfinder
dieses Instrumentes galt864.


[Abb. 57]
Abb. 57. Lionardos Windmesser.



Auch die Theorie der
Reibung und das schwierige
Gebiet der Festigkeitslehre865
beschäftigten Lionardo
da Vinci, der auf
fast allen Gebieten der
Naturwissenschaft Anschauungen entwickelte, die ihn als einen
seine Zeit und deren Denken überragenden Geist erkennen lassen.

So spricht er sich über die Rolle, welche die Luft bei der
Verbrennung und der Atmung spielt, mit folgenden Worten aus:
»Wo eine Flamme entsteht, da erzeugt sich ein Luftstrom um sie.
Dieser dient dazu, die Flamme zu erhalten. Das Feuer zerstört
ohne Unterlaß die Luft, durch die es unterhalten wird. Sobald
die Luft nicht geeignet ist, die Flamme zu unterhalten, kann
in ihr kein Geschöpf leben. Die Flamme disponiert zuerst die
Materie, aus der sie entsteht, und kann sich dann davon ernähren.
Indem sie Nahrung für die Flamme wird, formt sie sich in sie
um.« Daß Lionardo mit diesen Erklärungen fast überall den
wahren Sachverhalt traf, setzt geradezu in Erstaunen. Um das
Zuströmen der Luft zu erhöhen und dadurch die Leuchtkraft zu
vergrößern, erfand Lionardo den Lampenzylinder. Auch die Idee
des Fallschirmes, »mit dem sich ein Mensch aus beliebiger Höhe
herunterlassen könne«, ist auf Lionardo zurückzuführen. Der
Gedanke wurde erst dreihundert Jahre später verwirklicht866.

Auf die Versteinerungen und andere geologische Dinge, z. B.
die Entstehung der Schichten durch Ablagerung, sowie auf mineralogische
Fragen war Lionardo gelegentlich der Wasserbauten,
die er als Ingenieur ausführte, aufmerksam geworden.

Die Versteinerungen, die man, entgegen den Lehren der Alten,
immer noch meist für Naturspiele hielt, wurden von ihm als Überreste
von Lebewesen gedeutet.

Um Lionardo voll zu würdigen, muß man bedenken, daß er
einem vom Mystizismus noch ganz durchdrungenen Zeitalter angehörte.
So mußte er in seinen Betrachtungen über die Versteinerungen
besonders die Ansicht zurückweisen, daß die Versteinerungen
als Naturspiele unter dem Einfluß der Sterne hervorgebracht
seien. Auch zwei andere Vorstellungen seiner Zeit, die
Quadratur des Zirkels und das Perpetuum mobile, bekämpfte
Lionardo schon mit wissenschaftlichen Gründen.

Seine Tätigkeit als Künstler hat ihn veranlaßt, sich eingehend
mit anatomischen Studien zu befassen. Zu diesem Zwecke setzte
er sich mit einem Arzte in Verbindung867. Die Frucht der gemeinsamen
Tätigkeit des Künstlers und des Naturforschers sind etwa
800 Bilder, die wir als die ersten, naturgetreuen anatomischen
Zeichnungen ansprechen müssen868. Sie betreffen vor allem das
Knochen- und das Muskelsystem. Doch sind auch Abbildungen der
inneren Organe (Herz, Leber usw.) vorhanden.

Lionardo war wohl der erste, der sich eingehender mit Untersuchungen
über die Mechanik des Körpers beschäftigte. Er studierte
die Beugung und Streckung der Glieder, sowie das Gehen ganz
im Sinne der heutigen Physiologie. Ferner setzte er auseinander,
wie die Beschäftigung auf die Haltung wirkt, und welche Muskeln
beim Werfen, Heben, Tragen usw. in Betracht kommen. Mit Vorliebe
belehrte er sich und seine Schüler auf dem Fechtboden über
die verschiedenen Bewegungen des Körpers. Aus künstlerischem
Drange hat sich Lionardo auch mit der Anatomie des Pferdes
beschäftigt869.

Eine der wichtigsten unter den wissenschaftlichen Grundlagen
der Kunst hat Lionardo erst geschaffen. Das ist die Lehre von
der Perspektive, um die sich außer ihm auch die Brüder van Eyck
und Battista Alberti verdient gemacht haben. Daß die Alten
mit den Lehren der Perspektive nicht vertraut waren, haben schon
Lessing870 und Lambert nachgewiesen. Lambert pries Lionardo
als »den ersten, der an die Verfeinerung der Malkunst und
an die Perspektive gedacht« habe. Dem Verfahren lag folgender
Gedanke zugrunde. Bringt man zwischen das Auge und den
Gegenstand, den man perspektivisch richtig zeichnen will, eine
durchsichtige Tafel, so wird jeder Lichtstrahl die Tafel in einem
bestimmten Punkte schneiden. Die Gesamtheit dieser Schnittpunkte
gibt uns das perspektivische Bild, und die Lehre von der
Perspektive läuft darauf hinaus, wie man ein solches Bild zeichnet,
ohne die zur Erläuterung dienende Tafel zu benutzen.

Vom Auge handelt Lionardo eingehender im Manuskript D871.
Seine Ausführungen betreffen die Größe des Gesichtswinkels und
den Vorgang des Sehens. Aus Versuchen wird geschlossen, daß
der Gesichtssinn seinen Sitz in den Endigungen des Sehnerven
habe (Manuskript D. S. 3). Zu dieser Erkenntnis war übrigens
auch schon Roger Bacon gelangt. Im Manuskript C wird die
Lehre vom Schatten durch viele Zeichnungen erläutert. Hier wie
überall finden sich nur Ansätze. Ihre Bedeutung liegt darin, daß
stets experimentell und geometrisch verfahren, und daß jedes Problem
frei von vorgefaßten Meinungen in Angriff genommen wird.

Bemerkenswert sind auch Lionardos gelegentliche Äußerungen
über astronomische Gegenstände. Von der Erde heißt es,
sie müsse den Bewohnern des Mondes und anderer Gestirne als
Himmelskörper erscheinen, auch befinde sie sich nicht im Mittelpunkt
der Sonnenbahn, ebensowenig wie sie die Mitte des Weltalls
einnehme. »Die Erde«, heißt es an einer Stelle872, »ist ein Stern
ähnlich wie der Mond.« Und ferner: »Mache Gläser, um den
Mond groß zu sehen«873.


[Abb. 58]
Abb. 58. Lionardos Erläuterung des Sehens874.



Das Sehen führt Lionardo darauf zurück, daß das Auge
nach Art einer Camera obscura Bilder hervorbringe. Er erläutert
dies in folgender Weise:
»Man lasse durch eine
kleine Öffnung (Abb. 58,
M) das Bild eines beleuchteten
Gegenstandes
in ein dunkles Zimmer
treten. Dann fange man
dieses Bild auf einem
weißen Papier, das man
in dem dunklen Raum
nahe der Öffnung anbringt,
auf. Man wird
dann den Gegenstand
auf dem Papier in seiner wirklichen Gestalt und Farbe sehen, aber
viel kleiner und umgekehrt. Es sei ABCDE der von der Sonne erleuchtete
Gegenstand. ST sei der Schirm, der die Strahlen auffängt.
Weil die Strahlen gerade sind, wird der von A ausgehende nach K,
der von E ausgehende nach F gelangen. Dasselbe findet bei der
Pupille statt«. Dazu bemerkt er noch beim Studium der Natur des
Auges875: »Hier sind die Figuren, die Farben, alle Wirkungen des
Weltalls in einem Punkt gesammelt, und dieser Punkt ist ein
solches Wunder! O staunenswerte Notwendigkeit! Du zwingst mit
deinem Gesetz alle Wirkungen, auf kürzestem Wege an ihren Ursachen
teilzuhaben. Schreibe in deiner Anatomie, wie in dem
winzigen Raume des Auges das Bild der sichtbaren Dinge wiedergeboren
wird und sich in seiner Ausdehnung wiederherstellt«.

Ähnlich tief empfunden zeigt sich die Darstellung Lionardos
an vielen Stellen seiner Aufzeichnungen. Man wird an die später
von Fechner entwickelten Anschauungen erinnert, wenn man bei
Lionardo da Vinci liest, die Erde sei gleichsam ein organisches
Wesen, das Meer ihr Herz und das Wasser ihr Blut. Und wenn
er schließlich das Wasser als den »Kärrner der Natur« bezeichnet,
so dürfte der moderne Geologe kaum einen treffenderen Ausdruck
für die Rolle des flüssigen Elementes finden.

Die Sonne hielt Lionardo für einen sehr heißen Weltkörper.
Auch wußte er das sogenannte aschfarbene Licht des Mondes,
das wir neben der leuchtenden Sichel wahrnehmen, aus dem
Wiederschein des von der Sonne auf die Erde gelangenden Lichtes
zu erklären876.

Leider haben sich die Aufzeichnungen Lionardo da Vincis
nirgends zu einer abgeschlossenen, in sich abgerundeten Leistung
verdichtet. Es sind meist geistreiche, treffende Einzeleinfälle, die
erst die neuere Zeit voll Staunen über die Eigenart des Menschen,
dem sie entstammen, der Vergessenheit entrissen hat. Die
gelehrte Zunft würde ihn wohl schwerlich verstanden und gewürdigt
haben. Für sie galt in erster Linie die Autorität, die
Lionardo mit den Worten geißelt: »Wer sich auf die Autorität
beruft, verwendet nicht seinen Geist, sondern sein Gedächtnis«.
»Das Experiment irrt nie«, ruft er den Zeitgenossen zu,
»sondern es irren nur eure Urteile«. Auf den Weg, den seiner
Meinung nach die Forschung zu gehen hat, weist Lionardo mit
folgenden Worten hin: »Der Interpret der Wunderwerke der
Natur ist die Erfahrung. Sie täuscht niemals; es ist nur unsere
Auffassung, die zuweilen sich selbst täuscht. Wir müssen die
Erfahrung in der Verschiedenheit der Fälle und der Umstände
solange zu Rate ziehen, bis wir daraus eine allgemeine Regel
ziehen können. Wenngleich die Natur mit der Ursache beginnt
und mit dem Experiment endet, so müssen wir doch den entgegengesetzten
Weg verfolgen, d. h. wir beginnen mit dem Experiment
und müssen mit diesem die Ursache untersuchen«877.



Diese Worte bekunden, daß Lionardo schon ein Jahrhundert
vor Francis Bacon die Induktion für die allein sichere Methode
der Naturwissenschaft hielt. Auf Grund dieser Erkenntnis vermochte
er es, einen bewunderungswürdig tiefen Einblick in die Natur zu
tun. Die Vorstellungen, zu denen er gelangte, blieben leider
in seinen Manuskripten vergraben, sonst würde sein Einfluß auf
die Entwicklung der neueren Naturwissenschaft ein ganz anderer
gewesen sein, worauf schon A. v. Humboldt hinwies.

Haben Männer wie Lionardo da Vinci878 und Nicolaus
von Cusa auch keine derartigen Grundlagen für die weitere Entwicklung
geschaffen, wie Koppernikus und Galilei, welche das
zur Ausführung brachten, wozu jenen das volle Vermögen fehlte,
so erkennen wir doch aus der Betrachtung, die wir ihnen widmeten,
daß das Wirken der großen Begründer der Wissenschaft
kein unvermitteltes ist und keineswegs mit dem bisher Erstrebten
und Erreichten außer Beziehung steht. Jene Großen haben häufig
das, was ihre Zeitgenossen zwar ahnten, aber nur unvollkommen
zum Ausdruck zu bringen vermochten, in voller Klarheit erfaßt
und so begründet, daß es zum unveräußerlichen Besitz der Menschheit
wurde. Auf dieser Errungenschaft bauten dann bescheidenere
Kräfte weiter, bis ihr unverdrossenes Mühen, das für den Fortgang
der Entwicklung aber unumgänglich nötig ist und nicht gering
geachtet werden darf, wieder einem der Großen auf dem
Gebiete der Wissenschaft den Weg geebnet. So hatte auch die
Astronomie, bevor Koppernikus sein Wirken begann, in Deutschland
eine besondere Pflege durch Peurbach und Regiomontan
gefunden. Diese Männer, die ihrerseits wieder an die Alten
anknüpften, haben Koppernikus besonders dadurch vorgearbeitet,
daß sie die Beobachtungskunst förderten.

Das Wiedererwachen
der astronomischen Wissenschaft.

Die Astronomie war zwar durch Cusa und Toscanelli zu
neuem Leben erweckt worden. An Einsicht und an Kenntnissen
standen diese Männer jedoch tief unter Hipparch und Ptolemäos.
Die astronomische Wissenschaft mußte zunächst wieder auf diejenige
Höhe gebracht werden, die sie im Altertum zur Zeit der
Alexandriner besaß. Daß dies geschah, war vor allem das Verdienst
Peurbachs, des Begründers der beobachtenden und rechnenden
Astronomie im Abendlande879. Georg Peurbach wurde
im Jahre 1423 in Oberösterreich geboren. Als Zwanzigjähriger war
er in Rom mit Nicolaus von Cusa in Berührung gekommen.
Um 1450 kehrte er nach Wien, wo er studiert hatte, zurück und
erhielt dort den Lehrstuhl für Astronomie und Mathematik.

Peurbach übersetzte den Almagest. Er erkannte, daß eine
Verbesserung der vorhandenen Planetentafeln die erste Bedingung
für jeden weiteren
Fortschritt der Astronomie
sei. Die Abweichungen,
die sich
zwischen den alfonsinischen
Tafeln880 und
Peurbachs Beobachtungen
ergaben,
erreichten für den
Mars z. B. Werte
von mehreren Graden.
Auch die trigonometrischen
Tafeln des
Almagest erfuhren
durch Peurbach eine
wesentliche Verbesserung,
indem er statt
der Sehne den Sinus
einführte und eine
Berechnung für alle Werte von 10 zu 10 Sekunden unter Zugrundelegung
eines Radius von 60000 Einheiten lieferte.


[Abb. 59]
Abb. 59. Peurbachs Quadratum geometricum881.



Für seine astronomischen Messungen benutzte Peurbach das
»Quadratum geometricum« (s. Abb. 59). Dies ist ein quadratischer
Rahmen, an dem ein bewegliches Lineal mit Dioptervorrichtungen
angebracht ist. Die Seiten des Quadrats waren in 120 Abschnitte
eingeteilt. Auf diese Weise ließ sich die Tangente des
beobachteten Winkels mit ziemlicher Genauigkeit ablesen.

Mit dem Almagest, dem Hauptwerk der griechischen Astronomie,
war das Abendland zuerst durch die im 10. und 11. Jahrhundert in
Spanien entstandenen arabischen Hochschulen bekannt geworden.
Der Almagest, die Schriften des Euklid und des Aristoteles
wurden von hier aus den Hochschulen des christlichen Abendlandes
in lateinischer Übersetzung zugänglich. Durch diese Übertragung
und die Vermengung mit Zutaten aller Art hatte der ursprüngliche
Text natürlich manche Änderung erlitten und dadurch viel
von seinem Werte eingebüßt. Auch die Astronomie der Griechen
hatte durch die Araber keine wesentliche Förderung, dagegen
eine Vermengung mit astrologischen Zutaten erfahren und
so an wissenschaftlichem Gehalt Einbuße erlitten. Es war daher
ein wichtiges Ereignis, daß im 15. Jahrhundert das astronomische
Werk des Ptolemäos von Griechenland nach Italien
gelangte. Peurbach war zwar auf das griechische Manuskript
aufmerksam geworden882. Er benutzte aber dennoch den aus dem
Arabischen ins Lateinische übersetzten minderwertigen Text, da er
die griechische Sprache nicht verstand. Erst sein begabter Schüler,
sein Nachfolger auf dem Wiener Lehrstuhl, Johann Müller aus
Königsberg883, genannt Regiomontanus (1436–1476) fußte auf
dem griechischen Text des Almagest. Er gab im Jahre 1475
neue Tafeln heraus, die nicht nur für die Astronomie, sondern
auch für die Entdeckungsreisen jener Zeit ein wichtiges Hilfsmittel
wurden.

Regiomontan war ferner in Deutschland einer der ersten,
der das Studium der Algebra förderte. Auch soll er die alte Hypothese
von der Erdbewegung, die ihm schon wenigstens 60 Jahre vor
Koppernikus zu gleicher Zeit mit Cusa »in den Sinn gekommen
sei, zum besseren Verständnis der Astronomie wieder hervorgeholt
haben«884. In mechanischen Dingen, erzählt sein Biograph885 weiter,
war er einer der ersten, der »eine künstliche Einrichtung mit
Rädern, durch welche die eigentliche Bewegung der Sterne wiedergegeben
wurde, zu vieler Verwunderung anfertigte«. Ferner stellte
Regiomontan einen parabolischen Brennspiegel von fünf Fuß
Durchmesser aus Metall her. Regiomontans Tafeln wurden von
ihm als »Ephemeriden« bezeichnet. Sie erschienen 1473, umfaßten
den Zeitraum von 1474–1560 und enthielten für Sonne und Mond
die Längen- und außerdem für den Mond die Breitenangaben.
Ferner boten sie ein Verzeichnis der für die Zeit von 1475–1530
zu erwartenden Finsternisse.

Große Verdienste hat sich Regiomontan auch um die Trigonometrie,
die wichtigste Hilfswissenschaft der Astronomie, erworben.
Er war es, der die Tangensfunktion, mit welcher die Araber
gleichfalls schon vertraut waren, im Abendlande einführte. Ein
weiterer Fortschritt bestand darin, daß er sich der dezimalen
Teilung bediente, indem er für seine Tangententafeln den Radius
r = 100000 zugrunde legte. Unzweifelhaft schöpfte Regiomontan
bei seiner Darstellung der Trigonometrie auch aus arabischen
Quellen. Doch ist der Zusammenhang im einzelnen nicht mehr
nachzuweisen, da er in der Darstellung wie in der Fortbildung des
empfangenen Wissenstoffes sehr selbständig verfuhr. Sein trigonometrisches
Hauptwerk »De triangulis« entstand 1464. Durch
letzteres lernte das Abendland den Sinussatz und die Tangensfunktion
kennen. Auch entwickelte Regiomontan als erster darin
den allgemeinen sphärischen Cosinussatz.

Regiomontans Tafeln waren in den Händen von Bartholomäos
Diaz, sowie in denen Vasco da Gamas auf seinem
Wege nach Ostindien. Sie halfen Columbus den neuen Weltteil
entdecken. Amerigo Vespucci benutzte sie, um 1499
Längenbestimmungen in Südamerika auszuführen. So sehen wir,
wie dasjenige, was der stille Gelehrte in einsamen Nachtwachen
erdacht und erforscht, die kühnen Seefahrer und Konquistadoren
befähigte, dem europäischen Teil der Menschheit die Erde in ihrem
ganzen Umfange zu erschließen. Trotz der schon um das Jahr 1200
erfolgten Einführung des Kompasses wagten nämlich die Portugiesen,
selbst nachdem Heinrich der Seefahrer die Entdeckungsreisen
organisiert hatte, zunächst nicht, von der Küstenschiffahrt
abzugehen. Viele Jahre kamen ihre Fahrzeuge nicht über Kap
Bojador hinaus, weil man dort ein Riff sah, dessen Brandung
sich weit hinaus ins Meer erstreckte. Dem Ungewissen, das die
Wasserwüste des atlantischen Ozeans in sich barg, vermochte man
erst zu begegnen, nachdem die Astronomie der Schiffahrt die zur
Ortsbestimmung geeigneten Hilfsmittel verliehen hatte.

Zu diesen gehörte in erster Linie der Kreuz- oder Jakobsstab
(siehe Abb. 60), ein Werkzeug, das zum Messen von Winkeln
auf bewegter See geeigneter war als die von Ptolemäos und
Koppernikus benutzten Instrumente, unter denen das mit Kreisteilung
versehene Astrolabium886 und das parallaktische Lineal an
erster Stelle zu nennen sind887. Der Kreuz- oder Jakobsstab mit
verschiebbarem Querriegel, den Regiomontan benutzte, besaß
eine Länge von 21/2 Metern. Seine Anwendung hat man bis ins
14. Jahrhundert zurück verfolgen können. Waren die erwähnten
Meßinstrumente fest aufgestellt und von hinlänglicher Größe, so
ließen sich ziemlich scharfe Messungen damit anstellen. Tycho,
dessen Arbeiten infolge ihrer Genauigkeit die Entdeckungen Keplers
erst ermöglichten, berichtet, an seinen Astrolabien noch eine
sechstel Bogenminute abgelesen zu haben.


[Abb. 60]
Abb. 60. Der Kreuzstab888.



Wahrscheinlich hat der Nürnberger Martin Behaim (1459
bis 1506), dem man den ersten neueren Erdglobus verdankt, den
Kreuzstab nach Portugal gebracht und letzteren zu Messungen auf
bewegter See empfohlen889. Aus Abbildung 61 ersehen wir den
Gebrauch dieses Instrumentes. Der Querstab a wurde so lange
verschoben, bis das am Ende des Längsstabes b befindliche Auge
die beiden Gegenstände, deren Winkelabstand gefunden werden
sollte, über die Enden von a anvisierte; b trug eine Skala, von
der man unmittelbar die jeder Stellung entsprechenden Winkel
ablesen konnte. Mit einiger Zuverlässigkeit vermochte man indes
um diese Zeit nur die geographische Breite zu bestimmen. Hinsichtlich
der Länge mußte man sich mit einem Abschätzen begnügen.
Die enge Beziehung,
in welche zu
Beginn des neueren
Zeitalters die Astronomie
zur Nautik trat,
war beiden Gebieten
sehr förderlich. Während
der nächsten Jahrhunderte
wurde die
Mitarbeit der Astronomen
außerdem durch
hohe Belohnungen angeregt,
welche die Schiffahrt treibenden Nationen auf die Lösung
praktisch wichtiger Aufgaben setzten. Geister ersten Ranges, wie
Galilei und Euler, verschmähten es nicht, ihre Arbeit in den
Dienst dieser Sache zu stellen.


[Abb. 61]
Abb. 61. Schematische Erläuterung des Kreuzstabes.



Den ersten, noch erhaltenen Globus, fertigte Behaim 1492
an890. Erhalten sind auch noch Globen aus den Jahren 1515,
1520 und 1532. Mercator machte aus der Herstellung vorzüglicher
Erd- und Himmelsgloben schon ein Gewerbe. Zu seinen
Abnehmern gehörten Kaiser Karl V. und andere Fürsten. Von
Mercator herrührende Globen finden sich noch in Duisburg,
Nürnberg, Weimar und Wien891.

Das Duisburger Museum, das sich bemüht, die Werke Mercators
entweder im Original oder in Nachbildungen zu erwerben,
besitzt einen von ihm verfertigten Erd- und Himmelsglobus. Sie
wurden 1908 bei einem toskanischen Edelmann gefunden und gelangten
durch Kauf in den Besitz des Museums. Der Erdglobus
stammt aus dem Jahre 1541, der andere ist 1551 hergestellt. Auf
ihm sind die Sternbilder farbenprächtig ausgeführt. Während
die früheren Globen aus Holz oder Metall verfertigt waren, benutzte
Mercator eine Mischung aus Gips, Sägespänen und Leim,
die er auf eine aus Stäben hergestellte Hohlkugel auftrug.

Die Anregung zu den Entdeckungsreisen ist nicht nur auf
die Fortschritte der Astronomie und die Bedürfnisse des Handels,
sondern auch auf die Lektüre der alten Schriftsteller zurückzuführen.
Insbesondere gilt dies von Columbus. Die von den
Alten herrührenden Nachrichten, welche die allmähliche Ausdehnung
ihres geographischen Horizontes erkennen lassen, waren
ihm durch das Weltbuch Alliacos892 geläufig geworden. Je weiter
die Alten die östlichen Grenzen Asiens hinaus verlegt hatten, um
so größer war die Wahrscheinlichkeit, daß eine Fahrt nach Westen
bald zu bewohnten Ländern führen würde.

Dieser Gedanke erfüllte außer Columbus besonders den
italienischen Astronomen Toscanelli, dessen Lieblingsprojekt die
Verbindung Europas und Asiens auf dem Seewege nach Westen
war. Toscanelli war der Meinung, daß die asiatische Küste
höchstens 120 Längengrade von Lissabon entfernt sein könne. Er
stand mit Columbus in Briefwechsel und hat ihn in einem
Schreiben vom 25. VI. 1474 von der Durchführbarkeit des Gedankens,
der ihn erfüllte, zu überzeugen gewußt. Nach allem, was
an eigenen und fremden Überlegungen, von denen sich Columbus
leiten ließ, bekannt geworden, muß man seine Entdeckungsreisen
über die früheren Unternehmungen dieser Art stellen. Welche
Schwierigkeiten es zu überwinden galt, braucht hier nicht des
näheren erörtert zu werden. Erinnert sei nur an die Versammlung
zu Salamanca, welche den Plan des Columbus prüfen sollte.
Was mag letzterer wohl empfunden haben, als man ihm entgegenhielt,
wenn es auch gelingen sollte, zu den seiner Ansicht nach
vorhandenen Gegenfüßlern hinunter zu fahren, so würde es doch
unmöglich sein, wieder nach Spanien hinauf zu gelangen?

Daß sich trotz des gelehrten, am Buchstaben klebenden Dünkels,
der nicht etwa nur diese Versammlung erfüllte, das Neue
siegreich Bahn brach, ist vor allem der Erfindung der Buchdruckerkunst,
sowie dem Umstande zu verdanken, daß man im Latein
eine Weltsprache besaß, die einen raschen Austausch der Gedanken
zwischen den Angehörigen aller Völker ermöglichte.

Es war um 1450, als Gutenberg das erste, mit beweglichen
Lettern hergestellte Buch herausgab. In Paris, in Nürnberg und
an anderen Orten entstanden darauf große Druckereien, die für
die damalige gelehrte Welt arbeiteten. Mit der Ausbreitung des
Buchdruckes verringerte sich allmählich der Abstand zwischen
dem zunftmäßigen Gelehrten- und dem Laientum. Die Errungenschaften
des Forschens und Denkens wurden immer mehr zu einem
Gemeingut.

Eins der glänzendsten Beispiele für die Vereinigung geistigen
und gewerblichen Schaffens und für das Zusammengehen des gebildeten
Bürgertums mit Künstlern und Gelehrten bot vor allem
Nürnberg, wo vorübergehend auch Regiomontan und Behaim
wirkten. Für Regiomontan errichtetete ein Nürnberger Kaufherr
mit fürstlicher Freigebigkeit eine Sternwarte, die von hervorragenden
Mechanikern mit Astrolabien, Armillarsphären und anderen
astronomischen Instrumenten ausgerüstet wurde. Öffentliche
Vorträge belebten das Interesse für die Mathematik und die Naturwissenschaften.
Eine im Jahre 1470, kurz vor der Ankunft Regiomontans
in Nürnberg gegründete Druckerei wurde bald die bedeutendste
in Deutschland893. Behaim übermittelte die gewonnenen
astronomischen Kenntnisse den seefahrenden Völkern. Er hielt
sich von 1480–1484 in Portugal auf, zur Zeit, als auch Columbus
dort weilte, und stand den Portugiesen bei ihren Unternehmungen
zur Seite. Es ist sehr wahrscheinlich, daß Diaz, Columbus
und da Gama ihm die Bekanntschaft mit den Ephemeriden
Regiomontans, sowie manche Belehrung über die Kunst, nach
der Beobachtung der Sterne zu segeln, verdanken894.

Man darf jedoch neben den gelehrten Deutschen, die hier,
wie so oft in der Entwicklung der Wissenschaften, wohl den Gedanken,
aber nicht die Tat brachten, den Portugiesen Pedro
Nunez aus Coimbra nicht vergessen. Er war es, der zuerst ein
Werk schuf, in dem die Nautik auf wissenschaftliche Grundlagen
gestellt wurde (De arte atque ratione navigandi). Er war es ferner,
der die Genauigkeit der Ablesung an den astronomischen Instrumenten
verbesserte. Der Nonius wird nach ihm fälschlich so benannt.
Der Erfinder dieser Einrichtung ist Pierre Vernier
(1580–1637).

Die Wiederbelebung der Naturbeschreibung.

Auch die beschreibenden Naturwissenschaften, die Zoologie
und die Botanik, erfuhren gegen den Anfang des Mittelalters
manche Förderung. Das Wiederaufleben der alten Literatur, insbesondere
das Bekanntwerden mit den zoologischen Schriften des
Aristoteles, den man vorher ja nur aus arabischen und lateinischen
Bearbeitungen kannte, war auch hier von Einfluß. Noch
wichtiger war es aber, daß man sich immer mehr mit offenen
Sinnen der eigenen Beobachtung zuwandte und nach naturgetreuer
Darstellung des Gesehenen strebte. Erinnert sei nur an die oben
erwähnten anatomischen Abbildungen Lionardo da Vincis. Die
Ausdehnung des geographischen Gesichtskreises führte dazu, daß
man schon gegen den Ausgang des Mittelalters mit zahlreichen
neuen Tieren und Pflanzen bekannt wurde. Das Wiederaufleben
des wissenschaftlichen Sinnes machte sich auf dem Gebiete der
Botanik nicht nur durch die zunehmende Neigung für eigenes
Beobachten, sondern auch durch das allmähliche Zurücktreten der
Rücksicht auf die Nutzanwendung der Pflanzen geltend. Das Beobachtungsvermögen
wurde insbesondere durch zwei Umstände gefördert.
Es waren dies die Einrichtung botanischer Gärten und
die Anfertigung von Herbarien.

Den ersten botanischen Garten der neueren Zeit legte ein
venetianischer Arzt895 im Jahre 1333 an, nachdem ihm die Republik
dazu einen wüsten Platz überlassen hatte. Der erste Universitätsgarten
begegnet uns in Padua. Er wurde 1545 gegründet.
Einige Jahre später folgte Pisa. Und noch während des 16. Jahrhundert
ahmten viele Universitäten des übrigen Europas das von
Italien gegebene Beispiel nach896.

Nicht minder wichtig für die Erweckung selbsttätiger Beobachtung
und Forschung war das Aufkommen der Herbarien. Ein
eigentlicher Erfinder dieser Einrichtung läßt sich wohl nicht angeben.
Die ersten Nachrichten über umfangreichere Sammlungen
getrockneter Pflanzen stammen aus dem 16. Jahrhundert897. Die
älteste Anweisung zur Einrichtung von Herbarien begegnet uns
nach Meyer (Gesch. der Botanik. Bd. IV. S. 267) indes erst zu
Beginn des 17. Jahrhunderts. »Im Winter«, heißt es dort, »muß
man, da fast alle Pflanzen umkommen, die Wintergärten betrachten.
So nenne ich die Bücher, in denen man getrocknete Pflanzen, auf
Papier geklebt, verwahrt.«

Ein weiteres Mittel, die Beobachtung anzuregen, war das Abbilden
von Pflanzen und anderen Naturkörpern. Zwar, das Altertum
hatte sich dieses Mittels ebenso bedient wie der Pflanzengärten.
Kennt man doch noch heute mit Abbildungen versehene
Ausgaben des Dioskurides, die aus dem 6. Jahrhundert stammen.
Während des Mittelalters hatte die philologische Gelehrsamkeit
und der Autoritätsglauben indessen die Wissenschaft in solchem
Maße überwuchert, daß die Kunst, das Studium der Natur durch
Abbildungen zu fördern, erst wieder zu neuem Leben erweckt
werden mußte.

Zu den ältesten gedruckten Büchern mit Abbildungen von
Naturkörpern gehört auch Konrad Megenbergs »Buch der
Natur«, auf das wir schon an anderer Stelle eingegangen sind.
Megenbergs Buch enthält in Holzschnitt hergestellte, charakteristische
Abbildungen von Säugetieren, Vögeln, Bäumen und
Kräutern, unter denen sich z. B. Ranunculus acris, Viola odorata,
Convallaria majalis und andere recht gut erkennen lassen. Allerdings
fehlt es bei der Beschreibung der Meeresungeheuer, der
wunderlichen Menschen und anderer Dinge nicht an Abbildungen,
die nur als fratzenhafte Phantasieerzeugnisse gelten können.

Erwähnenswert ist auch der gegen 1485 erschienene »Ortus
sanitatis« (Garten der Gesundheit), der zahlreiche, oft nachträglich
kolorierte Abbildungen enthält, von denen manche der Natur ziemlich
nahe kommen, während die Abbildungen exotischer Pflanzen
meist erfunden sind898.

Wir haben hiermit die Betrachtung desjenigen Zeitabschnitts
beendet, in dem das Wiederaufleben der Wissenschaften anhob.
Zwar stützte man sich noch auf allen Gebieten auf die seit
der Mitte des 15. Jahrhunderts aus reinerer Quelle fließenden
Kenntnisse der Alten. Doch gab man sich nicht mehr wie früher
gänzlich der Autorität gefangen. Selbstbeobachten, eigenes Forschen
wurde in den hervorragendsten Köpfen dieses Zeitalters
zum Losungswort. Und wenn auch noch kein neues Gebäude der
Wissenschaften erstand, so wurde doch auf allen Gebieten mit den
Vorarbeiten begonnen und die Tätigkeit des nachfolgenden Zeitalters
erst ermöglicht, dessen Aufgabe es war, die Fundamente
der neueren Naturwissenschaft zu legen.

Wenn wir uns die hier skizzierte Entwicklung vergegenwärtigen,
welche die Wissenschaft seit ihrem Wiederaufleben im 14. und
15. Jahrhundert genommen, so sehen wir, daß sie nicht mehr in
solchem Maße wie früher von den Geschicken eines oder einiger
Völker abhängt, sondern daß ihr Gang stetiger und weniger als
bisher durch gewaltsame Ereignisse der äußeren Geschichte beeinflußt
erscheint. Die Geschichte der Wissenschaften ist auch in
der Folge nicht so eng mit dem Gange der Weltgeschichte verknüpft
wie in den früheren Perioden, in denen wir häufig genötigt
waren, das Verständnis der Wissenschaftsgeschichte durch Heranziehen
der allgemeinen Geschichte zu erschließen.



11. Die Begründung des heliozentrischen
Weltsystems durch Koppernikus899.

Das 16. Jahrhundert war auf allen Gebieten eine Zeit der
Vorbereitung. Nur zögernd und langsam, gleichsam tastend, entwickelte
sich während dieses Zeitraumes die neuere Methode der
Naturforschung. Das 17. Jahrhundert bietet uns dagegen das
Schauspiel eines nie vorher gesehenen Siegeslaufes unter der
Führung eines Galilei, Kepler und Newton. Nunmehr vollzog
sich die innige Verschmelzung der Naturwissenschaften mit der
Mathematik, sowie die Ausgestaltung einer streng induktiven Forschungsweise.
Durch diese beiden Momente wurde ein Umschwung
herbeigeführt, wie ihn die Geschichte der Wissenschaften nicht
wieder erlebt hat.

Das wichtigste Ereignis des 16. Jahrhunderts ist die Aufstellung
des heliozentrischen Weltsystems durch Koppernikus und
die hierdurch herbeigeführte Umgestaltung des gesamten Weltbildes.
Nicolaus Koppernikus wurde am 19. Februar (alten
Stils) des Jahres 1473 in Thorn geboren. Polen und Deutsche
haben sich um den Ruhm gestritten, ihn zu den Ihren zählen zu
dürfen. Ein solcher Streit ist müßig. Koppernikus war einer
der großen Geister, die durch ihr Wirken der Welt gehören.
Tatsache ist, daß Thorn zur Zeit seiner Geburt unter polnischer
Oberhoheit stand, im übrigen aber, was den gebildeten Teil der
Bevölkerung anbetraf, eine deutsche Stadt war. Die Mutter des
Koppernikus ist deutscher Abkunft gewesen. Über die Stammeszugehörigkeit
des Vaters läßt sich dagegen keine sichere Entscheidung
treffen. Soviel ist jedoch gewiß, daß Koppernikus selbst
in seinem Fühlen und Denken ein Deutscher war und sich in allen
Dokumenten, die auf uns gelangt sind, wenn er nicht Latein schrieb,
der deutschen Sprache bediente.

Nachdem Koppernikus das Vaterhaus verlassen, bereitete
er sich in Krakau für den medizinischen Beruf vor. Bei der Vielseitigkeit,
mit der man in früheren Jahrhunderten die Universitätsstudien
betrieb, wurde er indes auch mit der Mathematik und mit
der Astronomie vertraut. Auf letzterem Gebiete genoß die Universität
Wien, wo Peurbach und Regiomontan gelehrt hatten,
einen vorzüglichen Ruf. Dorthin begab sich deshalb nach Beendigung
seiner medizinischen Studien der spätere Reformator der
astronomischen Wissenschaft. Zum Glück für letztere war Koppernikus
nicht gezwungen, sofort dem ärztlichen Berufe nachzugehen.
Er war nämlich dadurch günstig gestellt, daß sein Oheim
mütterlicherseits, der Bischof von Ermeland, sich seiner annahm
und ihm später eine Domherrenstelle des Frauenburger Kapitels
verschaffte. Von 1495–1505 hielt sich Koppernikus meist in
Italien auf. Dort war im Zeitalter der Renaissance die Astronomie
emporgeblüht. In Florenz war unter den Mediceern die
erste Akademie nach platonischem Vorbild entstanden. Sternwarten
wurden errichtet und Lehrstellen geschaffen. In Italien
hatte auch Nicolaus von Cusa seine Anregungen empfangen
und sie von dort nach Deutschland verpflanzt. Diesem Vorbild
folgte Koppernikus, indem er sich in Italien fast ein Jahrzehnt
in der praktischen Astronomie vervollkommnete. Doch ist aus
diesem langen Abschnitt seines Lebens, der für die Entwicklung
seiner wissenschaftlichen Vorstellungen ohne Zweifel von großer
Bedeutung gewesen ist, sehr wenig bekannt geworden. Auch von
den astronomischen Hilfsmitteln, deren sich Koppernikus bediente,
weiß man nur wenig. Jedenfalls besaßen sie keinen hohen Grad von
Genauigkeit. Wie die astronomischen Instrumente im Zeitalter des
Koppernikus beschaffen waren, erfahren wir aus dem von dem
Astronomen Apian900 um jene Zeit verfaßten »Instrument-Buch«.

Der Gedanke, der seinem System zugrunde liegt, bemächtigte
sich des Koppernikus, sobald er in der Blütezeit des Mannesalters
selbständig forschend an die Natur herantrat. Diesen Gedanken
zu verfolgen und zu begründen, erschien ihm als eine Aufgabe,
wohl wert, sein ganzes übriges Leben in stiller Forscherarbeit
ihr zu widmen. Seit der im Jahre 1505 erfolgten Rückkehr aus
Italien bis zu seinem Tode am 24. Mai des Jahres 1543 blieb
er deshalb, von einigen kleinen Reisen abgesehen, in seinem Bistum.
Ein beschauliches Leben hat Koppernikus jedoch in dieser
Zurückgezogenheit nicht geführt. Die Zeit, welche ihm die mit
dem Domherrnamt verbundenen Pflichten übrig ließen, war der
Armenpraxis in Frauenburg und der sorgfältigen Ausarbeitung
jenes großen Werkes gewidmet, in dem er seine Theorie, sowie
die jahrelangen Beobachtungen, auf die er sie stützte, niedergelegt
hat.

Das für die neuere Astronomie grundlegende Hauptwerk des
Koppernikus erhielt den Titel »Über die Kreisbewegungen der
Himmelskörper«. In der an den Papst gerichteten Vorrede wird
der Anlaß zu dem Werke und seine Geschichte mitgeteilt. Wir
erfahren daraus, daß die Schrift »bis in das vierte Jahrneunt
hinein«901 verborgen blieb, bis sie zum Druck gelangte. Obgleich
Koppernikus um das Jahr 1530 den Ausbau der heliozentrischen
Lehre beendet hatte, schwankte er, ob er mit seinen Ansichten
an die Öffentlichkeit treten sollte. »Die Verachtung«, sagt er,
»die ich wegen der Neuheit und der scheinbaren Widersinnigkeit
meiner Meinung zu befürchten hatte, bewog mich fast, das
fertige Werk beiseite zu legen.«

Jedoch hatten befreundete Astronomen, sowie Geistliche, die
sich mit Astronomie beschäftigten, Kenntnis von dem Werk erhalten.
Ihrem Drängen nach Veröffentlichung setzte Koppernikus
nicht nur aus dem erwähnten Grunde anfangs Widerstand
entgegen, sondern er zögerte auch, weil ihn der Wunsch beseelte,
wirklich Besseres an die Stelle des Vorhandenen zu setzen. Kam
es ihm doch vor allem darauf an, der beobachtenden Astronomie
einen Dienst zu erweisen und ihr das neue Lehrgebäude in einem
solch vollkommenen Zustande zu übermitteln, daß es an die Stelle des
alten, mit den praktischen Bedürfnissen eng verwachsenen Systems
treten konnte. Von einem völligen Gelingen blieb Koppernikus,
wie er wohl selbst am besten wußte, indes noch weit entfernt.
Auch mochte er wohl ahnen, welchen Sturm sein Versuch entfesseln
sollte. Galt es doch, einer seit Jahrtausenden geheiligten
Anschauung den Boden zu entziehen902 und an ihre Stelle eine
neue Lehre zu setzen, welche der bisher den wesentlichsten Teil
der Welt ausmachenden Erde eine nur bescheidene Stelle unter
zahllosen Körpern gleichen, ja selbst höheren Ranges einräumte.
Ganz zu geschweigen der Gefahr, der eine solche Neuerung ausgesetzt
war, als ketzerisch verdammt zu werden.

Erst ein Jahr vor seinem Tode vermochte man Koppernikus
zur Herausgabe seiner »Kreisbewegungen«903 zu bestimmen.
Osiander, welcher den in Nürnberg erfolgenden Druck des Buches
überwachte, hielt es, ohne von Koppernikus hierzu ermächtigt
zu sein, für geraten, in einer besonderen Einleitung das Ganze als
eine bloße Hypothese hinzustellen. Wenn die Wissenschaft Hypothesen
ersinne, so beanspruche sie damit keineswegs, daß man nun
auch davon überzeugt sei. Sie wolle nur eine Grundlage für ihre
Berechnungen schaffen. Hypothesen brauchten also nicht einmal
wahrscheinlich zu sein. Es genüge vielmehr, daß sie eine Rechnung
ermöglichen, die zu den Beobachtungen paßt. Mit diesen
Ausführungen hat Osiander dasjenige, was wir heute als bloße
Arbeitshypothese bezeichnen, durchaus richtig gekennzeichnet. Daß
eine Abschwächung seiner Lehre jedoch durchaus nicht im Sinne
des Verfassers lag, geht aus der von Koppernikus herrührenden
Vorrede deutlich genug hervor. Er sei, sagt er, entgegen der
Meinung der Astronomen, ja beinahe gegen den gemeinen Menschenverstand
dazu gekommen, sich eine Bewegung der Erde vorzustellen.
Zu dieser Annahme habe ihn der Umstand veranlaßt,
daß die Astronomen bei ihren Untersuchungen sich über die Bewegungen
der Himmelskörper gar nicht einig seien und die Gestalt
der Welt und die Symmetrie ihrer Teile bisher nicht hätten finden
können. Man habe zur Erklärung der astronomischen Erscheinungen
die verschiedensten Arten von Bewegungen angenommen.
Die einen bedienten sich nur der konzentrischen, die anderen der
exzentrischen und epizyklischen904 Kreise. Doch sei das Erstrebte
dadurch nicht erreicht worden. Endlich habe er durch viele und
fortgesetzte Beobachtungen gefunden, daß, wenn die Bewegungen
der übrigen Wandelsterne auf einen Kreislauf der Erde bezogen,
und dieser dem Kreislauf jedes Gestirns zugrunde gelegt werde,
nicht nur die Erscheinungen der Wandelsterne daraus folgten,
sondern daß dann auch die Gesetze und Größen der Gestirne und
ihre Bahnen so zusammenhingen, daß in keinem Teile des Systems
ohne Verwirrung der übrigen Teile und des ganzen Weltalls irgend
etwas geändert werden könne. Die Astronomen möchten die neue
Lehre prüfen, und er zweifle nicht, daß sie ihm beipflichten würden.
Damit aber Gelehrte und Ungelehrte sähen, daß er durchaus niemandes
Urteil scheue, so wolle er sein Werk lieber dem Papste
als irgend einem andern widmen.

Die Anregung zu seinem System empfing Koppernikus offenbar
aus den Schriften der Alten. Nachdem er über die Unzulänglichkeit
der bestehenden Theorien nachgedacht, durchforschte
er alle Schriften, deren er habhaft werden konnte, um festzustellen,
ob nicht irgend jemand einmal andere Ansichten als die
herrschenden über die Bewegungen der Weltkörper geäußert habe.
Da fand er denn zuerst bei Cicero, daß Nicetas geglaubt habe,
die Erde bewege sich. Nachher fand er auch bei Plutarch, daß
andere ebenfalls dieser Meinung gewesen seien. Hierdurch veranlaßt,
fing er an, über die Bewegung der Erde nachzudenken,
obgleich diese Ansicht ihm zuerst selbst widersinnig zu sein schien.

Indessen nicht nur unbestimmte Meinungen, sondern auch
einen recht brauchbaren Ansatz zu seiner Theorie fand Koppernikus
bei den Alten vor. Es war ihm nämlich die Meinung einiger
alten Schriftsteller begegnet, daß Venus und Merkur sich um die
Sonne als ihren Mittelpunkt bewegten und deswegen von ihr nicht
weiter fortgehen könnten, als es die Kreise ihrer Bahnen erlaubten.
Koppernikus nennt Martianus Capella (5. Jahrhundert nach
Chr. Geb.) als seinen Gewährsmann. Es heißt bei ihm: »Venus und
Merkur bewegen sich nicht um die Erde, die nicht für alle Planetenbahnen
den Mittelpunkt bildet, wenngleich sie unzweifelhaft der
Mittelpunkt der Welt ist. Beide Planeten gehen zwar täglich auf
und unter, sie bewegen sich aber um die Sonne. In dieser, die viel
größer als die Erde ist, haben sie ihren Bahnmittelpunkt.«
Martianus Capella verlegte gleich anderen Berichterstattern den Ursprung
der erwähnten Lehre nach Ägypten. Neuere Forschungen
haben jedoch den Beweis geliefert, daß sie auf Herakleides
Pontikos, einen Schüler Platons, zurückzuführen ist905. Herakleides
war auch darin ein Vorläufer des Koppernikus, daß er
die tägliche, scheinbare Bewegung der Himmelkugel aus einer
Drehung der Erde von West nach Ost erklärte. Ihre Fortsetzung
fanden diese Lehren durch Aristarch von Samos. Aristarch906
setzte die Sonne, die er für 300 mal so groß wie die Erde hielt,
in den Mittelpunkt und ließ die Erde sich in jährlichem Umlauf
um die Sonne bewegen. Die heliozentrische Weltansicht war dem
Altertum also wohl bekannt. Sie fand sogar den Beifall vieler,
trug indes ihrem Urheber, ganz ähnlich, wie es später den ersten
erklärten Anhängern des koppernikanischen Systems erging, von
gegnerischer Seite eine Anklage wegen Gottlosigkeit ein. Doch
konnte die heliozentrische Theorie im Altertum nicht recht Wurzel
schlagen, da sie noch nicht imstande war, den Anforderungen der
praktischen Astronomie zu genügen. Letztere erblickte ihre Aufgabe
ja weniger darin, die beobachteten Bewegungen der Sonne,
des Mondes und der Planeten zu erklären, als sie genau zu messen
und im voraus zu bestimmen.

Indem nun Koppernikus von der Ansicht des Martianus
Capella ausging und Saturn, Jupiter und Mars auf denselben
Mittelpunkt, die Sonne nämlich, bezog, gleichzeitig aber die große
Ausdehnung der Bahnen der genannten Planeten berücksichtigte,
die außer den Bahnen des Merkur und der Venus auch die der Erde
umschließen, gelangte er zu seiner Erklärung der Planetenbewegung.
Es stehe nämlich fest, führt er des weiteren aus, daß Saturn, Jupiter
und Mars der Erde immer dann am nächsten seien, wenn sie des
Abends aufgingen, d. h. wenn sie in Opposition zur Sonne ständen,
oder die Erde sich zwischen ihnen und der Sonne befinde. Dagegen
seien Mars und Jupiter am weitesten von der Erde entfernt, wenn
sie des Abends untergingen, wir also die Sonne zwischen ihnen
und der Erde hätten. Dies beweise hinreichend, daß der Mittelpunkt
ihrer Bahn die Sonne und somit derselbe sei, um den
auch Venus und Merkur kreisen. Da somit alle Planeten sich
um einen Mittelpunkt bewegen, sei es notwendig, daß der Raum,
der zwischen dem Kreise der Venus und dem des Mars übrig
bleibe, die Erde mit dem sie begleitenden Monde aufnehme. Er
scheue sich daher nicht, zu behaupten, daß die Erde mit dem sie
umkreisenden Monde zwischen den Planeten einen großen Kreis in
jährlicher Bewegung um die Sonne durchlaufe. Auf solche Weise
finde die Bewegung der Sonne in der Bewegung der Erde ihre
Erklärung. Die Welt aber sei so groß, daß die Entfernung der
Planeten von der Sonne, mit der Fixsternsphäre verglichen, verschwindend
klein sei. Er halte dies alles für leichter begreiflich,
als wenn der Geist durch eine fast endlose Menge von Kreisen
verwirrt werde, was diejenigen herbeiführten, welche die Erde in
den Mittelpunkt der Welt setzten.


[Abb. 62]
Abb. 62. Das koppernikanische Weltsystem.


(Aus Koppernikus' Werk über die Bewegung der Weltkörper.)



Koppernikus bringt dann die vorstehend wiedergegebene
Abbildung (62) seines Weltsystems und erläutert sie mit folgenden
Worten: »Die erste und höchste von allen Sphären ist diejenige
der Fixsterne, die sich selbst und alles übrige enthält und daher
unbeweglich ist. Es folgt der äußerste Planet, Saturn907, der in
30 Jahren seinen Lauf vollendet; hierauf Jupiter mit einem zwölfjährigen
Umlauf; dann Mars, der in zwei Jahren seine Bahn beschreibt.
Die vierte Stelle nimmt der jährliche Kreislauf ein, in
dem die Erde mit der Mondbahn enthalten ist. An fünfter
Stelle kreist Venus in neun Monaten. Den sechsten Platz nimmt
Merkur ein, der in einem Zeitraum von 80 Tagen seinen Umlauf
vollendet. In der Mitte aber von allem steht die Sonne. Denn
wer möchte in diesem schönsten Tempel diese Leuchte an einen
anderen oder besseren Ort setzen?«

»So lenkt in der Tat die Sonne, auf dem königlichen Throne
sitzend, die sie umkreisende Familie der Gestirne. Wir finden also
in dieser Anordnung einen harmonischen Zusammenhang, wie er
anderweitig nicht gefunden werden kann. Denn hier kann man
bemerken, warum das Vor- und Zurückgehen beim Jupiter größer
erscheint als beim Saturn und kleiner als beim Mars und wiederum
bei der Venus größer als beim Merkur. Außerdem, warum Saturn,
Jupiter und Mars, wenn sie des Abends aufgehen, der Erde näher
sind als bei ihrem Verschwinden in den Strahlen der Sonne. Vorzüglich
aber scheint Mars, wenn er des Nachts am Himmel steht,
an Größe dem Jupiter gleich zu sein, während er bald darauf
unter den Sternen zweiter Größe gefunden wird. Und dies alles
ergibt sich aus derselben Ursache, nämlich aus der Bewegung der
Erde. Daß aber an den Fixsternen nichts davon in die Erscheinung
tritt, ist ein Beweis für die unermeßliche Entfernung dieser
Sterne, eine Entfernung, welche selbst die Bahn der Erde oder
das Abbild dieser Bahn am Himmel für unsere Augen verschwinden
läßt908.«

Die Grundlagen seines Systems hat Koppernikus am klarsten
in einem »kurzen Abriß«909 niedergeschrieben, den er wahrscheinlich
schon bald nach 1530 verfaßte. Er stellt diese Grundlagen
in folgenden Sätzen zusammen:



	Es gibt nur einen Mittelpunkt für die Gestirne und ihre Bahnen.

	Der Erdmittelpunkt ist nicht auch der Mittelpunkt für die
Welt, sondern nur für die Mondbahn und für die Schwere.

	Alle Planeten bewegen sich um die im Mittelpunkte ihrer
Bahnen stehende Sonne. In sie fällt also der Weltmittelpunkt.

	Der Abstand Erde – Sonne ist gegenüber dem Durchmesser
des Fixsternhimmels verschwindend klein.

	Was als eine Bewegung am Himmel erscheint, leitet sich
von einer Bewegung der Erde her. Sie dreht sich nämlich
täglich völlig um ihre Axe. Dabei behalten ihre beiden
Pole dauernd dieselbe Lage bei.

	Was uns als eine Bewegung der Sonne erscheint, leitet sich
auch nicht von diesem Gestirn, sondern von der Erde und
ihrer Bahn her, in der sie sich um die Sonne ebenso bewegt,
wie die übrigen Planeten es tun.

	Das Vorschreiten und Zurückbleiben der Planeten ist nicht
ihre eigene, sondern nur eine Folge der Erdbewegung.


Wie die ältere, so entsprach auch die neuere, von Koppernikus
entwickelte Theorie den Beobachtungen bei weitem nicht
in dem Maße, als ihr Begründer anfangs hoffen mochte. Es lag
das daran, daß er gleich den Alten daran festhielt, die Bewegung
der Himmelskörper erfolge gleichmäßig und im Kreise. Aristoteles
hatte dies gelehrt. Für ihn und alle, die sich nach ihm
mit der Astronomie befaßten, Koppernikus eingeschlossen, war
dies ein von vornherein feststehender Satz. Die Welt ist kugelförmig,
die Erde ist gleichfalls kugelförmig, die Bewegung der
Himmelskörper erfolgt gleichmäßig, ununterbrochen und im Kreise.
So lauten die Überschriften der wichtigsten Abschnitte des koppernikanischen
Werkes. Und warum verhält es sich so? Weil
Kreis und Kugel die vollkommensten Formen sind und kein Grund
für eine ungleichförmige Bewegung vorliegt, lautet die Antwort.
Auch Kepler war, wie wir sehen werden, anfangs in dem erwähnten
Vorurteil befangen. Ihm gelang es aber, sich davon frei
zu machen. Als er eingesehen, daß die Beobachtungen sich mit
den hergebrachten Anschauungen nicht in Einklang bringen ließen,
machte er die Annahme, daß sich die Planeten nicht in Kreisen,
sondern in Ellipsen bewegen und daß ihre Bewegung ungleichförmig
sei. Jetzt waren alle Widersprüche, in denen die heliozentrische
Theorie sich den Beobachtungen gegenüber befand, gelöst,
und diese Theorie damit erst lebensfähig geworden. Was
ihr Begründer gut zu erklären wußte, waren vor allem das scheinbare
Zurückgehen und Stillstehen der Planeten, sowie die Veränderungen
in der scheinbaren Größe dieser Himmelskörper,
die besonders beim Mars beträchtlich sind. Zur Erklärung anderer
Ungleichmäßigkeiten blieb jedoch nichts weiter übrig, als auf die
Epizyklentheorie unter Beibehaltung der Sonne als Mittelpunkt
des ganzen Systems zurückzugreifen.

Wir erkennen, daß eine neue Wahrheit bei ihrer Entdeckung
selten vollendet ist. Sie geht gewöhnlich nicht aus dem Hirn
eines einzelnen, sondern als Errungenschaft des Geistes einer Zeit
aus den Bemühungen mehrerer, oft sogar zahlreicher Forscher
und Denker hervor.

Aufnahme und Ausbreitung der heliozentrischen
Lehre.

Für die Richtigkeit seines Weltsystems konnte Koppernikus
noch keine schlagenden Beweise, sondern lediglich die größere
Einfachheit ins Feld führen. Dem Einwand, daß die jährliche
Bewegung der Erde sich in einer scheinbaren Veränderung der
Fixsternörter offenbaren müsse, wußte er nur dadurch zu begegnen,
daß er diese Himmelskörper in eine Entfernung versetzte, gegen
welche der Durchmesser der Erdbahn verschwindend klein sei.
Das Einzige, was Koppernikus den Angriffen seiner Gegner
gegenüberstellen konnte, waren Gründe der Vernunft. »Es ist«,
sagt er, »wahrscheinlicher, daß die Erde sich um ihre Achse dreht,
als daß alle Planeten mit ihren verschiedenen Entfernungen, alle
herumschweifenden Kometen und das unendliche Heer der Fixsterne
dieselbe regelmäßige vierundzwanzigstündige Bewegung um
die Erde ausführen«.

Eigentliche Beweise, sowohl für die Drehung als auch für den
Umlauf der Erde, haben erst spätere Jahrhunderte gebracht und
dadurch die koppernikanische Lehre auf den Rang einer unumstößlichen
Wahrheit erhoben910. Neben ihrer Einfachheit konnte
Koppernikus für seine Theorie wie Aristarch auch den Umstand
ins Feld führen, daß die Sonne der bei weitem größere
Weltkörper sei. Das Größenverhältnis von Mond, Erde, Sonne
ist nach Koppernikus gleich 1 : 43 : 6937911. Ferner nahm Koppernikus
die Entfernung der Sonne auf Grund von Beobachtungen,
die nach dem von Aristarch herrührenden Verfahren
angestellt wurden, zu 1197 Erdhalbmessern an. Auch dieses Ergebnis
blieb weit hinter der Wahrheit zurück. Erst im 18. Jahrhundert
fand man durch Messungen, welche die Vorübergänge
der Venus vor der Sonnenscheibe zum Ausgang nahmen, einen
zuverlässigen Wert für jenes Grundmaß der Astronomie. Dieser
übertraf den von Koppernikus angegebenen Wert fast um das
Zwanzigfache.

Das Erscheinen der »Kreisbewegungen«, deren erste Druckbogen
Koppernikus noch auf dem Sterbebette gelesen haben
soll, veranlaßte durchaus nicht einen solchen Aufruhr unter den
Geistern, wie man es in Anbetracht der Wichtigkeit der darin
ausgesprochenen Ansichten wohl hätte erwarten können. Dies
hatte mehrere Gründe. Die zeitgenössische Astronomie beachtete
die Neuerung wenig. Einige dem Koppernikus befreundete
Astronomen ausgenommen, hielt man an der ptolemäischen
Lehre fest, zu der man überdies in jener Zeit, die noch keine
Lehrfreiheit kannte, verpflichtet war. Ferner gaben die dem neuen
System noch anhaftenden Unvollkommenheiten den berufsmäßigen
Astronomen, denen der praktische Wert ausschlaggebend sein
mußte, ein gewisses Recht, zunächst das Hergebrachte in Geltung
zu belassen. Brachte doch das heliozentrische System dem rechnenden
Astronomen zunächst kaum nennenswerte Vorteile. Koppernikus
hatte es verstanden, seine Neuerung in einer alles
Polemische ausschließenden Weise vorzutragen und jedes Hinüberspielen
auf das Gebiet biblischer und religiöser Anschauungen zu
vermeiden. So kam es, daß auch die Kirche, die von einer astronomischen
Neuerung wohl eine Verbesserung ihres Kalenders erhoffte,
das Buch, dem ja sogar eine Widmung an den Papst voranging,
duldete und dem Gegensatz kein Gewicht beilegte, in den
es, vom Standpunkt des starren Wortglaubens aus betrachtet, zur
biblischen Überlieferung trat.

»Es scheint mir,« schrieb Koppernikus in jener Widmung,
»daß die Kirche aus meinen Arbeiten einigen Nutzen ziehen kann.
War doch unter Leo X. die Verbesserung des Kalenders nicht
möglich, weil die Größe des Jahres und die Bewegung der Sonne
und des Mondes nicht genau bestimmt waren. Ich habe gesucht,
diese näher zu bestimmen. Was ich darin geleistet habe, überlasse
ich dem Urteile Deiner Heiligkeit und der gelehrten Mathematiker.«
Der großen Masse, selbst der Gebildeten, fehlte bei der damals
herrschenden Unkenntnis in naturwissenschaftlichen Dingen durchaus
das Vermögen, mit eigenem Urteil an die neue Lehre heranzutreten.
Deshalb läßt sich die Äußerung Luthers wohl entschuldigen,
der da meinte: »Der Narr will die ganze Astronomie
umkehren. Aber die heilige Schrift sagt uns, daß Josua
die Sonne stillstehen hieß und nicht die Erde.« Daran, daß diese
Neuerung auf dem Gebiete der Astronomie der Kirche schaden,
geschweige denn das religiöse Gefühl beeinträchtigen könnte, hat
Luther schwerlich gedacht. Etwas ängstlicher war schon Melanchthon,
der auch mehr Verständnis für das Unerhörte jener
Neuerung besaß. Selbst ein eifriger Astrologe, hatte er das Gebäude
der damaligen Astronomie in seinem Lehrbuch der Physik
zur Darstellung gebracht. Die neue heliozentrische Ansicht hielt
er für so gottlos, daß er sie zu unterdrücken empfahl912. Auch
der viel später lebende Francis Bacon, den übertriebene Schilderungen
als den Begründer der neueren Naturwissenschaft gefeiert
haben, war ein erklärter Gegner des Koppernikus, und zwar
zu einer Zeit, als die Frage nach der Richtigkeit des heliozentrischen
Systems die Geister bewegte. Erst damals, im Zeitalter
Galileis, nahm die Kirche zu dieser Frage entschieden Stellung
und verbot die »Kreisbewegungen«. Der bezügliche Erlaß stammt
aus dem Jahre 1616 und wurde amtlich erst 1822 wieder aufgehoben,
nachdem sein Bestehen jedoch fast in Vergessenheit geraten war.
Er lautet: »Die heilige Kongregation913 hat in Erfahrung gebracht,
daß die falsche, der Heiligen Schrift völlig widersprechende Lehre
der Pythagoreer, von der Bewegung der Erde, wie sie Koppernikus
und einige andere vorgetragen haben, gegenwärtig verbreitet
und vielfach angenommen wird. Damit sich eine derartige Lehre
nicht zum Schaden der katholischen Wahrheit ausbreitet, beschloß
die heilige Kongregation daß die Bücher des Koppernikus und
alle anderen, die dasselbe lehren, bis zur Verbesserung zu verbieten
sind. Sie werden daher alle durch diesen Erlaß verboten
und verdammt.«

Zu den ersten Anhängern der koppernikanischen Lehre gehörte
der Dominikanermönch Giordano Bruno914, Spinozas
Vorläufer in der Begründung einer pantheistischen Weltanschauung.
Seinen divinatorischen Blicken erweiterte sich das Fixsterngewölbe
zu einem in Raum und Zeit unendlichen Universum. Bruno war
auch der erste, der die Fixsterne als Sonnen und als Mittelpunkte
ungezählter, dem unseren gleichartiger Planetensysteme ansah.

Er hat manches intuitiv vorweggenommen, was erst spätere
Zeiten auf Grund der Beobachtung sichergestellt haben. So nahm
er an, daß nicht nur die Erde, sondern auch die Sonne um ihre
Axe rotiere. Von der Erde behauptet er, daß sie an den Polen
abgeplattet sein müsse. Die Präzession der Nachtgleichen erklärte
er mit folgenden Werten: »Bei den unabsehbar mannigfaltig ineinandergreifenden
Bewegungen der Weltkörper kann es nicht ausbleiben,
daß auch die scheinbar festesten Punkte ihre gegenseitige
Lage nach und nach verschieben. Die Erde wird also ihre Lage
zum Himmelspol verändern915«. Die Kometen betrachtete Bruno
als eine besondere Gattung der Planeten. Da die Kometen ganz
ohne Regel erschienen, so sei auch die Zahl der unsere Sonne umkreisenden
Planeten noch nicht festgestellt916. Die Welten und die
Weltsysteme endlich sind nach Bruno stetigen Änderungen unterworfen.
Ewig ist nur die der Welt zu Grunde liegende schaffende
Energie. Darin spricht sich schon eine gewisse Ahnung des Gesetzes
von der Erhaltung der Energie aus. Brunos lange als Schwärmerei
betrachtete Lehre von der Beseeltheit nicht nur der All-Materie,
sondern auch der individuellen Beseeltheit der einzelnen Weltkörper
hat neuerdings Fechner zur Anerkennung zu bringen
gesucht.

Daß die Erde selbst ein lebendes Wesen ist, schloß Bruno
aus ihrer Bewegung und daraus, daß sie lebende Wesen hervorbringt.
Auch die übrigen Weltkörper sind belebt und ein Schauplatz
des Lebens. Daß sich letzteres in denselben Formen wie
auf der Erde offenbart, darf man allerdings nicht annehmen.

Man hat Bruno als den ersten monistischen Philosophen der
neueren Zeit zu betrachten. In seinen Schriften kam die geistige
Eigenart der italienischen Renaissance besonders zum Ausdruck.
Der Lebensauffassung jener Zeit entsprach auch seine, im Gegensatz
zum Christentum stehende Lehre vom heroischen Affekt. Die
neue astronomische Ansicht, die sich ihm und den Aufgeklärten
unter seinen Zeitgenossen eröffnete, hat er im Sinne der »Schönheitsherrlichkeit
der Welt« verwertet917.

Giordano Brunos Reformation des Himmels: Lo spaccio
(Die Vertreibung) della bestia trionfante (verdeutscht und erläutert
von L. Kuhlenbeck, Leipzig 1889), ist eine Moralphilosophie,
die an die Betrachtung der wichtigsten Sternbilder anknüpft. Die
in italienischer Sprache erschienenen Werke Brunos gab P. de
Lagarde (Göttingen 1888) heraus. Die astronomische Weltanschauung
betrifft besonders das Werk Del infinito Universo et de
i mondi918. Einige charakteristische Sätze aus diesem Werk mögen
uns noch etwas eingehender mit Brunos Vorstellungen bekannt
machen: »In dem unermeßlichen zusammenhängenden Raum, der
alles in sich hegt und trägt, gibt es unzählige, dieser Welt ähnliche
Weltkörper. Von ihnen ist der eine nicht mehr in der Mitte
des Universums als der andere. Als unendliches All ist es ohne
Mitte und ohne Umfang. Wie um unsere Sonne sieben Wandelsterne
kreisen, so gibt es weitere Sonnen, die Mittelpunkte für
andere Planetensysteme sind. Jeder dieser Weltkörper dreht sich
um sein eigenes Zentrum. Trotzdem erscheint er seinen Bewohnern
als eine stillstehende Welt, um die sich alle übrigen Gestirne
drehen. In Wahrheit gibt es so viel Welten wie wir Fixsterne
sehen. Sie befinden sich alle in dem einen Himmel, dem einen
Allumfasser, wie unsere Welt, die wir bewohnen.«

Daß es unendlich viele Einzelwelten geben müsse, folgert
Bruno aus dem Wesen Gottes, dem er ein unendliches Können
zuschreibt.



Astronomie und wissenschaftliche Erdkunde.

In engster Beziehung zur Astronomie hat sich die wissenschaftliche
Erdkunde, d. h. eine Erdkunde, die mehr sein wollte,
als eine bloße Beschreibung der Länder und ihrer Erzeugnisse,
entwickelt. Sie fand in dem auf Koppernikus folgenden Zeitalter
in Deutschland einen hervorragenden Vertreter in Gerhard
Kremer oder Mercator, wie er sich selbst, nach damaliger
Sitte seinen Namen latinisierend, nannte919 und in Sebastian
Münster.

Münster verfaßte eine »Cosmographia, Beschreibung aller
Länder«. Die darin enthaltenen Karten haben die Grundlage gebildet,
von der die Kartographie in Deutschland ihren Ausgang
nahm920.

Mercator wurde 1512 in einem flandrischen Städtchen geboren,
wo sich seine, aus Jülich stammenden Eltern vorübergehend
aufhielten. Als Arbeitsfeld wählte er, angeregt durch Gemma
Frisius921, mit dem er während seiner Studienzeit verkehrte, die
mathematische Geographie, als deren Neubegründer er von vielen
Seiten anerkannt wurde922. Mit der Anfertigung von Landkarten,
Globen und astronomischen Instrumenten erwarb sich Mercator
seinen Unterhalt. Von 1552 bis zu seinem 1594 erfolgenden Tode
lebte er in Duisburg, wo er neben seiner wissenschaftlichen Tätigkeit
mathematischen Unterricht am Gymnasium erteilte.

Sein erstes größeres Werk war ein Erdglobus, auf dessen
Verfertigung er ein und ein halbes Jahr verwendete. Zehn Jahre
später (1551) lieferte Mercator einen großen Himmelglobus. Zu
seinen Verehrern zählte auch Karl V. Dieser Monarch nahm
an den Fortschritten der Astronomie und Geographie solch lebhaften
Anteil, daß er während der Belagerung einer Festung mit
Apianus ein Gespräch über diese Wissenschaften führen konnte,
während die Kugeln rechts und links von ihnen einschlugen.



Mit Apianus und Mercator beginnt für die Kartographie
eine neue Zeit. Vor ihnen hatte man sich mit einem Abschätzen
der Entfernungen und mit Itinerarien begnügt, sowie sich abgemüht,
das neu erworbene Wissen mit dem des Ptolemäos in Einklang
zu bringen. Jetzt entstanden Karten, die auf genaueren
Vermessungen beruhten. Unter diesen sind vor allem Apians923
»Bayrische Landtafeln« zu nennen. Sie erschienen 1568 auf
24 Blättern (Holzschnitt; Maßstab 1 : 144000) und gelten als das
topograhische Meisterwerk des 16. Jahrhunderts. Kein Land wurde
in jener Zeit mit gleicher Treue dargestellt.

Was Apian für ein engbegrenztes Stück der Erde leistete,
strebte der belgische Geograph Ortelius924 für den gesamten Erdkreis
an. In seinem »Theatrum orbis terrarum« (53 Karten in
Kupferstich, Antwerpen 1570) schuf er ein Werk, das sich von
Ptolemäos freimachte. Die Mehrzahl jener von Ortelius herausgegebenen
53 Karten war nach den besten Arbeiten anderer Kartographen
verfertigt.

Fast zu selben Zeit (1569) vollendete Mercator seine große
Weltkarte. Es war dies ein für die Geschichte der Erdkunde
und der Nautik hochbedeutsames Ereignis. Von diesem Zeitpunkt,
sagt Mercators Biograph, datiert die Reform der Kartographie,
die kein zweites Werk von gleicher Bedeutung zu verzeichnen hat.
Die Vorschriften, die Mercator den Seefahrern für die Benutzung
seiner Karte gab, gelten auch heute noch925.

Ein für jene Zeit großes Verdienst erwarb sich Mercator
dadurch, daß er die damals noch in hohem Ansehen stehende
Geographie des Ptolemäos an Stelle der ungenauen Karten
älterer Geographen mit Karten versah, die sich den Angaben des
Ptolemäos genau anschlossen. Eine Sammlung von Karten europäischer
Länder vereint mit Karten einzelner Erdteile und Übersichten
der ganzen Erde veranstaltete Mercator mit seinem
Sohne926. Sie erschien 1595 unter dem von Mercator gewählten
Titel »Atlas«927, der seitdem für derartige Sammlungen gang und
gäbe geblieben ist.

Die Grundsätze der Kartographie entwickelte Mercator928
so klar, wie es kein anderer vor ihm vermocht hatte. Er war der
erste, der die Bedingungen, die jede Projektionsart voraussetzt,
genauer untersuchte, und den Begriff der Konformität aufstellte,
d. h. der Forderung, daß eine ebene Figur die größtmögliche
Ähnlichkeit mit der Kugelfläche erhalten müsse. Da die Alten
immer nur Teile der Erdoberfläche darzustellen hatten, und ihre
Projektionsarten dieser Aufgabe anpaßten, war Mercator, als es
galt, die ganze Erde kartographisch darzustellen, vor eine ganz
neue Aufgabe gestellt. Er löste sie durch das nach ihm benannte
Verfahren in der trefflichsten, für den Gebrauch geeignetsten
Weise. »Wenn,« sagt Mercator in der Erläuterung, die er seiner
Weltkarte hinzufügt, »von den vier Beziehungen, die zwischen zwei
Orten in Ansehung ihrer gegenseitigen Lage stattfinden, nämlich
Breitenunterschied, Längenunterschied, Richtung und Entfernung,
auch nur zwei berücksichtigt werden, so treffen auch die übrigen
genau zu, und es kann nach keiner Seite hin ein Fehler begangen
werden, wie dies bei den gewöhnlichen Seekarten so vielfach und
zwar um so mehr, je höher die Breiten sind, der Fall sein muß.«
Mercator erzielte diesen Vorteil dadurch, daß er die Erdoberfläche
auf einen die Erde im Äquator berührenden Zylinder projizierte,
dessen Achse der Erdachse parallel ist. Die Ausbreitung,
welche dadurch die Längengrade nach den Polen hin erfahren,
wird durch eine in demselben Verhältnis stattfindende Ausdehnung
der Breitengrade ausgeglichen. Eine solche Karte ist winkeltreu,
d. h. sie gibt die Winkel so wieder, wie sie auf der Erdoberfläche
erscheinen; sie wahrt auch die Formähnlichkeit (Konformität) der
Ländergestalten929 sie ist jedoch nicht flächentreu, da ihr Maßstab
mit der Entfernung vom Äquator wächst.



12. Die ersten Ansätze zur Neubegründung
der anorganischen Naturwissenschaften.

Wie auf dem astronomischen, so machte sich auch auf den
übrigen Gebieten der Naturwissenschaft während des 16. Jahrhunderts
das Bestreben geltend, die Fesseln der Autorität zu
sprengen und Beobachtung und Nachdenken an ihre Stelle zu
setzen. Eine zweite epochemachende Tat, die sich derjenigen des
Koppernikus an die Seite stellen ließe, haben wir jedoch in
dieser Periode nicht zu verzeichnen.

Als Physiker ist unter den Zeitgenossen des Koppernikus
vor allem Maurolykus (1494–1575) zu nennen. Er lehrte in
Messina und entstammte einer derjenigen Familien, die nach der
Eroberung Konstantinopels diese Stadt verlassen hatten, um sich
den Verfolgungen der Türken zu entziehen. Maurolykus machte
sich um die Mathematik verdient, indem er in einem umfangreichen
Sammelwerke alles das zusammenfaßte, was er selbst an mathemathischem
Wissen den griechischen und arabischen Schriftstellern
verdankte. Ein besonderes Verdienst erwarb er sich durch die
Herausgabe der archimedischen Werke, sowie von Schriften des
Apollonios, dessen Lehre von den Kegelschnitten durch ihn
sogar erweitert wurde. Sein mathematisches Können betätigte
Maurolykus ferner auf dem Gebiete der Optik, das sich von
jeher für die mathematische Behandlung besonders geeignet erwiesen
hatte. Sein optisches Werk, das er »Über Licht und
Schatten« betitelte930, enthält manchen Fortschritt und viele Richtigstellungen
früherer Irrtümer. Maurolykus ist z. B. der erste
Physiker, der die Wirkung der Linse im Auge erklärt, indem
er dartut, daß sich die Strahlen hinter der Linse schneiden. Die
Kurz- und Übersichtigkeit leitet er aus einem übermäßigen oder
zu geringen Grad der Linsenkrümmung ab. Wenn er damit auch
nicht ganz das Wesen der Sache traf, da man heute Unregelmäßigkeiten
in den Abmessungen des Augapfels als den Grund
dieser Mängel betrachtet, so erschloß sich doch ein theoretisches
Verständnis der Brillen, die schon seit dem 13. Jahrhundert im
Gebrauch waren.

Ein schönes Beispiel, wie verschieden ein und dasselbe Problem
in aristotelischem Sinne und im Geiste der neueren, den wissenschaftlichen
Grundsätzen sich erschließenden Zeit behandelt wurde,
bietet die Erklärung des runden Sonnenbildchens. Es ist eine allbekannte
Erscheinung, daß die Sonnenstrahlen, die durch eine
unregelmäßig gestaltete Öffnung senkrecht auf eine ebene Fläche
fallen, dort ein kreisförmiges Bild hervorrufen. Die Aristoteliker
waren mit ihrer Erklärung, welche die Hohlheit des nicht durch
genügende Induktion gestützten philosophischen Denkens treffend
dartut, bald fertig. Sie schrieben die Erscheinung einer »Zirkularnatur«
des Sonnenlichtes zu, setzten also an Stelle der Erklärung
ein Wort, welches das bezeichnet, was zu erläutern ist. Geht man
dagegen von der Tatsache aus, daß jeder Punkt der Sonnenoberfläche
Licht aussendet und ein Bild von der Gestalt der Öffnung
gibt, so werden die unzähligen Bilder, die sich teilweise decken,
insgesamt ein Flächengebilde entstehen lassen, das sich als eine
Projektion des leuchtenden Körpers darstellt. Daher muß das
Bildchen bei einer Sonnenfinsternis, der Gestalt der Sonnenscheibe
entsprechend, sichelförmig erscheinen, wie es die Beobachtung auch
dartut931.

Die Erklärung des kreisförmigen Sonnenbildchens aus der
»zirkulären Natur« des Sonnenlichtes ist ein treffendes Beispiel für
das, was man eine »verborgene Qualität«, eine »qualitas occulta«
genannt hat. Solch unbestimmte Begriffe führten die Aristoteliker
während des ganzen Mittelalters, oft genug einer einzigen Erscheinung
wegen, ein, wenn sie eine aus den Tatsachen entspringende
Erklärung nicht zu geben vermochten.

Etwas später fällt die Wirksamkeit des Italieners Johann
Baptista Porta (1538–1615). Dieser Mann ist typisch für
diejenige Stufe einer Disziplin, auf der sie noch nicht zu
strengerer Wissenschaftlichkeit gelangt ist. Wir finden bei Porta
und seinen Zeitgenossen, die sich mit physikalischen und chemischen
Dingen beschäftigen, eine Verquickung von Richtigem und
Unrichtigem, von Klarheit mit Mystik und Aberglauben, die
heute, nachdem das Niveau der gesamten Bildung ein so viel
höheres geworden ist, eigentümlich anmutet. Das Streben dieser
Männer nach größerer Einsicht ging ferner mit einem marktschreierischen
Treiben Hand in Hand, durch das sie ihr eigenes
Ansehen und das ihrer Wissenschaft den Zeitgenossen gegenüber
heben wollten.

Das Buch, in dem Porta, ganz dem Geschmacke seiner
Zeit entsprechend, die Naturwissenschaften behandelt, ist »Die
natürliche Magie« betitelt932. Es ähnelt in manchen Teilen einem
modernen Zauberbuche, da es dem Verfasser nicht selten darauf
ankommt, den Leser zu unterhalten oder durch das Überraschende
der Erscheinung in Verwunderung zu setzen. Wichtig ist, daß
Porta in seinem Buche eine von ihm getroffene Verbesserung der
Camera obscura beschreibt. Bis dahin hatte man bei diesem
Apparat das Licht durch eine Öffnung auf einen dahinter befindlichen
Schirm fallen lassen. Porta brachte in der vergrößerten
Öffnung eine Linse an, wodurch die Bilder bedeutend an Schärfe
gewannen933.

Von Interesse ist ferner eine von Porta herrührende Einrichtung,
den Dampf zum Heben von Wasser zu benutzen. Das
Wasser befindet sich in einem Gefäß; der Dampf drückt auf die
Oberfläche des Wassers und treibt es durch ein heberartiges, bis
auf den Boden tauchendes Rohr aus dem Behälter heraus. Eine
derartige Vorrichtung, die gegen das Dampfrad Herons keinen
wesentlichen Fortschritt bedeutet, als die erste Stufe der Dampfmaschine
zu bezeichnen, ist nicht gerechtfertigt. Doch läßt sich
nicht verkennen, daß man durch die von Heron und Porta beschriebenen
Versuche mit der Wirkung gespannter Dämpfe vertraut
wurde, und daß dadurch der Gedanke, diese Wirkung auf
die einfachen Maschinen der Mechanik zu übertragen, allmählich
heranreifte. Erst von diesem Fortschritt an, den wir später zu
betrachten haben, kann von einer eigentlichen Dampfmaschine
die Rede sein.

Es zeigt sich hier wie auch bei Galilei und anderen Forschern,
daß die Physik der Gase und der Flüssigkeiten im 17. Jahrhundert
besonders infolge der Anregungen ausgebaut wurde, die
man dem Altertum in Herons Schriften verdankte934. So schuf
Porta eine »Pneumatik«, die zwar keine bloße Wiedergabe der
»Pneumatik« Herons ist, indessen auf ihn zurückgeht935. Auch
Schwenter (s. folg. Seite) hat in seinen »Erquickstunden« manche
Angaben Herons, besonders diejenigen, die in Herons Druckwerken
enthalten sind, verwertet. Dasselbe gilt von Schott, dem
Freunde Guerickes, und seiner 1657 erschienenen »Mechanica
hydraulico-pneumatica«. Sogar de Caus, dem die Franzosen die
Erfindung der Dampfmaschine zuschreiben möchten, geht auf
Heron zurück936. Selbst die Wasserkünste der fürstlichen Gärten
des 17. Jahrhunderts sind teilweise den von Heron ausgehenden
Anregungen zu verdanken.

Auch den magnetischen Erscheinungen wandte man jetzt eine
größere Aufmerksamkeit zu. Indessen gerade dieses Gebiet wurde
von Porta und Männern verwandten Geistes noch außerordentlich
mit Mystik und Aberglauben verwoben. Mit der Deklination, deren
Größe Porta für Italien gleich 9° östlich angibt, war man schon
vor Columbus bekannt geworden. Letzterer machte die Beobachtung,
daß sich die Deklination (sie war damals im ganzen
Gebiete des Mittelmeeres östlich) bei einer Reise nach Westen
verringerte und schließlich in eine westliche überging. Auf Grund
dieser Erkenntnis suchte sich Columbus auf seiner zweiten Reise,
wenn die Schiffsrechnung unsicher war, durch einen Vergleich der
Deklinationen zu orientieren. Es war dies der erste, später oft
wiederholte Versuch, die Deklination zur Auffindung der geographischen
Länge zu verwerten. Eine brauchbare Lösung des Längenproblems,
das schon Hipparch und Ptolemäos große Schwierigkeiten
bereitet hatte, sollte jedoch nicht auf diesem Wege, sondern
erst durch die Erfindung genauer Chronometer ermöglicht werden.
Das zweite Element des tellurischen Magnetismus, die Erscheinung
nämlich, daß die um eine horizontale Achse drehbare Nadel eine
geneigte Lage einnimmt, hat zuerst der Engländer Norman genauer
beobachtet. Er gab im Jahre 1576 die Größe dieser, als
Inklination bezeichneten Neigung für London zu 71° 50' an937. Auf
die wechselnde Intensität des Erdmagnetismus wurde man dann
gegen das Ende des 18. Jahrhunderts aufmerksam, so daß erst
seit dieser Zeit eine allseitige, auch das Quantitative in der Erscheinung
berücksichtigende Kenntnis dieser Naturkraft Platz
greifen konnte.

Unter den Männern, die etwas später die Naturwissenschaften
ganz im Geiste Portas behandelten, ist Daniel
Schwenter zu nennen (geboren 1585; gestorben 1636 als Professor
der Mathematik in Altdorf). Sein bekanntes Werk, »Die
mathematischen und philosophischen Erquickstunden«938, ist ein
würdiges Seitenstück zu Portas »Magia naturalis« und erscheint
besonders geeignet, um den Standpunkt, den die Naturwissenschaften
zumal in Deutschland vor der großen, durch Galilei,
Kepler und ihre Mitarbeiter hervorgerufenen Umwälzung einnahmen,
erkennen zu lassen.

Bezeichnend ist zunächst, daß Schwenter es für nötig hält,
die Beschäftigung mit der Natur gegen den Vorwurf zu verteidigen,
es handele sich dabei um eine unnütze, ja kindliche Tätigkeit.
Ein Kind, sagt er, werfe wohl einen Stein ins Wasser und freue
sich über die vielen Kreise. Das sei eine kindliche Freude. Die
Ursache dieser Erscheinung nachzuweisen, sei dagegen kein Kinderwerk.
Einige Beispiele mögen dartun, wie unzulänglich und unbestimmt
die Ansichten waren, die man an der Schwelle des 17. Jahrhunderts
noch hegte. Wir werden dann den großen Fortschritt,
den die Wissenschaft um jene Zeit durch die Begründung der
induktiven Forschungsweise erfuhr, um so besser würdigen können.
So ist das ganze Wissen Schwenters über die Fallbewegung in
folgenden Sätzen enthalten939: »Wenn ein Körper fällt, so bewegt
er sich um so geschwinder, je näher er der Erde kommt. Je höher
der Körper herabfällt, eine um so größere Gewalt besitzt er. Denn
alles was schwer ist, eilt nach der Philosophen Meinung unverhindert
zu seinem natürlichen Ort, d. i. zum Zentrum der Erde,
wie der Mensch, der in sein Vaterland zurückkehrt, um so begieriger
ist, je näher er kommt, und daher um so mehr eilt. Dazu
kommt noch eine andere natürliche Ursache. Die Luft nämlich,
die von der Kugel zerteilt wird, eilt über der Kugel geschwind
wieder zusammen und treibt sie immer stärker an. Was aber
schon bewegt ist, läßt sich leichtlich weiter und geschwinder bewegen«.
Ein Fortschritt dem Aristoteles gegenüber ist in diesen
Auffassungen nirgends zu bemerken. Im Gegenteil, man muß sie
als rein aristotelisch bezeichnen. Nicht minder gilt dies von
Schwenters Auffassung der Wurfbewegung. Er setzt sie aus
drei Bewegungen zusammen, die er als genötigte, als gemischte und
als natürliche Bewegung bezeichnet. Danach treibt z. B. das Pulver
die Kugel in einer genötigten Bewegung schräg aufwärts, bis der
höchste Punkt der Flugbahn erreicht wird. Dann fängt, »nachdem
eine solche gewalttätige Bewegung schier ihr Ende nehmen will,
die gemischte Bewegung durch einen Bogen an«. Endlich gehe
die Kugel in die natürliche Bewegung über und falle senkrecht
auf die Erde. Aus dieser Theorie sucht Schwenter die Erfahrungstatsache
abzuleiten, daß die größte Schußweite bei einem Winkel
von 45° erzielt wird.

Interessant sind auch die Bemerkungen über den senkrechten
Schuß. Er verleihe dem Geschoß weit mehr Gewalt als der horizontale
Schuß, »weil das Feuer von Natur über sich begehre«.
Wenn ferner das Geschütz in die Höhe gerichtet werde, so presse
die Kugel das Pulver und widerstrebe der Gewalt des Pulvers
auch mehr. Dadurch werde bewirkt, daß sich das Pulver gleichsam
erzürne, ehe es die Kugel austreibe. Endlich werde eine schwere
Kugel, welche widerstreben könne, viel weiter getrieben als eine
leichte, z. B. eine solche von Holz, die nicht widerstreben könne.



Die Tatsache, daß die Kugel beim senkrechten Schuß in der
Nähe des Geschützes wieder niederfällt, wird als Beweismittel gegen
die koppernikanische Lehre verwertet940: »So die Kugel 2 Minuten
in der Luft bleibt, müßte indessen der Böller 30 deutsche Meilen
gelaufen sein. Dies ist unmöglich, denn man würde dann keine
Kugel mehr finden«. Die Koppernikaner, sagt Schwenter, seien
zwar der Ansicht, die Luft bewege sich mit der Erde und zwar
mit der gleichen Geschwindigkeit wie die Erde. Die empor geworfene
Kugel müsse daher von der Luft getrieben nicht weit von
dem Böller niederfallen. »Es ist aber«, fügt Schwenter hinzu,
»nicht glaublich, ja unmöglich, daß die Luft imstande ist, eine
schwere Kugel in solch kurzer Zeit 30 Meilen fortzutreiben.« Diese
Schwierigkeit stand der Annahme des koppernikanischen Systems
also noch 100 Jahre nach seiner Aufstellung im Wege. Sie konnte
erst durch die allgemeine Anerkennung des Beharrungsgesetzes
gehoben werden.

In dem optischen Teil werden die Camera obscura, das Glasprisma,
die Lichtbrechung und der Regenbogen abgehandelt. Trotzdem
Schwenter den letzteren auch an Springbrunnen und an mit
Regentropfen bedeckten Spinnengeweben beobachtet hat, hält er
ihn dennoch für ein übernatürliches Werk. Der Regenbogen ist
für ihn »ein Spiegel, in dem der menschliche Verstand seine Unwissenheit
am hellen Tage sehen kann«. Die Physiker hätten
»durch ihr vielfältiges Nachsinnen nichts anderes darin gefunden,
als daß sie noch das Wenigste, so in der Natur verborgen sei,
ausspekuliert hätten«.

Gelegentlich der von ihm für glaubwürdig gehaltenen Erzählung
von den Brennspiegeln des Archimedes bemerkt Schwenter,
daß man auch durch eine Anzahl flacher Spiegel Pulver entzünden
könne, wenn man die Sonnenstrahlen durch die Spiegel sämtlich
auf einen Punkt werfe.

In dem Abschnitt, der von der Wärme handelt, beschreibt
Schwenter auch ein Instrument, mit dem man den Grad der
Hitze und der Kälte messen könne. Er bringt in ein Gefäß mit
langem Halse etwas Wasser und kehrt das Gefäß dann unter
Wasser um, so daß die Flüssigkeit einen Teil des Halses füllt. Im
Winter, sagt Schwenter, steigt das Wasser hoch herauf, so daß
es fast den ganzen Hohlraum füllt; im Sommer dagegen sinkt es
tief herab.



Schwenter ist noch mit Porta der Ansicht, daß sich das
Wasser durch einen Heber über hohe Berge leiten lasse. Man
solle, meint er, eine Röhre über den Berg legen und an der höchsten
Stelle der Röhre einen Trichter anbringen. Verstopfe man
dann die beiden Mündungen der Röhre, so könne man sie ganz
mit Wasser füllen. Nach diesen Vorbereitungen sei es nur nötig,
die Mündungen gleichzeitig zu öffnen. Das Wasser werde dann
fort und fort aus dem Behälter, in den man die eine Mündung
getaucht, durch die Röhre ausströmen, wenn nur die zweite
Mündung tiefer gelegen sei. Jeder Versuch würde Porta und
Schwenter gelehrt haben, daß über einen »Berg« von 10 Metern
Höhe das Wasser nicht durch einen Heber geführt werden kann.

Daß Schwenter indessen fremde Angaben auch nachprüft,
geht aus manchen Stellen seiner Schrift hervor. So hat ihm jemand
mitgeteilt, das Wasser steige aus einem tiefer befindlichen
Gefäß in ein höher gelegenes, wenn man beide Gefäße durch
einen wollenen Faden verbinde. Schwenter bemerkt dazu: »Ich
finde durch den Versuch, daß diese Kunst nicht angeht, denn es
ist damit wie mit einem Heber beschaffen. Das Wasser läuft
nämlich nicht durch das wollene Band, wenn sein Ende nicht tiefer
liegt als der Wasserspiegel, in den das andere Ende eintaucht«.

Wir haben Schwenters Werk etwas ausführlicher behandelt,
nicht etwa, weil es die Wissenschaft durch neue Gedanken oder
Entdeckungen bereichert hätte, sondern weil wenige von den in
Deutschland zu Beginn des 17. Jahrhunderts verfaßten Schriften
über das gesamte Gebiet der Naturlehre so geeignet sind, uns eine
Vorstellung von dem Wissensstand und den Anschauungen zu
geben, die damals herrschten. Im gleichen Sinne wie Porta und
Schwenter wirkten während der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts
in Deutschland Athanasius Kircher, Kaspar Schott
und andere Männer. Sie alle waren Gelehrte von oft polyhistorischem
Wissen, die uns wohl dickleibige, zur Beurteilung jener
Zeit wichtige Folianten hinterlassen, die Wissenschaft selbst aber
weder durch neue Ideen, noch durch Entdeckungen bereichert
haben. Insbesondere der gelehrte Jesuit Kircher verdient mehr
als bloße Erwähnung.

Athanasius Kircher wurde in der Nähe von Fulda im
Jahre 1601 geboren. Er wirkte als Professor der Mathematik zunächst
an der Universität Würzburg, später in Rom, wo er 1680
starb. Von Kirchers zahlreichen Schriften sind besonders drei
hervorzuheben, weil sie uns einen Einblick in den damaligen Zustand
der Naturwissenschaften gewähren. Es ist das Werk vom
Licht und vom Schatten (Ars magna lucis et umbrae 1646), ferner
ein Werk über den Magnetismus (Magnes, sive de arte magnetica
1643) und drittens die für die Entwicklung der geologischen Vorstellungen
wichtige Schrift über »Die unterirdische Welt« (Mundus
subterraneus 1664).

In dem optischen Werke Kirchers wird u. a. schon auf die
Fluoreszenz hingewiesen. Kircher nahm sie an dem wässerigen
Auszug wahr, den man aus einem mexikanischen Holz, dem »Nierenholz«,
herstellt941. Diese Lösung zeigte im auffallenden Lichte eine
tiefblaue Farbe, während die Flüssigkeit beim Hindurchblicken
farblos wie Brunnenwasser aussah. Unter Umständen erschien sie
auch grün oder rötlich. Eine Erklärung dieser auffallenden Erscheinung
vermochte Kircher nicht zu geben.

Sehr ausführlich handelt er von dem bononischen (Bologneser)
Leuchtstein. Ein Alchemist hatte den in der Nähe von Bologna
vorkommenden Schwerspat unter Beimengung reduzierender Mittel
im Ofen erhitzt und wahrgenommen, daß der Rückstand im
Dunkeln leuchtet, wenn er vorher von der Sonne beschienen
wurde. Die Entdeckung942 erregte, wie begreiflich, das größte
Aufsehen. Auch Galilei beschäftigte sich damit. Er meinte,
sie spreche deutlich gegen die Ansicht, daß das Licht eine unkörperliche
Qualität sei, weil der Stein das Sonnenlicht aufnehme,
als ob es ein Körper wäre, und es nach und nach wieder
zurückgebe. Kircher ist derselben Meinung. Er stellte den
Bologneser Stein her, indem er den Spat mit Eiweiß und Leinöl
mischte und das Gemenge glühte.

Überraschende Entdeckungen sind fast immer in ihrer Tragweite
überschätzt und zu kühnen, nicht stichhaltigen Erklärungen
verwertet worden. Dies gilt auch von dem Bologneser Leuchtstein.
So schrieb Kircher dem Auge die gleichen Eigenschaften
zu, die dieser Stein besitzt, um die von ihm zuerst geschilderten
physiologischen oder subjektiven Farben zu erklären. Gemeint
ist die Erscheinung, daß das Auge, nachdem es längere Zeit auf
farbige Gegenstände und dann auf eine weiße Fläche gerichtet
wird, die Umrisse jener Gegenstände in gewissen Farben erblickt.
Dies sollte daher rühren, daß das Auge, wie der Leuchtstein, das
Licht einsauge und es allmählich wieder ausstrahle. Ein Zeitgenosse
Kirchers suchte sogar das graue Licht des von der
Sonne nicht beleuchteten Teiles der Mondoberfläche durch die
Annahme zu erklären, daß auch der Mond ein Bologneser
Stein sei.

Von gutem Beobachtungsvermögen zeugen Kirchers Bemerkungen
über den Farbenwechsel des Chamäleons. Er brachte
das Tier auf weiße und rote Tücher und zeigte, daß sein Farbenwechsel
dadurch beeinflußt wird.

Bei Kircher begegnet uns ferner eine genaue Beschreibung
der Laterna magica. Man hat ihn daher als den Erfinder dieses
Apparats bezeichnet, wahrscheinlich aber mit Unrecht943. Kircher
bediente sich schon der transparenten Glasbilder. Ein erbauliches
Beispiel für seinen theologischen Eifer möge nicht unerwähnt
bleiben. Die Zauberlaterne erscheint ihm nämlich als ein vortreffliches
Mittel, Gottlose durch Vorführung des Teufels auf den
rechten Weg zurückzubringen.

Kirchers Werk über den Magneten steht hinter der viel
früher erschienenen, den gleichen Gegenstand behandelnden Schrift
des Engländers Gilbert weit zurück. Hervorzuheben ist Kirchers
Verfahren, mittelst der Wage die Tragkraft des Magneten zu bestimmen.
Auch stellt er die durch Jesuitenmissionäre im Auslande
gemachten Beobachtungen über Größe und Änderungen der Deklination
in einer Tabelle zusammen. Wie kritiklos indessen auch
auf diesem Gebiete Kircher und Schwenter häufig verfahren,
geht daraus hervor, daß sie die alte Fabel, daß der Magnet durch
gewisse Pflanzen seine Kraft verliere, ohne Nachprüfung aufnehmen.
Der Magnet verliert, sagt Schwenter, durch Feuer und durch
Knoblauch seine Kraft. »Wie die Erfahrung bezeugt« setzt er
sogar hinzu.

Wie Schwenter handelt Kircher im übrigen bei der Besprechung
der magnetischen Erscheinungen oft von Spielereien,
deren Schilderung mit starken Übertreibungen und Fabeln aller
Art durchsetzt ist. Beide Schriftsteller erörtern beispielsweise die
Möglichkeit, vermittelst des Magneten eine Art Telegraphie zu bewerkstelligen.
Zwei Personen, von denen die eine in Paris, die
andere in Rom sein könne, müsse man mit kräftigen Magneten
ausrüsten. Bei genügender Stärke werde der eine Magnet auf den
anderen zu wirken vermögen. Es sei dann nur erforderlich, unter
jeder Nadel eine Scheibe mit Buchstaben anzubringen. Der
Sprechende habe nur seine Nadel auf die verschiedenen Buchstaben
einzustellen, um die Nadel des Empfängers zu den gleichen
Einstellungen zu veranlassen. Kurz, es ist der Grundgedanke des
Zeigertelegraphen, der uns hier entwickelt wird. Nur schade, daß
das Mittel zur Übertragung nicht ausreichte. Das sah auch
Schwenter ein, denn er fügt hinzu: »Die Invention ist schön,
aber ich achte nicht davor, daß ein Magnet solcher Tugend auf
der Welt gefunden werde.«

Das bedeutendste Ereignis der folgenden Periode ist die
Begründung der Dynamik durch Galilei. Auch dies geschah
nicht unvermittelt. Fanden sich schon bei Lionardo da Vinci
klare, wenn auch noch nicht hinreichend durchgearbeitete Begriffe
auf diesem Gebiete der Physik, z. B. bezüglich des Fallens über
die schiefe Ebene944 vor, so mehren sich die Ansätze, je weiter wir
uns dem Auftreten Galileis nähern. Vor allem greift eine bessere,
schon auf physikalischen Grundsätzen beruhende Auffassung der
Wurfbewegung Platz. Man erkennt, daß die Bahn des geworfenen
Körpers eine einzige krumme Linie ist, nicht aber aus geraden
und krummen Stücken besteht, wie die Peripatetiker behaupteten,
sowie daß die größte Wurfweite bei einem Elevationswinkel von
45° erzielt wird945. Auch die Meinung der Aristoteliker, daß
ein Körper um so schneller falle, je schwerer er ist, wird schon
vor Galilei, der sie glänzend widerlegt, durch den Italiener
Tartaglia erschüttert. Dieser lehrte, daß Körper von verschiedenem
Gewicht beim freien Fall in gleichen Zeiten gleiche
Strecken zurücklegen, sowie daß ein im Kreise geschwungener
Gegenstand beim Aufhören der Zentralbewegung sich in tangentialer
Richtung fortbewegt.

Obwohl man solche Vorarbeiten als die Anzeichen des beginnenden
Umschwunges hoch bewerten muß, ist doch erst Galilei
als der eigentliche Begründer der Dynamik zu betrachten, weil
durch ihn wie mit einem Schlage fast alles beseitigt wurde, was
jener Wissenschaft an Verschwommenheit und aristotelischer Betrachtungsweise
noch anhaftete.

Für die Chemie sollte ein entsprechender Fortschritt noch
lange auf sich warten lassen. Zwar wurde er hier durch anerkennenswerte
Leistungen weit mehr vorbereitet als die fast unvermittelt
uns entgegentretenden Errungenschaften Galileis. Die
Umgestaltung zur exakten Wissenschaft vollzog sich aber trotzdem
auf dem Gebiete der Chemie erst im Verlauf des 18. Jahrhunderts.
Während nämlich die Grundlagen der Mathematik, der Astronomie
und der Statik der neueren Epoche schon in wissenschaftlicher
Gestalt vom Altertum überliefert wurden, war die Alchemie,
deren Grundlagen zwar auch im Altertum, wenn auch erst in
den letzten Jahrhunderten dieses Zeitraums entstanden, doch im
wesentlichen ein Erzeugnis des Mittelalters und, dem Hange jener
Zeit entsprechend, durch mystische Zusätze stark getrübt. Wie
Roger Bacon und Albertus Magnus wandelten die Vertreter
der Chemie zu Beginn der neueren Zeit noch ganz in den vom
Mittelalter vorgezeichneten Bahnen. An den Stein der Weisen,
dessen Herstellung nach wie vor das Hauptziel aller Bemühungen
blieb, knüpfte man die abenteuerlichsten Hoffnungen. Der Stein
sollte nicht nur, wie bei den älteren Alchemisten, beim Zusammenschmelzen
mit unedlen Metallen Gold erzeugen, und zwar unbegrenzte
Mengen, oder wenigstens 1000 × 1000 Teile, sondern er
sollte auch das Leben verlängern, dem Alter die Jugend zurückgeben
und alle Krankheiten heilen. Doch begegnen uns diese
Vorstellungen auch schon in weit früherer Zeit946.

Von der Überzeugung, daß die Darstellung der Materia prima
gelungen, und Gold mit ihrer Hilfe dargestellt sei, war man übrigens
fest durchdrungen. Die Alchemie erlangte sogar eine gewisse politische
Bedeutung. An den Fürstenhöfen besaßen Männer, die
sich angeblich im Besitze des Geheimnisses befanden, großen Einfluß.
Nachdem z. B. die englische Regierung die Gelehrten und
die Geistlichen aufgefordert hatte, die Hilfe Gottes zu erflehen,
damit die Herstellung des Steins der Weisen endlich gelinge und
man die Staatsschulden bezahlen könne947, gedieh die Sache bald
darauf schon weiter. Dasselbe Land nahm nämlich keinen Anstand,
aus alchemistischem Golde geprägte Münzen in Umlauf zu
bringen. Doch war man, zumal in den geschädigten Nachbarländern,
aufgeklärt genug, um bald zu erkennen, daß es sich hier
um eine arge Täuschung handelte948.

So bildete denn während des langen Zeitraums von mehr als
einem Jahrtausend das Suchen nach Gold949 die treibende Kraft
für die chemische Wissenschaft. Denn als eine Wissenschaft müssen
wir die Chemie auf jener Entwicklungsstufe gelten lassen, wenn
auch als eine rein empirisch betriebene. Wurden doch während
dieses ausgedehnten Zeitraums eine unübersehbare Fülle von Tatsachen
über das chemische Verhalten der Körper beobachtet, eine
Unzahl neuer Verbindungen hergestellt, die wichtigsten chemischen
Operationen ausgebildet, kurz eine breite Grundlage geschaffen,
die für die spätere Errichtung eines Lehrgebäudes ganz unerläßlich
war. Wir dürfen ferner bei der Beurteilung der Alchemisten
nicht vergessen, daß viele von ihnen von einem heißen, wenn auch
noch unklaren Streben nach dem Eindringen in die für sie mit
dem tiefen Schleier des Geheimnisvollen und Unerklärlichen verhüllte
Natur erfüllt waren und weiter, daß auch heute noch die
Hoffnung auf materiellen Gewinn oder wenigstens auf Nutzen für
das Gemeinwohl für sehr viele wissenschaftliche Unternehmungen,
insbesondere für diejenigen, welche der Staat mit seinen Mitteln
fördert, die wichtigste Triebfeder ist.



Zu den eifrigsten Beschützern der Alchemisten und der Astrologen
gehörte der deutsche Kaiser Rudolf II., der auf den Lebensgang
des großen Kepler einen solch tiefgreifenden Einfluß ausgeübt
hat. Als Rudolf II. im Jahre 1612 starb, fand man in
seinem Nachlaß große Mengen Gold und Silber, die als Erzeugnisse
der alchemistischen Kunst betrachtet wurden. Wenige Jahre
später berichtet van Helmont, ein Mann, von dessen Ehrlichkeit
in wissenschaftlichen Dingen wir überzeugt sein dürfen, der aber
ein ganz unklarer Phantast war, daß es ihm gelungen sei, acht
Unzen Quecksilber mit 1/4 Gran der gesuchten Substanz, die auf
eine etwas mysteriöse Weise in seine Hände gelangt war, in Gold
zu verwandeln.

Unter den ersten, die sich von der Alchemie, wie auch von
der Astrologie, abwandten, ist der an anderer Stelle wegen seiner
Verdienste um die Geologie genannte Franzose Palissy (1510
bis 1590) zu nennen. Für seinen Zeitgenossen Rabelais waren
die Astrologen und die Alchemisten sogar ein unerschöpflicher
Gegenstand beißenden Spottes. Etwa zur selben Zeit wandte sich
auch Lionardo da Vinci gegen die »lügnerische und verderbliche
Kunst der Alchemie und ihre betrügerischen Anhänger«. Er bestritt,
daß Schwefel und Quecksilber Bestandteile der Metalle seien
und erklärte die künstliche Darstellung des Goldes für ebenso unmöglich
wie die Quadratur des Kreises und das Perpetuum mobile950.

Daß die alchemistischen Bestrebungen stets von neuem Nahrung
fanden, und sich bis in das 18. Jahrhundert951 hinein fortsetzen
konnten, so daß wir auf sie noch zurückkommen müssen,
darf unter solchen Umständen nicht wundernehmen. Die Chemie
erhielt jedoch in dieser Periode, wenn sich ihr Gesamtcharakter
zunächst auch wenig änderte, eine Anregung, die für ihre weitere
Entwicklung von Bedeutung werden sollte. Als zweite wichtige,
die Erzeugung des Steines der Weisen immer mehr in den Hintergrund
drängende Aufgabe wurde es nämlich betrachtet, geeignete
Präparate zum Heilen der Krankheiten herzustellen. Es beginnt
damit das Zeitalter der medizinischen oder Jatrochemie.



Der Hauptvertreter der Jatrochemie war Paracelsus. Dieser
merkwürdige Mann, dessen Lebenslauf hier nicht eingehender betrachtet
werden kann, wenn er auch ein Stück Kulturgeschichte
zu entrollen geeignet ist, wurde im Jahre 1493 zu Einsiedeln in
der Schweiz geboren. Theophrastus Paracelsus (von Hohenheim)
bekleidete eine Zeitlang eine Professur in Basel, führte jedoch
im übrigen ein unstätes Leben, bis er 1541 gänzlich mittellos
starb. Sein ganzes Auftreten kennzeichnet ihn als einen Vertreter
des reformatorischen Geistes jener Zeit, der sich keineswegs
auf das kirchliche Gebiet beschränkte. Insbesondere wandte
sich Paracelsus gegen die anerkannten wissenschaftlichen Autoritäten,
die bislang auf dem Gebiete der Chemie und dem der Medizin
gegolten hatten. Paracelsus spricht es unumwunden aus, daß
der wahre Zweck der Chemie nicht darin bestehe, Gold zu machen,
sondern daß es ihre Aufgabe sei, Arzneien zu bereiten, die man
bis dahin nach dem Vorgange Galens fast ausschließlich dem
Pflanzenreiche entnommen hatte. In etwas theatralischer Weise
übergab Paracelsus, als er seine Vorlesungen in Basel gegen
alles Herkommen in deutscher Sprache eröffnete, ältere Werke,
deren Inhalt er bekämpfte, den Flammen. Und zwar geschah dies,
bald nachdem Luther die Brücke dadurch hinter sich vernichtet
hatte, daß er die päpstliche Bannbulle öffentlich verbrannte.

Paracelsus hat bis vor kurzem als umherschweifender, dem
Trunke ergebener Charlatan gegolten. Die neuere Paracelsusforschung952
hat mit dieser Auffassung gebrochen. Der Wandertrieb
des Paracelsus ist aus einer gründlichen Abkehr vom
herkömmlichen Bücherstudium und aus seinem Triebe zur Naturerkenntnis
zu erklären. Paracelsus begründet sein ihm oft zum
Vorwurf gemachtes Verhalten mit folgenden Worten: »Mir ist not,
daß ich mich verantworte von wegen meines Landfahrens. Daß
ich so gar nirgends bleiblich bin, zeichnet den Weg derer, die
den Büchern den Rücken wenden und in die Natur hinaustreten.
Mein Wandern hat mir wohl erschlossen, daß keinem sein Meister
im Haus wachset noch seinen Lehrer hinter dem Ofen hat. Die
Künste sind nicht verschlossen in Eines Vaterland, sondern ausgeteilt
durch die ganze Welt, sie sind nicht in einem Menschen
oder an einem Ort, sie müssen zusammengeklaubt werden und gesucht,
da sie sind. Die Kunst geht keinem nach, aber ihr muß
nachgegangen werden. Wie mag hinter dem Ofen ein guter Kosmographus
wachsen oder ein Geograph?« An einer andern Stelle
sagt er: »Die Weisheit ist eine Gabe Gottes. Da er sie hingibt,
in demselbigen soll man sie suchen. Also auch da er die Kunst
hinlegt, da soll sie gesucht werden ... Die Schrift wird erforschet
durch ihre Buchstaben, die Natur aber von Land zu
Land, so oft ein Land so oft ein Blatt. Also ist Codex Naturae,
also muß man ihre Blätter umkehren«953.

Paracelsus verhielt sich den Anhängern Luthers und
Zwinglis gegenüber ebenso ablehnend wie gegen das Papsttum
und seine Lehre. Er stand über den kirchlichen Streitereien seiner
Zeit. Seine Frömmigkeit war eine rein menschliche, sein Herz
erfüllt von der Liebe zum Nächsten. Diese solle die Berufstätigkeit
des Arztes durchdringen954.

Am größten ist der Einfluß des Paracelsus auf die damalige,
häufig nur auf verderbter Überlieferung der alten Literatur
beruhende Heilkunde gewesen. Die Werke Galens, das hervorragendste
Erzeugnis der antiken Heilwissenschaft, hatten nämlich
einen großen Umweg gemacht, um nach Mitteleuropa zu gelangen.
Die Araber hatten sie überliefert. Die Erläuterungen waren vorzugsweise
in Spanien und Italien entstanden, und schließlich waren
Galens Werke noch in jenes barbarische Latein übertragen, das
vor dem Emporblühen des Humanismus die Schriftsprache der
mitteleuropäischen Universitäten war. Als Lehrbuch wurde besonders
der um das Jahr 1000 entstandene Kanon des Avicenna
(Ibn Sina) benutzt, ein umfangreiches Werk, welches das Ganze
der antiken und frühmittelalterlichen Chemie und Medizin umfaßte955.

Diesem Zustande machte Paracelsus durch sein kühnes
Auftreten ein Ende. Er war es, der zuerst die in bloßer Buchgelehrsamkeit
erstarrte Heilkunde wieder als reine Erfahrungswissenschaft
auffassen lehrte956. Im Verkehr mit Bergleuten, Handwerkern
und den auf sich angewiesenen, der Natur noch unbefangen
gegenüberstehenden Bewohnern einsamer Wälder und
Gebirge sammelte er seine Kenntnisse. Der Natur müsse man
nachgehen von Land zu Land, und die Augen, die »an der Erfahrenheit
Lust« hätten, seien die wahren Professoren. In Paracelsus
lebte ein tiefer Geist, der aber »von dem einen Punkte,
den er ergriffen, die Welt erobern zu können meinte: viel zu weit
ausgreifend, selbstgenügsam, trotzig und phantastisch«957. Auf die
wunderlichen medizinischen Vorstellungen des Paracelsus näher
einzugehen, nach denen z. B. eine schaffende Kraft alle Lebenstätigkeiten
regelt, ihrerseits aber wieder in einem engen Zusammenhange
mit den Gestirnen steht, verbietet sich von selbst. Die
Verbindung der Heilkunde mit der Chemie ergibt sich nach
Paracelsus daraus, daß die Krankheiten auf Änderungen in der
chemischen Zusammensetzung des Körpers zurückzuführen seien.
Chemisch wirksame Mittel müßten also den normalen Zustand
wieder herbeiführen können. Alle Krankheiten sind von diesem
Gesichtspunkte aus entweder durch Zufuhr oder durch Beseitigung
des im gegebenen Falle in Betracht kommenden Elementes heilbar.
Fieber wird auf ein Überwiegen von Sulfur (Schwefel),
Gicht auf die Ausscheidung von Mercurius (Quecksilber) zurückgeführt,
Elemente, die nach der Lehre des Paracelsus neben
Sal (Salz) die Grundbestandteile aller Dinge sind. Kupfervitriol,
Quecksilberchlorid, die schon vor Paracelsus als Heilmittel empfohlenen
Verbindungen des Antimons und zahlreiche andere, teils
giftige, teils ungiftige Präparate wandern damit in das Arsenal
der ärztlichen Heilmittel. Aus den oben genannten drei Elementen
sind nach Paracelsus alle Mineralien, Pflanzen und Tiere zusammengesetzt.
Es ist im wesentlichen die alte, auf die aristotelischen
Elemente zurückzuführende Lehre der Alchemisten. Der
Sulfur war für Paracelsus das Prinzip der Verbrennlichkeit, Mercurius
bedingte die Verflüchtigung, Sal endlich galt als der feuerbeständige
Anteil, der nach dem Verbrennen übrig bleibt.

Seit dem Zeitalter der Jatrochemie entwickelt sich der Stand
der chemisch vorgebildeten Pharmazeuten, aus dem manches für
den weiteren Ausbau der Wissenschaft bedeutende Talent hervorgegangen
ist. Waren doch seit dem Verschwinden der schwarzen
Küche der Adepten bis gegen das Ende des 18. Jahrhunderts die
Apotheken vorzugsweise diejenigen Stätten, von denen die praktische
Beschäftigung mit der Chemie und die Fortbildung dieser
Wissenschaft ihren Ausgang nahmen.



Schon Kaiser Friedrich II. erließ eine Verordnung, nach
der die Arznei genau nach Vorschrift des Arztes und zwar zu einem
bestimmten Preise herzustellen war. In Deutschland entstanden die
ersten eigentlichen Apotheken erst gegen die Mitte des 13. Jahrhunderts.
Die Einrichtung breitete sich indessen nur langsam aus,
denn die Gründung der ersten Apotheke in Berlin erfolgte erst
im Jahre 1488. Weit später folgten die nordischen Länder
(Schweden 1552)958.

Mit der Entwicklung der Chemie ist das Emporblühen der
Mineralogie stets eng verknüpft gewesen. Um 1500 begegnet uns
das erste, sogar deutsch geschriebene mineralogische Lehrbuch, das
nicht ein bloßer Abklatsch der aus dem Altertum überkommenen
Werke ist, sondern Selbständigkeit und Beobachtungsgabe verrät.
Es führt den Namen »Bergbüchlein«959 und wurde dem lange Zeit
als Verfasser zahlreicher chemischer Schriften geltenden Basilius
Valentinus zugeschrieben. Wir haben es indessen bei diesem
nicht mit einer historischen, sondern mit einer erst später (um
1600) erdichteten Persönlichkeit zu tun.

Auch Paracelsus schrieb über die Mineralien. Als der eigentliche
Vater der neueren Mineralogie ist jedoch Georg Bauer zu
betrachten. Er wurde 1494 in Zwickau geboren, wo er auch einige
Jahre als Rektor einer Schule vorstand, und nannte sich, nach
der damaligen Gelehrtenmode seinen Namen latinisierend, Agricola.
Später studierte er in Leipzig und Italien Heilkunde und
wirkte von 1527 an zuerst in Joachimstal, später in Chemnitz als
Arzt. Er starb im Jahre 1555.

Das Interesse für den Bergbau und das Hüttenwesen seiner
Heimat bewogen Agricola, die Zeit, welche der Beruf ihm übrig
ließ, auf die Beobachtung jener Zweige der Gewerbtätigkeit zu
verwenden und alles, was er vorfand, mit den mineralogischen
Kenntnissen der Alten, deren Schriften ihm bekannt waren, zu
vergleichen. Agricolas Aufmerksamkeit wurde auch dadurch auf
die Mineralogie gelenkt, daß in der alten Literatur metallische
Heilmittel erwähnt werden, deren man sich besonders bei äußeren
Krankheiten bediente. Er sammelte daher alle mineralogischen
Kenntnisse der Alten in der Hoffnung, damit seinen, im gewerblichen
Leben stehenden Zeitgenossen nützen zu können. Zu seinem
Erstaunen ward er aber gewahr, daß ohne jedes Zutun der zunftmäßigen
Wissenschaft in den deutschen Gebirgsländern eine Kenntnis
der Metalle, Mineralien und Gesteine, sowie der metallurgischen
Prozesse entstanden war, die eine neue, den Alten fast
unbekannte Welt bedeutete. Es galt nur, die Erfahrungen, Entdeckungen
und Erfindungen, die man im Verlauf des Mittelalters
gemacht hatte, in der Sprache der Gelehrten darzustellen, um so
eine neue Wissenschaft den früheren anzureihen. »Dies getan zu
haben und zwar mit eigener Einsicht und dem unabhängigen Eifer,
der allein wissenschaftliche Erfolge zu sichern vermag, ist Agricolas
Verdienst. Er hatte das Glück, nicht Anfänge oder zweifelhafte
Versuche, sondern erprobte und zusammenhängende Kenntnisse,
beinahe Systeme der Mineralogie und der Metallurgie darbieten
zu können, die eine Grundlage der späteren Studien geworden
sind960.«

Als überzeugter Anhänger der Alchemie kann Agricola
nicht betrachtet werden. Jedenfalls sprach er sich offen gegen
ihre Grundlehre aus, daß die Metalle aus Sulfur und Mercurius
beständen. Auch äußerte er sich über die Möglichkeit
der Metallverwandlung sehr zurückhaltend. Die Ergebnisse seiner
Bemühungen legte Agricola in mehreren Schriften nieder, die,
wie Werner, der Lehrer Alexanders von Humboldt und Leopolds
von Buch dankbar anerkannte, das Fundament der Mineralogie
bis zur neuesten, insbesondere durch die drei genannten
Forscher begründeten Epoche dieser Wissenschaft gewesen sind.
Das bedeutendste unter den Werken Agricolas ist das erst im
Jahre 1556 vier Monate nach dem Tode des Verfassers erschienene
Bergwerksbuch961. Es bietet ein vollständiges Bild des damaligen
Berg- und Hüttenwesens, sowie der Probierkunde und enthält zahlreiche
treffliche Holzschnitte, die nicht nur die hüttenmännischen
Prozesse, sondern auch geologische Einzelheiten, wie Erzgänge,
Durchsetzungen, Verwerfungen usw. darstellen.


[Abb. 63]
Abb. 63. Hüttenwerk nach Agricola.





Die Verwendung des Kompasses zu bergmännischen Zwecken
wird in dem Buche zum ersten Male geschildert. Agricola bringt
auch eine Abbildung des bergmännischen Kompasses. Das Verfahren,
mit seiner Hilfe Gruben anzulegen nennt er Marktscheidern.
Etwas später begegnet uns die erste ausführliche Anleitung zu
dieser Kunst962.

Die maschinellen Einrichtungen, die Agricola beschreibt,
unterscheiden sich nur wenig von den aus dem Altertum bekannten.
Doch tritt schon deutlich das Bemühen hervor, an die Stelle der
Menschenkraft diejenige der Tiere oder der unorganischen Natur
zu setzen. Die Pumpen z. B. werden durch Wasserkraft betrieben,
ebenso größere Hämmer, wie die aus Agricolas Werk herrührende
Abb. 63 erkennen läßt. Die Ventilationsapparate werden durch
den Wind in Bewegung gesetzt usw. Man faßte also im Mittelalter
die großen Aufgaben, welche der Technik harrten, schon ins
Auge, wenn auch die Lösungen, zu denen man gelangte, noch recht
unvollkommen waren963.

Von den neueren metallurgischen Verfahrungsweisen erwähnt
Agricola auch den Amalgamationsprozeß, der für die Ausbeutung
der neuentdeckten, an Gold und Silber reichen Länder Amerikas
später eine solch große Bedeutung gewinnen sollte. Zwar war
man schon im Altertum mit dem Verhalten des Quecksilbers gegen
Gold und Silber bekannt. Die Verwendung des erstgenannten
Metalles zur Gewinnung der Edelmetalle aus dem Muttergestein
blieb jedoch der Neuzeit vorbehalten. Erfunden ist das Amalgamationsverfahren
in Deutschland964. In großem Maßstabe wurde
es aber zuerst in Mexiko965 und in Peru966 angewandt. D'Acosta
beschrieb es in seiner Natur- und Sittengeschichte Indiens967, die
uns auch über die ersten Entdeckungen auf botanischem und zoologischem
Gebiete Auskunft gibt. Das Silbererz wurde der Einwirkung
von Kochsalz und Quecksilber ausgesetzt und das gewonnene
Amalgam durch Erhitzen zerlegt. Agricola bringt auch
Mitteilungen über das Erdöl968.

Zu der Zeit, als Agricola schrieb, glaubte man noch allgemein,
die Welt sei noch heute im wesentlichen in dem Zustande, in dem
Gott sie erschaffen habe. War es doch kein geringes Wagnis, dem
in der Bibel enthaltenen Schöpfungsbericht zu widersprechen, an
dem selbst die Gebildeten damals blindlings festhielten969. Dem
gegenüber vertrat Agricola die Anschauung, daß die Gesteine und
die Mineralien den Naturkräften ihren Ursprung verdanken. Durch
welche Kräfte er sich die Berge entstanden denkt, schildert er
mit folgenden Worten970: »Da wir sehen, daß die Gänge durch
das Gestein der Gebirge gehen, so muß ich zunächst die Entstehung
der letzteren und darauf den Ursprung der Gänge auseinandersetzen.
Die Hügel und die Berge werden durch zwei Ursachen
hervorgebracht, nämlich durch den Andrang der Gewässer und
durch die Kraft der Winde. Zerstört und aufgelöst werden die
Hügel und die Berge durch drei Ursachen, denn zu den beiden
soeben genannten kommt noch die innere Glut der Erde hinzu.

Daß die Gewässer die meisten Berge erzeugen, liegt klar vor
Augen. Sie spülen zunächst die weiche Erde fort. Dann reißen
sie die härtere Erde weg und endlich wälzen sie die Steine herab.
Indem sie auf diese Weise Höhlungen hervorrufen, bewirken sie
in vielen Menschenaltern, daß das stehenbleibende Land bedeutend
hervorragt. Von dem steilen Abhang solcher Hervorragungen
werden dann durch häufige Regengüsse erdige Massen so lange
abgelöst, bis sich ein steiler Abhang in einen geneigten verwandelt.«
Agricola schildert somit schon ganz zutreffend den talbildenden
Vorgang, den man als Erosion bezeichnet, sowie die Abtragung
der Gebirge. Hätte er schon eine Vorstellung von der gebirgsbildenden
Tätigkeit des Vulkanismus gehabt, so würden seine Anschauungen
sich den heutigen noch mehr genähert haben. Er
fährt dann fort: »Auch die Vertiefungen, die jetzt die Meere
aufnehmen, waren einst nicht sämtlich vorhanden. An vielen
Stellen war Land, bevor die Kraft der Winde das in der Brandung
aufbrausende Meer in das Land hineintrieb. In gleicher Weise
zerstört auch der Andrang der Gewässer die Hügel und die Berge
vollständig. Obgleich all diese Veränderungen in großem Maße
stattfinden, bemerkt man sie gewöhnlich nicht, da sie infolge der
langen Zeiträume, die sie beanspruchen, aus dem Gedächtnis der
Menschen schwinden.«

Diese Worte erinnern an diejenigen des Aristoteles (S. 124),
den Agricola an vielen Stellen seiner Schriften zitiert.

Auch Avicenna (S. 312) hat eine Theorie der Entstehung
der Gebirge gegeben, die mit derjenigen Agricolas fast übereinstimmt,
weil beide direkt oder durch Vermittlung auf dieselben
alten Schriftsteller zurückgingen. Über die Ansichten Avicennas
berichtet Lyell971.

Danach erwähnt Avicenna als Ursache der Gebirgsbildung
die Erdbeben, durch die »Land erhoben wird und einen Berg
bildet«. Eine weitere Ursache ist nach ihm wie nach Agricola
»die Aushöhlung durch Wasser, wodurch Hohlräume entstehen
und bewirkt wird, daß das angrenzende Land hervorragt und ein
Gebirge bildet«.

Die zur Zeit des Wiederauflebens der Wissenschaften unter
dem Einfluß der antiken Schriftsteller entstandenen geologischen
Elemente fanden ihre Fortsetzung besonders durch Steno, von
dem an einer späteren Stelle die Rede sein wird.

Ein Jahrzehnt vor dem Erscheinen des Bergwerksbuches veröffentlichte
Agricola sein grundlegendes Buch über die Mineralien972.
In diesem Werk begründete er das erste, auf den äußerlichen
Kennzeichen beruhende Verfahren zum Bestimmen der
Mineralien. Trotz aller Unvollkommenheiten verdient es doch Beachtung,
weil die späteren Versuche von dem System Agricolas
ausgingen. Agricola berücksichtigt Farbe, Glanz, Durchsichtigkeit,
Geschmack, Geruch und die Wirkung auf den Tastsinn
(Fettigkeit, Glätte, Rauhigkeit usw.). Ferner kommen für ihn
als Mittel zur genauen Beschreibung der Mineralien die Zähigkeit,
Biegsamkeit, Schwere und Spaltbarkeit in Betracht. Seine
Angaben über die Gestalt der Mineralien sind noch sehr unbestimmt.
Er unterscheidet tafelförmige, eckige (drei- bis sechseckige
und vieleckige) und gewissen Gegenständen ähnliche Mineralien
(pfeilförmig, sternförmig, linsenförmig usw.). Die Brauchbarkeit
dieser Übersicht wurde für spätere Mineralogen dadurch
erhöht, daß jedes der erwähnten Kennzeichen nicht nur angegeben,
sondern durch typische Mineralien erläutert und auf diese Weise
gute Vergleichspunkte geschaffen wurden.

Schon während des Altertums hatte man die Versteinerungen
von den Mineralien unterschieden und erstere ganz richtig als die
Überreste organischer Wesen gedeutet. Im Mittelalter dagegen
war man auf Grund der aristotelischen Lehre von der elternlosen
Zeugung niederer Tiere zu der sonderbaren Vorstellung gelangt,
daß die Versteinerungen einem im Erdinnern wirkenden Bildungstrieb,
einer vis plastica oder formativa, ihren Ursprung verdankten973.
Es dauerte Jahrhunderte, bis die im 15. Jahrhundert wieder auflebende
Wissenschaft sich von dieser Lehre frei zu machen wußte.
Ihren letzten Ausläufern begegnen wir sogar noch um die Mitte
des 18. Jahrhunderts. Nach Agricolas Auffassung waren also
die Versteinerungen Überreste von Organismen. Insbesondere macht
Agricola diesen Ursprung für fossiles Holz, Blattabdrücke, Knochen
und die bekannten Fischabdrücke des Mannsfelder Kupferschiefers
geltend. Dagegen hält er die in den Gesteinen eingeschlossenen
Muscheln, Ammonshörner und Belemniten für »verhärtete
Wassergemenge.«

Auch in Frankreich und in Italien, wo es geringere Schwierigkeiten
bot, die Ähnlichkeit fossiler Konchylien mit noch jetzt in
den benachbarten Meeren lebenden Arten zu erkennen, neigten
aufgeklärte Zeitgenossen Agricolas der richtigen Annahme zu,
daß die Versteinerungen organischen Ursprungs seien. Erst als die
Geologie ihr Hauptziel in der Deutung des mosaischen Schöpfungsberichtes
erblickte und die Versteinerungen für die wichtigsten
Zeugen der Sintflut ausgab, fand diese Lehre allgemeinen Anklang.
Die heute geltende Ansicht findet sich wohl zuerst bei Lionardo
da Vinci und vor allem bei dem in Verona lebenden Arzt Fracastoro
(1483–1553) ganz klar ausgesprochen. Als man in
Verona, bei der Errichtung von Bauten, Muscheln aus dem Erdinnern
zutage förderte, erklärte Fracastoro, daß es sich hier weder
um die Schöpfungen einer vis plastica noch um Zeugen der Sintflut
handeln könne. Etwaige Beweisstücke einer allgemeinen Überflutung
müßten nämlich, wie er ausführt, die Oberfläche der Erde
bedecken, während die gefundenen Dokumente tief im Boden gefunden
seien. Als einzige Annahme bleibe übrig, daß die Versteinerungen
von Geschöpfen herrühren, die an der Stelle, wo
sie sich befinden, früher gelebt haben und so erkennen lassen, daß
das Meer einst dort wogte, wo jetzt festes Land ist.

Um die Mitte des 16. Jahrhunderts begegnen uns auch die
ersten, mit Abbildungen versehenen Werke über Versteinerungen,
unter denen dasjenige Gesners, des deutschen Plinius, hervorzuheben
ist974. Allerdings gelangte auch er hinsichtlich der Versteinerungen
zu keiner klaren Ansicht. Er vergleicht sie zwar mit
Pflanzen und Tieren, ohne sie indessen bestimmt als Überreste
organischer Wesen anzusprechen975.

Den Standpunkt Fracastoros vertrat unter den Schriftstellern,
die im 16. Jahrhundert über Gegenstände der Geologie
schrieben, vor allem der Franzose Bernhard Palissy. In einem,
klares Denken und vorurteilsfreie Beobachtung bezeugenden Werke
weist er darauf hin976, daß manche Versteinerungen den noch jetzt
lebenden Tieren und Pflanzen gleichen und offenbar an Orten
entstanden sind, die früher vom Meere oder von süßem Wasser
bedeckt waren977.

Die häufig anzutreffende Annahme, daß Lionardo da Vinci,
Fracastoro und Palissy lediglich durch eigenes, vorurteilsfreies
Denken zu richtigen Vorstellungen über die Versteinerungen
und den Wechsel von Meer und Land gekommen seien, ist nicht
zutreffend. Auch diese Männer empfingen die Anregung zu ihren
Spekulationen ganz offenbar aus den Schriften der Alten, besonders
aus den Büchern des Aristoteles, welche der Neuzeit
die Vorstellungen übermittelten, zu denen die griechischen Forscher,
besonders Demokrit, in geologischen Dingen gelangt waren.
Palissy bedient sich in seinem »Discours admirable« betitelten
Buche der Form des Dialogs. Seine eigenen Ansichten legt er der
»Praxis«, die gegnerischen der »Theorie« in den Mund. Auf einen
Einwurf der »Theorie« antwortet Palissy: »Wie wäre es möglich,
daß Holz sich in Stein verwandelt, wenn es sich nicht längere Zeit
in mineralhaltigen Gewässern befunden hätte. Wären letztere nicht
ebenso flüssig und fein wie die gewöhnlichen, so hätten sie nicht
in das Holz eindringen und es in allen seinen Teilen durchtränken
können, ohne ihm irgendwie seine ursprüngliche Form zu nehmen.
Wie das Holz, so wurden auch die Muscheln in Stein verwandelt,
ohne ihre Form zu verlieren«.

Palissy war ein einfacher Töpfer. Er hatte indessen bei dem
gelehrten Cardanus gelesen, daß die Schalen der Muscheln an
vielen Orten dadurch versteinert seien, daß die Substanz sich
änderte, während die Form erhalten blieb978. Wie es kommt, daß
die versteinerten Organismen sich nicht nur an der Oberfläche der
Erde finden, sondern das ganze Gebirge durchsetzen, schildert
Palissy zutreffend mit folgenden Worten: »Die versteinerten Organismen
wurden an demselben Orte erzeugt, an dem wir sie finden
und zwar zu einer Zeit, während sich an der Stelle der Felsen nur
Schlamm und Wasser vorfand. Letzterer ist seitdem mit den
Organismen versteinert. Und zwar versteinerten die Erde und der
Schlamm durch dieselbe Kraft, die auch die Fossilien erzeugt
hat, nämlich durch die alles durchdringenden Minerallösungen.«
In einem Punkte urteilt Palissy richtiger als Cardanus. Letzterer
glaubte nämlich mit den meisten Gelehrten seiner Zeit, soweit
sie nicht die Versteinerungen für bloße Naturspiele oder
»Schöpfungsübungen Gottes« hielten, die versteinerten Organismen
seien Überbleibsel einer die gesamte Erde bis zu den Spitzen der
Berge bedeckenden Flut, also gewissermaßen Zeugen der Sintflut.
Gegen diese Ansicht wendet sich Palissy mit dem Hinweis darauf,
daß sich die Fossilien nicht nur an der Oberfläche der Erde befänden,
sondern auch an den tiefsten Stellen, an die man durch
das Ausbrechen der Steine gelange. »Durch welches Tor«, fragt
er seine Gegner, »drang denn das Meer ein, um die Fossilien in
das Innere der dichtesten Felsen zu tragen?«



13. Die ersten Ansätze zur Neubegründung
der organischen Naturwissenschaften.

Nicht nur für die anorganischen Naturwissenschaften, einschließlich
der Mineralogie und der Geologie, wurden im 16. Jahrhundert
Grundlagen geschaffen, auf denen sich mit Erfolg weiter
bauen ließ, sondern das Gleiche gilt auch von den übrigen Gebieten
der Naturbeschreibung, der Botanik, der Zoologie, sowie der Lehre
vom Bau und von den Verrichtungen des menschlichen Körpers.
Diese Gebiete wurden zunächst durch das Bekanntwerden der auf
sie bezüglichen Schriften der Alten zu neuem Leben erweckt. Dann
trat aber für sie noch ein zweiter günstiger Umstand hinzu. Infolge
der Entdeckungsreisen und durch die daran sich anknüpfenden
neuen Handelsverbindungen wurde nämlich die europäische Menschheit
mit einer solchen Fülle neuer Naturerzeugnisse bekannt, wie
es nie zuvor in gleichem Maße geschehen war.

Naturbeschreibung und Entdeckungsreisen.

Die Geschichte der Entdeckungsreisen gilt schon in der üblichen,
mehr das Persönliche und Zufällige schildernden Darstellung
als eine der fesselndsten Episoden der Weltgeschichte. Sie
gewinnt aber außerordentlich an allgemeinem Interesse, wenn wir
sie in ursächliche Beziehung zu dem Gange der wissenschaftlichen
Entwicklung setzen. Letztere ist es, welche die Entdeckungsreisen
bedingt hat, um andererseits durch sie auch wieder den gewaltigsten
Impuls zu empfangen.

Wir haben schon an anderer Stelle erfahren, daß die Schiffahrt
gegen den Ausgang des Mittelalters durch die Einführung
des Kompasses, sowie die Entwicklung der Astronomie und der
auf astronomischen Prinzipien beruhenden nautischen Instrumente
viel von ihren Gefahren und Zufälligkeiten verloren hatte. Infolgedessen
vermochte die Nautik sich auch weitere Ziele zu stecken.
Da der Verkehr zu Lande mit den südlichen und östlichen Teilen
Asiens, die ja schon im Altertum in den Gesichtskreis der Europäer
getreten waren und für Europa gegen den Ausgang des Mittelalters
immer mehr an Bedeutung gewannen, in hohem Grade
mühsam, kostspielig und gefährlich war, so regte sich in weiterschauenden
Männern der Gedanke, ob jene asiatischen Länder
nicht durch eine Fahrt nach Westen oder durch eine Umschiffung
Afrikas zu erreichen seien. Dieser Gedanke fand den günstigsten
Boden in Portugal und Spanien, die durch ihre Lage mehr als
Italien auf das offene Meer hinausgewiesen waren und durch das
Übergewicht, das Venedig im Mittelmeere ausübte, auf neue Wege
für ihren Handel hingedrängt wurden.

In Portugal wurde dieses Streben besonders durch Heinrich
»den Seefahrer«979 unterstützt. Um diesen scharten sich gelehrte
und kühne Männer, unter anderen der Geograph und Astronom
Martin Behaim980 aus Nürnberg. Um die Mitte des 15. Jahrhunderts
begann das Vordringen entlang der Westküste Afrikas.
Das Auftauchen bewaldeter Vorgebirge zerstörte zunächst das
mittelalterliche Vorurteil, daß in der Nähe des Äquators alles
Leben von der Glut der Sonne versengt sei. Ferner bemerkte
man, daß die Küste Afrikas immer weiter nach Osten zurückweicht,
wodurch die Hoffnung, einen östlichen Seeweg nach Indien
zu entdecken, neue Nahrung empfing. Durch Bartholomeo Diaz,
der 1486 die Südspitze des dunklen Erdteils erreichte, und durch
Vasco da Gama, der 1498 nach der Umschiffung Afrikas in Ostindien
landete, wurde diese Hoffnung endlich verwirklicht. Rasch
breiteten sich die Herrschaft und der Handel der Portugiesen über
das südliche Asien und die im Südosten dieses Kontinentes gelegenen
Inseln aus.

Mit welcher Fülle von neuen Naturerzeugnissen die europäische
Menschheit dadurch bekannt wurde, kann hier nur angedeutet
werden. An den Küsten und auf den Inseln Ostafrikas
fielen besonders die gewaltigen Dracaenen und der riesige Brotfruchtbaum
(Adansonia digitata) auf. In Ceylon gelangte man in
den Besitz der Zimtwälder. Man wurde mit der wunderbaren
maledivischen Nuß, mit dem Gewürznelkenbaum und denjenigen
Pflanzen bekannt, welche die Muskatnüsse, den Kampfer, Benzoe,
Indigo, Strychnin usw. liefern. In nicht geringerem Maße wurde
die Wissenschaft durch die Entdeckung zahlreicher neuer Tierformen
bereichert. Und der gelehrte Clusius (geb. zu Arras 1526)
unternahm es, das Wichtigste über die neuen fremdländischen
Naturerzeugnisse zusammenzustellen981. Bei Clusius begegnen uns
zum ersten Male, in Abbildungen und Beschreibungen, der fliegende
Hund, der Molukkenkrebs, die gewaltigen, plumpen, zur Ordnung
der Waltiere gehörenden Sirenen, der heute ausgestorbene Dodo,
jener unbeholfene Vogel, den Vasco da Gama auf den Mascarenen
in so großer Menge antraf. Auch die Bewohner Amerikas,
seine Faultiere, Gürteltiere und Kolibris und endlich die so abenteuerlich
gestalteten Fische, die das Meer der Tropen beleben,
schildert Clusius.

Den Portugiesen wurde der indische Handel durch die Niederländer
entrissen, deren Seegeltung so machtvoll emporwuchs, nachdem
sie das spanische Joch abgeschüttelt hatten. Die wissenschaftliche
Erforschung der neuentdeckten Länder nahm unter diesem
Volke, das auch daheim den regsten wissenschaftlichen Sinn bekundete,
einen bedeutenden Aufschwung. War doch auch Clusius
ein Niederländer.

Der Gedanke, durch eine Seefahrt nach Westen die Küsten
Ost- und Südasiens zu erreichen, tauchte im Renaissancezeitalter
zuerst in dem Florentiner Astronomen Toscanelli (1397–1482)
auf. Dieser Mann, der auch durch seine Einwirkung auf Nicolaus
von Cusa zum Wiederaufleben der Astronomie in Deutschland
beigetragen hatte, wußte den großen Genuesen, dem Europa
die Entdeckung der westlichen Hemisphäre verdankt, für seinen
Gedanken zu erwärmen. Dennoch sollten zehn Jahre nach dem
Tode Toscanellis verfließen, bis Columbus nach Überwindung
zahlloser Schwierigkeiten in Westindien landete. Schon auf der
ersten Reise wurde man mit dem Tabak, der Yamswurzel und
dem Mais bekannt. Bald folgte die Entdeckung der Ananas, von
Agave Americana, Theobroma Cacao, der Batate, der Sonnenblume,
von Manihot und zahlreichen anderen, wichtigen und
charakteristischen amerikanischen Pflanzen.

Nachdem Cabot (1497) das nordamerikanische Festland,
Cabral (1500) Brasilien entdeckt hatten, und Cortez und Pizzaro
erobernd in das Innere des neuen Kontinentes eingedrungen waren,
begann eine sorgfältige naturgeschichtliche Erforschung der entdeckten
Länder. Vor allem waren es gelehrte Kleriker, die sich
dieser Aufgabe mit Eifer und Erfolg widmeten. So schrieb der
Jesuit d'Acosta eine »Natur- und Sittengeschichte der Indier«,
in der auch die gewaltigen fossilen Knochen Südamerikas Erwähnung
finden. d'Acosta hielt sie für Überreste von Riesen
und erörtert ganz ernsthaft die Frage, wie die Tiere Amerikas
nach ihrem heutigen Wohnsitz gelangten, da sie doch in der Arche
Noahs eingeschlossen gewesen seien.

Mit noch größerem Eifer als den Pflanzen und den Tieren
wandte man sich den Bodenschätzen der neu entdeckten Länder
zu. In Mexiko und Peru wurde der Bergbau bald mit so großem
Erfolge betrieben, daß die Einfuhr des dort gewonnenen Edelmetalls
in Europa umgestaltend auf die wirtschaftlichen Verhältnisse
dieses Erdteils wirkte. Auf die Erschließung des neuen
Kontinentes folgte ein Austausch seiner Erzeugnisse mit denjenigen
der alten Welt. So wird der Tabak schon 1559 in
Portugal gebaut982, um in Europa zunächst als Mittel gegen
Geschwüre Verwendung zu finden. Zu den ersten, die ihn
rauchten, gehörte der große Naturforscher Gesner. Die neue
Welt empfing dagegen u. a. den Kaffeebaum, das Zuckerrohr und
die Obstarten.

Hand in Hand mit der unendlichen Bereicherung, welche die
Wissenschaft durch die Entdeckungsreisen erfuhr, ging ein Aufschwung
der gesamten Kultur und eine Erweiterung des gesamten
Gesichtskreises, wie ihn kein früheres oder späteres Zeitalter erfahren.
Der Handel hörte auf, das Privilegium einiger mächtigen
süd- und mitteleuropäischen Städte zu sein und wurde Welthandel.
Die Mittelmeerländer waren nicht fürder eine Welt für sich, sondern
die ganze Erde wurde zu einer Domäne der weißen Rasse.
Und innerhalb dieser Rasse erlangte endlich immer mehr das
germanische Element das Übergewicht. Waren doch die Völker
germanischen Stammes den Romanen an Tatkraft überlegen, an
Intelligenz mindestens gleichwertig, und endlich durch ihre Wohnsitze
am offenen Weltmeer auf die Fortentwicklung des durch die
Entdecker und Konquistadoren eröffneten Welthandels ganz besonders
hingewiesen. Alles Momente, welche in Verbindung mit
der im nördlichen Europa entstehenden Glaubens- und Gewissensfreiheit,
die Verpflanzung der in Italien wiedergeborenen Wissenschaft
nach Mittel- und Nordwesteuropa ganz besonders begünstigten.



Die Erneuerung der Botanik.

Wir wenden uns nach diesen allgemeineren Ausführungen den
organischen Naturwissenschaften im einzelnen zu. Daß man im
Zeitalter der Renaissance und der Entdeckungsreisen die Augen
öffnen lernte und die Fesseln des Autoritätsglaubens und der
Büchergelehrsamkeit abstreifte, ist für die weitere Entwicklung
der beschreibenden Naturwissenschaften von großem Einfluß gewesen.
Waren diese Wissenszweige früher nur nebenbei und meist
zu Heilzwecken gepflegt worden, so bot sich jetzt eine solche Fülle
von neuem Material, daß die Tätigkeit derjenigen, die sich der
Naturbeschreibung widmeten, dadurch vollauf in Anspruch genommen
wurde. Damit trat die Beziehung dieser Fächer zur Heilkunde,
ihrer eigenen Bedeutung gegenüber, allmählich zurück.

Besonders für die Botanik trat im 16. Jahrhundert der Zeitpunkt
ein, in dem dieser Wissenszweig sich über die Grenzen
der Heilmittellehre hinaus entwickelte, da man die Pflanzen ihrer
selbst wegen zu betrachten begann983. Auch wurde mit dem lange
herrschenden Vorurteil gebrochen, als hätten die Alten schon die
ganze Fülle der Pflanzenwelt erschöpft. Der Trieb nach eigener
wissenschaftlicher Betätigung äußerte sich auf botanischem Gebiete
in diesem Zeitalter vor allem darin, daß eine Anzahl von Spezialfloren
mit Abbildungen, die sogenannten Kräuterbücher, entstanden.
In weiten Kreisen wurde diesen Erzeugnissen des emporblühenden
Buchgewerbes Interesse entgegengebracht. Infolgedessen
verwandten die Verleger die größte Sorgfalt auf die Ausstattung
der Kräuterbücher mit musterhaften Abbildungen. Und in dem
Maße, wie die Kunst des Holzschnittes auf diesem Gebiete Fortschritte
machte, nahm auch die Fähigkeit des Beschreibens mit
zutreffenden Worten einen Aufschwung. Infolge der wachsenden
Pflanzenkenntnis und der Verschärfung der Beobachtung wurde
aber auch die natürliche Verwandtschaft immer mehr durchgefühlt,
so daß man häufig zur Vereinigung verwandter Arten zu Gattungen,
ja selbst ähnlicher Gattungen zu familienähnlichen Gruppen gelangte.
Einen Ansatz zu dieser Art von Systematik hatte zwar
schon das Altertum zu verzeichnen, indem z. B. Theophrast verschiedene
Arten von Eichen, Fichten usw. zusammenfaßte. Da
jedoch die allgemeine Botanik, abgesehen von dem vereinzelt gebliebenen
Bemühen des Albertus Magnus, keine Fortschritte
gemacht hatte, so verfuhr man bei diesen ersten Schritten an der
Schwelle der Neuzeit mehr intuitiv, ohne imstande zu sein, die
gewonnenen Begriffe durch klare Definitionen festzuhalten.

Der im vorstehenden kurz gekennzeichnete Fortschritt der
Botanik ist vor allem das Verdienst einiger deutschen Gelehrten,
die man wohl als die Väter der Pflanzenkunde bezeichnet hat. Sie
heißen Brunfels, Bock und Fuchs. Mit demselben Rechte, mit
dem man Agricola den Vater der neueren Mineralogie genannt
hat, kann man die Genannten als die Begründer der neueren
Botanik bezeichnen. Ihre Kräuterbücher wurden dadurch veranlaßt,
daß die kommentatorischen Bemühungen, die man auf
die botanischen Werke der Alten verwendet hatte, aus mehreren
Gründen gescheitert waren. Bei dem Glauben an die Unfehlbarkeit
der Alten war man nämlich an ihre botanischen Schriften in
der Meinung herangetreten, daß die darin abgehandelten Pflanzen
das gesamte Pflanzenreich darstellten. Des weiteren suchte man
die von den Alten beschriebenen Pflanzen, ohne von der geographischen
Verbreitung eine klare Vorstellung zu besitzen, in
Mitteleuropa, wo sie bei der bedeutenden Verschiedenheit der Floren
Griechenlands und Deutschlands nur zum kleinsten Teil gefunden
werden konnten. Erst als man die Unhaltbarkeit jener Voraussetzungen
einsah, verlegte man sich auf das genaue Beschreiben
derjenigen Gewächse, die man in der Heimat vorfand.

An der Spitze der neueren Botaniker steht Otto Brunfels.
Brunfels wurde um 1490 in der Nähe von Mainz geboren und
empfing dort gelehrten Unterricht. Nachdem er einige Zeit ein
Schulamt bekleidet, erwarb er die Würde eines Doktors der
Medizin984. Sein Hauptverdienst um die Botanik besteht darin,
mit Hilfe eines hervorragenden Künstlers die erste Sammlung
naturgetreuer, künstlerisch vollendeter Pflanzenabbildungen herausgegeben
zu haben. Das Werk erschien unter dem Titel »Herbarum
vivae eicones« im Jahre 1532. Es enthielt mehrere hundert Abbildungen
in so sicheren Umrissen, daß die dargestellten Pflanzen
gar nicht verkannt werden konnten. Es handelte sich dabei in erster
Linie um die wildwachsenden, häufiger vorkommenden Pflanzen der
oberrheinischen Tiefebene.

Der Text, den Brunfels diesen Abbildungen beigegeben, ist
von geringerem Wert. Er lehnt sich noch in der Hauptsache an
die älteren Schriftsteller an und ist bestrebt, die heimatlichen
Pflanzen mit den von Dioskurides, Plinius und Galen beschriebenen
zu identifizieren. Brunfels gab seinem Kräuterbuche
folgende Einrichtung. Unter jede Abbildung setzte er zuerst einen
deutschen Namen. Hinzugefügt wurden dann die lateinischen und
die griechischen Benennungen, sowie Angaben aus Theophrast,
Dioskurides, Plinius usw. Den Schluß bildeten Mitteilungen
über die Wirkungen der Pflanzen.

Gewisse Versuche, die heimatlichen Pflanzen naturgetreu abzubilden,
wurden übrigens in Deutschland schon vor Brunfels
im 15. Jahrhundert gemacht. Vorbildlich war nach dieser Richtung
vor allem die Kunst eines Albrecht Dürer (1471–1528).
Die Pflanzendarstellungen, die sich auf seinen Gemälden, sowie
denjenigen mancher älteren deutschen Künstler finden, waren recht
naturgetreu. Dürer liebte es, auf seinen Bildern als Beiwerk
Pflanzen und Tiere zu malen. Er folgte darin einem damals
herrschenden Brauche. Im ganzen hat Dürer etwa 180 verschiedene
Pflanzen und Tiere dargestellt. Zumal im reiferen Alter
des Künstlers zeigen diese Bilder, wie z. B. Veilchen, Pfingstrosen,
Lilien usw., einen unübertrefflichen Grad von Naturwahrheit.
»Dürer gebührt daher in der Geschichte der naturkundlichen
Illustration, die freilich erst geschrieben werden muß, ein dauernder
Ehrenplatz«985.

Kunst und Wissenschaft wetteiferten somit darin, die Naturkunde
wieder auf eigene Beobachtung zu gründen und sich von
den überkommenen Schriften der Alten, die bis zum 15. Jahrhundert
als einzige Quelle dem Studium zugrunde gelegt wurden,
frei zu machen. Daß trotzdem der neueren Wissenschaft nur nach
und nach die Flügel wuchsen, hat die verschiedensten Gründe.

Ein Mitarbeiter des Brunfels ist Hieronymus Bock986.
Bock wurde 1498 in der Nähe von Zweibrücken geboren, studierte
alte Sprachen und wurde durch den Pfalzgrafen von Zweibrücken
mit der Aufsicht über dessen Garten betraut. Zu gleicher Zeit
bekleidete er die Stelle eines Lehrers. Bock stellte botanische
Wanderungen in der Eifel, dem Hunsrück, den Vogesen, dem
Jura, den Schweizer Alpen an und beobachtete überall die dort
wachsenden Pflanzen mit der größten Sorgfalt. Sein Fehler, dem
jedoch sein Zeitgenosse Fuchs, wie wir gleich hören werden, entgegentrat,
bestand darin, daß er den von ihm aufgefundenen
Pflanzen griechische und lateinische Namen der alten Botaniker
beilegte, mit welchen diese ganz andere, in Südeuropa heimische
Gewächse bezeichnet hatten.

Bock wagt sogar den Versuch einer natürlichen Anordnung
und stellt zum Beispiel die Lippenblüter, die Kompositen und die
meisten Kreuzblüter zusammen. Das Werk, das ihn in der Geschichte
der Botanik unsterblich gemacht hat, führt den Titel
»New Kreutterbuch«987. Es erschien zuerst im Jahre 1539, und
zwar ohne Abbildungen, während die späteren Auflagen mit solchen
versehen waren. Die Abbildungen Bocks bleiben hinter denjenigen
des Brunfels zurück, dafür hat es aber Bock in der Kunst des
Beschreibens viel weiter gebracht als jener, so daß er sich den
Ruhm erwarb, er vermöge in seinen Beschreibungen die Natur
wirklich zu malen. Vor allem versteht es Bock, den ganzen
Habitus der Pflanze vortrefflich zu beschreiben, während er auf
die Beschreibung der Blumen und Früchte geringere Sorgfalt verwendet.
Auch berücksichtigt er keine Pflanze, die er nicht selbst
gesehen, »soviel derselben im Teutschen Land ihm zu handen gestoßen«.
Auch das Vorkommen und die Zeit des Blühens der beschriebenen
Pflanzen findet man berücksichtigt. Ferner erklärt
sich Bock entschieden gegen die alphabetische Anordnung, durch
welche ähnliche Pflanzen getrennt würden. Im ganzen hat Bock
sechshundert Pflanzen beschrieben.

Als Probe möge hier seine Beschreibung der Ackerwinde
(Convolvulus arvensis) und der Zaunwinde (Convolvulus sepium)
Platz finden. Sie lautet: »Zwei gemeine Windenkräuter wachsen
in unserem Land allenthalben mit weißen Schellen- oder Glockenblumen.
Das größte sucht seine Wohnung gern bei den Zäunen,
kriecht über sich, wickelt und windet sich. Das kleine Glockenkraut
(C. arvensis) ist dem großen in der Wurzel, den runden
Stengeln, den Blättern und den Glocken gleich, in allen Dingen
aber dünner und kürzer. Etliche Glockenblumen an diesem Gewächs
werden ganz weiß, etliche schön leibfarben, mit braunroten
Strömlein gemalt. Diese wachsen in dürren Wiesen und Gärten.
Es schadet dadurch, daß es mit seinem Kriechen und Umwickeln
andere Gartenkräuter zu Boden drückt. Auch ist es schwer auszurotten«.

Die Anordnung der Pflanzen in den Kräuterbüchern war meist
die alphabetische. Allmählich entwickelte sich aber auf Grund der
zahllosen Einzelbeobachtungen das Gefühl für die Zusammengehörigkeit
des Ähnlichen und damit die Voraussetzung zur Begründung
eines natürlichen Systems. So wurden bald die Nadelhölzer,
die Lippenblüter, die Korbblüter und andere Familien als
natürliche Gruppen herausgefühlt, ein großer Fortschritt gegen
die Einteilung in Bäume, Sträucher und Kräuter, der wir im
Altertum zumeist begegnen. Das medizinische Element nahm
jedoch in den Kräuterbüchern immer noch einen breiten Raum
ein, wie es auch bei der Anlage botanischer Gärten maßgebend
war. Naiv genug mutet uns noch manches in den Kräuterbüchern,
diesen Erstlingserzeugnissen der neueren botanischen
Wissenschaft an. So beginnt Bock mit folgenden Worten:
»Nach Erkundigung aller Geschrift erfindet sichs klar, daß der
allmächtige Gott und Schöpfer der allererste Gärtner, Pflanzer
und Baumann aller Gewächse ist.« Sodann wird Adam als der
zweite Botaniker gepriesen, weil er alle Pflanzen mit ihrem
rechten Namen belegt habe. Auf ihn folgen die Botaniker Kain,
Noah usw.

Als dritter in der Reihe der Begründer der neueren Botanik
ist der Bayer Leonhard Fuchs zu nennen. Er wurde 1501
geboren, studierte wie seine Vorgänger Medizin und alte Sprachen
und gab im Jahre 1542 seine berühmte »Historia stirpium«, eine
Beschreibung vieler in Deutschland wild wachsender Pflanzen
heraus, zu denen noch etwa 100 Gartenpflanzen kamen. Das Werk
stellt sich denjenigen von Bock und Brunfels als ebenbürtig
an die Seite. Fuchs war ein sehr gelehrter Mann. Seine eindringende
Gelehrsamkeit ließ ihn die Mängel, die den arabischen
Schriften über Medizin und Botanik und ihren lateinischen Nachahmungen
anhafteten, klar erkennen. Er drang deshalb darauf,
daß man in der Medizin auf die griechischen Urschriften, in der
Botanik aber auf die Natur selbst zurückgehen solle. Letzteres
erschien ihm als der einzige Ausweg, aus der Verwirrung herauszukommen,
welche durch die Übertragung der alten Pflanzennamen
auf die heimatlichen Gewächse entstanden war988.

Unter den Botanikern des 16. Jahrhunderts ist auch der
Niederländer Dodonaeus zu nennen, wie denn überhaupt die
Niederländer frühzeitig unter den Neubegründern der Naturwissenschaften
und der Philosophie hervorragten, eine Erscheinung die
sicherlich in der geographischen Lage des Wohnsitzes und in der
staatlichen und religiösen Entwicklung dieses Volkes begründet ist.

Dodonaeus wurde 1517 in Mecheln geboren. Sein Hauptwerk989,
»Die Naturgeschichte der Gewächse«, erschien im Jahre
1583. Was Dodonaeus unter den zeitgenössischen Botanikern besonders
hervorhob, war das bewußte Streben, eine wissenschaftliche
Anordnung der Pflanzen zu finden. Zwar blieb es bei einem rohen
Versuch, doch hat er viele Gattungen und Familien und manche
wenig ins Auge fallende verwandtschaftliche Beziehungen der
Pflanzen schon erkannt. Die Pflanzen, die er beschreibt, gehören
teils der heimatlichen Flora an, teils sind sie den Gärten entnommen,
die von den Niederländern schon damals sehr gepflegt
und infolge der ausgedehnten Handelsbeziehungen dieses Volkes
mit mancher seltenen Art versehen wurden990. Selbst Dodonaeus
vergleicht noch die ihm vorliegenden Pflanzen mit den von den
alten Schriftstellern erwähnten. Doch hindert ihn das nicht, seine
eigenen Beschreibungen auf genaue und eingehende Beobachtungen
zu stützen, so daß seine Beschreibungen ausführlicher als diejenigen
irgendeines seiner Vorgänger ausgefallen sind.

Weit vielseitiger und vorgeschrittener als die genannten Männer
war der große Polyhistor Konrad Gesner, ein Mann, der für
sein Zeitalter etwa die Bedeutung besaß, wie sie Albert dem
Großen für das 13. Jahrhundert beizumessen ist. Konrad
Gesner wurde im Jahre 1516 in Zürich als der Sohn eines
armen Kürschners geboren. Er erhielt jedoch mit Unterstützung
seines Oheims eine gute Schulbildung. Sein Oheim, der ein großer
Gartenfreund war, erweckte auch in dem jungen Gesner die
Liebe zur Naturwissenschaft. Gesner studierte in Straßburg
und Paris Medizin und Naturwissenschaften. Bedenkt man, daß
derselbe Mann auch praktischer Arzt war und eine Zeitlang eine
Professur der griechischen Sprache bekleidete, so erhalten wir einen
Begriff von der vielseitigen Gelehrsamkeit, die uns in der auf das
Emporblühen des Humanismus folgenden Zeit so häufig begegnet.
Seine Neigung zur universalen Bildung brachte ihn mit den mannigfaltigsten
älteren und neueren Schriftwerken in Berührung991. Zunächst
verwaltete Gesner ein Lehramt. Dann ließ er sich als
Arzt in Zürich nieder, wo er gleichzeitig eine Professur für Philosophie
bekleidete. Erst 1558 erhielt er die sichere und besser besoldete
Professur für Naturgeschichte. Aber schon wenige Jahre
später, im Dezember 1565 wurde er durch die Pest dahingerafft.

Das Lebenswerk Gesners ist eine große Naturgeschichte
der Pflanzen und Tiere, ein Unternehmen, das Zeit und Kräfte des
Einzelnen trotz unermüdlicher Arbeit bei weitem überstieg. Für
die Naturgeschichte der Pflanzen hat Gesner im wesentlichen
nur die Abbildungen, etwa 1500 an der Zahl, gesammelt und gezeichnet
oder zeichnen lassen. Das große Verdienst, das er sich
trotzdem um die Botanik erworben hat, besteht darin, daß uns in
seinen Abbildungen zum ersten Male genaue Zeichnungen der
Blütenteile und der Früchte begegnen, die seine Vorgänger fast
ganz vernachlässigt hatten992.

Aus Gesners Briefen geht hervor, daß er diesen Teilen der
Pflanze besonderen Wert beilegte, wenn es sich um die Verwandtschaft
handelte. Er unterscheidet auch mit klaren Worten Gattungen
und Arten. »Ich halte dafür«, sagt er, »daß es fast keine
Pflanzen gibt, die nicht eine Gattung bilden, welche wieder in zwei
oder mehr Arten zu teilen ist«993. Auch der Begriff der Spielart
begegnet uns schon bei Gesner. Als ihm einst ein Zweig von
Ilex aquifolium gesandt wurde, dessen Blätter nur eine Spitze
aufwiesen, bat er den Einsender festzustellen, ob diese Abweichung
konstant sei oder nicht.

Der Gedanke, medizinisch wertvolle und auch andere Pflanzen
nicht, nur vom Zufall geleitet, im Freien zu suchen, sondern
sie in Gärten anzubauen, um dadurch jederzeit über sie verfügen
zu können, begegnet uns zu allen Zeiten. Von den Gärten,
welche Theophrast und Mithridates unterhalten haben sollen,
können wir uns keine Vorstellung mehr machen. Besser sind wir
durch die Kapitularien über die Gärten zur Zeit Karls des Großen
unterrichtet994. Von dem Kalifen Abdurrahman I. wird erzählt,
daß er einen botanischen Garten bei Cordova anlegen und ihn mit
Gewächsen Asiens bepflanzen ließ995. Die Gärten, die in Salerno
und in Venedig im 14. Jahrhundert entstanden, dienten wohl nur
medizinischen Zwecken. Den venetianischen Garten legte ein Arzt
an, um »die für seine Kunst erforderlichen Kräuter zur Hand zu
haben«996. Ein im eigentlichen Sinne botanisches Forschungsmittel
von höchstem Werte wurde aus solchen Gärten erst, als man sie
seit der Mitte des 16. Jahrhunderts als ein notwendiges Lehrmittel
der Universitäten zu betrachten anfing und gleichzeitig die Botanik
über eine bloße Heilmittellehre hinaushob.

Die ersten Universitätsgärten entstanden in Padua und Pisa997.
In Pisa waren es die Mediceer, die Land für einen solchen
Garten zur Verfügung stellten und dafür sogar Samen und Pflanzen
im fernen Orient sammeln ließen. Bald darauf erhielten auch
Florenz und Bologna botanische Gärten. In Venedig sorgten die
Cornaros und die Morosinis durch ihren weitverzweigten Handel
und die Anlage von Gärten gleichfalls für die Belebung des botanischen
Interesses. Nachdem die reichen italienischen Handelsstädte
ein solch rühmliches Beispiel in der Pflege der mit ihren Interessen
Hand in Hand gehenden Naturwissenschaft gegeben, wollten
auch die übrigen Länder in der Betätigung dieses Sinnes nicht
zurückstehen. So entstanden denn in Montpellier, in Bern, Basel,
Straßburg, Antwerpen, Leipzig, Nürnberg und an manchen anderen
Orten, teils in Verbindung mit Universitäten, teils aus privaten
Mitteln, noch im 16. Jahrhundert Einrichtungen, die als botanische
Gärten bezeichnet werden können.



Etwa zur selben Zeit begegnet uns zum erstenmale das Verfahren,
Pflanzen zu pressen und in Herbarien auf Papier geklebt
aufzubewahren. Das Herbarium Bauhins (1550–1624) wird noch
heute in Basel gezeigt998. Als der Erfinder der Herbarien gilt
Luca Ghini, der von 1534–1544 in Bologna lehrte999.

Die Erneuerung der Zoologie.

Wie auf botanischem, so regte sich auch auf zoologischem
Gebiete das Bestreben, über das von den Alten überlieferte Maß
an Kenntnissen hinauszuschreiten und die bekannten Tierformen,
deren Zahl sich durch Entdeckungsreisen immerfort vergrößerte,
auf Grund eigener Beobachtung zu beschreiben und mit möglichster
Naturtreue darzustellen. So entstanden mehrere umfassende Werke,
wie diejenigen des Schweizers Konrad Gesner (1516–1565) und
des Italieners Aldrovandi (1522–1607).

Weit größer als in der Botanik war Gesners Einfluß auf
die Entwicklung der Zoologie. Hier gebührt ihm das große Verdienst,
zum ersten Male die zu seiner Zeit bekannten Tierformen
vom Standpunkte des Naturforschers aus geschildert zu haben.
Dies geschah in seiner großen, vom Jahre 1551 ab erschienenen
Geschichte der Tiere (Historiae animalium lib. V). Von den fünf
Foliobänden behandelt der erste die Säugetiere, der zweite die
eierlegenden Vierfüßer, der dritte die Vögel und der vierte die
Fische und Wassertiere. Ein fünfter, die Insekten behandelnder
Band wurde aus Gesners Nachlaß zusammengestellt. Gesner,
dem sein Vaterland das erste Naturalienkabinett verdankt, beschrieb
in seinem Werke den äußeren Bau der Tiere unter Berücksichtigung
ihres Vorkommens, ihrer Lebensweise, des Nutzens,
den sie gewähren usw. Seine Anordnung ist die alphabetische,
was in bezug auf Systematik gegen Aristoteles, der die großen
natürlichen Gruppen, wie wir sahen, schon erkannt hatte, einen
offenbaren Rückschritt bedeutet. Doch macht sich bei Gesner
das Bestreben geltend, die Zoologie von den gerade auf diesem
Gebiete so sehr überwuchernden Fabeln zu reinigen. Letztere
werden zwar gewissenhaft angeführt, doch geschieht dies nicht,
ohne daß Bedenken dagegen erhoben werden.



Während Albert der Große das zoologische Wissen im engen
Anschluß an die dem Abendlande übermittelten naturwissenschaftlichen
Schriften des Aristoteles wiederzugeben suchte, ging
Gesners Plan dahin, unter Einschränkung des in den mittelalterlichen
Schriften überwuchernden, philologischen Verbalismus,
alles was man zu seiner Zeit vom Tierreich wußte, zusammenfassend
darzustellen. Gleichzeitig suchte er jede Tierform, die er zum
Gegenstande seiner Betrachtung machte, unter Berücksichtigung
der Medizin und der Kulturgeschichte zu schildern. War auch
die Anordnung, die er innerhalb der großen, natürlichen, schon
Aristoteles geläufigen Gruppen befolgte, die alphabetische, so
erkennt er doch selbst an, daß ein solches Verfahren sich nur
aus Gründen der Bequemlichkeit empfiehlt und naturwissenschaftlich
von keinem Wert sei. Jedes Geschöpf wird in Gesners
Geschichte der Tiere nach folgenden Gesichtspunkten behandelt.
Der erste Abschnitt gilt der Nomenklatur. Der zweite ist der
wertvollste; er betrifft das Vorkommen und bringt die Beschreibung
des Tieres. Dann folgt eine Schilderung der biologischen
Erscheinungen unter Berücksichtigung der Krankheiten. Hieran
schließt sich eine Schilderung des seelischen Lebens, d. h. der
dem Instinkt entspringenden Handlungen. Die folgenden Abschnitte
handeln dann von dem Nutzen der Tiere, insbesondere
ihrer Jagd, Haltung und Zähmung, ferner von ihrer Nahrung,
den Heilmitteln, die sie etwa darbieten usw. Mitunter fehlen
auch nicht die Fabeln, Wundergeschichten und Weissagungen,
die man von jeher an manche Tierarten geknüpft hatte. Solche
Mitteilungen gibt Gesner indessen mehr der Vollständigkeit
halber und nicht etwa kritiklos wie manche seiner Vorgänger.
Dabei versäumt er selten, das Unwahrscheinliche zurückzuweisen
oder wenigstens seinem Zweifel Ausdruck zu verleihen. Besteht
doch der große Fortschritt, der sich bei Gesner geltend macht,
darin, daß er seine Beschreibungen nach planmäßiger Beobachtung
abfaßte, während man vor ihm die eigene Beobachtung
nur gelegentlich zur Bestätigung der überlieferten Angaben anwandte
und diesen stets den ausschlaggebenden Wert beimaß.
Ferner beschränkt sich Gesner nicht auf eine Beschreibung des
äußeren Körperbaues, sondern er geht auch auf anatomische Eigentümlichkeiten
ein. Doch werden diese noch nicht durch Vergleichen
in Beziehung gesetzt, so daß es an einer wissenschaftlichen
Verwertung der anatomischen Kenntnisse zur festeren Begründung
natürlicher Gruppen bei Gesner noch fehlt.



In bezug auf die Abbildungen ragt sein Werk über alle früheren
zoologischen Schriften hervor. Unter den Künstlern, die ihm zur
Seite standen, ist Albrecht Dürer zu nennen.

Beruht das Werk Gesners auch zum größten Teile auf der
Verarbeitung des zu seiner Zeit vorhandenen zoologischen Wissens,
so ist ihm deshalb doch nicht etwa der Vorwurf der bloßen
Kompilation zu machen. »Das Talent zu einer solchen«, sagt
Ranke1000, »ist nicht so häufig, wie man meint. Soll sie der
Wissenschaft dienen, so muß sie nicht allein aus vielseitiger
Lektüre hervorgehen, sondern auf echtem Interesse und eigener
Kunde beruhen und durch feste Gesichtspunkte geregelt sein.
Ein Talent dieser Art von der größten Befähigung war Konrad
Gesner«.

Gesner ist als der früheste deutsche Zoologe zu bezeichnen.
Sein Werk über das Tierreich1001 ist die Grundlage für die neuere
Zoologie geworden. Gesners Grundsatz war, nichts zu wiederholen
und nichts fortzulassen. Da ein einzelner die unermeßliche
Arbeit nicht bewältigen konnte, setzte er zahlreiche einheimische
und auswärtige Hilfskräfte in Bewegung. War somit
auch sein Werk in erster Linie die Leistung eines geschickten,
seinen Stoff beherrschenden Sammlers, so ist doch sein Nutzen
für das Leben nicht minder wie für die Wissenschaft ein bedeutender
gewesen. Dem Menschen hat Gesner keinen Platz innerhalb
des Tierreiches angewiesen.

Auf dem Boden Italiens erstand Gesner ein gleichstrebender
Genosse in dem etwas jüngeren Aldrovandi. Auch er versuchte
eine enzyklopädische Darstellung der Tierkunde, die zwar
im ganzen die Arbeit Gesners nicht erreicht, in Hinsicht auf die
anatomischen Verhältnisse und die Anordnung indessen einen Fortschritt
darbietet1002. Den Versuch einer mehr systematischen, auf
die großen aristotelischen Gruppen zurückgehenden Anordnung
des Tierreichs hatte in der Zeit zwischen dem Erscheinen des
Gesnerschen Werkes und desjenigen Aldrovandis mit gutem
Erfolge der Engländer Edward Wotton (geboren in Oxford
1492) gemacht. Auf dieser Grundlage konnte Aldrovandi fußen.
Wotton gab im Jahre 1552 eine Schrift »Über die Verschiedenheiten
der Tiere«1003 heraus, die nicht nur eine allgemeine
Schilderung des tierischen Organismus und seiner Teile enthält,
sondern auch eine auf den Grundzügen der natürlichen Verwandtschaft
beruhende Übersicht bietet. Gleich Aristoteles beginnt
Wotton die Reihe der blutführenden Tiere mit dem Menschen.
Es begegnen uns die Gruppen der Einhufer, der Zweihufer und
der Spaltfüßer. Die eierlegenden Vierfüßer werden mit den
Schlangen zusammengefaßt. Die niederen Tiere werden in Insekten,
Weichtiere (Kopffüßer), Krustentiere, Schaltiere und Pflanzentiere
eingeteilt. Zu letzteren rechnet Wotton schon die Seesterne,
Medusen, Holothurien und Schwämme.

Wotton machte also, im Anschluß allerdings an Aristoteles,
zum ersten Male unter den Neueren den Versuch einer naturgemäßen
Einteilung des gesamten Tierreichs, und hierin folgte
ihm Aldrovandi, der im Jahre 1599 die Herausgabe seines
großen zoologischen Werkes begann. Es sollte zwar die ganze
Naturgeschichte umfassen, doch konnte Aldrovandi selbst nur
fünf Bände erscheinen lassen, nämlich drei Bände über die Vögel,
einen Band über die Insekten und endlich einen Band über die
»übrigen Blutlosen«. Die weiteren Bände wurden von anderen
Zoologen herausgegeben.

Aldrovandi konnte infolge der ausgedehnten Entdeckungsreisen
seines Zeitalters manche Tierform berücksichtigen, die
Gesner noch nicht kannte, doch verfuhr er im allgemeinen mehr
kompilatorisch und weniger kritisch als sein großer Vorgänger.
Trotz seines Strebens nach besserer systematischer Gruppierung
bringt er es noch fertig, die Fledermaus und den Strauß zu einer
Abteilung der »Vögel mittlerer Natur« zu vereinigen, während
schon Wotton die Fledermäuse den Säugetieren zugerechnet
hatte.

Ein weiterer, wichtiger Fortschritt auf zoologischem Gebiete
bestand darin, daß man sich nicht mehr auf das Beschreiben der
äußeren Form beschränkte, sondern in den Bau der Tiere einzudringen
suchte. Wir finden bei Aldrovandi schon Abbildungen
des Skeletts, der Muskulatur, sowie der Eingeweide. So wird z. B.
das Skelett des Adlers abgebildet. Beim Huhn sind mehrere,
allerdings nur ungenaue Zeichnungen zur Erläuterung des inneren
Baues beigegeben. Das Skelett der Fledermaus und des Straußes
finden sich gleichfalls unter den Zeichnungen, die mitunter anatomische
Einzelheiten, wie die Zunge mit ihrer Muskulatur
beim Spechte, das Brustbein des Schwans und anderes mehr betreffen.
Die Muskulatur wird bei mehreren Vögeln genauer beschrieben.

Groß waren die Opfer, welche die Naturhistoriker jener Zeit
mitunter bringen mußten, um ihre Pläne zu verwirklichen. So
beschäftigte Aldrovandi, wie er in der Vorrede mitteilt, zur
Herstellung seiner Originalfiguren 30 Jahre einen Maler gegen ein
Gehalt von 200 Goldstücken. Außerdem setzte er noch mehrere
Zeichner und Holzschneider in Tätigkeit. Das Verdienst von
Männern wie Gesner und Aldrovandi ist darum besonders
hoch zu schätzen, weil sie zuerst Klarheit und Übersicht in dem
immer mehr anschwellenden zoologischen Material zu schaffen
suchten und in weiteren Kreisen ein lebhaftes Interesse für die
Tierkunde und damit für die Naturkunde im allgemeinen erweckten.

Das Wiederaufleben der Anatomie.

Das Wiederaufleben der Anatomie läßt sich bis in das 13. Jahrhundert
zurückverfolgen. Ein besonderes Interesse wandte der
freigeistige Staufenkaiser Friedrich II.1004 diesen Wissenszweigen
zu. Er verfaßte eine Schrift über die Falken1005, ließ ausländische
Tiere nach Europa kommen und gestattete die anatomische Untersuchung
menschlicher Leichen. In den nachfolgenden Jahrhunderten
wurden diese Zergliederungen zu medizinischen und rein
wissenschaftlichen Zwecken immer häufiger ausgeübt. Wurde schon
dadurch der Sinn für die Natur erschlossen und das Studium von
der bloßen Buchgelehrsamkeit abgelenkt, so steigerte sich das
Interesse für die Anatomie dadurch um ein Bedeutendes, daß
nicht nur die Gelehrten, sondern auch die großen Künstler der
Renaissance mit offenem Auge und frei von Vorurteilen in den
Wunderbau des Organismus einzudringen suchten. Hier ist vor
allem, als einer der größten unter ihnen, Lionardo da Vinci
zu nennen. Seine anatomischen Zeichnungen sind von einer derartigen
Vollendung und Treue, daß sie alles bisher auf diesem
Gebiete Geleistete übertrafen. Die Zeit für eine Neubegründung
der Anatomie, ohne Rücksicht auf die Autorität Galens
und aufgebaut auf selbständige Erforschung der Natur, war also
gekommen. Diese Neubegründung erfolgte durch die Italiener
Fallopio († 1562) und Eustachio († 1571)1006, vor allem aber
durch den Niederländer Vesal. Letzterer ist als der eigentliche
Begründer der wissenschaftlichen Anatomie des Menschen
zu nennen.

Andreas Vesal (1514–1564) war der Sprößling einer aus
Wesel stammenden deutschen Ärztefamilie. Er wurde in Brüssel
geboren. Schon als Knabe wandte sich der spätere Professor
der Anatomie und Chirurgie und Leibarzt Kaiser Karls V. der
anatomischen Untersuchung kleinerer Tiere zu. In den letzten
Jahrhunderten des Mittelalters hatten zwar hin und wieder Zergliederungen
menschlicher Leichen stattgefunden; man verfolgte
dabei indes keinen anderen Zweck als den, die Lehren Galens,
der eine unbedingte Autorität genoß, als richtig zu bestätigen.
Wie schwierig es selbst später war, sich Material zum Studium
der Anatomie zu verschaffen, geht unter anderem daraus hervor,
daß der junge Vesal, um in den Besitz eines menschlichen Skeletts
zu gelangen, einen Gehenkten mit Gefahr seines Lebens vom
Galgen entwenden mußte.

Ähnlich lagen die Verhältnisse in Deutschland. So galt es als
eine Aufsehen erregende Neuerung, daß im Jahre 1526 ein Anatom
einen menschlichen Kopf zergliederte1007. Es blieb aber zunächst
bei solchen gelegentlichen Versuchen, die Anatomie auf die Untersuchung
von Leichen zu gründen. Erst Vesal brach gänzlich mit
den alten Vorurteilen, indem er das Lehrgebäude der Anatomie
von Grund aus und sogleich in fast unübertrefflicher Weise als
reine Erfahrungswissenschaft errichtete.

Sein großes Hauptwerk führt den Titel »Über den Bau des
menschlichen Körpers«. Als es erschien, hatte Vesal noch nicht
das dreißigste Lebensjahr überschritten. Durch scharfe Erfassung
und klare Wiedergabe des Gegenstandes, durch Ursprünglichkeit
des Inhalts und Schönheit der sprachlichen Darstellung ragt sein
Werk weit über alle ähnlichen Erzeugnisse jener Periode hervor
und erregte die höchste Bewunderung der späteren Jahrhunderte.
Die meisterhaften Abbildungen des Werkes, die besonders zu
seiner großen Verbreitung beitrugen, rühren von einem Schüler1008
Tizians her. Um dem Leser einen Begriff von ihrer naturgetreuen
Ausführung zu geben, ist in der nachfolgenden Abbildung 64
eine der zahlreichen, das Muskelsystem betreffenden Tafeln wiedergegeben.

Das Abhängigkeitsverhältnis, in das Vesal zum Hofe Karls V.
geriet, hat ihn leider gehindert, seine Untersuchungen zu vollenden.
Auch hatte er am Hofe von den Anhängern Galens
zu leiden1009.

Im Beginn seiner Laufbahn hatte Vesal mehrere Male in
Padua die Anatomie nach Galen vorgetragen, sich dann aber entschieden
davon losgesagt. Seine wissenschaftliche Überzeugung
über die anerkannte Autorität zu setzen, war damals kein geringes
Wagnis. Freunde hatten ihn vor der Herausgabe seines großen
Werkes gewarnt. Als es erschienen war, erhob sich zunächst ein
Sturm der Entrüstung. Man erklärte Vesal für einen wahnsinnigen
Ketzer. Das Buch wurde der Inquisition vorgelegt. Vesal
verließ deshalb Italien. Später lebte er in Spanien als Leibarzt
Philipp des Zweiten. Schließlich wurde er, vielleicht infolge
neuer Verfolgungen seitens der Inquisition, schwermütig1010.

Vesal beschränkte sich keineswegs auf den Menschen, sondern
er flocht zahlreiche Hinweise auf die Anatomie der Tiere in
seine Darstellung ein. Es war das um so weniger zu verwundern,
als er ja von der anatomischen Untersuchung der Tiere ausgegangen
und sich erst später der Anatomie des Menschen zugewandt
hatte. Vesals Hauptwerk erschien 15431011. Die sieben
Bücher behandeln: 1. Das Skelett. 2. Bänder und Muskeln.
3. Gefäße. 4. Nerven. 5. Eingeweide. 6. Herz. 7. Gehirn und
Sinnesorgane.

Große Verdienste um die Fortbildung der Anatomie auf der
von Vesal geschaffenen Grundlage hat sich auch Eustachio erworben.
Doch ist bezeichnend, daß dieser, obgleich auch ihm die
Abweichungen seiner Befunde von den Angaben Galens klar
zutage lagen, lieber eine Veränderlichkeit des Körperbaues annehmen
als der gefeierten Autorität des Altertums Abbruch tun
wollte.


[Abb. 64]
Abb. 64. Abbildung aus Vesals De humani corporis fabrica. 1543.


(Zweite, das Muskelsystem betreffende Tafel.)



Vor dem Auftreten eines Vesal und Eustachio waren bei
dem großen Mangel auf eigener Anschauung beruhender anatomischer
Kenntnisse erfolgreiche chirurgische Eingriffe kaum möglich.
Erst nach der durch diese Männer bewirkten Erneuerung
der Anatomie konnte sich aus den bis dahin üblichen, rohen, ja
oft barbarischen Operationsverfahren eine auf wissenschaftlicher
Grundlage beruhende Chirurgie entwickeln. Daß dies geschah,
war vor allem das Verdienst von Ambroise Paré (1517–1590),
der sich den Ehrennamen eines Reformators dieses Zweiges der
Medizin verdient hat.

Paré war gleich Vesal Militärchirurg und als solcher dem
Stande der gelehrten Ärzte verhaßt, zumal er kein Latein verstand.
Sein hervorragendes Buch über Schußwunden (1545) ist
das erste in französischer Sprache geschriebene wissenschaftliche
medizinische Werk1012. Paré wandte bei Amputationen zuerst das
Verfahren des Abbindens der Arterien an. Vor ihm hatte man
sich der Cauterisation mittelst des Glüheisens bedient. Auch der
Gebrauch des Bruchbandes ist auf Paré zurückzuführen. Die
Feindschaft der Ärztezunft wurde besonders heftig, als Paré die
Wirksamkeit einiger der gebräuchlichsten Arzneien anzweifelte.
Trotzdem wurde Paré vom Könige sehr geschätzt. Er soll einer
der wenigen Hugenotten gewesen sein, die der König in der
Bartholomäusnacht zu schonen befahl.

Die Erkenntnis, daß sich ein volles Verständnis der Form
erst durch das Studium ihrer Entwicklung erschließen läßt, begegnet
uns gleichfalls schon im 16. Jahrhundert, wenn sich auch
diese Erkenntnis erst in späteren Perioden, gestützt auf die Verschärfung,
welche der Gesichtssinn durch das Mikroskop erfuhr,
allseitig Bahn brechen konnte. So wird die Entwicklung des Hühnchens
im Ei, ein Problem, das schon Aristoteles beschäftigt
hatte, zum Gegenstand eingehender Untersuchungen gemacht. Dies
geschah durch den verdienten italienischen Anatomen Fabricio1013.
Er bemerkte auch, daß sich die Klappen der Venen nach dem
Herzen zu öffnen. Diese Entdeckung hat nebst anderen, die
Organe des Kreislaufs betreffenden Beobachtungen1014 einen der
größten Fortschritte des 17. Jahrhunderts, die Entdeckung des
Blutkreislaufs durch Harvey nämlich, vorbereitet.

Hiermit schließt der erste Teil dieser Schilderung, die von
den Anfängen bis gegen den Ausgang des 16. Jahrhunderts geführt
hat. Der zweite Band wird die Begründung der neueren
Naturwissenschaft, die etwa mit der Schwelle des 17. Jahrhunderts
anhebt, zur Darstellung bringen.



Verzeichnis der im I. Bande enthaltenen Abbildungen.



	Figur
	aus



	1.
	Gleichschenkliges Dreieck
	 



	2.
	Geometrische Elemente aus altägyptischen Verzierungen
	Cantor, Bd. I. 1880, S. 58,  Abb. 6 u. 7.



	3.
	Keilschriftprobe
	 



	4.
	Babylonischer Grenzstein
	 



	5.
	Der Tierkreis von Dendera
	 



	6.
	Altbabylonisches Gewicht
	nach Layard.



	7.
	Wage, einem altägyptischen Totenbuche entnommen
	Ibel, Die Wage im Altertum und  Mittelalter.



	8.
	Gewinnung von Eisen nach altägyptischen Wandgemälden
	A. de Rochas, Les origines de la science et ses premières applications.



	9.
	Geometrische Konstruktionen der Inder
	 



	10.
	Die Quadratur des Kreises bei den  Indern
	 



	11.
	Radkarte der Erde
	 



	12.
	Der Satz des Hippokrates
	 



	13.
	Konstruktion zur Lösung des delischen Problems
	Cantor, Geschichte der Mathematik. Bd. I. 1880. Fig. 34.



	14.
	Der Tragbalken des Aristoteles
	 



	15.
	Der Satz vom Parallelogramm der Kräfte
	 



	16.
	Der Embryo des glatten Hais des  Aristoteles
	Claus, Lehrbuch der Zoologie. 1883. S. 677.



	17.
	Vorrichtung zum Heben großer Lasten
	Heronausgabe von Schmidt. Op. II. 1 Fig. 62.



	18.
	Das Verhalten des Hohlspiegels nach Euklid
	Euklidausgabe von Heiberg und Menge. Bd. 7.



	19.
	Die Spiegelung an einem Konkav- und einem Konvex-Spiegel nach der Darstellung Euklids
	desgl.



	20.
	Das zum Messen der Sonnenhöhe dienende Instrument der Alten
	Schaubach, Geschichte der griechischen Astronomie. Tab. III Fig. 2.



	21.
	Die Gradmessung des Eratosthenes
	 



	22.
	Aristarchs Verfahren, die Entfernungen des Mondes und der Sonne zu bestimmen
	 



	23.
	Breitenbestimmung mit dem Gnomon
	Peschel, Geschichte d. Erdkunde 1877. S. 44.



	24.
	Stereographische und orthographische Projektion
	 



	25.
	Die Feuerspritze nach Heron
	Herons Pneumatik. Ausgabe v. Schmidt. Bd. I. Fig. 29.



	26.
	Heron verwendet den Dampf zum Betreiben einer maschinellen Einrichtung
	Herons Pneumatik. Ausgabe v.  Schmidt



	27.
	Der Heronsball
	desgl.



	28.
	Herons Abbildung eines Hebers
	desgl.



	29.
	Herons Automat zum Öffnen der Tempel
	Mach, Prinzipien der  Wärmelehre. Leipzig 1896. S. 5.



	30.
	Wasserorgel
	 



	31.
	Philons Thermoskop
	Heronausgabe v. Schmidt. Fig. 115.



	32.
	Philons Saugkerze
	desgl.



	33.
	Herons Flaschenzug
	Opera omnia. Ausgabe v. Schmidt. Bd. II. S. 102.



	34.
	Herons Wegmesser
	 



	35.
	Herons Winkelmeßapparat
	Jahrbuch des kaiserl. deutschen archäolog. Instituts. Bd. XIV 1899. 3. Heft.



	36.
	Herons Vermessung eines Feldes
	Herons Opera omnia. Ausgabe v. Schmidt.



	37.
	Herons Tunnelaufgabe
	desgl.



	38.
	Der Meßapparat der Römer
	Neue Jahrbücher f. d. klass. Altertum. Bd. 13 (1904).



	39.
	Die Rekonstruktion der Groma
	desgl.



	40.
	Peutingers Karte
	 



	41.
	Römisches Hebezeug
	Gerland u. Traumüller, Geschichte der physikal. Experimentierkunst. 1899. Fig. 58.



	42.
	Römische Schnellwagen
	desgl.



	43.
	Chirurgische Instrumente
	 



	44.
	Zur Erläuterung der Epizyklentheorie
	 



	45.
	Das parallaktische Lineal
	Montucla, Histoire des mathématiques. Bd. I. S. 307.



	46.
	Solstitial-Armille des Ptolemäos
	Repsold, Zur Geschichte der astronomischen Meßwerkzeuge.



	47.
	Ptolemäos mißt die Brechungswinkel
	 



	48.
	Destillierapparat
	 



	49.
	Probe aus dem Stockholmer Papyrus
	 



	50.
	Albirunis Bestimmung des Erdumfanges
	Archiv für Geschichte der Naturwissenschaften und der Technik. Bd. I. S. 66.



	51.
	Trigonometrische Berechnungen
	 



	52.
	Einführung der Tangensfunktion
	 



	53.
	Alhazens Darstellung des Auges
	Gerland u. Traumüller, Geschichte der physikal. Experimentierkunst. Fig. 62.



	54.
	Alhazen untersucht die Brechung
	Gerland u. Traumüller, Geschichte der physikal. Experimentierkunst. Fig. 65.



	55.
	Alhazen bestimmt die Höhe der Atmosphäre
	 



	56.
	Lionardo da Vincis Hygrometer
	Gerland u. Traumüller. Fig. 99.



	57.
	Lionardos Windmesser
	 



	58.
	Lionardos Erläuterung des Sehens
	 



	59.
	Peurbachs Quadratum geometricum
	Repsold, Zur Geschichte der astronomischen Meßwerkzeuge. Fig. 7.



	60.
	Der Kreuzstab
	Repsold, a. a. O. Fig. 12.



	61.
	Schematische Erläuterung des Kreuzstabes
	 



	62.
	Das Koppernikanische Weltsystem
	Aus Koppernikus Werk über die Bewegung der Weltkörper.



	63.
	Hüttenwerk nach Agricola
	 



	64.
	Das Muskelsystem darstellende Tafel
	Aus Vesals Werk: De humani corporis fabrica.






Namen- und Sachverzeichnis.

A.


	Abendstern, 25.

	Aberration, sphärische, 358.

	Abu Mansur, 321.

	Acosta D', 440, 449.

	Ägyptische Bauwerke, 3.

	Ägyptische Kultur, 2.

	Äquinoktialpunkte, 36.

	Agricola, 437, 443.

	Ahmes, 7, 11.

	Akustik, 115.

	Alaun, 50.

	Albattani, 304, 306.

	Albertus Magnus, 346-353, 443.

	Albiruni, 303.

	Alchemie, 278, 353, 363, 431, 432.

	Alchemistische Theorien, 325.

	Aldrovandi, 460, 461.

	Alfarabi, 312.

	Alfons von Kastilien, 251.

	Alfragani, 304.

	Algebra, 57, 253, 311.

	Alhazen, 314, 315, 316, 357.

	Alkmäon, 101.

	Alkohol, 322.

	Alkuin, 336.

	Alliaco, 398.

	Almagest, 33, 255, 302.

	Altäre, 53.

	Altertum, Verfall, 283.

	Amalgamationsprozeß, 440.

	Amulette, 300.

	Anatomie, 59, 102, 206, 235, 326, 366, 462, 463, 464.

	Anaxagoras, 76, 77, 98.

	Anaximander, 36, 67, 79, 90, 100, 269.

	Antipoden, 118, 227, 289.

	Apianus, 404, 418.

	Apokatastasis, 243.

	Apollonios, 248.

	Apotheken, 48, 60, 437.

	Arabische Kultur, 331.

	Archimedes, 218.

	Aristarch von Samos, 92, 93, 122, 408.

	Aristophanes, 89.

	Aristoteles, 28, 69, 73, 74, 78, 97-151, 233, 345, 355.

	Aristoteliker, 421.

	Armillen, 255, 256.

	Arsenik, 321.

	Aryabhatta, 52, 58.

	Arzneipflanzen, 230.

	Asklepiades, 208.

	Astrolabium, 306, 396.

	Astrologie, 16, 24, 31, 364.

	Astronomie, 20, 332, 393.

	–, griechische, 80.

	–, Ursprung, 20.

	–, Wiedererwachen, 393.

	Astronomische Meßwerkzeuge, 256.

	–, Urkunden, 26.

	Asymptoten, 86.

	Atmosphäre, Höhe, 317.

	Atome, 71, 75, 241.

	Attalos, 240.

	Aufgang, heliakischer, 22.

	Auge, 315, 389, 420.

	Augustin, 289, 287.

	Averroes, 313.

	Avicenna, 270, 312, 321, 435, 442, 443.



B.


	Bacon, Francis, 414.

	Bacon, Roger, 353-362.

	Bartholomeo Diaz, 447.

	Bäume, 230.

	Baumzucht, 329.

	Bazillentheorie, 223.

	Behaim, 396, 397, 447.

	Benedikt von Nursia, 271.

	Bergbau, 334, 437, 440.

	Bernstein, 268.

	Berosos, 368.

	Bessarion, 394.

	Bibel, 18.

	Bibliothek, alexandrinische, 297.

	Bibliotheken, 301, 302.

	Blitzableiter, 269.

	Blütenteile, 456.

	Blutkreislauf, 234.

	Boccaccio, 372, 373.

	Bock, 458.

	Boëthius, 293.

	Bologneser Leuchtstein, 429.

	Botanik, Erneuerung, 450.

	Botanische Gärten, 400, 457.

	Brahmagupta, 52, 56, 310.

	Brechung, 260, 265, 316.

	Brennglas, 58.

	Brennkugel, 358.

	Brennspiegel, 58, 395, 428.

	Brillen, 318, 360.

	Bronze, 42.

	Brüche, 19.

	Brunfels, 451, 452.

	Brunnenaufgabe, 205.

	Buffon, 231.

	Bussole, 308.



C.


	Caesar, 213.

	Camera obscura, 423, 426.

	Capitulare de villis, 337.

	Cardanus, 74, 445.

	Cassiodor, 292.

	Cato, 210, 239.

	Celsus, 223.

	Celtes, 214.

	Chaldäer, 32, 33, 37, 89.

	Chemes, 274.

	China, 60.

	Chinesische Astronomie, 61.

	Chirurgie, 48, 466.

	Chronometer, 424.

	Cicero, 210, 407.

	Clusius, 448.

	Columbus, 261, 362, 375, 398, 423, 424, 448.



D.


	Damianos, 266.

	Dämmerung, 317.

	Dante, 372.

	Datumsgrenze, 379.

	De Caus, 423.

	Deklination, 423.

	Delisches Problem, 85.

	Demokrit, 71, 73, 75, 78, 99.

	Destillation, 50, 321.

	Destillierapparat, 276.

	Deszendenzlehre, Keime, 100.

	Diamanten, 328.

	Dionysios der Große, 287.

	Diophant, 56, 57, 253, 254.

	Dioptra, 201, 203.

	Dioskurides, 231, 238, 245, 337, 401.

	Dodonaeus, 455.

	Doppelelle, babylonische, 38.

	Doppelstunden, 24.

	Dreiecksberechnung, 11.

	Dreiteilung eines Winkels, 84.

	Dürer, 377, 452, 460.

	Dynamik, Begründung, 430.



E.


	Einhardt, 302.

	Eisen, 41.

	Ekliptik, Schiefe, 90.

	Elemente, 70, 436.

	Ellipse, 87.

	Elmsfeuer, 269.

	Emissar, 204.

	Empedokles, 70, 76, 97-99.

	Entdeckungsreisen, 362, 398, 448, 449.

	Enzyklopädie, 292.

	Ephemeriden, 395.

	Epikur, 75, 100.

	Epizyklentheorie, 120, 249, 250.

	Erasistratos, 206, 233.

	Erasmus v. Rotterdam, 378.

	Eratosthenes, 255.

	Erdbeben, 368.

	Erde, Bewegung, 381.

	–, Gestalt, 96, 117, 227, 289.

	Erdkern, 70.

	Eudemos, 81, 95.

	Eudoxos, 78, 119, 120, 248.

	Euklid, 82.

	Eutokios, 85.

	Evektion, 247.

	Exhaustionsmethode, 84.

	Experimente, 79, 235, 356, 359, 391.



F.


	Fabricio, 466.

	Fallversuche, 412.

	Farbenwechsel, 429.

	Färber, 327.

	Färberei, 280, 320.

	Fechner, 415.

	Feldmeßkunst, 200, 211.

	Fernrohr, 360.

	Feuervergoldung, 280.

	Fibonacci, 339.

	Finsternisse, 65.

	Flaschenzug, 198.

	Flavio Gioja, 308.

	Fluorescenz, 428.

	Fracastoro, 444.

	Francesco Petrarca, 364.

	Friedrich II., 313, 437, 462.

	Fuchs, 454.



G.


	Galen, 233-237, 239, 270.

	Galle, 103.

	Gas, 277.

	Gassendi, 75.

	Geber, 322.

	Gebirgsbildung, 442.

	Gegenerde, 94.

	Geld, 14.

	Geminos, 31.

	Gemma Frisius, 417.

	Geologie, 70, 391, 411.

	Geometrie, 6, 53, 66.

	Gerbert, 333.

	Gerhard von Cremona, 338.

	Germanentum, 290.

	Gesner, 447, 449, 455, 460.

	Gewichte, 38.

	Gewichtsstücke, 39.

	Gewitter, 269, 367.

	Gezeiten, 358.

	Gift, 240.

	Gilbert, 424.

	Giordano Bruno, 415.

	Glas, 44, 244.

	Gleichungen, 9, 56, 254, 311, 340.

	Globus, 120, 397, 417.

	Gnomon, 36, 61, 67, 89, 380.

	Gold, 43.

	Gradmesser, 303.

	Grenzstein, 26.

	Groma, 212.

	Guldinsche Regel, 264.



H.


	Hammurabi, 45.

	Harmonie, 80.

	Harmonie der Sphären, 91.

	Hartmann, 424.

	Haustiere, 49.

	Hebelgesetz, 113.

	Heber, 194, 427.

	Hebezeug, römisches, 216.

	Heilkunde, Anfänge, 45, 101, 236, 294, 314, 330, 435.

	Heilmittel, 46, 60.

	Heilvorschriften, 46.

	Hekataeos, 67.

	Hellenismus, 209.

	Helmont, van, 433.

	Herakleides Pontikos, 78, 92, 93, 94, 96.

	Heraklit, 70.

	Herbarien, 401, 458.

	Hermes Trismegistos, 275.

	Herodot, 6, 36, 45, 89, 262.

	Heron, 58, 193, 205, 257.

	Herophilos, 206, 233.

	Herons Automaten, 195.

	Herons Ball, 193.

	Herons Dampfkugel, 193.

	Heronsche Formel, 203.

	Hesiod, 68, 96.

	Hettiter, 16.

	Hexenglauben, 364.

	Hieroglyphenschrift, 3.

	Hildegard von Bingen, 337.

	Himmelsgebäude, 118.

	Himmelsgloben, 120, 306.

	Hipparch, 37, 122, 248, 251.

	Hippias von Elis, 87.

	Hippokrates von Chios, 83, 84, 89.

	Hippokrates aus Kos, 102.

	Hochöfen, 234.

	Höllenstein, 324.

	Homer, 96.

	Horaz, 239.

	Humanismus, 372, 374.

	Humboldt, 232.

	Hutten, 378.

	Hüttenwesen, 437.

	Hygrometer, 386.

	Hyperbel, 86, 87.



J.


	Jahr, 88.

	Jatrochemie, 433, 434.

	Ibn al Haitam, 314.

	Ibn Alawwâm, 329.

	Ibn Batuta, 329.

	Ibn Junis, 306.

	Ibn Musa, 311.

	Ibn Roschd, 329.

	Ibn Sina, 298, 312, 328, 330.

	Indien, 51.

	Indigo, 245.

	Ingenieur, 217, 218.

	Ingenieurmechanik, 13, 215.

	Inhaltsbestimmungen, 11.

	Inklination, 424.

	Insekten, 230.

	Instrumente, chirurgische, 236.

	Johannes von Sevilla, 339.

	Jordanus Nemorarius, 430.

	Irrationalität, 83.

	Isidor von Sevilla, 294.

	Islamitische Kultur, 338.

	Jupiter, 34.



K.


	Kaiserzeit, 219.

	Kalender, 88, 89, 213, 357.

	Kanäle, 13.

	Karl der Große, 335.

	Karten, 380.

	Kartographie, 259, 381, 417, 419.

	Katakaustik, 358.

	Kegelschnitte, 86.

	Keilschriftfunde, 16, 17, 25.

	Kepler, 92, 411.

	Kirchenväter, 286.

	Kircher, 427-429.

	Knochenbrüche, 48.

	Königswasser, 321.

	Kombinationslehre, 57.

	Kometen, 61, 121, 243, 367.

	Kompaß, 61.

	Konformität, 419.

	Konjunktionen, 34, 361.

	Koppernikus, 403-414.

	Krankheiten, 101.

	Kräuterbücher, 453, 454.

	Kreis, 5, 7.

	Kreta, 63.

	Ktesibios, 257.

	Kugel, 87.

	Kulturpflanzen, 49.

	Kupfer, 14, 42, 43.



L.


	Lactantius, 287, 288.

	Länderkunde, 261.

	Landwirtschaft, 238.

	Längenbestimmungen, 395.

	Längenproblem, 424.

	Laterna magica, 429.

	Leidener Papyros, 279.

	Leonardo von Pisa, 339.

	Leukipp, 71, 73.

	Levi ben Gerson, 396.

	Liber abaci, 340.

	Licht, 318.

	Lionardo da Vinci, 382-392, 400.

	Literatur, babylonisch-assyrische, 18.

	Literatur, indische, 52.

	Luca Ghini, 458.

	Lucretius Carus, 74, 100, 240, 242, 268.

	Luft, 194.

	Lunulae Hippokratis, 83.

	Luther, 414.



M.


	Magie, 422.

	Magnet, 268, 429, 430.

	Mago, 238.

	Marco Polo, 329, 341.

	Marcus Graecus, 310.

	Marinus, 259, 262, 263.

	Martianus Capella, 294, 333, 407, 408.

	Maschinen, 385.

	Maße, 38.

	Mathematik, Anfänge, 7.

	–, griechische, 78.

	Maurolykus, 420, 421.

	Mechanik, 111, 218, 385.

	Mediceer, 375.

	Megenberg, 232, 365, 368, 369, 401.

	Melanchthon, 414.

	Menächmos, 87.

	Menelaos, 252.

	Mensch, 226.

	Mercator, 397, 417, 418, 419.

	Meßapparat, 212.

	Metallurgie, Anfänge, 40.

	Metallveredelung, 278.

	Meteoriten, 77.

	Metrologie, 38.

	Milchstraße, 358.

	Mine, 38.

	Mineralien, 327, 369, 442.

	Mineralogie, Neubegründung, 438.

	Mönchstum, 291.

	Mond, 37, 88, 90.

	Mondbewegung, 31, 35.

	Monddistanzen, 404.

	Mondfinsternis, 33.

	Morgenstern, 25.

	Musik, 293.

	Münster, 417.



N.


	Naturalienkabinett, 458.

	Naturerklärung, 71.

	– philosophie, 69.

	Nestorianer, 299, 300.

	Nicetas, 407.

	Nicolaus von Cusa, 379, 382.

	Nikolaus V., 374.

	Nippurtafeln, 17.

	Nonius, 400.

	Norman, 424.

	Null, 56.

	Nullmeridian, 258.



O.


	Obelisk, 14.

	Observatorium, 5.

	Oenopides, 89.

	Olympiodor, 277.

	Optik, 341.

	Opus majus, 357.

	Osiander, 406.



P.


	Paläontologie, Anfänge, 443.

	Palissy, 438, 444, 445.

	Pappos, 198, 264.

	Papyrus Ebers, 48.

	– Rhind, 7.

	Parabel, 86, 87.

	Paracelsus, 42, 434-436.

	Parallaktisches Lineal, 255.

	Parallelogrammgesetz, 114.

	Paré, 466.

	Peregrinus, 353.

	Perpetuum mobile, 386.

	Perspektive, 389.

	Petrarka, 372, 373.

	Peurbach, 393.

	Peutingers Karte, 214.

	Pflanzenabbildungen, 451.

	– beschreibungen, 351, 453.

	– kenntnis, 47, 59, 97.

	Pflanzen, Anordnung, 455.

	–, Beseelung, 70.

	–, Nahrung, 382.

	–, Schlaf, 350.

	–, Sexualität, 350.

	Philolaos, 92, 93, 94.

	Philon, 197.

	Philons Saugkerze, 197.

	Phönizier, 63.

	Phosphoreszenz, 428.

	Physiologie, 388.

	Physiologus, 347.

	Pico von Mirandola, 363.

	Pierre d'Ailly, 362.

	Pius II., 375.

	Planeten, 32, 34, 66, 90, 91, 114, 247, 248, 251.

	Platon, 78, 85, 92, 95, 96, 102, 118, 119, 248, 268.

	Plattkarte, 268.

	Plinius, 206, 210, 218, 220-232, 239, 244, 245, 268, 270.

	Plinius der Jüngere, 221.

	Plutarch, 407.

	Pneuma, 207.

	Polyeder, reguläre, 82.

	Pompeji, 240, 243.

	Pomponios Mela, 220, 226.

	Positionssystem, 56.

	Präzession der Nachtgleichen, 122, 252, 415.

	Projektionsart, 262.

	Proklos, 81.

	Prokop, 289.

	Proportionen, 82.

	Pseudo-Demokritos, 281, 278.

	– -Gebersche Schriften, 323.

	Ptolemäos, 35, 246-266.

	Pyramiden, 4, 12, 87.

	Pythagoras, 79-82, 101.

	Pythagoreer, 80, 91.

	Pythagoreischer Lehrsatz, 9, 53.



Q.


	Qazwini, 327.

	Quadratrix, 87.

	Quadratum geometricum, 393.

	Quadratur des Kreises, 54, 84.

	Quadrivium, 332.

	Quecksilber, 272.

	Quecksilberoxyd, 324, 327.

	Quellen, 242.



R.


	Radkarte der Erde, 67.

	Raymundus Lullus, 363.

	Rechenkunst, 20, 56.

	Reformation, 355, 377.

	Refraktion, atmosphärische, 266, 318.

	Regenbogen, 359, 428.

	Regiomontanus, 394, 395, 399.

	Reguläre Körper, 81.

	Reihen, 9, 56.

	Renaissance, 334, 371.

	Rennarbeit, 334.

	Rhabanus Maurus, 289, 336.

	Rhases, 323.

	Römer, 208.

	Rudolf II., 433.



S.


	Salpeter, 300.

	– säure, 321, 323.

	Salzgewinnung, 334.

	Saros, 37, 65.

	Sehen, 116, 315, 389, 390.

	Sehstrahlen, 267.

	Seife, 245.

	Seilspannen, 54.

	Seneca, 242, 243, 261.

	Sexagesimalsystem, 18.

	Sinus, 59.

	Sirius, 22.

	Snellius, 268.

	Sonnenbewegung, 247.

	– bildchen, 421.

	– jahr, 22.

	– uhren, 62, 215, 333.

	Sosigenes, 213.

	Spektrum, 242.

	Spezifische Gewichte, 318.

	Sphären, homozentrische, 118.

	Sphärenmusik, 121.

	Spiegel, parabolische, 357.

	Spielart, 456.

	Sumerer, 15.

	Summierungsformel, 10.

	Susruta, 59, 64, 115.



Sch.


	Schall, 243.

	Schaltjahr, 29.

	Schattenmessung, 67.

	Schießpulver, 59, 310, 361.

	Schnellwagen, 217.

	Schott, 427.

	Schwenter, 424, 427.



St.


	Städtewesen, 342.

	Stein der Weisen, 275, 326, 431.

	Sterne, Zahl, 229.

	Sternwarte, 399.

	Stereometrie, 87.

	Stockholmer Papyrus, 279, 320.

	Strabon, 206, 259, 260.



T.


	Tacitus, 221.

	Tafeln von Senkereh, 19.

	Tartaglia, 431.

	Telegraphen, 430.

	Tell el Amarna-Tafeln, 16.

	Thales, 64, 65, 67, 79.

	Theophrast, 97, 107, 230.

	Thermoskop, 197.

	Thomas von Cantimpré, 348, 365.

	Tiefenmesser, 382.

	Tiere, Anordnung, 461.

	–, Naturgeschichte, 459, 460.

	Tierfabeln, 328, 347.

	Tierformen, 328.

	– kreis von Dendera, 27.

	– kreisbilder, 25, 36.

	– system, koisches, 103.

	– zeichnungen, 452.

	Timäos, 95, 102.

	Töpferei, 44.

	Toscanelli, 380, 448.

	Tragbalken, 113.

	Transmutation, 275.

	Treibhäuser, 244.

	Trigonometrie, 4, 37, 58, 253, 305, 395.

	Trivium, 332.

	Tunnelaufgabe, 204.

	– bauten, 203.

	Tycho, 95, 122.

	Tyrische Weltkarte, 262.



U.


	Universitäten, 344, 376.

	Universum, unendliches, 416.

	Untergang, heliakischer, 22.



V.


	Variation, 250.

	Varro, 222, 223, 292.

	Vasari, 371.

	Vasco da Gama, 447.

	Vedas, 53.

	Venus, 25, 35.

	Verbrennung, 387.

	Vermessung des römischen Reiches, 213.

	Vernier, 400.

	Versteinerungen, 260, 380, 443, 445.

	Vesal, 366, 463.

	Vesuvausbruch, 221.

	Virgil, 224.

	Vitello, 341.

	Vitruv, 95, 215, 216, 244, 261.

	Vögel, 314.

	Vulkane, 248, 260.



W.


	Wagen, 39, 333, 382.

	Walfisch, 368.

	Waltiere, 99.

	Wasserbäder, 324.

	– orgel, 196.

	– uhren, 23, 257, 302.

	Wegmesser, 199.

	Weltanschauung, heliozentrische, 93.

	– bild des Mittelalters, 367.

	– entstehungslehre, 68, 72.

	– karte, 381, 418.

	– system, heliozentrisches, 402, 409 bis 413.

	Weyer, Jacob, 364.

	Wiederkehr, stete, 121.

	Windmesser, 387.

	Winkelmeßinstrumente, 255.

	Wirbelbewegung, 77.

	Wissenschaften, ihr Verfall, 285.

	Wohnungshygiene, 47.

	Wotton, 461.

	Wurfbewegung, 425, 430.

	Würfelverdoppelung, 85.

	Wurzeln, 57.



Z.


	Zahlenmystik, 80.

	Zahnkaries, 46.

	Zahnradübertragung, 199.

	Zeitmessung, 23.

	Zellentheorie, 224.

	Zentralfeuer, 93.

	Ziffernsystem, indisches, 305.

	Zink, 42, 271.

	Zinn, 42, 271.

	Zitterrochen, 270.

	Zoologie, Anfänge, 99, 458.

	Zosimos, 274, 276, 277.

	Zucker, 322.

	Zweckbegriff, 73, 74.





Ergänzungen, Zusätze und Berichtigungen1015.

(Aufgenommen, soweit der Raum es erlaubte.)

Zu S. 2: In Anmerkung 2 muß es heißen »Siehe auch A. Wiedemann
(Wi)«.

Zu S. 11: Bezügl. der Dreiecksberechnung ist die Hypothese zu beachten,
die M. Simon in seiner Geschichte der Mathematik im Altertum 1909 auf
S. 46 gibt. Danach würde es sich nicht um gleichschenklige, sondern um
rechtwinklige Dreiecke handeln (Wü).

Zu S. 14: Über die ältere Geschichte der Metalle findet sich eine sehr
ausführliche Darstellung in dem Anhang zur »Alchemie« von Lippmanns.
Kupfer wurde danach in Ägypten schon in der Steinzeit zu Geräten verwandt
(S. 539). Silber und Eisen lernte man erst später kennen (Li).

Zu S. 15: Die Herkunft der Sumerer ist nicht sicher festgestellt. Sie
sind nicht semitischen Ursprungs und hatten schon vor 3000 eine hohe Kulturstufe
erreicht, u. a. besaßen sie eine ausgebildete Schrift, die Keilschrift (Li).

Zu S. 19: vergleiche man E. Hoppe, Mathematik und Astronomie im
klassischen Altertum S. 17 u. f. (Wü).

Zu S. 19: Es verdiente schon hier erwähnt zu werden, daß die Araber
neben dem Sexagesimalsystem auch das Dezimalsystem benutzt haben (Wi).

Zu S. 31 (Dauer des synodischen Monats): Die genaue Übereinstimmung
beruht darauf, daß eine sehr große Anzahl von Umläufen genommen wurde
und nicht etwa darauf, daß die Beobachtungen bis auf Sekunden genau waren.
Es wäre wohl angebracht, hierauf besonders hinzuweisen (Wi).

Zu S. 38, unten: Die Übereinstimmung ist sicher Zufall. Sie rührt daher,
daß die menschliche Elle rund 1/2 m lang ist. Die Assyriologen haben aber
stets die Neigung zum Geheimnisvollen gehabt (Wi).

Zu S. 43 Anm. 3: Man vergleiche damit die von derjenigen Wilsers zum
Teil abweichende Ansicht, die E. von Lippmann in seiner »Alchemie« über
die ältere Geschichte des Kupfers entwickelt. Die Meinungen der Forscher
gehen hier, zumal was das Auftauchen von Kupfer in Nord- und Mitteleuropa
betrifft, noch stark auseinander.

Zu S. 50, Anm. 2: Nach E. v. Lippmann hat sich die Destillation aus
unvollkommenen Anfängen entwickelt, so daß sich bestimmte Angaben über
ihren Ursprung nicht machen lassen. Die ältesten Abbildungen und Beschreibungen
von Destillierapparaten finden sich in Schriften, die angeblich
im 1. Jahrh. n. Chr. entstanden sind (»Alchemie«, S. 46–48).

Zu S. 60 (Ayur-Veda): Die Entstehung der Veden fällt in die Zeit von
1500 bis 500 v. Chr. Das Wort Veda bedeutet das Wissen.



Zu S. 67: Über seine Methode der Schattenmessung für beliebige Winkel
vergleiche man E. Hoppe, Math. u. Astr. i. klass. Altertum (Wü). Danach
hat Thales (nach Plutarch) seinen Stab bei irgendeiner Sonnenhöhe in
den Endpunkt des Schattens gesteckt und gelehrt, daß die Schattenlänge des
Stabes sich zur Schattenlänge der Pyramide verhalte wie die Länge des Stabes
zur Höhe der Pyramide.

Zu S. 80, unten: Näheres über die fünf regelmäßigen Körper (platonische
Körper) siehe bei E. v. Lippmann (Alchemie, S. 127).

Zu S. 90: Die früheren Angaben über die Schiefe der Ekliptik sind nach
v. Lippmanns Mitteilung vermutlich babylonischer Herkunft. Ob tatsächlich
chinesische Astronomen schon um 1100 v. Chr. den ziemlich richtigen Wert
von 23° 52' für die Schiefe der Ekliptik kannten, bleibe dahingestellt (Li).

Zu S. 113: Über die Frage der Echtheit der »mechanischen Probleme«
siehe die Anm. auf S. 128.

Auf S. 115 heißt es richtiger 2 : 1 statt 1 : 2.

Zu S. 116: Das Wort Rückschritt ist hier nicht zeitlich zu nehmen, da
Leukipp und Demokrit ihre Vorstellungen vor Aristoteles entwickelten.

Zu S. 123: Das Nordlicht ist auch in unseren Zeiten, wenn auch sehr
selten im südlichen Europa beobachtet worden.

Zu S. 128, Anm. 2: Mit Recht warnt auch E. Wiedemann davor, solchen
Vorahnungen und Andeutungen einen zu hohen Wert beizumessen. »Ich
stehe«, bemerkt er, »ihnen sehr skeptisch gegenüber, denn man kann im Altertum
alles finden, positiv und negativ«.

Zu S. 156: Bezüglich des 14. und 15. Buches der »Elemente«, die nicht
von Euklid herrühren, findet man das Nähere in E. Hoppes Mathematik
und Astronomie im klassischen Altertum 1911, S. 314 u. f. (Wü).

Zu S. 171 (Archimedisches Prinzip): Hierzu sind die Dissertationen
von Th. Ibel, Die Wage im Altertum und Mittelalter, Erlangen 1908 und
von H. Bauerreiß »Zur Geschichte des spezifischen Gewichtes im Altertum
und Mittelalter«, Erlangen 1914 zu vergleichen (Wi).

Zu S. 178, Anm. 2: Nach Hoppe, Math. u. Astr. i. klass. Altertum, S. 283,
beläuft sich der Wert des griechischen Stadiums auf 185,136 m und derjenige
des kleinen pharaonischen Stadiums auf 174,5 m. Siehe auch Decourdemanche,
Traité pr. d. poids et mesures. 1909. p. 134 (Wü).

Zu S. 183, Anm. 1: Da der Hang zur Astrologie zu dem Bilde, das man
sich im übrigen von Hipparch als kühlem Forscher macht, wenig paßt, so
hat man seine Beschäftigung mit astrologischen Dingen wohl angezweifelt.
Sie kann aber heute für ihn wie auch für Ptolemäos als erwiesen betrachtet
werden.

Zu S. 189: Ob Hipparch die stereographische Projektion kannte, ist
nach Hoppe, Math. u. Astron. i. klass. Altertum nicht sicher (Wü). Siehe
dort S. 325.

Zu S. 200: Schreibweise ist Theodolit. Die Herkunft des Wortes ist
unbekannt.

Zu S. 215: Ausführliches über die Uhren findet sich bei E. Wiedemann
und J. Würschmidt (Wü).

Zu S. 228, Anm. 1: Günther und mit ihm auch Würschmidt und
andere bevorzugen die Schreibweise Copernicus. Siehe indessen die Anm. 1
auf S. 403. Die erwünschte Einigung in solchen Dingen ist kaum herbeizuführen,
da in der gesamten Literatur die verschiedenen Schreibweisen nebeneinanderlaufen.

Zu S. 251, Anm. 1: Der Heibergsche Text ist dem von Halma vorzuziehen
(Wi).

Zu S. 256: Über die Geschichte des Astrolabs berichtet ausführlich
Josef Frank in den Sitzungsberichten der physikalisch-medizinischen Sozietät
zu Erlangen (Bd. 50. 51. 1918/19). Die
Abhandlung ist durch eine Anzahl Abbildungen
erläutert.

Das ursprünglich für die Aufnahme
der Sterne bestimmte Instrument erhielt
allmählich verschiedene Abänderungen,
die alle als Astrolabien bezeichnet werden
und sich in den älteren astronomischen
Werken abgebildet finden.


Einfachste Form eines Astrolabiums nach Peschel. (Gesch. d. Erdk. S. 386.)
Einfachste Form eines
Astrolabiums nach Peschel.

(Gesch. d. Erdk. S. 386.)



Zu S. 261: Ob der Verfasser der
Naturales quaestiones mit dem Tragöden
Seneca identisch ist, steht immer noch
nicht fest (Li).

Zu S. 264, Anm. 2: Nach E. Wiedemann
ist die »Optik« des Ptolemäos
vor Govi wohl auch von anderen, z. B.
Venturi, bemerkt worden.

Zu S. 271: Über die Kenntnis und
Verwendung von Zink und Zinn im Altertum
siehe von Lippmanns »Alchemie« v. S. 577–600.

Zu S. 274: Über die ersten Erwähnungen der Chemie und ihres Namens
sowie über die Herkunft des Namens Chemie handelt E. v. Lippmann sehr
ausführlich in seiner »Alchemie« S. 282–314. Etwas Sicheres läßt sich danach
über die Herkunft des Namens »Chemie« nicht feststellen.

Auch v. Lippmann gibt als älteste Quelle für das Vorkommen des
Namens »Chemie« Zosimos an. Dieser gehört danach schon dem 3. Jahrhundert
an. Er schrieb eine Anzahl griechischer Werke, die, wenn auch in entstellter
Form, zum Teil noch erhalten sind und ausdrücklich die Chemie als Kunst
des Gold- und Silbermachens erwähnen (Chem. Ztg. 1914, S. 685). Die Ableitung
des Wortes Chemie von Chemes findet sich nach v. Lippmann bei
Zosimos jedoch nicht.

Zu S. 275: Ebenso unsicher wie die Ableitungen des Wortes »Chemie«
sind alle Nachrichten über den »Stein der Philosophen« oder »der Weisen«.
Nach von Lippmann kommt diese Bezeichnung zuerst in Schriften vor, die
wahrscheinlich im 1. nachchristlichen Jahrhundert entstanden sind (»Alchemie«
S. 51).

Zu S. 277: Dunkel sind nach v. Lippmann auch die mystischen Beziehungen
zwischen der Alchemie und der Astrologie, wie sie sich in der auf
S. 277 gegebenen Zusammenstellung der Metalle mit bestimmten Planeten
ausgesprochen finden.

Z. S. 303: Al Biruni (973–1048 etwa) war Mathematiker, Astronom und
Geograph. Er hat besonders wissenschaftliche Beziehungen der arabischen
Welt zu Indien vermittelt.



Meisterhaft schilderte Al Biruni die Dämmerungserscheinungen, unter
denen auch das Zodiakallicht deutlich erkennbar ist.

Die kupferrote Mondfarbe, die bei einer totalen Mondfinsternis infolge
des Erdscheins auftritt, vermochten weder Al Biruni noch die übrigen arabischen
Astronomen zu erklären. (Nach Meyerhofs Sammelbericht; S. S. 314.)

Zu S. 304: Albattanis Werk wurde von Nallino arabisch und lateinisch
in trefflicher Bearbeitung herausgegeben (Wi).

Z. S. 310: Zu Marcus Graecus' Schrift schreibt v. Lippmann: »Sie
ist erst um 1250 verfaßt. Berthelots Angabe, Marcus Graecus habe den
Salpeter gekannt, ist ganz unhaltbar. Diels ist ihm mit Unrecht gefolgt«. (Li.)

Z. S. 310, unten: Man kann ein ganzes Verzeichnis der Umschreibungen
des Namens Alchwarizmi zusammenstellen. Ruska (Zur ältesten arabischen
Algebra und Rechenkunst, Heidelberg 1917) führt etwa ein Dutzend solcher
Umschreibungen an.

Der vollständige Name lautet Muhammed ibn Musa Alchwarizmi.

Z. S. 311: Ausführlicher über Ibn Musa handelt die Schrift von Ruska:
Zur ältesten arabischen Algebra und Rechenkunst, Heidelberg 1917 (Sitzungsber.
d. Heidelb. Akad. d. Wissensch.).

Nach Ruska sind über die Grundlagen der arabischen Algebra viele
sich ausschließende Ansichten geäußert worden. Eine genauere Vergleichung
der Texte und der Übersetzungen war danach nötig. Eine Algebra im heutigen
Sinne hat Ibn Musa nicht geschrieben. Sein Buch will weiter nichts sein,
als eine auf zahlreiche Musterbeispiele gestützte Einführung in das angewandte
Rechnen (a. a. O. S. 7). Woher Ibn Musa seinen Stoff hat, deutet
er nirgends an.

Die verschiedenen Übersetzungen der Ausdrücke algabr und almukabalah
vermögen keine klare Vorstellung von ihrem mathematischen Sinn zu geben.
Cantor spricht von Wiederherstellung und Gegenüberstellung, Ruska dagegen
von Ergänzung und Ausgleichung. In dem Abschnitt, der von den sechs
Formen der Gleichungen handelt, wird nämlich gesagt, daß jede andere
Gleichung durch das erwähnte Verfahren auf eine der sechs Normalformen
gebracht werden könne.

Zu S. 314: Bezüglich der Optik der Araber kommt der neueste Standpunkt
in Meyerhofs zusammenfassenden Abhandlungen zum Ausdruck (Wi):
Siehe M. Meyerhof, »Die Optik der Araber« i. d. Zeitschrift f. ophthalmologische
Optik. Berlin, Verlag v. J. Springer 1920.

Z. S. 314: In Ergänzung der im vorliegenden Werk gegebenen Darstellung
sei nach diesem Sammelbericht noch auf folgendes hingewiesen:

Die Verfasser der seit dem 8. Jahrhundert in arabischer Sprache entstandenen
Literatur waren zum allergeringsten Teile Araber, dagegen vorwiegend
Perser, Syrer, Ägypter, Mesopotamier, und zwar nicht nur Mohammedaner,
sondern auch Christen und Juden.

Die bedeutendste optische Schrift der Araber, der Thesaurus Opticae
des Alhazen (Ibn al-Haitham) ist zwar seit dem 13. Jahrhundert der abendländischen
Welt bekannt. Die genauere Erforschung der arabischen Optik auf
Grund der Übersetzung der Urtexte erfolgte jedoch erst in den letzten Jahrzehnten
und zwar auf ophthalmologischem Gebiete durch J. Hirschberg, auf
physikalischem durch E. Wiedemann. Leider ist der arabische Urtext der
Optik Alhazens trotz aller Bemühungen bisher noch nicht gefunden worden.



Die Lebensgeschichte Alhazens ist von E. Wiedemann getreulich
nach den arabischen Gelehrtenbiographien dargestellt worden. (Archiv f. d.
Gesch. d. Naturw. u. d. Technik 1910. 3, S. 1–53.)

Die Übersetzung ins Lateinische, welche der Risner'schen Ausgabe zugrunde
liegt, ist vermutlich im 13. Jahrhundert entstanden.

Eine genauere Inhaltsangabe der 7 Bücher gibt M. Meyerhof in seinem
Sammelbericht in der Zeitschr. f. ophthalmolog. Optik. VIII (1920) Heft 3.

Z. S. 315: Bei der Darstellung der Anatomie des Auges stützt sich
Alhazen im wesentlichen auf Galen. Wie er unterscheidet er 3 Feuchtigkeiten
(Kammerwasser, Linse, Glaskörper) und 4 Häute. Die Linse verlegt
auch Alhazen in den Mittelpunkt des Auges.

Z. S. 316: Im Gegensatz zu den meisten Griechen und seinen arabischen
Fachgenossen stellt Alhazen vollbewußt die Theorie auf, daß das Sehen
durch Strahlen zustande kommt, die in gerader Linie vom Gegenstande zum
Auge hinziehen (Meyerhof, a. a. O. S. 42).

Z. S. 317: Daß das Licht zu seiner Fortpflanzung Zeit gebraucht, glaubt
Alhazen daraus schließen zu dürfen, daß die Farben des Farbenkreisels (der
schon Ptolemäos bekannt war) bei rascher Umdrehung nicht mehr einzeln
unterschieden werden (a. a. O. S. 43).

Z. S. 318: Daß die Gestirne in der Nähe des Horizontes größer erscheinen
als im Zenit erklärt Alhazen als eine optische Täuschung. Diese entstehe
dadurch, daß das Auge die Größe der Gegenstände nach derjenigen des Gesichtswinkels
und der mutmaßlichen Entfernung schätzt. Letztere erscheint
am Horizont wegen der dazwischen liegenden Gegenstände größer. Aus dem
gleichen Grunde erscheine das Himmelsgewölbe abgeplattet (a. a. O. S. 45).

Die erste Erwähnung der Dunkelkammer findet sich in der von E. Wiedemann
übersetzten Schrift Alhazens »Über die Gestalt des Schattens«. Es
heißt dort nämlich: »Tritt das Licht der Sonne zur Zeit ihrer Verfinsterung
aus einem engen runden Loche heraus und gelangt zu einer gegenüber
liegenden Wand, so hat das Bild Sichelgestalt«. Den Beweis gibt Alhazen
durch eine ausführliche Abhandlung (Übersetzt v. E. Wiedemann). Sein
Kommentator Kemal al-Din, der etwa 300 Jahre später lebte, entwickelt
die Theorie der Camera sehr eingehend. J. Würschmidt nimmt an, daß die
abendländischen Gelehrten die Erfahrungen der Araber über die Dunkelkammer
übernahmen.

Die Tatsache, daß bei einer Sonnenfinsternis hinter einer engen Öffnung
ein sichelförmiges Bild der Sonne entsteht, war schon im Altertum bekannt.

In seiner Schrift »Über Brennspiegel nach Kegelschnitten« (herausgegeben
von J. L. Heiberg und E. Wiedemann, Bibl. math. III. Folge, Bd. 10,
Heft 3) erwähnt Alhazen die Beobachtung der Alten, daß Spiegel von der
Form eines Umdrehungsparaboloids alle Strahlen in einem Punkte vereinigen
und wirksamer sind, als alle anderen Spiegel. Die Entdeckung soll von
Diokles um 350 v. Chr. gemacht worden sein. Alhazen vermißt die theoretische
Konstruktion, die er dann vollständig gibt. Indessen hatte schon
Appollonios die richtige Lage des Brennpunktes bei paraboloiden Hohlspiegeln
festgestellt.

Z. B. 318: Einen guten Überblick über den Stand, den die Augenheilkunde
bei den Arabern erreicht hatte, gibt eine von C. Prüfer und M. Meyerhof
in der Zeitschrift »Der Islam« (6. Jahrg. 3. Heft 1915) herausgegebene
ausführliche Abhandlung über diesen Gegenstand.

Z. S. 319: Daraus, daß in dieser Tabelle der Alkohol fehlt, schließt
von Lippmann, daß man um 1120 den Alkohol noch nicht kannte. Nach
ihm ist dieser gar keine arabische Entdeckung, sondern eine verhältnismäßig
späte abendländische. Bisher war man allgemein der Ansicht, daß der
Alkohol schon seit dem 9. Jahrhundert den Arabern bekannt gewesen sei.

Über die Geschichte des Aräometers siehe auch v. Lippmanns Abhandlung
in der Chemiker-Zeitg. 1912, Nr. 68.

Z. S. 319: »Über Wagen bei den Arabern« handelt E. Wiedemann
(Sitzsber. d. Phys. Mediz. Soziet. in Erlangen Bd. 37, 1905, S. 388 u. f.). Wiedemann
berichtet dort von der Verwendung physikalischer Kenntnisse zu
allerhand Betrügereien. So stellte man Wagen her, deren Balken hohl war
und etwas Quecksilber enthielt. In einem arabischen Werk, das eine Reihe
von Taschenspielerkunststücken schildert, heißt es: »Soll das Gold leicht erscheinen,
so läßt man das Quecksilber nach der Seite der Gewichte fließen«.
Auch dadurch wurde betrogen, daß der Bankier einen Ring trug, in dem sich
ein Magnetstein befand. Diesen brachte er beim Wägen in geeigneter Weise
an die eiserne Zunge der Wage. Daß derartige Betrügereien recht alt waren,
geht auch daraus hervor, daß schon der Koran dagegen eifert.

Zu S. 318 und 327: Al Qazwini und Al Khazini sind zwei verschiedene
arabische Schriftsteller. Al Khazini lebte um 1130. Von ihm rühren
die sehr genauen Bestimmungen einer Anzahl von spezifischen Gewichten her.
Al Qazwini, der Verfasser des Steinbuches, lebte etwa hundert Jahre später.
Er schrieb eine große Erdbeschreibung: »Die Wunder der Schöpfung und die
Denkmäler der Länder«. Sein vollständiger Name lautet: Zakarija ibn
Muhammad ibn Mahmud al-Qazwini.

Die arabischen Steinbücher enthalten auch Vorschriften zur Gravierung
von Planetenbildern auf die den einzelnen Planeten zugeteilten Steine. Bei
jedem der sieben Planeten wird angegeben, bei welcher Konstellation das
genau beschriebene Planetenbild in den dem Planeten geweihten Stein graviert
werden soll und welche Wirkung das Amulett hat, wenn noch gewisse rituelle
Vorschriften erfüllt werden. Dem Saturn entspricht ein Stein in einem Ring
aus Blei, dem Mars ein Stein in einem Ring aus Eisen usw. Näheres
bei J. Ruska, Griechische Planetendarstellungen in arabischen Steinbüchern.
(Sitzgsber. d. Heidelb. Akad. d. Wiss., Heidelberg 1919.)

Zu S. 320, 8. Z. v. oben: Neben Spanien verdient Sizilien Erwähnung, da
auch von hier aus die arabische Wissenschaft dem Abendlande übermittelt
wurde (Wi).

Z. S. 322: Über Geber berichtet ausführlicher und dem Ergebnis der
neuesten Forschungen entsprechend v. Lippmann in seiner »Alchemie«.

Zu S. 322: Nach v. Lippmann ist der Alkohol eine Erfindung des
Abendlandes, die vermutlich erst im 11. Jahrhundert gemacht wurde und zwar
wahrscheinlich in Italien (Alchemie 472). Das Wort »Kohol« bezeichnet ursprünglich
ein sehr feines Pulver. Al ist der arabische Artikel. Näheres
siehe bei v. Lippmann, Chemiker-Zeitung 1913, S. 1313, ebd. 1917, S. 865.



Z. S. 325: Es sei bemerkt, daß die Gleichungen unter 2) nur zur Erläuterung
dienen. Die Salzsäure, durch die hier die Zerlegung bewirkt wird,
war damals noch nicht bekannt.

Z. S. 326: Wunderbare Wirkungen wurden dem Stein der Weisen indessen
auch schon von den frühesten griechischen Alchemisten beigelegt (Li).

Zu S. 327, unten: Es muß jedoch anerkannt werden, daß die Araber
recht gute botanische Kenntnisse besaßen (Wi).

Z. S. 330: Über die medizinischen Kenntnisse bei den Arabern hat ausführlich
G. Seidel in den Sitzungsber. d. phys. med. Sozietät in Erlangen berichtet
(Bd. 47, S. 1915).

Z. S. 352: Die Albertus Magnus zugeschriebenen, eigentlich alchemistischen
Werke sind nach v. Lippmann Fälschungen.

Zu S. 390: Inbezug auf die Optik Lionardos sei auf Werners in
Erlangen erschienene Dissertation hingewiesen. Werner weist nach, daß
sich in den optischen Studien Lionardo da Vincis zahlreiche Andeutungen
finden, die auf seine Bekanntschaft mit den Schriften Alhazens schließen
lassen.

Zu S. 401: »Ortus« wird im Mittelalter häufig statt »Hortus« gebraucht.

FOOTNOTES:


[1] Berthold hat diese Arbeit nicht vollendet. Sie wurde später Gerland
(-1800) und Würschmidt (1800–1900) übertragen.



[2] Die Verwandtschaft des Ägyptischen mit dem Semitischen wurde besonders
durch Erman dargetan, der die ältesten Verbalformen verglich und
zahlreiche Übereinstimmungen auffand. Daß der altägyptische Typus von dem
der Neger stark abweicht, hat Virchow durch die Untersuchung der Königsmumien
nachgewiesen (Ber. d. Berl. Akad. von 1888).



[3] Siehe auch Wiedemann, Ägyptische Geschichte 1884. S. 22, sowie
E. Meyer, Geschichte des Altertums 1. Bd. 1909. S. 44.



[4] Näheres über den Namen und über die Geographie des alten Ägyptens
findet man in Paulys Realencykl. d. klass. Altertumswiss. Bd. I. S. 978.



[5] G. Maspero, Gesch. d. morgenländischen Völker im Altertum. Leipzig
1877. S. 63.



[6] So entstand z. B. aus der Eule Symbol: Eule,
die in der Hieroglyphenschrift m
bedeutet, das Zeichen
Symbol: ähnlich einer 3
 (hieratisch) und schließlich
Symbol: geschwungener, nach rechts geneigter Halbkreis
 (demotisch). Der demotischen
Schrift bediente man sich in der griechisch-römischen Zeit besonders
im Verkehr.



[7] Z. B. Athanasius Kircher (1601–1680), der sich auch um die Naturwissenschaften
verdient gemacht hat (s. a. anderen Stellen dieses Werkes).



[8] E. Meyer, Geschichte des Altertums. 1909. I. Band. S. 54. Siehe
auch an späterer Stelle dieses Bandes.



[9] Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft. 1904. S. 386.



[10] Nach Nissen und Lockyer. Siehe die Abhandlung Charliers i. d.
Zeitschr. der morgenl. Gesellschaft. 1904. S. 386 u. f. Danach wiederholte sich
ähnliches bei den älteren christlichen Kirchen. Ihre Achse wurde mitunter
gegen den Punkt des Horizontes gerichtet, an welchem die Sonne am Gedenktage
des Heiligen der betreffenden Kirche unterging. Charlier will auf diese
Weise das Alter von Kirchen auf astronomischem Wege bestimmt haben.



[11] M. Cantor, Vorlesungen über Geschichte der Mathematik. Bd. I
(1880). S. 59.



[12] G. Maspero, Geschichte der morgenländischen Völker im Altertum.
Übersetzt von R. Pietschmann. Leipzig 1877. S. 54.



[13] Um ihre Entzifferung hat sich zuerst Thomas Young und später
Champollion die größten Verdienste erworben.



[14] Lepsius, Denkmäler II. 50.



[15] In Tell el-Amarna in Mittelägypten.



[16] Herodot II. 109.



[17] H. Hankel, Die Entwicklung der Mathematik in den letzten Jahrhunderten.
Tübingen 1869.



[18] Der Papyrus Rhind des Britischen Museums in London, den der
Schreiber Ahmes des Hyksoskönigs Ra-a-us verfaßte. Die Entstehung dieser
Schrift fällt zwischen 1700 und 2000 v. Chr. Das Dokument wurde übersetzt
und erläutert herausgegeben von Eisenlohr, Leipzig 1877. Eine eingehende
Besprechung seines Inhalts findet sich in M. Cantors Vorlesungen über Geschichte
der Mathematik. Leipzig 1880. Bd. I. S. 19–52.



[19] J. Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik. Bd. I. S. 52.



[20] Eisenlohr, Ein mathematisches Handbuch der alten Ägypter (2. Ausgabe).
S. 46–48.



[21] Schak im 38. und 40. Band der Zeitschrift für ägyptische Sprache.



[22] Cantor im Archiv für Mathematik und Physik. 8. Bd. 1904.



[23] Cantor, Vorlesungen über Gesch. d. Mathem. Bd. I (1880). S. 37.



[24] Näheres über das Verfahren und die erhaltenen Exemplare siehe bei
Cantor, Vorlesungen über Gesch. d. Mathem. Bd. I. S. 43–45; 109–112 usw.



[25] Cantor, Bd. I. S. 46.



[26] Eisenlohr, Papyrus. S. 125.



[27] Cantor, Bd. I. S. 58. Abb. 6 u. 7.



[28] M. Cantor, Vorlesungen über Gesch. d. Mathem. Bd. I. S. 59.



[29] Cantor, a. a. O. Bd. I. S. 59. Siehe auch S. 9.



[30] Er lautet Seqt. Siehe Cantor, Gesch. d. Mathem. Bd. I S. 52, sowie
Eisenlohr, a. a. O. S. 135 (Anm. 3).



[31] Tropfke, Gesch. d. Elementarmathematik. Bd. I. S. 74.



[32] C. Merkel, Die Ingenieurtechnik im Altertum. Berlin. J. Springer.
1900. An dies größere Werk lehnen sich die »Bilder aus der Ingenieurtechnik«
an, die Merkel als 60. Bändchen der Sammlung »Aus Natur und Geisteswelt«
veröffentlichte (B. G. Teubner. Leipzig 1904).



[33] Ist doch bekannt, welche Mühe es kostete, den Obelisken von Heliopolis
auf dem Platze vor der Peterskirche in Rom mit Hilfe zahlreicher Göpel
und Flaschenzüge aufzurichten. Dieser Obelisk ist eine einzige Steinmasse
von über 300000 kg Gewicht. Näheres siehe bei Beck in seinen Beiträgen
zur Geschichte des Maschinenbaus. Berlin 1899. S. 192.



[34] Siehe »Der alte Orient.« I., herausgegeben von der vorderasiatischen
Gesellschaft.



[35] Ort zwischen Kairo und Theben, wo eine Anzahl Keilschrifttafeln
entdeckt wurden. Sie befinden sich zum Teil im Museum der vorderasiatischen
Altertümer in Berlin. In einem der Briefe (um 1400 v. Chr.) findet sich
die erste Erwähnung Jerusalems. Die Berliner Sammlung enthält auch zahlreiche
Tafeln der ältesten babylonischen Zeit (3000 v. Chr.). Bei ihrer Auffindung
waren die Schriftzüge durch Auflagerungen unkenntlich; nach Anwendung verschiedener Reinigungsverfahren traten sie mit voller Deutlichkeit
hervor. Erwähnenswert ist auch ein sumerisch-babylonisches Wörterbuch.



Von den Tell el-Amarna-Tafeln gelangten etwa 200 nach Berlin; die
wertvollsten sind in London. Siehe auch C. Niebuhr, Die Amarna-Zeit.
»Der Orient« I. 2. Heft. Berlin 1899.



[36] Hettitische Schriftdenkmäler wurden in Nordsyrien und in Boghaz-Kiri
(Kappadozien) gefunden. Sie bilden einen Teil der Berliner Sammlung vorderasiatischer
Altertümer. Die Hettiter haben Bedeutendes auf dem Gebiete der
Metallurgie geleistet. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß durch sie metallurgische
Kenntnisse, z. B. die Art der Gewinnung des Eisens, nach Ägypten
und nach Babylonien gelangt sind (E. Reyer, Altorientalische Metallurgie.
Zeitschrift der orientalischen Gesellschaft. 1884. S. 149).



[37] Merkel, »Die Ingenieurtechnik des Altertums«, enthält darüber und
über den Wasserbau der übrigen alten Völker (Chinesen, Griechen, Römer)
das Nähere.



[38] F. X. Kugler, Sternkunde und Sterndienst in Babel. Münster 1907.
Der Inhalt der astrologischen Keilschriftfunde wurde im III. Bande des Londoner
Inschriftenwerkes veröffentlicht. Die Übersetzung der astronomischen
Keilschrifttafeln begann 1874.



[39] Bezold, Ninive und Babylon, Monographien zur Weltgeschichte. 1903.
Mit 102 Abbildungen.



[40] A. H. Layard, Niniveh and its remains (1848).



[41] Die Nippurtexte wurden unter der Oberleitung Hilprechts veröffentlicht:
The Babylonian expedition of the university of Pennsylvania,
Philadelphia.



[42] Siehe S. 19.



[43] Beispiele führt Cantor Bd. I. S. 71 in größerer Zahl an. So heißt
es Samuel I. 18: Saul hat tausend geschlagen, David aber zehntausend. Und
an anderer Stelle: Tausend mal tausend dienten ihm (Daniel 7. 10).



[44] Auf den Tafeln sind die Zahlen selbstverständlich ohne Zeichen nebeneinander
gestellt.



Unter den neubabylonischen Tafeln der Berliner Sammlung findet sich
der Grundriß eines größeren Gebäudes. Auf diesem Grundriß sind die Abmessungen
durch Zahlen nach dem Sexagesimalsystem verzeichnet, z. B.
11 · 60 + 40 (= 700).



[45] Nach E. v. Lippmann ist es sogar sehr unwahrscheinlich.



[46] Siehe auch Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik. Bd. I. S. 76.



[47] Theo Smyrnaeus (ed. Ed. Hiller). Leipzig 1878. S. 177.



[48] Wilhelm Spiegelberg, Orientalistische Literaturzeitung, 1902. S. 6.
Es fand sich unter einer großen Menge Ostraka (durch Einritzen beschriebene
Tonscherben), welche die Straßburger Bibliothek erwarb, und wurde von
Spiegelberg entziffert. Der Text ist demotisch.



[49] Geht ein Gestirn gleichzeitig mit der Sonne auf, so spricht man von
seinem heliakischen oder Frühaufgang. Dabei ist der wahre Frühaufgang, der
wohl ermittelt, aber nicht beobachtet werden kann, von dem sichtbaren
Frühaufgang zu unterscheiden. Letzterer Zeitpunkt tritt ein, wenn das Gestirn
schon etwas vor dem Aufgang der Sonne erscheint, so daß es in der Dämmerung
wahrzunehmen ist. Der Zeitunterschied beläuft sich auf etwa 20 Tage.
Ähnlich liegen die Verhältnisse beim heliakischen Untergang.



[50] Der Beginn der ersten ägyptischen Kalenderordnung wird in das Jahr
4241 v. Chr. verlegt. (E. Meyer, Ägypten zur Zeit der Pyramidenerbauer.
Leipzig 1908. Sendschrift der deutschen Orientgesellschaft.)



[51] Der Sirius (Sothis) galt daher als der Stern der Isis, welche die Überschwemmung
dadurch bewirkte, daß sie, die große Naturgöttin, eine Träne in
den Strom fallen ließ. Siehe auch die Abhandlung »Die Nilschwelle« von
W. Capelle in den neuen Jahrbüchern f. d. klass. Altertum. 1914. S. 317.



[52] Näheres über die Sothisperiode und andere im Altertum gebräuchliche
Ären, d. h. der Einrichtung, die Jahre von einem allgemein anerkannten,
festen Zeitpunkt ab zu rechnen, enthält Paulys Real-Encycl. d. klass. Altertumswissensch.
unter »Aera« (1898. S. 606).



[53] Ideler, Über die Sternkunde der Chaldäer. Abhandlungen der Berliner
Akad. d. Wissensch. 1814/15. S. 214.



Wie die alten Astronomen hierbei verfuhren, hat Pappus in seinem
Kommentar zum V. Buche des Almagest geschildert.



[54] K. F. Ginzel, Die astronomischen Kenntnisse der Babylonier. In den
Beiträgen zur alten Geschichte. Bd. I (1902). S. 350.



[55] Vielleicht haben die Babylonier die Wasserwägung auf den Durchgang
der Sonne durch den Meridian bezogen und so den durch die Schiefe der
Sphäre bedingten Fehler vermieden.



[56] Siehe K. F. Ginzel a. a. O. S. 351.



[57] E. Meyer, Geschichte des Altertums. Bd. III. 1901. S. 132.



[58] Arabischer Name des astronomischen Hauptwerkes von Ptolemäos.



[59] E. Meyer, Geschichte des Altertums. Bd. I. S. 527.



[60] C. Bezold, Die Astrologie der Babylonier in Bolls Sternglaube und
Sterndeutung. B. G. Teubner, Leipzig. 1918. S. 9.



[61] So erscheinen die Plejaden in der Siebenzahl auf der Stele (Grabsäule)
eines Königs des 7. vorchristlichen Jahrhunderts.



[62] E. Meyer, Geschichte des Altertums. I (2). S. 369.



[63] Ginzel, Die astronomischen Kenntnisse der Babylonier.



[64] Eine ausführliche Abhandlung von Rieß über die Astrologie im Altertum
enthält Paulys Reallexik. d. klass. Altert. Bd. II (1896). S. 1802.



[65] A. H. Sayce, The astronomy and astrology of the Babylonians with
translations. London 1874. Siehe auch Cantor I. S. 38 (3. Aufl. 1907).



[66] Nach Simplicius, Kommentar zu Aristoteles »De coelo«.



[67] Wolf, Geschichte der Astronomie. S. 10.



[68] H. Suter, Die Geschichte der mathematischen Wissenschaften. Zürich
1873. S. 18.



[69] R. Lepsius, Das bilingue Dekret von Kanopus. Berlin 1866. Die
betreffende Inschrift wurde von Lepsius im Jahre 1866 in Unterägypten
gefunden.



[70] Die aus dem Altertum auf uns überkommenen Nachrichten über die
Astronomie der Babylonier hat Ideler zusammengestellt: Über die Sternkunde
der Chaldäer (Abhandlungen der Berliner Akademie d. Wissensch. v.
1814/15).



Die in Idelers Schrift zusammengestellten und erläuterten Fragmente
waren bis zur Entzifferung der Keilschriftfunde, also bis 1870 etwa, die wichtigste
Quelle für die Geschichte der babylonischen Astronomie.



[71] F. Boll, Astronomische Beobachtungen im Altertum. Neue Jahrbücher
f. d. klass. Altert. 1917. S. 17.



[72] Siehe Ginzel, »Die astronomischen Kenntnisse der Babylonier und
ihre kulturhistorische Bedeutung«; in den Beiträgen zur alten Geschichte
(Klio). 1 Bd. (1901).



[73] Nach Ginzel a. a. O. S. 191.



[74] Siehe Ginzel a. a. O. (Klio).



[75] »Was auf diesem Gebiete die Assyriologie geleistet, gehört zu den
erstaunlichsten Ergebnissen der Altertumsforschung und bildet einen der
größten Triumphe der Keilschriftenentzifferung« (Bezold, Ninive und Babylon
1903. S. 89). Unter den Männern, welche die Astronomie und die Keilschriftenkunde
in einer Person vereinigen, ist besonders F. X. Kugler zu nennen.



[76] Nach Kugler.



[77] F. X. Kugler, Sternkunde und Sterndienst in Babel. Münster 1907.



[78] Nach Ginzel, Die astronomischen Kenntnisse der Babylonier.



[79] Ginzel, Die astronomischen Kenntnisse der Babylonier.



[80] Wie Geminos mitteilt. Wann Geminos lebte, ist nicht genau bekannt
(100 v.-100 n. Chr.). Er stammte aus Rhodos und schrieb eine Einführung
in die Astronomie (εἰσαγωγὴ εἰς τὰ φαινόμενα). Eine Ausgabe mit
deutscher Übersetzung veröffentlichte K. Manitius. Leipzig 1898.



[81] Wie die Bewegung der Gestirne, so galt auch das Verhalten gewisser
Tiere als Omen. In Babylon hat, nach dem Inhalt mancher Keilschrifttexte
zu urteilen, der Skorpion in dieser Hinsicht eine Rolle gespielt, wie sie heute
beim Volke noch der Spinne zugeschrieben wird. Aus dem Verhalten der
Skorpione suchte man z. B. das Schicksal der Heere oder den Verlauf öffentlicher
Angelegenheiten vorherzusagen. (Mitteilungen zur Gesch. d. Medizin
und der Naturwissensch. 1906. S. 326.)



[82] Siehe Diodors von Sizilien historische Bibliothek, übersetzt von
J. F. Wurm. Stuttgart 1827. Buch II. Kap. 30.



[83] Eingehender handelt von der kulturgeschichtlichen Bedeutung der
babylonischen und der ägyptischen Priesterschaft E. Meyer im 1. Bande (1,2)
seiner Geschichte des Altertums.



[84] Nach Kugler, Sternkunde und Sterndienst in Babel. Assyriologische,
astronomische und, astralmythologische Untersuchungen. I. Buch: Entwicklung
der babylonischen Planetenkunde von ihren Anfängen bis auf Christus.
Münster 1907. S. 41.



[85] Siehe Kugler, Sternkunde und Sterndienst in Babel. Münster 1907.



[86] Kugler, Im Bannkreis Babels. S. 57.



[87] Wolff, Geschichte der Astronomie. S. 10.



[88] Berosos war Priester in Babylon. Er gibt selbst an, daß er unter
Alexander, dem Sohne Philipps, gelebt habe. Näheres siehe in Christ, Geschichte
der griechischen Literatur. 1889. S. 412.



[89] K. A. v. Zittel, Geschichte der Geologie u. Paläontologie. 1899. S. 2.



Die Aufzeichnungen des Berosos (Christ, a. a. O.) erregten bei den
Juden und den Christen besonderes Interesse durch die mit der Bibel übereinstimmenden,
jetzt auch durch Keilschrifttexte bestätigten Mythen von der
Sündflut, dem Turmbau zu Babel usw.



[90] Nach Ginzel, Das astronomische Wissen der Babylonier. (Klio. 1901.)



[91] Nach einer von H. Winckler aufgestellten, jedoch sehr fragwürdigen
Ansicht. Nach Winckler begann das babylonische Jahr mit dem
Frühlingsäquinoktium. Nun wandern die Äquinoktialpunkte in 26000 Jahren
durch den ganzen Tierkreis. Der Frühlingspunkt verweilt somit in jedem
Tierkreisbild etwa 2000 Jahre. In Anbetracht des großen Zeitraums, über
den sich die babylonischen Beobachtungen erstreckten, konnte die Wanderung
der Äquinoktien den Babyloniern nach Winckler nicht entgehen. Als ihre
Beobachtungen, soweit Urkunden darüber vorliegen, begannen, befand sich der
Frühlingspunkt im Stier. Im 8. Jahrhundert v. Chr. war die Frühjahrssonne
in den Widder getreten, während sie jetzt schon in den Fischen steht. Damit
hängt vielleicht zusammen, daß die Aufzählung der Sternbilder in dem bekannten
Verse: Sunt aries taurus ... mit dem Widder beginnt. Daß die
Namen der Tierkreisbilder zum Teil mit babylonischen Benennungen zusammenfallen, weist darauf hin, daß sie, wenn auch auf Umwegen, von den
Babyloniern auf uns gelangt sind. (S. auch Bezold, Ninive u. Babylon. 1903.)



[92] F. H. Kugler, Im Bannkreis Babels. Münster 1910.



[93] Ginzel, Das astronomische Wissen der Babylonier (Klio. 1901. S. 209).



[94] Dies entspricht auch einer Angabe des Josephus (Antiquit. I, 8).
Siehe auch Kugler a. a. O. S. 117.



[95] A. Boeckh, Metrologische Untersuchungen über Gewichte, Münzfüße
und Maße des Altertums in ihrem Zusammenhange. Berlin 1838.



[96] Siehe den Artikel »Gewichte« von Lehmann-Haupt in Paulys Reallexikon
der klass. Altertumskunde. Supplement-Bd. III. (1918.) S. 588–654.



[97] Lehmann ist geneigt, hier eine absichtliche Verknüpfung anzunehmen.
Beiträge zur alten Geschichte. Bd. I. (1902.) S. 355.



[98] C. F. Lehmann, Über die Beziehungen zwischen Zeit- und Raummessung
im babylonischen Sexagesimalsystem (Klio. Bd. I. S. 381 u. f.).



[99] Von anderer Seite wird bestritten, daß die alten Babylonier schon das
Gewicht aus dem Längenmaß abgeleitet hätten und auf das Bedenkliche derartiger
Spekulationen, wie sie Lehmann und besonders Winckler (s. S. 36)
anstellten, hingewiesen. Siehe u. a. E. Meyer, Geschichte d. Altertums.
1909. S. 518.



[100] Das Medizinalgewicht, das der Verfasser des Papyrus Ebers seinen
Rezepten als Einheit zugrunde legt, betrug nach F. Hultsch (Griech. u. röm.
Metr. 1882, S. 374 u. 376) ungefähr 6 g und das kleinste Gewicht namens
pek 0,71 g. Vgl. R. Lepsius, Abhandl. d. Berliner Akademie, 1871. S. 41–43
und F. Chabas, Recherches sur les poids, mésures et monnaies des anc. Egypt.
Paris 1876. S. 21, 38.



[101] Näheres über die Geschichte der Wage, der Gewichte und des Wägens
enthält die Schrift: Th. Ibel, Die Wage im Altertum und Mittelalter. Erlangen
1908.



[102] Lepsius, Die Metalle in den ägyptischen Inschriften. Abhandl. d.
Akademie d. Wissensch. zu Berlin. 1871. S. 111.



[103] A. Rössing, Geschichte der Metalle. 1901.



[104] A. de Rochas, Les origines de la science et ses premières applications.



[105] Rössing, Geschichte der Metalle. S. 11.



[106] Die erste schriftliche Erwähnung findet das Zink bei Paracelsus.
Er nannte es »ein gar fremdes Metall, sonderlich seltsamer als die anderen«.



[107] Neuerdings hat man Gegenstände aus ziemlich reinem Zinn in spätägyptischen
Gräbern gefunden. Die Römer unterschieden es als Plumbum candidum
von dem Blei, das sie als Plumbum nigrum bezeichneten.



[108] Rössing, a. a. O. S. 3. In manchen untersuchten Bronzen ist das
Zinn ganz oder zum Teil durch Antimon ersetzt. Entweder wurde dieses Metall
in Form von Antimonerz bei der Verhüttung der Kupfererze zugesetzt oder
man war im Altertum schon mit der Gewinnung des metallischen Antimons
vertraut. Die letztere Ansicht vertritt Helm. Siehe den Jahresbericht über
die Fortschritte der klassischen Altertumswissenschaft 1902. III. S. 26–82.
(Stadlers Literaturbericht.)



Einen bei den Ausgrabungen in Sakkara zutage geförderten Bronzebarren
von der Form, wie ihn die alten Abbildungen zeigen, untersuchte Berthelot
(Comptes Rendus 1905. S. 183), Quelques métaux trouvés dans les fouilles
archéologiques en Egypte. Dieser Barren enthielt 87,5% Kupfer und 11,47%
Zinn. Der Rest bestand aus Blei und Patina.



[109] E. Gerland im Archiv f. d. Gesch. d. Naturw. u. d. Technik. 1910. S. 304.



[110] Mitteilungen zur Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften.
1909. S. 300.



[111] L. Wilser in den Mitteilungen zur Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften. 1907. S. 487. Nach A. Ludwig stammt das Wort aus
dem Hebräischen (Zeitschr. f. d. Kunde des Morgenlandes. 1905. Bd. XIX.
S. 239–240).



[112] Rössing, Geschichte der Metalle. S. 14, sowie die Abhandlung Eisen
und Stahl in Indien von Dr. E. Schultze im Archiv f. d. Gesch. d. Naturw.
u. d. Technik. 1910. S. 350.



[113] A. H. Layard, Niniveh and its remains. London 1849.



[114] A. C. Kisa, Die Erfindung des Glasblasens. Jahrbuch für Altertumskunde
I. S. 1.



[115] Herodot II. 84.



[116] Kodex Hammurabis. Siehe Mitteilungen z. Geschichte d. Medizin
u. d. Naturwissenschaften. 1903. Heft 1. S. 90. Hammurabi (Chammurabi)
regierte von 1958–1916. Er hat die herrschenden Rechtsgrundsätze zusammengestellt.
Das Gesetzbuch Hammurabis wurde 1901 gefunden.



[117] Die Staroperation, der man bisher ein Alter von etwa 2000 Jahren zuschrieb,
ist infolge dieser Erwähnung in der Gesetzessammlung Hammurabis
um weitere 2000 Jahre zurückzudatieren. Siehe H. Magnus, Zur Kenntnis der
im Gesetzbuche des Hammurabi erwähnten Augenoperationen. Deutsche med.
Wochenschrift. 1903. Nr. 23.



Es läßt sich mit Bestimmtheit annehmen, daß diese Gesetze schon vor
ihrer Kodifizierung durch lange Zeiträume hindurch Geltung besaßen. Der
118. Paragraph der Sammlung Hammurabis lautet:



»Wenn ein Chirurg jemandem eine schwere Wunde mit dem kupfernen
Skorpionpfriemen macht und den Menschen tötet oder den Star eines Menschen
mit dem kupfernen Skorpionpfriemen öffnet und das Auge des Menschen wird
zerstört, seine Hände soll man ihm abhauen.«




[118] Diodor, I. 82, 3.



[119] In einem altbabylonischen Texte wird Bilsenkraut als »die Pflanze,
welche die Glieder lähmt« und »Fett vom Baume« (Harz) empfohlen. Mitteil.
z. Gesch. d. Med. u. d. Naturwissensch. 1904. S. 221.



[120] F. v. Oefele, Zwei medizinische Keilschrifttexte in Urschrift, Umschrift
und Übersetzung. (Mitteil. zur Gesch. der Med. u. d. Naturwissensch.
1904. S. 217 u. f.)



[121] H. A. Nielsen, Die Straßenhygiene im Altertum. Arch. f. Hygiene.
Bd. 43 (1902). S. 85–115.



[122] Eine Liste der in Ägypten und in Palästina angebauten Pflanzen enthält
die Abhandlung von Warburg, »Geschichte und Entwicklung der angewandten
Botanik« (Berichte der Deutschen botanischen Gesellschaft. 1901.
S. 153). Für Ägypten kommen unter anderen in Betracht: drei Weizenarten,
zwei Gerstenarten, Knoblauch, Porree, Schalotten, Lein, Papyrus, Ölbaum,
Weinstock, Dattel, Feige, Melonen, Kürbis, Artischocke, Spargel, Rettich,
Ackererbse, Pferdebohne, Linse, Kohl, Fenchel, Anis, Absynth, Schlafmohn,
Rizinus, Granatapfel. Die meisten dieser Pflanzen wurden auch in Palästina
angebaut, wo man auch schon das Pfropfen verstand. Als Werkzeuge sind
der Pflug, die Egge, Sicheln, Hecheln und Dreschbretter nachgewiesen.



[123] Im Papyrus Ebers finden sich einige Andeutungen, die erkennen lassen,
daß die alten Ägypter die Heilung von Wunden durch Nähte förderten. Die
erste Beschreibung dieses Verfahrens findet sich bei Celsus. Siehe Gurlts
Geschichte der Chirurgie, sowie Erhardt, Die in der Chirurgie gebräuchlichen
Nähte und Knoten in historischer Darstellung. (Volkmanns klin. Vorträge
Nr. 580/81.)



[124] Tierärztliches Zentralblatt. 1903. Nr. 18.



[125] R. Burckhardt, Geschichte d. Zoologie. S. 12. Leipzig, Göschensche
Buchhandlung. 1907.



[126] Eduard Meyer, Ägypten zur Zeit der Pyramidenerbauer. Leipzig
1908. (Sendschrift der deutschen Orientgesellschaft.)



[127] v. Hehn, Kulturpflanzen und Haustiere in ihrem Übergange aus Asien.
Berlin 1902. S. 520.



[128] Gerland und Traumüller, Geschichte der physikalischen Experimentierkunst.
Engelmann, Leipzig 1899. S. 9.



[129] Meyer, Geschichte der Chemie. S. 16.



[130] Ein ausführlicher Artikel über Industrie und Handel im Altertum
findet sich im 9. Bande von Paulys Reallexikon, S. 1381–1535. Der Verfasser
ist Gummerus.



[131] Von den Vorstellungen der Alten über Indien handelt sehr ausführlich
Wecker in Paulys Reallexik. d. klass. Altert. Bd. IX. (1914). S. 1264–1325.
Die beste Darstellung der antiken Kenntnisse über Indien findet sich in der »Geographie«
des Ptolemäos (s. a. spät. Stelle).



[132] Nach Arrian.



[133] Lassen, Indische Altertumskunde. II. 511.



[134] Cantor, I. 509.



[135] Bürk in der Zeitschrift der Deutschen morgenländischen Gesellschaft.
Bd. 55 u. 56.



[136] Kap. I. 4. in der Zeitschrift der Deutschen morgenländischen Gesellschaft.
56. Bd. (1902.) S. 328.



[137] Die Konstruktion von Altären unter Verwendung rechtwinkliger Dreiecke,
deren Seiten sich wie ganze Zahlen verhalten, geht vielleicht in das
8. vorchristliche Jahrhundert zurück. Mitteil. z. Geschichte d. Medizin u. Naturwissenschaften.
1906. S. 473.



[138] Vor allem des Apastamba Sulbasutra.



[139] Siehe Zeuthens Bemerkungen in der Biblioth. mathem. (3. Folge).
V. 97–112.



[140] Cantor, Über die älteste indische Mathematik. Arch. f. Math. und
Physik. 1904.



[141] Ap. Sulb. Sutra. III. 2. Zeitschr. d. morgenl. Gesellsch. Bd. 55 u. 56.
Abhandlung Bürks.



[142] Siehe S. 19.



[143] Cantor, Über die älteste indische Mathematik i. Arch. f. Math. u.
Phys. 8. Bd. (1904).



[144] Siehe S. 6.



[145] Cantor, a. a. O. S. 71.



[146] Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik. Bd. I. S. 98.



[147] Siehe Arneth, Die Geschichte der reinen Mathematik. S. 143.



[148] Cantor, Geschichte der Mathematik. Bd. I. S. 540.



[149] Sie findet sich bei Aryabhatta (geb. 476 n. Chr.), dem ältesten indischen
Astronomen, dessen Schriften auf unsere Zeit gekommen sind.



[150] Das Nirukta.



[151] Roth, »Indische Feuerzeuge«. Zeitschrift der morgenländischen Gesellschaft.
1889.



[152] Aristophanes, Wolken. v. 766 u. f. Aristophanes erzählt dort,
ein Schuldner habe seinen Gläubiger dadurch geprellt, daß er die Wachstafel,
welche die Forderung enthielt, mittelst einer der Linsen geschmolzen habe, die
zum Erzeugen von Feuer gebraucht würden.



[153] Über die »Schießpulverfrage im alten Indien«, siehe die Mitteilungen
zur Gesch. d. Med. u. d. Naturwissensch. 1905. S. 1 u. f.



[154] Hoernle, Studies in the Medicine of ancient India. Oxford 1907.



[155] E. v. Lippmann, Abhandlungen und Vorträge. 1906.



[156] Berendes, Das Apothekenwesen, seine Entstehung und geschichtliche
Entwicklung. Stuttgart 1907.



[157] Ein Sanskrittext, der sich gegen den Genuß des Fleisches, der gegohrenen
Getränke und gegen die geschlechtliche Liebe wendet, findet sich in
der Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft, Jahrg. 1907, in
der Übersetzung wiedergegeben.



[158] S. Hirschberg, Der Starstich der Inder. Zeitschr. f. prakt. Augenheilk.
Januarheft 1909.



[159] Lindner, Weltgeschichte. Bd. I. S. 413.



[160] Siehe auch W. Förster, Die Astronomie des Altertums und Mittelalters.
Berlin 1876.



[161] Wolff, Geschichte der Astronomie. S. 11.



[162] Der Jesuitenorden, dem ja neben der Verteidigung auch die Verbreitung
des katholischen Glaubens oblag, ließ sich schon im 16. Jahrhundert in
den außereuropäischen Ländern nieder. In China gewann er besonderen Einfluß
dadurch, daß er für die Kalenderrechnung, die dort sehr in Unordnung
geraten war, eine Neuordnung auf astronomischer Grundlage schuf. Eine
solche Neuordnung war deshalb sehr wichtig, weil man eine verworrene Zeitrechnung
als ein ungünstiges Omen für die Verwaltung und damit die Zukunft
des Staates ansah.



[163] Baden-Powell, History of natural philosophy. London 1834.
S. 11.



[164] Siehe auch H. Löschner, Über Sonnenuhren. Beiträge zu ihrer Geschichte
und Konstruktion nebst Aufstellung einer Fehlertheorie. Graz 1905.



[165] Mitteilungen zur Gesch. der Medizin und der Naturwissenschaften.
1908. S. 351.



[166] Näheres enthält die Abhandlung R. Ehrenfelds in den Mitteilungen
zur Gesch. der Medizin und der Naturwissenschaften. 1908. S. 144 u. f.



[167] Auch H. Winckler wendet sich in einer Abhandlung über die Bedeutung
der Phönizier für die Kulturen des Mittelmeeres (Zeitschr. f. Sozialwissenschaft.
1903. Bd. IV. Nr. 6 u. 7) gegen die Auffassung, als ob die Phönizier
die Buchstabenschrift erfunden hätten. Er ist der Ansicht, daß sich
das Verständigungsmittel geistigen Lebens an dessen Mittelpunkt entwickelt
haben wird und die phönizische Schrift im Anschluß an die Keilschriftliteratur
entwickelt ist. Übrigens haben auch die arischen Perser die zu monumentalen
Inschriften beibehaltene Keilschrift zu einer Buchstabenschrift umgestaltet
(L. Wilser in den Mitteil. z. Gesch. d. Med. u. Naturwissensch. 1905. S 32).
Die ältesten uns erhaltenen Inschriften im griechischen Alphabet und in
griechischer Sprache gehen kaum über den Anfang des 7. vorchristlichen Jahrhunderts
hinaus. Siehe Beloch, Griechische Geschichte. Bd. I. 2. S. 2. 1913.



[168] K. Suter, Geschichte der mathemat. Wissenschaften. Zürich 1878.



[169] Im Archiv für Geschichte der Philosophie (1902. S. 311) hat Peithmann
in einer Abhandlung über die Naturphilosophie vor Sokrates neuerdings
die Anschauung zu begründen versucht, daß Thales sich nicht als
Philosoph, sondern nur als Astronom und Ingenieur verdient gemacht habe.
Nach Peithmann hat es den Anschein, daß erst Aristoteles den Thales unverdientermaßen
zu einem Philosophen gemacht hat. Die Ansicht wird nach
v. Lippmann jedoch nicht allgemein anerkannt.



[170] Cantor, Geschichte der Mathematik. Leipzig 1880. Bd. I. S. 113.



[171] A. a. O. S. 114.



[172] Ein Verzeichnis der von den antiken Schriftstellern erwähnten Finsternisse
findet sich in Paulys Reallexikon der klass. Altertumswiss. im 6. Bande
auf S. 2352–2364. Dort findet sich auch (S. 2339–2364) ein ausführlicher,
von Boll verfaßter Beitrag über die Finsternisse. Die erste verbürgte Nachricht
betrifft eine Mondfinsternis, die am 19. 3. 721 in Babylon beobachtet
wurde.



[173] Siehe oben S. 35.



[174] Thales hat die am 18. Mai 603 eingetretene große Sonnenfinsternis
wahrscheinlich in Ägypten beobachtet. Er konnte deshalb damit rechnen,
daß etwas mehr als 18 Jahre später eine neue Finsternis stattfinden würde.
Sie fand denn auch am 22. Mai 585 statt (H. Diels, Antike Technik. 1914.
S. 3). Siehe auch J. Zech, Astronomische Untersuchungen über die wichtigsten
Finsternisse, welche von den Schriftstellern des Altertums erwähnt werden.
Leipzig 1853.



[175] Neue Jahrbücher f. d. klass. Altertum. 1911. S. 5.



[176] Nach Plutarch, Vol. III, pag. 174, ed. Didot, sowie nach Plinius
XXXVI. 12.



[177] A. Forbiger, Handbuch der alten Geographie. I. 44.



[178] Aristot., Metaphys. I, 3.



[179] Zeller, Die Philosophie der Griechen. Bd. I. (5. Aufl.) S. 35.



[180] E. Meyer, Alte Geschichte. Bd. IV. 1901. S. 199.



[181] Zeller, Die Philosophie der Griechen. 5. Aufl. Bd. I. S. 769.



[182] E. Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. I (1854). S. 45.



[183] Zeller, Über die griechischen Vorgänger Darwins. Abhandlungen
d. kgl. Akademie d. Wissensch. zu Berlin. 1878. S. 115.



[184] E. Meyer a. a. O.



[185] So heißt es bei Plutarch, Strom. VII. Dox. Gr. S. 581.



[186] S. auch Windelband, Die Lehre vom Zufall. Berlin 1870.



[187] A. Brieger, Die Urbewegung der Atome und die Weltentstehung
bei Leukipp und Demokrit. Halle 1884.



[188] E. Meyer, Alte Geschichte. Bd. V. 1902. S. 340.



[189] Gesammelt durch Mullach, Berlin 1843. (Völlig veraltet; s. auch
Diels' »Vorsokratiker«).



Ist auch die Zahl der authentischen Fragmente nur klein, so sind wir
über Demokrits Lehren doch besser unterrichtet als über die Ansichten zahlreicher
anderen Philosophen. Man hat mit Recht bemerkt, daß er eifriger
ausgeschrieben als abgeschrieben wurde (F. A. Lange, Gesch. d. Materialismus.
1873. Bd. I. S. 11). Zumal durch Aristoteles und durch Lukrez sind
wir mit Demokrits Anschauungen ziemlich genau bekannt. Selbst in der
Überlieferung erscheinen sie als »so klar und folgerichtig, daß sich das kleinste
Bruchstück mit Leichtigkeit dem Ganzen einfügen läßt« (Lange, a. a. O.).



[190] Lucretius Carus, De rerum natura. S. an späterer Stelle dies. Buches.



[191] 5. Buch. 181–194.



[192] 5. Buch. 419 u. f.



[193] Cardanus, De subtilitate. lib. XI. (Cardani operum tom. III. Lugduni
1663. p. 549.) Auf diese Stelle machte mich Leopold Löwenheim aufmerksam.
Siehe auch die von ihm herausgegebene Schrift: Die Wissenschaft
Demokrits und ihr Einfluß auf die moderne Naturwiss. Von Louis Löwenheim.
Berlin 1914.



[194] Über diese Zusammenhänge siehe auch die soeben erwähnte Schrift
Löwenheims.



Über den Einfluß, den die demokritischen Anschauungen auf die weitere
Entwicklung der Wissenschaften ausgeübt haben, wurden von Louis Löwenheim
eingehende Untersuchungen angestellt. Löwenheims Arbeit ist bisher
nur im Auszuge (s. S. 74 Anm. 2) veröffentlicht. Sie ist dem Verfasser
nach dem Erscheinen seines Werkes durch den Sohn des verstorbenen
Forschers im Manuskript zugestellt worden, um bei einer neuen Auflage
berücksichtigt zu werden. Dies konnte an mehreren Stellen dieses Bandes
geschehen.



[195] Fr. Schultze in der Zeitschrift Kosmos. 1877. 8. u. 9. Heft.



[196] Siehe auch H. C. Liepmann, Die Mechanik der Leukipp-Demokritischen
Atome. Leipzig 1885.



[197] Schaubach, Anaxagorae fragmenta. Lipsiae 1817. Mullachius,
Fragm. phil. graec. Parisiis. I u. II. 1860–1867. Vor allem aber Diels'
»Vorsokratiker«.



[198] D. h. Vernunft, hier Weltvernunft.



[199] Es besaß die Größe eines Mühlsteins und wird auch von Plutarch
und Plinius erwähnt.



[200] Anaxagoras nahm an, daß die Sonne mehrere Male so groß sei
wie der Peloponnes und daß der Mond ihr an Größe etwa gleich komme.
Letzterer sei wie die Erde ein Wohnsitz lebender Wesen.



[201] Lange, Geschichte des Materialismus. Bd. I. S. 57.



[202] Man darf den hier gerügten Mangel der Alten aber auch nicht übertreiben,
wie es z. B. Du Bois Reymond (Kulturgeschichte und Naturwissenschaft)
getan hat. Daß das Experiment auch im Altertum eine Rolle spielte,
und zumal bei den Alexandrinern zu wichtigen Ergebnissen führte, darf nicht
verkannt werden. Im Mittelalter waren insbesondere die Araber bemüht, die
ihnen von den Griechen übermittelten Wissenschaften durch experimentelle
Untersuchungen weiter auszubauen. Siehe auch E. Wiedemann, Über das
Experiment im Altertum und Mittelalter (Unterrichtsblätter für Mathem. und
Naturwissensch. 1906. Nr. 4–6).



[203] Cantor, Geschichte der Mathematik. 1880. Bd. I. 128 u. 158.



[204] Näheres siehe bei Diels, Antike Technik, S. 21.



[205] H. Vogt, Die Geometrie des Pythagoras. Siehe Bibl. math. (3. Folge)
9. Bd. S. 15 u. f. Danach sind neuerdings auch Zweifel erhoben, ob Pythagoras
mit der Konstruktion der fünf regulären Körper schon vertraut gewesen. Auch
mit dem Begriff des Irrationalen wurden die Griechen wahrscheinlich erst viel
später bekannt.



[206] Die Griechen haben schon über die Entwicklung der Mathematik
geschrieben. Eudemos, ein Schüler des Aristoteles, verfaßte eine Geschichte
der Astronomie und der Geometrie, die bis auf wenige, auch die erwähnten
Angaben über Thales enthaltende Bruchstücke verloren gegangen ist. Ferner
schrieb Theophrast von Eresos eine Geschichte der Mathematik. Sie ist leider
ganz verloren gegangen (Suter, Geschichte der mathematischen Wissenschaften.
1873. S. 21). Die Fragmente des Eudemos wurden von L. Spengel gesammelt
und herausgegeben: Eudemi fragmenta, quae supersunt. Berlin 1866. Zu
erwähnen ist auch Menon. Er war gleichfalls ein Schüler des Aristoteles und
schrieb eine Geschichte der Medizin. Die erhaltenen Bruchstücke veröffentlichte
Diels (Suppl. Arist. III, 1. Berlin 1893).



[207] Tropfke, Geschichte der Mathematik. II. S. 5.



[208] Proclos, ed. Friedlein. S. 379.



[209] Tropfke, II. 88.



[210] Nach Angaben von Platon (Timäos) und Vitruv (De architectura).
Näheres siehe Tropfke. II. 400.



[211] H. Vogt, Die Entdeckungsgeschichte des Irrationalen. Biblioth. mathemat.
10. Bd. S 97.



[212] Siehe Paulys Reallex. d. klass. Altert. Bd. VIII.



[213] Über Hippokrates siehe Brettschneider, Die Geometrie und die
Geometer vor Euklid. Leipzig 1870.



[214] Antiphon um 430 v. Chr. Siehe Cantor, Vorlesungen zur Geschichte
der Mathematik. I. 172. (1880.)



[215] Die wichtigsten Mitteilungen über die verschiedenen Wege, wie die
Alten das delische Problem lösten, verdanken wir dem Eutokios, welcher
die Schriften des Archimedes kommentierte, Archimedes, ed. Heiberg,
III., S. 104.



[216] Diese Konstruktion, welche Eutokios in seinen Erläuterungen zu
Archimedes bringt, wird Platon zugeschrieben. Archimedes, ed. Heiberg,
III., S. 66–70.



[217] Näheres bringt die von Cantor (Bd. I. S. 199) nach Eutokios gegebene
Darstellung der von Menächmos gefundenen Sätze.



[218] Ging man ähnlich wie bei der Ableitung der Parabel vor, stellte aber
die Bedingung, daß von den an die Gerade anzutragenden Rechtecken stets ein
Stück übrig bleibt, so ergab sich als geometrischer Ort die Ellipse (ἐλλείπειν
heißt übrig bleiben). Überragten dagegen die Rechtecke die Gerade, so ergab
sich die Hyperbel (ὑπερβάλλειν heißt überragen).



[219] Hippias von Elis.



[220] Näheres Cantor, I. 167.



[221] Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik. Bd. II. S. 5.



[222] Beide Sätze werden Platons Schüler Eudoxos von Knidos zugeschrieben.



[223] Diese Entdeckung wird auf Aristaeos (um 320 v. Chr.), der ebenfalls
der platonischen Schule angehörte, zurückgeführt. Er soll auch das erste
Werk über die Kegelschnitte geschrieben haben. Cantor I, 211.



[224] Eine ausführliche Darstellung mit zahlreichen Literaturangaben enthält
Paulys Realenzykl. f. d. klass. Altertum in Bd. II. (1896.) S. 1828–1862. Sie
rührt von Hultsch her.



[225] F. Cumont, Babylon und die griechische Astronomie. Neue Jahrbücher
f. d. klass. Altertum. 1911. S. 1.



[226] Aristophanes, Wolken. 615–619.



[227] Es ist wahrscheinlich, daß Meton sich hierzu der Tabellen bediente,
welche die Chaldäer Jahrhunderte vorher für die Mondbewegung und die
Finsternisse entworfen hatten.



[228] Das Wichtigste über die Hilfsmittel, welche im Altertum für die Zeitmessung
zur Verfügung standen, bringt die Realenzykl. d. klass. Altertumswiss.
von Pauly-Wissowa-Kroll (8. Bd. Sp. 2416–2433) in dem Beitrag »Horologium«
von A. Rehm.



[229] Der Name Ekliptik (ἑκλειπτικός κύκλος) ist im Altertum erst spät in
Gebrauch gekommen.



[230] Um 560 v. Chr. Siehe auch Darmstädter, Handbuch der Geschichte
der Naturwissenschaften.



[231] Derartigen Versuchen, die Abstände der Planeten in eine mathematische
Regel zu fassen, begegnet man bis ins 18. Jahrhundert (Titiussche
Regel; 1766).



[232] August Boeckh, Philolaos des Pythagoreers Lehren nebst den
Bruchstücken seines Werkes. Berlin, Vossische Buchhandlung. 1819.



[233] Schiaparelli, Die Vorläufer des Kopernikus im Altertum. 1873.
Übersetzt von Curtze.



[234] Dies gilt z. B. von Anaxagoras, der nach der Begründung der pythagoreischen
Schule lebte.



[235] Schiaparelli, a. a. O. S. 7.



[236] Platon erklärte im »Timäos«: »Vom Ganzen, welches kugelförmig
ist, zu behaupten, daß es einen Ort unten, den anderen oben habe, ziemt
keinem Verständigen« (siehe »Timäos«, 62 u. 63).



[237] Er lebte etwa von 390–310 und war den Pythagoreern in mancher
Hinsicht geistesverwandt. Er verfaßte zahlreiche Schriften, von denen nur
die Titel und Fragmente bekannt sind. Letztere den Titeln zuzuweisen, ist
schwierig und oft nicht möglich. Über Herakleides siehe auch Gomperz,
Griechische Denker. I, 98.



[238] Siehe die spätere Darstellung und Abbildung des Tychonischen
Systems.



[239] Vitruv, De architectura. Von den meisten Schriftstellern wird der
Ursprung dieser Lehre den Ägyptern zugeschrieben. Koppernikus selbst
kannte sie durch Martianus Capella (siehe an späterer Stelle bei Koppernikus).



[240] Platons »Timäos«. 38.




[241] Siehe S. 93.



[242] Ein ausführlicher, von Boll herrührender Beitrag über die Fixsterne
findet sich in Paulys Realenzyklopädie f. d. klass. Altert. VI. Bd.
S. 2407–2431.



[243] Platons Phaedon. cap. 58. Leipzig, Wilhelm Engelmann. 1852.



[244] Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. I. S. 5.



[245] Ausg. v. Sturz, Vers 160–163. Seine Worte lauten: »Jetzt zuvörderst
vernimm des Alls vierfältige Wurzeln: Feuer und Wasser und Erd' und des
Äthers unendliche Höhe. Daraus ward, was da war, was da sein wird, oder
was nun ist.«



[246] Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. I. S. 51.



[247] Plut. V. cap. 26.



[248] Aristoteles, De gen. animalium. Bd. I. S. 23.



[249] Aristoteles, De part. anim. I. S. 640a.



[250] Aristoteles, De generatione animalium. V. 8.



[251] Diogenes Laertius IX. 47.



[252] E. Dacqué, Der Deszendenzgedanke u. seine Geschichte. München 1903.



[253] Die auf Epikur und Demokrit zurückzuführenden Verse des Lucretius
lauten folgendermaßen:


Denn wer nur immer sich jetzo erfreut der belebenden Lüfte,

Den hat entweder List oder Stärke beschützt oder Schnelle

Seit seiner frühesten Jugend und so sein Geschlecht stets erhalten.

Viele jedoch existieren, die unserem Schutz es verdanken,

Daß sie erhalten blieben, dem sichern Verderben entrissen.

– – – – – – – – – – – – – – – – – – – – – – –

Denen jedoch von alledem nichts die Natur hat gegeben,

Daß sie aus eigener Kraft vermochten ihr Leben zu fristen,

Diese sind selber zur Beute geworden.






[254] E. Meyer, Geschichte d. Altert. Bd. IV. 1901. S. 205.



[255] Über die den Alkmäon betreffenden Fragmente siehe die Angaben
von Meyer in seiner Geschichte des Altertums Bd. IV. 1901. S. 207.



[256] Th. Beck, Hippokrates' Erkenntnisse. Jena 1907.



[257] Platons Protagoras. Kap. III.



[258] Hippokrates aus Kos lebte um 400 v. Chr.



[259] Als Corpus Hippocraticum sind der Nachwelt etwa 100 griechische
und 30 lateinische Schriften übermittelt worden. Mit völliger Sicherheit
lassen sich nur wenige Bücher auf Hippokrates selbst zurückführen. Man
hat übrigens nie alle für echt gehalten. Näheres siehe in dem sehr ausführlichen
Beitrag über Hippokrates in Paulys Reallexik. d. klass. Altert. Bd. VIII
(1913). S. 1801–1852.



[260] Beck, Hippokrates' Erkenntnisse. Jena 1907. Das Werk enthält außer
einer Untersuchung über die Entstehung und die Bedeutung der Hippokratischen
Sammlung eine Auslese der wertvollsten Stellen mit Bezugnahme auf
die moderne Heilkunde.



[261] Haeser, Geschichte der Medizin. Bd. I (1875). S. 141.



Nach den Ansichten, die Platon im »Timäos« entwickelt, bewirkt das Herz
die Verknüpfung der Adern. Es ist die Quelle des durch alle Glieder heftig
herumgetriebenen Blutes. Zur Abkühlung des Herzens dienen die Lungen.



[262] In der lateinischen Fassung von Schiller seinen »Räubern« als Motto
vorangestellt: Quae medicamenta non sanant, ferrum sanat. Quae ferrum non
sanat, ignis sanat.



[263] R. Burckhardt, Geschichte der Zoologie. S. 18.



[264] Stahr, Das Leben des Aristoteles, als I. Teil von Stahrs Aristotelia.
Halle 1830.



[265] Sein Vater Nikomachos war Leibarzt des Königs Amyntas von
Mazedonien.



[266] E. Meyer, Gesch. d. Altertums. V. Bd. 1902. S. 338.



[267] Zeller, Die Philosophie der Griechen. Bd. II, 2. S. 172.



[268] Ein Talent hatte in Reichsmünze den Wert von etwa 4700 Mark.



[269] Zeller, Die Philosophie der Griechen. Bd. II, 2. S. 33.



[270] Heller, Geschichte der Physik. Bd. I. S. 48.



[271] Gedruckt wurden die Schriften des Aristoteles zuerst im Jahre 1473
in Rom, und zwar in lateinischer Übersetzung. 1493 erschien die erste gedruckte
griechische Ausgabe. Augenblicklich gilt als beste die im Auftrage
der Berliner Akademie der Wissenschaften veranstaltete Ausgabe von Bekker.
Eine griechisch-deutsche (unvollendete) Ausgabe rührt von Prantl her. Sie
erschien in Leipzig bei Wilhelm Engelmann und wurde der hier gegebenen
Darstellung der aristotelischen Lehren besonders zugrunde gelegt.



[272] Diese Schrift ist indessen als nichtaristotelisch erkannt.



[273] Zeller, Die Philosophie der Griechen.



[274] Ein Beispiel dafür findet sich nach Eucken in de gener. et corr.
(328,23). Aristoteles meint dort, wenn ein großes Quantum mit einem sehr
kleinen vereinigt werde, so entstehe keine Mischung, sondern das kleinere
schlüge in das größere um. So werde ein Tropfen Wein in zehntausend Maß
Wasser geradezu zu Wasser.



[275] Eine Zusammenstellung der auf die Mathematik bezüglichen Stellen
hat schon Biancani veröffentlicht: Aristoteles loca mathematica. 1615.



[276] E. Haas, Grundfragen der antiken Dynamik (Archiv f. d. Geschichte
d. Naturwiss. u. d. Technik. 1908. 1. Heft).



[277] Mit Haas a. a. O. (Archiv f. d. Geschichte d. Naturwiss. u. Technik.
1908. S. 47.)



[278] Besonders bei Plutarch und bei Lukrez.



[279] Haas a. a. O. S. 44.



[280] Daher lautet der Titel des Werkes auch »Quaestiones mechanicae«.



[281] Mechanische Probleme. Ausg. von Poselger 1881. S. 34.



[282] Haas, Antike Lichttheorien (Archiv für Geschichte d. Philos. 20. Bd.
1907. 3. Heft.)



[283] Aristoteles, Über die Sinne. Kap. II.



[284] Wilde, Über die Optik der Griechen. Berlin 1832.



[285] Die aristotelische Schrift über die Farben gilt allerdings nach neueren
Untersuchungen als unecht.



[286] Haas, a. a. O. S. 386.



Platon hatte die Lehre von den Sehstrahlen und den Abbildern zu einer
Theorie der Zusammenstrahlung (Synergie) verschmolzen.



[287] Wolff, Geschichte der Astronomie, S. 42.



[288] Nach der Ausgabe von Prantl.



[289] Nach Diog. Laertius VIII, 26, der aber wenig zuverlässig ist.



[290] Nach der Übersetzung von Prantl, Aristoteles' vier Bücher über
das Himmelsgebäude. Leipzig 1857. Verlag von W. Engelmann. S. 180–181.



[291] De coelo II, 4.



[292] Schiaparelli, Le sfere omocentriche di Eudosso, di Calippo e
d'Aristotele. Mailand 1876; deutsch von Horn. Abhandl. z. Gesch. d. Math.
1. Heft.



[293] Siehe Wolff, Geschichte der Astronomie. S. 195.



[294] Siehe Martin Behaim, 1492.



[295] De coelo II, 7.



[296] De coelo II, 8.



[297] De coelo II, 9.



[298] De coelo II, 8.



[299] Kaiser, Der Sternenhimmel. Berlin 1850.



[300] Daß Nietzsche dieser ἀποκατάστασις genannten Lehre einen besonderen
Wert beilegte, ist bekannt genug.



[301] E. v. Lasaulx, Die Geologie der Griechen und Römer. München
1851. S. 32.



[302] Auch im Neuen Testament findet sich ein Anklang an diese Lehre
(Apostelgeschichte 3. 21).



[303] S. Günther, Die antike Apokatastasis. Sitzungsber. d. k. bayer. Akad.
d. Wissensch. math. phys. Kl. 1916. S. 83–111.



[304] Kap. 4 u. 5.



[305] Arist., Meteor. I, 14.



[306] Ähnliche Anschauungen entwickelten auch Strabon und Eratosthenes.
S. a. spät. Stelle. Strabon knüpfte seine Theorien an seine Kenntnis
der vulkanischen Erscheinungen an, während Eratosthenes von der Beobachtung
von Versteinerungen im Innern der Kontinente ausging.



[307] Die Begründung, die Aristoteles hierfür gibt, sei übergangen. Er
spricht von der Blütezeit und dem Alter der einzelnen Teile der Erdoberfläche.



[308] Aristoteles führt dann des Näheren aus, weshalb die Erinnerung
an solche Vorgänge selbst im Gedächtnis der Völker, die vor dem eindringenden
Meere zurückwichen oder in neuentstandene Länder einwanderten, nicht festgehalten
worden ist.



[309] Barthélemy St. Hilaire erklärt diese Darlegungen des Aristoteles
in der Vorrede zu seinem Werke »Météorologie d'Aristote«. Paris 1863, für
geradezu bewunderungswürdig.



[310] Ovid hat diesen Gedanken in seinen »Metamorphosen« in poetischer
Form zum Ausdruck gebracht (XV, 260 u. f.). Es heißt dort:


260    So auch hat gar oft sich gewendet der Gegenden Schicksal.

Ich sah selber als Meer, was fester und trockener Boden

Vormals war; ich sah aus Wogen gewordene Länder.

Fern ab lagen vom Meer in der See einheimische Muscheln,

265    Und man entdeckte sogar auf Gebirgshöhen Anker der Vorzeit.

Was erst Ebene war, das schuf der Gewässer Herabsturz

Um zum Tal, und der Berg ward niedergeschwemmt in die Fläche.

Vordem sumpfiges Land ist lechzend von trockenem Sande,

269    Während von stehendem Sumpf feucht ist, was früher gedürstet.




Zu 265: Pomponius Mela berichtet, im Innern Numidiens seien »Reste
von Schnecken, von den Fluten abgeschliffenes und von Strandsteinen nicht
unterscheidbares Gestein, in Felsen haftende Anker(?), sowie andere Zeichen
dafür gefunden worden, daß einst das Meer bis in diese Gegend gereicht habe«.



[311] Diodori bibliotheca historica I, 39. Dieser Darstellung der geologischen
Ansichten Demokrits ist die oben erwähnte Schrift Löwenheims (siehe
S. 75) zugrunde gelegt.



[312] Aristoteles bemerkt an dieser Stelle, daß er es lächerlich finde,
wenn einige annehmen, die Sonne werde durch die feuchten Dünste ernährt
und mache deswegen ihren Umlauf, da ihr nicht immer dieselben Orte die
Nahrung liefern könnten.



[313] So sagt Plutarch: »Die Insel Pharos, die einst eine Tagfahrt von
Ägypten entfernt war, ist jetzt ein Teil des Landes. Sie bewegte sich aber
nicht an das Land heran, sondern das dazwischen liegende Meer wich vor
dem, festes Land bildenden Flusse zurück.« Weiter bemerkt Plutarch:
»Ägypten war nämlich ein Meer. Daher findet man noch jetzt viele Muscheln
in den Schächten und auf den Bergen. Alle Quellen und Brunnen haben
salziges und bitteres Wasser als Rest des ehemaligen Meeres« (Plutarch, »Über
Isis und Osiris«, herausgegeben von Parthey, Berlin 1850. S. 70 u. 71).



[314] Auch Platon entwickelte schon die Lehre von den vier Elementen,
sowie Ansichten über die Stoffe, aus denen sich die Mineralien, die Pflanzen
und die Tiere zusammensetzen. Alchemistische Vorstellungen begegnen uns
bei Platon und bei Aristoteles noch nicht, dennoch sind ihre Lehren von
der Natur der Stoffe von großem Einfluß auf die Entstehung der Alchemie
gewesen. Näheres hierüber enthält die Abhandlung O. E. v. Lippmanns,
Chemisches und Physikalisches aus Platon (Journal für praktische Chemie,
Bd. 76. S. 513 u. f.). Siehe auch v. Lippmanns Abhandlungen und Vorträge
zur Gesch. d. Naturwiss. Bd. II, Leipzig 1913.



[315] Von den chemischen Kenntnissen des Aristoteles und seinen Vorstellungen
handelt E. v. Lippmann im Archiv für die Gesch. der Naturwiss.
u. d. Technik. 1910. Bd. 2. S. 235–300.



[316] Nach der »Physik«, nach »Entstehen und Vergehen« und der Schrift
»Über das Himmelsgebäude«. Die betreffenden Stellen hat O. E. v. Lippmann
im zweiten Bande des Archivs für die Gesch. d. Naturwissensch. u. d.
Technik zusammengestellt. Dort findet man auf S. 235–300 eine große Zahl
weiterer, die Hauptgedanken des Aristoteles wiedergebender Zitate.



[317] Mechanische Probleme. S. 9 u. 32. Die in dieser Schrift entwickelten
allgemeinen Ansichten entsprechen denjenigen der älteren peripatetischen
Schule. Trotzdem wird die Schrift nicht für echt aristotelisch gehalten, weil
die Probleme und Lösungen im einzelnen auf praktische Anwendungen hinzielen.
Dies gilt nämlich als unaristotelisch und entspricht mehr der Richtung
Stratons, der nach dem Tode des Theophrast die Leitung der peripatetischen
Schule übernommen hatte. Über grundlegende kritische und erklärende
Ausgaben siehe Paulys Reallex. der klass. Altertumswiss. II. Bd.
(1896) S. 1012–1055 (Aristoteles).



[318] »Physik« VIII, 1 und »Metaphysik« XII, 6.



Man darf solche Vorahnungen nicht zu hoch einschätzen, vor allem aber
sie nicht den neuzeitlichen Ergebnissen wissenschaftlicher Forschung als gleichwertig
zur Seite stellen. Andererseits läßt sich auch nicht in Abrede stellen,
daß sie häufig durch die Jahrhunderte hindurch anregend und befruchtend
gewirkt haben. Man vergleiche z. B. hierzu die Beziehungen des Koppernikus
zu den alten Schriftstellern.



[319] Aristoteles, Politik. I, 8.



[320] Aristoteles, Zwei Bücher über Entstehen und Vergehen. Übersetzung
von Prantl. Leipzig, W. Engelmann. 1857. S. 451.



[321] A. a. O. S. 437.



[322] Aristoteles' Tierkunde, kritisch berichtigter Text mit deutscher
Übersetzung, sachlicher und sprachlicher Erklärung und vollständigem Index
von H. Aubert und Fr. Wimmer. 2 Bände. Mit 7 lithograph. Tafeln. Gr. 8.
Leipzig, Verlag von Wilh. Engelmann. 1868.



[323] Aristoteles, Teile der Tiere. III, 4.



[324] Als Probe für die Art, wie Aristoteles die anatomischen Verhältnisse
betrachtet, möge folgende Stelle aus seiner Schrift über die Teile der
Tiere dienen (Aristoteles, Vier Bücher über die Teile der Tiere. Griechisch
und Deutsch; herausgegeben von Franzius. Leipzig, W. Engelmann. 1853):



»Da das Blut eine Flüssigkeit ist, so muß notwendig ein Gefäß da
sein, für welchen Zweck die Natur die Adern bildete. Für diese muß
notwendig ein einziger Anfang sein. Denn, wenn es sein kann, ist einer
besser als viele. Das Herz aber ist der Anfang der Adern, denn sie entspringen
offenbar aus diesem, nicht aber gehen sie durch das Herz hindurch,
und dessen Beschaffenheit als eines verwandten Teiles ist aderartig.«






[325] Aristoteles, 5 Bücher von der Zeugung und Entwicklung der Tiere,
übersetzt und erklärt von H. Aubert und Fr. Wimmer. Leipzig, Verlag von
W. Engelmann. 1860.



[326] Nach einem von O. Lenz in seiner Zoologie der Griechen und Römer
mitgeteilten Auszug. S. dort S. 519.



[327] Lenz, a. a. O. S. 137.



[328] Zwischen der von Aristoteles erwähnten harten und weichen Haut
(dura und pia mater) befindet sich noch die sehr zarte Spinnwebenhaut
(Arachnoïdea).



[329] S. Günther, Geschichte der antiken Naturwissenschaft. Handbuch
der klass. Altertumswissensch. Bd. V. 1. Abt. S. 100. Selbst den Elefanten,
der bald darauf zu Kriegszwecken in die Mittelmeerländer eingeführt wurde,
kannte Aristoteles nur vom Hörensagen (Beloch, Griech. Geschichte).



[330] Er unterscheidet Knorpelfische (Haie) und Grätenfische.



[331] Vgl. J. Müller, Über den glatten Hai des Aristoteles. Abhandl. der
Berliner Akademie. 1840.



[332] Claus, Lehrbuch der Zoologie. 1883. S. 677.



[333] Der Name Insekten, welcher heute die sechsfüßigen Arthropoden bezeichnet,
wurde von Aristoteles in viel weiterem Sinne gebraucht; er rechnete
auch die Spinnentiere, sowie die Tausendfüßler und Eingeweidewürmer,
kurz alle Geschöpfe mit Einschnitten rings um den Körper, zu den Insekten.



[334] Im dritten Buch der Schrift »Über die Teile der Tiere«.



[335] H. Stadler zieht einen Vergleich mit dieser Betrachtungsweise des
Aristoteles und derjenigen moderner Biologen (Biologie und Teleologie, in den
neuen Jahrbüchern für das klass. Altert. 1910. S. 147). Als Beispiel führt er
folgende Stelle aus dem Lehrbuch der Zoologie von Schmeil an: »Schließt
die Katze das Maul, so greifen die Zähne des Oberkiefers dicht an denen des
Unterkiefers entlang. Da die Zähne aneinander vorbeigleiten, reiben sich ihre
Kronen nicht ab, sie bleiben also stets scharf und schneidend, wie dies für
ein Raubtier notwendig ist. Wenn die Katze gähnt, sieht man, daß ihr Maul
weit gespalten ist. Sie vermag daher ihre Zähne tief in das Opfer einzuschlagen.«
Ähnlich drückt sich auch Goethe in seiner Metamorphose der
Tiere aus (siehe Dannemann, Aus der Werkstatt großer Forscher, 3. Aufl.
W. Engelmann 1908. S. 4).



[336] Tierkunde I, 69.



[337] De anima. I, 4 u. 5.



[338] Eine Sammlung dieser Fragmente aristotelischer Pflanzenkunde gab
Wimmer heraus. Fr. Wimmer, phytologiae Aristotelicae fragmenta. Breslau
1838. Eine Übersetzung dieser Fragmente findet sich in E. Meyer, Geschichte
der Botanik, Bd. I. S. 94 u. f.



[339] Histor. animal VIII. cap. 1.



[340] De anima. cap. 6.



[341] De part. animal. 4, 5.



[342] De animalibus II. cap. 1.



[343] De part. animal. II. cap. 3.



[344] Politic. VII. cap. 16.



[345] Diogenes Laert. 5, 38, 51.



Diogenes Laertios schrieb im 3. Jahrhundert n. Chr. »Zehn Bücher
über das Leben, die Lehren und Aussprüche der in der Philosophie berühmten
Männer«. Das Werk ist indessen nur oberflächlich und wenig
zuverlässig.



Von Plutarch rührt eine Schrift her, die unter dem Titel »Über die
Meinungen der Philosophen« bekannt ist. Wahrscheinlich ist das Vorhandene
nur ein Auszug einer Schrift des Plutarch.



Trotz ihrer Unvollkommenheiten sind die erwähnten Schriften wichtige
Quellen, weil sie über manches berichten, was anderweitig nicht mehr festgestellt
werden kann.



[346] Diogenes 39, 37.



[347] Cicero, tuscul. disput. 3. 28.



[348] Diogenes führt 227 Titel an.



[349] Zeller, Philos. der Griechen. II. 2. S. 642.



[350] Über die Schriften des Theophrast siehe auch W. Christ, Griechische
Literaturgeschichte. Nördlingen 1889. S. 435 u. f.



[351] Theophrast, Naturgeschichte der Gewächse, übersetzt und erläutert
von K. Sprengel. 1822. Die Hauptausgabe seiner Werke rührt von Wimmer
her. Breslau und Leipzig 1842–1862. Theophrasti Eresii Opera, quae supersunt,
omnia. – Theophrast fußt auf Schriften anderer, die jedoch nicht
auf uns gelangt sind.



[352] Eine Untersuchung über die einigermaßen sicher zu bestimmenden
Pflanzen des Theophrast findet sich in Sprengels Geschichte der Botanik.
I. S. 58–90.



[353] Strabon sagt von den Nachrichten der Griechen über Indien: Was
sie sahen, erkannten sie nur auf den Feldzügen im Vorbeigehen. Buch 15.
Ausgabe von Grosskurd. Bd. III. S. 108.



[354] H. Bretzl, Botanische Forschungen des Alexanderzuges. Mit 11 Abb. und 4 Karten. Gedruckt mit Unterstützung der Kgl. Gesellschaft der Wissenschaften
zu Göttingen. Leipzig, B. G. Teubner. 1903. 412 Seiten.



[355] ἱστορίαι τῶν φυτῶν.



[356] Hist. plant. IV. 7, 8. Siehe Bretzl a. a. O. S. 121.



[357] Die Wirkung der Pflanzen auf den Menschen wird im 9. Buch geschildert,
das aber gerade in diesen Teilen unecht ist (H. Stadler, Neue
Jahrbücher f. d. klass. Altertum. 1911. S. 86).



[358] Gesch. der Pflanzen. 1, 5.



[359] Von den Ursachen der Pflanzen. 2, 14.



[360] Gesch. d. Pflanzen. 8, 2.



[361] O. Warburg, Berichte der Deutsch. bot. Gesellschaft XIX (1901).
S. 153.




[362] Ursache d. Pflanzen. I. 5, 5.



[363] Περὶ λίθων. Theophrasti Eresii Opera. Griechisch und lateinisch
von F. Wimmer.



[364] Beloch, Griechische Geschichte. I, 1. S 212.



[365] Böckh, Abhandlungen der Berliner Akademie. 1814/15. S. 104. Die
von den Athenern aufgehäuften Schlacken enthalten noch 10% Blei und
0,004% Silber; sie werden neuerdings wieder auf diese beiden Metalle verarbeitet.
(Siehe Dammer, Handbuch der chemischen Technologie. 1895.
II. Band. S. 549.)



[366] H. Fühner, Beiträge zur Geschichte der Edelsteinmedizin. Berichte
der Deutschen pharmazeutischen Gesellschaft. 1901. S. 435 u. f. 1902. S. 86 u. f.



Siehe auch Lenz, Mineralogie der alten Griechen und Römer. 1861.



[367] Siehe das Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde von
O. Schrader unter »Bergwerk«.



[368] C. v. Ernst, Über den Bergbau im Laurion. Berg- und Hüttenmännisches
Jahrbuch der k. k. Bergakademien zu Leoben und Pribram. 1902.
Die Abhandlung stützt sich auf das Gutachten Cordellas, der Jahrzehnte lang
die Wiederaufnahme und den Betrieb der Bergwerke des Laurions leitete.



[369] Der Meister derjenigen, die Wissenschaft treiben.



[370] Auch in der neuesten Phase der Biologie begegnet uns eine Wiederbelebung
aristotelischer Gedanken. Siehe an späterer Stelle (Bd. IV).



[371] J. Tyndall, Religion und Wissenschaft. Autorisierte Übersetzung.
Hamburg 1874.



[372] Aubert und Wimmer.



[373] Cantor, Vorlesungen über Geschichte der Mathematik. Bd. I. S. 223.
Leipzig 1880.



[374] Genaueres über die alexandrinische Bibliothek und die übrigen Bibliotheken
des Altertums findet man in Paulys Reallexikon d. klass. Altertums.
Bd. III (1899). S. 405 u. f.



[375] Euklid ist oft mit einem Zeitgenossen Platons, Euklid von Megara,
verwechselt worden.



[376] Vgl. auch Cantor, Euklid und sein Jahrhundert (Leipzig 1867). Eine
neuere Ausgabe sämtlicher Werke Euklids rührt von Heiberg und Menge
her (Leipzig 1883–1896).



[377] Heiberg, Euklidstudien. S. 88.



[378] Siehe die merkwürdige Anwendung, die später Kepler von den fünf
regelmäßigen Körpern zur Begründung einer astronomischen Lehre machte.



[379] H. Hankel, Die Entwicklung der Mathematik in den letzten Jahrhunderten.



[380] Tropfke, Gesch. d. Elementarmath. Bd. II. S. 3.



[381] Mehrere Handschriften enthalten noch ein 14. und 15. Buch. Sie werden indessen nicht Euklid, sondern Hypsikles von Alexandria (um 150–120)
zugeschrieben. Wahrscheinlich rührt aber nur das erste Buch von ihm her.
Beide handeln von den regelmäßigen Körpern. Näheres siehe bei Cantor,
Gesch. d. Math. I (1907). S. 358.



[382] Einen ausführlichen Beitrag über Archimedes bringt Hultsch in
Paulys Realenzykl. d. klass. Altert. Bd. II (1896). S. 507.



[383] Hippokrates stammte aus Chios. Er lebte in der zweiten Hälfte
des 5. vorchristlichen Jahrhunderts in Athen.



[384] Siehe S. 83.



[385] Nach Cantor (Gesch. d. Mathem. Bd. I. S. 253) ist es wahrscheinlich,
daß er von niederer Abkunft war.



[386] W. Schmidt, Aus der antiken Mechanik (Jahrbuch für das klassische
Altertum). Bd. 13 (1904). S. 329.



Die Abbildung (Abb. 17 S. 159) ist der Heronausgabe von Schmidt
entnommen (Op. II, 1. Fig. 62).



[387] O. Spieß, Archimedes von Syrakus. Mitteilungen zur Geschichte der
Mediz. u. Naturwiss. III. Bd. S. 230.



Siehe auch Cicero, De rep. I, 14 und die Abhandlung von F. Hultsch,
Über den Himmelsglobus des Archimedes, in Schlömilchs Zeitschr. H. XXII.
A. 106–108.



[388] Polybios, Geschichte. Übersetzt von Haakh. Stuttgart 1868. 8. Buch.
Kapitel 5–9. Plutarchos: Marcellus 14–19.



[389] Cicero erzählt diese Begebenheit (Tusculanae disputationes V. 23)
mit folgenden Worten: »Als ich in Sizilien Quästor war, fand ich das Grab
des Archimedes, das die Syrakusaner selbst nicht kannten. Mir waren nämlich
einige kleine Verse in der Erinnerung, die man auf dem Grabmal eingemeißelt
hatte. Die Verse weisen darauf hin, daß sich an dem oberen Teile
des Monumentes eine Kugel mit einem Zylinder befindet. Nun bemerkte ich
unter den vielen Gräbern, die sich vor dem nach Agrigent führenden Tor befinden,
eine kleine Säule, die nur wenig aus dem Gestrüpp hervorragte und
auf der sich das Bild einer Kugel mit einem Zylinder befand. Sogleich sagte
ich zu den Syrakusanern, von denen mich die vornehmsten begleiteten, dies
sei das gesuchte Grabmal. Wir ließen den Platz mit Hacken erschließen
und säubern. Darauf erschien auf der Vorderseite des Sockels jene Inschrift.
Die vornehmste und einst so gelehrte Stadt Großgriechenlands besäße also
keine Kenntnis von dem Grabe ihres größten Denkers, wenn nicht ein Fremder
es ihren Bürgern gezeigt hätte.«



[390] De republica I, 22.



[391] So urteilt auch H. Diels in dem Archimedes gewidmeten Abschnitt
seines Buches »Antike Technik«.



[392] Archimedes' von Syrakus vorhandene Werke. Aus dem Griechischen
übersetzt und mit erläuternden und kritischen Anmerkungen begleitet von
Ernst Nizze. Stralsund 1824. Eine neuere Archimedesausgabe rührt von
Heiberg her. Sie erschien im Jahre 1880: J. L. Heiberg, Archimedis
opera omnia cum comentariis Eutocii. Leipzig, bei B. G. Teubner. Eine neue
erweiterte Ausgabe erfolgte 1910.



Eutokios, der einen Teil der Archimedischen Schriften kommentierte,
lebte zur Zeit Justinians (um 550 n. Chr.).



[393] Nach Simplicius. Siehe auch die Abhandlung von W. Schmidt
über Isoperimetrie im Altertum (Bibl. math. 1901. S. 5).



[394] Hippias von Elis lebte um 420 v. Chr. Seine unter dem Namen der
Quadratrix bekannte Linie ließ Hippias durch die Verbindung einer drehenden
mit einer fortschreitenden Bewegung entstehen. Mit Hilfe dieser Linie
hoffte man zur Quadratur des Kreises zu gelangen. Näheres bei Cantor,
Gesch. d. Math. I (1907). S. 197.



[395] Heiberg entdeckte sie in einem in Konstantinopel aufbewahrten
Palimpsest und veröffentlichte sie in der Zeitschrift »Hermes«. Berlin 1907.
S. 235 u. f.



In der neuen Archimedesausgabe von Heiberg (1913) findet sich die
»Methodenlehre« mit lateinischer Übersetzung (Bd. II. S. 427). Eine deutsche
Übersetzung veröffentlichte Heiberg mit Zeuthen in der Bibl. mathem.
III. Folge. VII (1907). S. 322 u. f.



[396] Heiberg, a. a. O. S. 302.



[397] Des Apollonios Schrift über die Kegelschnitte wurde 1861 in
deutscher Bearbeitung von H. Balsam herausgegeben. Die in der Ursprache
erhaltenen Schriften gab Heiberg heraus (Leipzig 1891–1893). Das Werk
über die Kegelschnitte umfaßt 8 Bücher. Die ersten vier sind in der Ursprache,
Buch 5–7 in arabischer Übersetzung erhalten. Das achte dagegen
ist verlorengegangen. Eine gute Bearbeitung rührt von dem englischen Astronomen
Halley her (1710), der das Werk unter Beifügung des griechischen
Textes, soweit er vorhanden war, ins Lateinische übersetzte und verlorengegangene
Teile zu rekonstruieren suchte.



[398] Die ersten Ansätze zur Erforschung der Kegelschnitte finden sich
schon bei dem im 4. Jahrhundert v. Chr. lebenden Menächmos.



[399] Das 5. Buch.



[400] Daß Archimedes bei Volum- und Flächenbestimmungen sich schon
einer dem Verfahren Cavalieris entsprechenden Infinitesimalmethode bediente,
und zwar neben den üblichen Beweisverfahren, hat die Entdeckung
des »Ephodion« bewiesen (s. S. 164).



[401] Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik. I. S. 253.



[402] Eine gekürzte Wiedergabe enthält Dannemann, Aus der Werkstatt
großer Forscher. Verlag von Wilhelm Engelmann. Leipzig 1908. S. 10.



[403] δός μοι ποῦ στῶ καὶ κινῶ τὴν γὴν (Pappus VIII, 11, ed. Hultsch).



[404] Archimedes' Werke. Ausgabe von Nizze. S. 26 ff.



[405] Die erwähnten hydrostatischen Grundgesetze finden sich in Archimedes'
erstem Buch von den schwimmenden Körpern. Siehe die Archimedesausgabe
von Nizze. S. 225–228.



[406] Vitruvius, de architectura IX. Übersetzt von V. Reber. Stuttgart
1865.



[407] Euklids Optik und Katoptrik wurde 1557 zu Paris griechisch und
lateinisch herausgegeben. Eine neuere Ausgabe von Gregory erschien im
Jahre 1703. Die Hauptausgabe rührt von Heiberg und Menge her. Bibl.
Teubn. 1883.



[408] 30. Theorem der Katoptrik Euklids.



[409] Euklids Optik und Katoptrik findet sich im 7. Bande der Gesamtausgabe
von Heiberg und Menge.



[410] Gesamtausgabe Bd. 7. S. 343. Siehe auch die Abhandlung von Würschmidt
in den Commemoration Essays, Oxford 1914.



[411] E. Wiedemann, Über das Experiment im Altertum und Mittelalter
(Vortrag).



[412] Gesamtausgabe Bd. 7.



[413] 7. Erfahrungssatz der Katoptrik.



[414] Eigentlich müßte man Sehstrahlen sagen, da nach der Vorstellung
Euklids die Strahlen aus dem Auge kommen.



[415] Von Smith und Helmholtz.



[416] Nach Stadler handelt es sich hier nicht um eine Insel, sondern um
Skandinavien (Jahrbücher f. d. klass. Altert. 1911. S. 86). Auch Island oder
die Shetlandsinseln galten wohl für Thule. Siehe Peschels Geschichte der
Erdkunde. 1877. S. 2.



[417] Genauere Angaben über die räumliche Begrenzung der griechischen
und der römischen Erdkunde enthält der erste Abschnitt von Peschels Geschichte
der Erdkunde.



[418] Die von ihm erhaltenen Fragmente gab M. Fuhr heraus. Darmstadt
1841.



[419] Beloch, Griechische Geschichte. Bd. III. 1. Abt. S. 476 (1904).



[420] Plin. lib. II. cap. 65. Plinius verweist an dieser Stelle auch auf die
Angaben Dikäarchs.



Aus der Angabe des Aristoteles würde sich für den Kaukasus eine
Höhe von etwa 70000 m ergeben haben.



[421] A. Gercke und E. Norden, Einleitung in die Altertumswissenschaft.
II. Bd. S. 314. B. G. Teubner. 1912.



[422] Siehe Bernhardy, Eratosthenica, Berlin 1822, eine Sammlung von
Bruchstücken der Schriften des Eratosthenes. Eratosthenes starb um 194
v. Chr. Bernhardys Schrift ist veraltet. Doch fehlt eine neuere zusammenhängende
Darstellung aller Fragmente. Ferner H. Berger, Die geographischen
Fragmente des Eratosthenes. Leipzig 1880.



[423] Siehe S. 180.



[424] Siehe auch Günther, Die Erdmessung des Eratosthenes (in der
Deutschen Rundschau für Geographie und Statistik. III. Band).



[425] 3 Am ersten Nilkatarakt, fast unter dem nördlichen Wendekreis gelegen
(das heutige Assuan).



[426] Alexandria liegt um 3° 14' westlich von Syene.



[427] Das Skaphium. Siehe Schaubach, Geschichte der griechischen Astronomie.
Tab. III. Fig. 2.



[428] S. Cantor, Bd. I. S. 283.



[429] Näheres siehe bei Lepsius, Das Stadium und die Gradmessung des
Eratosthenes auf Grundlage der ägyptischen Maße, in der Zeitschrift für
ägyptische Sprache u. Altertumskunde. 1877. 1. Heft. S. 3–8. Nach Lepsius
kann es keinem Zweifel unterliegen, daß das Stadium des Eratosthenes
eine Länge von 180 Metern besaß. A. a. O. S. 7. Dies war die Länge des
griechischen Stadiums. Das ägyptische Stadium belief sich auf 179 Meter.



[430] Siehe S. 93.



[431] Siehe S. 95.



[432] Koppernikus, De revolutionibus I, 10.



[433] Siehe an späterer Stelle dieses Bandes.



[434] G. Bilfinger, Die antiken Stundenangaben. Stuttgart 1888. S. 74.



[434] Aristarchos, Über die Größen und Entfernungen der Sonne und des Mondes. Übersetzt und erläutert von A. Nokk. Als Beilage zu dem
Freiburger Lyzeumsprogramm von 1854.



Aristarchs Schrift wurde durch eine 1488 erschienene lateinische Übersetzung
bekannt. Den griechischen Text hat erst 1688 Wallis nach einem
Manuskript veröffentlicht. Erneut wurde der griechische Text dann 1856 durch
E. Nizze herausgegeben. Eine Ausgabe des griechischen Textes mit deutscher
Übersetzung wird von K. Manitius vorbereitet.



[436] Aristarch, Über die Größen usw., Lehrsatz 15–18.



[437] Des Archimedes Sandesrechnung (Dannemann, Aus der Werkstatt
großer Forscher. S. 13).



[438] Über Hipparch handelt ein Artikel von A. Rehm in der Realenzyklopädie
des klassischen Altertums von Pauly-Wissowa-Kroll. 8. Bd.
Sp. 1666–1681.



Hipparchs »Geographische Fragmente« wurden von H. Berger gesammelt
und bearbeitet; eine weitere Sammlung von Fragmenten liegt bisher
nicht vor. Daß sich wissenschaftliche Bedeutung wohl mit astrologischen Vorstellungen
vereinigen läßt, hat Hipparch ähnlich wie später Kepler bewiesen.
Im Original erhalten ist von Hipparch nur ein Jugendwerk von
geringerer Bedeutung (Τῶν Ἀρατοῦ καὶ Εὐδόξου φαινομένων ἐξηγησέων βιβλία).



[439] J. Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik. Bd. II. S. 223.



[440] Der neue Stern trat, wie auch aus chinesischen Berichten hervorgeht,
im Sternbilde des Skorpions auf.



[441] F. Boll, Die Sternkataloge des Hipparch und des Ptolemäos (Bibl.
math. Jahrg. 1901. S. 185). Nach Boll umfaßte Hipparchs Katalog
850 Sterne.



[442] Die Erscheinung erklärt sich daraus, daß die Erdachse innerhalb eines
Zeitraums von etwa 26000 Jahren einen Kegelmantel beschreibt. Infolgedessen
ändert der Himmelsäquator, der sich als eine Projektion des Erdäquators
darstellt, gleichfalls seine Lage innerhalb derselben Periode. Der
Vorgang wird als Präzession oder Vorrücken der Nachtgleichen bezeichnet,
weil dabei der Frühlings- und der Herbstpunkt langsam ihren Ort im Sinne
der täglichen Umdrehung ändern.



[443] Mitteilungen zur Gesch. d. Mediz. u. d. Naturwissenschaften. Nr. 53
(1913). S. 431.



[444] Siehe auch S. 121 dieses Bandes.



[445] Hipparch nahm die Dauer des tropischen Jahres zu 365 Tagen
5 Stunden 55' an, während sie in Wahrheit 365 Tage 5 Stunden 48' 51''
beträgt.



[446] Die mittlere Entfernung zwischen den Mittelpunkten von Mond und
Erde beträgt 60,27 Halbmesser des Erdäquators oder 384400 km.



[447] Durch den in Jever geborenen Hildericus. Eine spätere Ausgabe
besorgte 1819 Halma im Anschluß an seine Ptolemäosausgabe.



[448] Genaueres über diese Messungen siehe in Peschels Geschichte der
Erdkunde. München 1877. S. 43–45.



[449] Die stereographische Projektion wurde auch von Ptolemäos empfohlen.
Ob Hipparch sie kannte, ist nach Hoppe nicht sicher.



[450] Die Erfindung der Feuerspritze wird dem Ktesibios (um 150 v. Chr.)
zugeschrieben. Siehe Vitruvius, De architectura X, 7.



[451] 1795 in der Nähe von Civitavecchia ausgegraben.



[452] Einen sehr ausführlichen Artikel über Heron enthält Paulys Realenzyklopädie
f. d. klass. Altert. Bd. VIII (1913). S. 992–1080.



[453] Herons von Alexandria Pneumatica et Automata. Griechisch und
deutsch herausgegeben von Wilhelm Schmidt. Teubner, Leipzig 1899.



Herons »Pneumatik« wurde 1575 durch Commandinus aus dem
Griechischen ins Lateinische übersetzt und im Druck herausgegeben (Heronis
Alexandrini Spiritualium liber. A Federico Commandino Urbinate. Ex
Graeco nuper in Latinum conversus. Urbini 1575). Der Urtext wurde zuerst
1693 von Thévenot veröffentlicht.



[454] W. Schmidt, Aus der antiken Mechanik. Neue Jahrbücher für das
klassische Altertum. Bd. 13 (1904). S. 329.



[455] W. Schmidt, Die Geschichte des Thermoskops (Abhandl. z. Gesch.
d. Mathem. Bd. VIII. S. 161–173).



[456] Durch Carra de Vaux. Dieser gilt jedoch als wenig zuverlässig.



[457] Heronis Alexandrini Opera quae supersunt omnia. Leipzig, B. G.
Teubner. Bd. I: Druckwerke und Automatentheater, griechisch und deutsch
herausgegeben von W. Schmidt. 1899. Bd. II: Herons Mechanik und Katoptrik,
herausgegeben und erläutert von L. Nix und W. Schmidt. 1901.
Bd. III: Herons Vermessungslehre und Dioptra, griechisch und deutsch von
H. Schoene. 1903.



[458] Baldo v. Urbino.



[459] Ausgabe von Schmidt. S. 24.



[460] Ausgabe von Schmidt. S. 29.



[461] Heronis Alexandrini spiritualium liber. Amstelodami 1680. Siehe auch
Mach, Die Prinzipien der Wärmelehre. Leipzig 1896. S. 5.



[462] Das »Klavier« der alten Römer (Mitteil. zur Geschichte d. Medizin u.
Naturwiss. 1905. S. 342). Der Bau der Wasserorgeln hat sich während des
Mittelalters im oströmischen Reich erhalten, so daß die Konstruktion nicht,
wie man früher annahm, gegen den Ausgang des Mittelalters von neuem entdeckt
werden mußte.



[463] Schmidt, a. a. O. S. 133.



[464] Heronis Alexandrini opera, ed. Schmidt. S. 475.



[465] Ausgabe von Schmidt. Abb. 115.



[466] Pappi Alexandrini collectionis lib. VIII, ed. F. Hultsch. Berlin
1878. Über die vor kurzem entdeckte arabische Bearbeitung der Mechanik
Herons siehe die folgende Seite.



[467] Ausgabe von Schmidt. Bd. II. S. 102.



[468] Papp. Kap. X. Heron, Opera omnia, Ausgabe v. Schmidt. Bd. II.
1. Teil. S. 259.



[469] Diels, Ant. Technik, Abb. 28.



[470] Näheres über derartige antike Automaten enthält Diels' Antike Technik
im 3. Abschnitt. Leipzig, B. G. Teubner. 1914.



[471] Von Carra de Vaux im Journal asiatique X, 1–2. Von dem griechischen
Text sind nur einige Fragmente vorhanden. Bd. II der Opera omnia
(Ausg. v. Schmidt) enthält die Übersetzung der Mechanik nach der arabischen
Bearbeitung dieser Schrift Herons. Die Katoptrik wurde nach einem
lateinischen Text übersetzt.



[472] Journal asiatique IX, 2. S. 264 u. f.



[473] Eine gute Übersicht über das physikalische Wissen Herons bietet
die Programmabhandlung von F. Knauff, Sophiengymnasium, Berlin.
Ostern 1900.



[474] Der griechische Text wurde 1858 von Venturi und Vincent mit
französischer Übersetzung herausgegeben, und zwar in den Notices et extraits
des manuscrits de la bibliothèque impériale XIX, 2. Paris 1858. Dioptra
heißt etwa Sehrohr oder Instrument zum Visieren durch zwei sich gegenüberstehende
Öffnungen (siehe die Abb. 35).



[475] Sie rührt von Hermann Schöne her und wurde im Jahrbuch des
Kaiserl. deutschen archäolog. Institutes (Bd. XIV. 1899. Heft 3) veröffentlicht.



[476] Siehe Abschn. 25 des Heronschen Werkes sowie Cantor, Geschichte
der Mathematik. Bd. I. S. 324.



[477] Siehe Cantor, Geschichte der Mathematik. I (1907). S. 382 u. f.



[478] Heronis Alexandrini Opera, quae supersunt omnia. Ausgabe von
Schmidt. Bd. I-III. Leipzig 1889, 1900, 1903. Die »Metrika« finden sich
im III. Bande; sie wurden von R. Schöne 1896 entdeckt.




[479] Siehe S. 200. Anm. 3.



[480] Diels, Antike Technik. S. 9.



[481] E. Merkel, Die Ingenieurtechnik im Altertum. 1899. S. 151.



[482] F. Zink, Die Entwicklung der Entwässerungen mit offenen Gräben und Drainagen von den ältesten Zeiten bis zur Gegenwart. – Drainierungsanlagen
mit Tonröhren wurden in Babylonien schon um 1900 v. Chr. hergestellt.



[483] Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik. Bd. I. S. 98.



[484] Haas, Antike Lichttheorien, im Archiv für Geschichte d. Philosophie.
20. Bd. (1907). S. 356.



[485] Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. I. S. 215.



[486] Einen ausführlichen Beitrag über Erasistratos enthält Paulys Realenzyklopädie
f. d. klass. Altertum. Bd. VI (1909). S. 333. Er rührt von Wellmann
her.



[487] Wie Diels (Antike Technik, S. 24) angibt, maß Herophilos den
Puls seiner Kranken mit Hilfe einer Taschenwasseruhr.



[488] Haeser, Geschichte der Medizin. Bd. I. S. 233.



[489] Lindner, Weltgeschichte. Bd. I. S. 26.



[490] Nach einem Ausspruch Cantors (Gesch. d. Math. Bd. I. S. 45).



[491] Cicero, Tuscul. disput. Lib. I. 2, 5.



[492] Siehe Cantor, Röm. Agrimensoren. Leipzig 1875.



[493] Die betreffende Grabschrift wurde im XIV. Bande der II. Serie der
Abhandlungen der Turiner Akademie veröffentlicht.



[494] Siehe Cantor, Bd. I. S. 456.



[495] In der Nähe von Regensburg.



[496] Näheres siehe bei Schmidt, Neue Jahrbücher f. d. klassische Altertum.
Bd. 13 (1904). S. 329. Ferner Bibl. math. 3. Folge. 4. Bd. Die Frage, ob
die römischen Feldmesser von Heron abhängig waren, wird von Schmidt
außer Betracht gelassen.



[497] Siehe S. 4 dieses Bandes.



[498] Plinius, Hist. nat. III. 2.



[499] Ihr früherer Besitzer hieß Peutinger. Er lebte im Anfang des
16. Jahrhunderts in Augsburg und erhielt die Karte von Konrad Celtes,
der sie 1500 aufgefunden hatte. Entworfen wurde die Karte im Jahre 375
n. Chr. Celtes war einer der bedeutendsten Humanisten Deutschlands. Er
bevorzugte die Realien des Altertums gegenüber den literarischen Erzeugnissen.



[500] Eine neuere Ausgabe der Karte mit Erläuterungen rührt von K. Miller
her. Stuttgart 1916.



[501] Plinius, VII. 60. Siehe auch Bilfinger, Die antiken Stundenangaben.
Stuttgart 1888. S. 75.



[502] H. Löschner, Über Sonnenuhren. Beiträge zu ihrer Geschichte und
Konstruktion. Graz 1905. Das Buch enthält zahlreiche Quellenangaben.



[503] C. Merkel, Die Ingenieurmechanik im Altertum. Mit 261 Abbild.
Springer, Berlin 1903.



[504] Vitruvius, Zehn Bücher über die Architektur. Übersetzt von
Reber. Stuttgart 1865.



[505] Beherzigenswert sind die Worte, welche Diels an sie knüpft, wenn
er sagt, es sei der Archimedische Punkt der Pädagogik, in der Jugend weltoffene
Anschauung und praktische Fertigkeit, verbunden mit Wissen und
wissenschaftlicher Einsicht, zu wecken (Antike Technik, 1914. S. 32).



[506] Terquem, La science romaine à l'époque d'Auguste. Paris 1885.
S. 75. Fig. 9.



[507] Gerland und Traumüller, Geschichte der physikalischen Experimentierkunst.
S. 56. Leipzig 1899. W. Engelmann.



[508] C. Köhne, Die Ausbildung der Ingenieure in der römischen Kaiserzeit.
Mitteil. z. Gesch. d. Medizin u. d. Naturw. 1907. S. 17.



[509] Epistol. III, 5.



[510] Epistol. III, 5.



[511] Siehe Abschnitt 7 dieses Bandes.



[512] Rerum rustic. libri tres. I. 12, 2.



[513] Siehe S. 100 dieses Bandes.



[514] Haeser, Lehrbuch der Gesch. d. Medizin. Jena 1875. 1. Bd. S. 254.



[515] Cornelius Celsus, Über die Grundfragen der Medizin, als 3. Band
von Voigtländers Quellenbüchern herausgegeben von Dr. Th. Meyer-Steineg.
Celsus war kein Arzt, wenn er auch eins der besten medizinischen
Werke geschrieben hat. Er wurde wahrscheinlich in Verona geboren
und starb in Rom.



[516] Siehe Heeger, Zur Geschichte der Blutstillung im Altertum und
Mittelalter (Wiener klin. Wochenschrift 1910. S. 1006 u. 1079). Über Parés
Verfahren der Arterienunterbindung siehe später.



[517] Pron, Les maladies de l'estomac et du foie et leur traitement dans
Celse. La France Médic. 1910. S. 374.



[518] Seine Vaterstadt war Prusa in Bithynien.



[519] Montigny, Quaestiones in Plinii nat. hist. de animalibus libros. 1844,
und Müntzer, Beiträge zur Quellenkritik der Naturgesch. des Plinius. 1897.



[520] In einem Plinius gewidmeten Bande der »Klassiker der Naturwissenschaft
und Technik«, die bei Eugen Diederichs in Jena erscheinen, habe ich
dasjenige aus der »Naturgeschichte« zusammengestellt, was besonders geeignet ist, von dem wissenschaftlichen Geist des Altertums, soweit er sich in Plinius
spiegelt, und den Errungenschaften jener Zeit ein Bild zu geben. Die Herausgabe
ist durch den Krieg verzögert worden, wird aber voraussichtlich im
nächsten Jahre erfolgen.



[521] Eine Handschrift, nach der die übrigen angefertigt wurden, findet sich
im Vatikan. Ein von Dr. H. Philipp herrührender Auszug erschien als
11. und 31. Band von Voigtländers Quellenbüchern.



[522] Als Beispiel diene der 6. Abschnitt von Dannemann, Aus der Werkstatt
großer Forscher. Leipzig, W. Engelmann. 1908.



[523] Plinius, VII. 1.



[524] Einen ausführlichen Artikel über Gartenbau im allgemeinen enthält
Paulys Realenzyklopädie f. d. klass. Altert. im VII. Bande auf S. 768–841.



[525] Plinius, Naturgeschichte. II. 65.



[526] Plinius, Naturgeschichte. II. 75.



[527] Koppernikus erwähnt, er habe bei Cicero und Plutarch gelesen,
daß die heliozentrische Lehre im Altertum Anhänger gefunden habe. Copernicus,
De revolutionibus (Ausg. v. Curtze). S. 6.



[528] Plinius, Naturgeschichte. II. 40.



[529] A. a. O. II. 99.



[530] A. a. O. II. 97.



[531] A. a. O. XI. 3.



[532] Nach H. Bretzl, Die botanischen Forschungen des Alexanderzuges.
Leipzig 1903. Siehe auch S. 142 dieses Bandes.



[533] E. Meyer, Geschichte der Botanik. 4 Bände. 1854.



[534] v. Humboldt, Kosmos. Bd. II. 1847. S. 230.



[535] Galen fußte besonders auf Erasistratos, einem der bedeutendsten
Anatomen der vorchristlichen Zeit (geb. 280 v. Chr.), der auch den Bau des
Gehirns untersucht haben soll. Sein Zeitgenosse Herophilos lieferte eine
genaue Beschreibung des Auges.



[536] A. Hirsch, Geschichte d. Medizin. S. 10.



[537] H. Haeser, Lehrbuch d. Gesch. d. Medizin. Jena 1853. Bd. I. S. 154.



[538] Galen meint, daß man den belebenden Bestandteil der Luft, den er
als Pneuma bezeichnet, später noch entdecken werde.



[539] Galen war ein außerordentlich fruchtbarer und vielseitiger Schriftsteller.
Man kennt (nach Christ, Geschichte der griech. Literatur, S. 630)
mehr als 350 Galensche Schriften, von denen 118 echte und 45 zweifelhafte
erhalten sind. Die meisten sind medizinischen Inhalts. Geschätzt war vor
allem eine kurz gefaßte Therapeutik (τέχνη ἰατρική), die im Mittelalter unter
dem Namen »Mikrotechnikum« bekannt war. Außerdem hat Galen auch
Schriften philosophischen und grammatischen Inhalts verfaßt, z. B. Kommentare
zu Platons »Timaeos«, zu Aristoteles und zu Theophrast. Die
Hauptausgabe der Galenschen Schriften ist die Aldina (1525; ed. Chartrier,
Paris 1679). Eine ausführliche Darstellung der Bedeutung Galens enthält
Paulys Realenzyklopädie des klass. Altert. Bd. VII. S. 578–591.



[540] Galenos. Sieben Bücher Anatomie des Galen. ΑΝΑΤΟΜΙΚΩΝ
ΕΓΧΕΙΡΗΣΕΩΝ ΒΙΒΛΙΟΝ Θ - ΕΙ. Zum ersten Male veröffentlicht nach
den Handschriften einer arabischen Übersetzung des 9. Jahrh. n. Chr.,
ins Deutsche übertragen und kommentiert von Dr. med. Max Simon.
I. Band: Arabischer Text. Einleitung zum Sprachgebrauch, Glossar mit
2 Faksimiletafeln. LXXXI u. 362 S. gr. 8o u. 2 Tafeln. II. Band: Deutscher Text.
Kommentar, Einleitung zur Anatomie des Galen. Sach- und Namenregister. – Leipzig,
J. C. Hinrichs, 1906. LXVIII u. 366 S. gr. 8o.



Die ersten 8 Bücher von Galens Anatomie und ein Stück des 9. Buches
sind im griechischen Urtext bekannt. In ihnen werden die Gliedmaßen, Kopf,
Hals, Rumpf, die Organe der Verdauung und die Atmungswerkzeuge beschrieben.
Das 9.-15. Buch, die Simon nach der arabischen Handschrift
herausgegeben hat, waren bisher so gut wie unbekannt. Das 9. Buch bringt
die Beschreibung des Gehirns. Im 10. werden die Augen, die Zunge und die
Speiseröhre, im 11. der Kehlkopf, im 12. die Geschlechtsorgane beschrieben.
Buch 13 handelt von den Gefäßen, Buch 14 und 15 von den Nerven. Es
handelt sich in diesen sieben Büchern fast überall um eigene anatomische
Untersuchungen am lebenden und toten Tiere, wobei stets auf den Menschen
bezuggenommen wird. An manchen Stellen wird der berühmte alexandrinische
Anatom Erasistratos zitiert. Ausdrücklich wird gefordert, daß jeder, der
über Anatomie liest, es nicht versäumen solle, die einzelnen Dinge am Tierkörper
mit eigenen Augen anzusehen.



[541] Bd. II der Ausgabe von Simon. S. 45.



[542] Bd. II der Ausgabe von Simon. S. 94.



Der häufig anzutreffende Zusatz Klaudios zu Galenos ist nicht
berechtigt. Der große Arzt ist nicht Klaudios Galenos, sondern nur
Galenos zu benennen. Siehe Mitteil. zur Gesch. d. Med. u. d. Naturwissenschaft.
1902. S. 3.



[543] H. Haeser, Geschichte der Medizin. Bd. I (1875). S. 364.



Unter anderem hat Galen schon versucht, sich eine Vorstellung von
dem Sitz der einzelnen Funktionen des Gehirns zu machen, indem er die Gehirnmasse
schichtenweise abtrug. Siehe Falk, Galens Lehre vom Nervensystem.
Leipzig 1871.



[544] Näheres siehe Gerster-Braunfels, Abriß der Geschichte der Jatrohygiene
vom Altertum durchs deutsche Mittelalter bis zur Neuzeit.



[545] Dioskorides lebte im 1. Jahrhundert n. Chr. Die authentische
Namensform ist Dioskurides; Dioskorides ist aber die allgemein übliche.
Er war Grieche und besuchte als Arzt im Gefolge römischer Heere viele
Länder. Seine Werke wurden griechisch und lateinisch von Sprengel herausgegeben.
Leipzig 1829. (Diese Ausgabe ist völlig überholt durch die neuere
von Wellmann.) Sie sind in vielen Handschriften erhalten. Berühmt ist der
mit Abbildungen versehene Kodex der Wiener Bibliothek aus dem 6. Jahrhundert,
der in Konstantinopel für Maximilian II. erworben wurde. (Siehe
W. Christ, Geschichte der griechischen Literatur. München 1889. S. 629.) Zu
beachten ist auch der Artikel über Dioskorides von M. Wellmann in
Pauly-Wissowas Realenzyklopädie. V. 1131.



[546] E. Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. II. S. 113.



[547] Bd. II. S. 94.



[548] O. Warburg, Geschichte der angewandten Botanik (Berichte der
Deutsch. bot. Gesellsch. XIX [1901]. S. 159).



[549] Warburg, a. a. O. – Das Wichtigste über den Ackerbau bei den
alten Völkern enthält der Artikel »Ackerbau« in Paulys Realenzyklopädie
der klass. Altertumswiss. 1894. S. 261 u. f.



[550] Seneca erwähnt solche Beete als neuere Erfindung.



[551] Cato, De re rustica. Eine treffliche Ausgabe rührt von Keil (1892)
her. Cato starb 149 v. Chr.



[552] Auch Marcus Terentius Varro, der zur Zeit Ciceros lebte,
schrieb ein Buch über die Landwirtschaft. Näheres siehe unter den Quellen
des Plinius. Varros »De re rustica« wurde 1884 gleichfalls von Keil
herausgegeben.



[553] L. Wittmack, Die in Pompeji gefundenen pflanzlichen Reste.
Englers Botanische Jahrbücher. 33. Bd. (1903). S. 38–63. Identifiziert wurden
unter anderem: Allium Cepa, Amygdalus communis, Castanea vesca, Corylus
Avellana, Iuglans regia, Lens esculenta, Olea europaea, Panicum italicum,
Panicum miliaceum, Phoenix dactylifera, Pinus Picea, Pisum sativum, Prunus
persica, Triticum vulgare, Vicia Faba, Vitis vinifera.



Es handelt sich bei diesen Resten um Samen und Früchte.



Auf den Wandgemälden Pompejis sind etwa 50 Pflanzen dargestellt,
die sich identifizieren ließen, während dies bei manchen nicht möglich war.
Comes, Darstellung der Pflanzen in den Malereien von Pompeji. Stuttgart
1895.



[554] Plutarch, Vita Demetrii.



[555] Vergil widmete Lukrez die Worte: »Felix, qui potuit rerum cognoscere
causas«, ein Ausspruch, der später auf Newton angewandt wurde. Siehe
Vergils Georgica II, 490.



[556] Lucretius. Deutsch von Max Seydel. München, R. Oldenbourg, 1881.
2. Gesang, V. 258 u. f.



[557] Nach Vitruv dagegen werden die Quellen durch das in den Boden
sickernde Regenwasser gespeist.



[558] allerdings wohl vielfach interpolierten.



[559] Quaest. natur. 1, 6.



[560] Plinius, Hist. nat. 37, 5. Diese Stelle ist jedoch unklar und ihre
Deutung nur unsicher.



[561] Poggendorffs Ergänzungsband 4. S. 452.



[562] Nach einer Mitteilung des Berosos.



[563] Seneca, Quaestiones VII. 22 u. 23.



[564] A. v. Zittel, Geschichte der Geologie und Paläontologie. 1899. S. 10.



[565] Vitruv, De architectura 8, 3.



[566] Die chemischen Kenntnisse des Plinius in E. v. Lippmanns Abhandlungen
u. Vorträge zur Geschichte der Naturwissenschaften. Leipzig 1906.
Im 2. Bande der Abhandlungen und Vorträge von Lippmanns (Leipzig 1913)
findet sich in der zweiten Abteilung Wichtiges über die chemischen und physikalischen
Kenntnisse der Griechen zusammengestellt.



[567] Plinius 36, 64.



[568] Plinius 36, 66 u. 67.



[569] Jahresbericht über die Fortschr. d. klass. Altertumswiss. 1902. Bd. III.
S. 26–82 (Stadlers Bericht).



[570] E. v. Meyer, Geschichte der Chemie. 1914. S. 17.



[571] E. v. Lippmann, Abhandlungen u. Vorträge z. Gesch. d. Naturwissenschaften.
Leipzig 1906. S. 56.



[572] Die bekannten Erzählungen über das »Auflösen« der glühend gemachten
Felsen mit Essig durch Hannibal, u. dgl., gehen jedoch nach v. Lippmann
auf die rein abergläubische Vorstellung zurück, daß der Essig von äußerster
Kälte sei und daß deshalb das Zusammentreffen dieses Extrems mit der Glut
des Feuers auch ganz außergewöhnliche Wirkungen bedinge.



[573] Über die alexandrinischen Bücherschätze und deren Schicksale siehe
auch Ritschel, Breslau 1838, sowie F. Schemmel, Die Hochschule von
Alexandrien im 4. u. 5. Jahrh. n. Chr. Neue Jahrbücher f. d. klass. Altertum.
1909. S. 438. Nach der dort gegebenen Darstellung wurde die große Bibliothek
mit ihren 400000 Bänden erst 272 n. Chr. zerstört.



[574] Johannes Frischauf, Grundriß der theoretischen Astronomie und
der Geschichte der Planetentheorien. 2. Auflage. Leipzig 1903. S. 104. Die
Änderung der Geschwindigkeit der scheinbaren Sonnenbewegung erklärt sich
daraus, daß die Erde im Winter der Sonne näher ist als im Sommer.



[575] Frischauf, a. a. O. S. 103.



[576] Durch Kalippos.



[577] Der exzentrische, mit dem Epizykel verbundene Kreis wurde als der
deferierende Kreis bezeichnet.



[578] Aus dem arabischen Artikel und dem ersten Wort des griechischen
Titels (ἡ μεγίστη σύνταξις) entstanden. Die Übersetzung ins Arabische fand
spätestens um 827 statt. Seit dem 12. Jahrhundert wurde der Almagest wiederholt
ins Lateinische übertragen. Eine ungenügende Ausgabe des griechischen
Textes nebst einer Übersetzung ins Französische veranstaltete Halma (2 Bde.,
Paris 1813–1816). Eine griechisch-lateinische Ausgabe besorgten Wilberg
und Grashof, Essen 1838–1845. Unter den neueren Schriftstellern, die den
Almagest zugänglich gemacht haben, ist neben Heiberg besonders Manitius
zu nennen (Des Claudius Ptolemaeus Handbuch der Astronomie. Aus dem
Griechischen übersetzt und mit erklärenden Anmerkungen versehen von Karl
Manitius. Leipzig 1912. B. G. Teubner).



[579] Die Zahl der mit bloßem Auge sichtbaren Fixsterne beläuft sich auf
4-5000. Hipparch stellte das erste wissenschaftliche Fixsternverzeichnis
mit Angabe der Positionen und der Größenverhältnisse auf.



[580] Es bildet das 7. Buch des Almagest und wurde 1795, übersetzt und
erläutert, herausgegeben von J. E. Bode: J. E. Bode, Claudius Ptolemäus' Beobachtung
und Beschreibung der Gestirne. Berlin 1795.



[581] Die beste Ausgabe rührt von Halley her. Sie erschien in Oxford
im Jahre 1758.



[582] Eine lateinische Übersetzung von Xylander (Basel 1575) vermittelte
zuerst die Kenntnis von Diophants Werken.



[583] M. Cantor, Geschichte der Mathematik. Bd. I. S. 402.



[584] Diophant, lib. VI. 19. Näheres siehe Cantor, I. S. 407.



[585] H. Hankel, Die Entwicklung der Mathematik in den letzten Jahrhunderten.
S. 10.



[586] Die erste brauchbare Ausgabe rührt von Halley her. Sie erschien
in Oxford im Jahre 1758.



[587] Aus Repsold, Zur Geschichte der astronomischen Meßwerkzeuge. 1908.



[588] D. h. Sternfasser. Über noch vorhandene Astrolabien gibt der Bericht
über die Ausstellung im South Kensington Museum (Berlin 1877. S. 394 u. f.)
Auskunft.



Nach dem Almagest (V, 1) war das von Ptolemäos benutzte Astrolab
eine Art Armillarsphäre, da es aus einem System teils fester, teils beweglicher,
mit Absehen (Dioptern) versehener Ringe bestand.



[589] Im einzelnen hat dies neuerdings Repsold dargetan. S. S. 256.



[590] Repsold, a. a. O. S. 6.



[591] Diels, Antike Technik. S. 25. In dem noch erhaltenen Turm der
Winde in Athen befand sich eine Wasseruhr, während außen eine Sonnenuhr
und eine Wetterfahne angebracht waren. Unter dem Gesimse sind die acht
Hauptwinde allegorisch dargestellt. Auf sie zeigt der Pfeil der Wetterfahne
je nach der Richtung des herrschenden Windes.



[592] Herausgegeben von Nobbe. 3 Bde., Leipzig 1843–1845. Eine deutsche
Übersetzung findet sich im 1. Bande der »alten Geographie« von Georgii
(Stuttgart 1838) auf dem Titel als Anhang angekündigt, ist aber nie erschienen.
Eine Übersetzung der Kapitel 21–24 findet sich im Jahresbericht des Kgl.
Gymnasiums zu Chemnitz von 1909. Sie rührt von Th. Schöne her.



[593] C. Ritter, Geschichte der Erdkunde u. d. Entdeckungen. Berlin 1861.



[594] Siehe S. 189.



[595] So hatte Marinus die Längenausdehnung der den Alten bekannten
Welt (von den glückseligen Inseln bis zur Südostküste Chinas) auf 225° angegeben.
Ptolemäos beschränkte diese Ausdehnung auf 180°. Ihr tatsächlicher
Wert ist 140°.



[596] Siehe die Abhandlung von Th. Schöne über »Die Gradnetze des
Ptolemäos im ersten Buche seiner Geographie.« Chemnitz 1909 (Programmbeilage
des Kgl. Gymnasiums).



[597] Strabons Erdbeschreibung, übersetzt von Forbiger, Stuttgart
1856–1862. Eine neuere Ausgabe veranstaltete Meineke, Leipzig 1866.



Siehe A. v. Humboldt, Examen critique de l'histoire de la géographie. I.
152–154. Strabon war griechischer Abstammung, lebte indes meist in Rom.
Er wurde 63 v. Chr. geboren und lernte einen großen Teil des römischen
Weltreichs durch eigene Anschauung kennen; er schrieb in griechischer
Sprache.




[598] Im 3. Abschnitt seines I. Buches.



[599] Eratosthenes erblickte auch in den Salzseen der Landenge von Suez
den Beweis dafür, daß diese Landenge früher vom Meere bedeckt war.



[600] Vitruvius, De architectura VIII, 1.



[601] Seneca, Naturales quaestiones III, 5 und 28. Seneca, römischer
Dichter und Philosoph, lebte von 4 v. Chr. bis 65 n. Chr. Eine Übersetzung
seiner Werke veranstalteten Moser und Pauly, Stuttgart 1828–1855. Eine
neuere Ausgabe rührt von Haase her (Teubner, 1893 und 1895).



[602] L. v. Ranke, Weltgeschichte III, 313.



[603] O. Peschel, Geschichte der Erdkunde. S. 12.



[604] C. Ritter, Gesch. der Erdkunde und Entdeckungen. Berlin 1861.



[605] Marinus aus Tyrus lebte im 2. Jahrhundert n. Chr. kurz vor Ptolemäos.
Er bemühte sich, für jeden Ort die Länge und die Breite festzustellen.



[606] Die in den auf uns gekommenen Handschriften »der Geographie«
enthaltenen Karten rühren allerdings nicht von Ptolemäos selbst, sondern
von einem jüngeren Zeitgenossen her, der die vorhandenen Karten einer
Durchsicht und Verbesserung unterzog.



[607] Eine Ausgabe mit lateinischer Übersetzung gab Fr. Hultsch heraus.
Berlin 1875–1878. Im Jahre 1871 erschien das VII. und VIII. Buch mit
deutscher Übersetzung von Gerhardt.



[608] Über die eigentümlichen Schicksale der »Optik« des Ptolemäos berichtet
Wilde in seiner Geschichte der Optik, Bd. I. S. 51 u. f. Danach war
das Werk Roger Bacon, Regiomontan und auch noch zu Anfang des
17. Jahrhunderts bekannt. Dann galt es lange als verloren, bis es vor einigen
Jahrzehnten in einer lateinischen Übersetzung aus dem Arabischen wiederentdeckt
wurde. Eine kritische Ausgabe besorgte Gilberto Govi: L'ottica
di Claudio Tolemeo. Torino 1885.



[609] Die Werte in Klammern sind aus dem Brechungsindex n = 1,3335
berechnet (nach J. Hirschberg, Zeitschr. f. Psychologie u. Physiologie der
Sinnesorgane. XVI. S. 331).



[610] Alhazen im 7. Buche seiner Optik. Siehe an späterer Stelle dieses
Bandes.



[611] Sie wurde griechisch und deutsch von R. Schöne herausgegeben
(Berlin 1897).



[612] So heißt es bei Aristoteles (de anima I. 2): »Auch Thales scheint
die Seele für etwas Bewegendes gehalten zu haben, da er von dem Magneten
sagt, daß er eine Seele besitze, weil er das Eisen bewegt.«



[613] Lukrez VI, v. 1043–1044. Lukrez lebte von 98 bis 55 v. Chr. Seine
aus sechs Büchern bestehende Schrift »De rerum natura« befaßt sich mit den
Grundlehren der Physik, der Psychologie und der Ethik. Von den Ausgaben
sei hier diejenige Lachmanns erwähnt. 4. Aufl. Berlin 1871. Eine Übersetzung
rührt von Seydel (München 1881) her.



[614] Lukrez VI, v. 1005–1006.



[615] Eingehend berichtet über die Kenntnisse der Alten auf dem Gebiete
der magnetischen und elektrischen Erscheinungen unter Anführung zahlreicher
Literaturstellen A. v. Urbanitzky im 34. Bande der Elektrotechnischen Bibliothek.
Wien, A. Hartlebens Verlag, 1887.



[616] Plinius, Naturgeschichte, Buch 37, Kap. 12.



[617] So erwähnt Theophrast in seinem Buche über die Steine einen Edelstein,
welcher durch Reiben elektrisch werde.



[618] Plinius, Naturgeschichte, Buch 2, Kap. 50 u. 55.



[619] Plinius, Naturgeschichte, Buch 2, Kap. 37.



[620] R. Hennig im Archiv f. Gesch. d. Naturw. u. Technik. Bd. II. Heft 1.



[621] Oppian, de piscat. 2. 43.



[622] Plinius, 32, 1 u. 2.



[623] Aelian, 9, 14.



[624] Galeni opera, ed. C. S. Kühne. Bd. XII. S. 365.



[625] Meyer, Gesch. d. Chemie. S. 16.



[626] Siehe auch Berthelot, Les origines de l'Alchimie. Paris 1885. Berthelot
gilt als einseitig und durch neuere Forschungen, vor allem die v. Lippmanns,
überholt.



[627] Neuerdings hat man Gegenstände aus ziemlich reinem Zinn in ägyptischen
Gräbern gefunden.



[628] Liquor aeternus, venenum rerum omnium.



[629] Der Urtext dieser Schriften nebst französischer Übersetzung wurde
von Berthelot in den Jahren 1887 und 1888 unter dem Titel »Collection
des anciens alchimistes grecs« veröffentlicht.



Berthelot (Die Chemie im Altertum u. Mittelalter. Deutsch von Kalliwoda
und Strunz. 1909. S. 5) hat Texte griechischer Chemiker, sowie diejenigen
von syrischen und arabischen veröffentlicht und zugänglich gemacht,
darunter auch Handschriften, die bis dahin in den Bibliotheken von Paris,
London und Leyden vergraben und vergessen waren.



Etwas anders, wie auf dieser Seite angegeben, stellt sich der Beginn der
Alchemie nach v. Lippmann dar. Näheres darüber siehe im Anhange und
in v. Lippmanns »Alchemie«.



[630] Diels, Antike Technik. S. 111.



[631] Siehe die hiervon abweichende Meinung v. Lippmanns in dessen
»Alchemie«.



[632] Berthelot a. a. O. S. 20.



[633] Einen Beitrag über Hermes Trismegistos enthält Paulys Realenzyklopädie
d. klass. Altert. im VIII. Bande auf S. 792–822.



[634] Kopp, Beiträge zur Geschichte der Alchemie. S. 377.



[635] Berthelot, Collection des anciens alchemistes grecs. Paris 1888.



[636] Berthelot, Collection des anciens alchemistes grecs. II. 272 u. 274.



[637] Berthelot, Collect. II. 276.



[638] Eine ihm zugeschriebene Abhandlung führt den Titel: »Der alexandrinische
Philosoph über Zosimos, Hermes und die Philosophen.«



[639] In ähnlicher Weise wurden die 12 Edelsteine, die man unterschied,
den 12 Tierkreisbildern zugeteilt. »Alle irdischen Dinge und alles irdische
Geschehen waren in himmlischen Vorbildern vorgezeichnet« (M. Berthelot,
Die Chemie im Altertum u. Mittelalter. Deutsch von Kalliwoda u. Strunz.
1909. XV). Nach E. v. Lippmann sind manche der von Berthelot herrührenden
Angaben einseitig und unzuverlässig. Siehe v. Lippmanns
»Alchemie«.



[640] Die in syrischer Sprache übermittelten Lehren Demokrits sind in
einigen in England befindlichen Manuskripten vorhanden. Näheres darüber
siehe in E. v. Lippmanns Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Berlin
1919. S. 40 u. f.



[641] E. v. Lippmann, Alchemie. S. 31.



[642] Ausführlicher bei E. v. Lippmann, Alchemie. S. 32.



[643] Stockholmer Papyrus (Ausg. v. Lagercrantz). S. 4.



[644] Eine Drachme = 41/2 g.



[645] Eine genaue Analyse des Inhalts beider Papyri gibt E. v. Lippmann
in seiner Alchemie auf S. 1–26. Nach Diels, Antike Technik S. 21,  läuft
die Vermehrung der Metalle nicht etwa lediglich auf Betrug, sondern ursprünglich
auf die Vorstellung hinaus, daß das Metall sich ähnlich vermehren
lassen müsse wie ein in die Erde gepflanztes Samenkorn.



[646] So sagt H. v. Mohl in einer 1863 gehaltenen Rede von den Alten:
»Sie blieben in den Naturwissenschaften auf einer durchaus kindlichen Stufe
und bieten ein Beispiel dafür, daß der höchste philosophische Scharfsinn unfähig
ist, in den Naturwissenschaften etwas zu leisten, wenn er sich nicht auf
die genaue Erforschung der Körper stützt.« Wie Mohl, so urteilten die
meisten Naturforscher während des größten Teiles des 19. Jahrhunderts. Erst
in den letzten Jahrzehnten, nachdem der Sinn für die Geschichte der Wissenschaften
bei ihren Vertretern lebendiger wurde, ist man anderer Ansicht geworden.
Und der ganze Gang unserer bisherigen Betrachtung hat zur Genüge gezeigt, daß ein Urteil, wie dasjenige v. Mohls, in seiner Allgemeinheit
wenigstens, nicht zutrifft.



[647] Lindner, Weltgeschichte. I. 34.



[648] Dieser richtete sich nur gegen die Heiden, nicht aber gegen Christen,
Juden und Parsen (Bem. von E. Wiedemann).



[649] Lindner, Weltgeschichte seit der Völkerwanderung. I. 96.



[650] K. Lasswitz, Geschichte der Atomistik. Bd. I. S. 12.



[651] Tertullian, De praescr. haeretic. cap. 7.



[652] Bedeutende Fragmente dieser Schrift sind als Bestandteile der Werke
von Eusebius auf uns gekommen (Ausgabe von Dindorf, Leipzig 1867.
Bd. II. S. 321). Eine Übersetzung dieser Fragmente enthält: Georg Roch,
Die Schrift des alexandrinischen Bischofs Dionysios des Großen »Über die
Natur«. Leipzig 1882.



[653] So sagt Lasswitz in seiner trefflichen Darstellung der Atomistik im
Mittelalter (K. Lasswitz, Gesch. d. Atomistik. Bd. I. S. 29).



[654] Nach v. Lippmann bestritten die Kirchenväter, daß die Sterne die
Ereignisse bewirken. Daß letztere dagegen durch die Bewegungen der Gestirne
angezeigt würden, hielt man wohl für möglich.



[655] Lindner, Weltgeschichte. Bd. I. S. 305.



[656] Erlassen auf der Kirchenversammlung zu Paris vom Jahre 1209. Siehe
auch v. Humboldts Kosmos II. S. 31, sowie die bezügliche Anmerkung.



[657] Libri, Histoire des sciences mathématiques en Italie. Bd. I. S. 82.



[658] Variarum (epistolarum) libri XII.



[659] De artibus ac disciplinis liberalium literarum.



[660] Siehe den Abschnitt über die Quellen des Plinius, S. 222 dies. Bds.



[661] De consolatione philosophiae. Herausgeg. von Peiper 1871.



[662] Cassiodorus, Varia I. 45.



[663] Boëthius, Fünf Bücher über Musik. Deutsch von Oscar Paul,
Leipzig 1880.



[664] Siehe an späterer Stelle dieses Bandes.



[665] Ich verdanke darüber Herrn Prof. E. Wiedemann folgende Bemerkung:
Es scheint, als ob ein Ereignis, das sich in Persien abgespielt hat, auf
Ägypten übertragen wurde. Ibn Khaldun, ein arabischer Historiker, bemerkt:
Wir wissen, daß die Mohammedaner bei der Eroberung Persiens eine
Unzahl von Büchern vorfanden und daß ihr Feldherr Saad Ibn Abi Waggâs
beim Kalifen Omar anfragte, ob diese Bücher mit der Beute an die Gläubigen zu
verteilen seien. Omar antwortete: »Wirf sie ins Wasser. Enthalten sie etwas,
was zur Wahrheit führt, so haben wir von Gott, was uns noch besser dahin
leitet. Enthalten sie aber Falsches, so sind wir derselben ledig.« Infolge dieses
Befehles vernichtete man die Bücher durch Wasser oder Feuer.



[666] Genaueres über das wechselnde Schicksal der in Alexandrien aufbewahrten
Bücherschätze siehe bei Ritschl, S. 188, Anm. 1.



[667] Wüstenfeld, Die Akademien der Araber und ihre Lehrer. Göttingen
1837.



[668] S. 304.



[669] Die Nestorianer waren um 450 aus dem byzantinischen Reich vertrieben
worden. Durch sie wurden die Araber mit den syrischen Übersetzungen
astrologischer und alchemistischer Schriften bekannt. Eine selbständige
alchemistische Literatur als Fortsetzung der griechischen und syrischen schufen die Araber wohl erst während der Herrschaft der Abbasiden (750–1258).
Man kann wohl mit E. v. Lippmann (Alchemie S. 357) annehmen, daß die
Araber, sobald sie auf das Treiben der Goldmacher aufmerksam wurden, sich
der Alchemie nicht aus wissenschaftlichem Interesse zuwandten, sondern weil
sie durch die Aussicht auf Gewinn dazu verlockt wurden.



[670] M. Berthelot, Die Chemie im Altertum und im Mittelalter. Herausgegeben
von E. Kalliwoda und F. Strunz. Leipzig und Wien 1909. Berthelots
Buch ist nach E. v. Lippmann zum Teil wenig zuverlässig.



[671] Siehe v. Lippmann, Über das Feuerbuch des Marcus Graecus in
der »Alchemie«. 1919. S. 477 u. f.



[672] Das Manuskript befindet sich im Britischen Museum. Näheres siehe
in v. Lippmanns »Alchemie«.



[673] Sie befindet sich in Cambridge. Siehe Berthelot a. a. O. S. 43.



[674] Nestorios war in Syrien geboren. Er war ein Anhänger des
Anastasios, dessen Lehre für Ketzerei erklärt wurde.



[675] Unter diesen ist die Schule zu Nisibis zu nennen und die Akademie
von Dschondisabur, die bereits im 6. Jahrhundert in hoher Blüte stand.



[676] Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. III. S. 107.



[677] Heller, Geschichte der Physik. 1882. Bd. I. S. 160.



[678] Über die Zeiteinteilung und den Uhrenbau der Araber haben E. Wiedemann
und F. Hauser eine sehr ausführliche Darstellung gegeben: Über die
Uhren im Bereich der islamischen Kultur. E. Harras, Halle 1915. 272 S.
– Nach Wiedemann und Hauser ist Einhards Erzählung nicht ganz
zutreffend.



[679] S. Günther, Studien zur Geschichte der mathematischen und physikalischen
Geographie. 1877. S. 59.



[680] Peschel, Geschichte der Erdkunde. 1877. S. 122.



[681] E. Wiedemann, Bestimmungen des Erdumfanges von Al Beruni
(Archiv für Geschichte der Naturwiss. u. der Technik). I. Bd. (1908). S. 66.



[682] E. Wiedemann a. a. O. S. 69.



[683] Abul Wafa (940–998). Siehe v. Braunmühl, Vorlesungen über Geschichte
der Trigonometrie. S. 55.



[684] Repsold, Zur Geschichte der astronomischen Meßwerkzeuge. Leipzig
1908. S. 11.



[685] Sédillot, Mémoire sur les instrumens astronomiques des Arabes.
Paris 1841.



[686] C. Brockelmann, Geschichte der arabischen Literatur. 1898/1902.
Bd. I. S. 222.



[687] C. Brockelmann, Bd. I. S. 220.



[688] C. Brockelmann, Gesch. d. arabischen Literatur. Bd. I (1898). S. 215.



[689] Klaproth, Sur l'invention de la Boussole. 1834.



Neuere Untersuchungen verlegen die chinesischen Angaben über den
Kompaß bis ins 4. Jahrhundert v. Chr. zurück. Siehe E. Gerland, Der Kompaß
bei den Arabern und im christlichen Mittelalter. Die Chinesen benutzten
den Kompaß zuerst bei Landreisen; auf Seereisen wurde er wohl nicht vor
dem 3. Jahrhundert n. Chr. gebraucht.



[690] Heller, Geschichte der Physik. Bd. I. S. 210.



[691] La Bible von Guyot de Provins.



[692] Von Alexander Neckam. Die betreffende Stelle lautet: »Nautae
enim mare legentes, cum beneficium claritatis solis in tempore nubilo non
sentiunt, aut etiam cum caligine nocturnarum tenebrarum mundus obvolvitur,
et ignorant in quem mundi cardinem prova tendat, acum super magnetem
ponunt, quae circulariter circumvolvitur usque dum ejus motu cessante cuspis
ipsius septentrionalem plagam respiciat.« Siehe Hellmann, Die Anfänge der
magnetischen Beobachtungen. Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu
Berlin. Bd. 32. Berlin 1907. In der Übersetzung lautet die Stelle: »Wenn
die Seeleute bei nebligem Wetter die Sonne nicht sehen oder bei Nacht nicht
wissen, nach welcher Himmelsrichtung das Schiff sich bewegt, so bringen sie
eine Nadel über einem Magneten an. Diese dreht sich so lange, bis ihre Spitze,
nachdem die Nadel zur Ruhe gekommen ist, nach Norden zeigt.«



[693] A. Breusing, Flavio Gioja und der Schiffskompaß. In der Zeitschr.
d. Gesellsch. f. Erdkunde zu Berlin. Bd. IV. 1869.



[694] Siehe E. Wiedemann, Zur Geschichte des Kompasses bei den Arabern.
Verhandl. d. Deutschen physik. Gesellschaft zu Berlin. 1907. Bd. 9. S. 764–773.
Wiedemann gibt darin unter anderem eine Stelle aus dem Jahre 1232 an,
aus der hervorgeht, daß man dem Eisen durch Reiben mit dem Magnetstein
die Eigenschaft gab, sich in die Nord-Südrichtung einzustellen.



[695] Nach der Übersetzung von E. Wiedemann.



[696] Von den Verbesserungen, welche der Kompaß in der neuesten Zeit
erfuhr, wird an späterer Stelle die Rede sein.



[697] Das Manuskript befindet sich in Paris.



[698] Marcus Graecus, Liber ignium. Berthelot, Chimie au moyen âge.
Bd. I. S. 108.



[699] Näheres darüber siehe bei Diels, Antike Technik. S. 97 u. f. Die
obige nach Diels, der wieder Berthelot gefolgt ist, gegebene Darstellung
wird von E. v. Lippmann bestritten. (Siehe dessen Abhandlungen und Vorträge
Bd. I.) Nach v. Lippmann ist Marcus Graecus' Schrift erst um
1250 verfaßt. Siehe auch die neueste Schrift von Ruska über diesen Gegenstand.
Näheres siehe im Anhang des vorliegenden Bandes und in v. Lippmanns
»Alchemie« S. 477 u. f.



[700] So pflegte Ibn al Haitam (Alhazen) in jedem Jahre den Euklid und
den Almagest abzuschreiben, um von dem Erlös zu leben. Siehe E. Wiedemann,
Ibn al Haitam, ein arabischer Gelehrter. Leipzig 1906. S. 152.



[701] Die Übersetzung wurde 1857 in der Bibliothek zu Cambridge entdeckt
und bildet das I. Heft der von dem Fürsten Boncompagni herausgegebenen
Trattati d'aritmetica.



[702] Trattati d'aritmetica I. 8.



[703] Alfarabi verfaßte eine enzyklopädische Darstellung der Wissenschaften,
die arabisch und in lateinischen Übersetzungen erhalten ist (De
scientiis). Näheres enthält die Abhandlung von E. Wiedemann, Beiträge
zur Geschichte der Naturwissenschaften. XI. Erlangen 1907. (Sitzungsberichte
der physikalisch-medizinischen Sozietät in Erlangen. 39. Bd.)



[704] Dieser erschien, ins Lateinische übersetzt, im Druck zuerst in Venedig
im Jahre 1493.



[705] E. Renan, Averroes et l'Averroisme. Paris 1852.



[706] Reliqua librorum Friderici II. imperatoris de arte venandi cum avibus.
Ed. J. G. Schneider. T. I. II. Lipsiae 1788/89. Siehe auch Carus, Geschichte
der Zoologie. München 1872. S. 206, und Burkhardt, Geschichte
der Zoologie. Leipzig 1907. S. 45.



[707] Opticae thesaurus Alhazeni Arabis libri VII, nunc primum editi a
Frederico Risnero. Basileae 1572. Vergleiche auch Schnaase, Die Optik
Alhazens. Programm des Friedrichs-Gymnasiums zu Stargard. 1889. Alhazens
vollständiger Name lautet Abû Alî Muhammed ben el Hasan ibn el
Haitam el Basri. Eine arabische, mit Abbildungen versehene Handschrift
seines Werkes wird in Leyden aufbewahrt. Risners Übersetzung ist eine
gekürzte, indes getreue Wiedergabe des Originals.



Über eine spätere arabische Bearbeitung von Alhazens Optik hat
E. Wiedemann ausführlich berichtet. Siehe das Archiv f. d. Geschichte d.
Naturwiss. u. d. Technik. 1912. S. 1–53.



[708] Diese Ansicht begründet er fälschlich damit, daß die Zerstörung der
Linse eine Vernichtung der Sehkraft zur Folge habe, während die Verletzungen
anderer Teile des Auges seiner Meinung nach eine solche Wirkung nicht
hervorbringen.



[709] Im 3. Buche seiner Optik.



[710] Siehe auch Schnaases »Alhazen« in den Schriften der Danziger
Gesellschaft. N. Folge. Bd. VII. S. 140.



[711] Optic. Thes. VII. 48.



[712] In einem Anhange zum Optic. Thesaur.



[713] Alhazen nahm den Erdumfang gleich 4800 (statt 5400) Meilen an.



[714] Zeitschr. d. morgenl. Gesellsch. 1882. Baarmann, »Über das Licht«
von Ibn al Haitam.



[715] Optic. Thesaur. VII. 48. Siehe auch Schnaase, »Alhazen«, in den
Schriften der Danziger Natf. Gesellschaft. N. Folge. Bd. VII. S. 140.



[716] Montucla z. B.




[717] Besonders durch Schnaase und E. Wiedemann.



[718] Die Tabelle findet sich bei Al Khazini her, der im Jahre 1137
ein die »Wage der Weisheit« betiteltes Buch verfaßte. Siehe Wiedemanns
Annalen. Bd. 20. S. 539.



[719] Näheres siehe Gerland und Traumüller, Geschichte der physikalischen
Experimentierkunst. Leipzig, Wilh. Engelmann. 1899. S. 71 u. f.



[720] E. Wiedemann, Über das Experiment im Altertum und Mittelalter
(Vortrag).



[721] Starb 1274.



[722] Summa theologiae. Venet. 1593. T. XI. p. 407.



[723] In der Bibliothek zu Lucca. Siehe Berthelot a. a. O. S. 28.



[724] E. v. Lippmann, Alchemie. S. 405.



[725] Eine Übersetzung erschien in den »Historischen Studien«, Jahrg. 1893.
Einen Auszug brachte E. v. Lippmann unter der Überschrift »Chemie
vor tausend Jahren« in der Zeitschrift f. angewandte Chemie. 1901. H. 26;
siehe auch dessen Abhandlungen und Vorträge.



[726] Näheres siehe bei E. v. Lippmann, Abhandlungen und Vorträge zur
Geschichte der Naturwissenschaften. Leipzig 1906. S. 139.



[727] E. v. Lippmann a. a. O. S. 132.



[728] Nach E. v. Lippmann (a. a. O. S. 263) in der Zeit zwischen 300 und
600 n. Chr. Geb.



[729] Über die Ergebnisse der neuesten Untersuchungen, die v. Lippmann
hierüber angestellt hat, siehe den Anhang dieses Bandes.



[730] Deutsche Ausgaben erschienen 1710 in Erfurt und 1751 in Wien.
Eine Aufzählung der Schriften Gebers siehe bei Wüstenfeld, Geschichte
der arabischen Ärzte und Naturforscher. 1840. S. 12 u. 13.



[731] Siehe auch E. v. Lippmann in der Zeitschrift f. angewandte Chemie.
1901. H. 26.



[732] Berthelot a. a. O. S. 61.



[733] Die wichtigsten sind die »Summa perfectionis magisterii«, die Schrift
»de inventione veritatis« und die »Alchimia Geberi«. In der letzteren wird
die Zubereitung der Salpetersäure und des Königswassers beschrieben. Nach
Berthelot ist es unrichtig, wenn man annimmt, die genauere Kenntnis
unserer Mineralsäuren und ihrer Salze sei auf die arabischen Autoren des
12. und 13. Jahrhunderts zurückzuführen. Vielmehr wurden die »komplizierten
und umständlichen Darstellungsmethoden von damals erst im lateinischen
Abendland im Laufe des 14. und 15. Jahrhunderts entwirrt«.



Die Ergebnisse der Forschungen Berthelots erscheinen in neuester
Zeit durch die von E. v. Lippmann in seiner »Alchemie« über Geber veröffentlichten
Untersuchungen in mancher Hinsicht anfechtbar. Siehe den Anhang
des vorliegenden Bandes.



[734] Siehe auch die Abhandlung von E. Wiedemann, Über chemische
Apparate bei den Arabern; erschienen in Diergart, Beiträge aus der Geschichte
der Chemie.



[735] H. Kopp, Geschichte der Chemie. Bd. I. S. 53.



[736] Na2CO3 + Ca(OH)2 = 2 NaOH + CaCO3.



[737]



6 KOH + 12 S = K2S2O3 + 2 K2S5 + 3 H2O

K2S2O3 + 2 HCl = 2 KCl + SO2 + S + H2O

K2S5 + 2 HCl = 2 KCl + H2S + 4 S.





[738] In den echten Schriften Gebers ist nach Berthelot diese Theorie
noch nirgends erwähnt (a. a. O. S. 65).



[739] Die Kenntnis des metallischen Zinks läßt sich nicht weiter als bis
gegen den Ausgang des Mittelalters zurückverfolgen. Nach E. v. Lippmann
(siehe dessen »Alchemie«) ist das metallische Zink sogar erst in der Neuzeit
bekannt geworden. Die Legierung von Kupfer und Zink, das Messing, war
dagegen schon zur römischen Kaiserzeit bekannt. Mitteil. z. Gesch. d. Med.
u. d. Naturwissensch. 1903. S. 150 u. 174.



[740] Zur Erläuterung diene folgende von Berthelot (a. a. O. S. 66) wiedergegebene
Stelle: »Das Kupfer wird von einem trüben und dicken Quecksilber
und einem trüben und roten Schwefel erzeugt. – Das Zinn wird von einem
klaren Quecksilber, das kurze Zeit mit einem weißen und klaren Schwefel
gekocht wird, erzeugt. Wenn die Kochung von langer Dauer ist, gewinnt
man Silber usw. Diese Erzeugung der Metalle wird im Schoß der Erde allerdings
in dem langen Zeitraum von hundert Jahren vollendet, aber die Kunst
kann die Vollendung abkürzen. Sie wird also in einigen Stunden oder in
einigen Minuten in Erfüllung gehen.«



[741] E. v. Lippmann, Alchemie. 1919. S. 487. Ferner Stillmann und
Sudhoff.



[742] Eine unvollendet gebliebene Übersetzung wurde nach der Wüstenfeldschen
Textausgabe von H. Ethé im Jahre 1868 herausgegeben. Den
Abschnitt, der von den Steinen handelt, hat (1895) J. Ruska übersetzt und
erläutert. Er wurde hier zugrunde gelegt.



[743] Siehe über den »Physiologus« an späterer Stelle.



[744] Siehe Carus, Geschichte der Zoologie. S. 173.



[745] Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. III. S. 263.



[746] Ins Englische übersetzt von S. Lee. London 1829.



Ins Französische von Defremerie u. Sanguinetti. Paris 1854. Neue
Aufl. ebd. 1913.



[747] Näheres enthält: Berendes, Das Apothekenwesen, seine Entstehung
und geschichtliche Entwicklung. Stuttgart 1907. S. 61.



[748] Siehe Hirschberg, Über das älteste arabische Lehrbuch der Augenheilkunde
(Berichte der Berliner Akademie der Wissenschaften. 1903).



Ferner J. Hirschberg, Geschichte der Augenheilkunde. Zweites Buch.
1. Abteil. Geschichte der Augenheilkunde bei den Arabern. Leipzig, W. Engelmann.
1905.



[749] C. Brockelmann, Gesch. d. arab. Literatur. Bd. II (1902). S. 3.



[750] C. Brockelmann a. a. O. Bd. II. S. 6.



[751] F. Boll im Reallexikon der germanischen Altertumskunde von Hoops
(1911–1918) unter »Astronomie«.



[752] Hoops, Reallexikon des german. Altertums.



[753] Er wurde 754 in Friesland erschlagen und in Fulda beigesetzt.



[754] De Universo libri. XXII.



[755] L. Geisenheyner, Über die Physika der heiligen Hildegard und die
in ihr enthaltene älteste Naturgeschichte des Nahegaues. Berichte über die
Versammlungen des Botan. und des Zoolog. Vereins f. Rheinland-Westfalen.
1911. Bonn. Vgl. auch die Veröffentlichungen von Ch. Singer, Oxford (siehe
Mitteil. z. Gesch. d. Med. 1919. S. 338).



[756] Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik. Bd. I. S. 13.



[757] Vgl. H. Würschmidt, Archiv f. Gesch. d. Mathem. 1913.



[758] Durch den englischen Mönch Atelhart um 1120.



[759] Auch Fibonacci oder Bonacci genannt. Fibonacci bedeutet Sohn
Bonaccis (filius Bonacci).



[760] Cantor, Bd. II. S. 3.



[761] Eine ausführliche Inhaltsangabe des Liber abaci gibt Cantor in seiner
Geschichte der Mathematik. Bd. II. S. 7–32.



[762] Am bekanntesten ist die Ausgabe von F. Risner. Basel 1572.



[763] Ad Vitellonem Paralipomena, quibus astronomiae pars optica traditur.
Francof. 1604.



[764] So auch von Cantor in seiner großen Geschichte der Mathematik.



[765] Die Reisen des Venezianers Marco Polo im 13. Jahrhundert. Zum
ersten Male vollständig nach den besten Ausgaben deutsch mit einem Kommentar,
von Aug. Bürck. Leipzig 1845.



[766] Reste und Eier riesiger, ausgestorbener Vögel sind bekanntlich später
in Madagaskar gefunden worden (Äpyornis). Ein Auszug über die zoologischen
Angaben Marco Polos findet sich in Carus, Geschichte der Zoologie.
München 1872. S. 197 u. f.



Unter dem Titel »Chemisches bei Marco Polo« hat E. v. Lippmann
eine Abhandlung in der Zeitschrift für angewandte Chemie veröffentlicht.
1908. 34. Heft.



[767] Die Gründung der Städte bedeutet eine der fruchtbarsten Errungenschaften
des Mitteltalters. Dadurch erfolgte eine Loslösung der Arbeit von
der Scholle. Vor der Entwicklung der Städtefreiheiten besaß im Mittelalter
niemand Rechte und ausgiebige Lebensquellen, der nicht mit der Scholle verknüpft
war. Siehe Grupp im 2. Bande seiner Kulturgeschichte d. Mittelalters.



[768] Der älteste bekannt gewordene Geldwechsel stammt aus dem Jahre
1207. Siehe Grupp, Kulturgeschichte d. Mittelalters. 1894. Bd. II. S. 56. Im
Orient waren Wechsel, Geldanweisungen und Abrechnungsanstalten weit älter.



[769] Beide gehören der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts an.



[770] Diese Lehre war aber nicht allgemein angenommen. (Bemerkung von
Würschmidt.)



[771] M. Maywald, Die Lehre von der zwiefachen Wahrheit, ein Beitrag
zur Geschichte der scholastischen Philosophie. Berlin 1861. Siehe auch
J. Tyndall, Religion und Wissenschaft, sowie Langes Geschichte des
Materialismus.



[772] Jourdain, Geschichte der aristotelischen Schriften im Mittelalter,
übersetzt von Ad. Stahr. Halle 1831.



[773] Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. IV. S.



[774] In Lauingen. Als Geburtsjahr ist neuerdings mit großer Wahrscheinlichkeit
das Jahr 1207 nachgewiesen (Enders im Histor. Jahrbuch der Görresgesellschaft.
1910. S. 293).



[775] Siehe auch Peters, Der griechische Physiologus und seine orientalischen
Übersetzungen. Berlin 1898. Das genannte Werk enthält auch eine
Geschichte der merkwürdigen Schrift.



[776] M. Goldstaub, Der Physiologus und seine Weiterbildung, besonders
in der lateinischen und byzantinischen Literatur. Philologus, 1901. Supplementband
8, 3.



[777] H. Stadler, Neue Jahrbücher f. d. klass. Altertum. 1911. S. 86.



[778] Carus, Geschichte der Zoologie. S. 231.



[779] Eingehender wird Albertus Magnus gewürdigt in E. Meyer, Geschichte
der Botanik. Bd. IV. S. 9–84. Vgl. auch Fellner, Albertus Magnus
als Botaniker. Wien 1881.



Eine kritische Ausgabe der botanischen Schriften rührt von E. Meyer
und K. Jessen her: Alberti Magni de vegetabilibus libri VII. Berlin 1867.



[780] H. Stadler, Albertus Magnus als selbständiger Naturforscher (Forschungen
zur Geschichte Bayerns. Bd. 14. S. 95–114).



[781] H. Stadler a. a. O.



[782] Des Nikolaos Damaskenos.



[783] E. Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. IV. S. 40.



Anzuerkennen waren jedoch die Verdienste der Araber um die Botanik.
(Bem. von E. Wiedemann.)



[784] E. Meyer, Geschichte der Botanik.



[785] Auch nach Warburg (Berichte der Deutschen botan. Gesellschaft.
1901. S. 153) hat das Mittelalter weder für die wissenschaftliche, noch für die
angewandte Botanik neue Bahnen erschlossen, wenn auch die Araber auf dem
Gebiete der Heilmittellehre manche neue Tatsache fanden.



[786] Nach H. Stadler, Albertus Magnus von Cöln als Naturforscher und
das Kölner Autogramm seiner Tiergeschichte. Leipzig 1908.



Nach der Kölner Handschrift, welche nach Stadler von den vorhandenen
Handschriften die beste ist, hat der Genannte eine Ausgabe der Tiergeschichte
des Albertus Magnus veranstaltet: Albertus Magnus, De animalibus
libri XXVI. Nach der Cölner Urschrift. Erster Band, Buch I-XII
enthaltend. Münster i. W., Aschendorff. 1916.



[787] Die Albertus Magnus zugeschriebenen, eigentlich alchemistischen
Werke sind nach E. v. Lippmann als Fälschungen zu betrachten.



[788] Kopp, Beiträge z. Geschichte der Chemie. 3, 64 u. f.



[789] Das Geburtsjahr steht nicht fest. Die Angaben schwanken zwischen
1210 und 1214. Doch nimmt man wohl meist 1214 an. (Feier in Oxford 1914.
Vgl. »Die Roger Bacon-Commem.«.)



[790] Sebastian Vogl, Die Physik Roger Bacons. Inaug.-Dissertation.
Erlangen 1906.



[791] Von Peregrinus ist noch eine Schrift über den Magneten erhalten.
Peregrinus unterschied die Pole des Magneten und wies die Anziehung der
ungleichnamigen Pole nach.



[792] Gerbert war in Frankreich geboren. Er besuchte die arabischen
Hochschulen in Sevilla und Cordova und wurde im Jahre 999 zum Papst gewählt;
als solcher führte er den Namen Sylvester II.



[793] Vogl a. a. O.



[794] Epistola de secretis artis et naturae operibus atque nullitate magiae.
1260. Eine Ausgabe dieser Schrift erschien im Jahre 1542 in Paris.



Ausführlich über Bacon handelt Siebert, Roger Bacon, sein Leben
und seine Philosophie. Marburg 1861.



[795] Bacon, Opus tert. cap. 43. Siehe auch K. Werner, Die Kosmologie
und allgemeine Naturlehre des Roger Baco. Wien 1879.



[796] Opus majus cap. 1.



[797] Opus majus cap. 13.



[798] Vogl, Die Physik Roger Bacons.



[799] Bacon erklärt die Förderung des geistigen und materiellen Wohlseins
als Zweck sämtlicher Wissenschaften. Doch gibt es nach Bacon ein
noch höheres Ziel, das er in dem Wort ausspricht: »Humana nihil valent nisi
applicentur ad divina« (Opus majus p. 108).



[800] Döring, Die beiden Bacon (Archiv für Geschichte der Philosophie.
1904. S. 341).



[801] Clemens IV.



[802] Eine Neuausgabe veranstaltete J. H. Bridges. London 1897–1909.
3 Bände. Das Werk enthält den lateinischen Text und eine ausführliche
Analyse jedes Kapitels in englischer Sprache, ferner eine Einleitung über das
Leben und die Bedeutung Bacons.



Eine ältere unzuverlässige Ausgabe wurde von Jebb (London 1733)
herausgegeben.



Zur Feier des 700. Geburtstags Bacons erschien 1914 ein Erinnerungsband,
der Abhandlungen über Bacons wissenschaftliche Tätigkeit und Bedeutung
enthält (Oxford, Clarendon press, 1914). Genannt seien: F. Picavet
(Paris), La place de Roger Bacon parmi les philosophes du XIIIe siècle. –
E. Smith (New York), The place of R. Bacon in the history of mathematics.
– E. Wiedemann (Erlangen), R. Bacon und seine Verdienste um die Optik.
– Pierre Duhem (Bordeaux), Roger Bacon et l'horreur du vide. – Pattison
Muir (Cambridge), Roger Bacon, his relations to alchemie and chemistry.



[803] »Visio non completur in oculis, sed in nervo« heißt es bei ihm (Opus
majus V cap. 2).



[804] Die Brennkugel erwähnen schon Aristoteles und Plinius.



[805] J. Würschmidt, Roger Bacons Art des wissenschaftlichen Arbeitens,
dargestellt nach seiner Schrift »De speculis« (Roger Bacon Commemoration
Essays IX).



[806] Sine experientia nihil sufficienter sciri potest.



[807] Opus majus IV cap. 3.



[808] Ein Wort, das lebhaft an Kants späteren, oft zitierten Ausspruch
erinnert.



[809] De secretis operibus artis et naturae, cap. 4.



[810] Als Erfinder wird ein Salvino degli Armati in Florenz genannt.
Nach anderer Nachricht ist Alexander de Spina als Erfinder der Brillen
zu betrachten. Beide Angaben sind unrichtig. Soviel ist jedoch sicher, daß
die ersten Brillen in Italien gemacht wurden und daß dies gegen das Ende
des 13. Jahrhunderts geschah (Wilde, Optik. Bd. I. S. 96).



Daß der geschliffene Smaragd, mittels dessen Nero die Zirkusspiele
besah, ein Spiegel war, hat schon Lessing nachzuweisen gesucht: Lessing,
Antiquarische Briefe. 45. Die Erzählung kommt bei Plinius vor (Nat. hist.
XXXVII. S. 84. Sillig).



[811] Sie werden neuerdings als nicht echt betrachtet (E. v. Lippmann).



[812] Nach einer Untersuchung von H. W. L. Hime (R. B. Essays, Oxford
1914) hat er aus Salpeter, Kohlenpulver und Schwefel eine explosible Mischung
wohl zufällig hergestellt und die Explosion des Gemisches beobachtet. Die
Zusammensetzung des Gemisches hat er anagrammatisch mitgeteilt, wohl um
das Geheimnis nicht allgemein zugänglich zu machen und Schwierigkeiten bei
der kurz zuvor gegründeten Inquisition wegen dieser gefährlichen Kunst zu
vermeiden. (J. Würschmidt, Mon.-Hefte f. d. nat. Unterr. 1915, 264.)



[813] Nach E. v. Lippmann ist dies jedoch nicht zutreffend.



[814] Die Feuerwaffe wurde sehr wahrscheinlich in Deutschland erfunden.
Ihr Erfinder ist nicht bekannt. Sicher ist nur, daß sich die neue Erfindung
im 14. Jahrhundert schnell durch ganz Europa bis nach Asien verbreitete.
Ariost wütet im »Orlando furioso« gegen die »verruchte, dumme Teufelskunst«,
von der er sagt:



»Durch dich ging jeder Waffenruhm verloren,

Die Ritterehre ward zum eitlen Dunst!«






[815] Das Buch war eine der Enzyklopädien des Mittelalters. Es entstand
im Anfang des 15. Jahrhunderts. Columbus wurde dadurch mit der Ansicht
des Aristoteles und des Strabon bekannt, daß die Ostküste Asiens durch
eine Fahrt nach Westen zu erreichen sein müsse.



[816] Tschackert, Peter von Ailly. Gotha 1877. S. 335.



[817] Siehe K. Werner, Die Kosmologie und allgemeine Naturlehre des
Roger Baco. Wien 1879.



[818] »Seit die Inquisition ihre Ketzerverfolgungen anfing und seit fanatische
Pfaffenwut alle selbständigen Gedanken auszurotten trachtete, fielen vier Jahrhunderte
lang zahlreiche Schlachtopfer in ganz Europa.« M. Carrierre, Die
philosophische Weltanschauung der Reformationszeit. Stuttg. 1847. S. 87.



[819] Näheres über Pico von Mirandola siehe bei M. Carrierre, Die
philosophische Weltanschauung der Reformationszeit. 1847.



[820] Es wurde 1862 nach den Handschriften von Fr. Pfeiffer veröffentlicht.
Die neueste auszugsweise Bearbeitung rührt von H. Schulz her:
Conrad von Megenberg, Das Buch der Natur. Die erste Naturgeschichte
in deutscher Sprache. In neuhochdeutscher Sprache bearbeitet und mit Anmerkungen
versehen von H. Schulz. Greifswald 1897.



[821] Es sind noch zahlreiche Handschriften vorhanden, so in Breslau,
Wolfenbüttel, Gotha, Paris, London usw. Siehe Carus, Geschichte der Zoologie.
S. 214.



Über das Verhältnis Konrads von Megenbergs zu Thomas schreibt
H. Stadler bei der Besprechung der ersten Auflage dieses Werkes in den
Neuen Jahrbüchern f. d. klass. Altert. 1911. S. 86: »Es ist natürlich bei
Konrad von Megenberg nicht an eine direkte Benutzung des Aristoteles,
Galen, Plinius oder gar des Theophrast, den kein mittelalterlicher
Autor wirklich kennt, zu denken, sondern alle diese Autorenzitate Megenbergs
stammen aus Thomas von Cantimpré.« Es existieren neben den
vollständigen Handschriften (in Paris und München) des Werkes dieses Autors
gekürzte. »Eine Handschrift letzterer Form übersetzte Konrad und fügte
gelegentlich eine naive Kritik, eine erweiterte Moralisation und auch einige
wenige sachliche Bemerkungen hinzu.«



[822] Daß es eine große Verbreitung fand, beweisen die zahlreichen Handschriften,
die sich noch heute besonders in Süddeutschland finden. Auch erschien
es bis 1500 sechsmal im Druck.



Megenbergs »Buch der Natur« ist eine Übersetzung des Thomas
von Cantimpré und darf nicht als selbständige Arbeit betrachtet werden
(H. Stadler, Albertus Magnus, Thomas von Cantimpré und Vinzenz
von Beauvais, Natur und Kultur. 1906. S. 86–90).



[823] Siehe Ausgabe von Schulz, Vorrede. VI.



[824] J. Burkhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien. Derselbe,
Geschichte der Renaissance in Italien.



[825] Giorgio Vasari, Vite di più eccellente pittori, scultori ed architetti.
Florenz 1550. Dasselbe deutsch 1832–1849. 6 Bände.



[826] W. Goetz, Mittelalter und Renaissance. Historische Zeitschrift. Bd. 98
(1907). S. 30.



[827] W. Goetz a. a. O. S. 50.



[828] G. Voigt im Vorwort zu seinem Werke: Die Wiederbelebung des
klassischen Altertums. Berlin 1859.



[829] Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation. Bd. I.
S. 174 u. f.



[830] Siehe auch Libri, Histoire des sciences mathématiques en Italie.
Bd. II. S. 173.



[831] G. Voigt, Die Wiederbelebung des klassischen Altertums. Berlin 1859.




[832] G. Voigt nach Benvenuti Insolensis Comment. in Dantes
Comoed.



[833] Auch unter dem Namen Enea Silvio bekannt.



[834] Lindner, Weltgeschichte. Bd. IV. S. 277.



[835] Lindner, Weltgeschichte. Bd. IV. S. 291.



[836] Lindner, Weltgeschichte. Bd. IV. S. 314.



[837] Lange, Geschichte des Materialismus. Bd. I. S. 189.



[838] J. Ranke, Die Geschichte des Zeitalters d. Reformation. Bd. IV. S. 4.



[839] A. Harnack, Geschichte d. Akademie d. Wissensch. zu Berlin. S. 3.



[840] A. Harnack a. a. O. S. 3.



[841] Das »Lob der Narrheit« (Encomium moriae) fand in Holbein einen
seiner Bedeutung würdigen Illustrator.



[842] Ranke a. a. O. S. 178.



[843] Das Wort, mit dem Hutten sein Denkschreiben an den Humanisten
Pirkheimer schloß.



[844] Peschel, Geschichte der Erdkunde. 1877. S. 386.



[845] Auf dem Konzil zu Basel im Jahre 1437.



[846] Das Original der ersten gedruckten Karte von Deutschland befindet
sich im Germanischen Museum in Nürnberg. Die Karte (1491) rührt von
Nicolaus von Cusa her. Die erste in Holz geschnittene Karte (Weltkarte)
stammt aus dem Jahre 1475.



[847] De docta ignorantia. II. 1 u. 2.



[848] Nach diesem System wurde der Erde eine dreifache Bewegung beigelegt,
diejenige um ihre Achse, um zwei im Äquator befindliche Pole und
die Bewegung um die Weltpole.



[849] Über »Nicolaus von Cusa und seine Beziehungen zur mathematischen
und physischen Geographie« äußert sich Günther in den Jahrbüchern
über die Fortschritte der Mathematik (Jahrg. 1899) mit folgenden Worten:
»Er zertrümmerte die Kristallsphären der Griechen, verkündete die Wesensgleichheit
der Erde mit anderen Weltkörpern, lehrte die Bewegung der Erde
und entwarf als erster unter den Neueren eine Landkarte in richtigem geometrischen
Netz.«



[850] Max Jacobi, Das Weltgebäude des Kardinals Nicolaus von Cusa.
Ein Beitrag zur Geschichte der Naturphilosophie und Kosmologie in der Frührenaissance.
Berlin 1904.



[851] De staticis experimentis dialogus.



[852] Vasari.



[853] Lindner, Weltgeschichte. Bd. IV. S. 288.



[854] Er schuf den Kanal von Martesano, welcher den Tessin mit der Adda
verbindet.



[855] Libri, Histoire des sciences mathématiques en Italie. T. III. Dühring,
Kritische Geschichte der allgemeinen Prinzipien der Mechanik. Berlin 1873.
S. 12 ff.



[856] Vgl. H. Grothe, Leonardo da Vinci als Ingenieur und Philosoph.
Berlin 1874.



[857] H. Wieleitner, Das Gesetz vom freien Fall in der Scholastik, bei
Descartes und Galilei. Mitteilungen zur Gesch. d. Medizin u. d. Naturwiss.
Nr. 58. S. 488.



[858] Siehe auch Fritz Schuster, Zur Mechanik Leonardo da Vincis
(Hebelgesetz, Rolle, Tragfähigkeit von Ständern und Trägern). In.-Diss. Erlangen
1915. 153 Seiten.



[859] Siehe auch E. v. Lippmann in der Zeitschrift f. Naturwissensch.
72. Bd. S. 291. Siehe auch dessen Abhandlungen u. Vorträge.



[860] Eine Zusammenstellung der wichtigsten Sätze aus dem großen, von
der französischen Akademie herausgegebenen Manuskriptenwerk Lionardo
da Vincis hat Marie Herzfeld unter dem Titel »Leonardo da Vinci, der
Denker, Forscher und Poet« herausgegeben. Jena 1906.



Das Buch M. Herzfelds enthält 745 Notizen Lionardos, die nach
bestimmten Gesichtspunkten geordnet sind: Über die Wissenschaft; Von
der Natur, ihren Kräften und Gesetzen; Sonne, Mond und Erde; Menschen,
Tiere und Pflanzen; Philosophische Gedanken; Aphorismen, Allegorien; Entwürfe
zu Briefen; Allegorische Naturgeschichte; Fabeln; Schöne Schwänke;
Prophezeiungen. Bei jeder Notiz ist auf die betreffende Manuskriptstelle hingewiesen.



[861] Auch gegen die alchemistischen Bestrebungen wendet sich Lionardo.



[862] Manuskript A. Fol. 22 v.



[863] Siehe F. M. Feldhaus, Leonardo, der Techniker u. Erfinder. E. Diederichs,
Jena 1913. Mit 9 Tafeln und 131 Abbildungen im Text. S. 118.



[864] L. Darmstädter, Handbuch zur Geschichte der Naturwissenschaften
u. der Technik. Berlin 1908. S. 136. Dort wird das Jahr 1667 als das Jahr
der Erfindung angegeben.



[865] Siehe F. M. Feldhaus, Leonardo, der Techniker und Erfinder.



[866] Durch Lenormand im Jahre 1783.



[867] E. v. Lippmann, da Vinci (Abhandl. u. Vortr. 1906. S. 346).



[868] Eingehender handelt von der »Anatomie des Lionardo da Vinci«
M. Roth im Archiv für Anatomie u. Physiologie. Jahrg. 1907. Anat. Abteil.
Suppl.-Bd. S. 1–122.



[869] Mit den biologischen Kenntnissen und Anschauungen Lionardo da
Vincis befaßt sich de Toni in seiner Schrift »La Biologia in Leonardo da
Vinci«. Discorso letto nell' adunanza solenne del R. Istituto Veneto, il
24 maggio 1903. De Toni erblickt den Ausgang der zahllosen Studien
Lionardos in der Künstlernatur, die sich in die Gegenstände vertieft, um
sie der Wirklichkeit entsprechend darzustellen. In Lionardos anatomischen
Tafeln sind nach de Toni die Muskeln stellenweise so genau abgebildet, wie
in den besten modernen Werken.



Das gleiche Thema behandelt M. Holl in der Inaugurationsrede »Ein
Biologe aus der Wende des 15. Jahrhunderts«. Graz 1905. Holl weist besonders
auf die methodischen Grundsätze Lionardos hin und erwähnt als
solche seine vergleichende Methode, die Anwendung des Experiments, die Bezugnahme
auf die Funktionen des Organismus und die Altersveränderung der
Organe usw.



[870] Im »Laokoon« und in den »Briefen antiquarischen Inhalts«.



[871] Les manuscrits de Léonard de Vinci. Paris 1881.



[872] Manuskript F. Fol. 69.



[873] Manuskript CA. Fol. 190v.



[874] Gerland u. Traumüller, Abb. 100.



[875] Manuskript CA. Fol. 345v. in der Übersetzung von M. Herzfeld
auf S. 42.



[876] Nach E. Wiedemann hat Lionardo da Vinci sehr viel von den
Arabern übernommen und ist sein schriftlicher Nachlaß zum großen Teile
eine Sammlung von Notizen.



[877] Manuskript E. Fol. 55 v.



[878] Max Jacobi, Nicolaus von Cusa und Lionardo da Vinci, zwei Vorläufer
des Nicolaus Coppernicus. Altpr. Monatsschr. Bd. 39. Heft 3 u. 4.



[879] Einen Vorläufer besaß Peurbach in Johann von Gmunden (1380
bis 1442), der vor Peurbach an der Wiener Hochschule lehrte und wohl als
der Vater der deutschen Astronomie bezeichnet wurde. Nach E. v. Lippmann
erhob die Universität Protest gegen diese erstmalige Einrichtung einer
Professur für Mathematik. Dieser Protest wurde aber durch den einsichtigen
Kaiser Maximilian I. abschlägig beschieden.



[880] Alfons X. von Kastilien hatte um 1250 die ptolemäischen Planetentafeln
durch neue Tafeln ersetzen lassen.



[881] Repsold, Zur Gesch. der astronomischen Meßwerkzeuge. W. Engelmann,
Leipzig 1907. Abt. 7. – Vgl. hierzu Gerbert (J. Würschmidt, Archiv f. Gesch.
d. Math. 1919), der gleichfalls sich des Quadratum geometr. bediente.
Er hatte es zweifellos von den Arabern übernommen.



[882] Die Anregung empfing Peurbach durch den großen Humanisten
Bessarion (um 1500), durch dessen Vermittlung zahlreiche Werke aus Konstantinopel
nach Italien gelangten.



[883] Es handelt sich um einen kleinen Ort dieses Namens in Unterfranken.



[884] So berichtet Doppelmayr in seinem Werk »Historische Nachrichten«
von den Nürnberger Mathematicis und Künstlern. 1730. S. 22.



[885] Siehe Doppelmayr a. a. O.



[886] Ein mit Gradteilung und Dioptern versehener Ring, in dem sich
eine drehbare, gleichfalls mit Dioptern versehene Scheibe befindet. Eine derartige
Vorrichtung wurde schon von Hipparch zum Messen von Winkeln
benutzt.



[887] Montucla, Histoire des mathémat. Paris. An VII. Tome I. p. 307.



[888] Repsold, Zur Gesch. der astronomischen Meßwerkzeuge. W. Engelmann,
Leipzig 1907.



Als Erfinder des Jakobsstabes gilt der Astronom Levi ben Gerson.
Er hat dadurch (1325) ein bequemes Mittel für Ortsbestimmungen auf See
geschaffen.



[889] Breusing in der Zeitschrift für Erdkunde. Berlin 1868. Über Behaims
Globus, sowie andere Globen aus dem Zeitalter der großen Entdeckungsreisen
siehe: Matteo Fiorini, Erd- und Himmelsgloben, ihre Geschichte
und Konstruktion; frei bearbeitet von S. Günther. Leipzig 1895.
Kapitel V. Globen fertigten auch schon die Araber an, z. B. Edrisi im
12. Jahrhundert.



[890] Eine Abbildung enthält das Werk von Ghillany: »Geschichte des
Seefahrers M. Behaim«. Nürnberg 1853.



[891] Plastische Darstellungen der Erde fertigte man übrigens auch schon
im Altertum an (s. Peschels Gesch. d. Erdk. 1877. S. 51), und die Araber
stellten Himmelsgloben her.



[892] Pierre d'Ailly (Petrus de Alliaco) lebte von 1350 bis 1420. Er
war ein hoher kirchlicher Würdenträger. In seinem Weltbuch (Imago mundi)
findet sich die antike, von Roger Bacon wiederholte Ansicht, Asien erstrecke
sich so weit nach Osten, daß seine Küste von Spanien aus in wenigen Tagen
zu erreichen sei (Tschackert, Peter von Ailly. Gotha 1877. S. 335).



[893] Doppelmayr, Historische Nachrichten von den Nürnberger Mathematikern
und Künstlern. 1730.



[894] E. F. Apelt, Die Reformation der Sternkunde von N. v. Cusa bis auf
Kepler. Jena 1852. S. 58. Behaims Verdienst um die Entwicklung und die
Übermittelung der wissenschaftlichen Nautik wird heute geringer eingeschätzt.
Siehe die Mitteilungen z. Geschichte d. Medizin u. d. Naturwiss. Nr. 60. S. 21.



[895] E. Meyer, Geschichte d. Botanik. Bd. IV. S. 255. Zoologische Gärten
finden sich schon bei den Arabern (E. Wiedemann).



[896] Der Leydener Garten wurde 1577, der Heidelberger 1593 eingerichtet.



[897] E. Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. IV. S. 273, ist geneigt, den
Italiener Luca Ghini, der in Bologna lehrte, als den Erfinder der Herbarien
zu betrachten.



In Leyden ist noch ein Herbarium von Rauwolf vorhanden, der 1573
in den Orient reiste. (Mitteilung von E. Wiedemann.)



[898] E. Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. IV. S. 284.



[899] Es ist archivalisch festgestellt, daß der Name Koppernigk lautete.
Das Titelblatt des 1543 in Nürnberg gedruckten Werkes enthält zwar den
Namen Copernicus. Es scheint hier aber ein Versehen des Herausgebers
(Rheticus) vorzuliegen. Die richtige Schreibweise würde Coppernicus oder
Koppernikus lauten. Siehe Max Jacobi, »Koppernikus oder Kopernikus«.
Artikel in der »Täglichen Rundschau« v. 14. 8. 1907.



[900] Apian lebte von 1495–1552. Er wurde von Kaiser Karl V. hoch
geschätzt und verfertigte für diesen eine Maschine, durch deren Bewegung
man den Lauf der Planeten darstellen konnte. Auch empfahl er dunkle
Gläser zur Beobachtung der Sonne, in der Hoffnung, auf diese Weise den
Vorübergang von Venus und Merkur sehen zu können. Auch der Vorschlag,
die Monddistanzen zum Bestimmen der geographischen Länge zu benutzen,
rührt von Apian her (Cosmographia § 5).



[901] Anspielung auf das Horazische nonumque prematur in annum.



[902] »Dem Reformator«, sagt Schiaparelli (Die Vorläufer des Koppernikus
im Altertum, S. 87), »der ein wesentlich neues Weltschema zur Geltung
bringen wollte, konnte es nicht genügen, nur eine allgemeine Idee auseinanderzusetzen,
sondern ihm fiel die Pflicht zu, seine Idee bis zu demselben Grade
der Vollendung auszuarbeiten, bis zu dem Ptolemäos die seinige gebracht
hatte.«



[903] Nicolai Copernici Torinensis, De revolutionibus orbium coelestium,
libri VI. Eine Übersetzung von C. L. Menzzer hat der Koppernikus-Verein
zu Thorn im Jahre 1879 herausgegeben.



[904] In dem Bestreben, die ungleichförmig erscheinenden Bewegungen der
Planeten auf gleichförmige Bewegungen zurückzuführen, nahm man an, diese
Himmelskörper beschrieben Kreise, deren Mittelpunkt sich gleichzeitig der
Peripherie eines zweiten Kreises entlang bewege; die so entstandenen Linien
nennt man Epizyklen.



[905] Siehe S. 180 u. f. d. Bds.



[906] Schiaparelli, Die Vorläufer des Koppernikus im Altertum, übersetzt
von M. Curtze.



[907] Die außerhalb des Saturn befindlichen Planeten Uranus und Neptun
wurden erst 1781, beziehungsweise 1846 entdeckt.



[908] Die hierin liegende Schwierigkeit wurde erst von Bessel gehoben,
der nachwies, daß die Fixsterne in der Tat infolge der jährlichen Bewegung
der Erde ihren Ort, wenn auch in sehr geringem Maße, verändern.



[909] Die Schrift galt lange als verschollen. Sie wurde erst im 19. Jahrhundert
wieder entdeckt und (1878) herausgegeben. Näheres siehe in dem von
A. Kistner herrührenden Bd. 39 von Voigtländers Quellenbüchern.



[910] Die Drehung der Erde wurde durch Fallversuche, sowie den Foucaultschen
Pendelversuch nachgewiesen, während die Fortbewegung im Raume
aus der Aberration und der Fixsternparallaxe geschlossen wurde.



[911] Anstatt 1 : 49 : 1300000.



[912] In seiner, sechs Jahre nach dem Tode des Koppernikus veröffentlichten
Schrift »Initia doctrinae physicae 1549« (Die Anfangsgründe der Naturlehre)
beschuldigt Melanchthon den Koppernikus, daß er lediglich zur
Befriedigung seiner Eitelkeit Irrlehren, die schon das Altertum als bloße Gedankenspiele
erkannt habe, verbreitete (L. Prowe, Nicolaus Coppernicus.
Bd. I, 2. S. 232). In den späteren Auflagen seiner »Naturlehre« hat Melanchthon
diesen Vorwurf zwar abgeschwächt, den ablehnenden Standpunkt
gegen die heliozentrische Lehre aber beibehalten. Melanchthon ließ sich
von der Überzeugung leiten, daß auch in den Fragen der Naturwissenschaft die
Bibel maßgebend sei. Siehe die Abhandlung von E. Wohlwill: »Melanchthon
und Copernicus«. Mitteil. z. Gesch. d. Med. u. d. Naturw. 1904. S. 260 u. f.



[913] Die kirchliche Behörde, der das Zensoramt oblag und die mißliebige
Bücher auf den Index, d. h. das Verzeichnis der verbotenen Bücher setzte.



[914] Giordano Bruno wurde zu Nola im Jahre 1548 geboren. Er durchwanderte
lehrend Europa, geriet jedoch mit den herrschenden kirchlichen
Dogmen in Widerspruch und wurde, weil er nicht widerrufen wollte, 1600
von der Inquisition zu Rom den Flammen übergeben. Siehe Landsbeck,
Bruno, der Märtyrer der neuen Weltanschauung. Leipzig 1890.



[915] De Immenso. L. III. c. 5.



[916] Wie klein erscheint Hegel dagegen, der aus spekulativen Gründen
annahm, daß es nicht mehr als 7 Planeten geben könne.



[917] Dilthey, G. Bruno und Spinoza. Archiv der Philosophie. 1894.
S. 269 u. f.



[918] Übersetzt von Kuhlenbeck 1893.



[919] Breusing, Gerhard Kremer, genannt Merkator, der deutsche Geograph.
Duisburg 1869.



H. Averdunk und J. Müller-Reinhard, Gerhard Mercator und die
Geographen unter seinen Nachkommen. J. Perthes, Gotha 1914. VIII u. 188 S.



[920] Die »Kosmographie« erschien 1544 in Basel (zuletzt 1628). Sie kam
auch lateinisch (1550), französisch, italienisch usw. heraus.



[921] Professor der Medizin und der Astronomie in Löwen; lebte von 1535
bis 1577.



[922] Siehe Breusings zitierte Schrift S. 35.



[923] Philipp Apian (1531–1589), Sohn des Astronomen Peter Apian
(zu deutsch Bienewitz).



[924] 1526–1598.



[925] Nova et aucta orbis terrae descriptio ad usum navigantium emendata
accommodata. Duisburgi mense Augusto, 1569. Auf 8 Blättern, im ganzen
1,26 m hoch und 2 m breit. Die Karte wurde nach den Originalen in der
Stadtbibliothek zu Breslau im Jahre 1891 von der Gesellschaft für Erdkunde
in Berlin herausgegeben.



[926] Rumold Mercator.



[927] Atlas sive cosmographicae meditationes de Fabrica mundi et fabricati
figura. Duysburgi Clivorum 1595.



[928] In seiner Schrift »Über die geographische Kunst«.



[929] Die Bedingung der Konformität aufgestellt zu haben, gilt gewöhnlich
als ein Verdienst Lamberts (siehe a. a. St.). Mercator spricht sie aber
fast mit denselben Worten aus. Die Bedingung der Konformität ist dann
erfüllt, wenn das Verhältnis zwischen den Breiten- und Längengraden überall
auf der Karte gewahrt bleibt.



[930] Maurolykus, De lumine et umbra. Venedig 1575.



[931] Die Erklärung des Maurolykus beruht gleichfalls auf der geradlinigen
Fortpflanzung des Lichtes; jeder Punkt der Öffnung wird dabei als die Spitze
eines von der Sonne ausgehenden Strahlenkegels betrachtet, der auf der
andern Seite der Öffnung seine Fortsetzung findet.



[932] J. P. Portae Neapolitani, Magia naturalis. 1553 (nicht mehr vorhanden).
1560. 1589.



[933] Eine Beschreibung der schon viel älteren Lochkamera findet sich auch
bei Lionardo da Vinci. Sie lautet: »Wenn die Bilder von beleuchteten
Gegenständen durch ein kleines Loch in ein sehr dunkles Zimmer fallen, so
sieht man diese Bilder im Innern des Zimmers auf weißem Papier, das in
einiger Entfernung von dem Loche aufgestellt ist, in voller Form und Farbe.
Sie sind aber in der Größe verringert und stehen auf dem Kopfe.« Die
Umkehrung des Bildes leitete Lionardo da Vinci ganz richtig von dem
Gang der Lichtstrahlen ab.



Von früheren abendländischen Gelehrten haben sich Vitello, Peckham
und Roger Bacon mit der Abbildung der Sonne durch verschieden gestaltete
Öffnungen beschäftigt; im 14. Jahrhundert hat sich Levi ben Gerson der
Camera obscura zu Beobachtungen bei Sonnen- und Mondfinsternissen bedient,
Maurolykus im 15. Jahrhundert eine genügend richtige Abbildung der Sonne
durch eine enge Öffnung gegeben.



Von den arabischen Gelehrten hat schon Alkindi (750–800) den
Strahlengang für den Fall der Lochkamera untersucht, dann haben der große
Ihn al Haitam und sein ebenfalls bedeutender Kommentator Kamâl al
Dîn die Theorie ausführlich entwickelt. (J. Würschmidt, Zeitschr. f. math.
u. naturwiss. Unters. 1915, 466.)



[934] W. Schmidt, Heron von Alexandrien im 17. Jahrhundert. In den
Abhandlungen z. Gesch. d. Mathem. 8. Heft (1898). S. 195.



[935] Porta, Pneumaticorum libri tres. Neapoli 1601.



[936] Seine Vorrichtung, mit Hilfe gespannter Dämpfe Wasser zu heben,
kann noch nicht als Dampfmaschine bezeichnet werden. Außerdem ist es
zweifelhaft, ob de Caus ein Franzose oder ein Deutscher war.



[937] Gilbert, De magnete. I, 1. Von dem Deutschen Georg Hartmann
(1489–1564) rührt eine noch ältere, aber ganz ungenaue Beobachtung der Inklination
her (9 Grad anstatt etwa 70 Grad).



[938] Deliciae physico-mathematicae. Nach dem Tode Schwenters erschienen.
Eine Übersetzung rührt von Harsdörffer her.



[939] A. a. O. 3. Teil XIX.



[940] A. a. O. 11. Teil XVIII.



[941] Dieses Holz hatten Jesuiten in Mexiko kennen gelernt; es wurde Nierenholz
(lignum nephriticum) genannt, weil man es gegen Nieren- und Blasenkrankheiten
anwandte.



Ausführlicher hat G. Berthold über die Geschichte der Fluoreszenz in
Poggendorffs Annalen der Physik und Chemie, Bd. 158 (1876) S. 620, berichtet.
Danach rührt die älteste Nachricht über die Fluoreszenz eines Aufgusses
des lignum nephriticum von Monardes (16. Jahrh.) her. Auch Boyle,
Grimaldi, Newton und andere haben sich mit dem Phänomen beschäftigt.
Newton hat zuerst den Aufguß in homogenem Lichte untersucht. Eingehender
geschah dies durch E. Wünsch (Versuche und Beobachtungen über die Farben.
Leipzig 1792). Bei Musschenbroek findet sich die Bemerkung, daß Erdöl
dieselbe Erscheinung zeige wie der Aufguß des Nierenholzes (Introductio ad
philos. nat. 1762. Bd. II. S. 739). Goethe beschrieb sie an dem Aufguß der
frischen Rinde der Roßkastanie (Nachträge zur Farbenlehre. Nr. 10). Da indessen
die Erklärung dieser Erscheinung nicht gelang, geriet sie in Vergessenheit,
bis sie um die Mitte des 19. Jahrhunderts zum Gegenstande sehr eingehender
Experimentaluntersuchungen gemacht wurde. (Siehe Bd. IV.)



[942] Sie soll um 1630 erfolgt sein.



[943] Siehe Wilde, Geschichte der Optik. Bd. I. S. 294.



[944] Schon im 13. Jahrhundert versuchte der Deutsche Jordanus Nemorarius,
mechanische Probleme auf dynamischem Wege zu lösen (Liber Jordani
Nemorarii de ponderibus. Herausgegeben von Peter Apian, 1533).
Näheres siehe Gerland und Traumüller, Geschichte der physikalischen Experimentierkunst.
Leipzig, W. Engelmann. 1899. S. 78 u. f.




[945] Tartaglia, Nuova scienza (Venedig 1537).



[946] Nach v. Lippmann.



[947] Dies geschah im Jahre 1423.



[948] Übrigens betrieb Karl VII. von Frankreich, dem die Engländer den
Thron zugunsten ihres Königs Heinrich VI. streitig machten, dieselbe Art
von Falschmünzerei.



Siehe auch H. Schelenz: »Hermes und seine Kunst, Alchemie in England«.
Pharmazeutische Post. Wien 1902. Nr. 6. Danach wurde im Jahre 1440
einer englischen Firma sogar das Privileg zur Herstellung von künstlichem
Gold gegeben. Doch sank dadurch der Wert der englischen Goldmünzen um
die Hälfte. Nach v. Lippmann handelte es sich um gefälschte Münzen.



[949] Es lehrte, sagt Chamberlain treffend, schärfer beobachten, verdoppelte
die Erfindungsgabe, flößte die kühnsten Hypothesen ein und schenkte
endlose Ausdauer und Todesverachtung (Chamberlain, Grundlagen. S. 756).



[950] Siehe in v. Lippmanns Werk »Die Alchemie« (1919) den Abschnitt,
der von der Alchemie nach 1300 handelt (S. 495 u. f.).



[951] Vereinzelt selbst bis ins 19. Jahrhundert. So entstand 1894 in Paris
eine Société hermétique und bald darauf eine Société alchimique. Fristeten
diese Regungen ihr Dasein immer wieder durch ihre Verbindung mit Mystik
und Okkultismus, so erhielten sie neue Nahrung durch die Umwandlungen, die
man am Radium und den radioaktiven Stoffen entdeckte.



[952] Besonders die Studien Sudhoffs.



[953] Siehe F. Strunz, Theophrastus Paracelsus, sein Leben und seine Persönlichkeit.
Ein Beitrag zur Geistesgeschichte der deutschen Renaissance.
Leipzig, E. Diederichs. 1903.



[954] Siehe E. Sudhoffs Bericht über die neuesten Wertungen Hohenheims
in den Mitteil. z. Gesch. d. Medizin u. Naturwiss. 1904. S. 475.



[955] Im Druck erschien es zuerst 1493 und zuletzt in Basel in fünf Bänden
1523, also kurz bevor Paracelsus dort auftrat.



[956] Voll Selbstbewußtsein sprach er einst das Wort: »Engländer, Franzosen,
Italiener, ihr mir nach, nicht ich euch!«



[957] Strunz a. a. O.



[958] Über die Anfänge des Apothekenwesens im frühen Mittelalter siehe
S. 294 d. Bds.



[959] Es wurde im Jahre 1505 veröffentlicht. Der Titel lautet: »Ein wolgeordnet
vñ nutzlich büchlin wie man Bergwerck sůchen und finden sol / von
allerley Metall / mit seinen figuren / nach gelegenheyt, des gebijrges / artlych
angezeygt / Mit anhangenden Bercknamen / den anfahenden Bergleuten vast
dienstlich.« In dem Buch spricht »Daniel der Bergner stendig / zum jungen
Knappjo«. Einen Abdruck dieses seltenen Werkes hat die »Zeitschrift für
Bergrecht« in Band XXVI gebracht.



Siehe die Besprechung von O. Vogel in den Mitteilungen z. Gesch. d.
Medizin u. d. Naturwiss. 1909. S. 299. Ferner W. Jacobi, Das älteste Lehrbuch
für den Bergbau. Der Erzbergbau. 1909. Heft 3. S. 52.



[960] Beckmann, Geschichte der Erfindungen. Bd. III.



Siehe auch Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation.
Bd. V. S. 348.



[961] Agricolas Bergwerksbuch. Übersetzt von Bechius 1621. Vgl. auch
Agricolas mineralogische Schriften, übersetzt und mit Anmerkungen von
E. Lehmann. Freiburg 1816. Der Titel des Originalwerkes lautet: De re
metallica libri XII. 1556. Ein Jahr nach dem Erscheinen von Agricolas
»De re metallica« wurde eine deutsche Übersetzung von Ph. Beck unter dem
Titel »Vom Bergwerk XII Bücher« herausgegeben. Sie erlebte mehrere Auflagen
(1580, 1621). Eine neuere deutsche Übersetzung gibt es nicht, wohl
aber eine vorzügliche englische vom Jahre 1912 (O. Vogel, Stahl und Eisen.
Jahrg. 1916. S. 405).



[962] Vom Marktscheiden, kurzer und gründlicher Unterricht durch E. Reinhard.
Erfurt 1574.



[963] Über die Anregungen, die der Bergbau im Laufe der Kulturgeschichte
der Naturwissenschaft und der Technik gegeben hat, berichtete E. Gerland
im Archiv für Geschichte der Naturwissensch. u. der Technik. Jahrg. 1910.
S. 301 u. f.



[964] Lindner, Gesch. Bd. IV. S. 431.



[965] Seit 1566.



[966] Seit 1574.



[967] Historia natural y moral de las Indias.



[968] Näheres siehe in den Mitteilungen z. Gesch. d. Med. u. d. Naturwiss.
Nr. 59. S. 592.



[969] Diejenigen Stellen der Bibel, welche der Entwicklung der Geologie
besonders hinderlich waren, lauten nach der Ausgabe von E. Kautzsch, Die
Heilige Schrift des Alten Testaments, 1896, S. 1 und S. 750:



Da sprach Gott: Es sammle sich das Wasser unterhalb des Himmels an
einem Ort, so daß das Trockne sichtbar wird. Und so geschah es, und Gott
nannte das Trockne Erde, die Ansammlung der Gewässer aber nannte er
Meer. (Die Schöpfung der Welt. Text S. 1.)



Ehe die Berge geboren, und die Erde und der Erdkreis ‚hervorgebracht
wurden‘ und von Ewigkeit zu Ewigkeit bist du, o Gott. (Text S. 750. Ps. 90.)



[970] Agricola, De ortu et causis subterraneorum. Basileae 1546. Liber
tertius, p. 36.



[971] Principles of geology. 11. Aufl. Bd. I. London 1872. S. 27–28.



[972] Georgius Agricola, De natura fossilium. Basel 1546.



[973] Als Begründer dieser irrigen Ansicht ist Avicenna (980–1037) zu
betrachten. Auch Albertus Magnus huldigte ihr. Doch meinte er, Tiere
und Pflanzen könnten auch wohl an solchen Orten zu Stein erhärten, wo eine
steinmachende Kraft vorhanden sei. (Zittel, Geschichte d. Geol. u. Paläont.
1899. S. 15.)



[974] Konrad Gesner, De omni rerum fossilium genere. 1565.



[975] Zittel, Geschichte der Geologie und Paläontologie. 1899. S. 18.



[976] Palissy, Discours admirable de la nature des eaux et fontaines, des
métaux, des sels et salines, des pierres, des terres, du feu et des émaux.
Paris 1580. Nach E. v. Lippmann wird seine Originalität neuerdings stark
bezweifelt.



[977] Zittel, a. a. O. S. 22.



[978] Nach Löwenheim stimmen Palissy und Cardanus mitunter fast
wörtlich überein. Siehe S. 74 u. 75.



[979] Den jüngsten Sohn König Johanns des Ersten.



[980] Siehe S. 399.



[981] Exoticorum libri X.



[982] Sprengel, Geschichte der Botanik. Bd. I. S. 352.



[983] E. Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. IV. S. 290.



[984] Eine ausführliche Schilderung des Lebenslaufes von Brunfels und
seiner Verdienste um die Botanik enthält die Abhandlung von F. W. E. Roth:
»Otto Brunfels, 1489–1534, ein deutscher Botaniker«. Botanische Zeitung
1901. S. 191 u. f. Brunfels trat als Kartäusermönch mit den bedeutendsten
Humanisten, darunter mit Ulrich von Hutten, in Verbindung. Mit Hilfe
des letzteren entfloh Brunfels dem Kloster, um offen als Lutheraner aufzutreten.
Später wirkte er als Lehrer am Gymnasium in Straßburg. Er starb
im Jahre 1534, nachdem er einige Jahre vorher die medizinische Doktorwürde
erworben hatte.



[985] S. Killermann, Dürers Pflanzen- und Tierzeichnungen und ihre Bedeutung
für die Naturgeschichte. Heft 119 der Studien zur deutschen Kunstgeschichte.
Mit 22 Tafeln. Straßburg 1910.



[986] Brunfels lernte, wahrscheinlich im Jahre 1533, die Sammlungen
Bocks kennen und veranlaßte ihn zur Herausgabe des Kräuterbuches.



[987] Hieronymus Bock (1498–1554), New Kreuterbuch von Underscheidt,
Würkung und Namen der Kreuter, so in teutschen Landen wachsen.



[988] Einige der von Fuchs zum ersten Male abgebildeten deutschen Arten
seien hier aufgezählt: Ligustrum vulgare, Salvia pratensis, Hordeum vulgare,
Avena sativa, Convolvulus arvensis, Lysimachia Nummularia, Cyclamen europaeum,
Lilium candidum, Paris quadrifolia, Daphne Merzereum, Saponaria
officinalis, Euphorbia Cyparissias, Prunus spinosa, Clematis Vitalba, Ranunculus
acris, Digitalis purpurea, Genista tinctoria, Orchis Morio, Equisetum arvense,
Pteris aquilina usw.



[989] Dodonaei stirpium historiae pemptades sex sive libri XXX. Antwerpiae,
ex officina Christophori Plantini, 1583, in fol.



[990] Von der Einführung amerikanischer Pflanzen handelt S. Killermann
in der Naturwiss. Wochenschrift. 1909. S. 193. Danach ist der Mais in der
ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts nach Europa gekommen. Die Agave americana
wurde nach Caesalpin 1561 eingeführt. Weitere Angaben finden sich
über Nicotiana tabacum, Solanum tuberosum, Capsicum annuum usw.



Mitgebracht hat den Mais übrigens schon Columbus, wie er (nach
E. v. Lippmann) selbst bezeugt.



[991] E. Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. III. S. 325.



[992] Conradi Gesneri, Opera botanica. 2 Bde. Nürnberg 1751–1771.
Dieser Nachlaß Gesners wurde also erst lange nach seinem Tode herausgegeben
(durch Schmiedel).



[993] E. Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. IV. S. 334.



[994] Siehe S. 337.



[995] A. v. Humboldt, Kosmos. Bd. II. S. 256.



[996] Pro herbis necessariis artis suae.



[997] 1540 und 1547.



[998] E. Meyer, Geschichte der Botanik. Bd. IV. S. 270.



[999] H. Schelenz, Über Kräutersammlungen und das älteste deutsche
Herbarium. Verhandlungen der Versammlung deutscher Naturforscher und
Ärzte. 1906. II. 2.



[1000] L. Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation. 5. Bd.
4. Aufl. S. 346.



[1001] Conradi Gesneri, Historiae animalium libri, opus philosophis, medicis,
grammaticis, philologis, poetis et omnibus rerum linguarumque variarum
studiosis utilissimum simul jucundissimumque.



[1002] Ulisse Aldrovandi wurde 1522 in Bologna geboren. Er gründete
dort 1567 einen botanischen Garten. Sein Nachfolger in der Leitung dieses
Gartens war der Botaniker Caesalpin. Aldrovandi, Opera omnia. 13 Bde.



[1003] De differentiis animalium.



[1004] Nach Dantes Inferno ruht Friedrich II. in einem feurigen Grabe.



[1005] Siehe S. 313.



[1006] Eustachio lieferte unter anderem eine genaue Untersuchung des
Gehörorgans und entdeckte dabei den Steigbügel (um 1546). Hammer und
Amboß waren schon früher aufgefunden (um 1480). Haeser, Geschichte der
Medizin. Bd. II. S. 61.



[1007] L. v. Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation.
Bd. V. S. 345.



[1008] Namens Johann Stephan von Calcar. Jedoch ist dessen Autorschaft
nicht sichergestellt. Siehe Mitteilungen z. Geschichte d. Medizin u. d.
Naturwiss. 1903. S. 282.



[1009] Sprengel, Geschichte der Arzneikunde. Bd. III. § 46–78.



[1010] Wunderlich, Geschichte der Medizin. Stuttgart 1859. S. 70.



[1011] De humani corporis fabrica libri VII. Basel 1543.



[1012] Wunderlich, Geschichte der Medizin. Stuttgart 1859.



[1013] Fabricio ab Aquapendente (1537–1619), De formatione ovi.



[1014] Zum Beispiel, daß die Herzscheidewand, durch die Galen das Blut
aus dem rechten in den linken Ventrikel hindurchtreten ließ, undurchdringlich
ist.



[1015] Sie rühren zum größten Teile von E. Wiedemann (Wi), E. v. Lippmann
(Li) und J. Würschmidt (Wü) her.





Einige Auszüge aus den Besprechungen der ersten
Auflage.

Des Verfassers Grundriß einer Geschichte der Naturwissenschaften hat
in zweiter Auflage G. W. A. Kahlbaum (I, 160 und III, 75) in anerkennendster
Weise besprochen und zugleich die Gefühle ausgesprochen, die angesichts
der Erfolge dieses Werkes jeden Historiker der Naturwissenschaften beseelen
müssen. Aus den gleichen Gründen begrüßen wir es heute freudigst, daß
unser Gesellschaftsmitglied und Mitarbeiter den zweiten Teil dieses Buches
zu einem vierbändigen Werke ausgestalten will und davon bereits den ersten
Band vorzulegen vermag.

(H. Stadler in den Mitteilungen zur Geschichte der Medizin
und der Naturwissenschaften, Bd. X, 2. Heft.)

Der soeben erschienene 2. Band dieses großen Werkes behandelt die Zeit
von Galilei bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts, also jene Epoche, in welcher
die Grundlagen der neueren Naturwissenschaften gelegt wurden. Auch in
diesem Bande hat sich der Verfasser mit Erfolg bemüht, eine Darstellung zu
schaffen, die nicht nur dem Historiker dient, sondern für jeden anregend ist,
der sich überhaupt für die Naturwissenschaften interessiert.

(Kölnische Zeitung, 20. Februar 1911.)

Ähnlich wie Cantors Vorlesungen über Geschichte der Mathematik ein
»standard work« allerersten Ranges bleiben werden, so wird auch Dannemanns
Werk von bleibendem Wert sein, das für den Geschichtsforscher wie
für den Mediziner, für den Lehrer wie für den Techniker großen Nutzen haben
und dessen Lektüre für jeden, der sich für die Naturwissenschaften interessiert,
eine Quelle hohen Genusses bilden wird.

(Monatsschrift für höhere Schulen, 1911, 6. Heft.)

Man weiß nicht, was man mehr bewundern soll, die überraschende Belesenheit
des Autors oder seine Gabe, selbst die schwierigsten Probleme wissenschaftlicher
Forschung nicht nur dem Kenner, sondern auch dem interessierten
Laien leichtfaßlich in ernst-vornehmer Form vorzutragen.

(Pharmazeutische Zeitung, 1911, Nr. 13.)

Besonders dankenswert erscheint, wie Dannemann in allen diesen
Wissenschaften die verbindenden großen Gedanken herauszuschälen weiß, die
im hohen Maße geeignet sind, die Vertreter der einzelnen naturwissenschaftlichen
Disziplinen vor Einseitigkeit zu bewahren.

(Ärztliche Rundschau, 1910, XX. Jahrgang, Nr. 47.)



Dem Techniker, dem Lehrer, dem Arzte, jedem, der sich lebhafter für
Naturwissenschaften interessiert, vor allem also auch unseren Studierenden,
dürfte das Buch eine unerschöpfliche Quelle des Genusses und der Anregung
sein. Einen ganz besonderen Wert besitzt das Werk dadurch, daß es gewissermaßen
den Rahmen für Ostwalds Klassiker der exakten Wissenschaften
abgibt und so die Beziehungen aufweist, durch welche die einzelnen Gebiete
sich gegenseitig beeinflußt haben.

Für die Hebung der Kultur unseres Volkes kann dieses Buch, das die
Wissenschaft und ihre Erfolge als etwas Werdendes vorstellt, von größtem
Nutzen sein, da es die Erfolge fortschrittlichen Denkens gegenüber den
Schwächen dogmatischer Gesinnung aufs deutlichste vergegenwärtigt.

(Prometheus, 26. November 1910, XXII. Jahrgang.)

L'ouvrage me paraît excellent; il a d'ailleurs une qualité inappréciable;
c'est de n'avoir pas d'équivalent.

(Revue générale des Sciences. Paris 15. III. 1912.)

Das Gesamtwerk, dessen Inhalt durch gute Register und Literaturverzeichnisse
übersichtlich zusammengehalten wird, liegt nun, auch in äußerlich
schönem Gewande, vollständig vor; es gehört fraglos zu den besten, bestgeschriebenen,
originellsten und nutzbringendsten der neueren
naturwissenschaftlichen Literatur und ist mehr als jedes andere geeignet,
den immer unheilvoller hervortretenden Folgen der völligen Zersplitterung
unter den Naturforschern abzuhelfen und deren allgemeine Fortbildung
wieder zu heben. Es gereicht dem Verfasser zur Ehre, nicht minder aber
auch der ganzen deutschen Literatur.

(Prof. Dr. E. O. von Lippmann in der Chemiker-Zeitung 1913.)

Seit Jahren empfehle ich meinen Hörern in der einführenden Vorlesung
über experimentelle Chemie das Dannemannsche ausgezeichnete, noch nicht
nach Gebühr verbreitete Werk »Die Naturwissenschaften in ihrer Entwicklung
und in ihrem Zusammenhange«.

(Dr. A. Stock, Prof. a. d. Univ. Berlin und am Kaiser-Wilh.-Inst.
Dahlem, in d. Monatsschrift f. d. chem. u. biol. Unterr. 1920.)



Druck von Breitkopf & Härtel in Leipzig.



Von dem Verfasser erschienen ferner:

Leitfaden für die Übungen im chemischen Unterricht
der oberen Klassen höherer Lehranstalten. 6. Aufl. B. G. Teubner, Leipzig 1920.



Aus der Werkstatt großer Forscher. 430 Seiten.
3. Aufl. Leipzig 1908. Wilhelm Engelmann.

Gebunden M. 9.– und 50% V.-T.-Z.

»Es sei jeder, der sich bisher noch nicht mit diesem vortrefflichen
Werke bekannt gemacht hat, darauf hingewiesen, die sehr wertvolle
Bekanntschaft nicht länger hinauszuschieben.«

(Prof. Dr. Wilh. Ostwald.)



Der naturwissenschaftliche Unterricht auf
praktisch-heuristischer Grundlage. Hannover
1907. Hahnsche Buchhandlung. Geh. M. 6.–, geb. M. 6.80.

»Das Werk entwickelt in recht überzeugender Weise die Bedeutung
und die Grundzüge des praktisch-heuristischen Verfahrens.
– Der Arbeit kann das Verdienst nicht vorenthalten werden, mit
Gründlichkeit und Energie für eine gute Sache eingetreten zu sein.«

(J. Norrenberg,
in der Zeitschrift für lateinloses Schulwesen 1908.)



Naturlehre für höhere Lehranstalten, auf
Schülerübungen gegründet. Hannover 1908. Hahnsche
Buchhandlung.

»Der Verfasser hat so alle Momente vereinigt, die zur Erteilung
eines zeitgemäßen Unterrichts von Belang sind und zwar
so, daß zu dem neuen Plane ein Übergang von dem bestehenden
her möglich ist.«

(Deutsche Literaturzeitung. 1909, Nr. 5.)



Handbuch für den physikalischen Unterricht.
J. Beltz, Langensalza 1919.

»Was in diesem Buche gesagt wird, faßt alle lebenskräftigen
Reformgedanken der letzten Jahre in geschickter Weise zusammen.«

(R. Winderlich,
i. d. Ztschr. f. d. math. u. naturw. Unterr.)



VERLAG VON WILHELM ENGELMANN IN LEIPZIG

Geschichte der physikalischen Experimentierkunst
von Prof. Dr. E. Gerland und Prof. Dr. F. Traumüller. Mit 425 Abbildungen zum größten Teil in Wiedergabe nach
den Originalwerken. (XVI und 442 Seiten, gr. 8.)


Geheftet M. 14.–.  In Halbfranz gebunden M. 17.–.


Aus den Besprechungen:

»Das treffliche Buch darf weder in der Bibliothek einer mittleren
oder höheren Lehranstalt, noch in der eines Experimentalphysikers
fehlen.«

(Monatshefte f. Mathematik und Physik. 1900. Heft 1.)

»Eine eingehende Kenntnis der Geschichte der Physik läßt den
Lehrer erst den wahren Wert der einzelnen Tatsachen, Begriffe
und Theorien erkennen, liefert ihm überaus dankbare Mittel, den
Unterricht kräftig zu beleben, und macht ihn auf die Schwierigkeiten
aufmerksam, die der menschliche Geist bei dem ersten Eindringen
in die einzelnen Gebiete der Physik zu überwältigen hat.
Das vorliegende Werk erschließt in trefflicher Weise ein neues
und wichtiges Gebiet der Geschichte der Physik; es darf in der
Hausbibliothek keines Lehrers fehlen, dem sein Unterricht und
die ihm anvertraute wissensdurstige Jugend am Herzen liegt.«

(Hahn-Machenheimer,
Zeitschr. f. d. physik. u. chem. Unterricht. März 1900. Heft 2.)



Zur Geschichte der astronomischen Meßwerkzeuge
von Purbach bis Reichenbach 1450–1830
von Joh. A. Repsold. 1. Band. Mit 171 Abbildungen (VIII
und 132 Seiten gr. 8). M. 16.–.

Aus den Besprechungen:

»Das Buch, das sich überall als eine reiche Quelle der Belehrung
über die Zweckdienlichkeit und die sachgemäße Verwendung
der Instrumente, sowie über die Vorteile und Nachteile der einzelnen
Konstruktionen darbietet, wird gewiß nicht verfehlen einen
dauernden, großen Nutzen für die Wissenschaft zu stiften.«

(Astronomische Nachrichten, Bd. 177, Nr. 6.)

»Ein höchst interessantes, lehrreiches Werk ist es, das der Verfasser,
der wie kein anderer dazu berufen war, es zu schreiben,
den Mechanikern und Astronomen darbietet.«

(Zeitschrift für Instrumentenkunde. XXVIII. Jahrg., Sept. 1908.)

Auf vorstehende Preise 50% Verleger-Teuerungszuschlag.


Bei der Transkription vorgenommene Änderungen und weitere Anmerkungen:

In der Legende zu Abb. 5: in "Ste = Steinbock;" das "e" ergänzt (da Abkürzung so im Bild enthalten).

In "Die Art, wie die Ägypter Eisen herstellten, ist aus vorstehender
Abbildung ersichtlich" stand "darstellten" statt "herstellten".

Statt Boncompagni stand Boncampagni.

in "woher das in den Pseudo-Geberschen Schriften
enthaltene Wissen stammt, das uns in ihnen gegen das Ende des
13. Jahrhunderts »in völliger Vollendung und demnach als das
Ergebnis einer längeren Entwicklung« entgegentritt": « hinter "entgegentritt" entfernt.

In "Nur durch die Mathematik
können wir zur vollen Wahrheit gelangen": "zur" war "zu".

In "die Renaissance »als das Resultat und die feinste Blüte des Mittelalters«
zu bezeichnen": « nach "Mittelalters" hinzugefügt.

In "Von anderer Seite wird bestritten, daß die alten Babylonier schon das
Gewicht aus dem Längenmaß abgeleitet hätten" stand "Zeit" statt "Seite".

In "König Attalos von Pergamon, so erzählt uns
Plutarch[1016], baute giftige Gewächse an": "an" hinzugefügt.

In "Eine Ausgabe mit lateinischer Übersetzung gab Fr. Hultsch heraus.
Berlin 1875–1878" stand als Enddatum 1875 statt 1878.

In "Die Stellung, welche die Araber diesen
Werken gegenüber einnahmen," Komma hinter "Araber" entfernt.

In "Man
fand die Länge des Grades gleich 56
und bei einer zweiten Messung gleich
562/3 arabischen Meilen[1017] oder gleich
etwa 113040 m, woraus sich der Erdumfang
zu 40700 km berechnet." stand bei der letzten Angabe "m" statt "km", was aber nicht zur dargestellten Berechnung passt.

In "Die
neue astronomische Ansicht, die sich ihm und den Aufgeklärten
unter seinen Zeitgenossen eröffnete, hat er im Sinne der »Schönheitsherrlichkeit
der Welt« verwertet" fehlte das beendende Anführungszeichen, ergänzt hinter "Welt".

Fußnote 772: Seitenzahl im Original nicht lesbar.

Anführungszeichen eingefügt vor: "Der
G nächste Träger bei A ist das Bewegte, der andere Träger bei
B ist das Bewegende.", um Zitat zu vervollständigen.

Anführungszeichen eingefügt vor: "Man lasse durch eine
kleine Öffnung (Abb. 58,
M) das Bild eines beleuchteten
Gegenstandes
in ein dunkles Zimmer
treten.", um Zitat zu vervollständigen.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE NATURWISSENSCHAFTEN IN IHRER ENTWICKLUNG UND IN IHREM ZUSAMMENHANGE, I. BAND ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6596680929771316225_cover.jpg
DI NATURWISSENSCHAFTEN

IN IHRER ENTWICKLUNG UND
IN IHREM ZUSAMMENHANGE

DARGESTELLT VON

FRIEDRICH DANNEMANN

ZWEITE AUFLAGE

ERSTER BAND:
VON DEN ANFANGEN BIS ZUM WIEDERAUFLEBEN
DER WISSENSCHAFTEN

VERLAG VON WILHELM ENGELMANN IN LEIFZIG






