
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Animismus, Magie und Allmacht der Gedanken

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Animismus, Magie und Allmacht der Gedanken


Author: Sigmund Freud



Release date: August 14, 2011 [eBook #37070]

                Most recently updated: January 8, 2021


Language: German


Credits: Produced by Jana Srna and the Online Distributed

        Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ANIMISMUS, MAGIE UND ALLMACHT DER GEDANKEN ***





Anmerkungen zur Transkription:

Der Text stammt aus: Imago. Zeitschrift für Anwendung der
Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften II (1913).
S. 1–21.

Schreibweise und Interpunktion des Originaltextes wurden
übernommen; lediglich offensichtliche Druckfehler wurden
korrigiert. Änderungen sind im Text
so gekennzeichnet. Der
Originaltext erscheint beim Überfahren mit der Maus.
Eine Liste der vorgenommenen Änderungen
findet sich am Ende des Textes.





Über einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker.

Von SIGM. FREUD.

III.

Animismus, Magie und Allmacht der Gedanken.

1.

Es ist ein notwendiger Mangel der Arbeiten, welche Gesichtspunkte
der Psychoanalyse auf Themen der Geisteswissenschaften
anwenden wollen, daß sie dem Leser von beiden
zu wenig bieten müssen. Sie beschränken sich darum auf den
Charakter von Anregungen, sie machen dem Fachmanne Vorschläge,
die er bei seiner Arbeit in Erwägung ziehen soll. Dieser Mangel
wird sich aufs äußerste fühlbar machen in einem Aufsatz, welcher
das ungeheure Gebiet dessen, was man Animismus nennt, behandeln
will(1).

Animismus im engeren Sinne heißt die Lehre von den Seelenvorstellungen,
im weiteren die von geistigen Wesen überhaupt. Man
unterscheidet noch Animatismus, die Lehre von der Belebtheit der
uns unbelebt erscheinenden Natur, und reiht hier den Animalismus
und Manismus an. Der Name Animismus, früher für ein bestimmtes
philosophisches System verwendet, scheint seine gegenwärtige Bedeutung
durch E. B. Tylor erhalten zu haben(2).

Was zur Aufstellung dieser Namen Anlaß gegeben hat, ist
die Einsicht in die höchst merkwürdige Natur- und Weltauffassung

der uns bekannten primitiven Völker, der historischen sowohl wie
der jetzt noch lebenden. Diese bevölkern die Welt mit einer Unzahl
von geistigen Wesen, die ihnen wohlwollend oder übelgesinnt sind;
sie schreiben diesen Geistern und Dämonen die Verursachung der
Naturvorgänge zu und halten nicht nur die Tiere und Pflanzen,
sondern auch die unbelebten Dinge der Welt für durch sie belebt.
Ein drittes und vielleicht wichtigstes Stück dieser primitiven »Naturphilosophie«
erscheint uns weit weniger auffällig, weil wir selbst noch
nicht weit genug von ihm entfernt sind, während wir doch die Existenz
der Geister sehr eingeschränkt haben und die Naturvorgänge
heute durch die Annahme unpersönlicher physikalischer Kräfte erklären.
Die Primitiven glauben nämlich an eine ähnliche »Beseelung« auch
der menschlichen Einzelwesen. Die menschlichen Personen enthalten
Seelen, welche ihren Wohnsitz verlassen und in andere Menschen
einwandern können; diese Seelen sind die Träger der geistigen Tätigkeiten
und bis zu einem gewissen Grad von den »Leibern« unabhängig.
Ursprünglich wurden die Seelen als sehr ähnlich den Individuen
vorgestellt und erst im Laufe einer langen Entwicklung
haben sie die Charaktere des Materiellen bis zu einem hohen Grad
von »Vergeistigung« abgestreift(3).

Die Mehrzahl der Autoren neigt zu der Annahme, daß diese
Seelenvorstellungen der ursprüngliche Kern des animistischen Systems
sind, daß die Geister nur selbständig gewordenen Seelen entsprechen,
und daß auch die Seelen von Tieren, Pflanzen und Dingen in Analogie
mit den Menschenseelen gebildet wurden.

Wie sind die primitiven Menschen zu den eigentümlich dualistischen
Grundanschauungen gekommen, auf denen dieses animistische
System ruht? Man meint, durch die Beobachtung der Phänomene
des Schlafes (mit dem Traum) und des ihm so ähnlichen Todes,
und durch die Bemühung, sich diese jeden Einzelnen so nahe
angehenden Zustände zu erklären. Vor allem müßte das Todesproblem
der Ausgangspunkt der Theoriebildung geworden sein. Für
den Primitiven wäre die Fortdauer des Lebens – die Unsterblichkeit
– das Selbstverständliche. Die Vorstellung des Todes ist etwas
spät und nur zögernd Rezipiertes, sie ist ja auch für uns noch
inhaltsleer und unvollziehbar. Über den Anteil, den andere Beobachtungen
und Erfahrungen an der Gestaltung der animistischen Grundlehren
gehabt haben mögen, über Traumbilder, Schatten, Spiegelbilder
u. dgl., haben sehr lebhafte, zu keinem Abschluß gelangte
Diskussionen stattgefunden(4).

Wenn der Primitive auf die sein Nachdenken anregenden
Phänomene mit der Bildung der Seelenvorstellungen reagierte und
diese dann auf die Objekte der Außenwelt übertrug, so wird sein
Verhalten dabei als durchaus natürlich und weiter nicht rätselhaft

beurteilt. Wundt äußert angesichts der Tatsache, daß sich die nämlichen
animistischen Vorstellungen bei den verschiedensten Völkern
und zu allen Zeiten übereinstimmend gezeigt haben, dieselben »seien
das notwendige psychologische Erzeugnis des mythenbildenden Bewußtseins
und der primitive Animismus dürfe als der geistige Ausdruck
des menschlichen Naturzustandes gelten, insoweit dieser
überhaupt für unsere Beobachtung erreichbar ist«(5). Die Rechtfertigung
der Belebung des Unbelebten hat bereits Hume in seiner »Natural
History of Religion« gegeben, indem er schrieb: »There is an universal
tendency among mankind to conceive all beings like themselves
and to transfer to every object those qualities with which they are
familiarly acquainted and of which they are intimately conscious«(6).

Der Animismus ist ein Denksystem, er gibt nicht nur die
Erklärung eines einzelnen Phänomens, sondern gestattet es, das
Ganze der Welt als einen einzigen Zusammenhang, aus einem
Punkte, zu begreifen. Die Menschheit hat, wenn wir den Autoren
folgen wollen, drei solcher Denksysteme, drei große Weltanschauungen
im Laufe der Zeiten hervorgebracht: Die animistische (mythologische),
die religiöse und die wissenschaftliche. Unter diesen ist die erstgeschaffene,
die des Animismus, vielleicht die folgerichtigste und
erschöpfendste, eine, die das Wesen der Welt restlos erklärt. Diese
erste Weltanschauung der Menschheit ist nun eine psychologische
Theorie. Es geht über unsere Absicht hinaus zu zeigen, wie viel
von ihr noch im Leben der Gegenwart nachweisbar ist, entweder
entwertet in der Form des Aberglaubens, oder lebendig als Grundlage
unseres Sprechens, Glaubens und Philosophierens.

Es greift auf jene Stufenfolge der drei Weltanschauungen
zurück, wenn gesagt wird, daß der Animismus selbst noch keine
Religion ist, aber die Vorbedingungen enthält, auf denen sich später
die Religionen aufbauen. Es ist auch augenfällig, daß der Mythus
auf animistischen Voraussetzungen ruht; die Einzelheiten der Beziehung
von Mythus und Animismus erscheinen aber als in wesentlichen
Punkten ungeklärt.

2.

Unsere psychoanalytische Arbeit wird an anderer Stelle einsetzen.
– Man darf nicht annehmen, daß die Menschen sich aus
reiner spekulativer Wißbegierde zur Schöpfung ihres ersten Weltsystems
aufgeschwungen haben. Das praktische Bedürfnis, sich der
Welt zu bemächtigen, muß seinen Anteil an dieser Bemühung haben.
Wir sind darum nicht erstaunt zu erfahren, daß mit dem animistischen
System etwas anderes Hand in Hand geht, eine Anweisung,
wie man verfahren müsse, um der Menschen, Tiere und Dinge,
respektive ihrer Geister, Herr zu werden. Diese Anweisung, welche
unter dem Namen »Zauberei und Magie« bekannt ist, will

S. Reinach(7) die Strategie des Animismus heißen; ich würde es vorziehen,
sie mit Hubert und Mauß der Technik zu vergleichen(8).

Kann man Zauberei und Magie begrifflich voneinander
trennen? Es ist möglich, wenn man sich mit einiger Eigenmächtigkeit
über die Schwankungen des Sprachgebrauches hinwegsetzen will.
Dann ist Zauberei im wesentlichen die Kunst, die Geister zu beeinflussen,
indem man sie behandelt wie unter gleichen Bedingungen
die Menschen, also indem man sie beschwichtigt, versöhnt, sich geneigt
macht, sie einschüchtert, ihrer Macht beraubt, sie seinem Willen
unterwirft, durch dieselben Mittel, die man für lebende Menschen
wirksam gefunden hat. Magie ist aber etwas anderes; sie sieht im
Grunde von den Geistern ab und sie bedient sich besonderer
Mittel, nicht der banalen psychologischen Methodik. Wir werden
leicht erraten, daß die Magie das ursprünglichere und bedeutsamere
Stück der animistischen Technik ist, denn unter den Mitteln, mit
denen Geister behandelt werden sollen, befinden sich auch magische(9),
und die Magie findet ihre Anwendung auch in Fällen, wo die Vergeistigung
der Natur, wie uns scheint, nicht durchgeführt worden ist.

Die Magie muß den mannigfaltigsten Absichten dienen, die
Naturvorgänge dem Willen des Menschen unterwerfen, das Individuum
gegen Feinde und Gefahren schützen und ihm die Macht
geben, seine Feinde zu schädigen. Die Prinzipien aber, auf deren
Voraussetzung das magische Tun beruht – oder vielmehr das
Prinzip der Magie – ist so augenfällig, daß es von allen Autoren
erkannt werden mußte. Man kann es am knappsten, wenn man von
dem beigefügten Werturteil absieht, mit den Worten E. B. Tylors
ausdrücken: »mistaking an ideal connexion for a real one«. An zwei
Gruppen von magischen Handlungen wollen wir diesen Charakter
erläutern.

Eine der verbreitetsten magischen Prozeduren, um einem Feind
zu schaden, besteht darin, sich ein Ebenbild von ihm aus beliebigem
Material zu machen. Auf die Ähnlichkeit kommt es dabei wenig an.
Man kann auch irgendein Objekt zu seinem Bild »ernennen«. Was
man dann diesem Ebenbild antut, das stößt auch dem gehaßten
Urbild zu, an welcher Körperstelle man das erstere verletzt, an
derselben erkrankt das letztere. Man kann dieselbe magische Technik
anstatt in den Dienst privater Feindseligkeit auch in den der Frömmigkeit
stellen und so Göttern gegen böse Dämonen zu Hilfe kommen.
Ich zitiere nach Frazer(10): »Jede Nacht, wenn der Sonnengott Ra (im
alten Ägypten) zu seinem Heim im glühenden Westen herabstieg,
hatte er einen bitteren Kampf gegen eine Schar von Dämonen zu

bestehen, die ihn unter der Führung des Erzfeindes Apepi überfielen.
Er kämpfte mit ihnen die ganze Nacht und häufig waren die
Mächte der Finsternis stark genug, noch des Tages dunkle Wolken
an den blauen Himmel zu senden, die seine Kraft schwächten und
sein Licht abhielten. Um dem Gotte beizustehen, wurde in seinem
Tempel zu Theben täglich folgende Zeremonie aufgeführt: Es wurde
aus Wachs ein Bild seines Feindes Apepi gemacht, in der Gestalt
eines scheußlichen Krokodils oder einer langgeringelten Schlange und
der Name des Dämons mit grüner Tinte darauf geschrieben. In
ein Papyrusgehäuse gehüllt, auf dem eine ähnliche Zeichnung angebracht
war, wurde dann diese Figur mit schwarzem Haar umwickelt,
vom Priester angespuckt, mit einem Steinmesser bearbeitet
und auf den Boden geworfen. Dann trat er mit seinem linken Fuß
auf sie und endlich verbrannte er sie in einem von gewissen Pflanzen
genährten Feuer. Nachdem Apepi in solcher Weise beseitigt worden
war, geschah mit allen Dämonen seines Gefolges das nämliche.
Dieser Gottesdienst, bei dem gewisse Reden hergesagt werden
mußten, wurde nicht nur morgens, mittags und abends wiederholt,
sondern auch jederzeit dazwischen, wenn ein Sturm wütete, wenn
ein heftiger Regenguß niederging oder schwarze Wolken die Sonnenscheibe
am Himmel verdeckten. Die bösen Feinde verspürten die Züchtigung,
die ihren Bildern widerfahren war, als ob sie sie selbst erlitten
hätten; sie flohen und der Sonnengott triumphierte von neuem.(11)«

Aus der unübersehbaren Fülle ähnlich begründeter magischer
Handlungen will ich nur noch zweierlei hervorheben, die bei den
primitiven Völkern jederzeit eine große Rolle gespielt haben und
zum Teil im Mythus und Kultus höherer Entwicklungsstufen erhalten
geblieben sind, nämlich die Arten des Regen- und des
Fruchtbarkeitszaubers. Man erzeugt den Regen auf magischem
Wege, indem man ihn imitiert, etwa auch noch die ihn erzeugenden
Wolken oder den Sturm nachahmt. Es sieht aus, als ob man »regnen
spielen« wollte. Die japanischen Ainos z. B. machen Regen in der
Weise, daß ein Teil von ihnen Wasser aus großen Sieben ausgießt,
während ein anderer eine große Schüssel mit Segel und Ruder ausstattet,
als ob sie ein Schiff wäre, und sie so um Dorf und Gärten
herumzieht. Die Fruchtbarkeit des Bodens sicherte man sich aber auf
magische Weise, indem man ihm das Schauspiel eines menschlichen
Geschlechtsverkehres zeigte. So pflegen – ein Beispiel anstatt unendlich
vieler – in manchen Teilen Javas zur Zeit des Herannahens
der Reisblüte Bauer und Bäuerin sich nachts auf die Felder
zu begeben, um durch das Beispiel, das sie ihm geben, den Reis
zur Fruchtbarkeit anzuregen(12). Dagegen fürchtete man von verpönten

inzestuösen Geschlechtsbeziehungen, daß sie Mißwuchs und
Unfruchtbarkeit des Bodens erzeugen würden(13).

Auch gewisse negative Vorschriften – magische Vorsichten
also – sind dieser ersten Gruppe einzureihen. Wenn ein Teil der
Bewohner eines Dayakdorfes auf Wildschweinjagd ausgezogen ist,
so dürfen die Zurückgebliebenen unterdes weder Öl noch Wasser
mit ihren Händen berühren; sonst würden die Jäger weiche Finger
bekommen und die Beute aus ihren Händen schlüpfen lassen(14). Oder,
wenn ein Gilyakjäger im Walde dem Wilde nachstellt, so ist es
seinen Kindern zu Hause verboten, Zeichnungen auf Holz oder im
Sand zu machen. Die Pfade im dichten Wald könnten sonst so
verschlungen werden wie die Linien der Zeichnung, so daß der Jäger
den Weg nach Hause nicht findet(15).

Wenn in diesen letzten wie in so vielen anderen Beispielen
magischer Wirkung die Entfernung keine Rolle spielt, die Telepathie
also als selbstverständlich hingenommen wird, so wird auch uns das
Verständnis dieser Eigentümlichkeit der Magie keine Schwierigkeit
bereiten.

Es unterliegt keinem Zweifel, was an all diesen Beispielen als
das Wirksame betrachtet wird. Es ist die Ähnlichkeit zwischen
der vollzogenen Handlung und dem erwarteten Geschehen. Frazer
nennt darum diese Art der Magie imitative oder homöopathische.
Wenn ich will, daß es regne, so brauche ich nur etwas
zu tun, was wie Regnen aussieht oder an Regnen erinnert. In einer
weiteren Phase der Kulturentwicklung wird man anstatt dieses magischen
Regenzaubers Bittgänge zu einem Gotteshaus veranstalten
und den dort wohnenden Heiligen um Regen anflehen. Endlich
wird man auch diese religiöse Technik aufgeben und dafür versuchen,
durch welche Einwirkungen auf die Atmosphäre Regen erzeugt
werden kann.

In einer anderen Gruppe von magischen Handlungen kommt
das Prinzip der Ähnlichkeit nicht mehr in Betracht, dafür ein anderes,
welches sich aus den nachstehenden Beispielen leicht ergeben wird.

Um einem Feinde zu schaden, kann man sich auch eines anderen
Verfahrens bedienen. Man bemächtigt sich seiner Haare, Nägel,
Abfallstoffe oder selbst eines Teiles seiner Kleidung und stellt mit
diesen Dingen etwas Feindseliges an. Es ist dann gerade so, als
hätte man sich der Person selbst bemächtigt, und was man den von
der Person herrührenden Dingen angetan hat, muß ihr selbst widerfahren.
Zu den wesentlichen Bestandteilen einer Persönlichkeit gehört
nach der Anschauung der Primitiven ihr Name; wenn man also den
Namen einer Person oder eines Geistes weiß, hat man eine gewisse
Macht über den Träger des Namens erworben. Daher die merkwürdigen
Vorsichten und Beschränkungen im Gebrauche der Namen,

die in dem Aufsatz über das Tabu gestreift worden sind(16). Die
Ähnlichkeit wird in diesen Beispielen offenbar ersetzt durch Zusammengehörigkeit.

Der Kannibalismus der Primitiven leitet seine sublimere Motivierung
in ähnlicher Weise ab. Indem man Teile vom Leib einer
Person durch den Akt des Verzehrens in sich aufnimmt, eignet man
sich auch die Eigenschaften an, welche dieser Person angehört haben.
Daraus erfolgen dann Vorsichten und Beschränkungen der Diät unter
besonderen Umständen. Eine Frau wird in der Gravidität vermeiden,
das Fleisch gewisser Tiere zu genießen, weil deren unerwünschte
Eigenschaften, z. B. die Feigheit, so auf das von ihr genährte Kind
übergehen könnten. Es macht für die magische Wirkung keinen
Unterschied, auch wenn der Zusammenhang ein bereits aufgehobener
ist, oder wenn er überhaupt nur in einmaliger, bedeutungsvoller
Berührung bestand. So ist z. B. der Glaube an ein magisches Band,
welches das Schicksal einer Wunde mit dem der Waffe verknüpft,
durch welche sie hervorgerufen wurde, unverändert durch Jahrtausende
zu verfolgen. Wenn ein Melanesier sich des Bogens bemächtigt
hat, durch den er verwundet wurde, so wird er ihn sorgfältig
an einem kühlen Ort verwahren, um so die Entzündung der
Wunde niederzuhalten. Ist der Bogen aber im Besitz der Feinde
geblieben, so wird er gewiß in nächster Nähe eines Feuers aufgehängt
werden, damit die Wunde nur ja recht entzündet werde
und brenne. Plinius rät in seiner Nat. Hist. XXVIII, wenn man
bereut, einen anderen verletzt zu haben, solle man auf die Hand
spucken, welche die Verletzung verschuldet hat; der Schmerz des
Verletzten werde dann sofort gelindert. Francis Bacon erwähnt
in seiner Natural History den allgemein giltigen Glauben, daß das
Salben einer Waffe, welche eine Wunde geschlagen hat, diese Wunde
selbst heilt. Die englischen Bauern sollen noch heute nach diesem
Rezept handeln, und wenn sie sich mit einer Sichel geschnitten haben,
das Instrument von da an sorgfältig rein halten, damit die Wunde
nicht in Eiterung gerate. Im Juni des Jahres 1902, berichtet eine
lokale englische Wochenschrift, stieß sich eine Frau namens Matilda
Henry in Norwich zufällig einen eisernen Nagel in die Sohle. Ohne
die Wunde untersuchen zu lassen oder auch nur den Strumpf auszuziehen,
hieß sie ihre Tochter den Nagel gut einölen, in der Erwartung,
daß ihr dann nichts geschehen könne. Sie selbst starb
einige Tage später an Wundstarrkrampf(17), infolge dieser verschobenen
Antisepsis.

Die Beispiele der letzteren Gruppe erläutern, was Frazer als
kontagiöse Magie von der imitativen sondert. Was in ihnen
als wirksam gedacht wird, ist nicht mehr die Ähnlichkeit, sondern
der Zusammenhang im Raum, die Kontiguität, wenigstens die
vorgestellte Kontiguität, die Erinnerung an ihr Vorhandensein. Da

aber Ähnlichkeit und Kontiguität die beiden wesentlichen Prinzipien
der Assoziationsvorgänge sind, stellt sich als Erklärung für all die
Tollheit der magischen Vorschriften wirklich die Herrschaft der
Ideenassoziation heraus. Man sieht, wie zutreffend sich Tylors
oben zitierte Charakteristik der Magie erweist: mistaking an ideal
connexion for a real one, oder wie es fast gleichlautend Frazer
ausgedrückt hat: men mistook the order of their ideas for the order
of nature, and hence imagined that the control which they have,
or seem to have, over their thoughts, permitted them to exercise
a corresponding control over things.(18)

Es wird dann zunächst befremdend wirken, daß diese einleuchtende
Erklärung der Magie von manchen Autoren als unbefriedigend
verworfen werden konnte(19). Bei näherer Überlegung muß
man aber dem Einwand Recht geben, daß die Assoziationstheorie
der Magie bloß die Wege aufklärt, welche die Magie geht, aber
nicht deren eigentliches Wesen, nämlich nicht das Mißverständnis,
welches sie psychologische Gesetze an die Stelle natürlicher setzen
heißt. Es bedarf hier offenbar eines dynamischen Moments, aber
während die Suche nach einem solchen die Kritiker der Frazerschen
Lehre in die Irre führt, wird es leicht, eine befriedigende Aufklärung
der Magie zu geben, wenn man nur die Assoziationstheorie derselben
weiterführen und vertiefen will.

Betrachten wir zunächst den einfacheren und bedeutsameren
Fall der imitativen Magie. Nach Frazer kann diese allein geübt
werden, während die kontagiöse Magie in der Regel die imitative
voraussetzt(20). Die Motive, welche zur Ausübung der Magie drängen,
sind leicht zu erkennen, es sind die Wünsche des Menschen. Wir
brauchen nun bloß anzunehmen, daß der primitive Mensch ein großartiges
Zutrauen zur Macht seiner Wünsche hat. Im Grund muß
all das, was er auf magischem Wege herstellt, doch nur darum
geschehen, weil er es will. So ist anfänglich bloß sein Wunsch das
Betonte.

Für das Kind, welches sich unter analogen psychischen Bedingungen
befindet, aber motorisch noch nicht leistungsfähig ist,
haben wir an anderer Stelle die Annahme vertreten, daß es seine
Wünsche zunächst wirklich halluzinatorisch befriedigt, indem es die
befriedigende Situation durch die zentrifugalen Erregungen seiner
Sinnesorgane herstellen läßt(21). Für den erwachsenen Primitiven ergibt
sich ein anderer Weg. An seinem Wunsch hängt ein motorischer
Impuls, der Wille, und dieser – der später im Dienst der Wunschbefriedigung
das Antlitz der Erde verändern wird – wird jetzt

dazu verwendet, die Befriedigung darzustellen, so daß man sie
gleichsam durch motorische Halluzination erleben kann. Eine solche
Darstellung des befriedigten Wunsches ist dem Spiele der Kinder
völlig vergleichbar, welches bei diesen die rein sensorische Technik
der Befriedigung ablöst. Wenn Spiel und imitative Darstellung dem
Kinde und dem Primitiven genügen, so ist dies nicht ein Zeichen
von Bescheidenheit in unserem Sinne oder von Resignation infolge
Erkenntnis ihrer realen Ohnmacht, sondern die wohl verständliche
Folge der überwiegenden Wertung ihres Wunsches, des von ihm
abhängigen Willens und der von ihm eingeschlagenen Wege. Mit
der Zeit verschiebt sich der psychische Akzent von den Motiven
der magischen Handlung auf deren Mittel, auf die Handlung selbst.
Vielleicht sagen wir richtiger, an diesen Mitteln erst wird ihm die
Überschätzung seiner psychischen Akte evident. Nun hat es den
Anschein, als wäre es nichts anderes als die magische Handlung,
die kraft ihrer Ähnlichkeit mit dem Gewünschten dessen Geschehen
erzwingt. Auf der Stufe des animistischen Denkens gibt es noch
keine Gelegenheit, den wahren Sachverhalt objektiv zu erweisen,
wohl aber auf späteren, wenn alle solche Prozeduren noch gepflegt
werden, aber das psychische Phänomen des Zweifels als Ausdruck
einer Verdrängungsneigung bereits möglich ist. Dann werden die
Menschen zugeben, daß die Beschwörungen von Geistern nichts
leisten, wenn nicht der Glaube an sie dabei ist, und daß auch die
Zauberkraft des Gebets versagt, wenn keine Frömmigkeit dahinter
wirkt(22).

Die Möglichkeit einer auf der Kontiguitätsassoziation beruhenden
kontagiösen Magie wird uns dann zeigen, daß sich die psychische
Wertschätzung vom Wunsch und vom Willen her auf alle psychischen
Akte, die dem Willen zu Gebote stehen, ausgedehnt hat. Es
besteht also jetzt eine allgemeine Überschätzung der seelischen Vorgänge,
d. h. eine Einstellung zur Welt, welche uns nach unseren
Einsichten in die Beziehung von Realität und Denken als solche
Überschätzung des letzteren erscheinen muß. Die Dinge treten gegen
deren Vorstellungen zurück; was mit den letzteren vorgenommen
wird, muß sich auch an den ersteren ereignen. Die Relationen, die
zwischen den Vorstellungen bestehen, werden auch zwischen den
Dingen vorausgesetzt. Da das Denken keine Entfernungen kennt,
das räumlich Entlegenste wie das zeitlich Verschiedenste mit Leichtigkeit
in einen Bewußtseinsakt zusammenbringt, wird auch die magische
Welt sich telepathisch über die räumliche Distanz hinaussetzen und
ehemaligen Zusammenhang wie gegenwärtigen behandeln. Das Spiegelbild
der Innenwelt muß im animistischen Zeitalter jenes andere Weltbild,
das wir zu erkennen glauben, unsichtbar machen.

Heben wir übrigens hervor, daß die beiden Prinzipien der
Assoziation – Ähnlichkeit und Kontiguität – in der höheren Einheit

der Berührung zusammentreffen. Kontiguitätsassoziation ist
Berührung im direkten, Ähnlichkeitsassoziation solche im übertragenen
Sinne. Eine von uns noch nicht erfaßte Identität im psychischen
Vorgang wird wohl durch den Gebrauch des nämlichen Wortes für
beide Arten der Verknüpfung verbürgt. Es ist derselbe Umfang
des Begriffes Berührung, der sich bei der Analyse des Tabu herausstellte(23).

Zusammenfassend können wir nun sagen: das Prinzip, welches
die Magie, die Technik der animistischen Denkweise regiert, ist das
der »Allmacht der Gedanken«.

3.

Die Bezeichnung »Allmacht der Gedanken« habe ich von einem
hochintelligenten, an Zwangsvorstellungen leidenden Manne angenommen,
dem es nach seiner Herstellung durch psychoanalytische
Behandlung möglich geworden ist, auch seine Tüchtigkeit und Verständigkeit
zu erweisen(24). Er hatte sich dieses Wort geprägt zur
Begründung aller jener sonderbaren und unheimlichen Geschehnisse,
die ihn wie andere mit seinem Leiden Behaftete zu verfolgen
schienen. Dachte er eben an eine Person, so kam sie ihm auch schon
entgegen, als ob er sie beschworen hätte; erkundigte er sich plötzlich
nach dem Befinden eines lange vermißten Bekannten, so mußte
er hören, daß dieser eben gestorben sei, so daß er glauben konnte,
er habe sich ihm telepathisch bemerkbar gemacht; stieß er gegen
einen Fremden eine nicht einmal ganz ernst gemeinte Verwünschung
aus, so durfte er erwarten, daß dieser bald darauf starb und ihn
mit der Verantwortlichkeit für sein Ableben belastete. Von den
meisten dieser Fälle konnte er mir im Laufe der Behandlung selbst
mitteilen, wie der täuschende Anschein entstanden war, und was
er selbst an Veranstaltungen hinzugetan hatte, um sich in seinen
abergläubischen Erwartungen zu bestärken(25). Alle Zwangskranken sind
in solcher Weise, meist gegen ihre bessere Einsicht, abergläubisch.

Der Fortbestand der Allmacht der Gedanken tritt uns bei
der Zwangsneurose am deutlichsten entgegen, die Ergebnisse dieser
primitiven Denkweise sind hier dem Bewußtsein am nächsten. Wir
müssen uns aber davor hüten, darin einen auszeichnenden Charakter
dieser Neurose zu erblicken, denn die analytische Untersuchung deckt
das nämliche bei den anderen Neurosen auf. Bei ihnen allen ist nicht
die Realität des Erlebens, sondern die des Denkens für die Symptombildung
maßgebend. Die Neurotiker leben in einer besonderen Welt,
in welcher, wie ich es an anderer Stelle ausgedrückt habe, nur die

»neurotische Währung« gilt, d. h. nur das intensiv Gedachte, mit
Affekt Vorgestellte ist bei ihnen wirksam, dessen Übereinstimmung
mit der äußeren Realität aber nebensächlich. Der Hysteriker wiederholt
in seinen Anfällen und fixiert durch seine Symptome Erlebnisse,
die sich nur in seiner Phantasie so zugetragen haben, allerdings in
letzter Auflösung auf wirkliche Ereignisse zurückgehen oder aus
solchen aufgebaut worden sind. Das Schuldbewußtsein der Neurotiker
würde man ebenso schlecht verstehen, wenn man es als unberechtigt
abweisen, wie wenn man es auf reale Missetaten zurückführen
wollte. Ein Zwangsneurotiker kann von einem Schuldbewußtsein
gedrückt sein, das einem Massenmörder wohl anstünde; er wird
sich dabei gegen seine Mitmenschen als der rücksichtsvollste und skrupulöseste
Genosse benehmen und seit seiner Kindheit so benommen
haben. Doch ist sein Schuldgefühl begründet; es fußt auf den intensiven
und häufigen Todeswünschen, die sich in ihm unbewußt gegen
seine Mitmenschen regen. Es ist begründet, insoferne unbewußte
Gedanken und nicht absichtliche Taten in Betracht kommen. So
erweist sich die Allmacht der Gedanken, die Überschätzung der
seelischen Vorgänge gegen die Realität, als unbeschränkt wirksam
im Affektleben des Neurotikers und in allen von diesem ausgehenden
Folgen. Unterzieht man ihn aber der psychoanalytischen Behandlung,
welche das bei ihm Unbewußte bewußt macht, so wird er nicht
glauben können, daß Gedanken frei sind, und wird sich jedesmal
fürchten, böse Wünsche zu äußern, als ob sie infolge dieser Äußerung
in Erfüllung gehen müßten. Durch dieses Verhalten wie durch
seinen im Leben betätigten Aberglauben zeigt er uns aber, wie nahe
er dem Wilden steht, der durch seine bloßen Gedanken die Außenwelt
zu verändern meint.

Die primären Zwangshandlungen dieser Neurotiker sind
eigentlich durchaus magischer Natur. Sie sind, wenn nicht Zauber,
so doch Gegenzauber, zur Abwehr der Unheilserwartungen bestimmt,
mit denen die Neurose zu beginnen pflegt. So oft ich das Geheimnis
zu durchdringen vermochte, zeigte es sich, daß diese Unheilserwartung
den Tod zum Inhalt hatte. Das Todesproblem steht nach
Schopenhauer am Eingang jeder Philosophie; wir haben gehört,
daß auch die Bildung der Seelenvorstellungen und des Dämonenglaubens,
die den Animismus kennzeichnen, auf den Eindruck zurückgeführt
wird, den der Tod auf den Menschen macht. Ob diese ersten
Zwangs- oder Schutzhandlungen dem Prinzip der Ähnlichkeit,
respektive des Kontrastes folgen, ist schwer zu beurteilen, denn sie
werden unter den Bedingungen der Neurose gewöhnlich durch die
Verschiebung auf irgendein Kleinstes, eine an sich höchst geringfügige
Aktion entstellt(26). Auch die Schutzformeln der Zwangsneurose
finden ihr Gegenstück in den Zauberformeln der Magie. Die Entwicklungsgeschichte
der Zwangshandlungen kann man aber beschreiben,

indem man hervorhebt, wie sie, vom Sexuellen möglichst weit entfernt,
als Zauber gegen böse Wünsche beginnen, um als Ersatz
für verbotenes sexuelles Tun, das sie möglichst getreu nachahmen,
zu enden.



Wenn wir die vorhin erwähnte Entwicklungsgeschichte der
menschlichen Weltanschauungen annehmen, in welcher die animistische
Phase von der religiösen, diese von der wissenschaftlichen
abgelöst wird, wird es uns nicht schwer, die Schicksale
der »Allmacht der Gedanken« durch diese Phasen zu verfolgen.
Im animistischen Stadium schreibt der Mensch sich selbst die Allmacht
zu; im religiösen hat er sie den Göttern abgetreten, aber
nicht ernstlich auf sie verzichtet, denn er behält sich vor, die Götter
durch mannigfache Beeinflussungen nach seinen Wünschen zu lenken.
In der wissenschaftlichen Weltanschauung ist kein Raum mehr für
die Allmacht des Menschen, er hat sich zu seiner Kleinheit bekannt
und sich resigniert dem Tode wie allen anderen Naturnotwendigkeiten
unterworfen. Aber in dem Vertrauen auf die Macht des
Menschengeistes, welcher mit den Gesetzen der Wirklichkeit rechnet,
lebt ein Stück des primitiven Allmachtglaubens weiter.



Bei der Rückverfolgung der Entwicklung libidinöser Strebungen
im Einzelmenschen, von ihrer Gestaltung in der Reife bis zu den
ersten Anfängen der Kindheit, hat sich zunächst eine wichtige
Unterscheidung ergeben, die in den »Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie
1905« niedergelegt ist. Die Äußerungen der sexuellen Triebe
sind von Anfang an zu erkennen, aber sie richten sich zuerst noch
auf kein äußeres Objekt. Die einzelnen Triebkomponenten der
Sexualität arbeiten jede für sich auf Lustgewinn und finden ihre
Befriedigung am eigenen Körper. Dies Stadium heißt das des
Autoerotismus, es wird von dem der Objektwahl abgelöst.

Es hat sich bei weiterem Studium als zweckmäßig, ja als
unabweisbar gezeigt, zwischen diese beiden Stadien ein drittes einzuschieben,
oder, wenn man so will, das erste Stadium des Autoerotismus
in zwei zu zerlegen. In diesem Zwischenstadium, dessen
Bedeutsamkeit sich der Forschung immer mehr aufdrängt, haben die
vorher vereinzelten Sexualtriebe sich bereits zu einer Einheit zusammengesetzt
und auch ein Objekt gefunden; dies Objekt ist aber kein
äußeres, dem Individuum fremdes, sondern es ist das eigene, um
diese Zeit konstituierte Ich. Mit Rücksicht auf später zu beobachtende
pathologische Fixierungen dieses Zustandes heißen wir
das neue Stadium das des Narzißmus. Die Person verhält sich
so, als wäre sie in sich selbst verliebt, die Ichtriebe und die libidinösen
Wünsche sind für unsere Analyse noch nicht voneinander zu
sondern.

Wenngleich uns eine genügend scharfe Charakteristik dieses
narzißtischen Stadiums, in welchem die bisher dissoziierten Sexualtriebe

zu einer Einheit zusammentreten und das Ich als Objekt
besetzen, noch nicht möglich ist, so ahnen wir doch bereits, daß die
narzißtische Organisation nie mehr völlig aufgegeben wird. Der
Mensch bleibt in gewissem Maße narzißtisch, auch nachdem er
äußere Objekte für seine Libido gefunden hat; die Objektbesetzungen,
die er vornimmt, sind gleichsam Emanationen der beim Ich verbleibenden
Libido und können wieder in dieselbe zurückgezogen
werden. Die psychologisch so merkwürdigen Zustände von Verliebtheit,
die Normalvorbilder der Psychosen, entsprechen dem höchsten
Stande dieser Emanationen im Vergleich zum Niveau der Ichliebe.

Es liegt nun nahe, die von uns aufgefundene Hochschätzung
der psychischen Aktionen – die wir von unserem Standpunkt aus
eine Überschätzung heißen – bei den Primitiven und Neurotikern
in Beziehung zum Narzißmus zu bringen und sie als wesentliches
Teilstück desselben aufzufassen. Wir würden sagen, das Denken ist
bei den Primitiven noch in hohem Maße sexualisiert, daher rührt
der Glaube an die Allmacht der Gedanken, die unerschütterliche
Zuversicht auf die Möglichkeit der Weltbeherrschung und die Unzugänglichkeit
gegen die leicht zu machenden Erfahrungen, welche den
Menschen über seine wirkliche Stellung in der Welt belehren könnten.
Bei den Neurotikern ist einerseits ein beträchtliches Stück dieser
primitiven Einstellung konstitutionell verblieben, anderseits wird
durch die bei ihnen eingetretene Sexualverdrängung eine neuerliche
Sexualisierung der Denkvorgänge herbeigeführt. Die psychischen
Folgen müssen in beiden Fällen dieselben sein, bei ursprünglicher,
wie bei regressiv erzielter libidinöser Überbesetzung des Denkens:
intellektueller Narzißmus, Allmacht der Gedanken(27).

Wenn wir im Nachweis der Allmacht der Gedanken bei den
Primitiven ein Zeugnis für deren Narzißmus erblicken dürfen, so
können wir den Versuch wagen, die Entwicklungsstufen der menschlichen
Weltanschauung mit den Stadien der libidinösen Entwicklung
des Einzelnen in Vergleich zu ziehen. Es entspricht dann zeitlich
wie inhaltlich die animistische Phase dem Narzißmus, die religiöse
Phase jener Stufe der Objektfindung, welche durch die Bindung an
die Eltern charakterisiert ist, und die wissenschaftliche Phase hat ihr
volles Gegenstück in jenem Reifezustand des Individuums, welcher
auf das Lustprinzip verzichtet hat und unter Anpassung an die
Realität sein Objekt in der Außenwelt sucht(28).

Nur auf einem Gebiete ist auch in unserer Kultur die »Allmacht
der Gedanken« erhalten geblieben, auf dem der Kunst. In

der Kunst allein kommt es noch vor, daß ein von Wünschen verzehrter
Mensch etwas der Befriedigung ähnliches macht, und daß
dieses Spielen – dank der künstlerischen Illusion – Affektwirkungen
hervorruft, als wäre es etwas Reales. Mit Recht spricht man vom
Zauber der Kunst und vergleicht den Künstler mit einem Zauberer.
Aber dieser Vergleich ist vielleicht bedeutsamer, als er zu sein beansprucht.
Die Kunst, die gewiß nicht als l'art pour l'art begonnen
hat, stand ursprünglich im Dienste von Tendenzen, die heute zum
großen Teile erloschen sind. Unter diesen lassen sich mancherlei
magische Absichten vermuten(29).

4.

Die erste Weltauffassung, welche den Menschen gelang, die
des Animismus, war also eine psychologische. Sie bedurfte noch
keiner Wissenschaft zu ihrer Begründung, denn Wissenschaft setzt
erst ein, wenn man eingesehen hat, daß man die Welt nicht kennt
und darum nach Wegen suchen muß, um sie kennen zu lernen.
Der Animismus war aber dem primitiven Menschen natürlich und
selbstgewiß; er wußte, wie die Dinge der Welt sind, nämlich so wie
der Mensch sich selbst verspürte. Wir sind also vorbereitet darauf,
zu finden, daß der primitive Mensch Strukturverhältnisse seiner
eigenen Psyche in die Außenwelt verlegte(30), und dürfen anderseits
den Versuch machen, was der Animismus von der Natur der Dinge
lehrt, in die menschliche Seele zurückzuversetzen.

Die Technik des Animismus, die Magie, zeigt uns am deutlichsten
und unvermengtesten die Absicht, den realen Dingen die
Gesetze des Seelenlebens aufzuzwingen, wobei Geister noch keine
Rolle spielen müssen, während auch Geister zu Objekten magischer
Behandlung genommen werden können. Die Voraussetzungen der
Magie sind also ursprünglicher und älter als die Geisterlehre, die
den Kern des Animismus bildet. Unsere psychoanalytische Betrachtung
trifft hier mit einer Lehre von R. R. Marett zusammen,
welche ein präanimistisches Stadium dem Animismus vorhergehen
läßt, dessen Charakter am besten durch den Namen Animatismus
(Lehre von der allgemeinen Belebtheit) angedeutet wird.

Es ist wenig mehr aus der Erfahrung über den Präanimismus zu
sagen, da man noch kein Volk angetroffen hat, welches der Geistervorstellungen
entbehrte(31).

Während die Magie noch alle Allmacht den Gedanken vorbehält,
hat der Animismus einen Teil dieser Allmacht den Geistern
abgetreten und damit den Weg zur Bildung einer Religion eingeschlagen.
Was soll nun den Primitiven zu dieser ersten Verzichtleistung
bewogen haben? Kaum die Einsicht in die Unrichtigkeit
seiner Voraussetzungen, denn er behält ja die magische Technik bei.

Die Geister und Dämonen sind, wie an anderer Stelle angedeutet
wurde(32), nichts als die Projektionen seiner Gefühlsregungen(33);
er macht seine Affektbesetzungen zu Personen, bevölkert mit ihnen
die Welt, und findet nun seine inneren seelischen Vorgänge außer
seiner wieder, ganz ähnlich wie der geistreiche Paranoiker Schreber,
der die Bindungen und Lösungen seiner Libido in den Schicksalen
der von ihm kombinierten »Gottesstrahlen« gespiegelt fand(34).

Wir wollen hier wie bei einem früheren Anlasse(35) dem Problem
ausweichen, woher die Neigung überhaupt rührt, seelische
Vorgänge nach außen zu projizieren. Der einen Annahme dürfen
wir uns aber getrauen, daß diese Neigung dort eine Verstärkung
erfährt, wo die Projektion den Vorteil einer psychischen Erleichterung
mit sich bringt. Ein solcher Vorteil ist mit Bestimmtheit zu erwarten,
wenn die nach Allmacht strebenden Regungen in Konflikt miteinander
geraten sind, dann können sie offenbar nicht alle allmächtig
werden. Der Krankheitsprozeß der Paranoia bedient sich tatsächlich
des Mechanismus der Projektion, um solche im Seelenleben entstandene
Konflikte zu erledigen. Nun ist der vorbildliche Fall eines
solchen Konfliktes der zwischen den beiden Gliedern eines Gegensatzpaares,
der Fall der ambivalenten Einstellung, den wir in der
Situation des Trauernden beim Tode eines teuern Angehörigen
eingehend zergliedert haben(36). Ein solcher Fall wird uns besonders
geeignet scheinen, die Schöpfung von Projektionsgebilden zu motivieren.
Wir treffen hier wiederum mit Meinungen der Autoren
zusammen, welche die bösen Geister für die erstgeborenen unter
den Geistern erklären und die Entstehung der Seelenvorstellungen
aus dem Eindruck des Todes auf die Überlebenden ableiten. Wir
machen nur den einen Unterschied, daß wir nicht das intellektuelle

Problem voranstellen, welches der Tod dem Lebenden aufgibt, sondern
die zur Erforschung treibende Kraft in den Gefühlskonflikt
verlegen, in welchen diese Situation den Überlebenden stürzt.

Die erste theoretische Leistung des Menschen – die Schöpfung
der Geister – würde also aus derselben Quelle entspringen wie die
ersten sittlichen Beschränkungen, denen er sich unterwirft, die Tabuvorschriften.
Doch soll die Gleichheit des Ursprungs nichts für die
Gleichzeitigkeit der Entstehung präjudizieren. Wenn es wirklich die
Situation des Überlebenden gegen den Toten war, die den primitiven
Menschen zuerst nachdenklich machte, ihn nötigte, einen Teil
seiner Allmacht an die Geister abzugeben und ein Stück der freien
Willkür seines Handelns zu opfern, so wären diese Kulturschöpfungen
eine erste Anerkennung der Ἀνάγκη, die sich dem
menschlichen Narzißmus widersetzt. Der Primitive würde sich vor
der Übermacht des Todes beugen mit derselben Geste, durch die
er diesen zu verleugnen scheint.

Wenn wir den Mut zur weiteren Ausbeutung unserer Voraussetzungen
haben, können wir fragen, welches wesentliche Stück
unserer psychologischen Struktur in der Projektionsschöpfung der
Seelen und Geister seine Spiegelung und Wiederkehr findet. Es ist
dann schwer zu bestreiten, daß die primitive Seelenvorstellung, soweit
sie auch noch von der späteren völlig immateriellen Seele absteht,
doch das Wesen derselben teilt, also Person oder Ding als eine
Zweiheit auffaßt, auf deren beide Bestandteile die bekannten Eigenschaften
und Veränderungen des Ganzen verteilt sind. Diese ursprüngliche
Dualität – nach einem Ausdruck von H. Spencer(37) – ist
bereits identisch mit jenem Dualismus, der sich in der uns geläufigen
Trennung von Geist und Körper kundgibt, und dessen unzerstörbare
sprachliche Äußerungen wir z. B. in der Beschreibung des
Ohnmächtigen oder Rasenden: er sei nicht bei sich, erkennen(38).

Was wir so, ganz ähnlich wie der Primitive, in die äußere Realität
projizieren, kann kaum etwas anderes sein als die Erkenntnis eines
Zustandes, in dem ein Ding den Sinnen und dem Bewußtsein
gegeben, präsent ist, neben welchem ein anderer besteht, in dem
dasselbe latent ist, aber wiedererscheinen kann, also die Koëxistenz
von Wahrnehmen und Erinnern, oder, ins Allgemeine ausgedehnt,
die Existenz unbewußter Seelenvorgänge neben den bewußten(39).
Man könnte sagen, der »Geist« einer Person oder eines Dinges reduziere
sich in letzter Analyse auf deren Fähigkeit erinnert und vorgestellt
zu werden, wenn sie der Wahrnehmung entzogen sind.

Man wird nun freilich weder von der primitiven, noch von
der heutigen Vorstellung der »Seele« erwarten dürfen, daß ihre

Abgrenzung vom anderen Teile die Linien einhalte, welche unsere
heutige Wissenschaft zwischen der bewußten und der unbewußten
Seelentätigkeit zieht. Die animistische Seele vereinigt vielmehr Bestimmungen
von beiden Seiten in sich. Ihre Flüchtigkeit und Beweglichkeit,
ihre Fähigkeit, den Körper zu verlassen, dauernd oder
vorübergehend von einem anderen Leib Besitz zu nehmen, dies
sind Charaktere, die unverkennbar an das Wesen des Bewußtseins
erinnern. Aber die Art, wie sie sich hinter der persönlichen Erscheinung
verborgen hält, mahnt an das Unbewußte; die Unveränderlichkeit
und Unzerstörbarkeit schreiben wir heute nicht mehr den
bewußten, sondern den unbewußten Vorgängen zu, und diese
betrachten wir auch als die eigentlichen Träger der seelischen Tätigkeit.



Wir sagten vorhin, der Animismus sei ein Denksystem, die
erste vollständige Theorie der Welt, und wollen nun aus der
psychoanalytischen Auffassung eines solchen Systems gewisse Folgerungen
ableiten. Die Erfahrung jedes unserer Tage kann uns die
Haupteigenschaften des »Systems« immer von neuem vorführen.
Wir träumen in der Nacht und haben es erlernt, am Tage den
Traum zu deuten. Der Traum kann, ohne seine Natur zu verleugnen,
wirr und zusammenhangslos erscheinen, er kann aber auch
im Gegenteil die Ordnung der Eindrücke eines Erlebnisses nachahmen,
eine Begebenheit aus der anderen ableiten und ein Stück
seines Inhaltes auf ein anderes beziehen. Dies scheint ihm besser
oder schlechter gelungen zu sein, fast niemals gelingt es so vollkommen,
daß nicht irgendwo eine Absurdität, ein Riß im Gefüge
zum Vorschein käme. Wenn wir den Traum der Deutung unterziehen,
erfahren wir, daß diese inkonstante und ungleichmäßige Anordnung
der Traumbestandteile auch etwas für das Verständnis des
Traumes recht Unwichtiges ist. Das Wesentliche am Traum sind
die Traumgedanken, die allerdings sinnreich, zusammenhängend und
geordnet sind. Aber deren Ordnung ist eine ganz andere als die
von uns am manifesten Trauminhalt erinnerte. Der Zusammenhang
der Traumgedanken ist aufgegeben worden und kann dann entweder
überhaupt verloren bleiben oder durch den neuen Zusammenhang
des Trauminhalts ersetzt werden. Fast regelmäßig hat, außer der
Verdichtung der Traumelemente, eine Umordnung derselben stattgefunden,
die von der früheren Anordnung mehr oder weniger unabhängig
ist. Wir sagen abschließend, das, was durch die Traumarbeit
aus dem Material der Traumgedanken geworden ist, hat eine neue
Beeinflussung erfahren, die sogenannte »sekundäre Bearbeitung«,
deren Absicht offenbar dahingeht, die aus der Traumarbeit resultierende
Zusammenhangslosigkeit und Unverständlichkeit zugunsten
eines neuen »Sinnes« zu beseitigen. Dieser neue, durch die sekundäre
Bearbeitung erzielte Sinn ist nicht mehr der Sinn der Traumgedanken.

Die sekundäre Bearbeitung des Produktes der Traumarbeit ist

ein vortreffliches Beispiel für das Wesen und die Ansprüche eines
Systems. Eine intellektuelle Funktion in uns fordert Vereinheitlichung,
Zusammenhang und Verständlichkeit von jedem Material
der Wahrnehmung oder des Denkens, dessen sie sich bemächtigt,
und scheut sich nicht einen unrichtigen Zusammenhang herzustellen,
wenn sie infolge besonderer Umstände den richtigen nicht erfassen
kann. Wir kennen solche Systembildungen nicht nur vom Traume,
sondern auch von den Phobien, dem Zwangsdenken und den Formen
des Wahnes. Bei den Wahnerkrankungen (der Paranoia) ist die
Systembildung das Sinnfälligste, sie beherrscht das Krankheitsbild,
sie darf aber auch bei den anderen Formen von Neuropsychosen
nicht übersehen werden. In allen Fällen können wir dann nachweisen,
daß eine Umordnung des psychischen Materials zu einem neuen
Ziel stattgefunden hat, oft eine im Grunde recht gewaltsame, wenn
sie nur unter dem Gesichtspunkt des Systems begreiflich erscheint.
Es wird dann zum besten Kennzeichen der Systembildung, daß
jedes der Ergebnisse desselben mindestens zwei Motivierungen aufdecken
läßt, eine Motivierung aus den Voraussetzungen des Systems
– also eventuell eine wahnhafte – und eine versteckte, die wir aber
als die eigentlich wirksame, reale, anerkennen müssen.

Zur Erläuterung ein Beispiel aus der Neurose: In der Abhandlung
über das Tabu erwähnte ich eine Kranke, deren Zwangsverbote
die schönsten Übereinstimmungen mit dem Tabu der Maori
zeigen(40). Die Neurose dieser Frau ist auf ihren Mann gerichtet;
sie gipfelt in der Abwehr des unbewußten Wunsches nach seinem
Tod. Ihre manifeste, systematische Phobie gilt aber der Erwähnung
des Todes überhaupt, wobei ihr Mann völlig ausgeschaltet ist und
niemals Gegenstand bewußter Sorge wird. Eines Tages hört sie den
Mann den Auftrag erteilen, seine stumpf gewordenen Rasiermesser
sollen in einen bestimmten Laden zum Schleifen gebracht werden.
Von einer eigentümlichen Unruhe getrieben, macht sie sich selbst
auf den Weg nach diesem Laden und fordert nach ihrer Rückkehr
von dieser Rekognoszierung von ihrem Manne, er müsse diese Messer
für alle Zeiten aus dem Wege räumen, denn sie habe entdeckt,
daß neben dem von ihm genannten Laden sich eine Niederlage von
Särgen, Trauerwaren u. dgl. befindet. Die Messer seien durch seine
Absicht in eine unlösbare Verbindung mit dem Gedanken an den
Tod geraten. Dies ist nun die systematische Motivierung des Verbots.
Wir dürfen sicher sein, daß die Kranke auch ohne die Entdeckung
jener Nachbarschaft das Verbot der Rasiermesser nach
Hause gebracht hätte. Denn es hätte dazu hingereicht, daß sie auf
dem Wege nach dem Laden einem Leichenwagen, einer Person in
Trauerkleidung oder einer Trägerin eines Leichenkranzes begegnete.
Das Netz der Bedingungen war weit genug ausgespannt, um die
Beute in jedem Falle zu fangen; es lag dann an ihr, ob sie es

zuziehen wollte oder nicht. Man konnte mit Sicherheit feststellen,
daß sie für andere Fälle die Bedingungen des Verbots nicht aktivierte.
Dann hieß es eben, es sei ein »besserer Tag« gewesen. Die wirkliche
Ursache des Verbots der Rasiermesser war natürlich, wie wir mit
Leichtigkeit erraten, ihr Sträuben gegen eine Lustbetonung der Vorstellung,
der Mann könne sich mit dem geschärften Rasiermesser
den Hals abschneiden.

In ganz ähnlicher Weise vervollständigt und detailliert sich eine
Gehhemmung, eine Abasie oder Agoraphobie, wenn es diesem
Symptom einmal gelungen ist, sich zur Vertretung eines unbewußten
Wunsches oder der Abwehr gegen denselben aufzuschwingen. Was
sonst noch an unbewußten Phantasien und an wirksamen Reminiszenzen
in dem Kranken vorhanden ist, drängt diesem einmal eröffneten
Ausweg zum symptomatischen Ausdruck zu und bringt sich
in zweckmäßiger Neuordnung im Rahmen der Gehstörung unter.
Es wäre also ein vergebliches, eigentlich ein törichtes Beginnen,
wenn man das symptomatische Gefüge und die Einzelheiten, z. B.
einer Agoraphobie aus der Grundvoraussetzung derselben verstehen
wollte. Alle Konsequenz und Strenge des Zusammenhanges ist
doch nur scheinbar. Schärfere Beobachtung kann, wie bei der Fassadenbildung
des Traumes, die ärgsten Inkonsequenzen und Willkürlichkeiten
der Symptombildung aufdecken. Die Einzelheiten einer solchen
systematischen Phobie entnehmen ihre reale Motivierung versteckten
Determinanten, die mit der Gehhemmung nichts zu tun haben müssen,
und darum fallen auch die Gestaltungen einer solchen Phobie bei
verschiedenen Personen so mannigfaltig und so widersprechend aus.



Suchen wir nun den Rückweg zu dem uns beschäftigenden
System des Animismus, so schließen wir aus unseren Einsichten
über andere psychologische Systeme, daß die Motivierung einer einzelnen
Sitte oder Vorschrift durch den »Aberglauben« auch bei den
Primitiven nicht die einzige und die eigentliche Motivierung zu sein
braucht und uns der Verpflichtung nicht überhebt, nach den versteckten
Motiven derselben zu suchen. Unter der Herrschaft eines
animistischen Systems ist es nicht anders möglich, als daß jede Vorschrift
und jede Tätigkeit eine systematische Begründung erhalte,
welche wir heute eine »abergläubische« heißen. »Aberglaube« ist wie
»Angst«, wie »Traum«, wie »Dämon«, eine der psychologischen
Vorläufigkeiten, die vor der psychoanalytischen Forschung zergangen
sind. Kommt man hinter diese, die Erkenntnis wie Wandschirme
abwehrenden Konstruktionen, so ahnt man, daß dem Seelenleben und
der Kulturhöhe der Wilden ein Stück verdienter Würdigung bisher
vorenthalten wurde.

Betrachtet man die Triebverdrängung als ein Maß des erreichten
Kulturniveaus, so muß man zugestehen, daß auch unter dem animistischen
System Fortschritte und Entwicklungen vorgefallen sind, die
man mit Unrecht ihrer abergläubischen Motivierung wegen geringe

schätzt. Wenn wir hören, daß Krieger eines wilden Volksstammes
sich die größte Keuschheit und Reinlichkeit auferlegen, sobald sie
sich auf den Kriegspfad begeben(41), so wird uns die Erklärung nahegelegt,
daß sie ihren Unrat beseitigen, damit sich der Feind dieses
Teiles ihrer Person nicht bemächtige, um ihnen auf magische Weise
zu schaden, und für ihre Enthaltsamkeit sollen wir analoge abergläubische
Motivierungen vermuten. Nichtsdestoweniger bleibt die
Tatsache des Triebverzichtes bestehen, und wir verstehen den Fall
wohl besser, wenn wir annehmen, daß der wilde Krieger sich solche
Beschränkungen zur Ausgleichung auferlegt, weil er im Begriffe
steht, sich die sonst untersagte Befriedigung grausamer und feindseliger
Regungen im vollen Ausmaße zu gestatten. Dasselbe gilt
für die zahlreichen Fälle von sexueller Beschränkung, solange man
mit schwierigen oder verantwortlichen Arbeiten beschäftigt ist(42). Mag
sich die Begründung dieser Verbote immerhin auf einen magischen
Zusammenhang berufen, die fundamentale Vorstellung, durch Verzicht
auf Triebbefriedigung größere Kraft zu gewinnen, bleibt doch unverkennbar,
und die hygienische Wurzel des Verbots ist neben der
magischen Rationalisierung derselben nicht zu vernachlässigen. Wenn
die Männer eines wilden Volksstammes zur Jagd, zum Fischfang,
zum Krieg, zum Einsammeln kostbarer Pflanzenstoffe ausgezogen
sind, so bleiben ihre Frauen unterdes im Hause zahlreichen
drückenden Beschränkungen unterworfen, denen von den Wilden
selbst eine in die Ferne reichende, sympathetische Wirkung auf das
Gelingen der Expedition zugeschrieben wird. Doch gehört wenig
Scharfsinn dazu, um zu erraten, daß jenes in die Ferne wirkende
Moment kein anderes als das Heimwärtsdenken, die Sehnsucht der
Abwesenden, ist, und daß hinter diesen Einkleidungen die gute
psychologische Einsicht steckt, die Männer werden ihr Bestes nur
dann tun, wenn sie über den Verbleib der unbeaufsichtigten Frauen
vollauf beruhigt sind. Andere Male wird es direkt, ohne magische
Motivierung ausgesprochen, daß die eheliche Untreue der Frau die
Bemühungen des in verantwortlicher Tätigkeit abwesenden Mannes
zum Scheitern bringt.

Die unzähligen Tabuvorschriften, denen die Frauen der Wilden
während ihrer Menstruation unterliegen, werden durch die abergläubische
Scheu vor dem Blute motiviert und haben in ihr wohl
auch eine reale Begründung. Aber es wäre unrecht die Möglichkeit
zu übersehen, daß diese Blutscheu hier auch ästhetischen und hygienischen
Absichten dient, die sich in allen Fällen mit magischen
Motivierungen drapieren müßten.

Wir täuschen uns wohl nicht darüber, daß wir uns durch solche
Erklärungsversuche dem Vorwurf aussetzen, daß wir den heutigen
Wilden eine Feinheit der seelischen Tätigkeiten zumuten, die weit
über die Wahrscheinlichkeit hinausgeht. Allein ich meine, es könnte

uns mit der Psychologie dieser Völker, die auf der animistischen
Stufe stehen geblieben sind, leicht so ergehen wie mit dem Seelenleben
des Kindes, das wir Erwachsene nicht mehr verstehen, und
dessen Reichhaltigkeit und Feinfühligkeit wir darum so sehr unterschätzt
haben.

Ich will noch einer Gruppe von bisher unerklärten Tabuvorschriften
gedenken, weil sie eine dem Psychoanalytiker vertraute
Aufklärung zuläßt. Bei vielen wilden Völkern ist es unter verschiedenen
Verhältnissen verboten, scharfe Waffen und schneidende
Instrumente im Hause zu halten(43). Frazer zitiert einen deutschen
Aberglauben, daß man ein Messer nicht mit der Schneide nach oben
liegen lassen dürfe. Gott und die Engel könnten sich daran verletzen.
Soll man in diesem Tabu nicht die Ahnung gewisser
»Symptomhandlungen« erkennen, zu denen die scharfe Waffe durch
unbewußte böse Regungen gebraucht werden könnte?







(1)
Die geforderte Zusammendrängung des Stoffes bringt auch den Verzicht
auf eingehende Literaturnachweise mit sich. An deren Stelle stehe der Hinweis auf
die bekannten Werke von Herbert Spencer, J. G. Frazer, A. Lang, E. B. Tylor
und W. Wundt, aus denen alle Behauptungen über Animismus und Magie entnommen
sind. Die Selbständigkeit des Verfassers kann sich nur in der von ihm
getroffenen Auswahl der Materien sowie der Meinungen kundgeben.





(2)
E. B. Tylor, Primitive Culture. I. Bd., p. 425, 4. Aufl., 1903. –
W. Wundt, Mythus und Religion, II. Bd., p. 173, 1906.





(3)
Wundt, l. c., IV. Kapitel »Die Seelenvorstellungen«.





(4)
Vgl. außer bei Wundt und H. Spencer die orientierenden Artikel der
Encyclopedia Britannica 1911 (Animism, Mythology usw.).





(5)
l. c., p. 154.





(6)
Bei Tylor, Primitive Culture, I. Bd., p. 477.





(7)
Cultes, Mythes et Religions, T. II, Introduction, p. XV, 1909.





(8)
Année sociologique, VII. Bd., 1904.





(9)
Wenn man einen Geist durch Lärm und Geschrei verscheucht, so ist dies
eine rein zauberische Handlung; wenn man ihn zwingt, indem man sich seines
Namens bemächtigt, so hat man Magie gegen ihn gebraucht.





(10)
The magic art. II, p. 67.





(11)
Das biblische Verbot, sich ein Bild von irgend etwas Lebendem zu machen,
entstammte wohl keiner prinzipiellen Ablehnung der bildenden Kunst, sondern
sollte der von der hebräischen Religion verpönten Magie ein Werkzeug entziehen.
Frazer, l. c., p. 87, Note.





(12)
The magic art. II, p. 98.





(13)
Davon ein Nachklang im König Oedipus des Sophokles.





(14)
The magic art. I, p. 120.





(15)
l. c., p. 122.





(16)
Imago, I, p. 317 und ff.





(17)
Frazer, The magic art. I, p. 201–203.





(18)
The magic art. I, p. 420 ff.





(19)
Vgl. den Artikel Magic (N. W. T.) in der 11. Auflage der Encyclopedia
Britannica.





(20)
l. c., p. 54.





(21)
Formulierungen über die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens.
Jahrb. f. psychoanalyt. Forschungen, III. Bd., 1912, p. 2.





(22)
Der König in »Hamlet« (III, 4.): »My words fly up, my thoughts
remain below; Words without thoughts never to heaven go«.





(23)
Vgl. die vorige Abhandlung dieser Reihe, Imago, I.





(24)
Bemerkungen über einen Fall von Zwangsneurose, Jahrb. f. psychoanalyt.
u. psychopath. Forschungen, I. Bd., 1909.





(25)
Es scheint, daß wir den Charakter des »Unheimlichen« solchen Eindrücken
verleihen, welche die Allmacht der Gedanken und die animistische Denkweise überhaupt
bestätigen wollen, während wir uns bereits im Urteil von ihr abgewendet haben.





(26)
Ein weiteres Motiv für diese Verschiebung auf eine kleinste Aktion wird
sich aus den nachstehenden Erörterungen ergeben.





(27)
It is almost an axiom with writers on this subject, that a sort of
Solipsism or Berkleianism (as Professor Sully terms it as he finds it in the
Child) operates in the savage to make him refuse to recognise death as a fact. –
Marett, Pre-animistic religion, Folklore, XI. Bd., 1900, p. 178.





(28)
Es soll hier nur angedeutet werden, daß der ursprüngliche Narzißmus des
Kindes maßgebend für die Auffassung seiner Charakterentwicklung ist und die
Annahme eines primitiven Minderwertigkeitsgefühles bei demselben ausschließt.





(29)
S. Reinach, L'art et la magie in der Sammlung Cultes, Mythes et
Religions, I. Bd., p. 125 bis 136. – Reinach meint, die primitiven Künstler, welche
uns die eingeritzten oder aufgemalten Tierbilder in den Höhlen Frankreichs hinterlassen
haben, wollten nicht »Gefallen erregen«, sondern »beschwören«. Er erklärt
es so, daß sich diese Zeichnungen an den dunkelsten und unzugänglichsten Stellen
der Höhlen befinden, und daß die Darstellungen der gefürchteten Raubtiere unter
ihnen fehlen. »Les modernes parlent souvent, par hyperbole, de la magie du
pinceau ou du ciseau d'un grand artiste et, en général, de la magie de l'art.
Entendu au sens propre, qui est celui d'une contrainte mystique exercée par la
volonté de l'homme sur d'autres volontés ou sur les choses, cette expression n'est
plus admissible; mais nous avons vu qu'elle était autrefois rigoureusement vraie,
du moins dans l'opinion des artistes« (p. 136).





(30)
Durch sogenannte endopsychische Wahrnehmung erkannte.





(31)
R. R. Marett, Pre-animistic religion, Folklore, XI. Bd., Nr. 2, London
1900. – Vgl. Wundt, Mythus und Religion, II. Bd., p. 171 und ff.





(32)
Imago, I. Bd., Tabu, p. 324.





(33)
Wir nehmen an, daß in diesem frühen narzißtischen Stadium Besetzungen
aus libidinöser und anderen Erregungsquellen vielleicht noch ununterscheidbar miteinander
vereinigt sind.





(34)
Schreber, Denkwürdigkeiten eines Nervenkranken. 1903. – Freud,
Psychoanalytische Bemerkungen über einen autobiographisch beschriebenen Fall von
Paranoia, Jahrb. f. psychoanalyt. Forsch., III. Bd., 1911.





(35)
Vgl. die letztzitierte Abhandlung über Schreber, p. 59.





(36)
Abhandlung über das Tabu, Imago, I. Bd., p. 322 und ff.





(37)
Im I. Band der »Prinzipien der Soziologie«.





(38)
H. Spencer, l. c., p. 179.





(39)
Vgl. meine kleine Schrift: A note on the Unconscious in Psycho-Analysis
aus den Proceedings of the Society for Psychical Research, Part LXVI, vol. XXVI,
London 1912.





(40)
Imago, Bd. I, p. 221.





(41)
Frazer, Taboo and the perils of the soul, p. 158.





(42)
Frazer, l. c., p. 200.





(43)
Frazer, l. c., p. 237.







Anmerkungen zur Transkription:

Im folgenden werden alle geänderten Textstellen angeführt,
wobei jeweils zuerst die Stelle wie im Original, danach die geänderte Stelle
steht.


	Seite 2:

gehabt haben mögen, die über Traumbilder, Schatten, Spiegelbilder

gehabt haben mögen, über Traumbilder, Schatten, Spiegelbilder


	Seite 16:

eine erste Anerkennung der Ἀναγκη, die sich dem

eine erste Anerkennung der Ἀνάγκη, die sich dem


	Fußnote 29:

plus admissible; mais nous avons vu qu'elle était autrefois rigouresement vraie,

plus admissible; mais nous avons vu qu'elle était autrefois rigoureusement vraie,









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ANIMISMUS, MAGIE UND ALLMACHT DER GEDANKEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4272163847656885938_titelseite.jpg
Uber einige Ubereinstimmungen im Seelenleben der
‘Wilden und der Neurotiker.
Ven SIGM. FREUD,
L
Animismus, Magie und Allmacht der Gedanken.





