
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Da importancia da Historia Universal Philosophica na esphera dos conhecimentos humanos

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Da importancia da Historia Universal Philosophica na esphera dos conhecimentos humanos


Author: Alberto Pimentel



Release date: July 3, 2010 [eBook #33068]


Language: Portuguese


Credits: E-text prepared by Pedro Saborano




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DA IMPORTANCIA DA HISTORIA UNIVERSAL PHILOSOPHICA NA ESPHERA DOS CONHECIMENTOS HUMANOS ***










E-text prepared by Pedro Saborano



 



 

 




DA IMPORTANCIA


DA


HISTORIA UNIVERSAL


PHILOSOPHICA


NA


ESPHERA DOS CONHECIMENTOS HUMANOS





DISSERTAÇÃO


PARA O CONCURSO DA PRIMEIRA CADEIRA (HISTORIA UNIVERSAL E PATRIA)


DO


CURSO SUPERIOR DE LETRAS


APRESENTADA PELO CANDIDATO


ALBERTO PIMENTEL





LIVRARIA INTERNACIONAL


DE



ERNESTO CHARDRON

—

Porto





EUGENIO CHARDRON

—

Braga




1878





 

 

 

 


{1}



DA IMPORTANCIA


DA


HISTORIA UNIVERSAL


PHILOSOPHICA


NA


ESPHERA DOS CONHECIMENTOS HUMANOS





 

 


 {2}


 {3}



DA IMPORTANCIA


DA


HISTORIA UNIVERSAL


PHILOSOPHICA


NA


ESPHERA DOS CONHECIMENTOS HUMANOS





DISSERTAÇÃO


PARA O CONCURSO DA PRIMEIRA CADEIRA (HISTORIA UNIVERSAL E PATRIA)


DO


CURSO SUPERIOR DE LETRAS


APRESENTADA PELO CANDIDATO


ALBERTO PIMENTEL





LIVRARIA INTERNACIONAL


DE



ERNESTO CHARDRON

—

Porto





EUGENIO CHARDRON

—

Braga




1878




{4}


 

 

 

 





Porto: 1878—Typ. de A. J. da Silva Teixeira, Cancella Velha, 62


 

 

 

 


{5}




DA IMPORTANCIA


DA


HISTORIA UNIVERSAL


PHILOSOPHICA


NA


ESPHERA DOS CONHECIMENTOS HUMANOS










João Baptista Vico, remontando-se á infancia poetica das sociedades humanas,
vai encontrar a origem da curiosidade, filha da ignorancia e mãi da
sciencia, n'um phenomeno natural que effectivamente devia de impressionar
profundamente os sentidos e a imaginação dos homens primitivos.


Acceitando da tradição biblica o facto do diluvio, e dando á terra o tempo
sufficiente para enxugar da inundação universal e para exhalar os vapores
seccos proprios a formarem o raio, descreve a impressão que no espirito dos
gigantes vigorosos e robustos, que então povoavam a terra,
causára o coriscar d'aquelle meteóro através do ether, e o interesse com que
ficaram olhando para o céo que desde logo consideraram como um{6} immenso
corpo animado, o qual alguma cousa queria decerto exprimir por meio d'essa
estranha linguagem de fogo.


Personificando toda a immensidade do céo no grande deus chamado Jove, que
tinha por sceptro o raio, e que por toda a parte os seguia, por isso que toda a
terra era coberta pelo céo, o que, segundo Vico, explica a phrase Jovis
omnia plena, que Platão julgou dever traduzir por ether, os gigantes da
terra renderam o primeiro culto á curiosidade, d'onde, como de uma semente
abençoada, devia brotar o fructo precioso de todos os conhecimentos humanos.


Quer acceitemos a tradição religiosa do diluvio universal, determinado por
Deus para refundir toda a humanidade com a familia salva na arca de Noé, quer
consideremos essa inundação geral como uma simples phase geologica,
caracterisada por phenomenos glaciarios, o facto poeticamente narrado pelo
philosopho napolitano subsiste em essencia, e, a nosso vêr, é de todo o ponto
provavel, e quasi certo, que fosse um phenomeno meteorologico o primeiro
estimulo da curiosidade humana.


Vico lembra, afim de fazer acceitar a sua asserção, que ainda hoje os
phenomenos naturaes lançam uma profunda impressão no animo de muitas pessoas, e
cita especialmente, entre todos esses phenomenos, o da apparição de um cometa.


Despertada a imaginação do homem pelo sentimento{7} da curiosidade, entrou
elle no periodo mais laborioso e ao mesmo passo poetico da infancia da
humanidade. Era até ahi como um pobre cego lançado na vastidão de um mundo
desconhecido e mysterioso. Mas a chamma electrica do raio veio, para assim
dizer, rarear as trevas da sua immensa cegueira; essa luz estranha converteu-se
para elle, como se não fosse movel e fugitiva mas fixa e duradoura, n'uma como
estrella de guia, que o obrigou a altear o pensamento para além das brenhas da
terra em que como selvagem vivia.


Assim como a criança tem deante de si, sem o presentir, sem o suspeitar, uma
tarefa enorme a cumprir, o peso d'uma responsabilidade immensa, porque chegará
um dia em que ella devera crear, permitta-se-nos a expressão, o mundo da sua
existencia, construindo um ninho como as aves, organisando uma familia,
norteando-a, como piloto, através dos mares aparcellados da vida; assim a
humanidade era, n'esse periodo da sua infancia, chamada a cumprir a grandiosa
missão de adaptar o mundo inteiro, como um ninho enorme, ás necessidades da sua
existencia, de desbravar os caminhos por onde devia fazer a jornada dos
seculos; de aproveitar todas as forças da natureza e as suas proprias, de as
harmonisar, de as educar convenientemente para um fim commum; de pegar dos
elementos creados e fundir com elles a gigantesca estatua da humanidade, com
toda a perfeição relativa de contornos e relevos que hoje tem, porque a
humanidade não era mais na sua infancia{8} que um esboço que importava
accentuar, um molde que cumpria encher, uma força que tinha de desenvolver-se a
si propria.


Mas assim como a criança lentamente e quasi inconscientemente enceta a obra
do seu futuro, carreando uma pedra dia a dia, dando hoje um passo, outro
ámanhã, refundindo o seu espirito com o auxilio da primeira instrucção; assim
tambem a humanidade se foi transformando por successivos esforços e progressos,
fazendo hoje uma conquista, ámanhã uma creação, enchendo a pouco e pouco o
molde vazio em que, estatua, tinha de fundir-se e completar-se.


Pelo desenvolvimento da humanidade no momento actual é-nos facil avaliar a
grandeza do seu trabalho através dos seculos, desde a origem do mundo até hoje.
Religião, linguagem, agricultura, governo, industrias, commercio, artes,
sciencias, tudo isso ella foi creando por um trabalho lento, que principiou por
elementos simples, como se póde por exemplo ver na linguagem, onde o
monosyllabo veio finalmente a converter-se nas linguas de flexão; na religião,
onde a primeira elevação da alma para as forças da natureza, que foram
encarnadas em symbolos grosseiros, veio a transformar-se na concepção grandiosa
da divindade immaterial e absolutamente perfeita; no estabelecimento dos
estados, onde o poder theocratico veio a parar nas modernas fórmas de governo
que se pódem variar segundo o interesse geral; na agricultura, onde a rude
cultura da terra, a{9} que o instincto impellia, se desdobrou na agronomia
moderna, sciencia complexa, a que as invenções dos Dombasle, Fowler e Howard
servem de diadema auriluzente; nas industrias, onde a vida pastoril exercida
pelas tribus nómadas, e a da pesca, exercida pelas povoações costeiras, vieram
a multiplicar-se na immensa diversidade de profissões e officios a que se
dedicam as classes contemporaneas; no commercio, onde a simples troca de
productos, n'uma área muito limitada, veio a metamorphosear-se nas grandes
operações commerciaes que se alargam por todo o mundo, graças á invenção da
moeda, aos progressos da navegação, aos rapidos meios de transporte; nas artes,
onde os instrumentos de silex se transmudaram nos mais completos processos
mechanicos, e os megalithos, que tanto se teem estudado hoje[1], vieram a converter-se nos grandiosos
monumentos de nossos dias; nas sciencias, onde, por exemplo, a astronomia
caminhou desde os pastores da Chaldéa, que contemplavam os astros, sentados nas
eminencias penhascosas, pelo silencio da noite, até que essa sciencia celeste
terminou com Newton, como diz Larousse, a sua evolução historica.


Durante esta obra de seculos, emquanto as bellas instituições da humanidade
se fixavam na terra tão nova{10} como ella, ao mesmo tempo que as plantas
enraizavam no solo e bebiam os succos nutritivos n'uma exuberancia caudal, os
homens, como a criança, só poderam olhar para deante, para o futuro. O seu
berço ficava ainda tão perto que não havia tempo de ter brotado d'elle esse
doce sentimento que as lagrimas purificam, e que não poucas vezes conduz á
reconstrucção do passado pela memoria,—a saudade; ou antes, como diz Cantu[2], os antigos tinham ainda
muito poucas ruinas deante de si, phrase que Edgar Quinet repetiu [3],—e sendo o passado o campo
aberto ás investigações da historia, onde quasi não havia passado não podia
haver historia.


Sim. Dai um montão de ruinas ao homem, e conseguireis fazer d'elle um
historiador. Uma vertebra, que no fim de contas é uma ruina do vasto edificio
zoologico, bastou a Cuvier para a reconstrucção do passado. É pelo esqueleto
das gerações que nos antecederam que os sabios de nossos dias teem realisado as
mais assombrosas conquistas da sciencia moderna.


Mas havia transcorrido o tempo e as nacionalidades tinham sahido
recentemente do berço, porque a humanidade gastára longo periodo da sua
infancia na vida errante e rude primeiro que podesse constituir-se em tribu, e
que da tribu nascesse a nação. Como acontece com as grandes obras d'arte, as
instituições humanas foram modeladas{11} por um esboço, e aperfeiçoadas
depois. O esboço da nação foi a tribu.


Parece-nos, porém, questionavel a fixação do periodo de desenvolvimento
humano em que se constituiram as primeiras sociedades.


«Na verdade, diz Cantu, como podiam os laços do matrimonio e da paternidade
tomar-se deveres antes do homem comprehender o bem que d'isto deriva e os meios
de o alcançar? Como conceberia as vantagens da sociedade o que nunca as tivesse
experimentado? Para que os homens se unam entre si, e façam um pacto social, é
forçoso que possuam uma linguagem commum para se entenderem uns aos outros, e
fórmas de convenção, de assembléas, e de representação; isto é, que estejam
reunidos já em sociedade.»


Não concordamos, a este respeito, com a opinião de Cantu, pelas razões
seguintes.


As relações naturaes a que o auctor da Historia universal allude na
primeira interrogação, e que, segundo elle, importam a comprehensão dos deveres
que d'ellas derivam, annullam, assim encaradas, a idéa de instincto, facto
comprovado em todas as especies animaes, e até nas vegetaes. Para as aves, por
exemplo, os laços d'essas relações naturaes convertem-se em deveres, e todavia
nós não podemos suppôr nas aves a noção moral de dever. Emquanto, entre algumas
familias aladas, a mãi acalenta o ovo, o pai divaga procurando alimento para a
femea, e muitos naturalistas citam o facto de certas aves educarem{12}
seus filhos no que chamaremos arte do vôo, antes de os abandonarem a si
mesmos.


Quanto á segunda interrogação, convem distinguir entre o facto de constituir
sociedade e o conhecimento das vantagens que d'ella resultam. Tambem poderemos
suppôr nas aves, que se agremiam em grandes bandos, o conhecimento das
vantagens que d'essa aggremiação resultam? As formigas, que vivem e trabalham
em commum, obedecerão simplesmente ao instincto de conservação, ou serão
impellidas pela elevada idéa da utilidade de associação?


Quanto á terceira interrogação, isto é, á necessidade de uma linguagem
commum para que os homens possam reunir-se por um pacto social, desejamos
accentuar mais largamente a nossa maneira de pensar.


Não somos da opinião dos que affirmam que haja tribus completamente privadas
de linguagem, mas entendemos com sir John Lubbock[4] que essas tribus possuem todas uma
linguagem, comquanto muito imperfeita e complicada de signaes.


Bastará citar em abono d'esta asserção o facto de entre os indios
kiawa-kaskaia as tribus communicarem diariamente entre si, segundo o testimunho
de James[5], ignorando
completamente a linguagem umas das outras. «Pelo que não é raro, diz James, vêr
dous individuos,{13} pertencentes a tribus differentes, sentados no sólo,
conversando facilmente por signaes. São muito habeis em exprimir por este modo
as suas idéas, e apenas interrompem o jogo das mãos, a longos intervallos, por
um sorriso ou por uma palavra pronunciada no idioma dos indios crow, o mais
espalhado ainda entre elles.»


Por onde nos é licito vêr que sobre a mais imperfeita e rudimentar
linguagem, a dos signaes, estabelecem os indios kiawa-kaskaia as mais cordeaes
relações de sociabilidade com as tribus visinhas. Finalmente, a theoria de
Vico, dos povos mudos, exprimindo-se por meio de corpos ou de imagens,
que tinham alguma relação natural com as idéas que queriam exprimir, por
exemplo, tres espigas para significarem a idéa abstracta de tres
annos[6], é
manifestamente muito mais acceitavel do que a de Cantu, porque se funda na
propria natureza humana, e destroe a opinião de que sem uma linguagem, no
estado de perfeição em que Cesar Cantu parece suppol-a, a associação humana é
inadmissivel.


O dr. Luiz Büchner[7]
confirma a opinião de Vico. Crê, segundo Westropp, que o homem primitivo foi
necessariamente um sêr mudo, e a linguagem articulada uma acquisição lenta e
gradual; que ella teve por origem os gritos espontaneos de prazer e dôr, a que
succederam{14} os sons imitativos (onomatopéas), razão por que na
grande variedade de todas as linguas (cerca de tres mil) ha um numero
consideravel de sons equivalentes, e até mais ou menos analogos. Cita uma
observação de William Bell, a respeito do monosyllabo loh, empregado em
muitas linguas para designar a luz, a chamma, e que procede da simples
exclamação oh! precedida de um l ou de uma vibração da lingua.
Crê que a pouco e pouco se foram formando os polysyllabos, pela repetição de um
som simples, como nas palavras mamã, papá ou pela agglutinação
das syllabas. «Depois, observa finalmente, o simples grito, correspondente a um
sentimento, foi imitado pelos companheiros d'aquelle que o soltou, e
acabou por tornar-se um signal representativo fixo servindo a designar o
proprio sentimento.»


Aqui temos nós a linguagem, não como base de sociedade, mas, ao contrario,
tomando a sociedade como base da sua perfeição.


Estabelecida a procreação pelo instincto, força irresistivel da natureza
humana, que principiou a manifestar-se no homem desde os seus primeiros passos
na terra, achando-se ainda embryonarias todas as forças moraes e intellectuaes,
que por um lento progresso permittiram depois as mais elevadas concepções, e as
mais assombrosas conquistas, foi ainda o instincto que levou a humanidade a
lançar mão das primeiras industrias, da vida pastoril, da caça, da pesca, do
commercio, segundo as condições naturaes dos paizes. «Assim as diversas
industrias, diz Cantu, nasceram{15} e cresceram na razão dos lugares; porém a
agricultura foi a que introduziu maiores mudanças na constituição moral. O
homem, querendo, quando cultivou um campo, seguir com a vista as esperanças que
lhe dava, construiu junto d'elle uma habitação; então aquelle sentimento tão
imperioso, que chamamos amor da patria, apparece, e a estabilidade do lar
domestico dá origem á associação civil.» Mas o lar domestico a que se
refere Cantu está longe de ser a moralidade pela familia, pela familia que a
monogamia santificou. O agricultor vivia rodeado dos seus escravos, e dos
filhos; de procedencias diversas, escravos tambem. O pai era o senhor;
governava pela força. A mulher era simplesmente uma cousa, um
instrumento de reproducção; e as mais das vezes era arrebatada á sua tribu por
violencia. Portanto, as primeiras familias foram uma reunião de escravos
dominados por um chefe, só muito tarde, como mostra Lubbock[8], baseando-se nos trabalhos de Bachofen, M.
Lennan e Morgan, é que se reconheceu que os filhos eram parentes de seu pai e
de sua mãi. Mesmo em Roma, a palavra familia significava—escravos.—A mulher e
os filhos só por serem escravos eram considerados familia.


Vico mostra, por uma observação philologica, a verdade d'estas affirmações.
Sustentando, como na formação da linguagem, os verbos vieram depois dos
nomes, e como os primeiros verbos foram certamente aquelles que{16}
são como que os generos ou os radicaes de todos os outros,
exemplo, sum, que contém todas as cousas
metaphysicas,—sto, que exprime a immobilidade, e eo, que
significa o movimento, observa por ultimo que estes verbos apenas tiveram a
principio o modo imperativo, porque no estado de familia, e na
excessiva pobreza de linguagem que então havia, só os paes davam ordens
a seus filhos ou a seus criados, ao passo que estes, submettidos ao
terrivel imperio do chefe de familia, obedeciam sem murmurios ás suas
ordens[9]. Ainda hoje,
entre os kalmuckos do Volga, o azorrague é o sceptro e o symbolo do poder
domestico[10].


Foi certamente com esta mesma força de auctoridade que nasceu o chefe de
tribu. Se a reunião de algumas pessoas carecia de uma que a regesse, a reunião
de algumas familias, por maioria de razão, carecia de um magistrado que
a governasse. Os chefes de familia ou senhores reuniam-se para se
entregarem, em condições de segurança, ao exercicio da caça. Escolhiam
certamente d'entre elles, para os dirigir, o que mais se assignalava pela
destreza e certeza de caçador. Reconhecida a sua superioridade natural, ficava
sendo o dominador da tribu. E esta authoridade devia ser tanto mais respeitada
e temida, quanto era certo que se baseava n'um facto indestructivel e
inevitavel, revestido de caracter divino,{17} porque a força era um attributo
que não dependia da vontade do homem.


Da agglomeração das tribus nasceu a nação, como da agglomeração das
familias havia nascido a tribu.


Sendo, porém, maior o numero de governados na nação do que na tribu, era
preciso que o chefe escolhido para governal-os dispozesse de qualidades
physicas ainda muito mais consideraveis. A mais importante de todas essas
qualidades era a força, que, n'uma raça de valentes, não podia deixar de
considerar-se um direito hereditario para governar. Cesar Cantu observa que o
vocabulo dynastia (de dynamis, força) indica a origem de um tal
poderio.


Temos, finalmente, fixada a nação, a nacionalidade, sob o imperio da força,
origem dos grandes como dos pequenos estados, em todos os paizes e tempos.
Citemos dous exemplos, ao acaso. «Romulo e os seus successores, diz
Montesquieu[11], estiveram
quasi sempre em guerra com os povos visinhos para ter cidadãos, mulheres ou
terras; voltavam a cidade com os despojos dos vencidos; eram feixes de trigo e
rebanhos: o que causava uma grande alegria. Eis-aqui a origem dos triumphos que
foram no futuro a principal causa das grandezas a que esta cidade chegou.» A
origem da moderna e pequena monarchia portugueza encarna-se, para assim dizer,
na{18} athletica figura de Affonso Henriques, o terrivel perseguidor dos
mouros, o guerreiro de estatura agigantada.


A propria origem das primeiras nacionalidades as impelliu á guerra, que,
segundo Victor Cousin[12],
é o instrumento terrivel mas necessario da civilisação. «A hypothese de um
estado de paz perpetua na especie humana—diz elle—é a hypothese da
immobilidade.» Comquanto não nos exalte em favor da guerra esta opinião de
Victor Cousin, somos todavia levados a acreditar que a vida das primeiras
nacionalidades se fortaleceu pela guerra, como o corpo de uma criança se
fortalece pela gymnastica. Além do que, a victoria, lisonjeando o orgulho dos
povos, nobilitava, para assim dizer, as suas aspirações de grandeza, e
arrastava-os a assignalarem a si mesmos uma origem divina, aspiração que é a
primeira fonte das tradições poeticas d'esses mesmos povos[13].


Acordada, portanto, a imaginação popular, cerca-se o berço das nações das
brumas do maravilhoso.


Os quatro livros sagrados de Confucio, reconstruidos de memoria, depois de
haverem sido queimados, e acrescentados com tradições, fazem remontar a
historia da China, especialmente o ultimo livro, a um passado fabuloso. Na mais
antiga parte dos Vedas, o Rigveda, os indios agradecem a
intervenção do poder celeste nos seus combates. Indra protege a carnificina,
como nós, quando{19} procurámos uma origem maravilhosa, fizemos intervir
Christo na batalha de Ourique.


Por um lado as tradições poeticas, as narrativas fabulosas geraram a
Historia. Por outro lado os factos reaes, especialmente os combates, misturados
com as legendas phantasticas, desenvolveram-na.


Como para haver Historia é preciso que haja ruinas, a guerra foi o maior
elemento da Historia, porque produz cadaveres, e os cadaveres são as ruinas da
humanidade. Os seculos não passavam impunemente, sem fazer destroços. Na China,
a monarchia dos Hia, que durou quatrocentos annos, acabou acompanhada de
graves perturbações. Eis-aqui como foram augmentando os materiaes da Historia:
ruinas e destroços.


Foi assim que, semelhante ao sol que nasce velado pelos vapores coloridos da
manhã, surgiu, na successão dos tempos, a historia de cada nação, envolta nas
tradições maravilhosas da sua origem poetica.


Que interessado enthusiasmo não devia de ser, porém, o dos primeiros homens
que puderam quebrar imaginariamente o sello sagrado da sepultura das gerações
que os precederam no perimetro da sua nação, e soprar-lhes vida nova, imitando
a fabula de Pygmalião, o estatuario divino, e dar-lhes pensamento e voz, e
ouvil-as, e collocal-as á volta de si mesmos, vendo-as passar em turbilhões
phantasticos como na formosa ballada da dança dos mortos! O historiador, por
uma arrojada abstracção, collocava-se fóra do seu paiz, e com uma
poderosa{20} alavanca, muito semelhante á que o sabio Archimedes pedira ao
rei Hieron, levantava a terra que lhe fôra berço com o peso enorme das gerações
que a povoaram, mostrando-a suspensa aos olhos do mundo. Era realmente
assombrosa esta nova conquista do pensamento humano, tanto mais que podia o
homem transmittil-a aos seus successores por meio da tradição escripta.
Sentiu-se decerto orgulhoso de si mesmo o homem que pôde legar aos seus
descendentes essa preciosa cadêa de ouro que o prendia ao passado, á vida de
seus avós, á gloria da antiguidade; fez, para assim dizer, um presente de
seculos aos seus descendentes, que, por sua vez, arremessaram para a
immensidade do futuro a outra extremidade da corrente de ouro, a que as
gerações subsequentes haviam de encadear novos anneis.


Chegado á grande conquista do que chamaremos faculdade historica,
isto é, ao desenvolvimento intellectual que permittiu transpor os limites da
vida individual para se internar no estudo da vida nacional, apossou-se o homem
de um poder verdadeiramente superior, que lhe permittia reconstruir o passado.


Se é attribuido a Christo o poder de ter resuscitado um só homem pelo
milagre, o homem logrou resuscitar a nação pela Historia.


Mas os primeiros historiadores deveram forçosamente de assemelhar-se a estas
arvores que, exuberantes de seiva na primavera, se cobrem totalmente de flôres,
como a amendoeira. A imaginação, excitada pela tradição poetica[14],{21} estava n'elles em
pleno vigor, pompeava as suas galas luxuriantes, á maneira das florestas
virgens que se enredam em labyrinthos de phantasiosas ramarias.


Sendo certo que o ardor da imaginação arrasta á excessiva credulidade, os
primeiros historiadores foram profundamente credulos, e bordaram as suas
narrações com todas as tradições, legendas e fabulas, que a imaginação
acceitára com prazer ou até com enthusiasmo.


Herodoto é um historiador poeta, que divinisa a Grecia; Tito-Livio dá largas
á imaginação para descrever e declamar; Suetonio contenta-se com colleccionar
anecdotas, que, por via de regra, tanto costumam lisonjear os espiritos
frivolos, porque são um brinco para a imaginação.


Na successão dos tempos o christianismo, com o seu cortejo de legendas
piedosas, com as exagerações proprias da exaltação da fé, contribuiu por sua
vez, e não pouco largamente, para prolongar o predominio da imaginação na
Historia, e retardar o advento do criterio philosophico e independente.


Toda a gente sabe como a imaginação dos povos occidentaes se exaltava com a
posse das reliquias de um santo, n'uma época ainda relativamente proxima de
nós. Sicard, duque de Benevento, declarava guerra a Amalfi só para obter os
restos mortaes de Santa Triphomena.{22} Theodoro, bispo de Metz, preava em
Roma, na presença do papa, a cadêa de S. Pedro, e jurava que não a largaria sem
que primeiro lhe cortassem as mãos, porque a desejava possuir[15]. Jerusalem, a cidade
celeste, apparecia ás imaginações christãs como um sagrado jardim rociado pelas
lagrimas de Maria e pelo sangue de Jesus, e povoado das rosas de Engaddi, dos
cedros do Libano, das oliveiras de Gethsemani, para nos servirmos de uma
expressão alheia.


A cavallaria, em que o elemento christão se accentuou de modo a gerar as
ordens militares religiosas, veio ainda inçar a Historia com as aventuras dos
paladinos, com os matizes d'essa vida de imaginação, tão futil mas tão
pittoresca. A febre da cavallaria chegou a ser tamanha, que bastará citar um só
facto para comproval-a. Quando Carlos V foi coroado em Bolonha,
tocou com a espada na cabeça dos que desejavam ser cavalleiros, dizendo a cada
um: Esto miles. Mas como todos gritassem em volta do rei: Sire, sire,
ad me, ad me, Carlos V, estendendo a espada sobre a
multidão, viu-se obrigado a dizer: No puedo mas. Estote milites, estote
milites, todos, todos[16].


Na época a que nos vimos referindo, os historiadores engrinaldavam as suas
lucubrações com as flôres colhidas pela mão do amor e com as rosas cortadas
nos{23} hortos de Jerusalem, pois que tanto valiam umas como outras, como
claramente demonstra o annel nupcial com que S. Luiz brindou Margarida de
Provença, o qual era formado de margaritas e de lizes alternados, tendo no meio
um cruciflxo circuitado por esta inscripção: Hors cet anel pourrions-nous
trouver amor[17]?


Na historia portugueza andaram por muito tempo dous episodios, que tiveram
por origem o maravilhoso da tradição religiosa e o maravilhoso da tradição
cavalheiresca. Referimo-nos ao milagre de Ourique, refutado por Herculano, e á
instituição da ordem de S. Miguel da Ala, refutada por fr. Francisco de S.
Luiz.


Quando havia de soar, porém, a hora em que o maravilhoso, o predominio da
imaginação, devia ser banido da Historia? em que essa especie de peccado
original devia desapparecer batido pelo criterio philosophico?


Coube aos tempos modernos a gloria de refundir a Historia, de lhe dar um
novo rumo, de alargar as suas vistas espraiando-as por sobre toda a humanidade.
A primeira idéa da Historia universal nasceu no seculo XVII,
época relativamente muito recente, mas esta nova e grandissima conquista do
pensamento humano só tarde podia chegar. Era preciso deixar accumular ruinas
sobre ruinas, destroços sobre destroços, dar tempo a que os imperios
desabassem, a que as religiões desapparecessem, a que os cadaveres dos homens e
das instituições{24} se amontoassem, para que de cima de todos esses enormes
escombros se levantasse sereno e altivo o pensamento humano, semelhante a uma
grande aguia, e alçasse o vôo até pairar n'uma esphera superior e poder medir,
com segura agudeza de vista, a profundeza dos destinos da humanidade na
successão dos seculos.


Victoria immensa foi essa, triumpho assombroso o que permittiu que o homem
alargasse por todo o mundo o dominio do seu espirito, que reconstruisse a
humanidade como os primeiros historiadores haviam reconstruido a nação; que
zombasse da morte animando as cinzas dos cadaveres e povoando com elles, por um
poder maravilhoso do espirito, os imperios que tinham apparecido e
desapparecido á face da terra, como plantas marinhas que ora surgem fluctuando
no dorso da onda, ora se escondem nos sulcos profundos do oceano!


Desde o momento em que o homem pôde realisar esta synthese estupenda, o
maravilhoso, as tradições fabulosas fugiram espavoridos do dominio da Historia.
Outr'ora, como observa Edgar Quinet, «cada nação se fazia o centro e o fim do
universo, e se impunha á adoração do genero humano[18]»; agora era o genero humano que se impunha
á admiração de cada nação. Perante o enorme conjuncto dos povos, já não podia
pensar-se em assignalar a origem de cada um singularmente; desapparecia o
orgulho nacional, o excessivo sentimento de{25} amor patrio que procurava
revestir essa origem de ouropeis poeticos; agora era preciso procurar a
filiação da humanidade, estudar a sua apparição na terra, as suas divisões e
evoluções, e tomando a peito a resolução de tamanhos problemas não havia tempo
para estar a inventar fabulas, que ficavam esmagadas, como flôres inuteis, sob
o carro da nova idéa, ou antes da nova sciencia vencedora. Como flôres inuteis,
dissemos nós, e todavia devemos reflectir, avisados por Victor Cousin[19], que os primeiros erros
são inevitaveis e ao mesmo passo uteis, porque fornecem a base de todo o
progresso. De feito, não se póde entender a idéa de progresso senão á vista de
primordios que se tornam defeituosos quando comparados com trabalhos
posteriores. «Sem as attrahentes chimeras da astrologia, sem as energicas
decepções da alchimia, por exemplo, onde teriamos nós haurido, pergunta Augusto
Comte, a constancia e o ardor necessarios para recolher as longas series de
observações e de experiencias que, mais tarde, teem servido de fundamento ás
primeiras theorias positivas de uma e outra classe de phenomenos[20]»?


Até agora tinhamos diante de nós a Grecia, Carthago ou Roma, e feita a
historia separada de cada uma d'essas nações, julgavamos que tudo estava feito.
Pelo contrario,{26} tudo principiará agora a fazer-se, tomando por elementos
de trabalho as ruinas d'esses emporios. Desde o momento em que nos collocamos
n'um plano superior a todas as nações, creamos a Historia universal, e,
conhecendo pela Historia universal os factos da vida dos povos, salteou-nos o
desejo de averiguar as relações que poderiam existir entre os factos e as
idéas, de conhecer se todos esses factos seriam obra do acaso, ou se cada povo
teria sido impellido por um mobil secreto para o cumprimento de determinada lei
e encarregado de desempenhar uma missão no grande conjuncto da civilisação
geral.


De tal desejo nasceu, no seculo XVIII, a Philosophia da
historia.


Assim como a medicina seria uma sciencia imperfeitissima, destinada a
caminhar ás cegas, se a physiologia não houvesse podido penetrar na vida
interior do corpo humano, assim a Historia universal ficaria condemnada a
contemplar tão sómente o enorme vulto do gigante que se chama humanidade, se a
philosophia, desempenhando missão semelhante a da physiologia no campo das
sciencias medicas, não perscrutasse o que ha de intimo e de secreto no seio
d'esse colosso, se, por outras palavras, não habilitasse a escrever a
verdadeira historia da humanidade[21].


Uma nação constitue-se, florece e cahe. No fim de contas, pergunta um
philosopho[22], o que é uma
nação de{27} mais ou de menos na humanidade? E tem razão. A Historia não
passa além do tempo marcado á existencia d'essa nação, quer dizer, acompanha-a
até ao seu ultimo dia, mas a Philosophia da historia procura estudar a
influencia que essa nação extincta imprimiu na sorte da humanidade, qual o
papel que representou no grande concerto dos destinos da civilisação.


Os povos são individualidades conscientes. Ora todos os factos praticados
por individualidades conscientes, embora hajam sido determinados por causas
variadas, representam uma idéa.


A Historia estuda os factos; a Philosophia estuda a idéa que cada um d'esses
factos envolve.


Portanto a Philosophia completa a Historia.


Bossuet, o sabio prelado de Meaux, foi quem primeiro executou a idéa de uma
Historia universal. Dedicando o seu vasto trabalho ao Delphim,—vasto,
sobretudo, em relação a época—procura lançar a vista sobre a successão dos
seculos, afim de que no espirito do principe permaneçam gravados os traços
geraes da vida da humanidade se por ventura se lhe desluzirem da memoria os
episodios das historias particulares.


«Esta maneira de historia universal—diz elle[23]—é, a respeito da historia de cada paiz e
de cada povo, o que uma carta geral é para as cartas particulares. Nas cartas
particulares estudaes miudamente um reino ou uma provincia{28} em si mesmos;
nas cartas universaes aprendeis a situar todas as regiões do mundo
conjunctamente; vêdes o que Paris ou a ilha de França é para o reino, o que o
reino é para a Europa, e o que a Europa é para o universo.»


Realmente, este espectaculo offerecido por Bossuet ao Delphim era
assombroso, mas não se póde considerar como propriamente uma invenção do
prelado de Meaux. Por isso dissemos anteriormente que foi elle quem primeiro
executou a idéa de uma Historia universal.


Bossuet, traçando o plano da sua obra, antepõe a tudo o mais a historia do
povo de Deus, que foi o fundamento da religião. Escreve, portanto, sob o
ponto de vista religioso, ou antes faz-se um echo da Igreja. A sua obra é, para
assim dizer, um desdobramento da Biblia, e toda a originalidade que revela
está, como observa Cousin, na execução. Vendo caminhar o povo de Deus á face da
terra, sempre guiado pelo milagre, que faz, por exemplo, com que a vara de
Moysés aparte as aguas do mar Vermelho, Bossuet vê em todos os passos d'esse
povo a mão de Deus, o espirito do Senhor. O plano descoberto por Bossuet na
mobilidade dos acontecimentos humanos é traçado pela Providencia. «Mas
lembrai-vos, meu senhor—conclue o prelado de Meaux[24]—que esta longa cadêa das causas
particulares que fazem e desfazem os imperios, depende das ordens secretas da
divina{29} Providencia.» Embora arrastado pelas convicções profundamente
religiosas do seu tempo e do seu espirito, e até pelo dever da sua posição
social, Bossuet tem um ponto de vista exclusivo, unico, intransigente; mas em
todo o caso imprime á Historia um caracter philosophico, porque determina um
mobil e um fim a todos os acontecimentos humanos.


O exclusivismo de Bossuet é seguramente, pelo menos á luz da sciencia
moderna, o maior defeito da sua obra. Havendo elle comparado a Historia
universal a um mappa-mundi, onde se póde vêr o que Paris é para a França, a
França para a Europa, e a Europa para o universo, esquece-se comtudo, perante o
espectaculo da Providencia, embevecido em extasis religiosos, de estudar as
relações dos povos entre si para se elevar até á humanidade. Elle preoccupa-se
com o povo de Moysés como se esse povo constituisse por si só a humanidade. Na
historia dos imperios, a que consagra a terceira parte da sua obra, procura
systematicamente a ligação, que reputa necessaria, com a historia do povo de
Deus. Não só o Oriente falta no grande livro de Bossuet,—pondera Cousin[25]—assim como a historia
das artes, da industria e da philosophia; mas tambem as religiões e as
instituições politicas dos differentes povos são algumas vezes tratadas de modo
um pouco superficial, se bem que de longe a longe, e por exemplo na historia
romana, haja{30} relampagos de uma sagacidade superior e paginas que lembram
Machiavel e antecipam Montesquieu.»


Lançada a primeira pedra no vasto edificio da Historia da humanidade, uma de
duas cousas havia fatalmente de acontecer: ou a obra de Bossuet ficaria
esquecida e, portanto, perdida, ou novos obreiros viriam continuar a fabrica
gigantesca. Felizmente, um homem verdadeiramente superior, um «d'estes genios
descobridores que alcançam as verdades na sua maior generalisação»[26], appareceu em Italia,
illuminando com os relampagos do seu genio a grande obra da historia das idéas
humanas, porque, já o dissemos, a historia dos povos não é outra cousa, ou
antes creando elle proprio uma sciencia nova, scienza nuova, a rainha
das sciencias, «porque as sciencias devem começar onde a materia e o
objecto de que tratam principiam, e esta começará de feito com os primeiros
pensamentos dos primeiros homens, e não com as primeiras reflexões dos
philosophos sobre as idéas humanas[27].


É claro que nos referimos a João Baptista Vico.


O immortal philosopho napolitano, cujas obras despertam a mais sympathica
admiração e o mais profundo interesse, extrahe da noite profunda e tenebrosa
que envolve a antiguidade, uma affirmação completamente nova e
surprehendente: O mundo civil foi certamente feito pelos homens{31}
ou, n'uma phrase mais synthetica ainda, a humanidade é obra de si mesma.


Remontando-se á origem do mundo das nações, ou mundo civil, João Baptista
Vico acceita a tradição biblica de que a terra fôra repovoada pelos
descendentes de Noé, os quaes, rompendo os laços de familia por ligações
passageiras e arbitrarias, se espalharam na grande floresta da terra.


A infancia da humanidade é semelhante, segundo Vico, á infancia do homem.


Os homens são mudos na sua origem. Vivem apenas porque o instincto os leva a
conservarem-se. Mas o primeiro trovão e o primeiro raio lançaram no seio da
humanidade nascente uma luz nova, a primeira noção da divindade, como já
mostramos no principio d'este trabalho.


A commoção que o primeiro phenomeno meteorologico produziu no homem,
desprende-lhe a lingua: póde, finalmente, pronunciar o primeiro monosyllabo.


O desenvolvimento da palavra faz-se lentamente na humanidade como no homem.
A insufficiencia da linguagem é supprida por signaes, por gestos ou pela
grosseira representação dos objectos na casca das arvores, origem dos
hieroglyphos. Para facilitar a articulação das primeiras palavras, os homens
fallam cadenciadamente: é a origem dos cantos, dos versos, da pantomima e da
dança. Desenvolvidos os orgãos da voz, as primeiras palavras são a copia dos
sons da natureza. Depois as palavras perdem a significação natural e tomam uma
significação{32} convencional; o mesmo acontece na escriptura, a partir dos
hieroglyphos.


O homem, assustado pelo trovão e pelo raio, escondeu-se nas cavernas da
terra, receando d'um poder superior a elle; e ahi occultou tambem a sua
companheira. D'esta juncção nasceu a familia, a que o homem teve de procurar
alimentos, tendo de sahir, para encontral-os, dos recessos das cavernas. Do
accordo dos deveres e das necessidades, a que esta primeira sociedade deu
origem, nasceu o direito natural.


Segundo a formosa theoria de Vico, vêmos, pois, como o homem é um producto
de si mesmo, e o mundo civil é feito pelo homem.


Na existencia de cada povo, Vico encontra a idade dos deuses, ou a época em
que a imaginação e o medo divinisam as forças da natureza; a idade dos heroes,
ou a época em que os homens, imaginando que tudo é obra dos deuses, attribuem a
si mesmos uma origem divina; finalmente, a idade historica, em que o heroe se
humanisa, e em que a natureza humana se torna intelligente, modesta, dôce e
razoavel, obedecendo por consequencia á lei da consciencia, da razão e do
dever, como diz o proprio Vico[28].


Dentro do circulo fatal d'estas tres idades ou naturezas, é que a vida dos
povos se desenvolve e completa. Chegado ao grau de perfeição que fica
assignalado, cada{33} povo extingue-se como uma flôr que attingiu o seu
maximo desenvolvimento. Outro povo, como outra flôr, o ha-de vir substituir
dentro do mesmo circulo fatal.


Toda a theoria de Vico se póde representar graphicamente por uma serie de
linhas parallelas, que a nosso vêr exprimem perfeitamente o seu corsi e
ricorsi, o progresso e retrocesso dos povos. Segundo esta theoria, os
governos começam pela unidade nas monarchias de familia; pelo menor
numero, nas aristocracias heroicas; pelo maior numero, nas
republicas populares, e acabam pela unidade, como principiaram, nas
monarchias civis. A successão d'estes periodos abrange a vida de cada povo.


Assim, Vico, traçando, nos tempos da primeira barbarie, a longa linha de
corsi, encontra os paes de familia exercendo um governo, cuja
authoridade pretende derivar dos deuses. Esse é o periodo do mutismo; a
expressão do pensamento é gesticulada, hieroglyphica (Monarchias de
familia). Os homens errantes refugiam-se junto dos paes de familia, que
lhes não querem reconhecer direito algum. Os adventicios revoltam-se. São
vencidos pelos paes de familia. Revoltam-se de novo. Os paes de familia
procuram fortificar-se formando uma classe e regulando os direitos das
gentes minores, dos adventicios (Aristocracias heroicas).
Segue-se o periodo em que a continuação das revoltas por parte das gentes
minores obtem concessões que produzem finalmente o governo humano, isto é,
do maior numero (Republicas populares).{34} A estas épocas de agitação
succede naturalmente um periodo de repouso, a monarchia. Mas cumpre notar que
por isso que as monarchias e as republicas populares são ambas uma expressão do
governo humano, podem succeder-se alternadamente.


Tracemos agora, segundo Vico, parallela á linha de corsi, a linha de
ricorsi no periodo da segunda barbarie.


Voltam os tempos divinos. Os reis são os defensores da religião, magestades
sagradas. Revestem a dalmatica dos diaconos. A corôa é encimada pela cruz.
Fundação das ordens religiosas armadas. Os signaes dos brazões correspondem á
linguagem hieroglyphica.—Regressam os tempos heroicos pelo feudalismo. Os
barões são os heroes; os servos são as gentes minores.—Finalmente, os
esforços dos vassallos para conquistarem a liberdade, em virtude da lei de que
a potencia livre de um estado deve passar ao acto, vencem os esforços dos
senhores e dão origem ao governo do maior numero, isto é, aos
governos democraticos modernos.


Vico, encontrando o parallelismo dos corsi e ricorsi na linha
d'extensão, não o pôde comtudo achar na duração e intensidade dos periodos,
porque o da segunda barbarie foi muito menos longo e profundo que o da
primeira.


A theoria de Vico tem sido mais ou menos impugnada, sem que da impugnação se
possa deduzir menospreço pela elevada concepção do philosopho napolitano,{35}
que evidentemente se baseia na divisão dos tempos, feita pelos egypcios e pelos
chinezes. Cantu acha que a theoria da Scienza nuova tem o inconveniente
de sobrepôr a razão á liberdade; de inutilisar todos os esforços tendentes a
realisar um progresso continuo; finalmente, que ella é desmentida pela
constituição da sociedade americana, que se organisou sem deuses, sem heroes e
sem feudatarios, á custa da industria e da concorrencia[29]. Cousin encontra na theoria de Vico o vicio
da preponderancia do elemento politico, da omissão quasi completa da arte e da
philosophia, e sobretudo do estudo da civilisação oriental, dominada pela
religião; finalmente, da omissão relativa aos destinos da humanidade em geral
na sua marcha de refluxo em refluxo[30]. O snr. dr. Theophilo Braga acha que se ha
erro n'aquella divisão dos tempos consiste em fazer o computo de tal modo, que
os periodos subsequentes sejam excluidos dos primeiros[31].


Mas Cantu, como Cousin, faz justiça ao talento brilhantissimo de Vico, cuja
arrojada intuição, em pleno seculo XVIII, espanta realmente.
Comquanto Vico fique hoje muito atrazado em vista do estado actual da sciencia,
sobretudo pelo que toca aos modernos debates sobre a origem das especies,
distribuição geographica das raças humanas, pluralidade dos mundos, suspeitada
já por{36} Giordano Bruno, e á questão da influencia dos meios, não póde
deixar de reconhecer-se que não só previu muitos dos mais transcendentes
problemas da sciencia moderna, taes como o da origem da linguagem, cuja
resolução antecipou, mas tambem que deixou na sua obra os germens de muitas
sciencias novas[32], e que
foi o fecundador da maior parte das theorias modernas, entre as quaes a
Philosophia da Historia.


A obra de Vico foi continuada por Montesquieu n'um plano igualmente
superior. Como Vico, Montesquieu occupa-se da relação do direito com os
costumes, mas introduz na sciencia da Historia um elemento novo, que todavia já
Hippocrates, Platão, Aristoteles e outros sabios da antiguidade haviam
suspeitado: a influencia dos climas no caracter e vida dos povos. Bossuet havia
introduzido na Historia universal o elemento religioso: Vico, o elemento
racional; Montesquieu introduziu o elemento climatologico.


O auctor do Espirito das Leis, fanatico pela sua doutrina, exagera os
effeitos do clima, comquanto devesse attender a totalidade dos meios
cosmologicos como Herder, mas o que é certo, e a sciencia moderna o tem
demonstrado, é que o homem, e mais adeante nos demoraremos n'este ponto, quando
tratarmos de Herder, nasce{37} e vive sob a influencia da natureza que o
rodeia. O clima produz as sensações habituaes, que, no decurso dos tempos,
constituem a sensibilidade definitiva[33]. Nas obras d'arte, e de litteratura, que
são as que mais profundamente caracterisam a civilisação de um povo, como mais
de espaço veremos, importa considerar, segundo Taine[34], tres forças primordiaes, a raça, o
meio, e o momento. Estabelecida a verdade da influencia climatologica no
homo duplex, Emilio Deschanel[35] procura no estylo de cada escriptor a
caracteristica do temperamento, do clima, dos habitos, etc. Pelletan,
considerando o sólo como um collaborador forçado do destino d'uma raça,
reconhece a necessidade de se escrever a geographia do progresso[36].


Não se póde levar tão longe, porém, a fatalidade exclusiva do clima, sob o
ponto de vista da temperatura, que haja de se fechar os olhos a contradicções
flagrantes, a que os proprios factos historicos dão relevo, embora Montesquieu
veja ainda no fundo d'essas contradicções a influencia climaterica. Assente que
os climas frios são os que dão o vigor, a energia, e os climas quentes a
molleza e a indolencia, o proprio Montesquieu[37] foi{38} obrigado a notar contradicções
nos caracteres de certos povos do Meio-dia. «Os indios são naturalmente faltos
de coragem, diz elle; os proprios filhos dos europeus, nascidos nas Indias,
perdem a do seu clima.» Esta ultima affirmação acha-se plenamente confirmada no
precioso livro de um viajante hollandez[38], o qual, tratando da maneira de viver dos
portuguezes na India, faz notar a ociosidade a que se entregavam, a ponto de
explorarem a honra de suas proprias mulheres[39]. Pois não obstante a indolencia peculiar ao
clima da India, onde a luz e o calor parece conservarem-se n'uma primavera
ininterrompida, os costumes indianos são violentos e barbaros: os homens
submettem-se a males incriveis, as mulheres lançam-se ao fogo. Montesquieu
explica ainda este facto pela preguiça do espirito dos indios, a qual é devida
á indolencia do corpo, produzida pelo clima. A preguiça do espirito traz,
realmente, a immobilidade nas leis e nos costumes; sem embargo, como observa
Voltaire, a influencia dos climas é algumas vezes desmentida pelos factos
historicos: em resposta á asserção de que os povos dos paizes quentes são
timidos como os velhos, lembra Voltaire que os arabes conquistaram em oitenta
annos maior territorio do que aquelle que o imperio romano possuia.{39}


Um philosopho allemão, que Edgar Quinet vulgarisou na Europa, levanta sobre
a theoria de Montesquieu um edificio tão brilhante como arrojado; segundo
Montesquieu, o homem é influenciado pelo clima; segundo Herder, a natureza é o
molde d'onde a humanidade sahe conformada. Herder, cuja largueza de vistas
abrange todos os elementos da humanidade, estudados desde a origem dos tempos,
no seu desenvolvimento harmonico e progressivo, o que lhe dá uma incontestavel
vantagem sobre os philosophos que o precederam, parte da geographia physica
para chegar a uma synthese assombrosa. «É com um admiravel instincto—diz
Quinet—que Herder segue o contorno dos rochedos e dos rios, que se perde nos
desertos, que penetra com um olhar o interior de um paiz, para encontrar na
natureza externa o primeiro mobil das tendencias e determinações dos povos[40].» A theoria de Herder é
muito mais complexa do que a de Montesquieu, e é claro que, lançando mão de
todos os elementos offerecidos pela natureza, abrange maior numero de verdades.
Herder, como observa Quinet, estuda até os contornos dos rochedos e dos rios,
as linhas da natureza; os perfis das montanhas e as sinuosidades do alveo
dão-lhe a idéa das tendencias dos povos que vivem n'essas paragens. Com
effeito, o scenario de um theatro fornece a primeira concepção das paixões que
se irão desenvolver{40} no drama. No grande palco do mundo acontece o mesmo.
O aspecto da natureza torna o germano dotado de uma tempera robusta[41]. Em Portugal, os povos
nascidos nas duas montanhosas provincias da Beira sahem aptos para as maiores
rudezas do trabalho; são principalmente elles os que executam a tarefa das
ceifas no Alemtejo, onde vão todos os annos, arrostando um sol canicular,
abrazador, chegando a morrer n'um só estio e n'uma só comarca, a de Elvas,
quatrocentos ceifeiros, de fouce em punho, como verdadeiros heroes do
trabalho[42]. Os povos do
Algarve nascem marinheiros pela fatalidade da situação geographica, arrojam-se
ás maiores ousadias da navegação, como a que no principio d'este seculo
realisaram, indo dous homens n'um cahique ao Rio de Janeiro. Herder tinha
razão. Um só rio, o sinuoso e extenso Douro, basta a caracterisar a vida da
maior parte dos habitantes d'uma provincia. O conhecimento pratico, a
observação de algumas povoações portuguezas leva-nos a estabelecer o principio
de que a fórma geometrica dos rios determina os costumes dos povos
circumpostos. As correntes em linha recta são as que produzem menor pureza de
vida; pelo contrario, os rios meandrosos, difficeis, occasionando um trabalho
continuo e perigoso santificam, para assim dizer, os costumes. Estudemos{41}
esta theoria no rio Douro. Os barqueiros d'este rio entregam-se a um trabalho
por tal modo intenso e ininterrompido, que chega a ser uma religião. Pendurados
das fragas afim de tirarem os barcos á sirga, empenhados em vencerem os perigos
dos pontos, verdadeiras cataratas, havendo previamente, de barrete na
mão, confiado as suas vidas a Deus, são completamente absorvidos pela
preoccupação do trabalho. Extenuados, quando recolhem ao lar domestico,
dedicam-se á vida de familia, ao descanço patriarchal da lareira; regulando
ainda assim o tempo por modo que muitos d'elles cultivam a sua vinha, a sua
pequena horta, no intervallo das viagens. Mas nos rios placidos, rectilineos, a
navegação não é um trabalho, é, pelo contrario, um pretexto de ociosidade. A
propria corrente leva o barco, os barqueiros não bebem para fortalecer-se;
bebem para embriagar-se, por deboche. Quando chega a noite, procuram as
casas devassas, as rameiras do caes.


Herder, desenvolvendo a theoria de Vico, abrangeu todos os meios
cosmologicos; não se preoccupou só, como Montesquieu, com os agentes
astronomicos, e deu a devida importancia á acção geral da natureza. No estado
actual da sciencia é preciso tambem ter em vista os modificadores sociologicos,
posto que muitas vezes nos pareçam sujeitos aos cosmologicos. As profissões
industriaes, por exemplo, não raro dependem de uma influencia puramente local.
Jacques de Boisjoslin confirma esta opinião, avisando de que as aptidões
profissionaes{42} podem enganar sobre as verdadeiras disposições das raças,
por isso que frequentemente derivam do clima, da pressão da natureza[43].


Edgar Quinet lança-se com vivo enthusiasmo na theoria de Herder: «A figura
dos continentes, dos rios, dos mares, das montanhas,—escreve elle com o seu
bello colorido poetico—, quasi por toda a parte ha determinado a das
sociedades; de modo que cada continente é um molde onde a Providencia vasa as
raças humanas para que ahi tomem a fórma eterna dos seus designios; e o
primeiro propheta escreveu o seu livro nas linhas mudas dos continentes ainda
deshabitados[44].»


Cousin, depois de haver prescripto ao movimento geral da Historia tres
épocas, ligadas não só por uma relação de successão mas tambem de geração, tres
épocas baseadas sobre as tres unicas idéas que o pensamento humano póde
conceber, o infinito, o finito, a relação do finito com o
infinito, sendo que estes tres elementos podem coexistir n'uma mesma época
posto que seja o predominio de um o que a caracterisa; Cousin liga tambem uma
alta importancia á situação geographica e chega á conclusão de que para tres
épocas differentes, tres theatros differentes.


A theoria de Herder tem sido, porém, accusada por alguns philosophos de
imprimir ao homem um caracter{43} de passividade, que o reduz á condição de
escravo da natureza que o rodeia, e elle proprio, como lhe é censurado, não
póde explicar pela geographia physica todos os desenvolvimentos da civilisação.
Para elle, a linguagem humana é uma instituição divina, posto que até certo
ponto nos pareça que, reproduzindo os primeiros homens as vozes da natureza
pela onomatopea, segundo Vico, podia Herder explicar por esse mesmo facto a
origem da linguagem, e pela situação geographica a euphonia ou a aspereza de
certos dialectos.


Uma outra accusação consiste em não se haver Herder remontado á origem
ethnica das raças, encarando-as apenas no estado em que as encontrou, quando
estudou o caracter de cada uma como elemento da Philosophia da historia; pelo
que calumniou toda a raça aryana, e portanto os germanos, a que pertencia,
quando representou como rebeldes a toda a cultura os celtas e os slavos, que
foram a guarda-avançada da colonisação europêa[45].


Como quer que seja, Herder accendeu a esplendida aurora que devia illuminar,
principalmente em nossos dias, o estudo de todos os grandes problemas da
sciencia e da humanidade, a que, depois d'elle, se tem dedicado grande numero
de espiritos luminosos e fortes, cujas theorias não podemos mencionar n'um
trabalho que, como este, tem de ser realisado n'um periodo fatal e curto.{44}


O ponto de vista religioso de Bossuet e o ponto de vista politico de Vico
ficaram desde Herder offuscados pelo conjuncto synthetico de todos os elementos
da civilisação humana: as raças, as linguas, as religiões, as artes, as
litteraturas, os systemas de governo e de philosophia, etc. Duchinski achou
vinte e oito elementos de critica historica: 1. Hydrographia; 2. Plasticidade
do sólo; 3. Physionomia dos habitantes; 4. Hygiene, doenças; 5. Climatologia;
6. Mythos; 7. Tradições peculiares a cada raça; 8. Faculdades musicaes e
poeticas; 9. Tendencia dos povos á vida sedentaria agricola ou a vida nómada
mercantil; 10. Lugar da mulher na sociedade; 11. Faculdades religiosas,
desenvolvimento das seitas; 12. Vestuario; 13. Alimentos, e bebidas; 14.
Desenvolvimento da vida provincial e das idéas federativas; 15. Maior ou menor
predisposição para a adoração do principio do mal; 16. A geologia e sobretudo a
geologia agricola; 17. A botanica; 18. A zoologia; 19. As linguas sob o ponto
de vista lexicographico; 20. As linguas sob o ponto de vista euphonico; 21. As
linguas sob o ponto de vista dos caracteres da civilisação; 22. As linguas sob
o ponto de vista das tradições historicas que apresentam; 23. Pureza e impureza
relativa dos costumes; 24. Grau do poder creador do espirito; 25. Grau de
parentesco entre os povos sob o ponto de vista das relações
historico-politicas; 26. Estatistica; 27. Encadeamento dos factos historicos.
28. Grau de parentesco com relação ás origens. E certamente não se poderia
Duchinski gabar de{45} ter enumerado todos os materiaes que sabe aproveitar a
Philosophia da Historia, em cujo campo o menor elemento fornece uma
caracteristica, o que não deve admirar depois que se conheceu que uma alga
microscopica, a Trichodesmium erythræum, produz certa coloração
particular do mar Vermelho.


Afim de estudar todos estes elementos, para chegar á synthese da humanidade,
era preciso desenvolver, refundir e até crear um grande numero de sciencias
correlativas a elles. É o que se tem feito até hoje. Cada sciencia especial
acode a offerecer ao investigador uma poderosa alavanca que ha-de ajudar a
levantar a humanidade á altura precisa para receber de frente toda a luz da
Philosophia. A Historia, que fôra outr'ora simplesmente a narração de factos,
tornou-se, portanto, a mais complexa de todas as sciencias. Foi uma
transformação assombrosa. Atearam-se os grandes debates da sciencia moderna, os
sabios lançaram-se á descoberta da verdade, tomando a Philosophia por
instrumento. O nosso seculo tem assistido as mais brilhantes investigações. A
Philosophia positiva metteu hombros ao colosso do passado, e iniciou um dos
cyclos mais admiraveis da humanidade, se não o mais assombroso de todos elles.


Parece-nos conveniente insistir n'este ponto, por isso que lavra ainda em
alguns espiritos uma certa desconfiança sobre o estado de perfeição dos
modernos trabalhos scientificos. O conhecimento d'esta desconfiança foi que nos
determinou a escolhermos para dissertação{46} de concurso o vasto assumpto de
que vimos tratando, seguramente muito superior ás nossas forças.


Odysse-Barot é um d'esses espiritos desconfiados. «Vemos apparecer cada
anno, diz elle[46]
numerosas e interessantes monographias, obras especiaes de um incontestavel
valor; mas não passam de uteis materiaes, que seria tempo de pôr em obra. A
Historia está no ponto em que se achavam: a astronomia antes de Keppler,
Copernico e Newton; a chimica antes de Lavoisier e Berzelius; a physica antes
de Archimedes; a zoologia antes de Geoffroy Saint-Hilaire; a geologia antes de
Cuvier; a physiologia antes de Harvey. A lei da attracção universal será mais
difficil de formular do que a lei da attracção celeste? Sabemos como se movem
os astros, e ignoramos como se movem os povos! Podemos determinar a curva que
descrevem os mundos, e não sabemos absolutamente nada da orbita que percorrem
as nações! Porque não descobrirão a lei da aggregação dos homens, como souberam
achar a lei da aggregação das moleculas de um corpo? Não haverá uma chimica
social do mesmo modo que ha uma chimica organica ou uma chimica mineral? Será
que as forças chamadas cohesão e affinidade não possam actuar senão sobre os
gazes, os liquidos ou os solidos? Acaso a humanidade ignora o que é uma
combinação, uma liga? Não tem seus reagentes, suas decomposições, seus
precipitados? Descobriu-se a{47} lei da circulação do sangue no homem: a
historia espera o seu Harvey, para encontrar a lei da circulação do sangue nas
sociedades. A historia espera o seu Archimedes, que nos dê a formula da
dynamica e da statica politicas, etc.»


Realmente, isto é querer desconhecer até onde teem chegado os progressos da
actividade humana dentro do campo da possibilidade, e exigir da humanidade o
impossivel.


Com a sabia orientação da Philosophia positiva, o espirito humano caminha
energicamente para as acquisições scientificas que as mais pacientes
observações preparam todos os dias. Foi trabalhosa e demorada a jornada até
esta conquista, porque o espirito humano teve de atravessar successivamente o
estado theologico, base e estimulo de todo o progresso, porque é preciso um
ponto de apoio qualquer para firmar os primeiros passos, e o estado
metaphysico, transição do estado theologico para o estado positivo.


Mas, chegados a esta nova conquista, o que podemos exigir da Philosophia
positiva, sciencia que elevou a Historia á sua mais alta concepção? Que nos
permitta encarar todos os phenomenos como sujeitos a leis naturaes invariaveis,
e reduzil-as ao menor numero possivel, afim de simplificarmos a universalidade
dos conhecimentos humanos; que nos permitta sujeitar a um systema claro e
positivo todas as sciencias fundamentaes estudadas nas suas relações communs
como elementos constitutivos de{48} um todo harmonico, e portanto tambem nas
suas relações com esse mesmo systema, com esse todo. Esta grande, esta immensa
obra de simplificação deve-se á Philosophia positiva. Mas para que a
Philosophia positiva podesse constituir-se com o caracter de universalidade que
lhe é proprio, era preciso abraçar todas as ordens de phenomenos. Por isso a
Philosophia positiva teve de inventar uma nova sciencia, que se propozesse
estudar uma especie de phenomenos, que não podia incluir-se na dos
astronomicos, na dos physicos, na dos chimicos, nem finalmente na dos
physiologicos, e creou a physica social, que se trata de estudar com o
vagar que a sua dependencia de todas as outras sciencias de observação exige, e
que virá completar a constituição da Philosophia positiva.


Mas todos estes grandes, estes grandissimos progressos do espirito humano,
toda esta colossal obra de simplificação e generalisação poderá produzir o
conhecimento exacto, certo das causas das leis estudadas ou da explicação
universal de todos os phenomenos por uma lei unica? Responde o proprio Comte, o
grande apostolo do positivismo: «Na minha profunda convicção pessoal, considero
estas empresas d'explicação universal de todos os phenomenos por uma lei unica
como eminentemente chimericas, ainda quando são tentadas pelas mais competentes
intelligencias. Creio que os meios do espirito humano são muito fracos, e o
universo muito complicado para que uma tal perfeição scientifica possa estar
ao{49} nosso alcance, e até penso que se faz geralmente uma idéa muito
exagerada das vantagens que de tal conquista resultariam necessariamente, se
ella fosse possivel[47].» É
o proprio Augusto Comte que nos vem dizer que considera defezos á razão humana
todos os mysterios que a philosophia theologica procurava explicar facilmente;
que o espirito humano deve reconhecer, no estado positivo em que se acha, a
impossibilidade de obter noções absolutas, de conhecer as causas intimas dos
phenomenos, a origem e o destino do universo[48].


Estamos, pois, lançados na ampla estrada de uma sciencia toda humana, e
havemos de chegar até onde os recursos humanos nos possam levar. É preciso
tempo e trabalho para que a folha da amoreira se converta em sêda. A astronomia
esperou o seu Keppler, como a historia espera o seu Archimedes. Odysse-Barot
pede a formula da dynamica e da statica politicas: portanto, o que pede são
duas theorias scientificas, que se devem considerar como factos logicos. Ora só
por uma profunda observação d'esses factos se póde chegar ao conhecimento das
leis logicas[49]. A
Philosophia positiva, auxiliada pelas sciencias de observação já perfeitamente
conhecidas, procura preencher a lacuna que respeita aos phenomenos sociaes para
attingir o seu caracter de universalidade.{50}


Segundo esta nova marcha do espirito humano, toda positiva e observadora, a
Historia teve de estudar profundamente a natureza para chegar, finalmente, á
exacta concepção do lugar que n'ella occupa o homem. A geologia tem, portanto,
attingido um notavel estado de florecimento. A historia da terra desdobrou-se
em capitulos com uma nitidez admiravel, desde a nebulose, que pelo resfriamento
se converteu na esphera terrestre, até nossos dias. Excavando nas entranhas da
terra, para extrahir, como um minerio precioso, a sua historia, a sciencia
encontrou os destroços animaes e vegetaes que geraram a paleontologia. Nas
camadas terciarias do globo appareceram os instrumentos de pedra, a que o vulgo
chama ainda hoje pedras de raio[50], e que effectivamente foram considerados
como productos da natureza antes que Mercati os considerasse como armas
defensivas do homem no estado da sua rudeza primitiva. O achado de alguns
fosseis, que pareceram humanos, a par com os esqueletos de alimarias
ante-diluvianas, veio depois, ao cabo de longos debates, e de novos achados,
desfazer o erro anthropocentrico, confirmar a existencia prehistorica do homem
e por conseguinte o emprego dos instrumentos de silex. Foi assim que do
consorcio da geologia com a paleontologia nasceu a archeologia. Então, á luz do
grande facho da archeologia, pôde a Historia{51} reconstruir as idades
primitivas do homem. Chamou á primeira, de pedra, e subdividiu-a em
paleolithica ou dos instrumentos de pedra lascada; mesolithica ou
dos instrumentos de pedra lascada e de osso; neolithica ou dos
instrumentos de pedra polida; e á segunda, idade dos metaes,
subdividindo-a em idade de bronze[51] e idade de ferro. A descoberta de fosseis
humanos, e dos instrumentos prehistoricos, veio dar desenvolvimento a um grupo
de sciencias que teem necessaria relação entre si.


No primeiro plano d'este grupo, apparece a anthropologia, ramo da historia
natural que trata do homem e das raças humanas, sciencia que se póde considerar
originada pelo positivismo moderno, comquanto os gregos já designassem pelo
vocabulo anthropologos aquelles que discutiam sobre o homem. O problema
da origem do homem impoz-se á meditação dos sabios, como uma das mais
importantes questões a resolver. Apartaram-se as opiniões, os campos. A
primeira base de toda a discussão foi o Genesis. A opinião polygenista tirava
argumento de serem os filhos de Deus representados como raças{52}
provenientes de Adão, e os filhos dos homens como raças não adamicas[52] e de que a Biblia apenas
se referia aos povos semitas, particularmente aos judeus[53]. A opinião monogenista contrapunha que
todas as raças descendiam primitivamente de Adão e Eva, e consecutivamente dos
tres filhos de Noé salvos do diluvio; que a influencia dos meios cosmicos
produzira a variedade das raças. Esta discussão veio a generalisar-se, a
emancipar-se da sua origem biblica, a diffundir-se pelo campo da sciencia, e
até da politica[54].


O transformismo é uma phase nova d'esta grande questão, que envolve
uma idéa antiga[55].
Lamarck sustenta que as especies se transformam passando de uma para outra,
tanto no reino animal como no vegetal: o homem é uma transformação lenta do
macaco. Procurando a origem dos sêres, Lamarck encontra os germens primordiaes
ou mónadas, provenientes de geração espontanea. N'este systema, os meios de
transformação{53} explicam-se pela adaptação dos orgãos ás condições da
existencia. Cuvier, Geoffroy Saint-Hilaire e outros, sahiram em defeza das
idéas orthodoxas, que parecia haverem triumphado quando appareceu Carlos
Darwin, cuja theoria se póde definir: A selecção natural por a lucta pela
existencia, applicada ao transformismo de Lamarck[56]. Segundo Darwin, todos os seres organisados
se transformam incessantemente sob o imperio de uma lei de selecção natural
(natural selection), e todas estas transformações têem por causa a lucta
pela vida (struggle for life), isto é, o combate eterno dos sêres vivos
entre si pelos meios de existencia. Todas as especies vivas descendem, segundo
Darwin, de um pequeno numero de prototypos ou mesmo de um só. Em virtude da
selecção natural todas as variações uteis são conservadas, e todos os desvios
nocivos eliminados[57].
Comquanto Carlos Darwin se abstivesse de applicar a sua theoria á especie
humana particularmente, os que a defendem fazem essa applicação como
consequencia logica das asserções apresentadas por elle. A doutrina darwiniana
foi o ponto de partida de um longo debate que ainda dura. Entre os allemães que
se filiaram na escóla do transformismo, avulta Hæckel, que para explicar a
origem do{54} homem parte das primeiras cellulas conhecidas, moneras,
formadas por geração espontanea. Estas cellulas foram-se dispondo em orgãos e,
depois de uma serie de transformações, que se podem classificar em vinte e dous
graus, apparece o homem.


Graças ao espirito de positivismo do nosso seculo, as sciencias biologicas
chegaram a este grau de desenvolvimento, e como que sopraram vida nova á
intelligencia humana cada vez mais ávida de saber. Desdobram-se na tela da
discussão os mais graves problemas, como por exemplo o das gerações
espontaneas, que tanto preoccupou a Academia das Sciencias de Paris, depois que
em 1858 o professor Pouchet lançou o pomo da discordia ao seio dos quarenta
immortaes[58]. Certo é que
muitos d'esses{55} grandes problemas não estão ainda resolvidos, como por
exemplo o do transformismo, mas não é menos certo que as modernas investigações
vão cada vez produzindo novas acquisições, e que, pelo que toca ao
transformismo, a doutrina da mutabilidade e da evolução morphologica dos seres
organisados vai cada dia ganhando maior terreno.


N'um curso regular de anthropologia, como aquelle que se professa no
Instituto anthropologico de Paris, sob a direcção de Paulo Broca, a ethnologia,
sciencia que se occupa da classificação, descripção, repartição, filiação e
evolução das raças humanas, tem um logar importantissimo, e tanto se identifica
esta nova sciencia com a Historia philosophica, que só pelo estudo das raças
constituiram alguns historiadores uma Philosophia da Historia.



As analogias encontradas entre as linguas da Europa e o sanscrito
determinaram as affirmações a que se chegou sobre a unidade da raça
indo-européa ou aryana. Os resultados fornecidos pela investigação levaram
Francisco Boop a reconhecer o parentesco das linguas celticas, que até ahi
faziam grupo á parte, com o sanscrito, e com as demais de origem aryana. Por
onde nos é dado vêr como a ethnologia prosperou pela applicação do methodo
philologico. Aqui temos pois irmanadas duas novas sciencias, por igual
importantes, a ethnologia e a philologia. E não diremos que a philologia é a
base da ethnologia, porque muitas vezes a linguagem de um povo está falseada
por agentes historicos e sociaes, taes como a conquista,{56} o commercio, e a
irradiação de focos intellectuaes mais ardentes[59]. Mas, como quer que seja, acompanhar a
evolução das raças desde a sua filiação o mesmo importa que fazer
simultaneamente a historia das linguas respectivas e o estudo critico das
litteraturas sob o ponto de vista da archeologia, da arte e da mythologia[60]. Os grandes problemas
philologicos apenas começaram a inspirar geral interesse no principio d'este
seculo. O ponto de partida dos modernos trabalhos sobre a sciencia da linguagem
foi a Grammatica comparada das linguas indo-europêas por Francisco Boop.
A antiguidade classica, circumscripta ao estudo da civilisação italiana ou
grega, não podia elevar-se ás theorias geraes[61]. Além do que, era preciso que a Historia
fosse estudando a genealogia dos povos, reconhecendo-os, para sobre o
conhecimento pratico das linguas fundamentar a moderna sciencia da linguagem[62]. No seculo actual a
philologia começou a estudar as ramificações das linguas, a comparal-as, a
classifical-as, a criticar os seus productos, como a Historia começou
simultaneamente a estudar as ramificações{57} dos povos, a comparal-os, a
classifical-os, a criticar as suas manifestações. A linguistica, estudando a
phonetica e a estructura das linguas, veio prestar uma valiosa collaboração á
philologia, porque se o philologo não sabe nada da lingua em si mesma, diz
Hovelacque, se ignora a sua estructura e os elementos que a compoem, como
poderá fazer um juizo completo sobre os productos, os fructos d'esse agente,
d'essa lingua[63]? A
Philosophia positiva, pela applicação dos seus processos de simplificação e de
generalisação, tratou de procurar as leis que presidiram á formação das
linguas, e assim é que a sciencia da linguagem tem chegado á descoberta de
factos importantissimos. Averiguou-se, por exemplo, que a lingua chineza, a
qual comprehende quarenta mil palavras, apenas possue um peculio de
quatrocentas e cincoenta raizes. Lubbock[64] occupa-se em mostrar a identidade de raizes
na linguagem de muitas raças, e toma para exemplo as articulações pa e
ma, que para a maioria dos povos significam pai e mãe, por
isso mesmo que são as primeiras syllabas pronunciadas pela criança, as mais
faceis, as mais involuntarias, como observa Lefèvre[65]. Mas, aqui se levanta uma importante
questão. Como foram escolhidas estas raizes? Como é que certas cousas foram
indicadas por certos sons? Max Müller chama a esses primitivos elementos das
differentes famillias de linguas typos phoneticos{58} produzidos por
um poder inherente á natureza humana. E acrescenta: «Existem, como diria
Platão, por natureza; ainda que devemos tambem declarar com Platão que quando
dizemos por natureza, queremos dizer pela mão de Deus.» Ha, porém, algumas
palavras que, como zas, provém da imitação de um som. Segundo Müller, as
palavras d'esta especie parecem-se com as flôres artificiaes: não têem raizes.


Lubbock não fica satisfeito com a resposta dada por Müller a esta pergunta
«Como é que os sons podem exprimir o pensamento»? posto adjective de eloquente
a resposta. Lefèvre qualifica-a de excesso de mysticismo anglicano por parte de
Müller, e observa que «o grito vago, fixado, precisado pelo habito, por
convenção, por analogia com certas impressões traduzidas em onomatopêas nos
basta para comprehender como a tal ordem de sensações ou de movimentos
cerebraes se pôde ligar tal ou tal som.» D'este modo não haveria na linguagem
as flôres artificiaes de que falla Müller, e, como pensamos, todas essas
syllabas-mães mergulhariam raizes na interjeição ou na onomatopêa, acabando de
fixal-as o habito.


A moderna applicação da Historia a todos os ramos dos conhecimentos humanos
produziu, na sciencia da linguagem, um estudo encantador—a biographia de cada
palavra, muitas vezes em opposição com as regras phoneticas que determinam as
mudanças possiveis das letras. O verdadeiro caracter de universalidade da
Historia provém{59} certamente não do facto de abranger a generalidade dos
povos, mas sim a generalidade dos assumptos, e é por isso que ella envolve, na
sua immensa esphera, todas as sciencias. Tudo tem uma historia, e o historiador
universal tem de abranger a historia de tudo.


Max Müller[66] faz, a
traços poeticos, a biographia da palavra palacio. Sobre as margens do
Tibre, uma das sete collinas era chamada collis Palatinus. Palatinus
derivava-se de Palas, divindade pastoral, cuja festa se celebrava a 21 de
abril. Nero mandou demolir todas as casas particulares d'esta collina para ahi
edificar o seu aureo palacio, domus aurea, a que se principiou a dar o
nome de Palatium, conservando-se como typo dos palacios reaes da Europa.
De palatium nasceu o adjectivo palatino, a que se juntou a
palavra abobada para significar o ponto mais elevado da bocca, porque
abobada era realmente, como observa Müller, uma palavra muito propria
para designar o palacio da bocca. O illustre professor d'Oxford, lembrando a
phrase de Ennius—palatum coeli—, para exprimir a abobada dos céos, faz
sentir a evidente analogia que ha entre a concepção do palacio da bocca e a de
uma abobada, e entre a concepção de uma abobada e a sumptuosa habitação dos
imperadores.


Tomando por instrumento de investigação a philologia, a Historia não abriu
os vocabularios das differentes{60} raças para estudar sómente a biographia
das palavras, mas quiz tambem deletrear n'elles a condição social, a
civilisação d'essas raças.


A critica philologica descobriu que os Hos da India central não conhecem os
termos affectuosos; que os Algonquinos, povo da America septentrional, não
possuem o verbo amar; que os Bosmejans não teem nomes proprios para
distinguir os individuos; que as tribus brazilicas desconhecem as noções de
côr, genero, espirito, etc., por isso que não apparecem
nos seus vocabularios palavras correspondentes a estas noções[67].


Se os vocabularios foram considerados testimunhos importantes para a
historia da civilisação dos povos, as litteraturas, os monumentos litterarios
principiaram a reputar-se, perante a critica moderna, a photographia do estado
do espirito d'esses povos, e dos seus costumes. É por isso que Henri Taine[68] disse: «A historia
transformou-se ha cem annos na Allemanha e ha sessenta em França, pelo estudo
das litteraturas.» A litteratura copia o povo, como o livro copia o homem. Os
monumentos litterarios são a concretisação da alma das nações: tudo o que ella
sentia no momento em que produziu, influenciada pela força do meio
physico, clima, e pelas disposições hereditarias, raça, está alli
condensado. Uma epopéa é um composto determinado pela acção simultanea{61}
d'estas tres forças primordiaes reconhecidas por Taine.


Interrogado o Mahabharata, reproduz a nossos olhos o cyclo
tempestuoso das conquistas dos aryas, quando, avançando para o sul, se
propozeram assenhorear as regiões do Ganges. O Ramayana é tambem um
symbolo sob a fórma de uma epopéa. A serenidade e abundancia que succedem aos
trabalhos de Rama, para rehaver o throno e a esposa, representam a conquista
pacifica do Meio-dia da India depois da conquista guerreira. É o poema da
posse, como o Mahabharata é o poema da lucta. Ambos elles
respondem eloquentemente ás interrogações da Historia, ambos elles caracterisam
a alma da raça arya ao tempo em que rolava do alto do Thibet para, como uma
onda enorme, alagar talvez o mundo[69]. Eis-aqui porque já haviamos dito que as
obras de arte e de litteratura são as que mais profundamente caracterisam a
civilisação de um povo.


Nos tempos modernos, a Historia, depois do rumo que lhe imprimiu Vico, pôde
extrahir grandes recursos do estudo dos symbolos; quando ella chegou a lêr
esses alphabetos mudos, permitta-se-nos a expressão, dos povos primitivos,
descobriu segredos importantissimos. Na poesia do Ramayana conseguiu
reconhecer em Rama e em{62} Sita uma dupla personificação da agricultura, da
força que move o arado e do sulco que esse movimento produz na terra[70], o que plenamente
confirma a exegese em que o Ramayana é o poema da conquista do sul da
peninsula indostanica pelo trabalho sereno, pela paz. O symbolismo juridico,
interrogado pela Historia, produziu a poesia do direito, concepção
encantadora que em Portugal só tem originado, até hoje, um unico livro[71]. Assim é que a symbolica
vai encontrar na stipulacão a palha (stipula), que
intervinha nos contractos[72] e que até algumas vezes se cosia aos
documentos[73]; na prova
pelo fogo o symbolo da pureza, porque, segundo os antigos, o fogo, sendo
o grande purificador, «não podia conjurar contra o innocente[74].»


Em Portugal, as mulheres accusadas de adulterio purgavam-se a ferro
caldo. O ferro, aquecido pelo fogo, accusava o crime ou a innocencia: o
fogo, diz o Ramayana, vê tudo o que ha de manifesto e tudo o que{63}
ha de occulto. Bastaria só este facto para demonstrar que o symbolismo tanto
abrangia a religião como o direito. Por um lado o fogo tinha um caracter
divino, encarnava-se em Vesta, a que os gregos chamavam Estia, fogo
domestico[75]; por
outro lado revestia um caracter juridico, porque pela prova do fogo ficava a
mulher legalmente rehabilitada. De modo que no ferro caldo não só se
póde distinguir o elemento religioso e o elemento juridico, mas tambem a
relação existente entre os dous elementos: sendo o adulterio um crime que
principalmente affecta a vida de familia, a superstição continuou a fazel-o
julgar pelo fogo, que na mythologia grega tinha um caracter divino de
domesticidade.


Antigamente, o historiador fugia dos symbolos pela mesma razão que os
caminhantes fugiam da Sphynge: por não poder adivinhar o que elles diziam. Mas
depois de Vico, o primeiro philosopho da Historia, as allegorias tornaram-se
claras, luminosas. Desde esse momento tanto se dilatou a esphera da Historia,
que um só individuo passou a representar uma generalisação: Achilles o valor
commum a todos os homens fortes, Ulysses a prudencia commum a todos os
sabios[76]. Esta
generalisação illustrou ao mesmo passo o passado e o futuro: o passado, porque
interpretou a antiguidade; o futuro, porque produziu a etymologia das
linguagens poeticas.{64}


Pelo auxilio que a archeologia e o estudo das litteraturas vieram prestar á
Historia, chegou-se á concepção da ethnographia, sciencia que dá o conhecimento
dos usos, costumes, aptidões e religiões dos povos, e cuja denominação foi
fixada em 1826 por Balbi[77]. Esta nova sciencia veio, pois, completar o
estudo do grupo humano sob o ponto de vista zoologico (anthropologia) e sob o
ponto de vista historico e geographico (ethnologia). Como se fossem tres
grandes linhas, as tres sciencias cruzaram-se em triangulo: dentro d'elle ficou
o homem. O homo sapiens de Linneu mais propriamente se poderia denominar
desde então homo triplex.


Toda a importancia da ethnographia não está, como por muito tempo se julgou,
no interesse maior ou menor que póde despertar á imaginação o conhecimento da
estranha maneira de viver dos povos. A sciencia moderna deu ás narrativas dos
touristes um valor até agora desconhecido, e foi d'este modo que a
ethnographia revestiu um caracter altamente scientifico. Sob este ponto de
vista, presta um grande auxilio a interpretação dos phenomenos sociaes, á
sciencia da sociedade ou sociologia, como lhe chamou Augusto Comte.
Herbert Spencer encontrou grandes subsidios na historia das superstições,
quando reconheceu que ellas pertenciam ao numero de certas particularidades de
que parcialmente depende a maneira por que a unidade social se comporta no
meio{65} das condições ambientes, inorganicas, organicas e superorganicas[78].


As civilisações antigas teem-se reconstruido em grande parte pelas
investigações archeologicas, que são para a ethnographia um poderoso
instrumento de averiguação. A sciencia moderna tem conseguido fazer a historia
geral da civilisação da humanidade desde a idade de pedra até nossos dias, como
se o homem actual podesse realmente retroceder ao passado e voltar ao presente
com as provas materiaes do modo como a sua existencia se desenvolveu, de cyclo
em cyclo, sobre a face da terra. Na grande resurreição da humanidade pela
sciencia, o mais insignificante fragmento de barro serviu para a reconstrucção
historica de uma civilisação.


Do conjuncto das sciencias que estudam o passado, e que são dominadas pela
Historia, porque se apoiam sobre factos historicos, trazem origem algumas
sciencias novas, entre as quaes mencionaremos a sciencia das religiões.
Com quanto recentissima, são realmente admiraveis as conquistas, as descobertas
já realisadas por esta sciencia. Uma d'ellas é, seguramente, a affirmação da
unidade historica das religiões. A crença de que cada religião possuia sua
autochthonia, ou pelo menos certa originalidade, cahiu perante o resultado das
investigações modernas, as quaes poderam levar o espirito humano{66} á
conclusão de que as religiões teem uma origem asiatica commum, que se encontra
nos Vedas. A demonstração d'esta verdade é admiravelmente desenvolvida
por Emilio Durnouf[79].


Achou-se que as religiões derivam de um elemento primitivo, o fogo,
considerado sob o ponto de vista de tres funcções distinctas: uma
physica, outra psychologica, a ultima metaphysica. A estas
tres funcções correspondem tres phenomenos, que impressionaram o espirito dos
aryas, quando ainda estanciavam nos valles do Oxus: o movimento, a vida, o
pensamento. Estes tres phenomenos abrangem a totalidade dos phenomenos
naturaes.


Espraiando a vista por todas as cousas inanimadas que os rodeavam, os aryas
chegaram á convicção de que todas essas cousas se moviam por effeito do calor,
proveniente do sol. Reconheceram o calor na chamma, no raio, nas nuvens
formadas pela evaporação das aguas, no vento produzido pelos movimentos
vibratorios do ar devidos á presença do calor, que o rarefaz, ou á sua
ausencia, que o condensa; em tudo, finalmente. Depois, fixando a sua attenção
nos corpos organicos, encontraram a mesma causa de vida: viram os vegetaes
enfolhar e florir animados pelo ósculo tépido da primavera, e pender feridos de
morte no inverno; viram os animaes mover-se cheios de actividade e de vida
quando o calor lhes{67} retemperava os membros, e enfermar e morrer quando o
frio os enregelava.


Portanto foram levados a concluir que residia no calor a causa de todo o
movimento nos corpos inorganicos, e de todos as phenomenos vitaes nos corpos
organisados.


Mas a presença ou a ausencia de calor, estudada no corpo humano, produziu a
noção de tres funcções differentes.


FUNCÇÃO PHYSICA.—O corpo do homem ganhava pelo calor a
actividade, a vida, que perdia pelo resfriamento.


FUNCÇÃO PSYCHOLOGIGA.—Desde o momento em que o corpo do
homem se tornava cadaver por um resfriamento geral, a faculdade de pensar
desapparecia.


FUNCÇÃO METAPHYSICA.—Se pela ausencia da luz o mundo ficasse
sepultado em trevas, a intelligencia humana, dado que podesse funccionar,
ficaria inteiramente desajudada do auxilio da vista, que é o sentido pelo qual
nós adquirimos a percepção de quasi todas as idéas, especialmente a idéa da
harmonia das cousas, e conseguintemente do principio de que emanam[80].


Assentes estes principios, vejamos como se póde affirmar a unidade historica
das religiões pela sua filiação commum no elemento vedico do calor. Tomemos na
religião{68} que seguimos um exemplo, o dogma da trindade.


Temos no christianismo o Padre, o Filho e o Espirito, e
na trindade aryana a concepção de tres deuses que resumiam o nucleo da
theogonia: Savitri, Agni e Vâyu.


Savitri, o productor, o pai celeste, é o sol.


Agni, é o fogo, habita na terra. O seu nascimento é mystico: se por
um lado tem um pai terrestre, Twastri, que quer dizer
carpinteiro, por outro lado descende do céo, e foi concebido pela
vontade de Vâyu no ventre de Mâyâ.


Vâyu, no sentido material é o vento, o ar em movimento, que alimenta
a luz e o fogo; no sentido metaphysico é o espirito de vida, a immortalidade em
si mesma.


Todos estes tres deuses estão, pois, substancialmente identificados na
trindade aryana como na trindade christã. São uma concepção metaphysica baseada
sobre uma concepção muito vaga da natureza.


Mas a unidade historica das religiões póde ainda acompanhar-se na vida de
Agni, o deus que se humanisa, porque desce á terra.


Twastri, seu pai, é o carpinteiro, que fricciona os dous bocados de
madeira, de que ha-de sahir o «filho divino».


Mâyâ é a personificação da potencia productora sob a fórma de
mulher.{69}


Agni nasce homem e transforma-se em deus quando um sacerdote,
collocando-o sobre o altar, derramou sobre a sua cabeça o licôr sagrado,
sôma, e o ungiu com a manteiga do sacrificio. Entre os aryas da Asia
central a vacca era o typo por excellencia dos animaes, produz o leite, o qual
produz a manteiga. A manteiga clarificada é a materia animal que melhor serve
para alimentar o fogo. O sôma é um licôr alcoolico, produzido pelo succo
da asclepias acida, que, fermentado, e lançado ao fogo, cria chammas
esplendidas.


O sôma das religiões do Oriente transforma-se nas religiões do
Occidente em vinho, o licôr sagrado. Assim como Agni reside no
sôma, Christo reside no vinho, tambem sob uma fórma mystica. Ainda vamos
encontrar no vinho o elemento vedico do fogo: a uva amadurece pelo calor,
concentra-o, e transmitte-o a quem bebe o seu succo. O bolo que na religião
indiana é feito de farinha e manteiga, materias eminentemente combustiveis e
nutritivas, transforma-se na religião christa na hostia feita de farinha e
agua, convindo lembrar que a combinação do hydrogenio com o oxygenio, de que
resulta a agua, tem por condição, essencial o calor. Agni como Christo
residem n'esta offrenda solida: são o sacrificador que se offerece a si mesmo
como victima.


Eis o dogma da eucharistia.


Seguindo o luminoso rastro de Burnouf, poderiamos levar mais longe a
demonstração da unidade historica das religiões, mesmo sem sahirmos do
christianismo;{70} poderiamos descer a minuciosidades, mostrar como a
estrella dos magos é a savanagraha, a estrella fatidica; como a
vacca do presepe de Bethlem é a vacca mystica dos aryas, e como nem siquer
falta o jumentinho que para alguns áryas traz sobre o dorso o fructo de que se
extrahe o licôr sagrado; pelo que especialmente toca aos ritos, seria curioso
mostrar, por exemplo, acompanhando Burnouf, como a grande época do anno
christão consiste justamente nas ceremonias da renovação do fogo, quer
dizer, na Paschoa; mas o nosso fim é tão sómente fazer sentir que a unidade das
religiões é uma verdade, e que essa verdade foi conquistada por uma sciencia
nova, baseada sobre factos historicos, e portanto filha da Historia universal
philosophica.


A grande obra de simplificação da Philosophia positiva releva principalmente
no mobil que impelliu o espirito humano a descobrir o principio de unidade das
religiões.


Realmente é assombroso acompanhar a marcha da idéa religiosa, semelhante a
uma grande corrente aryana, desde o seu berço asiatico, e através das
mythologias dos antigos povos gregos, latinos e germanos, até ao christianismo,
em que Agnus, o cordeiro immaculado, parece não ser mais que uma leve
alteração morphologica de Agni.


A sciencia moderna está já dirigindo as suas vistas para a America, no
indefesso empenho de encontrar a unidade das origens da civilisação. De
Chavencey, estudando{71} o mytho americano de Votan, encontrou n'elle uma
contrafacção, á parte o elemento indigena já introduzido, das legendas
asiaticas de Phra-Ruang e de Pyú-Tsau-ti[81]. «Tem-se notado, observa Maury[82] a analogia de muitas
tradições religiosas dos antigos mexicanos e de algumas crenças christãs ou
buddicas, a conformidade de certos monumentos e symbolos da America central com
figuras e emblemas christãos e japonezes. As populações boreaes encontravam um
caminho já traçado para o novo mundo pelo estreito de Behring e ilhas
Aleutianas.»


Especialmente pelo que toca á religião, a philosophia applicada á Historia é
muitas vezes accusada de acintemente demolidora. Esta accusação, na materia de
que vimos tratando, refere-se principalmente á vida de Christo. Ora é preciso
observar que deve haver n'este assumpto tres pontos distinctos, correspondentes
a tres elementos differentes: a theoria de Christo, a legenda de Christo e a
vida de Jesus[83]. Christo,
estudado na pureza sublime da sua vida, merece o respeito de todos os
philosophos. «De alguma crença que a critica racional nos despoje, diz Stuart
Mill[84], resta-nos
Christo; figura unica,{72} que se eleva tanto acima dos seus precursores como
dos seus successores, e d'aquelles mesmos que tiveram o privilegio de receber
directamente de sua bocca o seu ensinamento.»


Desde o momento em que o espirito moderno tratou de procurar nos factos
sociaes a estabilidade de principios que rege os phenomenos naturaes, querendo
assim reduzir todas as nossas concepções fundamentaes a um estado de
homogeneidade e, portanto, dar á philosophia um caracter definitivo de
positividade, a Historia, fornecendo uma grande base para os estudos de
observação, veio occupar um ponto culminante na esphera dos conhecimentos
humanos. Esta superioridade de posição, que a Historia conquistou na hierarchia
das sciencias, provém da necessaria relação que ha entre os factos e as idéas.
De modo que se póde dizer que um grande numero de sciencias, se é que não são
todas ellas, concorrem de mãos dadas para erigir o vasto monumento da Historia.
As obras colossaes precisam de um immenso concurso de trabalho; quando Cheops e
Cephten pensaram em levantar as duas mais altas pyramides do Egypto, diz-se que
cêrca de cem mil homens carreavam materiaes. A Historia é tambem uma pyramide.
E assim como as do Egypto dominavam com as suas quatro faces os quatro pontos
cardeaes do mundo, a Historia abrange com a sua vista de aguia a esphera dos
conhecimentos humanos.{73}


{74}

 


((1878))


 

 






[1] Referimo-nos
principalmente ás antas ou dolmens. Vide Adolpho Coelho, Algumas observações
ácerca do diccionario bibliographico portuguez e seu auctor, pag. 10, e
Augusto Filippe Simões, Introducção á archeologia da peninsula iberica,
pag. 76.


[2] Historia
universal, introducção, cap. VII.


[3] Introduction a la
philosophie de l'histoire de l'humanité.


[4] Les origines de la
civilisation, cap. IX, traducção franceza de Ed. Barbier.


[5] Expedition to the
Rocky mountains, vol. III, pag. 52.


[6] Scienza nuova,
liv. II, Da sabedoria poetica.


[7] L'homme selon la
science, traducção franceza de Ch. Letourneau, pag. 235.


[8] Les origines de la
civilisation, cap. III.


[9] Scienza nuova,
liv. II.


[10] Paulo Janet. A
familia.


[11] Considérations
sur les causes de la grandeur des romains et de leur décadence. Cap.
I.


[12] Introduction a
l'histoire de la philosophie, neuvième leçon.


[13] Theophilo Braga.
Historia da poesia popular portugueza.


[14] Les sciences et
la philosophie, por Th.-Henri Martin, pag. 30.


[15] Cantu. Hist.
univ. Liv. XI, cap. I.


[16] Ibidem, cap.
IV.


[17] Cantu. Hist.
univ. Liv. XI, cap. VI.


[18] Introduction a
la philosophie de l'histoire de l'humanité.


[19] Introduction a
l'histoire de la philosophie, sixième édition, pag. 228.


[20] Principes de
philosophie positive, por Augusto Comte, pag. 96.


[21] Cousin. Premiers
essais de philosophie, pag. 380.


[22] Ibidem, pag. 379.


[23] Discours sur
l'histoire universelle—Avant-propos.


[24] Disc. sur
l'hist. univ. Troisième partie, chapitre VIII.


[25] Introduction a
l'histoire de la philosophie, onzième leçon.


[26] Theophilo Braga.
Poesia do direito, pag. 168.


[27] Vico. Scienza
nuova, liv. I.


[28] Scienza
nuova. Liv. IV.


[29] Historia
universal. Introd.


[30] Introduction a
l'histoire de la philosophie, sixième Edition, pag. 239 e 240.


[31] Poesia do
Direito, pag. 13.


[32] «O seu livro é um
Apocalypse, cada dia se descobre alli o germen d'uma sciencia nova, a
Philosophia da Historia, a Symbolica do Direito, a Critica da Arte.» Theophilo
Braga. A Poesia do Direito.


[33] H. Taine. La
Fontaine et ses fables, troisième édition, pag. 8.


[34] Histoire de la
litteratura anglaise, tome premier, pag. 22.


[35] Physiologie des
ecrivains et des artistes.


[36] Le monde
marche, seconde édition, pag. 214.


[37] De l'esprit des
lois, livre quatorzième, chapitre III.


[38] Histoire de la
navigation de Jean Hugues de Linschot, hollandois, aux Indes Orientales.
Amsterdam, 1619.


[39] Capitulos
XXIX e XXX.


[40] Introduction a
la philosophie de l'histoire de l'humanité.


[41] Theophilo Braga.
Introducção á Historia da litteratura portugueza, pag. 6.


[42] Joaquim Pedro
Fragoso de Siqueira. Memorias economicas da Academia, tom.
V.


[43] Les peuples de
la France, pag. 16.


[44] Le génie des
religions. (Ed. de 1869), cap. II, pag. 15.


[45] Jacques de
Boisjoslin. Les peuples de la France, pag. 12 e 155.


[46] Lettres sur la
philosophie de l'histoire, pag. 115.


[47] Principes de
philosophie positive, pag. 140.


[48] Obra citada, pag.
88.


[49] Idem, pag. 119.


[50] Introducção á
archeologia da peninsula iberica pelo dr. Augusto Filippe Simões, pag. 2.


[51] «Quem souber porém
que o bronze é uma liga de cobre e estanho, que o segundo d'estes metaes é
menos commum que o primeiro e de mais difficil extracção, e finalmente que, sem
se conhecerem ambos, não se inventaria a sua liga, de certo perguntará porque
se não faz preceder a época do bronze pela época do cobre? A razão é simples.
Em quasi todas as nações da Europa apparecem tão numerosos os objectos de
bronze e tão raros os de cobre, que se teem refusado os archeologos a admittir
uma época só caracterisada por este metal.» Dr. Augusto Filippe Simões.


[52] Capitulo
VI do Genesis.


[53] Com razão observa
Quatrefages que o polygenismo, habitualmente olhado como um resultado do
livre pensamento, começou por ser biblico e dogmatico. L'espèce
humaine, deuzième édition, pag. 22.


[54] Quatrefages. A
proposito da discussão americana entre esclavistas e negrophilos.


[55] Dumont. Hæckel
et la théorie de l'évolution en Allemagne. Segundo Dumont a theoria da
evolução apparece em germen nas velhas religiões pantheistas da India e do
Egypto. O philosopho Parmenides concebia a geração da vida como gradual e
resultante d'ensaios successivos. Chapitre premier.


[56] Topinard.
L'Anthropologie, pag. 550.


[57] Este ponto é
considerado inatacavel por Quatrefages. «Se toda a terra, diz elle, não é
invadida dentro de alguns annos por certas especies, se os rios e os oceanos
não são igualmente invadidos, a estas luctas se deve.»


[58] As peripecias
d'este debate vem largamente narradas no livro La genèse des espèces,
publicado em 1873 por H. de Valroger, padre do Oratorio (pag. 38 e seg.) e no
livro Du darwinisme ou l'homme-singe pelo dr. Constantin James,
publicado em 1877. Este ultimo livro é um manifesto plagiato do primeiro. Diz,
por exemplo, o padre Valroger: «M. Claude Bernard, A. Dumas, M. de Quatrefages
e M. Payen combattirent les theses de M. Pouchet, en s'appuyant sur leurs
propres expériences, et signalèrent des causes d'erreur dont M. Pouchet
paraissait ne pas s'être préservé. L'Academie proposa l'examen de la question
en litige comme sujet d'un de ses prix.» Diz o dr. James, copiando quasi
textualmente, sem citar o padre do Oratorio: «MM. Claude Bernard, Dumas, de
Quatrefages e Payen, combattirent la thèse de M. Pouchet, en s'appuyant sur
leurs propres expériences, et signalerent de plus les causes d'erreur dont il
n'avait pas su se garantir. C'est alors que l'Academie proposa l'examen de la
question en litige comme sujet d'un de ses prix!» (Pag. 79).


[59] De Boisjoslin cita,
entre outros factos, o dos judeus haverem deixado de fallar hebreu seiscentos
annos antes de Christo, e o dos francos terem perdido a lingua teutonica
trezentos annos antes de Clovis.


[60] Hovelacque. La
linguistique, pag. 3.


[61] Études de
linguistique et de philologie par André Lefévre, pag. 41.


[62] Theodoro Benfey.
Citado pelo snr. Adolpho Coelho no seu opusculo Sobre a necessidade da
introducção do ensino da glottica em Portugal, pag. 4.


[63] La
linguistique, pag. 13.


[64] Les origines de
la civilisation, pag. 416.


[65] Études de
linguistique et de philologie, pag. 94.


[66] Nouvelles leçons
sur la science du langage, traducção franceza de Harris e Perrot, pag. 318.


[67] Lubbock. Les
origines de la civilisation, pag. 425 e 426.


[68] Histoire de la
littérature anglaise, tome premier.


[69] Dr. Theophilo
Braga: «... esta raça conhecida pelo nome de indo-europêa, é a que pelas suas
condições de ubiquidade, que lhe dá a sciencia e o poder, subsistira como unica
na terra.» Hist. Univ., fasc. I, pag. 55.


[70] «Minha filha Sita,
nobre premio da força, não recebeu a vida no seio de uma mulher; esta virgem de
encantadoras fórmas, que se diria filha dos Immortaes, nasceu de um
sulco aberto para o sacrificio. Eu a dou como esposa a Rama; elle
heroicamente a mereceu por sua força e vigor.» Ramayana,
trad, de Hippolyte Fauche.


[71] Referimo-nos á
Poesia do Direito do snr. dr. Theophilo Braga.


[72] Poesia do
Direito, pag. XIV.


[73] Idem, pag.
62.


[74] Idem, pag.
66.


[75] O Fogo, por
F. da Fonseca Benevides.


[76] Vico. Scienza
nuova. Liv. II. Da logica poetica.


[77] Atlas
ethnographique.


[78] Principes de
sociologie, trad. franceza de Cazelles, pag. 137.


[79] La science des
religions.


[80] Emilio Burnouf.
La science des religions, cap. VIII, pag. 208 e
seguintes. (Ed. de 1872).


[81] Le mythe de
Votan, étude sur les origines asiatiques de la civilisation américaine,
pag. 87.


[82] La terre et
l'homme, quatrième edition, pag 485.


[83] Burnouf. La
science des religions, pag. 242.


[84] Essais sur la
religion, traducção franceza de Cazelles, pag. 237.











*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DA IMPORTANCIA DA HISTORIA UNIVERSAL PHILOSOPHICA NA ESPHERA DOS CONHECIMENTOS HUMANOS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3316741234061568493_33068-cover.png
Daimportancia da Historia Universal
Philosophica na esphera dos conhecimentos
humanos

Alberto Pimentel






