
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Noorsche mythen uit de Edda's en de sagen

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Noorsche mythen uit de Edda's en de sagen


Author: H. A. Guerber


Editor: Henri van den Bergh van Eysinga



Release date: April 11, 2010 [eBook #31954]

                Most recently updated: January 13, 2023


Language: Dutch


Credits: Produced by Jeroen Hellingman and the Online Distributed

        Proofreading Team at https://www.pgdp.net/




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK NOORSCHE MYTHEN UIT DE EDDA'S EN DE SAGEN ***









Oorspronkelijke voorkant.




Noorsche Mythen uit de Edda’s en de
Sagen.







Noorsche Mythen uit de Edda’s en de
Sagen



Door

H. A. Guerber

Schrijver van “Mythen en Legenden uit de Middeleeuwen”,
“Mythen van Griekenland en Rome”

Bewerkt door

Dr H. W. Ph. E. v. d. Bergh v.
Eysinga.

Uitgeverslogo: Anno 1863 Waeksaem In Thyme’s Eedel Cruyt.

Tweede druk.

Zutphen.—W. J. Thieme & Cie.






Lijst van illustraties.


	     Tegenover
bladz.

	1. Sigurd (Gilbert Bayes).
     Vóór
den Titel.

	2. De Reus met het vlammende Zwaard (J. C.
Dollman)      2

	3. De Wolven vervolgen Sol en Mani (J. C.
Dollman)      8

	4. Odin (Sir E. Burne-Jones)
     16

	5. Een Vikingtocht (J. C. Dollman)
     20

	6. De Rattenvanger van Hameln (H.
Kaulbach)      28

	7. Odin (B. E. Fogelberg)
     38

	8. Frigga spint de wolken (J. C.
Dollman)      40

	9. Tannhäuser en Vrouw Venus (J.
Wagrez)      52

	10. Eastre (Jacques Reich)
     54

	11. Huldra’s Nimfen (B. E. Ward)
     56

	12. Thor (B. E. Fogelberg)
     60

	13. Sif en Thor (J. C. Dollman)
     64

	14. Thor en de Berg (J. C. Dollman)
     72

	15. Geirrod neemt Loki gevangen (Patten
Wilson)      80

	16. Een tocht (A. Malmström)
     88

	17. Het binden van Fenris (Dorothy
Hardy)      92

	18. Idoen (B. E. Ward)
     100

	19. Loki en Thiassi (Dorothy Hardy)
     104

	20. Frey (Jacques Reich)
     120

	21. Freya (N. J. O. Blommér)
     132

	22. De Regenboogbrug (H. Hendrich)
     144

	23. Heimdall (Dorothy Hardy)
     148

	24. Jarl (Albert Edelfelt)
     150

	25. De Nornen (C. Ehrenberg)
     164

	26. De Dises (Dorothy Hardy)
     168

	27. Het Zwaan-Meisje (Gertrude Demain
Hammond R.I.)      172

	28. De rit der Valkyren (J. C. Dollman)
     174

	29. Brunhild en Sigmund (J. Wagrez)
     176

	30. De weg naar Valhalla (Severin
Nilsson)      180

	31. Ægir (J. P. Molin)
     184

	32. De Neckan (J. P. Molin)
     192

	33. Loki en Hodur (C. G.
Qvarnström)      200

	34. De dood van Balder (Dorothy Hardy)
     204

	35. Hermod voor Hela (J. C. Dollman)
     208

	36. Loki en Svadilfari (Dorothy Hardy)
     220

	37. Loki en Sigyn (M. E. Winge)
     226

	38. Thor en de Reuzen (M. E. Winge)
     228

	39. Thorgatten     
232

	40. De Toppen van de Trolls
     240

	41. De Elfendans (N. J. O.
Blommér)      242

	42. De Witte Elfen (Charles P. Sainton, R.
I.)      244

	43. Oude Huizen met gebeeldhouwde Posten
     246

	44. Sigmund en het beest (Patten Wilson)
     252

	45. De Weerwolven (J. C. Dollman)
     256

	46. Het vaarwel van een Held (M. E.
Winge)      260

	47. Sigurd en Fafnir (K. Dielitz)
     270

	48. Sigurd vindt Brunhild (J. Wagrez)
     274

	49. Odin en Brunhild (K. Dielitz)
     276

	50. Aslaug (Gertrude Demain Hammond, R.
I.)      278

	51. Sigurd en Gunnar (J. C. Dollman)
     280

	52. De Dood van Sigurd (Patten Wilson)
     282

	53. Het einde van Brunhild (J. Wagrez)
     284

	54. Ingeborg (M. E. Winge)
     300

	55. Frithiof klieft het Schild van Helge
(Knut Ekwall)      302

	56. Ingeborg ziet haar minnaar vertrekken
(Knut Ekwall)      306

	57. Frithiof keert terug naar Framnäs
(Knut Ekwall)      310

	58. Frithiof bij het altaar van Balder (Knut
Ekwall)      312

	59. Frithiof aan het Hof van Ring (Knut
Ekwall)      314

	60. Frithiof ziet den slapenden Koning (Knut
Ekwall)      320

	61. Odin en Fenris (Dorothy Hardy)
     328

	62. Noren landende in IJsland (Oscar
Wergeland)      332

	63. De reis der Valkyren (H. Hendrich)
     338

	64. De Storm-Rit (Gilbert Bayes)
     352








Inhoud.


	Hoofdstuk.      Bladzijde.

	I. Het Begin
     1

	II. Odin
     14

	III. Frigga
     41

	IV. Thor
     58

	V. Tyr
     84

	VI. Bragi
     94

	VII. Idoen
     102

	VIII. Niörd
     110

	IX. Frey
     116

	X. Freya
     129

	XI. Uller
     137

	XII. Forseti
     140

	XIII. Heimdall
     144

	XIV. Hermod
     152

	XV. Vidar
     156

	XVI. Vali
     160

	XVII. De Nornen
     164

	XVIII. De
Valkyren      171

	XIX. Hel
     178

	XX. Ægir
     183

	XXI. Balder
     195

	XXII. Loki
     214

	XXIII. De Reuzen
     228

	XXIV. De Dwergen
     236

	XXV. De Elfen
     243

	XXVI. De Sigurd
Saga      247

	XXVII. De Geschiedenis van
Frithiof      292

	XXVIII. De
Godenschemering      323

	XXIX. Grieksche en Noorsche
Mythologie      336

	Register en Index










Sigurd
Sigurd

Gilbert Bayes.








Inleiding.

De voorname beteekenis van de ruwe brokken
poëzie, in vroege IJslandsche litteratuur bewaard, zal nu door
niemand meer betwist worden, maar er bestond tot voor korten tijd een
buitengewone onverschilligheid ten opzichte van de godsdienstige
overlevering en mythische leer die zij behelzen.

De langdurige verwaarloozing van deze kostbare herinneringen aan
onze heidensche voorvaderen is niet de schuld van het materiaal, waarin
alles wat van hun godsdienstige geloofsvoorstellingen over is, is
besloten, want men kan veilig beweren dat de Edda even rijk is aan de
eigenaardigheden van nationalen roman en van rasverbeelding, hoe ruw
dan ook, als de meer bevallige en idyllische mythologie van het Zuiden.
Ook ligt het niet aan een zekere wreedheid in de opvatting van de goden
zelf, want ofschoon zij niet mogen reiken tot groote geestelijke
hoogten, beweren in de eerste plaats kenners van de IJslandsche
letterkunde, dat zij zich verheffen breed en massief als de
Skandinavische bergen. Zij toonen “een geest van overwinning, die
meer is dan brute kracht, die meer is dan het stoffelijke alleen, een
geest die strijdt en overmeestert”.1 “Zelfs
waar een deel van de stof hunner mythen aan anderen is ontleend, hebben
de Noren hunnen goden een edelen, fieren, grooten geest gegeven en hen
op een hoog standpunt geplaatst, dat geheel het hunne is.”2
“Inderdaad, deze oud-Noorsche zangen hebben een waarheid in zich,
een innerlijke eeuwige waarheid en grootheid. Het is een grootheid,
niet van lichaam en reusachtige afmeting alleen, maar een ruwe
grootheid van ziel”.3

De invoering van het Christendom in het Noorden bracht mede den
invloed van de klassieke rassen, en deze
schaadde den aangeboren geest, zoodat de vreemde mythologie van
Griekenland en Rome een toenemend deel van de geestelijke toerusting
der noordelijke volken is geworden naarmate de letterkunde en
overlevering des lands verwaarloosd zijn.

Ongetwijfeld heeft de Noorsche mythologie een diepgaanden invloed
uitgeoefend op onze gewoonten, wetten en taal, en er is daarom een
groote onbewuste inspiratie van deze op de Engelsche letterkunde. De
meest in het oog springende trekken van deze mythologie zijn een zeer
bijzonder grimmige humor, dien men in den godsdienst van geen ander ras
vindt, en een duistere draad van tragiek die door het gansche weefsel
loopt, en deze eigenaardigheden, de beide uitersten rakend, zijn in
forsche trekken op de Engelsche litteratuur geschreven.

Maar van bewusten invloed is er, vergeleken bij den rijkvloeienden
stroom van Helleensche inspiratie, weinig te merken, en als wij ons
keeren tot de moderne kunst, is het verschil zelfs nog duidelijker.

Deze onverschilligheid is toe te schrijven aan vele oorzaken, maar
allereerst aan het feit dat de godsdienstige geloofsvoorstelling van
onze heidensche voorvaderen niet wezenlijk diep waren geworteld.
Vandaar het succes van de meer of minder overwogen politiek der eerste
Christelijke zendelingen, die de heidensche
opvattingen wilden verwarren en ze in het nieuwe geloof wilden
verstikken, waarvan men een belangwekkend voorbeeld heeft in het
overbrengen naar het Christelijk Paaschfeest van de attributen der
heidensche godin Eastre, aan wie het in het Engelsch zelfs zijn naam
ontleent. De Noorsche mythologie werd op deze wijze tot staan gebracht
eer zij hare volle ontwikkeling had bereikt, en de voortgang van het
Christendom bande haar ten slotte in het duister van vergeten dingen.
Haar veel omvattend en ordelijk plan echter, in tegenstelling met
de onsamenhangende mythologie van Grieken
en Romeinen, vormde den grondslag van een meer of min redelijk geloof,
dat de Noren geschikt maakte om de onderrichting van het Christendom te
ontvangen, en zoo aan haar eigen ontbinding medewerkte.

De godsdienstige voorstellingen van het Noorden zijn niet nauwkeurig
weerspiegeld in de oudere Edda. Inderdaad is ons in de Noorsche
litteratuur slechts een travestie van het geloof onzer voorvaderen
bewaard. De primitieve dichter hield van allegoriseeren, en zijn
verbeelding vermeide zich tusschen de scheppingen van zijn vruchtbare
muze. “Zijn oogen waren gevestigd op de bergen, totdat de
besneeuwde toppen menschelijke gestalten aannamen en de reus van de
rots op het ijs neerdaalde met zwaren stap; of hij wilde staren op de
pracht van de lente, of de zomersche velden, totdat Freya met den
schitterenden halsketting, aankwam, of Sif met de wuivende gouden
haren.”4

Wij hooren niets van de offergebruiken en godsdienstige riten, en
alles is weggelaten wat geen stof levert voor artistieke behandeling.
De zoogenaamde Noorsche mythologie kan men dus meer beschouwen als een
waardevolle reliquie der Noorsche dichtkunst in haren aanvang, dan als
een uiteenzetting van de godsdienstige voorstellingen der
Skandinaviërs, en deze letterkundige fragmenten dragen veelvuldig
het kenmerk van den overgangstoestand, waarin de verwarring van oud en
nieuw geloof gemakkelijk is te zien.

Maar niettegenstaande de grenzen, door langdurige verwaarloozing
gesteld, is het mogelijk ten deele een plan van de oude Noorsche
geloofsvoorstellingen te reconstrueeren, en de gewone lezer zal veel
profijt hebben van Carlyle’s onderrichtende studie in
“Helden en Heldenvereering.” “Een verbijsterend, ondoordringbaar
kreupelbosch van leugens, verwarringen, onwaarheden en absurditeiten,
dat het heele levensveld bedekt!” Zoo noemt hij ze, met goede
reden, maar hij gaat verder en toont aan, met evenveel waarheid, dat in
het hart van deze ruwe vereering van een uit haar verband gerukte
natuur een geestelijke macht uiting zoekt. Wat wij zonder eerbied
onderzoeken, zagen zij met devotie aan, en, daar zij het niet begrepen,
vergoddelijkten zij het onverwijld, zooals alle kinderen geneigd waren
te doen in alle perioden der wereldgeschiedenis. Inderdaad waren zij
heldenvereerders naar het hart van Carlyle, en twijfelzucht had geen
plaats in hun eenvoudige philosophie.

Het was de kindsheid van de gedachte, die staarde op een heelal vol
goddelijkheid, en die hartelijk en oprecht geloofde. Een volk met ruime
ziel dat in het donker zich strekte naar idealen, die beter waren dan
zij zelf wisten. Ragnarok moest een einde maken aan hunne goden, omdat
zij waren gestruikeld van hun hoogere standplaatsen.

Wij hebben aan een eigenaardig verschijnsel te danken, dat zooveel
van de oude leer, als wij nog bezitten, is bewaard. Terwijl vreemde
inlanders de Noorsche taal bedierven, bleef zij vrij wel onveranderd in
IJsland, dat van het vastland uit door de Noormannen was gekoloniseerd,
die er heen gevlucht waren om te ontkomen aan de onderdrukking van
Harold Schoonhaar na zijn vernietigende overwinning van Hafrsfirth.
Deze menschen brachten mede den dichterlijken geest die zich reeds
geopenbaard had, en deze schoot nieuwen wortel in dien dorren grond.
Velen van de oude Noorsche dichters waren uit IJsland afkomstig, en in
den vroegsten tijd der Christelijke jaartelling werd een groote dienst
aan de Noorsche letterkunde bewezen door den Christenpriester, Saemund,
die vlijtig samenbracht een groote massa heidensche poëzie tot een
verzameling, bekend als de Oudere Edda, en deze is de
voornaamste basis van onze tegenwoordige kennis aangaande den
godsdienst der oude Noormannen. De IJslandsche letterkunde bleef echter
een verzegeld boek tot het einde van de achttiende eeuw, en heel
langzaam heeft zij het sedert dien tijd gewonnen op onverschilligheid,
totdat er nu teekenen zijn dat zij eventueel tot haar recht zal komen.
“Het kennen van het oude geloof”, zegt Carlyle,
“brengt ons in nauwer en zuiverder betrekking tot het
Verleden—tot onze eigen bezittingen in het Verleden. Want het
gansche Verleden is het bezit van het Heden; het Verleden had steeds
eenige waarheid, en is een kostelijk bezit.”

De veelbeteekenende woorden van William Morris met betrekking tot de
Volsunga Saga kunnen ook heel goed worden aangehaald bij wijze van
inleiding tot deze geheele verzameling “Mythen van de
Noormannen”. “Dit is de groote geschiedenis van het
Noorden, die voor ons ras moet zijn wat het verhaal van Troje was voor
de Grieken—voor ons geheele ras eerst, en verder, als de
verandering van de wereld ons ras niet meer heeft gemaakt dan tot een
naam van hetgeen is geweest—ook een geschiedenis—dan moet
zij voor hen die na ons komen niet minder zijn dan wat het verhaal van
Troje geweest is, voor ons”.




1 Noorsche
Mythology “Kauffman”.

2 Halliday
Sparling.

3 Carlyle
“Heroes and Heroworship”.

4
“Noordelijke Mythologie”, Kauffmann.











Hoofdstuk I: Het Begin.


Scheppingsmythen.

Ofschoon de Arische bewoners van Noord-Europa,
overeenkomstig de vooronderstelling van eenige gezaghebbende geleerden,
oorspronkelijk van de hoogvlakte van Iran, in het hart van Azië,
afkomstig zijn, hadden het klimaat en de omgeving van de landen, waar
zij zich ten slotte vestigden, grooten invloed op de vorming van hun
vroegere godsdienstige opvattingen, alsook op de verandering van hun
levenswijze.

De grootsche en ruwe landschappen van Noord-Europa, de
middernachtzon, de schitterende stralen van den noordelijken dageraad,
de oceaan die zich voortdurend tot woede opzweept tegen de groote
klippen en ijsbergen van den Poolcirkel, moest de bevolking niet minder
levendig aandoen dan de bijna wonderbare plantengroei, het voortdurende
licht, en de blauwe zeeën en luchten van hun korten zomertijd. Het
is daarom niet heel vreemd dat de IJslanders b.v., aan wie wij de meest
volledige herinneringen aan dit geloof te danken hebben, als zij rondom
zich zagen, zich verbeeldden dat de wereld oorspronkelijk was geschapen
uit een zonderling mengsel van vuur en ijs.

De Noordelijke mythologie is grootsch en tragisch. Haar voornaamste
thema is de voortdurende worsteling van de weldadige natuurkrachten
tegen de schadelijke, en dus is zij niet bekoorlijk en idyllisch als de
godsdienst van het zonnige zuiden, waar de bevolking zich kan koesteren
in een voortdurenden zonneschijn, en de vruchten der aarde opgroeiden
zoodat men ze slechts te plukken had.

Het was heel natuurlijk, dat de gevaren, waaraan men bloot stond op
jacht en bij het visschen onder dezen onbarmhartigen hemel, en het
lijden dat werd opgelegd door de lange, koude winters, als de zon nooit
schijnt, onze voorvaderen koude en ijs deden beschouwen als boosaardige
geesten; en het was om dezelfde reden, dat zij met bijzondere
voorliefde aanriepen den weldadigen invloed van warmte en licht.

De Reus met het vlammende Zwaard
De Reus met het vlammende Zwaard

J. C. Dollman.



Wanneer men hen vraagde naar de schepping der wereld, antwoordden de
Noorsche skalden of dichters, wier zangen in de Edda’s en
Saga’s zijn bewaard, dat in het begin, toen er nog geen aarde
was, noch zee, noch lucht, toen duisternis op alles rustte, er een
machtig wezen bestond, genaamd Alvader, dien zij vaag beseften als
ongeschapen en onzienlijk, en dat, wat hij wilde, gebeuren moest.

In het midden der ruimte was, bij den aanvang van den tijd, een
groote afgrond Ginnunga-gap, de kloof der kloven, de gapende golf,
welker diepten geen oog kon peilen, daar zij in voortdurende schemering
was gehuld. Benoorden deze plek was een ruimte of wereld, bekend als
Niflheim, de woonplaats van mist en donker, en in het hart daarvan
vloeide de onuitputtelijke bron Hvergelmir, de ziedende ketel, welks
wateren twaalf groote stroomen voedden: de Elivagar. Daar het water van
deze stroomen snel wegliep van zijn bron en de koude winden van de
gapende golf ontmoette, verhardde het weldra tot groote blokken ijs,
die neerrolden in de onmetelijke diepten van den grooten afgrond met
een voortdurend gedruisch als van donder.

Bezuiden deze donkere kloof, en vlak tegenover Niflheim, het
mistgebied, was een andere wereld, met name Muspells-heim, de
woonplaats van het oorspronkelijke vuur, waar alles warmte en licht
was, en welks grenzen steeds bewaakt werden door Surtr, den
vlammenreus. Deze reus zwaaide trotsch zijn blinkend zwaard en zond
voortdurend groote stroomen vonken uit, die met een sissend geluid op
de ijsblokken vielen in den bodem van den afgrond, en ze ten deele door
hitte deden smelten.


Door Surtr, met zijn brandend zwaard

Werd zuid’lijk Muspels poort bewaard,

In stroom van meer dan aardschen gloed

Vloeid’ uit de kracht die leven doet.



Valhalla (J. C. Jones).





Ymir en Audhumla.

Toen de damp tot wolken rees, ontmoette hij de
heerschende koude en werd veranderd in rijm of rijp, die, laag op laag,
de groote centrale ruimte vulde. Zoo door de voortdurende werking van
koude en hitte, en waarschijnlijk ook door den wil van den ongeschapene
en ongeziene, ontstond tusschen de ijsblokken van den afgrond een
reusachtig wezen Ymir of Orgelmir (ziedende klei), de verpersoonlijking
van den bevroren oceaan, en daar dit wezen uit rijm geboren was, werd
hij Hrim-thurs of IJsreus genoemd.


In vroegen tijd

Toen Ymir leefde,

Was zand, noch zee

Geen golf die koelt;

Geen aard’ omlaag,

Geen lucht omhoog;

Eén chaos ’t al

En nergens gras.



Saemunds Edda.

Rondtastend in het donker op zoek naar wat voedsel, bemerkte Ymir
een reusachtige koe, Audhumla (de voedster), die door dezelfde kracht
als hij zelf was geschapen en uit dezelfde grondstoffen. Toen hij zich
naar haar toe spoedde, merkte Ymir met vreugde op dat uit haar uier
vier groote stroomen melk vloeiden, die in ruime mate voedsel
verstrekken zouden.

Aan al zijn behoeften was dus voldaan; maar de koe, rondziende naar
voedsel op haar beurt, begon met haar ruwe tong het zout af te likken
van een ijsblok in de buurt. Hiermee ging zij voort totdat het haar van
een god verscheen en dan het gansche hoofd opdook uit zijn ijzig
omhulsel, totdat langzamerhand Buri (de voortbrenger) vrij ten voeten
uit te voorschijn stapte.

Terwijl de koe dus bezig was geweest, was Ymir in slaap gevallen, en
terwijl hij sliep werden een zoon en dochter geboren uit de uitwaseming
onder zijn oksel, en zijn voeten brachten den zeshoofdigen reus
Thrudgelmir voort, die, kort na zijn geboorte, op zijn beurt het leven
schonk aan den reus Bergelmir van wien al de booze vorstreuzen
afstammen.


Men zegt van Hrim-thurs,

Dat uit z’n oksel voort

Een knaap, een meisje kwam,

Dien wijzen Jötun

Heeft voet met voet verwekt

Zeshoofdigen zoon.



Saemunds Edda.




Odin, Vili en Ve.

Toen deze reuzen het bestaan ontdekten van den god
Buri en van zijn zoon Börr (geboren), dien hij onmiddellijk ter
wereld had gebracht, begonnen zij krijg tegen hen te voeren, want daar
de goden en reuzen vertegenwoordigden de tegengestelde machten van goed
en kwaad, kon niet verwacht worden dat zij met elkander in vrede zouden
leven. De strijd duurde blijkbaar eeuwen, terwijl geen van beide
partijen een beslist voordeel behaalde, totdat Börr de reuzin
Bestla huwde, dochter van Bolthorn (doorn des kwaads), die hem drie
geweldige zonen baarde, Odin (geest), Vili (wil) en Ve (heilig). Deze
drie zonen hielpen hun vader onmiddellijk in zijn strijd tegen de
vijandige vorstreuzen, en slaagden er eindelijk in hun meest
doodelijken vijand, den grooten Ymir, te verslaan. Toen hij levenloos
te aarde zonk, gutste het bloed uit zijn wonden in zulke stroomen, dat
het een grooten zondvloed teweeg bracht, waarin zijn geheele geslacht
omkwam, behalve Bergelmir, die in een boot ontsnapte en met zijn vrouw
naar de grenzen der wereld ging.


Gij deedt verdrinken Ymirs gansch geslacht,

Slechts niet Bergelmir, hij ontvlood te scheep

Uw zondvloed, uit hem ’t reuzenvolk
ontsprong.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Hier vestigde hij zich en noemde de plaats Jötun-heim (het
huis der reuzen) en hier verwekte hij een nieuw ras van
vorstreuzen die zijn antipathieën erfden, den strijd voortzetten
en steeds bereid waren toe te snellen uit hun verlaten land en het
gebied der goden te verwoesten.

De goden, in de Noorsche mythologie Aesir (pilaren en dragers van de
wereld) genoemd, begonnen, toen zij zoo getriomfeerd hadden over hunne
vijanden, en niet langer in voortdurenden strijd waren verwikkeld,
rondom zich te zien met het voornemen den desolaten aanblik der dingen
te verbeteren en een bewoonbare wereld te vormen. Na behoorlijk overleg
rolden Börr’s zonen het groote lijk van Ymir in den gapenden
afgrond, en begonnen de wereld te scheppen uit zijn verschillende
samenstellende deelen.




De schepping van de aarde.

Uit het vleesch vormden zij Midgard (middentuin),
zooals de aarde werd genoemd. Deze werd geplaatst precies in het
centrum van de groote ruimte, en geheel in het rond omtuind met
Ymirs wenkbrauwen als bolwerken of wallen.
De vaste massa van Midgard werd omgeven met het bloed of zweet van den
reus, dat den oceaan vormde, terwijl zijn beenderen de heuvelen
uitmaakten, zijn vlakke tanden de klippen en zijn gekruld haar de
boomen en allen plantengroei.

Zeer tevreden over den uitslag van hun eerste pogingen in zake de
schepping, namen de goden nu den loggen schedel van den reus en hingen
hem behendig als hemelgewelf boven aarde en zee; daarna verstrooiden
zij zijn hersenen door de ruimte er onder en vormden er de bevallige
wolken uit.


Uit Ymirs vleesch

Werd d’aard geschapen,

Uit zijn bloed de zee,

Uit zijn beend’ren de heuvels,

Uit zijn haar boom en plant,

Uit zijn schedel de hemelen,

En uit zijn brauwen

Schiepen de goden

Midgard, het menschenkind ter woon; 

Maar uit zijn brein

Werden de wolken zwaar

Alle geschapen.



Noorsche Mythologie.

Ten einde het hemelgewelf te steunen, plaatsten de goden de sterke
dwergen, Nordri, Sudri, Austri, Westri, op zijn vier hoeken, met het
bevel het op hun schouders te houden, en aan hen ontleenden de vier
punten van het kompas hun tegenwoordige namen: Noord, Zuid, Oost en
West. Om aan de dus geschapen wereld licht te geven versierden de goden
het hemelgewelf met vonken, afkomstig uit Muspells-heim, lichtpunten
die gestadig schenen door het donker als schitterende sterren. De
levendigste van deze vonken echter werden bewaard tot de vervaardiging
van de zon en de maan, die in mooie gouden wagens werden gezet.


En uit het vlammenland, waar Muspel heerscht,

Zondt gij en haaldet vuur, en schiept gij ’t
licht

Van zon en maan en star, gij hingt ze aan ’t
zwerk.

Deelend de paden dus van nacht en dag.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Toen al deze toebereidselen gereed waren en de rossen Arvakr (de
vroege ontwaker) en Alsvin (de snelle looper) gespannen waren voor de
zonnekar, plaatsten de goden, bang dat de dieren zouden te lijden
hebben als zij in de buurt van de brandende sfeer kwamen, onder hun
schoudergewrichten groote vliezen, gevuld met lucht of met eene of
andere verkoelende stof. Ook vormden zij het schild Svalin (de
verkoeler), en plaatsten het voor den wagen om hen te behoeden voor de
rechte stralen der zon, die anders hen en de aarde tot asch zouden
hebben verbrand. Eveneens was de maanwagen voorzien van een snel ros,
Alsvider (de al-sterke) geheeten; maar er was geen schild noodig om het
te beschermen voor de milde stralen der maan.




Mani en Sol.

De wagens waren klaar, de paarden ingespannen en
ongeduldig om hun dagelijksche ronde te beginnen, maar wie zou hen
langs den rechten weg sturen? De goden keken om zich heen, en hun
aandacht werd getrokken door de twee schoone spruiten van den reus
Mundilfari. Hij was heel trotsch op zijn kinderen en had hen naar de
pas geschapen bollen Mani (de maan) en Sol (de zon) genoemd. Sol, de
Zonnemaagd, was de vrouw van Glaur (gloed) die blijkbaar een van
Surtr’s zonen was.

De namen bleken gelukkig gekozen, toen aan broeder en zuster de
besturing van de paarden hunner twee naamgenooten waren toevertrouwd.
Nadat zij goeden raad hadden gekregen van de goden, werden zij naar de
lucht gebracht, en vervulden dagelijks de hun opgelegde plichten en
stuurden hun rossen langs de hemelpaden.


Weet dat Mundilfari genoemd

Vader wordt van maan en zon;

Eeuwen, eeuwen gaan voorbij

En zij duiden maand en dag.



Hávamál.

Vervolgens riepen de goden Nott (nacht), een dochter van Norvi, een
van de reuzen, en vertrouwden haar de zorg over een donkere kar,
getrokken door een zwart paard Hrim-faxi (vorst-maan), uit wiens
golvende manen dauw en rijp op aarde vielen.


Hrim-faxi is het zwarte ros

Dat van ’t oosten brengt den nacht,

Zwaar van liefdevreugd die stroomt

Bijt hij op ’t beschuimd gebit,

Dan drupt weer de dauw en siert

Rondgestrooid der aarde land.



Vafthrudni’s-mal.

De godin van den nacht was driemaal getrouwd geweest, en bij haren
eersten man Naglfari, had zij een zoon die Aud heette, bij haar
tweeden, Annar, een dochter Jörd; en bij haar derden, den god
Dellinger (dageraad) werd haar nu een andere zoon, van stralende
schoonheid, geboren, en hij ontving den naam Dag.

De Wolven vervolgen Sol en Mani
De Wolven vervolgen Sol en Mani

J. C. Dollman.



Zoodra de goden dit prachtige wezen zagen, rustten zij ook
voor hem een wagen uit, getrokken door het
schitterende witte ros Skin-faxi (die blinkende manen heeft) en van
zijn manen schenen felle lichtstralen van alle kanten, de wereld
verlichtend en glans en vreugde brengend aan iedereen.


Voort van het oost, naar ’s hemels toppunt
toe,

Dreef Dag zijn ros welks manen schitterden.



Balder Dood (Matthew Arnold).




De wolven Sköll en Hati.

Maar daar het kwaad het goede altijd op de hielen
volgt, in de hoop het te vernietigen, stelden de oude bewoners van de
Noordelijke landen zich voor, dat beiden, Zon en Maan, voortdurend
vervolgd werden door de woeste wolven Sköll (verzet) en Hati
(haat), wier eenig doel was de schitterende wezens vóór
hen in te halen en op te eten, opdat de wereld weer in haar
oorspronkelijke duisternis mocht worden gehuld.


Sköll heet de wolf

Die de godin, de prachtige,

Naar de zee toedrijft;

Een andere, Hati genoemd

Is Hrodvitnir’s zoon;

Hij zal voorgaan het hemelkind schoon.



Saemunds Edda.

Nu en dan vertelde men, haalden de wolven hun prooi in en trachtten
ze op te eten, brachten zoo een verduistering van de stralende
hemellichamen te weeg. Dan hief het verschrikte volk een zoo
oorverdoovend rumoer aan, dat de wolven, door het getier verschrikt, ze
direct loslieten. Dus bevrijd vervolgden Zon en Maan hun weg en ijlden
sneller dan te voren, terwijl de hongerige monsters voortstormden in
hun zog, snakkend naar den tijd wanneer hun pogingen zouden slagen en
het einde der wereld zou komen. Want de noordelijke volken geloofden
dat, daar hun goden ontsprongen waren aan een vereeniging van het
goddelijke element (Börr) en het sterfelijke element (Bestla), zij
eindig waren, en gedoemd onder te gaan met de wereld die zij hadden
gewrocht. 


Maar toen zelfs in dien vroegsten tijd

Was zwak geduid de dageraad

Van woesten strijd, van schok des doods,

Als alles endt in Ragnarok;

Als goed en kwaad, als niet en zijn

Beginnend nu, enden hun kamp.



Valhalla.

Mani werd ook vergezeld door Hiuki, de wassende, en Bil, de
afnemende maan, twee kinderen die hij had weggerukt van de aarde, waar
een wreed vader hen noopte iederen nacht water te dragen. Onze
voorouders verbeeldden zich dat zij deze kinderen, de oorspronkelijke,
“Jack en Jill” met hun emmer, in vage omtrekken op de maan
zagen.

De goden stelden niet alleen Zon, Maan, Dag en Nacht aan om den
voortgang van het jaar aan te geven, maar riepen ook Avond,
Middernacht, Morgen, Voormiddag, Middag en Namiddag om hun plichten te
deelen, terwijl zij Zomer en Winter tot de beheerschers der
jaargetijden maakten. Zomer, een rechtstreeksche afstammeling van
Svasud (de milde en lieflijke), erfde den vriendelijken aard van zijn
vader, en werd door allen bemind behalve door Winter, zijn doodelijken
vijand, den zoon van Vindsual, zelf weer een zoon van den
onvriendelijken god, de verpersoonlijking van den ijskouden wind.


Vindsual is de naam van hem

Die heeft verwekt den wintergod;

Zomer was Suasuthers kind;

Beiden zullen gaan hun pad,

Tot der goden schemering.



Vafthrudni’s-mal.

De koude winden zweepten voortdurend neer van het noorden, en
verstijfden de aarde, en de Noormannen verbeeldden zich dat deze in
beweging waren gezet door den grooten reus Hraesvelgr (lijken-zwelger),
die, gedost in arendsvederen, aan den meest noordelijken top van den
hemel zat, en dat wanneer hij zijn armen of vleugelen ophief de koude
stormen uitschoten en onbarmhartig zwiepten over het
gelaat der aarde, alle dingen verwoestend met hun ijzigen
ademtocht.


Hrae-svelger is de naam van hem

Die zit voorbij der hemelen end,

En spreidt zijn arendsvleug’len uit,

Zoodat de storm te voorschijn schiet.



Vafthrudni’s-mal.




Dwergen en elfen.

Terwijl de goden bezig waren met het scheppen van
de aarde en voor hare verlichting zorgden, was er een gansche schare op
wormen gelijkende schepselen uitgebroed in Ymirs vleesch. Deze
zonderlinge wezens trokken nu de aandacht der goden. Zij riepen hen tot
zich en gaven hun eerst gestalten en voorzagen hen met bovenmenschelijk
verstand en verdeelden hen vervolgens in twee groote klassen. Die welke
donker, verraderlijk en sluw van nature waren, werden verbannen naar
Svart-alfa-heim, de woning der zwarte dwergen, gelegen onder den grond,
van waar zij nooit naar buiten mochten komen over dag, op straffe dat
zij in steen zouden worden veranderd. Zij werden Dwergen, Trolls,
Gnomen of Kobolden genoemd en besteedden al hun tijd en kracht aan het
doorvorschen van de geheime schuilhoeken der aarde. Zij verzamelden
zilver, goud en kostbare steenen, die zij wegstopten in geheime
spleten, waar zij ze, als zij wilden, konden uithalen. De overige dezer
kleine schepselen, allen die goed, schoon en nuttig waren, noemden de
goden Feeën en Elfen, en zij lieten hen wonen in het luchtgebied
Alfheim (huis der lichtelfen), gelegen tusschen hemel en aarde, van
waar zij konden neerzweven als zij wilden, om bij de planten en bloemen
te zijn, te spelen met de vogels en vlinders, of te dansen in het
zilverachtige maanlicht op het groen.

Odin die de leidende geest was geweest in al deze ondernemingen,
gebood nu den goden, zijn afstammelingen, hem te volgen naar de breede
vlakte, Idavold geheeten, ver boven de
aarde, aan de andere zijde van den grooten stroom Ifing, welks wateren
nimmer bevroren.


Ifings diep’ en donk’re vloed

Scheidt der aarde kind’ren nu

Van de plek, der goden woon;

Open ligt het water, dat

Nimmer ijskorst stremmen zal

Wijl het wiel der eeuwen vliegt.



Vafthrudni’s-mal.

In het midden van de heilige ruimte, die van het begin der wereld
gereserveerd was tot hun eigen verblijf en Asgard (huis der goden)
heette, kwamen al de twaalf Aesir (goden) en vier-en-twintig Asynjur
(godinnen) samen op Odins bevel. Toen werd een groote bijeenkomst
gehouden, waarop werd vastgesteld dat geen bloed binnen de perken van
hun gebied of vredeplaats zou vergoten worden, maar dat er harmonie zou
heerschen voor altijd. Als een verdere uitkomst der bespreking richtten
de goden een smidse op waar zij al hun wapenen maakten en de
gereedschappen, noodig tot het bouwen van de prachtige paleizen van
kostbare metalen waarin zij lange jaren woonden in zulk een gelukkigen
toestand dat deze periode de Gouden Eeuw is genoemd.




De schepping van den mensch.

Ofschoon de goden van den beginne Midgard, of
Mana-heim hadden aangewezen tot woning van den mensch, waren er eerst
geen menschelijke schepsels om er in te wonen. Op zekeren dag trokken
Odin, Vili en Ve, volgens sommigen, of Odin, Hoenir (de schitterende)
en Lodur of Loki (vuur) er samen op uit en wandelden langs de zeekust
toen zij vonden òf twee boomen, den esch, Ask, en den olm Embla,
òf twee blokken hout, gehouwen in de ruwe gelijkenis van de
menschelijke gestalte. De goden staarden eerst op het levenlooze hout
in stille verbazing; toen, merkende wat er van gemaakt kon worden, gaf
Odin dezen blokken zielen, Hoenir verschafte beweging en
zintuigen, en Lodur verleende bloed en bloeiende kleur.

Zoo begiftigd met taal en gedachte en met het vermogen om lief te
hebben en te hopen en te werken, en met leven en dood, mochten de pas
geschapen man en vrouw Midgard beheerschen zooals zij wilden. Zij
bevolkten het gaandeweg met hunne nakomelingen terwijl de goden, zich
herinnerend dat zij hen in het leven hadden geroepen, een bijzonder
belang stelden in al wat zij deden, over hen waakten en hun dikwijls
hulp en bescherming verleenden.




De boom Yggdrasil.

Alvader schiep vervolgens een forschen esch,
Yggdrasil, den boom van het heelal, van den tijd of van het leven, die
de heele wereld vulde, daar hij niet enkel wortel schoot in de verst
verwijderde diepten van Niflheim, waar de bron Hvergelmir vloeide,
maar ook in Midgard, bij Mimirs bron (den oceaan), en in Asgard, bij de
Urdas-fontein.

Door zijn drie groote wortels verkreeg de boom een zoo wonderbare
hoogte dat zijn opperste tak, Lerad, (de vredegever) Odins hal
overschaduwde, terwijl de andere wijd zich uitspreidende twijgen over
de andere werelden staken. Een adelaar zat vastgeroest op den tak
Lerad, en tusschen zijn oogen de valk Vedfolnir, die zijn doordringende
blikken in den hemel zond en op de aarde en naar Niflheim, en vertelde
al wat hij zag.

Daar de boom Yggdrasil altijd groen was en zijn bladeren nooit
verdorden, diende hij als weide, niet enkel voor Odins geit Heidrun,
die de hemelsche mee, den drank der goden, verstrekte, maar ook voor de
herten Dain, Dvalin, Duneyer en Durathor, van welker hoornen honigdauw
op aarde druppelde en dat water voor alle rivieren in de wereld
verstrekt.

In den ziedenden ketel Hvergelmir, dicht bij den grooten boom,
knaagde een verschrikkelijke draak, Nidhug, voortdurend aan de
wortels, en werd in zijn vernielingswerk bijgestaan door tallooze
wormen, welker doel was den boom te dooden, daar zij wisten dat zijn
dood het teeken zou zijn van der goden val.


En altijd roofziek werkt een macht baldadig,

De wreede Nidhung uit des wereld diep,

Hij haat het asa-licht welks glans weldadig

Op heldenhoofd en zwaard zijn weerschijn schiep.



Viking-verhalen uit het noorden. (R.
B. Anderson).

Onophoudelijk de takken en den stam van den boom op en afvliegend,
sleet het eekhoorntje Ratatosk (takboorder), de typische woelwater en
babbelaar, zijn tijd met aan den draak beneden de opmerkingen van den
adelaar boven te vertellen en omgekeerd, in de hoop twist tusschen hen
te verwekken.




De brug Bifröst.

Het lag, natuurlijk, in de rede, dat de boom
Yggdrasil in volkomen staat werd gehouden, en dit was de plicht der
Nornen of Schikgodinnen, die hem elken dag besprenkelden met de heilige
wateren van de Urdar-fontein. Als dit water naar de aarde druppelde
door de takken en de bladeren, voorzag het de bijen van honig.

Aan weerskanten van Niflheim, hoog zich verheffend boven Midgard,
rees de heilige brug Bifröst (Asabru, de regenboog) op, gebouwd
uit vuur, water, en lucht, welker beweeglijke en wisselende tinten zij
behield, en waarover de goden heen en weer naar de aarde trokken of
naar de Urdar-bron, aan den voet van den esch Yggdrasil, waar zij
dagelijks vergaderden.


“De goden stonden op

Namen hun paarden, vingen aan hun rit

Over de Bifröst, brug die Heimdall hoedt,

Naar Yggdrasil, den esch, naar ’t Idavold,

Thor kwam te voet, maar heel de rest te paard.



Balder Dood (Matthew Arnold).


Van al de goden ging alleen Thor, de dondergod, nooit over de brug,
uit vrees dat zijn zware tred of de hitte van zijn bliksem ze zou
vernielen. De god Heimdall hield er dag en nacht de wacht. Hij was
gewapend met een scherp zwaard, en droeg een trompet, Giallar-hoorn
genaamd, waarop hij gewoonlijk een zachten toon blies om de komst of
het vertrek der goden aan te geven, maar waarop hevig zou geblazen
worden als Ragnarok zou komen, en de vorstreuzen en Surtr samenspanden
om de wereld te verwoesten.


Surtr van het zuiden komt

Met flikk’rende vlam;

Blinkt van zijn zwaard

Niet Val-gods zon?

De rotsen worden saam gesloopt.

De reuzenbergen wank’len;

De menschen gaan het pad der hel,

De hemel is gespleten.



Saemunds Edda.




De Vana’s.

Ofschoon nu de oorspronkelijke bewoners van den
hemel de Aesir waren, waren zij niet de eenige godheden van de
noordelijke rassen, die ook de macht erkenden van de zee- en windgoden,
de Vana’s, wonend in Vana-heim en regeerend naar hun willekeur.
In vervlogen tijden, eer de gouden paleizen in Asgard gebouwd waren,
ontstond een twist tusschen de Aesir en Vana’s, en zij grepen
naar de wapenen, terwijl zij rotsen, bergen en ijsschotsen gebruikten
als werptuigen in het gevecht. Maar toen zij weldra ontdekten dat in
eenheid hun kracht lag, legden zij hunne geschillen bij en sloten
vrede, en om het verbond te bekrachtigen wisselden zij gijzelaars
uit.

Zoo gebeurde het dat de Van, Niörd, kwam wonen in Asgard, met
zijn twee kinderen, Frey en Freya, terwijl de Asa, Hoenir, Odins eigen
broeder, zijn tenten opsloeg in Vana-heim. 






Hoofdstuk II: Odin.


Odin vader van goden en menschen.

Odin, Wuotan, of Wodan, was de hoogste en heiligste
god van de noordelijke rassen. Hij was de alles doordringende geest van
het heelal, de verpersoonlijking van de lucht, de god van universeele
wijsheid en overwinning, en de leider en beschermer van vorsten en
helden. Daar men veronderstelde dat al de goden van hem afstamden, had
hij den bijnaam Alvader, en als oudste en opperste onder hen bezette
hij den hoogsten zetel in Asgard. Bekend onder den naam Hlidskialf, was
deze stoel niet enkel een verheven troon, maar ook een geweldige
wachttoren, van waar hij de heele wereld kon overzien en met een
enkelen blik in oogenschouw nemen alles wat er gebeurde onder goden,
reuzen, elfen, dwergen en menschen.


En uit de hal des hemels toog hij weg

Naar Lidskialf, en zat er op zijn troon,

Den berg, van waar zijn oog de wereld ziet.

En uit den hemel sloeg hij lichten blik

En zag naar Midgard, d’ aard’ en ’t
menschenvolk.



Balder Dood (Matthew Arnold).




Odins persoonlijke verschijning.

Niemand dan Odin en zijn vrouw en koningin Frigga
mochten dezen zetel gebruiken, en als zij er op zaten keken zij meestal
naar het Zuiden en het Westen, het wit van alle verwachtingen en
tochten der noordelijke volken. Odin werd meestal voorgesteld als een
groot, sterk man, ongeveer vijftig jaar oud, hetzij met donker krullend
haar of met een langen grijzen baard en kaal hoofd. Hij was gekleed in
een grijs gewaad, met een blauwe kap, en zijn gespierd lichaam was
gehuld in een wijden blauwen mantel met grijze spikkels—een beeld
van de lucht met haar wollige wolken. In zijn hand had Odin doorgaans
de speer Gungnir die altijd trof en die zoo heilig was dat een eed, bij
haar punt gezworen, nooit kon gebroken worden, en aan zijn vinger of
arm droeg hij den wonderbaren ring, Draupnir, het zinnebeeld
van vruchtbaarheid, boven vergelijking waardevol.
Als hij op zijn troon zat of tot het gevecht was gewapend—want
dikwijls daalde hij naar de aarde af om daaraan deel te nemen—dan
droeg Odin zijn adelaarshelm; maar als hij vreedzaam over de aarde ging
in menschelijke gestalte om te zien wat men uitvoerde, dan droeg hij
doorgaans een breedgeranden hoed, laag over zijn voorhoofd getrokken,
ten einde het feit te verbergen dat hij maar één oog
had.

Odin
Odin

Sir E. Burne-Jones.



Twee raven, Hugin (gedachte) en Munin (geheugen) zaten op zijn
schouders als hij op zijn troon zetelde, en deze zond hij elken morgen
de wijde wereld in, met spanning wachtend op hun terugkeer tegen den
avond, wanneer zij hem in het oor fluisterden alles wat zij gezien
hadden en gehoord. Zoo werd hij goed op de hoogte gehouden van alles
wat op aarde gebeurde.


Hugin en Munin

Vliegen elken dag

Over de wijde wereld.

Ik vrees voor Hugin

Dat hij niet weerkomt,

Maar nog meer in angst ben ik voor Munin.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Aan zijn voeten hurkten twee wolven of jachthonden, Geri en Freki,
dieren die daarom als heilig beschouwd werden en als goede voorteekenen
wanneer men hen op weg tegenkwam. Odin voederde deze wolven altijd met
eigen hand en met vleesch dat voor hen was neergezet. Hij wilde zelf
geen voedsel en proefde zelden van iets behalve van de heilige mee.


Geri en Freki

De krijger voedt,

Der benden machtige heer;

Maar van wijn enkel

Bestaat de sterke

Odin, hoogberoemd.



Lied van Grimnir.

Als hij in staatsie op zijn troon zat, deed Odin zijn voeten rusten
op een voetbank van goud, het werk der goden wier
meubelen en werktuigen alle gemaakt waren òf van dat kostbare
metaal òf van zilver.

Behalve de prachtige hal Gladsheim, waar de twaalf zetels stonden
waarop de goden zaten wanneer zij vergaderden, en Valaskialf, waar zijn
troon, Hlidskialf, was geplaatst, had Odin een derde paleis in Asgard,
gelegen in het midden van het wondervolle bosch Glasir, welks glanzende
bladeren waren van rood goud.




Valhalla.

Dit paleis, Valhalla geheeten (de hal der
uitgelezen verslagenen) had vijfhonderd veertig deuren, breed genoeg om
achthonderd krijgslieden naast elkander door te laten, en boven den
hoofdingang waren een zwijnskop en een adelaar welks scherpe blik
doordrong tot de verste hoeken van de wereld. De muren van dit
wondervolle gebouw waren gemaakt van schitterende speren, zoo sterk
gepolijst dat zij de hal verlichtten. Het dak was van gouden schilden,
en de banken waren versierd met schoone rustingen, de geschenken van
den god aan zijn gasten. Hier boden lange tafels ruimschoots gerief aan
de Einheriar, soldaten gevallen in den slag, die in het bijzonder door Odin
begunstigd werden.


Gemakkelijk wordt herkend,

Door hen die tot Odin gaan,

Het verblijf als men het ziet,

Zijn dak met speren belegd,

Zijn hal met schilden bedekt,

Met wapenen elke bank versierd.



Grimnirs Lied.

De oudste Noorsche natiën, die den oorlog voor het meest
eervolle bedrijf hielden, en moed als de grootste deugd beschouwden,
vereerden Odin vooral als god van strijd en zegepraal. Zij geloofden
dat, zoo dikwijls er een gevecht op handen was, hij zijn bijzondere
dienaressen, de schild-, strijd- of wenschmaagden, Valkyren (kiezers
der gesneuvelden) geheeten, uitzond, die uit de doode krijgers
het halve aantal kozen en ze droegen op haar snelle rossen over de
sidderende regenboogbrug, Bifröst, in het Valhalla. Welkom
geheeten door Odins zonen, Hermod en Bragi, werden de helden geleid
naar den voet van Odins troon, waar zij den prijs ontvingen die hun
moed toekwam. Als een of andere uitverkorene van den god dus in Asgard
werd gebracht, stond Valvader (vader der gesneuvelden) zooals Odin
heette wanneer hij het voorzitterschap bekleedde over de krijgers, soms
van zijn troon op en heette hem in persoon welkom aan de groote
ingangspoort.




Het feest van de helden.

Behalve den roem van zulk een onderscheiding en het
genot van Odins geliefde tegenwoordigheid dag op dag, wachtten nog
andere stoffelijke genietingen de krijgers in het Valhalla. Een
onbekrompen onthaal werd hun bereid aan lange tafels, waar de schoone
maagden met hare blanke armen, de Valkyren, hen met nauwgezetten ijver
dienden, nadat zij hare wapenrusting hadden afgelegd en zij zich in
zuivere, witte kleederen hadden gedoscht. Deze maagden, negen in getal,
volgens sommige bronnen, brachten den helden groote horens met
heerlijke mêe gevuld, en zetten hun enorme porties
wild-zwijnenvleesch voor, waarvan zij lekker smulden. De gewone
Noorsche drank was bier of ale, maar onze voorvaderen vonden dit
drinken te gemeen voor de hemelsche sfeer. Zij verbeeldden zich dus dat
Valvader zijn tafel ruim voorzien had van mee of honigwijn die
dagelijks in groote hoeveelheid door zijn geit Heidrun werd geleverd.
Deze geit graasde voortdurend de teere bladeren en twijgen op Lerad,
den hoogsten top van den Yggdrasil.


Veel strijd, gevaarvol vechten was hun leus;

Ontijdig en met purpren wonden vol,

Was harde dood hun keus; hij bracht hun aan

Een recht op feest en drinken dat nooit eindt


In Odins hal, welks ruim weerklinken deed

’t Vroolijk rumoer der schimmen, eens geveld

In woest gevecht of door gedurfden slag.



Vrijheid (James Thomson).

De spijs die de Einheriar aten was het vleesch van het goddelijke
everzwijn Saehrimnir, een wonderbaar dier, dat dagelijks geslacht werd
door den kok Andhrimnir, en gekookt in den grooten ketel Eldhrimnir;
maar ofschoon de gasten van Odin echten noorschen eetlust hadden en tot
verzadigings toe aten, was er altijd vleesch genoeg voor allen.


Andhrimnir kookt

In Eldhrimnir

Saehrimnir;

’t Is ’t beste vleesch;

Geen schier kent

Der Einherjen spijs.



Grimnirs lied.

Bovendien was de voorraad onuitputtelijk, want het wilde zwijn kwam
altijd weer in het leven terug vóór het uur van den
volgenden maaltijd. De wonderbare vernieuwing van voorraad in de
provisiekamer was niet de eenige miraculeuse gebeurtenis in Valhalla,
want men zegt dat de krijgers na tot verzadigd wordens toe gegeten en
gedronken te hebben, altijd naar hun wapenen vroegen, zich uitrustten
en naar het groote hofplein reden, waar zij tegen elkander vochten en
de wapenfeiten herhaalden, waardoor zij beroemd waren geworden op
aarde, en dat zij elkander roekeloos vreeslijke wonden toebrachten, die
echter op wonderdadige wijze totaal waren genezen zoodra de etenshoren
klonk.


Odins uitverkoren gasten

Spelen daag’lijks ’t oorlogsspel;

Van het feestlijk kampgebied

Rijden zij in glinstrend staal;

En vroolijk, aan der goden disch,

Zwelgt men den kroes met fonklend bier,

En eet Saehrimni’s roemrijk vleesch.



Vafthrudni’s-mal.

Ongedeerd en gelukkig als de horen klonk, en zonder elkander
wrok toe te dragen om de harde stooten die men had gegeven of
ontvangen, reden de Einheriar opgewekt naar Valhalla terug om in Odins
lieflijk bijzijn hun feesten weer te beginnen, terwijl de Valkyren met
hare witte armen en wuivend haar bevallig rondzweefden en telkens weer
haar horens of haar geliefkoosde drinkschalen, de schedels harer
vijanden, vulden, terwijl de skalden zongen van oorlog en van
ontroerende Vikingtochten.


Zij krijgen stoot en houw den ganschen dag

Bij stof en kreet en bloed en lid, verminkt;

Maar keeren ’s avonds weer naar Odins hal

Gezond en frisch; zoo is hun hemelsch lot.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Terwijl zij dus vochten en feestvierden brachten de helden hun dagen
in volkomen geluk door, terwijl Odin genoegen had in hun kracht en
aantal, dat echter, dit voorzag hij, zijn val niet zou kunnen voorkomen
als de dag van het laatste gevecht aanbreken zou.

Een Vikingtocht
Een Vikingtocht

J. C. Dollman.



Daar zulke genietingen de hoogste waren die de verbeelding van een
noordelijken krijger kon schilderen, was het zeer natuurlijk dat alle
krijgslieden Odin moesten liefhebben en vroeg in hun leven zich moesten
wijden aan zijn dienst. Zij beloofden dat zij, zoo mogelijk, zouden
sterven met de wapenen in de hand, en verwondden zelfs met hun eigen
speren zich zelven als de dood naderde, wanneer zij ongelukkig genoeg
waren geweest den dood op het oorlogsveld te ontgaan en bedreigd werden
met “een strooien dood”, zooals zij overlijden aan ouderdom
of ziekte noemden.


Aan Odin trouw verpand

Kerft hij zich runen,

Dood-runen heel diep op zijn arm en zijn borst.



Viking-verhalen van het Noorden (R. B.
Anderson).

Tot loon voor deze toewijding waakte Odin met bijzondere zorg over
zijn gunstelingen, gaf hun geschenken, een tooverzwaard, een speer of
een paard en maakte hen onoverwinnelijk totdat hun laatste
uur gekomen was, als hij zelf verscheen om op te eischen of te
vernietigen de giften die hij had geschonken, en de Valkyren de helden
naar Valhalla droegen.


Hij gaf aan Hermod

Een helm en pantser,

Van hem ontving ook

Siegmund een zwaard.



Hyndla-lied.




Sleipnir.

Als Odin een werkzaam aandeel had in den oorlog,
bereed hij meestal zijn acht-pootig grijs paard, Sleipnir, en droeg een
wit schild. Zijn schitterende speer over de hoofden der strijdenden
geslingerd, was het teeken dat het gevecht zou beginnen, en hij stormde
dan in het midden van de gelederen en schreeuwde zijn oorlogskreet:
“Odin heeft U allen”.


En Odin doste

Zich uit met rusting blinkend, helm van goud,

En voerde Sleipnir voort.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Soms gebruikte hij zijn tooverboog waarvan hij tien pijlen tegelijk
kon schieten, en elk velde zonder missen een vijand neer. Ook
veronderstelde men dat Odin zijn begunstigden krijgers de beroemde
Berserkerwoede (Berserker-naakthemd) ingaf, die hen in staat stelde,
ofschoon naakt, zonder wapenen en geheel omsingeld, ongehoorde daden
van moed en kracht te verrichten, en als door tooverkracht te
ontwijken.

Evenals Odins eigenschappen, gelijk de allesdoordringende elementen,
veelvuldig waren, zoo ook zijn namen; hij had er niet minder dan
tweehonderd, die bijna alle een vorm van zijn werken aanduidden. Men
beschouwde hem als den ouden god van de zeelui en van den wind.



“Machtig’ Odin,

Noren smeeken: U zij d’ eer!

Stuur ons schip, o sterke Wodan,

Veilig over d’ Oostzee weer”.



Vail.




De wilde jacht.

Odin, in zijn hoedanigheid van windgod, werd
afgebeeld als midden door de lucht ijlend op zijn achtpootig paard,
waarvan het oudste Noorsche raadsel afkomstig is, dat aldus luidt:
“Wie rijden er samen naar het gevecht? Zij hebben drie oogen,
tien voeten, één staart: en zwerven zoo de landen
door”. En daar men meende dat de zielen van de dooden werden
weggedreven op de vleugelen van den storm, werd Odin vereerd als de
leider van alle zielen die het lichaam hadden verloren. In deze rol was
hij het meest algemeen bekend als de Wilde Jager, en als de menschen
het geruisch en gebulder van den wind hoorden, schreeuwden zij luid in
bijgeloovige vrees en verbeeldden zich dat zij hem zagen voorbij rijden
met zijn stoet, allen gezeten op snuivende paarden, en vergezeld van
blaffende honden. En men beschouwde het voorbijgaan van de Wilde Jacht,
bekend als Wodan’s Jacht, de Razende Menigte, Gabriels Honden of
Asgardreia, ook als een voorteeken van onheil als b.v. oorlog of
pest.


De Rijn vloeit klaar, maar een dof gebrom

Van kamp hoort straks zijn bed,

En van speren galmt het land rondom

En er schreeuwt ginds een trompet,

En de dapp’re ligt in zijn bloed, geveld,

Want de Wilde Jager is langs gesneld.



De Wilde Jager (Mevr.
Hemans).

Verder dacht men dat wanneer iemand zoo oneerbiedig was dat hij in
scherts mee deed aan het wild hallo, hij direct zou worden gegrepen en
met de verdwijnende schare meegevoerd, terwijl diegenen die aan het
hallo deelnamen met onvoorwaardelijk goed geloof, beloond zouden worden
met het plotselinge geschenk van een paardepoot, van boven
hun toegeworpen, en dat deze, als zij hem zorgvuldig bewaarden tot den
volgenden morgen, veranderd zou worden in een klomp goud.

Zelfs na de invoering van het Christendom was het onontwikkelde
Noorsche volk nog bang voor den opkomenden storm en beweerde dat het de
Wilde Jacht was die voortjoeg door de lucht.


“Hem schrikt gerucht,

Want boven hem is Gabriels hondenstoet,

Die met hun slechten heer steeds jagen moet

Het vliedend hert in hooge streek der lucht”.



Sonnet (Wordsworth).

Soms liet zij een kleinen zwarten hond achter, die hinkend en
jankend op een nabijzijnden haard, een heel jaar lang bewaard en
zorgvuldig opgepast moest worden, indien hij niet kon worden
uitgedreven of weggeschrikt. Het gewone voorschrift was, precies als
voor de onttoovering van vondelingen, bier te brouwen in eierschalen,
en men meende dat dit bedrijf den spookhond zulk een schrik zou
aanjagen, dat hij zou wegvluchten met zijn staart tusschen de beenen,
uitroepend, dat, ofschoon zoo oud als het Bohemer bosch, hij nooit
eerder zoo iets doms gezien had.


Ik ben oud

Als ’t Bohemer woud,

En heb van mijn leven

Zulk gebrouw niet gezien.



Oud gezegde.

Het voorwerp van deze schimmenjacht was zeer afwisselend, en was
òf een denkbeeldig wild zwijn òf wild paard, meisjes met
blanke borsten die gevangen werden en weggevoerd slechts eens in de
zeven jaren, of de boschnimfen, mosmeisjes genoemd, van wie men dacht
dat zij de herfstbladen voorstelden, van de boomen afgescheurd en
weggewaaid door den winterstorm.

In de middeleeuwen, toen het geloof in de oude heidensche godheden
ten deele vergeten was, was de aanvoerder van de Wilde Jacht niet
langer Odin, maar Karel de Groote, Frederik Barbarossa, koning Arthur,
of deze of gene Sabbatschender, zooals de Heer van Rodenstein of Hans
von Hackelberg, die, tot straf voor zijn zonden, veroordeeld was voor
goed te jagen door de lucht.

Men meende, dat, daar de winden het hevigst bliezen in herfst en
winter, Odin het liefst in dat seizoen op jacht ging, vooral in den
tijd tusschen Kerstmis en Driekoningen, en de boeren zorgden er altijd
voor de laatste schoof of maat graan op de velden achter te laten als
voedsel voor zijn ros.

Deze jacht was natuurlijk onder verschillende namen bekend in de
onderscheiden landen van Noordelijk Europa; maar daar de verhalen, er
van verteld, overal gelijk zijn, hadden zij blijkbaar hun oorsprong in
hetzelfde oude heidensche geloof, en tot dezen dag denken onontwikkelde
menschen met een noorsche fantasie, dat het gehuil van een hond in een
stormachtigen nacht een onbedriegelijk voorteeken is van dood.



En ijlen zal de sombre jacht

Tot tijd volend is in zijn duur,

Des daags in holle aardeschacht,

Komt zij er uit in ’t nachtlijk uur,




Dit zijn de horen, hond en paard

Die ’s avonds soms verneemt de boer,

Dan slaat hij ’t kruis, door vrees vervaard,

Als hij bemerkt het wild rumoer.




De wakk’re priester treurt dan stil

Om ’s menschen trots en ’s menschen
wee,

Als bij zijn nachtmis dringt een gil,

De helsche roep van “holla hé”.





Sir Walter Scott.

De Wilde Jacht, of de Razende Schaar van Duitschland, heette in
Engeland Herlathing, naar den mythischen koning Herla, den vermeenden
aanvoerder; in noordelijk Frankrijk droeg zij den naam van
Mesnée d’Hellequin, naar Hell, de godin van den
dood; en in de middeleeuwen was zij bekend als Cains Jacht of
Herodes’ Jacht. Deze laatste namen kreeg zij, omdat men geloofde
dat de aanvoerders geen rust konden vinden wegens de schandelijke
moorden op Abel, op Johannes den Dooper en op de Heilige
Onschuldigen.

In midden-Frankrijk heet de Wilde Jager, dien wij in andere landen
al hebben leeren kennen als Odin, Karel den Groote, Barbarossa,
Rodenstein, von Hackelberg, Koning Arthur, Hel, een van de Zweedsche
koningen, Gabriel, Cain of Herodes, ook wel de Groote Jager van
Fontainebleau (le Grand Veneur de Fontainebleau),
en men beweert dat men den avond van den moord op Hendrik IV en ook
precies voor het uitbreken van de groote Fransche Omwenteling, zijn
geschreeuw duidelijk kon hooren toen hij ijlde door de lucht.

Algemeen geloofde men onder de Noorsche volken dat de ziel ontsnapte
uit het lichaam in de gedaante van een muis, die uit den mond van een
lijk kroop en wegliep, en die ook zou kruipen in en uit de monden van
menschen die in somnambule-toestand verkeerden. Terwijl de ziel afwezig
was, kon geen poging of middel den patiënt tot het leven
terugroepen; maar zoodra zij weerom was, kwam de bezieldheid terug.




De Rattenvanger.

Daar Odin de aanvoerder was van al de schimmen,
werd hij in de middeleeuwen vereenzelvigd met den Rattenvanger van
Hamelin. Volgens middeleeuwsche legenden werd Hamelin zoo door ratten
gekweld dat het leven ondragelijk werd, en een groote belooning werd
aangeboden aan dengene, die de stad van deze knagers bevrijden zou. Een
fluitspeler, in veelkleurige kleederen, wilde het werk op zich nemen,
en toen men de voorwaarden had vastgesteld, begon hij door de straten
te spelen zóó, dat al de ratten uit haar gaten
werden gelokt totdat zij een aaneengesloten stoet vormden. Er was iets
in de melodie dat haar dwong mee te gaan, totdat eindelijk de rivier de
Weser bereikt was en allen in haar wateren verdronken.


En eer de fluit drie tonen deed gaan

Scheen ’t of een leger kwam murmelend aan;

En het murmelen werd tot een dof gerommel,

En het rommelen werd tot een luider brommen,

En uit ieder huis kwamen ratten in drommen.

Groote, kleine, lenige, vleezige,

Bruine en zwarte, dikke en pezige,

Grijze, halfgele, deftige, vlugge,

Vaders, moeders, oomes en neven,

Snorren gepunt, staarten boven de ruggen,

Familiën in massa, hoe groot is om ’t
even,

Broeder en zuster, heer en mevrouw,

Volgden den vreemden Pijper getrouw,

Van straat tot straat blies hij doordringend,

En stap voor stap volgden zij springend,

Tot zij kwamen aan de rivier de Weser,

Waar allen in vielen en verdronken.



Robert Browning.

Toen de ratten allen dood waren en er geen kans was dat zij zouden
terugkeeren om hen te plagen, weigerden de menschen van Hamelin de
belooning te betalen, en zij zeiden dat de fluitspeler maar zien moest
wat hij kon. Hij hield hen bij hun woord, en eenige oogenblikken later
klonken de vreemde melodieën van de tooverfluit opnieuw, en dezen
keer waren het de kinderen die in troepen uit de huizen kwamen en
vroolijk den fluitspeler volgden.


Toen kon men ontwaren de woelige maren

Van vroolijke scharen in hevig misbaren,

Van voetjes die trappen en klompjes die stappen,

Van handjes die klappen en mondjes die snappen,

En als vogels op zaad, dat de hong’rigen
happen,

Renden aan al de kinderen, meisjes en knapen,

Met wangetjes rood en goud haar om de slapen,

En tanden en oogjes tot schitt’ren geschapen,

Tripp’lend en hipp’lend in vroolijken
stoet,

Den wonderen speelman gevolgd op den voet,



Robert Browning. 

De burgers waren niet bij machte het treurspel te voorkomen, en toen
zij als door tooverkracht verlamd stonden, voerde de speelman de
kinderen uit de stad naar den Koppelberg, een heuvel aan de grenzen van
de stad, die miraculeus openging om den stoet te ontvangen en zich niet
eerder weer sloot dan toen het laatste kind buiten het gezicht was.
Deze legende deed blijkbaar de zegswijze ontstaan “den speelman
betalen”. Sedert heeft men in Hamelin de kinderen nooit
teruggezien, en tot herinnering aan dit algemeene onheil zijn sedert
alle officieele besluiten gedateerd zoovele jaren na het bezoek van den
Rattenvanger.


Zij maakten een wet dat juristen nimmer

Moesten meenen hun stukken goed gesteld,

Als na den dag van de maand en het jaar

Niet stond te lezen, duid’lijk en klaar;

“En zoo lang na dat wat gebeurd is daar,

Op twee en twintig Juli, net geteld,

Van dertien honderd en zes en zeventig”;

Om het feit te houden voortdurend levendig,

En de plek, waar de kinderen het laatst men zag,

Noemden zij de Rattenvangerstraat sinds dien dag,

En als iemand er voortaan blies op een fluit

Ging hij ongetwijfeld zijn baantje uit.



Robert Browning.

In deze mythe is Odin de speelman, de schrille tonen van de fluit
zijn zinnebeelden van den fluitenden wind, de ratten vertegenwoordigen
de zielen van de dooden, die hem vroolijk volgen, en de holle berg
waarin hij de kinderen voert, verbeeldt het graf.




Bisschop Hatto.

Een andere Germaansche legende, die harer oorsprong
dankt aan dit geloof, is het verhaal van Bisschop Hatto, den
ongelukkigen prelaat, die, geërgerd door het gezucht der armen
tijdens een hongersnood, hen allen levend verbrand had in een verlaten
schuur, evenals de ratten, waarop zij, volgens zijn zeggen geleken en
hun niets had willen meedeelen van het kostelijke graan dat hij voor
zich zelf had vergaard. 


“O Zie, ’t is een heerlijk
vreugdevuur” zei

De bisschop, “het land heeft verplichting aan
mij,

Want ik heb het gered, in dagen van nood,

Van ratten die enkel verteren het brood.”



Robert Southey.

Kort nadat deze verschrikkelijke misdaad was bedreven, berichtten de
hoorigen van den bisschop de komst van een groote menigte ratten. Deze
waren, naar het schijnt, de zielen van de vermoorde boeren, die de
gedaante van de ratten hadden aangenomen, waarmede de bisschop hen
vergeleken had. Zijn pogingen tot ontvluchten waren vergeefsch, en de
ratten vervolgden hem zelfs tot midden in den Rijn, naar een steenen
toren waarin hij trachtte te ontkomen aan hun tanden. Zij zwommen naar
den toren, knaagden zich een weg door de steenen muren, stortten zich
er van alle kanten tegelijk binnen, vonden den bisschop en verslonden
hem levend.


En in door de vensters en in door de poort,

En dwars door den vloer gaat het stormende voort,

En af van den zolder, geen muur die ze stoort,

Van rechts en van links, van zuid en van noord,

Van binnen en buiten, van hier en van daar,

Dringt af op de bisschop de ijlende schaar,

Gewet zijn hun tanden vooraf aan het steen,

Zij bijten den kerkvorst tot diep op het been,

Zij rukten zijn vleesch van het lichaam hem af,

Want dit was hun taak: hem te brengen zijn straf.



Robert Southey.

Men meent dat de roode gloed van den zonsondergang, boven den
muizentoren bij Bingen aan den Rijn de spiegeling is van het helsche
vuur waarin de slechte bisschop langzaam wordt geroosterd als straf
voor zijn gruwelijke misdaad.

De Rattenvanger van Hameln
De Rattenvanger van Hameln

H. Kaulbach.






Irmin.

In sommige streken van Duitschland hield men Odin
voor denzelfden als den Saksischen god Irmin, wiens beeld, de
Irminzuil, bij Paderborn, door Karel den Groote in 772 werd vernield.
Men vertelde dat Irmin een grooten koperen wagen
had waarop hij door de lucht reed langs het pad dat wij kennen als den
Melkweg, maar dat de oude Germanen aanduidden als Irmins weg. De wagen,
welks geratel soms voor menschenooren verneembaar was als donder,
verliet nooit de lucht, waar men hem nog kan zien in het sterrenbeeld
van den Grooten Beer, in het Noorden ook bekend als Odins of Karels
wagen.


“De Wagen, die rijdt door de hemel

Immer zijn cirk’lenden weg, en blijft in de buurt
van Orion,

Eenige ster aan de lucht die nooit zich baadt in de
golven.



Homerus Ilias.




Mimirs bron.

Ten einde de groote wijsheid te krijgen waardoor
hij zoo beroemd is, bezocht Odin, in het begin der tijden, Mimirs
(Memor, herinnering) bron, “de fontein van alle wetenschap en
wijsheid”, in welker heldere diepten zelfs de toekomst klaar
gespiegeld werd, en verzocht den ouden man, die ze bewaakte, hem een
teug te gunnen. Maar Mimir, die heel goed de waarde van zulk een gunst
kende (want zijn bron gold als de bron of hoofdstroom der herinnering),
weigerde de gift tenzij Odin toestond een van zijn oogen in ruil te
geven.

De god aarzelde niet, zoo hoog schatte hij de teug, maar rukte
onmiddellijk een van zijn oogen uit, dat Mimir te pand hield en liet
zinken diep in zijn fontein, waar het scheen met milden glans. Odin
bleef met één oog over, wat men als een beeld van de zon
beschouwt.


Wij zoeken heel ons leven naar de zon;

Dat brandend voorhoofd is het oog van Odin.

Zijn tweede oog, de maan, schijnt niet zoo hel;

Hij gaf ’t aan Mimir, in zijn bron, te pand,

Dat hij er hale water, ’t welk geneest,

Dit oog tot sterking, ied’ren nieuwen dag.



Oehlenschläger.

Toen Odin diep dronk uit Mimirs bron, verkreeg hij de kennis, die
hij verlangde, en hij beklaagde zich nooit over het offer dat hij had
gebracht, maar tot verdere herinnering aan dien dag brak hij een
tak van den heiligen boom Yggdrasil, die de bron overschaduwde, en
vormde er van zijn geliefde speer Gungnir.


Een moedig god

Ging om een teug naar de bron,

Waar hij liet in ruiling

Gaarne het licht van een oog.

Van d’ Yggdrasil

Rukt’ eer hij ging Wotan een tak

En hij spleet het hout

Met heftige kracht van den stam.



Godenschemering, Wagner.

Maar ofschoon Odin nu alwijs was, was hij bedroefd en gedrukt, want
hij had een blik gekregen in de toekomst en had de vergankelijke natuur
van alle dingen bemerkt, en zelfs het lot der goden, die allen tot
ondergang waren gedoemd. Deze wetenschap deed hem zóó
aan, dat hij naderhand er steeds melancholiek en peinzend uitzag.

Om de waarde van de wijsheid, die hij dus had gekregen, te
beproeven, ging Odin den geleerdste van al de reuzen, Vafthrudnir,
bezoeken, en begon met hem een spiegelgevecht in scherpzinnigheid,
waarbij de inzet niet minder was dan het hoofd van den verliezer.


Odin spoedde zich en ging

Tot een kamp in wetenschap

Met den Jute, wijs en sterk;

Naar Vafthrudnirs hooge hal

Kwam de groote runenvorst.



Vafthrudnirs-mal.




Odin en Vafthrudnir.

Bij deze gelegenheid had Odin zich vermomd als een
zwerver, op raad van Frigga, en toen hem zijn naam werd gevraagd, zij
hij dat die naam Gangrad was. De strijd begon onmiddellijk, want
Vafthrudnir vroeg zijn gast naar de paarden die Dag en Nacht door de
lucht trokken, naar de rivier Ifing die Jötun-heim van Asgard
scheidde, en ook naar Vigrid, het veld waar het laatste gevecht moest
worden geleverd. 

Al deze vragen werden nauwkeurig beantwoord door Odin, die, toen
Vafthrudnir klaar was, op zijn beurt begon te vragen, en even
uitvoerige antwoorden kreeg aangaande den oorsprong van hemel en aarde,
de schepping van de goden, hun strijd met de Vana’s, de
bezigheden van de helden in Valhalla, de plichten van de Nornen, en de
heerschers die de Aesir moesten vervangen als dezen waren ondergegaan
met de wereld die zij hadden geschapen. Maar toen ten slotte Odin zich
bij den reus boog en zacht de woorden vroeg die Alvader fluisterde tot
zijn dooden zoon Balder, als hij lag op zijn brandstapel, herkende
Vafthrudnir plotseling zijn goddelijken bezoeker. Hij deinsde
teleurgesteld terug en zei dat alleen Odin die vraag kon beantwoorden,
en dat het hem nu volkomen duidelijk was dat hij dwaaslijk een strijd
had aangegaan in scherpzinnigheid en wetenschap met den koning der
goden, en ten volle de boete verdiende omdat hij verloren had, n.l. het
verlies van zijn hoofd.


Niet de mensch van sterflijk ras

Weet het woord, door u gesproken,

Tot uw zoon in ouden tijd.

Ik hoor den tred van dood die komt;

Hij rukt der runen wijsheid weg,

En ’t weten van der goden worden

Uit d’ ongelukkige ziel die streed

Met Odin zelf den geesteskamp,

Met hem die wijs is boven elk;

De prijs was ’t leven, en gij wont.



Vafthrudnirs-mal.

Zooals het met vele Noorsche mythen het geval is, die vaak
fragmentair en duister zijn, eindigt deze hier, en geen der dichters
vertelt ons of Odin werkelijk zijn tegenstander versloeg, noch ook wat
het antwoord was op zijn laatste vraag; maar mythologen hebben het
vermoeden gewaagd dat het woord, door Odin in Balders oor gefluisterd
om hem over zijn ontijdigen dood te troosten “opstanding”
moet zijn geweest. 




Vinding van de Runen.

Behalve god der wijsheid was Odin god en uitvinder
van de runen, het oudste alphabet in gebruik bij de noordelijke
natiën, welke karakters, die geheimenis beteekenen, eerst voor
waarzegging werden gebruikt, ofschoon zij later dienden voor
inschriften en documenten. Evenals men de wijsheid slechts kon
verkrijgen ten koste van offers, vertelt Odin zelf dat hij negen dagen
en nachten hing aan den heiligen boom Yggdrasil, starende in de
onmetelijke diepten van Niflheim, verzonken in diepe gedachten, en door
eigen speer gewond, eer hij de kennis kreeg die hij zocht.


Ik weet dat ik hing

Aan een zwiependen tak

Negen nachten lang,

Door een speer verwond,

En aan Odin gewijd,

Ik zelf aan mij zelven;

Aan dien boom

Waarvan niemand weet

Waar zijn wortel is.



Odins Runenzang.

Toen hij deze wetenschap volledig meester was, sneed Odin
tooverrunen op zijn speer Gungnir, op de tanden van zijn paard
Sleipnir, op de klauwen van den beer, en op tallooze andere bezielde en
onbezielde dingen. En omdat hij dus had gehangen over den afgrond een
zoo langen tijd, beschouwde men hem later altijd als den beschermgod
van allen die veroordeeld waren om opgehangen te worden of die door den
strop omkwamen.

Nadat hij de gave der wijsheid en der runen verkregen had, die hem
heerschappij gaf over alle dingen, wilde Odin ook de gave der
welsprekendheid en der poëzie, die hij verwierf op een wijze
waarvan wij zullen vertellen in een volgend hoofdstuk.




Geirrod en Agnar.

Odin, zooals reeds is gezegd, stelde veel belang in
de zaken der menschen, en men vertelt dat hij in het
bijzonder gaarne zorgde voor de aardige zoontjes van Koning Hrauding,
Geirrod en Agnar, toen zij respectievelijk ongeveer acht en tien jaar
oud waren. Op zekeren dag gingen deze kleine jongens visschen, en
plotseling kwam een storm op, die hun boot in zee dreef, totdat zij
tenslotte op een eiland strandden, waar een schijnbaar oud paar woonde,
dat in werkelijkheid Odin en Frigga waren, dus vermomd. Zij hadden deze
gedaanten aangenomen om toe te geven aan een plotselinge begeerte om
bij hun beschermelingen dicht in de buurt zijn. De kinderen werden
hartelijk verwelkomd en vriendelijk bejegend; Odin koos Geirrod tot
zijn gunsteling en leerde hem de wapenen gebruiken, terwijl Frigga den
kleinen Agnar vertroetelde en verwende. De jongens bleven op het eiland
met hun vriendelijke beschermers gedurende het lange koude
winterseizoen; maar toen de lente kwam en de luchten blauw waren, en de
zee kalm, scheepten zij zich in op een boot waarvoor Odin zorgde, en
vertrokken naar hun vaderland. Begunstigd door zachte koelten werden
zij spoedig daarheen gedreven; maar toen de boot het strand naderde
sprong Geirrod er vlug uit en stiet ze ver weg in het water, terwijl
hij zijn broeder verwenschte in de macht van den boozen geest. Op
datzelfde oogenblik draaide de wind en Agnar werd inderdaad weggevoerd,
terwijl zijn broeder zich naar zijns vaders paleis spoedde met een
leugenachtig verhaal over hetgeen met zijn broer gebeurd was. Hij werd
met vreugde ontvangen als een uit den doode herrezene, en te zijner
tijd volgde hij zijn vader op den troon op.

Jaren gingen voorbij, waarin de aandacht van Odin door andere
gewichtige overwegingen werd bezig gehouden, toen op zekeren dag,
terwijl het goddelijk paar zat op den troon Hlidskialf, Odin zich
plotseling het winterverblijf op het onbewoond eiland herinnerde, en
hij zijn vrouw zeide, dat zij moest zien hoe machtig zijn pleegkind was
geworden, en haar beschimpte omdat haar gunsteling Agnar een
reuzin had gehuwd en arm was gebleven en niet vooruit was gekomen.
Frigga antwoordde kalm dat het beter was arm te zijn dan hardvochtig,
en beschuldigde Geirrod van gebrek aan gastvrijheid—een van de
ergste zonden in de oogen van een Noorman. Zij ging zelfs zoo ver te
beweren dat hij trots al zijn rijkdom zijn gasten dikwijls slecht
behandelde.

Toen Odin deze beschuldiging hoorde verklaarde hij dat hij de
valschheid der aantijging zou bewijzen door de vermomming van een
Zwerver aan te nemen en Geirrods edelmoedigheid op de proef te stellen.
Gewikkeld in zijn wolkkleurig kleed, met slappen hoed en
pelgrimsstaf,—


Zwerver noemt mij de wereld.

Ver zijn mijn voeten gegaan;

Op der aarde rug

Toog ik eindeloos ver.



Wagner.

vertrok Odin onmiddellijk langs een omweg, terwijl Frigga, om hem na
te gaan, dadelijk een snellen bode zond ten einde Geirrod te
waarschuwen voor een man in een wijden mantel en met breedgeranden
hoed, daar deze een booze toovenaar was die hem kwaad zou doen.

Toen Odin zich dus voor het paleis van den koning vertoonde werd hij
voor Geirrod gesleept en ruw ondervraagd. Hij gaf als zijn naam op
Grimnir, maar weigerde te zeggen vanwaar hij kwam of wat hij wilde,
zoodat daar deze geslotenheid de achterdocht versterkte die Geirrod was
bijgebracht, hij zijn wreeden zin vrij spel liet en beval dat de
vreemdeling zou worden gebonden tusschen twee vuren, op zulk een wijze
dat de vlammen om hem heenspeelden zonder hem heelemaal te raken, en
hij bleef in dien toestand acht dagen en acht nachten, in standvastig
zwijgen, zonder voedsel. Nu was Agnar heimelijk teruggekeerd naar het
paleis van zijn broeder, waar hij een dienstbare betrekking had gekregen en op zekeren dag, toen
alles stil was, bood hij den ongelukkigen gevangene een beker ale. Maar
nu wilde Odin niets te drinken hebben, het ergste van alles wat de god
had uit te staan.

Op het einde van den achtsten dag, terwijl Geirrod, op zijn troon
gezeten, op de marteling van zijn gevangene staarde, begon Odin te
zingen—eerst zacht, dan luider en luider totdat de hal weergalmde
van zijn jubelende tonen—een profetie dat de koning die zoo lang
de gunst van den god genoten had, weldra zou omkomen door zijn eigen
zwaard.


Gevallen door ’t zwaard

Heeft Ygy u dan;

Uw leven is ten eind:

Boos op u zijn de Dîsir;

Odin zult ge nu zien:

Kom naderbij als ge kunt.



Saemunds Edda.

Toen de laatste tonen wegstierven vielen de ketenen van zijn handen,
vlammen flikkerden en gingen uit, en Odin stond midden in de hal, niet
langer in menschelijke gedaante maar in al de macht en schoonheid van
een god.

Toen Geirrod de onheilspellende profetie hoorde trok hij haastig
zijn zwaard, met het plan den onbeschaamden zanger neer te slaan; maar
toen hij de plotselinge gedaanteverwisseling zag, deinsde hij bevreesd
terug, struikelde, viel op het scherpe lemmet en kwam om, zooals Odin
juist had voorspeld. Toen wendde Odin zich tot Agnar (die, volgens
sommige verhalen ’s konings zoon en niet zijn broeder was, want
deze oude geschiedenissen zijn soms wonderlijk verward) en liet hem den
troon bestijgen tot loon voor zijn menschlievend gedrag, en beloofde
hem verder te beloonen voor de teug ale die juist van pas kwam, hem te
zegenen met allerlei voorspoed.

Bij een andere gelegenheid ging Odin naar de aarde en was zoo lang
afwezig dat de goden begonnen te denken dat zij hem in Asgard
niet weer zouden terugzien. Dit gaf zijn broeders Vili en Ve, die
enkele mythologen als andere verpersoonlijkingen van hem zelf
beschouwen, den moed zich zijn macht en zijn troon toe te eigenen, en
zelfs, zooals men zegt, zijn vrouw Frigga te huwen.


Wees nu stil maar, Frigg!

Gij zijt Fiorgyns dochter

En waart op mannen steeds verzot,

Daar Ve en Villi, naar men zegt,

Gij, Vidrir’s vrouw, hebt

Allebei omarmd.



Saemunds Edda.




Mei-dag feesten.

Maar toen Odin terugkeerde verdwenen de
geweldenaren voor goed; en ter herinnering aan het verdwijnen van den
valschen Odin, die zeven maanden had geregeerd en enkel ellende in de
wereld had gebracht en aan de wederkomst van den goeden god, vierden de
heidensche Noormannen vroeger jaarlijksche feesten, die lang bleven
bestaan als Mei-dag feesten. Tot in heel laten tijd was er dien dag
steeds een groote optocht in Zweden, bekend als de Meirit, waarin een
met bloemen bedekte Meikoning (Odin) den in bont gehulden Winter (zijn
valschen dubbelganger) met bloesems wierp, totdat hij hem op de vlucht
dreef. In Engeland werd ook de eerste Mei gevierd als een feestelijke
gelegenheid waarbij Meiboomdansen, Meikoningen, Maid Marian en Jack in
the Green een grooten rol speelden.

Als verpersoonlijking van den hemel was Odin natuurlijk de minnaar
en echtgenoot van de aarde, en daar de aarde hun drieërlei aanblik
vertoonde, stelden de Noren hem als polygaam voor en kenden hem
verschillende vrouwen toe. De eerste onder deze was Jörd (Erda),
de primitieve aarde, dochter van Nacht of van de godin Fiorgyn. Zij
schonk hem zijn beroemden zoon Thor, den god van den donder. De tweede
en voornaamste vrouw was Frigga, een verpersoonlijking van de
beschaafde wereld. Zij schonk hem Balder den lieflijken lentegod,
Hermod, en, volgens sommigen, Tyr. De derde vrouw was Rinda, een
personifieering van de harde en bevroren aarde, die met tegenzin
toegeeft aan zijn warme omhelzing, maar eindelijk het leven schenkt aan
Vali, zinnebeeld van den plantengroei.

Ook heet het dat Odin Saga of Laga heeft gehuwd, de godin der
geschiedenis (vandaar het engelsche werkwoord “to say”), en
dat hij haar dagelijks bezocht heeft in de kristallen hal Sokvabek,
onder een koele, altijd vloeiende rivier, om haar wateren te drinken en
naar hare liederen over oude tijden en verdwenen geslachten te
luisteren.


Sokvabek heet de vierde woning,

Over haar vloeien koele golven;

Odin drinkt er blij met Saga

Elken dag uit gouden kroes.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Zijn andere vrouwen waren Grid, de moeder van Vidar; Gunlod, de
moeder van Bragi; Skadi; en de negen reuzinnen die tegelijk Heimdall
baarden—allen spelen een meer of minder belangrijke rol in de
verschillende mythen van het Noorden.




De historische Odin.

Behalve dezen ouden Odin was er een meer moderne,
half-historische personage die denzelfden naam droeg, aan wien al die
deugden, macht en avonturen van zijn voorganger zijn toegekend. Hij was
het opperhoofd der Aesir, bewoners van Klein Azië, die, sterk door
de Romeinen onderdrukt en met uitroeiing of slavernij bedreigd, hun
geboorteland ongeveer 70 v. Chr. verlieten en naar Europa verhuisden.
Men zegt dat deze Odin Rusland, Duitschland, Denemarken, Noorwegen en
Zweden heeft veroverd en een zoon heeft achtergelaten op den troon van
elk overwonnen land. Ook bouwde hij de stad Odensö. Hij werd
verwelkomd in Zweden door Gylfi, den koning, die hem een deel van de
streek gaf, en hem toestond de stad Sigtuna te stichten, waar hij een
tempel bouwde en een nieuwe godsvereering invoerde. Verder vertelt de
overlevering dat, toen zijn einde naderde, deze mythische Odin zijn
volgelingen verzamelde, zich voor aller oogen negenmaal met zijn speer
in de borst sneed,—een ceremonie die men “het kerven van
Geir-wonden” noemde—en hun vertelde dat hij terug ging naar
zijn land Asgard, zijn oud verblijf, waar hij hun komst zou afwachten,
opdat zij met hem zouden deelnemen aan een leven van feestvieren,
drinken en vechten.

Odin
Odin

B. E. Fogelberg.



Volgens een ander verhaal reisde Gylfi, toen hij van de macht der
Aesir, de bewoners van Asgard, had gehoord, en daar hij zich wilde
overtuigen of deze berichten waar waren, naar het Zuiden. Te zijner
tijd kwam hij aan Odin’s paleis, waar hij werd verwacht, en waar
hij misleid werd door het visioen van Har, Iafn-har en Thridi, drie
godheden, die boven elkander troonden. De poortwachter Gangler
beantwoordde al zijn vragen en gaf hem een lange uiteenzetting van de
Noorsche mythologie, die in de Jongere Edda wordt meegedeeld, en dan,
na zijn onderricht te hebben geëindigd, verdween hij plotseling
met het paleis onder een oorverdoovend geraas.

Volgens andere heel oude gedichten werden Odin’s zonen,
Weldegg, Beldegg, Sigi, Skiold, Seaming en Yngvi, koningen van
Oost-Saksen, West-Saksen, Franconia, Denemarken, Noorwegen en Zweden,
en van dezen stammen de Saksers, Hengist en Horso, en de koninklijke
familiën van de Noordelijke landen af. Nog een andere overlevering
verhaalt dat Odin en Frigga zeven zonen hadden, die de Anglo-Saksische
heptarchie stichtten. In verloop van tijd werd deze geheimzinnige
koning verward met den Odin wiens eeredienst hij invoerde, en al zijn
daden werden toegekend aan den god. 

Odin werd vereerd in tallooze tempels, maar vooral in het groote
heiligdom te Upsala, waar de plechtigste feesten werden gevierd en waar
offers werden gebracht. Het offer was meestal een paard, maar in tijden
van nijpenden nood bracht men menschenoffers, ja zelfs werd eens de
koning geofferd om een hongersnood af te wenden.


Upsala’s tempel waar men schouwt

Valhalla’s hal op aard als beeld herbouwd.



Viking verhalen van het Noorden (R. B.
Anderson).

De eerste dronk bij ieder feest hier werd op hem ingesteld, en
behalve den eersten Mei, was hem één dag in elke week
gewijd, en van zijn Saksischen naam Woden, heette deze
Woden’s-dag, vanwaar het Hollandsche woord “Woensdag”
afkomt. Het volk had de gewoonte in zijn heiligdom bijeen te komen bij
feestelijke gelegenheden, de zangen der skalden te hooren, die voor hun
spel beloond werden met gouden braceletten of armbanden, die aan hun
einden opkrulden en “Odin’s slangen” heetten.

Er zijn slechts weinige overblijfselen van oude Noorsche kunst, en
ofschoon ruwe beelden van Odin eens zeer algemeen waren, zijn allen
verdwenen, daar zij van hout waren gemaakt—een vergankelijke
stof, die onder de handen van de zendelingen, en vooral van Olaf den
Heiligen, den noordelijken beeldstormer, spoedig tot asch waren
verteerd.


Daar in den tempel stond in hout

Het beeld van Odin, fier en stout.



Sage van koning Olaf
(Longfellow).

Men veronderstelt dat Odin zijn volk een wetboek heeft gegeven
waarnaar zij hun gedrag hebben te richten, in een gedicht,
Hávamál, of het Hooglied, dat een deel van de Edda
uitmaakt. In dit lied leerde hij de zwakheid van den mensch, de
noodzakelijkheid van moed, matigheid, onafhankelijkheid en oprechtheid,
eerbied voor den ouderdom, gastvrijheid, ontferming en
tevredenheid, en gaf voorschriften voor het begraven der dooden.


Te huis laat een mensch zijn blijde

En jegens een gast milddadig;

Een wijs gedrag moet hij hebben,

Een goed geheugen, een vlotte taal;

Als hij veel kennis verlangt,

Dan spreke hij van het goede veel.



Hávamál.

Frigga spint de wolken
Frigga spint de wolken

J. C. Dollman.











Hoofdstuk III: Frigga.


De koningin van de goden.

Frigga, of Frigg, dochter van Fiorgyn en zuster van
Jörd, volgens sommige mythologen, wordt door anderen als een
dochter van Jörd en Odin beschouwd, met wien zij later huwde. Dit
huwelijk veroorzaakte zoo algemeene vreugde in Asgard, waar de godin
zeer bemind was, dat het naderhand steeds gewoonte was den trouwdag te
vieren met feest en gezang, en daar de godin als beschermvrouw van het
huwelijk gold, werd op bruiloften altijd op haar gedronken, evenals op
Odin en Thor.

Frigga was de godin van de atmosfeer, of liever van de wolken, en
werd als zoodanig voorgesteld in sneeuwwitte of donkere kleeren, in
overeenstemming met haar ietwat veranderlijken aard. Zij was de
koningin der goden, en zij alleen had het voorrecht te mogen zitten op
den troon Hlidskialf, naast haar verheven echtgenoot. Vanhier kon zij
ook de geheele wereld overzien en waarnemen wat gebeurde, en, zoo
geloofden onze voorouders, zij bezat kennis aangaande de toekomst, die
echter niemand van haar te weten kon komen, waardoor zij bewees dat
Noorsche vrouwen een geheim ongeschonden konden bewaren.


De goden zijn mijn kroost,

En al wat komen moet, ik weet het, maar

Besluit het in mij, zeg het niemand ooit.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Zij werd gewoonlijk voorgesteld als een slanke, schoone en statige
vrouw, gekroond met reigerveeren, het symbool van zwijgen en vergeten,
en gedost in zuiver wit gewaad, om het middel vastgehouden door een
gouden gordel, waarvan een bos sleutels afhing, het attribuut van de
Noorsche huismoeder, als wier bijzondere beschermvrouw zij gold.
Ofschoon zij dikwijls naast haren echtgenoot verscheen, gaf Frigga er
de voorkeur aan in haar eigen paleis te blijven, dat Fensalir heette,
de hal der nevelen of de zee, waar zij ijverig bezig was met haar
wiel of spinrokken en waar zij gouden draden spon of lange webben van
kleurige wolken weefde.

Om dit werk goed te doen gebruikte zij een bewonderenswaardig met
juweelen bezet spinnewiel of rokken, dat ’s nachts aan den hemel
stond te schitteren als een sterrenbeeld, in het Noorden bekend als
Frigga’s spinnewiel, terwijl de bewoners van het Zuiden dezelfde
sterren den Gordel van Orion noemden.

In haar hal Fensalir noodigde de bevallige godin gehuwde mannen en
vrouwen die op aarde een deugdzaam leven hadden geleid, zoodat zij
elkanders gezelschap ook na den dood konden genieten, en nooit weer tot
scheiden werden opgeroepen.


Daar in de pas staat Fensalir, het huis

Van Frea, godenmoeder, zeer geëerd,

Met open poorten, vensters hel verlicht.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Frigga werd daarom beschouwd als de godin van huwelijks- en
moederliefde, en werd in het bijzonder gehuldigd door liefhebbende
echtgenooten en teedere ouders. Maar deze hooge plicht nam niet al hare
gedachten in beslag, want wij hooren dat zij zeer verzot was op
kleeding, en, als zij voor de vergaderde goden verscheen, was haar dos
rijk en voegzaam, en hare juweelen waren gekozen met veel smaak.




Het gestolen goud.

Frigga’s liefde tot opschik bracht haar eens
droevig van het spoor, want daar zij een nieuw versiersel wilde hebben,
ontvreemdde zij heimelijk een stuk goud van een standbeeld dat haren
echtgenoot voorstelde, en dat juist in zijn tempel was gezet. Het
gestolen metaal werd aan de dwergen toevertrouwd, met opdracht een
prachtigen halsketting voor haar gebruik te maken. Toen deze af was,
was hij zoo schitterend dat hij sterk hare bekoorlijkheid
verhoogde, en ook Odin’s liefde jegens haar deed toenemen. Maar
toen hij den diefstal van het goud ontdekte, riep hij vertoornd de
dwergen en beval hen te zeggen wie zijn standbeeld had durven aanraken.
Daar zij de koningin der goden niet wilden verraden, bleven de dwergen
hardnekkig zwijgen, en toen Odin zag dat hij geen woord uit hen krijgen
kon, beval Odin dat het beeld boven de tempelpoort zou worden gezet en
ging aan het uitdenken van runen, die het vermogen tot spreken zouden
geven zoodat het den dief zou kunnen aanwijzen. Toen Frigga dit hoorde
beefde zij van angst, en smeekte haar gunstelinge en dienstmaagd,
Fulla, een middel te verzinnen om haar voor Alvader’s boosheid te
beschermen. Fulla die altijd bereid was om hare meesteres te dienen,
vertrok onmiddellijk en kwam weldra terug, vergezeld door een
afschuwelijken dwerg, die beloofde te zullen voorkomen dat het beeld
zou spreken als Frigga slechts vriendelijk tegen hem zou glimlachen.
Toen dit was toegestaan haastte zich de dwerg naar den tempel en deed
een diepen slaap neerdalen op de wachten, en toen zij dus in onbewusten
toestand verkeerden, haalde hij het beeld van zijn voetstuk neer en
brak het in stukken, zoodat het nooit Frigga’s diefstal verraden
kon, trots al de pogingen van Odin om het te laten spreken.

Toen Odin ’s morgens daarop deze schennis ontdekte, was hij
werkelijk zeer boos; zóó boos dat hij Asgard verliet en
geheel en al verdween, met zich nemend al de zegeningen die hij tot nu
toe steeds op goden en menschen had doen neerdalen. Volgens sommigen
trokken zijn broeders, zooals wij reeds gezien hebben, partij van zijn
afwezigheid om zijn gedaante aan te nemen en beslag te leggen op zijn
troon en zijn vrouw; maar ofschoon zij volkomen op hem geleken konden
zij de verloren zegeningen niet teruggeven, en stonden de IJsreuzen of
Jötuns toe de aarde te overvallen en ze in hun koude boeien
vast te binden. Deze boosaardige reuzen knepen de bladeren en knoppen
totdat ze geheel verdorden, stroopten de boomen kaal, wikkelden de
aarde in een wit laken en hulden ze in ondoordringbare nevelen.

Maar aan het einde van zeven vervelende maanden gaf de ware Odin toe
en kwam terug en toen hij al het kwaad zag dat gedaan was, joeg hij de
overweldigers weg, dwong de vorstreuzen de aarde los te laten en haar
uit haar ijsboeien te bevrijden en deed weer al zijn zegeningen op haar
neerdalen, terwijl hij ze blij maakte met het licht van zijn
glimlach.




Odin verschalkt.

Zooals wij reeds zagen was Odin, ofschoon de god
van verstand en wijsheid, geen partuur voor zijn vrouw Frigga, die als
vrouw op een of andere manier steeds haar zin wist te krijgen. Eens zat
het verheven paar op Hlidskialf en keek met belangstelling naar de
Winilers en Vandalen, die zich tot een gevecht toerustten, dat
beslissen zou welk volk van nu af aan de oppermacht zou hebben. Odin
zag met voldoening op de Vandalen neer, die luid tot hem baden om de
overwinning; maar Frigga lette op de bewegingen der Winilers met meer
belangstelling, omdat zij haar hulp hadden ingeroepen. Zoo wendde zij
zich tot Odin en vroeg hem met nadruk wie hij den volgenden dag zou
begunstigen; hij, op haar vraag niet willende antwoorden, verklaarde
dat hij niet wilde beslissen, daar het bedtijd was, maar dat hij de
zege zou geven aan hen op wie zijn oogen het eerst ’s ochtends
zouden rusten.

Dit antwoord was sluw berekend, want Odin wist dat zijn bed
zóó stond dat hij bij zijn ontwaken de Vandalen zou zien,
en was van plan vandaar te kijken, in plaats van te wachten totdat hij
zijn troon beklommen had. Maar, ofschoon zoo sluw overlegd, werd dit
plan verijdeld door Frigga, die, zijn opzet radend, wachtte totdat hij
in diepen slaap was, en toen stil zijn bed omdraaide zoodat
hij haar gunstelingen zou zien. Toen boodschapte zij den Winilers dat
zij hunne vrouwen hun wapenrustingen zouden aandoen en haar als de
dageraad aanbrak in krijgsdos zouden uitsturen, hare lange haren
zorgvuldig over wangen en boezem gekamd.


Neemt al uw vrouwen mee,

Jongen en ouden:

Over uw enkels

Trek aan het wit strijdkleed;

Over uw boezem

Snoer vaster het harnas;

Over uw lippen

Vlecht tressen tot knevels,

Zoo houdt u vorst Odin

Voor baardige krijgers,

Als van ’t grauwe zeestrand

Gij groet hem te morgen.



De Longobarden-Sage (Charles
Kingsley).

Deze bevelen werden uitgevoerd met angstvallige nauwkeurigheid, en
toen Odin den volgenden morgen wakker werd viel zijn eerste blik op de
gewapende schaar en hij riep in verwondering uit, “Wat
Langbaarden zijn dit?” (In het Duitsch was het oude woord voor
lange baarden Longobarden, met welken naam men de Lombarden placht aan
te duiden). Toen Frigga dezen uitroep hoorde, dien zij had voorzien,
riep zij onmiddellijk in triomf uit, dat Alvader hun een nieuwen naam
had gegeven, en dat hij dus door zijn eer gehouden was het oud Noorsch
gebruik te volgen en hun ook een doopgeschenk te geven.


De naam die gij schonkt hun

Eert hen en u zelven,

Goed is hij en passend.

Geef hun de zegepraal,

Die ’t eerst u begroetten;

Geef hun de zegepraal,

Vriend van mijn ziel.



De Longobarden-Sage (Charles
Kingsley). 

Toen Odin zag dat hij zoo handig misleid was, talmde hij niet, en
ter herinnering aan de overwinning die zijn gunst hun schonk behielden
de Winilers den naam, hun door den koning der goden gegeven, die
voortaan met bijzondere zorg over hen waakte, en hun vele zegeningen
gaf, onder andere een woonplaats in het zonnige Zuiden, in de
vruchtbare vlakten van Lombardije.




Fulla.

Frigga had, tot haren specialen dienst, een aantal
schoone meisjes, onder welke Fulla, (Volla), hare zuster, volgens
sommige bronnen, aan wie zij haar juweelkistje toevertrouwde. Fulla had
steeds het toezicht over het toilet van hare meesteres, had het
voorrecht haar hare gouden schoenen te mogen aandoen, vergezelde haar
overal heen, was haar vertrouwde, en gaf haar dikwijls raad hoe zij het
best de stervelingen kon helpen die haar hulp afsmeekten. Fulla was
inderdaad zeer schoon, en haar lange gouden haar, dat zij los had
hangen over hare schouders, had zij enkel met een gouden ring of doek
opgebonden. Zooals heur haar het gouden graan voorstelde, zoo
beteekende de ring den band om de schoof. Fulla was ook bekend als
Abundia of Abundantia, in sommige deelen van Duitschland, waar zij
beschouwd werd als het symbool van de vruchtbaarheid der aarde.

Hlin, Frigga’s tweede dienstbode, was de godin der
vertroosting, uitgezonden om de tranen van weenenden weg te kussen en
balsem te gieten in harten die door smart waren verscheurd. Zij
luisterde ook met altijd geopende ooren naar de gebeden der
stervelingen, bracht die gebeden naar hare meesteres, en ried haar soms
hoe er het best op te antwoorden en den verlangden steun te
schenken.




Gna.

Gna was Frigga’s snelle bodinne. Op haar
paard Hofvarpnir (hoefwerper) gezeten, reed zij met
verwonderlijke snelheid door vuur en lucht, over land en zee, en werd
daarom beschouwd als de verpersoonlijking van den verfrisschenden wind.
Zoo àf en aan vliegend zag Gna alles wat op aarde gebeurde en
vertelde haar meesteres alles wat zij wist. Bij zekere gelegenheid,
toen zij over Hunaland ging, zag zij koning Rerir, een rechtstreekschen
afstammeling van Odin, bedroefd aan het strand zittend, er over klagend
dat hij geen kinderen had. De godin van den hemel, die ook de godin was
van de geboorte, nam, toen zij dit hoorde, een appel (het symbool van
de vruchtbaarheid) uit haar eigen voorraad, gaf dien aan Gna, en, beval
haar hem aan den koning te brengen. Met de snelheid van het element dat
zij personifieerde schoot Gna weg, en toen zij over Rerir’s hoofd
kwam, liet zij haar appel in zijn schoot vallen met een stralenden
glimlach.


“Wie vliegt daar op, jagend zoo snel als
wind?”

Zij antwoordt als in vaart ver uit de lucht:

“Ik vlieg noch jaag, ik storm, geen die mij
bindt,

Hoefwerper snel, door wolk en mist
gevlucht.”



Asgard en de goden
(Wagner-Macdowall).

De koning dacht een oogenblik na over de beteekenis van deze
plotselinge verschijning en van dit geschenk, en snelde toen naar huis,
terwijl zijn hart van verwachting klopte, en gaf den appel aan zijn
vrouw te eten. Tot zijn groote vreugde schonk zij hem, toen haar tijd
was gekomen, een zoon, Volsung, den grooten Noorschen held, die zoo
beroemd werd dat hij zijn naam gaf aan zijn geheele ras.




Lofn, Vjofn en Syn.

Behalve de drie bovengenoemd had Frigga nog andere
dienaressen in haar gevolg. Zoo was er de teedere en bevallige
maagd Lofn
(hoop of liefde), die tot taak had alle hinderpalen van het pad van
minnenden weg te nemen. 


Mijn lelie slank van haar zadel tillend

Voerde ik toen heen door den tempel, willend

Naar het altaar toe; in den priesterkring,

Zwoer zij Lofn’s eed zonder aarzeling.



Viking-vertellingen uit het noorden.
(R. B. Anderson).

Vjofn’s taak was harde harten tot liefde te neigen, vrede en
eendracht onder de menschen te handhaven, en twistende echtgenooten te
verzoenen. Syn (waarheid) bewaakte de deur van Frigga’s paleis en
wilde haar niet openen voor hen die er niet in mochten. Als zij eenmaal
de deur gesloten had voor een gewaanden indringer kon geen praten haar
besluit veranderen. Zij had daarom het praesidium van alle rechtbanken
en verhooren, en wanneer iets niet werd goedgekeurd was de gewone
formule dat Syn er tegen was.




Gefjon.

Gefjon was ook een van de meisjes in Frigga’s
paleis, en aan haar werden toevertrouwd al degenen die ongehuwd
stierven, die zij ontving en voor eeuwig gelukkig maakte. Volgens
sommige bronnen bleef Gefjon zelf niet maagd maar huwde een van de
reuzen, bij wien zij vier zonen had. Deze zelfde overlevering vertelt
verder dat Odin haar uitzond om Gylfi, koning van Zweden, te bezoeken,
en wat land te vragen dat zij haar eigen zou mogen noemen. De koning,
die haar verzoek aardig vond, beloofde haar zooveel land als zij in
één dag en één nacht kon omploegen. Gefjon,
niet verlegen, veranderde haar vier zonen in ossen, spande
hen voor een ploeg, en begon een vore te trekken zoo breed en diep dat
de koning en zijn hovelingen verbaasd waren. Maar Gefjon vervolgde haar
werk zonder eenige vermoeidheid te toonen, en toen zij een groot stuk
land had rondgeploegd, scheurde zij het met kracht weg en deed het hare
ossen in zee trekken, waar zij het bevestigde en het Seeland noemde.



Gefjon nam van Gylfi,

Rijk aan schatten, ’t land dat

Z’ aan het Deensche hechtte.

Vierkoppig met acht oogen

Wijl ’t zweet in stralen gutste,

Trokken d’ ossen ’t stuk weg

Dat vormde ’t lieflijk eiland.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Wat de holte betreft die zij achterliet, deze werd snel gevuld met
water en vormde een meer, dat eerst Logrum (de zee) werd genoemd, maar
nu bekend is als Mälar, waarvan elke inkeping overeenkomt met de
landtongen van Seeland. Gefjon huwde toen Skiold, een van Odins zonen,
en werd de stammoeder van het Deensch vorstengeslacht der Skioldungs,
die in de stad Hleidra of Lethra woonden, door hen gesticht, en welke
de voornaamste offerplaats van de heidensche Denen werd.




Eira, Vara, Vör en Snotra.

Eira, ook Frigga’s dienstbare, werd beschouwd
als een heel handige dokteres. Zij verzamelde over de heele aarde
kruiden om wonden en ziekten te genezen, en het was haar taak de
wetenschap aan vrouwen te leeren, die alleen het vak onder de oude
Noorsche natiën mochten uitoefenen.


Gaapt een wond, Eira verbindt ze.



Valhalla (J. C. Jones).

Vara hoorde alle eeden en strafte meineedigen, terwijl zij diegenen
beloonde die trouw hun woord hielden. Dan waren er verder nog Vör
(geloof), die alles wist wat er in de wereld gebeurde, en Snotra, godin
der deugd, die alle wetenschap meester was.

Met zulk een schitterenden stoet dienstbaren werd Frigga natuurlijk
beschouwd als een machtige godin; maar in spijt van de voorname plaats,
die zij in den Noorschen godsdienst innam, had zij geen specialen
tempel of bijzonder heiligdom, en werd zij zelden aangebeden dan in
verbinding met Odin. 




Holda.

Terwijl Frigga onder dezen naam niet in
Zuid-Duitschland bekend was, werden daar andere godinnen vereerd, wier
attributen zoo op de hare geleken, dat zij blijkbaar dezelfde waren,
ofschoon zij zeer verschillende namen droegen in de verschillende
gewesten. Onder dezen was de schoone godin Holda (Hulda of Frau Holla)
die goedgunstig vele rijke gaven schonk. Daar zij over het weer gezag
voerde, zeide men, wanneer de sneeuwvlokken vielen, dat Frau Holle haar
bed schudde, en als het regende, dat zij hare kleeren wiesch; ook
duidde men vaak de witte wolken als haar linnen aan dat zij te bleeken
had gelegd. Als lange grijze wolkenflarden door de lucht dreven, zeide
men dat zij aan het weven was, want men hield haar ook voor een
ijverige weefster, spinster en huishoudster. Men vertelt dat zij het
vlas aan de menschen gaf en hen het leerde gebruiken, en in Tyrol
verhaalt men de volgende geschiedenis aangaande de wijze waarop zij dat
onwaardeerbare geschenk gaf.




De ontdekking van het vlas.

Er was eens een boer die dagelijks zijn vrouw en
kinderen in het dal achterliet om zijn schapen op den berg te laten
weiden, en als hij zijn kudde hoedde die op de berghelling graasde, had
hij vaak gelegenheid den kruisboog te gebruiken en een gems te vellen,
wier vleesch zijn provisiekast voor vele dagen kon vullen.

Toen hij eens een mooi dier vervolgde, zag hij het verdwijnen achter
een rotsblok, en toen hij aan de plek kwam, was hij verbaasd een
doorgang te zien in den belendenden gletscher, want in de opwinding van
de vervolging was hij hooger en hooger geklommen totdat hij nu op den
top van den berg was, waar de eeuwige sneeuw fonkelde.

De schaapherder ging moedig door de open deur en bevond
zich weldra in een wondervol met juweelen bezet gewelf, behangen met
druipsteen; in het midden er van stond een schoone vrouw, gehuld in
zilveren kleederen en omringd door een schare lieflijke meisjes die met
Alpenrozen waren gekroond. In zijn verbazing zonk de schaapherder op de
knieën en als in een droom hoorde hij de koninklijke gestalte in
het midden zeggen dat hij uitkiezen mocht wat hij wilde en het mocht
meenemen. Ofschoon verblind door den glans van de kostbare steenen
rondom hem, keerden de oogen van den herder gedurig terug tot een
kleinen bouquet blauwe bloemen die de bevallige verschijning in hare
hand hield, en hij stamelde nu bedeesd een verzoek dat hij dien zou
mogen hebben. Van vreugde glimlachend gaf Holda, want zij was het, ze
hem, zeggende dat hij verstandig had gekozen en zoo lang zou leven als
de bloemen niet uitvielen en verwelkten. Toen gaf zij den herder een
hoeveelheid zaad dat hij op het land moest zaaien en liet hem
vertrekken, en terwijl de donder ratelde en de aarde schudde, bevond
zich de arme man weer buiten op de berghelling, en keerde langzaam tot
zijn vrouw terug, aan wien hij zijn avontuur vertelde en de lieflijke
blauwe bloemen liet zien en de hoeveelheid zaad.

De vrouw maakte er haren man een bitter verwijt van, dat hij niet
een van de kostbare steenen meebracht die hij zoo warm beschreef, in
plaats van de bloesems en het zaad; niettemin ging de man het laatste
zaaien en hij bespeurde tot zijn verbazing dat de hoeveelheid genoeg
zaad leverde voor verscheiden bunders.

Weldra kwamen de kleine groene spruiten op, en in een maannacht,
toen de boer er naar keek, zooals hij gewoon was,—want hij voelde
zich op vreemde wijze aangetrokken tot het veld dat hij had bezaaid en
toefde er dikwijls, benieuwd welk soort van koren er zou
opwassen,—zag hij een nevelige gestalte over het veld zweven, met
de handen als tot zegenen uitgestrekt. Eindelijk droeg het land
bloesems, en tallooze witte bloempjes openden hare kelken voor de
gouden zon. Toen de bloemen verdord waren en het zaad was rijp
geworden, kwam Holda nog eens terug om den boer en zijn vrouw te leeren
hoe zij het vlas—want dit was het—moesten oogsten, en er
linnen uit moesten spinnen, en dit weven en bleeken. Daar de menschen
in de omgeving gaarne zoowel linnen als lijnzaad kochten, werden de
boer en zijn vrouw spoedig inderdaad zeer rijk, en terwijl hij ploegde,
zaaide en oogstte, spon, weefde en bleekte zij het linnen. De man
leefde tot op hoogen ouderdom en zag zijn kleinkinderen en
achterkleinkinderen rondom hem opgroeien. Gedurende al dien tijd was
zijn zorgvuldig bewaarde bouquet even frisch gebleven als toen hij dien
voor het eerst naar huis bracht, maar op zekeren dag zag hij dat
gedurende den nacht de bloemen verwelkt waren en stierven.

Tannhäuser en Vrouw Venus
Tannhäuser en Vrouw Venus

J. Wagrez.



Wetende wat dit beteekende, en dat hij ook moest sterven, klom de
boer nog eens den berg op naar den gletscher, en vond den doorgang weer
dien hij dikwijls te vergeefs had gezocht. Hij trad het ijsportaal
binnen en men heeft nooit meer van hem gehoord noch hem gezien, want,
zoo zegt de legende, de godin nam hem onder haar hoede en liet hem
wonen in haar gewelf, waar elke wensch, dien hij koesterde, werd
ingewilligd.




Tannhäuser.

Overeenkomstig de middeleeuwsche traditie woonde
Holda in een gewelf in den Hörselberg, in Thuringia, waar zij
bekend stond als Frau Venus, en beschouwd werd als een toovenares die
stervelingen in haar gebied lokte, waar zij hen voor goed gevangen
hield, en hun zinnen in allerlei zinlijke genietingen dompelde. De
beroemdste van haar slachtoffers was Tannhäuser, die, nadat hij
een tijd onder haar toovermacht had geleefd, tot andere gevoelens kwam, wat haar macht over zijn geest
brak en hem bezorgd maakte over zijn ziel. Hij ontsnapte haar macht en
haastte zich naar Rome om zijn zonden te belijden en absolutie te
zoeken. Maar toen de Paus hoorde van zijn omgang met een van de
heidensche godinnen van wie de priesters leerden dat zij niet anders
dan demonen waren, verklaarde hij dat de ridder niet eer op vergiffenis
kon hopen voordat zijn staf knoppen en bloesems kon dragen.


“Hebt gij gelegen in des Duivels net?

Hebt gij uw ziel verpand aan haar verderf?

Hebt gij gehoord de Tooveren der Hel,

En vloek gedronken uit haar kroes die rookt?

Zoo weet dat eer uit den verdorden staf

Dien ’k in mijn hand houd, groen gebladert’
spruit

Dan aan het vuur, ontstoken in de hel,

Ontbloeit de bloem des heils.”



Tannhäuser (Owen
Meredith).

Door deze uitspraak diep verslagen vlood Tannhäuser weg en, in
weerwil van de beden van zijn trouwen vriend Eckhardt, duurde het niet
lang of hij keerde naar den Hörselberg terug, waar hij in het
gewelf verdween. Juist was hij weg, of de boden van den Paus kwamen
zeggen dat hij vergiffenis had gekregen, want de dorre staf was
wonderdadig ontbloeid, aldus bewijzend aan een ieder, dat er geen zonde
zoo erg was of zij kon vergeven worden, mits het berouw oprecht
was.


Bemodderd tot de heupen, nat van zweet,

Vloog aan een bode, en in zijn hand hij droeg

Een dorren staf, ontbloeid tot blad en knop.

Hem volgd’ een menigte van oud en jong

Zingend een lied waarbij de leeuwrik zwijgt,

“Een wonder, o een wonder bij den Paus!

Eere zij God die maakt het dorre groen!”

Toen sprong de bode toe en vroeg, waar was

De ridder Tannhäuser.



Tannhäuser (Owen
Meredith).

Holda was ook de eigenares van een tooverfontein, die Quickborn heette en de beroemde fontein der jeugd
evenaarde, en van een wagen waarin zij van plaats tot plaats reed als
zij haar gebied inspecteerde. Toen dit voertuig op zekeren keer
beschadigd was, liet zij het een wagenmaker herstellen, en toen hij
klaar was gaf zij hem eenige spaanders als loon. De man was boos over
zulk een schrale betaling en nam slechts eenige er van; maar tot zijn
verbazing zag hij deze den volgenden morgen in goud veranderd.


Fricka, uw vrouw—

Zij stuurt hierheen haar rammenspan

Hoor! hoe zij zwaait

De gouden zweep;

De dieren blaten

Steeds maar door;

Haar wielen raatlen voort,

Toorn licht op uit haar blik.



Wagner.

Eastre
Eastre

Jacques Reich.






Eástre, de godin van de Lente.

De Saksische godin Eástre, of Ostara, godin
van de lente, wier naam voortleefde in het Engelsche woord voor
Paschen, Eáster, is ook dezelfde als Frigga want zij wordt
eveneens beschouwd als de godin der aarde, of liever van de opstanding
der natuur na den langen dood van den winter. Deze bevallige godin was
zóó innig geliefd bij de oude Teutonen, dat zelfs, nadat
het Christendom ingevoerd was, zij een zóó vriendelijke
herinnering aan haar behielden, dat zij haar niet wilden verlaagd
hebben tot den rang van een demon, zooals vele der andere goden, en
haren naam overbrachten op hun groot Christelijk feest. Het was lang
gebruik geweest dezen dag te vieren door het uitwisselen van geschenken
in gekleurde eieren, want het ei is het zinnebeeld van het beginnende
leven; dus hielden zich de eerste Christenen aan dezen regel, zeiden
echter dat het ei ook de Opstanding verbeeldt. In verschillende deelen
van Duitschland kan men nog steenen altaren zien, die als
Eáster-steenen bekend staan, omdat zij waren gewijd aan de
schoone godin Ostara. Zij werden met bloemen bekranst door de jonge
menschen, die er vroolijk omheen dansten bij het licht van groote
vreugdevuren,—een soort volksspelen die stand hielden tot het
midden der negentiende eeuw, in weerwil van de verboden der priesters
en de edicten, telkens er tegen uitgevaardigd.




Bertha, de Witte Vrouw.

In andere streken van Duitschland is Frigga, Holda
of Ostara bekend onder den naam Brechta, Bertha, of de Witte Vrouw. Het
meest bekend is zij zoo in Thüringen, waar zij, naar men meende, in
een hollen berg woonde en de wacht hield over de Heimchen, zielen van
ongeboren kinderen, en van hen die ongedoopt stierven. Hier behoedde
Bertha den landbouw en zorgde voor de planten, die haar kindertroepje
nauwgezet begoot, want men dacht dat elke kleine tot dat doel een
kruikje bij zich had. Zoolang de godin geëerbiedigd werd en men
haar verblijf niet verontrustte, bleef zij waar zij was; maar de
overlevering vertelt dat zij eens het land verliet met haar kinderstoet
en haar ploeg meesleepte en zich elders vestigde om met haar
hulpvaardige diensten voort te gaan. Bertha is de legendaire stammoeder
van verschillende edele geslachten, en vooral vereenzelvigd met de
ijverige koningin van denzelfden naam, de mythische moeder van Karel
den Groote, wiens naam spreekwoordelijk is geworden, want als men het
in Frankrijk en Duitschland heeft over de Gouden Eeuw zegt men
gewoonlijk: “in de dagen toen Bertha spon.”

Daar men meende dat deze Bertha een heel langen en platten voet
heeft gekregen, doordat zij voortdurend de trede van haar wiel drukte,
wordt zij dikwijls in de middeleeuwsche kunst voorgesteld als een vrouw
met een krommen voet, en is daarom bekend als la reine
pédauque. 

Als stammoeder van het keizerlijke huis van Duitschland heet de
Witte Vrouw in het paleis te verschijnen voor een sterfgeval of onheil
in de familie, en dit bijgeloof leeft nog zóó in
Duitschland, dat de kranten in 1884 het officieele bericht behelsden
van een schildwacht, die beweerde dat hij haar hem snel had zien
voorbijgaan in een van de gangen van het paleis.

Huldra’s Nimfen
Huldra’s Nimfen

B. E. Ward.



Daar Bertha beroemd was wegens haar spinnen, werd zij natuurlijk
beschouwd als de bijzondere beschermster van dien tak van vrouwelijke
nijverheid, en men zeide dat zij door de straten van ieder dorp zwierf,
als de avond viel, gedurende de twaalf nachten tusschen Kerstmis en 6
Januari, terwijl zij in elk venster gluurde om het spinnen van het
gezin na te gaan.

De meisjes, wier werk goed was verricht, werden beloond met een
geschenk van een harer gouden draden of een spinnewiel vol extra fijn
vlas; maar waar zij een zorgelooze spinster vond, werd haar wiel
gebroken, haar vlas bezoedeld, en als zij verzuimd had de godin te
eeren door veel van den koek te eten, die in dien tijd van het jaar
gebakken werd, werd zij streng gestraft.

In Mecklenburg is dezelfde godin bekend als Frau Gode, of Wode, de
vrouwlijke vorm van Wuotan of Odin, en haar verschijning wordt steeds
beschouwd als de voorbode van grooten voorspoed. Ook zal zij een groote
jageres zijn en de Wilde Jacht leiden, gezeten op een wit paard,
terwijl hare gezellen zijn veranderd in honden en allerlei soorten
wilde dieren.

In Holland heette zij Vrouw Elde, en naar haar heet de Melkweg in
Holland Vrouw-eldenstraat; terwijl in sommige streken van
Noord-Duitschland zij Nerthus (moeder Aarde) heette. Haar heilige wagen
werd bewaard op een eiland, waarschijnlijk Rügen, waar de
priesters hem zorgvuldig bewaakten totdat zij verscheen om een
jaarlijksche reis te doen door haar gebied om het land te zegenen.
De godin hield haar gelaat dan verborgen door een
zwaren sluier en zat zoo in dezen wagen die door twee koeien werd
getrokken, en zij werd eerbiedig door hare priesters vergezeld. Als zij
passeerde, huldigde het volk haar door allen twist te staken en hun
wapens neer te leggen. Zij trokken hun feestkleederen aan en hervatten
geen strijd voordat de godin weer teruggekeerd was naar haar heiligdom.
Dan werden kar en godin beiden gebaad in een geheimzinnig meer (de
Schwartze See in Rügen), die de slaven verzwolg welke bij het
baden hadden geholpen, en opnieuw begonnen de priesters hun wacht over
het heiligdom en het bosch van Nerthus of Hlodyn, om haar volgende
verschijning te verbeiden.

In Scandinavia heette deze godin ook Huldra en beroemde zich op een
schaar woudnimfen, die haar vergezelden en die soms de menschen
opzochten om met hen te dansen op de dorpsweide. Men kon ze echter
altijd herkennen aan het tipje van een koestaart, die onder haar
sneeuwwitte kleeren uithing. Dit Huldra-volk beschermde in het
bijzonder het vee aan de berghellingen, en men beweerde dat zij soms
den eenzamen zwerver verrasten door de wonderbare schoonheid van de
melodieën die zij zongen om de uren van hun arbeid te korten.







Hoofdstuk IV: Thor.


De Donderaar.

Volgens sommige mythologen is Thor, of Donar de
zoon van Jörd (Erda) en van Odin, maar anderen zeggen dat zijn
moeder Frigga was, de koningin der goden. Dit kind was zeer opmerkelijk
groot en sterk, en heel spoedig na zijn geboorte verbaasde hij de
verzamelde goden spelenderwijs op te tillen en weg te smijten tien
groote balen berenhuiden. Ofschoon doorgaans goed gehumeurd, kon Thor
soms in vreeselijke woede geraken, en daar hij dan heel gevaarlijk was,
zond zijn moeder, die hem niet kon beteugelen, hem van huis, en
vertrouwde hem toe aan de zorg van Vingnir (den gevleugelde), en van
Hlora (hitte). Deze pleegouders, die men ook beschouwde als de
verpersoonlijking van het bliksemgeflits, slaagden er weldra in, den
lastigen pupil te bedwingen, en brachten hem zóó
verstandig groot, dat de goden een zeer dankbare herinnering bewaarden
aan hun vriendelijke hulp. Toen Thor tot het besef kwam wat hij hun
verschuldigd was, nam hij de namen Vingthor en Hlorridi aan, waaronder
hij ook bekend is.


Schreeuw dan, Vingi-Thor, maar wild

Als de maliënkolder schudt en danst het deukig
oorlogschild,



Sigurd de Volsung (William
Morris).

Toen hij volgroeid was en de jaren des onderscheids had bereikt,
werd Thor tot Asgard toegelaten onder de andere goden, waar hij een van
de twaalf zetels in de groote oordeelshal bezette. Hij kreeg ook de
streken Thrud-vang of Thrud-heim, waar hij een wonderbaar paleis
bouwde, Bilskirnir (bliksem) geheeten, het grootste in heel Asgard. Het
had vijfhonderd veertig hallen, ten dienste van de lijfeigenen, die na
hun dood werden welkom geheeten in zijn huis, waar zij op dezelfde manier
werden bejegend als hun meesters in het Valhalla, want Thor was de
beschermgod van de boeren en de lagere standen. 


Vijfhonderd hallen

En veertig nog,

Dunkt mij, houdt

Bilskirnir omvat.

Geen huis met dak

Is er gelijk

Aan dat van mijn Zoon.



Saemunds Edda.

Daar hij de god van den donder was, mocht Thor nooit alleen gaan
over de wonderbare brug Bifröst, opdat hij ze niet zou in brand
steken door de hitte van zijn aanwezigheid; en als hij zijn medegoden
wenschte te ontmoeten bij de Urdar-fontein, onder de schaduw van den
heiligen boom Yggdrasil, moest hij zijn weg daarheen te voet afleggen,
wadend door de rivieren Kormt en Ormt, en de twee stroomen Kerlaug,
naar de verzamelplaats.

Thor, die geëerd werd als de hoogste god in Noorwegen, was de
tweede in de trilogie van al de andere landen, en werd “de oude
Thor” genoemd, omdat, zooals sommige mythologen gelooven, hij tot
een oudere dynastie van goden behoorde en niet wegens zijn feitelijken
ouderdom, want hij werd voorgesteld en beschreven als een man in zijn
jeugd, slank en welgevormd, met gespierde ledematen, en borstelig rood
haar, waaruit, als hij toornig was, vonken in stroomen te voorschijn
schoten.


Eerst Thor, wiens oog nederstaart,

Momp’lend zacht in zijn rossen baard

(Zijn oog fonkel’ naar bliksemaard)

Komt, terwijl dond’rend hij ment

Zijn kar, aangerend,

Bij zijn wilden mokerslag

Schudt hemel en aard’ van ontzag

Wolken scheuren wijl siddert de aard.



Valhalla (J. C. Jones).

De noordelijke rassen versierden hem verder met een kroon, en op
elke punt daarvan was een schitterende ster of een steeds brandende
vlam, zoodat zijn hoofd altijd omringd was door een krans van vuur,
zijn eigen element. 




Thors hamer.

Thor was de fiere bezitter van een hamer die
Miölnir (de verbrijzelaar) heette en dien hij naar zijn vijanden
wierp, de vorstreuzen, met vernielende kracht, en die de wonderbare
eigenschap bezat dat hij steeds in zijn hand terugkeerde, hoe ver hij
hem ook wierp.



Ik ben de Dond’rer!

Hier in mijn noorden,

Mijn vastheid en sterkte,

Heersch ik voor eeuwig.




Hier tusschen gletschers

Regeer ik de volken,

Dit is mijn hamer,

Miölnir de sterke;

Reuzen noch toovenaars

Bieden hem weerstand.





Sage van koning Olaf
(Longfellow).

Daar deze groote hamer, het beeld van de bliksems, doorgaans
rood-heet was, had de god een ijzeren handschoen, Iarn-greiper
geheeten, waarmee hij hem stijf kon vasthouden. Hij kon Miölnir
ver wegwerpen, en zijn kracht, die altijd aanzienlijk was, werd
verdubbeld als hij zijn toovergordel droeg, Megin-giörd
genoemd.


Dit is mijn gordel.

Als ik hem draag

Is m’n kracht verdubbeld.



Sage van koning Olaf
(Longfellow).

Thor
Thor

B. E. Fogelberg.



Thors hamer werd zóó heilig geacht door het oude
Noorsche volk, dat zij gewoon waren het teeken van den hamer te maken,
evenals de Christenen hen later het teeken van het kruis leerden maken
om alle verkeerde invloeden af te wenden en zegeningen te verwerven.
Hetzelfde teeken werd ook gemaakt over het pasgeboren kind, wanneer
water over zijn hoofd werd gegoten en het een naam kreeg. De hamer werd
gebruikt om grenspalen in te slaan, en men hield het voor
heiligschennis ze te verzetten; verder, om den dorpel van een
nieuw huis te zegenen, een huwelijk plechtig in te wijden, en ten
slotte speelde hij een rol in de heiliging van den brandstapel waarop
de lichamen van helden, tegelijk met hun wapenen en paarden, en soms
met hun vrouwen en onderhoorigen, werden verbrand.

In Zweden dacht men dat Thor, evenals Odin, een breedgeranden hoed
droeg, en daarom heeten de stormwolken in dat land Thors hoed, een naam
dien men ook aan een van de belangrijkste bergen in Noorwegen heeft
gegeven. Het gerommel en gerol van den donder hield men voor het rijden
van zijn wagen, want hij was de eenige onder de goden die nooit op een
paard zat, maar die liep, of reed in een koperen kar, getrokken door
twee geiten, Tanngniostr (tandenkraker) en Tanngrisnr (tandenknarser),
van wier tanden en hoeven voortdurend vonken uitgingen.


Toen kwaamt gij eerst, o machtige krijgsman Thor!

Hamer op schouder, rijdend in uw kar,

Sturend de geiten aan haar zilveren toom.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Wanneer de god dus van plaats tot plaats reed, werd hij Aku-thor
genoemd, of Thor de wagenman, en in Zuid-Duitschland beweerde het volk,
denkend dat een koperen wagen alleen niet al het leven kon maken dat
zij hoorden, dat die wagen met koperen ketels beladen was, die ratelden
en kletterden, en daarom noemde het hem dikwijls, met oneerbiedige
gemeenzaamheid, den ketelverkooper.




Thors familie.

Thor was tweemaal getrouwd; eerst met de reuzin
Iarnsaxa (ijzeren steen) die hem twee zonen schonk, Magni (kracht) en
Modi (moed), beiden bestemd hun vader en de godenschemering te
overleven en te heerschen over de nieuwe wereld die als een phoenix uit
de asch van de eerste zou verrijzen. Zijn tweede vrouw was Sif,
de goudharige, die hem ook twee kinderen schonk Lorride, en een
dochter, Trud, een jonge reuzin, beroemd wegens hun moed en kracht.
Overeenkomstig het bekende feit dat tegenstellingen elkander zoeken,
werd Trud gevrijd door den dwerg Alvis, wien zij vrij goed gezind was;
en op zekeren avond, toen deze aanbidder, die als dwerg het daglicht
niet kon verdragen, in Asgard kwam om hare hand te vragen, weigerden de
vergaderde goden hun toestemming niet. Zij hadden echter nauwelijks hun
goedkeuring te kennen gegeven, toen Thor, die afwezig was geweest,
plotseling verscheen en met een blik van verachting op den nietigen
minnaar verklaarde dat deze moest toonen dat zijn wetenschap zijn
dwergachtigheid goed maakte eer hij zijn bruid winnen kon.

Ten einde Alvi’s geestvermogens op de proef te stellen
ondervroeg Thor hem dan in de taal der goden, Vanas, elven en dwergen,
slim zijn onderzoek voortzettend tot zonsopgang, toen de eerste
lichtstraal, op den ongelukkigen dwerg neergestreken, hem deed
versteenen. Daar stond hij, een blijvend voorbeeld van de macht van den
god, dat alle andere dwergen tot waarschuwing kon strekken, als zij de
proef durfden nemen.


Nooit in menschen boezem

Vond ik zooveel woorden

Uit den ouden tijd.

U met vlotte slimheid

Heb ik nu bedrogen

Op den grond staat ge; dwerg

Door den dag overrompeld,

Klaar zonlicht vult de hal.



Saemunds Edda.




Sif, de goudharige.

Sif, Thors vrouw, was zeer trotsch op een prachtig
hoofd met lang gouden haar, dat haar van het hoofd tot de voeten als
een schitterende sluier bedekte; en daar zij ook het symbool van de
aarde was, zeide men dat heur haar het lange gras voorstelde, of
het gouden graan, dat de noordelijke oogstvelden bedekte. Thor was zeer
trotsch op het mooie haar van zijn vrouw; verbeeld u dus zijn
teleurstelling, toen hij op zekeren morgen wakker werd en haar
geschoren zag en even kaal en ontsierd als de aarde wanneer het koren
in de schuur gebracht is en enkel de stoppels resten! In zijn toorn
sprong Thor op en bezwoer dat hij hem zou straffen die hem deze
beleediging had aangedaan; onmiddellijk en terecht vermoedde hij dat
dit Loki zou wezen, de aartsschurk die altijd er op uit was om een
booze daad te verrichten. Thor nam zijn hamer en ging Loki zoeken, die
den vertoornden god trachtte te ontwijken door van gedaante te
veranderen maar dit hielp niets, Thor kreeg hem spoedig in zijn macht
en greep hem met niet veel omslag bij den hals en worgde hem bijna eer
hij toegaf aan zijn smeekende gebaren en zijn machtige vuist losliet.
Toen hij adem kon krijgen smeekte Loki om vergiffenis, maar al zijn
woorden waren vergeefsch, totdat hij beloofde Sif een nieuw hoofd met
haar te zullen bezorgen, even mooi als het vorige, en even welig van
groei.


Vandaar zal ik brengen nieuw gouden haar

Voor Sif, eer de dag vergleed,

Dat zij lijkt een veld in het vroege jaar

Met zijn bloesembestikte kleed.



De Dwergen
(Oehlenschläger).

Toen liet Thor den verrader gaan; dus kroop Loki vlug in het hart
der aarde waar Svart-alfa-heim lag, om den dwerg Dvalin te smeeken niet
alleen het kostbare haar in orde te brengen, maar ook een geschenk voor
Odin en Freya, wier boosheid hij wilde bedwingen.

Zijn verzoek werd goedgunstig ingewilligd en de dwerg maakte de
speer Gungnir, die nooit zijn doel miste, en het schip Skidbladnir,
dat, altijd voortgestuurd door gunstige winden, zoowel door de lucht
als door het water kon varen, en dat verder de wonderbare
eigenschap bezat, dat, ofschoon het al de goden en al hun paarden kon
bevatten, het kon worden opgenomen in de kleinste ruimte en in den zak
kon worden gestoken. Ten slotte spon hij den fijnsten gouden draad,
waaruit hij het haar vervaardigde dat Sif noodig had, en hij zeide,
dat, zoodra het haar hoofd aanraakte, het er vast zou groeien en als
haar eigen haar zou worden.


Nu schijnen zij dood, doch zij raken haar hoofd

En elk haar voelt het leefsap weer gaan,

Door slechtheid noch kunst wordt ooit Sif meer
beroofd

Van de lokken die prachtig heur staan.



De Dwergen
(Oehlenschläger).

Loki was zóó ingenomen met deze proeven van de kunst
der dwergen, dat hij den zoon van Ivald den handigsten der smeden
noemde. Deze woorden werden opgevangen door Brock, een anderen dwerg,
die uitriep dat zijn broeder Sindri drie voorwerpen kon maken die de
andere, nu in Loki’s handen, te boven gingen, niet slechts in
innerlijke waarde maar ook in tooverkracht. Loki daagde onmiddellijk
den dwerg uit, zijn kunstvaardigheid te toonen, zijn hoofd verweddend
tegen dat van Brock na afloop van de onderneming.

Sif en Thor
Sif en Thor

J. C. Dollman.



Toen Sindri de weddenschap hoorde nam hij Brocks aanbod om den
blaasbalg te blazen aan, waarschuwde hem echter dat hij steeds moest
doorwerken en geen oogenblik vertragen als hij wilde dat hij zou
slagen, daarop wierp hij wat goud in het vuur en ging de gunst
verzoeken van de verborgen machten. Tijdens zijn afwezigheid hanteerde
Brock ijverig den blaasbalg, terwijl Loki, in de hoop hem te doen
ophouden, zich in een paardenvlieg veranderde en hem hevig in de hand
stak. Trots de pijn bleef de dwerg blazen, en toen Sindri terugkeerde
trok hij uit het vuur een enorm wild zwijn, Gullin-bursti geheeten,
wegens zijn gouden borstels, dat de kracht had licht te verspreiden als het door de lucht schoot, want het
kon door de lucht vliegen met verwonderlijke snelheid.


Toen kwam uit het vuur, ongeloofelijk schier,

Gullinbörst, het goudharig wild zwijn,

Dat zou worden de bode des zonnegods,

Vast het eerste dat ooit er zou zijn.



De Dwergen,
Oehlenschläger.

Toen dit eerste stuk werk klaar was, wierp Sindri nog wat meer goud
op het vuur, en zette zijn broeder weer aan het blazen, terwijl hij
weer op weg ging om tooverhulp te zoeken. Dezen keer stak Loki, nog als
paardenvlieg vermomd, den dwerg in zijn wang; maar in weerwil van de
pijn werkte Brock door, en toen Sindri terugkeerde, trok hij
triomfantelijk uit de vlammen den tooverring Draupnir, het zinnebeeld
van vruchtbaarheid, waarvan elken negenden nacht acht gelijke ringen
afvielen.


Zij werkten en smeedden met wonder talent

Tot de wondere kracht hij ontving,

Dat er afvielen iederen negenden nacht

Acht stuks van d’ oorspronk’lijken
ring.



De Dwergen,
Oehlenschläger.

Nu werd een brok ijzer in de vlammen geworpen, en met vernieuwde
oplettendheid dat hun welslagen niet door gebrek aan zorg zou bedorven
worden, ging Sindri weg en liet Brock als te voren den blaasbalg
hanteeren. Loki was nu in wanhoop en bereidde zich voor tot een laatste
poging. Nu, nog in de gedaante van een paardenvlieg, stak hij den dwerg
boven het oog, totdat het bloed in zulk een stroom begon te vloeien,
dat het hem belette te zien wat hij deed. Snel hief Brock zijn hand op,
een seconde maar, en wischte den bloedstroom weg; maar hoe kort de
stoornis ook was, zij bewerkte onherstelbaar letsel, en toen Sindri
zijn werk uit het vuur trok, uitte hij een kreet van teleurstelling
want de hamer, dien hij had gemaakt, was te kort van handvat.



En de dwerg hief uit pijn zijn hand op naar ’t
oog,

Voor het ijzer gesmeed was dit keer,

En hij merkte: het heft was een duim slechts te
kort,

Maar verand’ren kon hij ’t niet meer.



De Dwergen,
Oehlenschläger.

Trots de mislukking was Brock er zeker van dat hij de weddingschap
zou winnen, en hij aarzelde niet naar de goden in Asgard te gaan, waar
hij Odin den ring Draupnir gaf, Frey het wild zwijn Gullin-Bursti, en
Thor den hamer Miölnir, welks macht niemand kon weerstaan.

Loki gaf op zijn beurt de speer Gungnir aan Odin, het schip
Skidbladnir aan Frey, en het gouden haar aan Thor; maar ofschoon dit
laatste onmiddellijk ging groeien op Sif’s hoofd en men
eenstemmig verklaarde dat het schooner was dan hare eigen lokken ooit
geweest waren, beslisten de goden dat Brock de weddingschap had
gewonnen op grond dat de hamer Miölnir, in Thors handen,
onschatbaar zou blijken tegen de vorstreuzen op den laatsten dag.


En aan hun hoofd kwam Thor,

Beurend zijn hamer, dien de reuzen kenden.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Om zijn hoofd te redden, vluchtte Loki hals over kop, maar werd
ingehaald door Thor die hem terugbracht en aan Brock gaf, met de
woorden echter, dat, ofschoon Loki’s hoofd hem rechtens toekwam,
hij zijn hals niet moest aanraken. Dus in zijn volledige wraakoefening
belemmerd, besloot de dwerg Loki te straffen door zijn lippen samen te
naaien, en daar zijn zwaard ze niet kon doorboren, leende hij tot dit
doel zijns broeders els. Loki echter, na een poosje den spot der goden
stilzwijgend verdragen te hebben, deed zijn best den draad door te
krijgen en was spoedig weer even spraakzaam als ooit.

In weerwil van zijn geweldigen hamer werd Thor niet gevreesd als de
booze god van den storm, die vredige woningen vernielde en den
oogst vernietigde door plotselinge hagelslagen en wolkbreuken. De
Noormannen geloofden dat hij dien enkel blies tegen ijsreuzen en
rotsmuren, deze laatste vergruizend om de aarde vruchtbaar te maken en
te zorgen dat zij een rijken oogst zou schenken aan de landbouwers.

In Duitschland, waar de oostelijke stormen altijd koud en
verwoestend zijn, terwijl de westelijke warme regens en zacht weer
brengen, geloofde men dat Thor altijd van het Westen naar het Oosten
reisde om de booze geesten te bestrijden die het land gaarne zouden
hebben gewikkeld in ondoordringbare nevelsluiers en ze in ijsboeien
hebben vastgelegd.




Thors Reis naar Jötun-heim.

Daar de reuzen van Jötun-heim voortdurend
koude winden zonden om de teedere knoppen te kwetsen en den groei der
bloemen te belemmeren, besloot Thor nog eens op het pad te gaan en hen
tot beterschap te dwingen. Vergezeld door Loki ging hij uit in zijn
wagen, en na een geheelen dag te hebben gereden kwamen de goden bij het
vallen van den avond aan de grenzen van de wereld der reuzen, waar zij
in een boerenhut, die zij ontdekten, besloten te toeven om er te rusten
en zich te verfrisschen.

Hun gastheer was gastvrij maar heel arm, en Thor, ziende dat hij
ternauwernood het noodige voedsel zou kunnen verschaffen om zijn
geenszins kleinen eetlust te bevredigen, slachtte zijn beide geiten,
die hij kookte en toebereidde, waarna hij zijn gastheer en diens
familie uitnoodigde vrijelijk mee te eten van de dus verstrekte spijs,
terwijl hij hen echter waarschuwde al de beenderen, zonder ze te
breken, in de huiden van de geiten te werpen die hij op den vloer had
uitgespreid.

De boer en zijn gezin aten met graagte, maar zijn zoon
Thialfi, aangemoedigd door den boozen Loki, waagde een van de beenderen
te breken en het merg uit te zuigen, denkende dat zijn ongehoorzaamheid
niet zou worden ontdekt. Den volgenden morgen echter sloeg Thor, die
tot zijn vertrek gereed was, de geitenhuiden met zijn hamer
Miölnir, en onmiddellijk sprongen de geiten even levend als te
voren op, behalve dat een wat lam scheen. Bespeurend dat men zijn
geboden niet gehoorzaamd had, wilde Thor in zijn boosheid de heele
familie vermoorden. De schuldige bekende echter en de boer bood aan, om
het verlies goed te maken, den toornigen god niet alleen zijn zoon
Thialfi, maar ook zijn dochter Roskva te geven, om hem voor goed te
dienen.

Thor droeg den man op goed te zorgen voor de geiten die hij
daarachter liet totdat hij terugkwam, en beval de jonge boeren hem te
vergezellen; daarop ging hij met Loki te voet verder, en, na den geheel
en dag gezworven te hebben, bereikte hij bij het vallen van den avond
een koud en kaal land, dat in bijna ondoordringbaren nevel was gehuld.
Na eenigen tijd te hebben gezocht zag Thor door den mist de vage
omtrekken van wat uitzag als een vreemd gevormd huis. Het open portaal
daarvan was zóó ruim en hoog dat het den geheelen eenen
kant van het huis scheen te beslaan. Toen zij er binnentraden en er
vuur nog licht vonden, wierpen Thor en zijn makkers zich moe op den
vloer om te slapen, maar werden spoedig ontrust door een eigenaardig
gedruisch, en een langdurig beven van den grond onder hen. Vreezend dat
het geheele dak gedurende deze aardbeving zou neervallen, vluchtten
Thor en zijn makkers in een vleugel van het gebouw, waar zij weldra in
diepen slaap vielen. Toen de dag aanbrak, gingen de god en zijn makkers
naar buiten, maar zij waren nauwelijks op weg of zij zagen dat een reus
lag te slapen en ontdekten dat de eigenaardige geluiden, die hun rust
hadden gestoord, teweeggebracht werden door zijn gesnork. Op dat
oogenblik werd de reus wakker, stond op, rekte zich uit, keek rond naar
zijn eigendom dat hij kwijt was, en nam een seconde later het ding op
dat Thor en zijn gezellen in het donker ten onrechte voor een huis
hadden gehouden. Toen bespeurden zij met verbazing dat dit niets anders
was dan een groote handschoen en dat de vleugel waarin zij allen hadden
geslapen de afgezonderde plaats was voor den grooten duim van den reus!
Vernemend dat Thor en zijn makkers op weg waren naar Utgard, zooals het
gebied der reuzen ook heette, stelde Skrymir, de reus, voor hun gids te
zijn; en na den geheelen dag met hen te hebben gewandeld, bracht hij
hen, toen de avond viel, op een plaats, waar hij hen voorstelde te
rusten. Maar eer hij ging liggen bood hij hun de proviand in zijn
knapzak aan. Maar trots hun ingespannen poging konden noch Thor noch
zijn makkers de knoopen losmaken die Skrymir had gelegd.


Skrymir riemen

Schenen te hard

Toen gij het voedsel niet krijgen kondet,

Toen gij, gezond, van honger stierft.



Saemunds Edda.




Utgard-Loki.

Boos over zijn gesnork, dat hem wakker hield,
deelde Thor hem driemaal geweldige slagen toe met zijn hamer. Deze
slagen, echter, in plaats van het monster te vernietigen, hadden niet
meer uitwerking op den slapende dan wanneer een stukje boomschors of
een takje van een vogelnest boven op zijn gezicht was gevallen. Vroeg
in den morgen verliet Skrymir Thor en zijn makkers, en wees hun den
kortsten weg naar Utgard-Loki’s kasteel, dat van groote
ijsblokken gebouwd was, met hooge schitterende ijskegels als pilaren.
De goden slopen tusschen de sluitboomen van de groote poort door en
gingen moedig naar den koning der reuzen, Utgard-Loki, die hen herkende
en dadelijk beweerde heel verwonderd te zijn over hun
kleine gestalte, en den wensch uitdrukte te zien wat zij wel konden,
daar hij dikwijls hun wakkerheid had hooren roemen.

Loki, die langer had gevast dan hij wenschte, zei onmiddellijk dat
hij bereid was met wien dan ook een wedstrijd te houden in het eten.
Dus liet de koning een grooten houten trog vol vleesch in de hal
brengen, en zette Loki aan den eenen kant en zijn kok Logi aan den
anderen, en beval hun te laten zien wie het zou winnen. Ofschoon Loki
wonderen deed en weldra het midden van den trog bereikte, bespeurde hij
dat, terwijl hij zelf de beenderen had schoongekluifd, zijn tegenpartij
die beenderen had verslonden mét den trog.

Utgard-Loki glimlachte verachtelijk en zei dat zij blijkbaar in het
eten niet heel sterk waren, en dit prikkelde Thor zoo, dat hij
verklaarde dat, indien Loki niet kon eten als de gulzige kok, hij
stellig het grootste vat in huis zou kunnen leegdrinken, zoo
onleschbaar was zijn dorst. Onmiddellijk werd een horen binnengebracht,
en Utgard-Loki zeide dat goede drinkers dien in een teug leegden, matig
dorstige personen in twee teugen en kleine drinkers in drie. Thor zette
nu zijn lippen aan den rand, maar ofschoon hij een zóó
diepe teug nam dat hij dacht te barsten, kwam het vocht nog bijna aan
den rand toen hij zijn hoofd ophief. Een tweede en derde poging om
dezen horen te ledigen bleek al even weinig succes te hebben. Thialfi
stelde toen een wedloop voor, maar een jonge kerel, Hugi geheeten, die
het tegen hem opnam, kwam hem weldra voorbij, ofschoon Thialfi heel
vlug liep.

Thor stelde vervolgens voor zijn kracht te toonen door gewichten op
te tillen, en werd uitgedaagd de kat van den reus op te nemen. Hij nam
een kans te baat om zijn gordel Megin-giörd, die zijn kracht in
hooge mate vermeerderde, vast te maken en trok toen en deed zijn best,
maar kon enkel een harer poten van den vloer oplichten. 


Sterk is Thor, buiten kijf, als Megin-garder

Hij dicht sluit om zijn rotsge lend’nen heen.



Vikingverhalen van het noorden (R. B.
Anderson).

Een laatste poging van zijn kant om te worstelen met
Udgard-Loki’s oude voedster Elli, de eenige partij die men een
zoo nietigen kerel waardig keurde, eindigde even ongelukkig, en toen de
goden bekenden, dat zij verslagen waren, werden zij gastvrij onthaald.
Den volgenden morgen werden zij begeleid tot de grenzen van Utgard,
waar de reus hun beleefd te kennen gaf dat hij hoopte dat zij nooit
meer hem zouden uitdagen, daar hij genoodzaakt was geweest toovermacht
tegen hen te gebruiken. Hij vertelde toen dat hij de reus Skrymir was,
en dat, had hij de voorzorg niet genomen een berg te zetten tusschen
zijn hoofd en Thors slagen, terwijl hij schijnbaar lag te slapen, hij
gedood zou zijn, evenals diepe kloven in de berghelling, waarop hij
wees, getuigden van de kracht van den God. Verder deelde hij mede dat
Loki’s tegenpartij Logi was (wild vuur); dat Thialfi een wedloop
had gehouden met Hugi (gedachte), den allersnelsten looper; dat Thors
drinkhoren was verbonden met den oceaan, waar zijn diepe teug een
aanmerkelijke ebbe had veroorzaakt, dat de kat in werkelijkheid de
verschrikkelijke Midgardslang was die de wereld omgordt, welke Thor
bijna uit de zee had getrokken; en dat Elli, zijn voedster, de ouderdom
was die niemand kon weerstaan. Toen hij deze woorden geëindigd had
en hen had gewaarschuwd nooit weer terug te keeren, of hij zou zich
zelf verdedigen door gelijke toovenarijen, verdween Utgard-Loki, en
ofschoon Thor vertoornd zijn hamer zwaaide en zijn kasteel had willen
verbrijzelen, omhulde dit een nevel zoo dicht dat het niet zichtbaar
was, en de dondergod was genoodzaakt terug te keeren naar Trud-vang
zonder dat hij zijn bedoelde heilzame les aan het geslacht der reuzen
gegeven had. 


En zwaar gewapend ging

Wel dikwijls Thor den weg naar Jötun-heim

Maar trots zijn gordel, trots zijn stalen mantel

Zit steeds nog Udgard-Loki op zijn troon,

Kwaad, zelf en kracht, gaat voor geen kracht op
zij.



Vikingverhalen van het noorden (R. B.
Anderson).




Thor en Hrungnir.

Odin zelf ijlde eens door de lucht op z’n
achtpootig paard Sleipnir, toen hij de aandacht trok van den reus
Hrungnir die een wedloop voorstelde, zeggende dat Gullfaxi zijn paard
Sleipnir in snelheid evenaarde. In de hitte van den strijd merkte
Hrungnir de richting niet waarin zij gingen, totdat, in de ijdele
verwachting dat hij Odin zou inhalen, hij zijn paard voortdreef tot de
poorten van het Valhalla. Toen hij ontdekte waar hij was, werd de reus
bleek van angst, want hij wist dat hij zijn leven op het spel had gezet
door zich in de burcht van de goden, zijn erfvijanden, te wagen.

Thor en de Berg
Thor en de Berg

J. C. Dollman.



De Aesir echter stonden te hoog om zelfs bij een vijand van
tegenspoed te profiteeren, en in plaats van hem kwaad te doen,
noodigden zij hem in hun eethallen, waar hij flink begon te drinken van
de hemelsche mee die voor hem werd neergezet. Hij werd al spoedig
zóó opgewonden dat hij zich op zijn macht begon te
beroepen en verklaarde dat hij eens zou komen en Asgard in bezit nemen,
dat hij met de goden samen vernielen zou, behalve Freya en Sif, naar
wie hij met bewonderenden blik keek.

De goden die wisten dat hij niet toerekenbaar was, lieten hem
ongehinderd doorpraten, maar Thor, die toen juist van een zijner reizen
thuis kwam en die zijn dreigement hoorde, dat hij de beminde Sif zou
weghalen, werd vreeselijk woedend. Hij zwaaide razend zijn hamer met
het doel den grootspreker te vernietigen. Dit wilden de goden echter
niet toestaan en wierpen zich snel tusschen den toornigen Thor en zijn
gast, terwijl zij Thor smeekten de heilige rechten der gastvrijheid te
eeren, en hun vreedzame plaats niet te ontheiligen door het
vergieten van bloed.

Thor werd ten slotte er toe gebracht zijn toorn te breidelen, maar
hij vroeg dat Hrungnir tijd en plaats zou aangeven voor een
“holmgang” zooals een noorsch tweegevecht gewoonlijk werd
genoemd. Dus uitgedaagd beloofde Hrungnir Thor te zullen treffen te
Griottunagard, de grenzen van zijn gebied, drie dagen later, en vertrok
wat ontnuchterd door den schrik, dien hij had gekregen. Toen zijn
medereuzen hoorden hoe onnadenkend hij was geweest, scholden zij hem
erg uit; maar zij overlegden samen hoe het beste te maken van den
leelijken toestand. Hrungnir vertelde hun dat hij het voorrecht mocht
hebben vergezeld te zijn door een krijger met wien Thialfi zou vechten,
en daarom gingen zij een wezen maken uit klei, negen mijlen lang en
naar evenredigheid breed, dat zij Mokerkialfi (nevelwader) noemden.
Daar zij geen menschelijk hart konden vinden dat groot genoeg was om
het in de borst van dit monster te steken, namen zij dat van een
merrie, dat echter van vrees sidderde en beefde. De dag van het
tweegevecht kwam. Hrungnir en zijn krijger wachtten op het terrein de
aankomst van hun respectieve partijen. De reus had niet alleen een
steenen hart en schedel, maar ook een schild en knots van dezelfde
stof, en hield zich daarom bijna voor onoverwinlijk. Thialfi kwam voor
zijn meester en kort daarop was er een heftig gedruisch en geschud
waardoor de reus merkte dat zijn vijand door den grond zou komen en hem
van onder aanvallen. Hij volgde dus een wenk van Thialfi en stond op
zijn schild.

Een oogenblik later zag hij echter zijn vergissing, want, terwijl
Thialfi Mokerkialfi aanviel met een spade, kwam Thor plotseling op het
tooneel en wierp zijn hamer vlak naar het hoofd van zijn tegenpartij.
Hrungnir hield, om den slag af te weren, zijn steenen knots, die in
stukken over de aarde vloog en oorzaak werd van al de
keiën welke men er later zou vinden, en een stuk drong diep in
Thors voorhoofd. Toen de god bewusteloos ter aarde viel, kraakte zijn
hamer tegen het hoofd van Hrungnir, die dood naast hem neerviel, in
dier voege dat een zijner zware beenen over den god kwam te liggen.


Gij doet mij denken nu

Hoe ik met Hrungnir vocht,

Dien stoutmoedigen Jötun,

Wiens hoofd was gansch van steen;

Toch deed ik hem vallen

En voor mij tuim’len.



Saemunds Edda.

Thialfi die intusschen had afgerekend met den grooten reus van klei
met zijn laf merriehart, ijlde nu zijn meester te hulp, maar zijn
pogingen waren vruchteloos, en ook konden de andere goden, die hij snel
te hulp riep, het belemmerende been niet oplichten. Toen zij daar
stonden, zich hulpeloos verbazend wat zij verder zouden doen, kwam
Thors zoontje, Magni, aan. Volgens verschillende berichten was hij toen
slechts drie dagen of drie jaar oud, maar hij greep snel den voet van
den reus, en, zonder dat iemand hem hielp, bevrijdde hij zijn vader,
zeggend dat indien men hem slechts eerder had geroepen hij met beiden,
reus en krijger, zou hebben afgerekend. Deze openbaring van kracht
verbaasde de goden zeer, en deed hun de waarheid merken van de
verschillende voorspellingen, die alle verklaarden dat hun
afstammelingen machtiger zouden zijn dan zij, hen zouden overleven en
op hun beurt over den nieuwen hemel en de nieuwe aarde zouden
regeeren.

Om zijn zoon te beloonen voor zijn tijdige hulp gaf Thor hem het ros
Gullfaxi (goud-manig), dat hem krachtens recht van buitmaking toekwam,
en Magni reed voortaan steeds op dit wonderbare paard, dat bijna den
beroemden Sleipnir evenaarde in snelheid en weerstandsvermogen.





Groa, de toovenares.

Na een vergeefsch pogen om den steensplinter uit
zijn voorhoofd te verwijderen, keerde Thor bedroefd naar Thrud-vang
terug, waar Sifs liefderijke pogingen even weinig succes hadden. Zij
besloot dus om Groa (groenmaakster) te zenden, een toovenares, beroemd
om hare bedrevenheid in de geneeskunst en om de kracht harer
tooverformulen en bezweringen. Groa verklaarde zich dadelijk bereid
alles wat in haar vermogen was te doen om den god te helpen, die zoo
vaak haar terwille was geweest, en begon plechtig voor te dragen
machtige runen, onder welker invloed Thor den steen losser en losser
voelde worden. Zijn vreugde bij het uitzicht op een spoedige verlossing
deed Thor wenschen de toovenares direct te beloonen, en wetend dat
niets grooter genot kon geven aan een moeder dan het uitzicht een
langverloren kind terug te zien, ging hij haar vertellen dat hij pas
den Elivagar of ijsstroom had overgestoken, om haar zoontje Orvandil
(zaad) uit de wreede macht der reuzen te bevrijden, en dat hij er in
geslaagd was hem in een mandje mee te voeren. Maar daar de kleine
ondeugd volhield een van zijn bloote teenen door een gat in de mand te
steken, was deze bevroren, en Thor brak hem toevallig af en wierp hem
in de lucht, waar hij als een ster zou schijnen, in het Noorden als
“Orvandils Teen” bekend.

Verheugd bij dit nieuws hield de profetes met hare bezweringen op om
haar blijdschap uit te drukken, maar daar zij juist vergeten was waar
zij was gebleven, kon zij haar betoovering niet voortzetten en de
keisteen bleef in Thors voorhoofd zitten waar hij nimmer kon worden
uitgehaald.

Daar Thors hamer hem altijd zulke goede diensten bewees werd deze
het meest van alles wat hij had geprezen, en groot was zijn
teleurstelling toen hij op zekeren morgen wakker werd en de hamer weg
bleek. Zijn kreet van toorn en teleurstelling riep Loki weldra aan
zijn zijde en hem vertrouwde Thor het geheim van zijn verlies toe,
zeggende dat als de reuzen er achter kwamen zij weldra Asgard zouden
trachten te bestormen en de goden te vernielen.


Toornig werd Thor, ontwaakt nu weer,

En vond zijn trouwe knots niet meer,

Hij fronsde ’t hoofd, hij streek zijn baard,

Toen keek rondom de zoon der aard,

En daar hij sprak dit woord vóór al:

“Nu luister wat ’k u zeggen zal,

Wat god noch mensch weet, leer ik u:

Weg is mijn knots, wat moet ik nu?”



Thryms Quida.




Thor en Thrym.

Loki zeide dat hij zijn best zou doen om den dief
te ontdekken en den hamer terug te vinden, als Freya hem haar
valkenveeren wilde leenen, en hij haastte zich onmiddellijk naar
Folkvang om ze te vragen. Zijn reis had succes, en in de gestalte van
een vogel vloog hij toen over de rivier Ifing en over de kale
uitgestrektheid van Jötun-heim, waar hij vermoedde dat de dief
zich ophield. Daar zag hij Thrym, heer der vorstreuzen en god van den
verwoestenden donder, alleen aan een heuvelhelling zitten. Hem listig
uitvragend, kwam hij spoedig te weten dat Thrym den hamer had gestolen
en hem diep onder den grond begraven had. Bovendien merkte hij dat er
weinig kans was hem terug te krijgen tenzij Freya hem gebracht werd als
een vogel uitgedost.


Ik houd des Dond’rers knots bewaard

Acht meters diep beneden d’ aard;

Geen is er die mij hem zal ontstelen

Als hij Freya niet brengt om mijn bed te deelen.



Thryms Quida.

Verontwaardigd over de laatdunkendheid van den reus, keerde Loki
terug naar Thrud-vang, maar Thor meende dat het goed zou zijn Freya op
te zoeken en te trachten haar over te halen dat zij zich zou
opofferen ten algemeenen nutte. Maar toen de Aesir de godin der
schoonheid vertelde wat hij van haar wilde, werd zij zóó
woedend dat haar halsketting barstte. Zij zeide hem dat zij nooit haren
geliefden echtgenoot zou verlaten voor welken god ook, veel minder een
afschuwelijken reus huwen en in Jötun-heim wonen, waar alles
uiterst somber was, en waar zij spoedig zou sterven aan heimwee naar de
groene velden en de bloemrijke weiden, waarin zij zoo gaarne
rondzwierf. Ziende dat verdere overreding vruchteloos zou zijn, keerden
Loki en Thor huiswaarts en overlegden er een ander plan om den hamer
terug te krijgen. Op Heimdall’s raad, die echter slechts met
grooten tegenzin werd aangenomen, leende Thor de kleeren van Freya en
haar halsketting, trok deze aan en wikkelde zich in een dichten sluier.
Nadat Loki zich als een kamenier had vermomd, steeg hij met hem in den
wagen, met geiten bespannen, en het vreemd uitgedoste paar vertrok naar
Jötun-heim, waar zij de respectieve rollen zouden spelen van de
godin der schoonheid en hare dienstbare.


Naar huis gedreven

Werden de geiten,

Gespannen voor de kar;

Vlug moest het gaan—

De bergen dreunden,

De aarde stond in vlam;

Odins zoon

Reed naar Jötun-heim.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Thrym heette zijn gasten welkom aan de deur van het paleis, zeer
verheugd bij de gedachte, dat hij weldra in het volle bezit zou zijn
van de godin der schoonheid, naar wie hij lang te vergeefs had gezucht.
Hij voerde hen vlug naar de eetzaal, waar Thor, de uitverkoren bruid,
zich onderscheidde door een os op te eten, acht groote zalmen, en al de
koeken en zoetigheden die voor de vrouwen bestemd waren,
terwijl hij deze verschillende gerechten wegspoelde met den inhoud van
twee vaten mee. De reus-bruidegom sloeg deze gastronomische daden gade
met verwondering, waarop Loki, om hem gerust te stellen, vertrouwelijk
fluisterde dat de bruid zóó verliefd op hem was, dat zij
in meer dan acht dagen niet in staat was geweest een bete te nuttigen.
Thrym trachtte toen de bruid te kussen, maar week terug, ontsteld door
het vuur van haar blik, dien Loki uitlegde als een brandenden
liefdeblik. Op de zuster van den reus, die om de gewone geschenken
vroeg, werd niet eens gelet; daarom fluisterde Loki den verbaasden
Thrym weer toe dat liefde de menschen afgetrokken maakt. Opgewonden
door hartstocht en mee, die ook hij in groote hoeveelheden had
gedronken, beval de bruidegom zijn dienaren nu den heiligen hamer te
brengen ten einde het huwelijk in te zegenen, en zoodra hij er was
legde hij hem in den vermeenden schoot van Freya. Dadelijk greep een
sterke hand het korte handvat, en weldra werden de reus, zijn zuster,
en al de genoodigde gasten verslagen door den vreeslijken Thor.


“Haal nu den hamer, breng hem der maagd

En leg hem neer op den schoot der vrouw”,

De Dond’rer lacht, stil verblijd,

Toen de hamer werd op zijn schoot geleid,

Eerst bracht hij Thrym, den koning, om,

En verder al de reuzen rondom.



Thryms Quida.

Een rookende puinhoop achterlatend reden de goden toen snel naar
Asgard terug, waar de geleende kleederen aan Freya werden teruggegeven,
zeer tot verlichting van Thor, en de Aesir zich verheugde over de
ontdekking van den kostbaren hamer. Toen later Odin keek naar dien kant
van Jötun-heim van zijn troon Hlidskialf, zag hij de ruïnen
bedekt met teedere groene spruiten, want Thor had, na zijn vijand
overwonnen te hebben, zijn land in bezit genomen, dat voortaan niet
langer kaal en woest zou blijven maar in overvloed vrucht voortbrengen
zou.




Thor en Geirrod.

Loki leende eens Freya’s valkengewaad en
vloog uit op zoek van avonturen naar een anderen kant van
Jötun-heim, waar hij ging zitten boven op den gevel van Geirrods
huis. Hij trok al spoedig de aandacht van dezen reus, die een van zijn
knechten beval den vogel te vangen. Loki had vermaak in de onhandige
pogingen van den man om hem te pakken en vloog van plaats tot plaats,
zich enkel bewegend juist wanneer de reus op het punt was hem te
grijpen, toen hij zich vergiste in den afstand en hij plotseling merkte
dat hij gevangen was.

Aangetrokken door de schitterende oogen van den vogel keek Geirrod
er oplettend naar en besloot dat het een god was in vermomming, en toen
hij zag dat hij hem niet tot spreken kon dwingen, sloot hij hem in een
kooi, waar hij hem drie heele maanden hield zonder spijs of drank. Ten
slotte door honger en dorst genoopt vertelde Loki wie hij was en
herkreeg zijn vrijheid door te beloven dat hij Thor zou overhalen
Geirrod te bezoeken zonder zijn hamer, gordel of magischen handschoen.
Loki vloog toen naar Asgard terug en zei Thor dat hij koninklijk was
onthaald en dat zijn gastheer een sterk verlangen had te kennen gegeven
om den machtigen dondergod te zien, van wien hij zulke wonderbare
verhalen gehoord had. Gevleid door deze listige woorden stemde Thor toe
in een vriendschappelijken tocht naar Jötun-heim, en de twee goden
vertrokken, de drie wapenen thuis latend. Zij waren nog niet ver
gekomen, toen zij het huis bereikten van Grid, een van Odins vele
vrouwen. Toen zij zag dat Thor ongewapend was, waarschuwde zij hem zich
in acht te nemen voor verraad en leende hem haar eigen gordel, staf en
handschoen. Korten tijd daarna verlieten Thor en Loki haar en
kwamen aan de rivier Veimer, die de Donderaar, het waden gewoon, wilde
doorloopen, terwijl hij Loki en Thialfi zich liet vasthouden aan zijn
gordel.

Geirrod neemt Loki gevangen
Geirrod neemt Loki gevangen

Patten Wilson.



Maar midden in den stroom greep hem een plotselinge wolkbreuk en
vloed; de wateren begonnen te rijzen en te bruischen, en, ofschoon Thor
stevig op zijn staf leunde, werd hij bijna weggezweept door de kracht
van den woedenden stroom.


Was niet, Veimer,

Nu ’k doorwaden u wil

Naar des reuzen land!

Weet als gij wast,

Wast mijn godensterkte

Hoog als de hemelen.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Thor bespeurde nu dat stroomop Geirrods dochter Gialp zich bevond,
en terecht vermoedend dat zij den storm veroorzaakte, nam hij een
zwaren kei en gooide haar daarmee, mompelend dat de beste plaats om een
rivier af te dammen bij haar bron was. Het werptuig had de bedoelde
uitwerking, want de reuzen vluchtten, de wateren vielen, en Thor,
uitgeput maar gered, trok zich op den anderen oever aan een kleinen
struik op, den bergesch of sorbe. Deze staat sedert bekend als
“Thors redding” en verborgen machten worden er aan
toegeschreven. Na een poos rusten hervatten Thor en zijn makkers hun
reis; maar toen zij aan Geirrods huis kwamen was de god
zóó uitgeput dat hij moe neerviel op den eenigen stoel
die er was. Maar tot zijn verbazing voelde hij hem onder zich oprijzen,
en, vreezende dat hij tegen de balken zou verpletterd worden, stiet hij
den geleenden staf tegen den zolder en drukte den stoel met alle macht
naar beneden. Toen volgden een geweldig gekraak, plotselinge kreten en
zuchten van pijn; en toen Thor aan het onderzoeken ging, bleek het dat
de dochters van den reus, Gialp en Greip, onder zijn stoel waren
geslopen om hem verraderlijk te vermoorden, en dat
zij een verdiend loon hadden gekregen en beiden verpletterd waren.


Eens gebruikte ik

Mijn asa-macht

In het reuzenland,

Toen Gialp en Greip

Mij naar boven tilden.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Geirrod verscheen nu en daagde Thor uit tot een proeve van kracht en
handigheid, maar zonder te wachten op een van te voren afgesproken
teeken wierp hij hem met een rood-gloeiende wig. Thor, vlug van oogen
en een ervaren opvanger, ving het werptuig op met den ijzeren
handschoen van de reuzin en sloeg het terug naar zijn tegenpartij.
Zóó groot was de kracht van den god, dat het ding niet
alleen heenging door den pilaar waarachter de reus gevlucht was, maar
door hem zelf heen en door den muur van het huis, en diep in den grond
buiten, zich begroef.

Thor ging toen naar het lijk van den reus, dat op den slag van zijn
wapen versteend was, en zette het op een zichtbare plaats, als een
herinnering aan zijn kracht en aan de overwinning, die hij behaald had
op zijn verschrikkelijke vijanden, de bergreuzen.




De vereering van Thor.

Thors naam is gegeven aan vele plaatsen die hij
dikwijls bezocht, zooals de voornaamste haven van de Faroe-eilanden, en
aan geslachten die beweren van hem af te stammen. Hij komt nog voor in
namen als Thunderhill in Surrey, en in de geslachtsnamen Thorburn en
Thorwaldsen, maar is het duidelijkst in den naam van een der dagen van
de week, Thors dag of Thursday (Donderdag).


Over heel d’ aard

Is het nog Thors dag.



Sage van koning Olaf (Longfellow).


Thor werd beschouwd als een buitengewoon goede god, en daarom werd
hij in zoo breeden kring gehuldigd en rezen tempels hem ter eere op in
Moeri, Hlader, Godey, Gothland, Upsala en op andere plaatsen, waar het
volk nooit verzuimde hem te smeeken op Yuldag, zijn hoofdfeest, om een
gunstig jaar. Men was gewoon dien dag een groot blok van een eik, den
hem geheiligden boom, te branden, als een zinnebeeld van de warmte en
het licht van den zomer, die zouden verdrijven de duisternis en de
koude van den winter.

Bruiden droegen altijd rood, Thors geliefkoosde kleur, die als het
zinnebeeld van de liefde gold, en om dezelfde reden waren
verlovingsringen in het noorden bijna altijd van een rooden steen
voorzien.

Thors tempels en beelden waren, evenals die van Wodan, uit hout
gemaakt, en het meerendeel er van werd vernield gedurende de regeering
van koning Olaf den Heilige. Volgens oude kronieken dwong deze vorst
zijn onderdanen met geweld Christen te worden. Hij was vooral boos op
de bewoners van een zekere provincie, omdat zij een ruw beeld van Thor
dienden, dat zij met gouden versierselen bedekten, en waarvoor zij
iederen avond voedsel neerzetten, bewerend dat de god het opat, daar er
den volgenden morgen geen spoor meer van over was.

Toen de bevolking werd aangezegd in 1030, dat zij dit beeld moest
verloochenen ten gunste van den waren god, beloofde zij dit te zullen
doen als den volgenden dag de lucht bewolkt was; maar toen na een
heelen nacht, dien Olaf in vurig gebed had doorgebracht, er een
bewolkte dag volgde, zeide het obstinate volk nog niet overtuigd te
zijn van Gods macht, en enkel te zullen gelooven als de zon den
volgenden dag scheen.

Opnieuw bracht Olaf den nacht biddend door, maar, toen de morgen
daagde, was tot zijn groote spijt de lucht bewolkt. Niettemin
verzamelde hij het volk bij Thors standbeeld, en na heimelijk zijn
eersten dienstman te hebben opgedragen het beeld met zijn strijdbijl te
verbrijzelen als het volk een oogenblik de oogen afwendde, begon hij
het toe te spreken. Plotseling, toen allen aan het luisteren waren,
wees Olaf naar den horizon, waar de zon langzaam door de wolken brak,
en riep uit “Zie onzen God!” Het heele volk keerde zich om,
om te zien wat hij bedoelde en de dienstman benutte deze gelegenheid om
het beeld aan te vallen, dat gemakkelijk voor zijn slagen bezweek, en
een menigte muizen en ander ongedierte kwamen haastig uit zijn
inwendige, dat hol was, te voorschijn. Toen de menschen zagen dat het
voedsel, door hen geplaatst voor hun god, was verslonden door
schadelijke dieren alleen, hielden zij op Thor te vereeren, en namen
voor goed het geloof aan, dat koning Olaf hun zoo lang en te vergeefs
had willen opdringen. 







Hoofdstuk V: Tyr.


De god van den oorlog.

Tyr, Tiu of Ziu was de zoon van Odin, en, volgens
verschillende mythologen, was zijn moeder Frigga, de koningin van de
goden, of een schoone reuzin wier naam onbekend is, maar die de
verpersoonlijking was van de onrustige zee. Hij is de god van de
krijgseer, en een van de twaalf hoofdgodheden van Asgard. Ofschoon hij
er geen speciale woning schijnt te hebben gehad, was hij altijd welkom
te Vingolf of Valhalla, en zat op een van de twaalf tronen in de groote
vergaderhal van Gladsheim.


Gladsheim, de hal, die is uit goud gewrocht,

Waar, in een cirkel, twalef stoelen staan

Van goud, in ’t midden Odins troon het
hoogst.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Als de god van moed en oorlog, werd Tyr dikwijls door de
verschillende volken van het Noorden aangeroepen, die zich, tot hem,
evenals tot Odin, wendden, om de overwinning. Dat hij naast Odin en
Thor stond, blijkt uit zijn naam Tiu, die aan een van de dagen der week
is gegeven, Tiu’s dag, wat in het moderne Engelsch is geworden
Tuesday (Dinsdag). Onder den naam Ziu, was Tyr de voornaamste god van
de Suaven, die oorspronkelijk hun hoofdstad, het tegenwoordige
Augsburg, Ziusburg noemden. Dit volk, den god vereerende zooals het dat
deed, was gewoon hem te huldigen in de gestalte van een zwaard, zijn
kenmerkend attribuut, en hield hem ter eere groote zwaarddansen,
bestaande uit verschillende figuren. Soms vormden de deelnemers twee
lange lijnen, kruisten hunne zwaarden, met de punten naar boven, en
noodigden den stoutmoedigsten onder hen uit vliegensvlug er over heen
te springen. Op andere tijden hielden de krijgers hun zwaardpunten
dicht bij elkander in den vorm van een roos of een wiel, en als deze
figuur volkomen was, noodigden zij hun aanvoerder uit op het
dus gevormde kruispunt van vlakke, schitterende zwaarden te gaan staan,
en dan droegen zij hem er op in triomf door het legerkamp. De
zwaardspits werd verder als zóó heilig beschouwd dat het
gebruik werd er eeden op te zweren.


Komt herwaarts, heeren,

En legt uw handen neder op mijn zwaard;

Dat nooit g’ iets zeggen zult van wat gij
hoordet,

Zweert bij mijn zwaard het.”



Hamlet (Shakespeare.)

Een karakteristieke trek van de vereering van dezen god onder de
Franken en eenige andere Noorsche volken was dat de priesters, die
Druids of Godi heetten, menschenoffers brachten op hun altaren, terwijl
zij aan een van de kanten van de ruggegraat hunner slachtoffers een
diepe insnijding maakten, er de ribben, die van binnen waren losgerukt,
uithaalden, en door de dus gemaakte opening de ingewanden uittrokken.
Natuurlijk werden alleen krijgsgevangenen zoo behandeld, en het werd
als een zaak van eer beschouwd bij de noord-europeesche stammen, dat
men deze marteling zonder klacht doorstond. Deze offers werden gebracht
op ruwe steenen altaren die dolmens heetten, en die men in Noord-Europa
nog kan zien. Daar Tyr beschouwd werd als de beschermgod van het zwaard
moest men, noodzakelijk het teeken of de rune, die hem voorstelde, op
het staal van ieder zwaard graveeren—een regel welken de Edda
allen inprentte die verlangend waren naar het behalen van
overwinning.


“Sig-runes moet gij kennen

Als gij zege (sigr) hebben wilt,

En op uw zwaardstaal drijf ze;

Enk’le op de scheê,

Enk’le op ’t gevest,

En tweemaal den naam van Tyr”.



Lied van Sigdrifa. 

Tyr was dezelfde als de Saksische god Saxnot (van sax, een
zwaard) als Er, Heru, of Cheru, de opperste god der Cheruski, die hem
ook als den god der zon beschouwden, en in zijn schitterend zwaardstaal
een beeld van zijn stralen zagen.


Dit zwaard is zelf een straal van licht,

Der zon ontrukt.



Valhalla (J. G. Jones).




Tyrs zwaard.

Volgens een oude legende werd Cheru’s zwaard,
dat door dezelfde dwergen vervaardigd was, die ook Odins speer gemaakt
hadden, voor zeer heilig gehouden door zijn volk, waaraan hij het te
bewaren had gegeven, zeggende dat zij, die het hadden, zeker hunne
vijanden zouden overwinnen. Maar ofschoon het zorgvuldig behoed werd in
den tempel, waar het zóó was opgehangen dat het de eerste
stralen van de ochtendzon weerkaatste, verdween het op een nacht
plotseling en op een geheimzinnige wijs. Een Vala, druïdes of
profetes, door de priesters geraadpleegd, openbaarde dat de Nornen
hadden besloten, dat wie het voerde de wereld zou veroveren en er door
sterven zou; maar trots alle pogingen weigerde zij zeggen wie het had
weggenomen of waar men het kon vinden. Eenigen tijd nadat dit niet
gebeurd was, kwam een forsch en waardig uitziend vreemdeling te Keulen,
waar Vitellius, de Romeinsche prefect, feestvierde, en riep hem van
zijn geliefde lekkere spijzen af. In tegenwoordigheid van de Romeinsche
soldaten gaf hij hem het zwaard, zeggende dat het hem roem en faam zou
brengen, en begroette hem ten slotte als keizer. De kreet werd
overgenomen door de verzamelde legioenen, en Vitellius was tot keizer
van Rome gekozen, zonder dat hij persoonlijk één poging
had gedaan om deze eer deelachtig te worden. De nieuwe heerscher was
echter zóó overgegeven aan zijn hartstocht van eten en
drinken, dat hij aan het heilige wapen slechts weinig aandacht
schonk. Op zekeren dag, toen hij met niet veel
haast naar Rome trok, liet hij het zorgeloos hangen in de voorkamer van
zijn paviljoen. Een Germaansch soldaat nam de kans waar om het voor
zijn eigen roestig zwaard te ruilen, en de verdwaasde keizer merkte de
ruiling niet. Toen hij te Rome kwam, hoorde hij dat de Oostelijke
legioenen Vespasianus tot keizer hadden uitgeroepen, en dat deze toen
juist onderweg was om zijn aanspraken te doen gelden op den troon.

Vitellius zocht nu naar het heilig wapen om zijn rechten te
verdedigen, maar ontdekte den diefstal en, overmand door bijgeloovige
vrees, waagde hij het niet eens te vechten. Hij kroop weg in een
donkeren hoek van zijn paleis, waaruit hij met schande werd weggesleept
door het verwoede volk naar den voet van den Capitolijnschen heuvel.
Daar werd de profetie geheel vervuld, want de Germaansche soldaat, die
zich bij de tegenpartij had aangesloten, kwam op dat oogenblik voorbij
en sloeg Vitellius’ hoofd af met het heilig zwaard.

De Germaansche soldaat ging nu van het eene legioen naar het andere,
en doorreisde vele landen; maar waar hij en zijn zwaard ook toefden,
was de overwinning.

Nadat hij groote eer en onderscheiding had verworven, trok deze man,
die oud geworden was, zich van den actieven dienst aan de oevers van
den Donau terug, en begroef daar in het geheim zijn kostbaar wapen,
terwijl hij zijn hut boven de plaats bouwde waar het lag om het,
zoolang hij leefde, te bewaken. Toen hij op zijn sterfbed lag, vroeg
men hem te zeggen waar hij het verborgen had, maar hij weigerde dit
beslist, zeggende dat het zou gevonden worden door den man, wiens
bestemming het was over de wereld te heerschen, maar dat hij niet den
vloek zou kunnen ontgaan. Jaren gingen voorbij. Golf na golf stroomde
het getij van barbaren-invallen over dat deel van het land, en het
laatst van allen kwamen de vreeslijke Hunnen, onder aanvoering
van Attila, den “Geesel Gods.” Toen hij langs de rivier
kwam, zag hij een boer bedroefd den poot van zijn koe onderzoeken, die
gewond was door een scherp instrument, in het lange gras verborgen, en
toen men nasporing deed, vond men de punt van een begraven zwaard uit
den grond steken.

Een tocht
Een tocht

A. Malmström.



Toen Attila het mooie werk en den goeden staat van dit wapen zag,
riep hij dadelijk uit dat het Cherus’ zwaard was, en terwijl hij
het boven zijn hoofd zwaaide zeide hij dat hij de wereld zou veroveren.
Gevecht na gevecht werd door de Hunnen bevochten, die, volgens de
sagen, altijd zegevierden, totdat Attila genoeg had van den oorlog en
zich in Hongarije neerliet, en de schoone Bourgondische prinses Ildico
trouwde, wier vader hij verslagen had. Deze prinses, boos om den moord
van haar bloedverwant en dien willende wreken, maakte gebruik van
’s konings dronkenschap op den avond van zijn huwelijk om het
goddelijk zwaard zich toe te eigenen, waarmee zij hem in zijn bed
neersloeg, opnieuw de profetie vervullend die zoovele jaren te voren
was uitgesproken.

Het tooverzwaard verdween weer langen tijd om nog eens te worden
opgedolven, voor den laatsten keer, door den hertog van Alva, den
generaal van Karel V, die kort daarop de overwinning bij Mühlberg
behaalde (1547). De Franken waren gewoon jaarlijks krijgsspelen te
houden ter eere van het zwaard; maar men zegt dat toen de heidensche
goden ten bate van het Christendom waren afgezworen, de priesters velen
hunner attributen op de heiligen overbrachten en dat dit zwaard het
eigendom werd van den Aartsengel St. Michael, die het sinds altijd
droeg.

Tyr, wiens naam synoniem was met dapperheid en wijsheid, werd door
het oude Noorsche volk ook beschouwd als de witarmige Valkyren, Odins
bodinnen, onder zijn bevel te hebben, en men dacht dat hij het was die
de krijgslieden uitzocht welke zij moeten overbrengen naar het
Valhalla om de goden te helpen op den laatsten dag.


De god Tyr zond

Gondul en Skogul

Om te kiezen een vorst

Uit het ras van Ingve,

Om te wonen met Odin

In het ruime Valhal.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).




De geschiedenis van Fenris.

Men sprak doorgaans van Tyr als van den eenarmige
en beeldde hem zoo af, juist als men Odin een-oogig noemde.
Verschillende verklaringen worden door verschillende autoriteiten
gegeven, sommigen beweren dat het was omdat hij de overwinning slechts
aan één kant kon geven; anderen omdat een zwaard slechts
één lemmer heeft. Hoe dit zij, de ouden verklaarden het
feit liever op de volgende wijze:

Loki huwde in het geheim te Jötun-heim de leelijke reuzin
Angur-boda (angst-spellende) die hem drie monsterachtige kinderen
schonk—den wolf Fenris, Hel, de bontgekleurde godin van den dood,
en Iörmungandr, een vreeselijke slang. Hij hield het bestaan van
deze monsters zoolang geheim als hij kon; maar zij werden weldra
zóó groot dat zij niet langer konden opgesloten blijven
in het hol waar zij het licht hadden gezien. Odin merkte van zijn troon
Hlidskialf, weldra hun bestaan, en ook de onrustbarende snelheid
waarmee zij in omvang toenamen. Bang dat de monsters, wanneer zij
sterker waren geworden, een inval in Asgard zouden doen en de goden
vernietigen, besloot Alvader zich van hen te ontdoen, en ging naar
Jötun-heim, waar hij Hel in de diepten van Nevelheim wierp, met de
woorden dat zij over de negen leelijke werelden der dooden kon
heerschen. Daarna wierp hij Iörmungandr in zee, waar hij zulke
reusachtige afmetingen aannam, dat hij ten slotte de aarde
omgordde en in zijn eigen staart kon bijten.


Geworpen in den duisteren zeegrond

Groeide de slang naar echten reuzenaard

Om heel de wereld lag zij en in haar mond

Hield ze, in cirkelvorm, haar staart,

Toch bleef zij stil

Op Odins wil.



Valhalla (J. C. Jones).

Volstrekt niet blij dat de slang zoo vreeslijke afmetingen zou
aannemen in haar nieuw element, besloot Odin Fenris naar Asgard te
brengen, waar hij hoopte, door vriendelijke behandeling, hem tot
zachtheid te stemmen. Maar de goden huiverden allen van schrik toen zij
den wolf zagen, en geen durfde nader komen om hem voedsel te geven,
behalve Tyr, die voor niets bang was. Ziende dat Fenris dagelijks
toenam in omvang, kracht, vraatzucht en overmoed, belegden de goden een
vergadering om te bepraten hoe zij het best van hem af konden komen.
Zij besloten eenstemmig dat, daar hem te dooden een ontwijden zou zijn
van hun vreedzame woonplaats, zij hem vast zouden binden zoodat hij hun
geen kwaad kon doen.

Met dat doel voor oogen, kregen zij een sterken ketting, Leiding
geheeten, en stelden toen Fenris in scherts voor dien hem om te binden
om zijn vermeende kracht te beproeven. Vertrouwend dat hij zich zelf
zou kunnen bevrijden, stond Fenris gewillig toe dat zij hem zouden
vastbinden, en toen allen er bij stonden, strekte hij zich uit met
geweldige inspanning en brak den ketting gemakkelijk in
tweeën.

Terwijl zij hun spijt verborgen, prezen de goden zijn kracht zeer,
maar zij brachten daarop een veel sterker ketting, Droma, dien, na
eenige overreding, de wolf zich als te voren liet aandoen. Weer was een
korte, sterke worsteling voldoende zijn boei te breken, en het is in
het noorden een spreekwoordelijke uitdrukking geworden: “los te komen uit Leiding,” en
“zich vrij te maken van Droma,” wanneer men groote
moeilijkheden moet te boven komen.


Weer trachtten d’ Aesir hem te binden;

Weer moesten zij ’t vergeefs bevinden;

IJzer of koper hielp geen zier,

Sterker tooverkunsten pasten hier.



Valhalla (J. C. Jones).

Toen de goden nu merkten dat de gewone kettingen, hoe sterk ook,
niets zouden uitwerken tegen de groote kracht van den wolf Fenris,
droegen zij Skirnir, Frey’s knecht, op naar Svart-alva-heim te
gaan en de dwergen een keten te laten maken dien niemand van elkaar zou
kunnen krijgen.

Door tooverkunsten vervaardigden de elfen een dun zijden koord van
zoo ontastbare stoffen als het geluid van de stappen eener kat, den
baard van een vrouw, de wortelen van een berg, de verlangens van den
beer, de stem van de visschen en het speeksel van de vogels, en toen
het klaar was, gaven zij het aan Skirnir met de verzekering dat geen
kracht het zou kunnen breken, en dat, hoe meer men er aan trok, het te
sterker worden zou.


Gleipnir, bedocht

Door d’ Elfen, gewrocht

In Svart-alf-heim, door felle toovermacht,

Werd tot Odin door Skirnir gebracht:

Zoo zacht als zij, zoo licht als lucht,

Was het van tooverkracht geducht.



Valhalla (J. C Jones).

Gewapend met dit koord, dat Gleipnir heette, gingen de goden met
Fenris naar het eiland Lyngvi, midden in het meer Amsvartnir, en
stelden hem weer voor, zijn kracht te beproeven. Maar ofschoon Fenris
nog sterker was geworden, wantrouwde hij het koord dat er zoo dun
uitzag. Hij wilde zich dus niet laten binden, tenzij een van de Aesir
zijn hand in zijn mond wou steken en ze er in laten
als pand van hun goede trouw, en dat tegen hem geen tooverkunsten
zouden worden aangewend.

Het binden van Fenris
Het binden van Fenris

Dorothy Hardy.



De goden hoorden de beslissing met teleurstelling, en allen deinsden
terug, behalve Tyr, die, ziende dat de anderen niet durfden ingaan op
deze voorwaarde, moedig aanstapte en zijn hand tusschen de kaken van
het monster hield. De goden bonden Gleipnir nu vast om Fenris nek en
pooten, en toen zij zagen dat zijn uiterste pogingen om zich te
bevrijden vruchteloos waren, schreeuwden en lachten zij van plezier.
Tyr kon echter hun vreugde niet deelen, want de wolf, bespeurende dat
hij gevangen was, beet de hand van den god af bij het gewricht, dat
sedert bekend staat als het wolfsgewricht.


Loki.

Wees stil, Tyr!

Gij kunt nooit beginnen

Een tweegevecht;

Van uw rechterhand moet ik

Ook melding maken

Die u Fenris ontnam.




Tyr.

Ik mis een hand slechts,

Maar gij goeden naam;

Droef is beider gemis,

Niet op zijn gemak is de wolf:

Hij moet blijven in boeien

Tot den val der goden.



Saemunds Edda.

Beroofd van zijn rechterhand, was Tyr nu genoodzaakt den verminkten
arm voor zijn schild te gebruiken, en zijn zwaard te zwaaien met zijn
linkerhand; maar zijn handigheid was zóó groot dat hij
zijn vijanden als te voren versloeg.

Trots de tegenstribbelingen van den wolf trokken de goden het eind
van het koord Gelgia door de rots Gioll, en maakten het vast aan den
steen Thviti, die diep in den grond werd gelaten. Zijn vreeslijke kaken
wijd opensperrend uitte Fenris een zóó ontzettend
gehuil, dat de goden, om hem te doen zwijgen, een zwaard in zijn bek
staken, waarvan het gevest rustte op zijn benedenkaak en de punt tegen
zijn gehemelte. Het bloed kwam toen in zulke stroomen te voorschijn dat
het een groote rivier vormde, die Von werd genoemd. De wolf moest zoo
tot den laatsten dag geketend blijven, wanneer hij zijn boeien zou
verbreken en vrij zou zijn om het hem aangedane te wreken.


De wolf Fenris,

Van de boei ontdaan,

Zal zwerven op aarde.



Doods-lied van Hâkon.

Terwijl sommige mythologen in deze mythen een beeld van de misdaad
zien die bedwongen wordt en onschadelijk gemaakt door de kracht der
wet, zien anderen er in het onderaardsche vuur, dat, in boeien
geslagen, niemand iets kan doen, maar als het ontketend is de wereld
vervult met verwoesting en ellende. Evenals het heet dat Odins tweede
oog rust in Mimirs bron, zoo vindt men Tyrs tweede hand (zwaard) in
Fenris’ kaken. Hij heeft niet meer behoefte aan twee wapenen dan
de lucht aan twee zonnen.

De dienst van Tyr wordt vermeld in verschillende plaatsen (zooals
Tübingen, in Duitschland) die meer of min gewijzigde vormen van
zijn naam dragen. De naam is ook gegeven aan de monnikskap, een plant
die in noordelijke landen bekend is als “Tyrs helm”.







Hoofdstuk VI: Bragi.


Het ontstaan van de dichtkunst.

Ten tijde van den twist tusschen de Aesir en de
Vanas, toen men vrede gesloten had, werd een vaas in de vergadering
gebracht, waarin beide partijen plechtig spuwden. Uit het speeksel
schiepen de goden Kvasir, een wezen dat beroemd was wegens zijn
wijsheid en goedheid, die de wereld rondging en antwoordde op alle hem
gestelde vragen, en zoo de menschheid onderrichtte en gelukkig maakte.
De dwergen, vernemend van Kvasirs groote wijsheid, begeerden hem, en
toen zij hem op zekeren dag slapende vonden, versloegen twee hunner,
Fialar en Galar, hem verraderlijk, en vingen iederen druppel van zijn
bloed in drie vaten—den ketel Od-hroerir (ingeving) en de bekers
Son (boete) en Boden (offer). Na dit bloed flink met honig vermengd te
hebben, vervaardigden zij er een soort drank uit, die zóó
inspireerend was, dat wie er van proefde onmiddellijk een dichter werd,
en kon zingen met een lieflijkheid die stellig alle harten moest
veroveren.

Ofschoon de dwergen deze wonderbare meê tot eigen gebruik
hadden gebrouwen, proefden zij er nu in het geheel niet van, maar
verborgen haar op een geheime plaats, terwijl zij op zoek gingen naar
verdere avonturen. Zij waren nog niet ver gegaan, toen zij den reus
Gilling ook in diepen slaap vonden, liggend op een steilen oever, en
zij rolden hem boosaardig in het water, waar hij omkwam. Toen zich naar
zijn woning spoedend, klommen eenigen op het dak, dragend een grooten
molensteen, terwijl de anderen naar binnen gingen en aan de reuzin
vertelden dat haar man dood was. Toen zij door de deur ging rolden de
ondeugende dwergen den molensteen op haar hoofd en doodden haar.
Volgens een ander verhaal verzochten de dwergen den reus met hen te
gaan visschen en slaagden er in hem te vermoorden doordat zij
hem uitzonden in een lek schip dat zonk onder zijn
gewicht.

De zoo bedreven dubbele misdaad bleef niet lang ongestraft, want
Gillings broeder, Suttung, ging snel de dwergen zoeken, besloten hem te
wreken. Hij pakte hen in zijn machtige vuist en zette hen op een
zandbank ver in zee, waar zij zeker zouden zijn omgekomen, ware het hun
niet gelukt hun leven te redden door te beloven dat zij den reus hun
pas gebrouwen meê zouden geven. Zoodra Suttung hen op het land
zette, gaven zij hem daarom dit kostelijke mengsel, dat hij aan zijn
dochter Gunlod toevertrouwde terwijl hij haar beval er dag en nacht
voor te waken, en er noch goden noch menschen van te laten proeven. Om
zijn gebod beter na te komen bracht Gunlod de drie vaten in den hollen
berg, waar zij de wacht over ze hield met de meest angstvallige
nauwgezetheid, en zij vermoedde niet dat Odin de plaats had ontdekt
waar zij verborgen waren, dank de scherpe oogen van zijn altijd
waakzame raven Hugin en Munin.




Het zoeken van den drank.

Toen Odin de runenwijsheid bemachtigd had en had
geproefd de wateren van Mimirs fontein, was hij reeds de wijste der
goden; maar toen hij vernam van de macht van den drank der inspiratie,
die gemaakt was uit Kvasirs bloed, werd hij zeer verlangend om het
toovervocht in bezit te krijgen. Met dit doel voor oogen zette hij dus
zijn breed geranden hoed op, wikkelde zich in zijn wolkenmantel, en
trok naar Jötun-heim. Op weg naar de woning van den reus kwam hij
voorbij een veld waar negen leelijke kerels bezig waren met hooien.
Odin bleef een oogenblik staan en keek naar hun werken, en merkende dat
hun sikkels inderdaad heel stomp schenen, bood hij aan ze te slijpen,
een aanbod dat de kerels gaarne aannamen.

Een slijpsteen van zijn boezem halend, ging Odin aan het
scherpen van de negen sikkels, en gaf hun handig een zóó
scherpe snede dat de kerels er plezier aan hadden en vroegen of zij den
steen konden krijgen. Met genoegen stond Odin dit toe en wierp den
slijpsteen over den muur; maar toen de negen kerels te gelijk
aansprongen om hem te pakken, wondden zij elkander met hun scherpe
sikkels. Boos over hun aller groote zorgeloosheid begonnen zij nu te
vechten en hielden niet op voordat zij allen doodelijk gewond of dood
waren.

Niets zich aantrekkend van deze treurige geschiedenis ging Odin
verder en kwam kort daarop aan het huis van den reus Baugi, een broeder
van Suttung, die hem zeer gastvrij ontving. In den loop van het gesprek
vertelde Baugi hem dat hij in groote verlegenheid was, want het was
oogsttijd en al zijn werklui waren juist dood in het hooiland
gevonden.

Odin die bij deze gelegenheid zich Bolwerk (kwaaddoener) had
genoemd, bood dadelijk den reus zijn diensten aan en beloofde evenveel
werk te zullen verrichten als de negen kerels samen, en ijverig den
heelen zomer te zullen werken in ruil voor een teug van Suttungs
toovermeê, als het drukke jaargetij ten einde was. Deze
overeenkomst werd onmiddellijk gesloten, en Baugi’s nieuwe
knecht, Bolwerk, werkte den ganschen zomer onophoudelijk door; hij deed
meer dan de afspraak nakomen en bracht al het graan veilig in de schuur
voordat de herfstregens begonnen te vallen. Toen de eerste dag van den
winter kwam, verscheen Bolwerk voor zijn meester en vroeg zijn loon.
Maar Baugi aarzelde en weifelde en zeide dat hij niet ronduit zijn
broeder Suttung om de teug der inspiratie durfde vragen, maar zou
trachten ze door bedrog te krijgen. Samen togen Bolwerk en Baugi toen
naar den berg waar Gunlod woonde, en daar zij geen andere manier konden
vinden om den verborgen kelder binnen te komen, haalde Odin zijn
betrouwbare boor, Raki geheeten, voor den dag en beval den reus
met alle kracht te boren om een gat te maken waardoor hij naar binnen
zou kunnen kruipen.

Baugi gehoorzaamde zwijgend, en na eenige oogenblikken werkens trok
hij het gereedschap terug, zeggend dat hij het door den berg had
geboord en dat Odin er gemakkelijk in kon komen. Maar de god vertrouwde
zijn bewering niet, blies in het gat en toen het stof en de spaanders
hem in het gezicht vlogen, beval hij Baugi streng weer te gaan boren en
niet weer te trachten hem te bedriegen. De reus deed zooals hem bevolen
was, en toen hij zijn werktuig terugtrok, verzekerde Odin zich ervan
dat het gat werkelijk klaar was. Hij veranderde zich in een slang en
wrong er zich zóó merkwaardig snel doorheen, dat hij de
scherpe boor ontweek die Baugi hem verraderlijk in het gat nastootte om
hem te vermoorden.


Raki’s mond liet ik

Maken een gat,

Doorknagen de rots;

Over en onder mij

Was der reuzen weg:

Dus waagde ik mijn hoofd.



Hávamál.




De roof van den drank.

Toen hij het binnenste van den berg had bereikt,
nam Odin zijn gewone godengestalte weer aan en droeg weer zijn
besterden mantel; zoo vertoonde hij zich in de met druipsteen behangen
grot voor de schoone Gunlod. Hij was van plan haar liefde te winnen om
haar er zoo toe te krijgen dat zij hem een slokje zou geven uit al de
vaten, die aan hare zorg waren toevertrouwd.

Gewonnen door zijn hartstocht stemde Gunlod er in toe zijn vrouw te
worden, en nadat hij drie volle dagen met haar in dit verblijf had
doorgebracht, haalde zij de vaten uit de verborgen plaats en
zeide hem dat hij van elk een teug mocht nemen.


En hij kreeg een dronk

Van de kostb’re mee.

Gemaakt uit Od-hroerir.



Odins Runenlied.

Odin maakte flink gebruik van deze toestemming en dronk
zóóveel dat hij alle drie vaten heelemaal leegdronk. Na
dus verkregen te hebben al wat hij wenschte, dook hij weer op uit het
hol, deed zijn arendsvleugelen aan en steeg hoog in de lucht, en, na
een oogenblik boven den bergtop gezweefd te hebben, richtte hij zijn
vlucht naar Asgard.

Hij was nog ver van het gebied der goden, toen hij een vervolger
bemerkte, en inderdaad, Suttung, die ook de gestalte van een arend had
aangenomen, kwam hem snel achterna om hem tot teruggave van de gestolen
mee te dwingen. Odin vloog daarom sneller en sneller, zich inspannend
om Asgard te bereiken voordat de vijand hem inhaalde, en toen hij
naderkwam, keken de goden met spanning naar den strijd.

Ziende dat Odin slechts met moeite zou kunnen ontsnappen, haalden de
Aesir alle brandbare stoffen, die zij konden vinden, bij elkaar, en
toen hij over de muren van hun huis vloog, staken zij de massa
brandstof aan, zoodat de vlammen hoog op rezen en de vleugels van
Suttung zengden, terwijl hij den god volgde, en hij midden in het vuur
viel waar hij verbrandde.

Odin vloog tot waar de goden vaten hadden neergezet voor de gestolen
mee, en hij spuwde den drank der inspiratie zoo snel uit dat een paar
druppels neervielen en over de aarde verspreid werden. Daar werden zij
het deel van rijmelaars en poëtasters, terwijl de goden het
voornaamste tot eigen gebruik behielden, en slechts bij gelegenheid een
teug toestonden aan den dezen of genen begunstigden sterveling,
die, onmiddellijk daarop, wereldberoemd zou worden door zijn
geïnspireerde zangen.


Van een welgekozen vorm

Maakt’ ik goed gebruik;

Weinig mist de wijze;

Want Od-hroerir

Is gekomen nu

Op d’ aarde der menschen.



Hávamál.

Daar menschen en goden het onwaardeerbare geschenk aan Odin te
danken hadden, waren zij steeds bereid hem hun erkentelijkheid uit te
drukken, en zij noemden het niet alleen naar zijn naam, maar zij
vereerden hem als patroon van welsprekendheid, poëzie en zang en
van alle skalden.




De god der muziek.

Ofschoon Odin dus de gave der poëzie
bemachtigd had, maakte hij zelden daarvan gebruik. Het was voorbehouden
aan zijn zoon Bragi, het kind van Gunlod, de god van poëzie en
muziek te worden, en de wereld door zijn liederen te betooveren.


Wit gebaard, oud

Speelt Bragi zijn gulden

Harp—en nog zachter

Sluipt weg de dag.



Viking-vertellingen van het Noorden
(R. B. Anderson).

Zoodra Bragi geboren was in de met druipsteen behangen grot waar
Odin Gunlods liefde had gewonnen, begiftigden de dwergen hem met een
gouden tooverharp, en zetten hem op een van hun eigen schepen en zonden
hem de wijde wereld in. Toen de boot langzaam uit het onderaardsche
duister kwam en over den drempel van Nain, het gebied van den dwerg des
doods, ging, zat Bragi, de schoone en zuivere jonge god, die tot nu toe
geen teekenen van leven had gegeven, plotseling overeind, greep zijn gouden harp die naast hem
lag, en begon het wonderbare lied van het leven te zingen, dat soms ten
hemel steeg en dan zonk tot het vreeslijk gebied van Hel, de godin van
den dood.


Yggdrasils esch is

Van alle boomen ’t schoonst,

En van alle schepen Skidbladnir;

Van de Aesir, Odin,

Van de paarden Sleipnir;

Bifröst van de bruggen,

Van de dichters Bragi.



Lied van Grimnir.

Terwijl hij speelde, gleed het schip zacht over de door de zon
beschenen wateren en naderde weldra de kust. Bragi ging toen te voet
verder, zijn weg banend door het kale en zwijgende bosch, spelend
terwijl hij liep. Op het geluid van zijn teere muziek begonnen de
boomen te knoppen en te bloeien, en het gras onder zijn voeten werd met
tallooze bloemen gesierd.

Idoen
Idoen

B. E. Ward.



Hier ontmoette hij Idoen, dochter van Ivald, de schoone godin van
onsterflijke jeugd, wie de dwergen toestonden de aarde van tijd tot
tijd te bezoeken, terwijl, bij haar nadering, de natuur steeds haar
lieflijksten en bekoorlijksten aanblik kreeg.

Het was te verwachten, dat twee zulke wezens zich tot elkaar zouden
voelen aangetrokken, en Bragi kreeg de schoone godin tot vrouw. Samen
haastten
zij zich naar Asgard, waar beiden hartelijk welkom werden geheeten, en
waar Odin, na runen te hebben getrokken op Bragi’s tong, besloot,
dat hij de hemelsche minstreel en dichter zou zijn van liederen op de
goden en de helden die hij ontving in het Valhalla.




Vereering van Bragi.

Daar Bragi de god was van poëzie,
welsprekendheid en zang, noemden de noordelijke volken de poëzie
ook naar hem, en Skalden van beide geslachten werden
dikwijls aangeduid als Bragi-mannen of Bragi-vrouwen. Bragi werd
hooggeëerd door alle noordelijke volken, en daarom werd zijn
gezondheid altijd gedronken bij plechtige of feestelijke gelegenheden,
maar vooral bij begrafenisplechtigheden en bij Yuletijdvieringen.

Wanneer het tijd was om een dronk op hem in te stellen, die gediend
werd in bekers in den vorm van een schip en die Bragaful heetten, werd
eerst het heilige teeken van den hamer er over gemaakt. Dan verbond
zich de nieuwe heer of het hoofd van de familie plechtig tot de eene of
andere dappere daad, die hij binnen het jaar moest volvoeren, tenzij
hij als eerloos wilde zijn beschouwd. Zijn voorbeeld volgend legden al
de gasten gewoonlijk dezelfde gelofte af en zeiden wat zij zouden doen,
en daar sommigen hunner, die eerst hadden gedronken, al te vrij
praatten over hun voornemens bij deze gelegenheden, schijnt deze
gewoonte den naam van den god te hebben verbonden met het gemeenzame
maar typische Engelsche werkwoord “to brag” (pochen).

In de kunst wordt Bragi gewoonlijk voorgesteld als een oudachtig man
met lang wit haar en baard, die de gouden harp vasthoudt, waaraan zijn
vingers zulke tooverachtige wijzen konden ontlokken. 






Hoofdstuk VII: Idoen.


De appels van de jeugd.

Idoen, de verpersoonlijking van de lente of de
onsterflijke jeugd, die, volgens sommige mythologen, niet geboren was
en nooit den dood zou behoeven te smaken, werd hartelijk welkom
geheeten door de goden, toen zij met Bragi in Asgard verscheen. Ten
einde verder hunne genegenheden te winnen beloofde zij hen dat zij
elken dag mochten proeven van de wonderbare appelen die zij in haar
doos had, en die eeuwige jeugd en lieflijkheid konden mededeelen aan
allen die er van kregen.


De gouden appels

Uit haren tuin

Schonken een gaaf u van jeugd,

At gij ze iederen dag.



Wagner.

Dank zij deze tooverkrachtige vrucht hielden de Skandinavische
goden, die, omdat zij uit een gemengd ras ontsproten, niet allen
onsterflijk waren, de nadering van den ouderdom en van ziekte van
zich af, en bleven sterk, schoon en jong tallooze eeuwen. Deze appelen
werden daarom als zeer kostbaar beschouwd en Idoen bewaarde ze
zorgvuldig in haar tooverdoos. Hoe vele zij er ook uit nam, hetzelfde
getal bleef altijd aanwezig om uit te deelen op het feest der goden,
aan wie zij alleen toestond er van te proeven, ofschoon dwergen en
reuzen ook
gaarne de vruchten zouden hebben.


Schoon’ Idoena, die nooit sterft,

Die door Valhals zalen zwerft,

Is een rijke schat betrouwd

In haar doos met app’len goud,

Zulke wond’re vruchten geven

Aesir kracht ten eeuw’gen leven.



Valhalla. 




De geschiedenis van Thiassi.

Op zekeren dag trokken Odin, Hoenir en Loki uit op
een van hun gewone tochten naar de aarde, en, nadat zij langen tijd
hadden gezworven, bevonden zij zich in een verlaten streek, waar zij
geen gastvrij dak konden vinden. Moe en heel hongerig bespeurden de
goden een kudde ossen en doodden een van de beesten, en een vuur
ontstoken hebbende, gingen zij er bij zitten terwijl zij wachtten
totdat het vleesch gaar was.

Tot hun verbazing echter bleef, trots de laaiende vlammen, het stuk
volkomen rauw. Begrijpende dat er tooverij in het spel moest zijn,
keken zij rond om te ontdekken wat hun braderij in de war bracht, toen
zij een adelaar zagen die op een boom boven hen zat. Ziende dat de
reizigers erg in hem hadden, sprak de vogel hen toe en erkende dat hij
het was, die het vuur belette zijn gewoon werk te doen, maar hij bood
aan, de betoovering weg te nemen als zij hem zooveel eten gaven als hij
op kon. De goden vonden dit goed, waarop de vogel neerschoot en de
vlammen aanwakkerde met zijn groote vleugels, en weldra was het vleesch
gaar. De adelaar wilde toen drie-vierde meenemen, maar dit was te veel
voor Loki, die een grooten stok nam, welke naast hem lag, en den
gulzigen vogel begon af te rossen, vergetend dat hij bedreven was in
tooverkunsten. Tot zijn groote teleurstelling merkte hij, dat het eene
eind van den stok zich vasthechtte aan den rug van den adelaar, het
andere aan zijn handen, en dat hij werd meegesleurd over steenen en
door struiken, soms door de lucht, terwijl zijn armen bijna uit het lid
werden gerukt. Te vergeefs schreeuwde hij om genade en smeekte den
arend hem los te laten; de vogel vloog verder, totdat hij beloofde dat
hij elken losprijs zou geven dien zijn overwinnaar wilde in ruil voor
zijn vrijheid.

De schijn-adelaar, die de stormreus Thiassi was, stemde ten
slotte erin toe, Loki vrij te laten op één voorwaarde.
Hij liet hem beloven met de plechtigste eeden, dat hij Idoen zou lokken
uit Asgard, zoodat Thiassi haar en haar toovervruchten in zijn bezit
zou krijgen.

Loki en Thiassi
Loki en Thiassi

Dorothy Hardy.



Eindelijk vrijgelaten keerde Loki naar Odin en Hoenir terug, zorgde
echter hun niet te vertellen op welke voorwaarde hij zijn vrijheid
gekregen had; en toen zij weer in Asgard waren, begon hij plannen te
maken hoe hij Idoen buiten de woning der goden zou kunnen lokken.
Eenige dagen later, toen Bragi afwezig was op een van zijn
minstreel-tochten, zocht Loki Idoen op in de boschjes van Brunnaker,
waar zij verblijf hield, en beschreef sluw eenige appelen die op
kleinen afstand groeiden, en die, zooals hij valschelijk beweerde,
volkomen op de hare geleken; zoo lokte hij haar uit Asgard met een
kristallen schotel vol vruchten, die zij wilde vergelijken met de door
hem geprezene. Zoodra Idoen buiten Asgard was, verliet haar de
bedriegelijke Loki, en eer zij kon terugkeeren in de beschutting van de
hemelsche woning, schoot de stormreus Thiassi neer van het noorden op
zijn adelaarsvleugelen, nam haar in zijn felle klauwen, en droeg haar
snel weg naar zijn kaal en eenzaam verblijf Thrym-heim.


Thrym-heim is het zesde waar

Thiassi woonde,

De almachtige Jötun.



Grimnir-lied.

Ver van haar geliefde gezellen leed Idoen, werd bleek en bedroefd,
maar weigerde beslist Thiassi ook maar iets van haar toovervruchten te
laten proeven, die, zooals hij wel wist, hem schoon zouden maken en
zijn kracht en jeugd hernieuwen.


Van elk ongeval

Dat trof Odins hal,

Is de lage Loki schuld;

Uit Valhalla’s paleizen

Heeft hij zoet’ Idoena genood

Die bij zich had

Der applen schat,

Welke d’Aesir nooit doen grijzen,

Dat Thiassis toren z’ omsloot.



Valhalla (J. C. Jones).

De tijd verliep. De goden, denkend dat Idoen met haar man mee was en
weldra zou terugkeeren, letten eerst niet op haar afwezigheid, maar
langzamerhand verdween de gunstige werking van het laatste appelmaal.
Zij begonnen te voelen dat de ouderdom kwam en zagen hun jeugd en
schoonheid verdwijnen; dus werden zij ongerust en begonnen naar de
godin, die er niet was, te zoeken.

IJverige nasporing bracht het feit aan het licht dat zij het laatst
was gezien in gezelschap van Loki, en toen Odin hem streng ter
verantwoording riep, moest hij bekennen dat hij haar bedrieglijk had
overgegeven in de macht van den stormreus.


Door zijn spottend, boos gezicht

Kwam ’t in Valhal snel aan ’t licht,

Dat door Loki’s leugenmacht

D’ arme Idoen was gebracht

Om in donkren toren

Jötun toe te hooren.



Valhalla (J. C. Jones).




De terugkomst van Idoen.

De houding van de goden werd nu zeer dreigend, en
Loki begreep, dat, als hij geen middelen verzon om de godin terug te
halen, wel spoedig zijn leven in groot gevaar zou zijn.

Hij verzekerde de goden dus, dat hij alles in het werk zou stellen
om de bevrijding van Idoen te bewerken, en leende Freya’s
valkenvederen en vloog naar Thrym-heim, waar hij Idoen alleen vond,
bitter bedroefd over haar ballingschap uit Asgard en van haar geliefden
Bragi. De schoone godin, volgens sommige overleveringen in een
noot, volgens andere in een zwaluw veranderend, greep Loki haar stevig
tusschen zijn klauwen en vloog snel terug naar Asgard, in de hoop dat
hij het schut van haar hooge muren zou bereiken eer Thiassi terugkwam
van een vischvangst in de wonderlijke zeeën waarheen hij was
gegaan.

Intusschen hadden zich de goden verzameld op de wallen van de
hemelsche stad, en zij wachtten Loki’s terugkomst met veel
sterker spanning af, dan zij voor Odin hadden gevoeld toen hij
Od-hroerir zocht. Terwijl zij zich het succes van hun list bij die
gelegenheid herinnerden, hadden zij groote massa’s brandstof
opgestapeld, die zij elk oogenblik in vlam konden zetten.

Plotseling zagen zij Loki komen, maar ontdekten achter hem een
grooten adelaar. Dit was de reus Thiassi die plotseling was
teruggekeerd van Thrym-heim en merkte dat zijn gevangene door een valk
was geroofd, waarin hij dadelijk een van de goden herkende. Haastig had
hij zijn arendsveeren aangetrokken en was dadelijk op jacht gegaan en
haalde vlug zijn buit in. Loki verdubbelde zijn pogingen toen hij de
muren van Asgard naderde, en eer Thiassi hem inhaalde, bereikte hij het
eindpunt en zonk uitgeput in het midden der goden neer. Onmiddellijk
stak men de opgehoopte brandstof aan, en toen de achtervolgende Thiassi
over de muren kwam op zijn beurt, deden de vlammen en de rook hem
verminkt en half bewusteloos op den grond vallen, een gemakkelijken
buit voor de goden, die onbarmhartig op hem aanvielen en hem
afmaakten.

De Aesir waren overgelukkig nu zij Idoen hadden teruggevonden, en
zij namen snel van de kostelijke appelen, die zij behouden had
teruggebracht. Toen zij hun gewone kracht en goed uitzicht voelden
terugkeeren bij elken beet dien zij aten, verklaarden zij goedaardig
dat het geen wonder was, als zelfs de reuzen de appels der
eeuwige jeugd trachtten te proeven. Zij besloten dus dat zij
Thiassi’s oogen als een sterrebeeld aan den hemel zouden zetten,
om elk gevoel van wrok weg te nemen dat zijn bloedverwanten zouden
kunnen koesteren als zij hoorden dat hij gedood was.


Op werp ik de oogen

Van Alvadi’s zoon

In de hemelen hel:

Zij duiden de grootste

Van al mijne daden.



Harbard-lied.




De godin van de lente.

De natuurlijke verklaring van deze mythen is voor
de hand liggend. Idoen, het zinnebeeld van den plantengroei, wordt in
den herfst met geweld weggesleept, als Bragi afwezig is en het zingen
der vogels heeft opgehouden. De koude winterwind, Thiassi, houdt haar
in het ijzige, barre Noorden, waar zij het niet kan vinden, tot Loki,
de zuidenwind, het zaad of de zwaluw terugbrengt, die beide voorloopers
zijn van de terugkeerende lente. De jeugd, schoonheid en kracht, door
Idoen verleend, symboliseeren de herleving der natuur in het voorjaar
na den slaap van den winter, als kleur en kracht bij de aarde
wederkeeren, die gerimpeld en grijs geworden was.




Idoen valt in de onderwereld.

Daar de verdwijning van Idoen (plantengroei) een
jaarlijksche gebeurtenis was, kunnen wij verwachten andere mythen te
vinden, die zich met dit treffende verschijnsel bezig houden, en er is
een andere geliefkoosde mythe van de oude zangers, die, helaas, ons
slechts in een fragmentaire en zeer onvolledige gestalte heeft bereikt.
Volgens deze overlevering zat Idoen eens op de takken van den heiligen
esch Yggdrasil, toen zij plotseling duizelig werd en haar houvast kwijt
raakte en op den grond viel, tot de diepste diepten van
Nevelheim. Daar lag zij, bleek en stijf, starend met onbeweeglijke en
verschrikte oogen op de sombere visioenen die het Hellegebied opdringt,
heftig bevend als iemand die door felle koude wordt gekweld.


In de diepten woont

De alwetende Dis,

Van Yggdrasils

Esch zonk neer,

Van elfenras,

Idoen genaamd,

Het jongste van Ivaldi’s

Oud’re kindren.

Slecht bekwam

Haar de val

Onder den boom

Den grijzigen.

Zij kon niet blij zijn nu

Met Norvi’s dochter,

Gewend aan vroolijker

Woning thuis.



Odins Ravenzang.

Ziende dat zij niet terugkwam, beval Odin Bragi, Heimdall en een
ander van de goden haar te gaan zoeken en gaf hun een witte wolfshuid
mee om haar in te wikkelen, zoodat zij niet van de koude zou te lijden
hebben; hij gebood hun alles in het werk te stellen om haar op te
wekken uit de verdooving—want krachtens zijn voorwetenschap wist
hij dat deze over haar gekomen was,


Zij gaven haar een wolfshuid

Waarin zij zich kleedde.



Odins Ravenzang.

Idoen liet lijdelijk toe, dat de goden haar in de warme wolfshuid
wikkelden, maar zij weigerde hardnekkig te spreken of zich te bewegen,
en op grond van haar vreemde manieren vermoedde haar man met droefheid
dat zij een visioen had van zeer nare dingen. De tranen stroomden
onophoudelijk van hare bleeke wangen, en Bragi, overstelpt door haar ellende, vroeg eindelijk de
andere goden zonder hem naar Asgard terug te keeren, zeggend dat hij
bij zijn vrouw wilde blijven totdat zij Hels jammerlijk gebied weer
verlaten kon. Het gezicht van haar smart drukte hem zóó
neer, dat hij geen lust had in zijn gewone vroolijke liederen, en de
snaren van zijn harp waren stom terwijl hij in de onderwereld was.


Die zachte zephyr suist langs bloemenweiden,

Of Bragi’s toonen van zijn snaren glijden.



Viking-verhalen van het noorden (R. B.
Anderson).

In deze mythe beteekent Idoens val van Yggdrasil het vallen van de
bladeren in den herfst, die bleek en hulpeloos op den kouden, kalen
grond liggen, totdat zij aan het oog worden onttrokken door de sneeuw,
voorgesteld door de wolfshuid, die Odin, de lucht, zendt om ze warm te
houden; en het zwijgen van de liederen der vogels is verder aangeduid
door Bragi’s zwijgende harp. 







Hoofdstuk VIII: Niörd.


Een gijzelaar bij de goden.

Wij hebben reeds gezien, hoe de Aesir en
Vana’s gijzelaars wisselden na den verschrikkelijken oorlog dien
zij hadden gevoerd, en dat, terwijl Hoenir, Odins broeder, in Vana-heim
ging wonen, Niörd, met zijn twee kinderen, Frey en Freya, voor
goed verblijf hield in Asgard.


In Vana-heim

Schiepen hem wijze machten,

En gaven den goden een gijzelaar.



Vafthrudnir-lied.

Als heer van de winden en van de zee bij de kust kreeg Niörd
het paleis Nôatûn, bij de zeekust, waar—zoo hooren
wij—hij de hevige stormen stilde, door Aegir, den god van de
diepe zee gewekt.


Niörd, de god van storm, ’t zeevolk
bekend,

Daarboven niet in Van-heim groot gebracht,

Bij menschen, blijft den goden gijzelaar;

Kent elken mond en elke rotsige kreek,

Omgord met pijnbosch, kent de banken, waar

Zeevogels schreeuwen.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Hij strekte zijn bijzondere zorg uit over handel en visscherij, twee
bezigheden die men met voordeel slechts kon verrichten in de korte
zomermaanden, waarvan hij in zekeren zin als de verpersoonlijking
gold.




De god van den zomer.

Niörd wordt in de kunst voorgesteld als een
heel lieflijke god, in den bloei des levens, gehuld in een soort groene
tunica, met een kroon van schelpen en zeegras op zijn hoofd, of een
bruingeranden hoed, versierd met arends- of reigerveeren. Als
verpersoonlijking van den zomer werd hij aangeroepen om de woedende
stormen te stillen, die de kusten gedurende de wintermaanden
woest maakten. Ook riep men hem aan om de warmte
van de lente te bespoedigen en zoo de wintervuren uit te dooven.

Daar de landbouw enkel in de zomermaanden beoefend werd en
voornamelijk langs de fjorden of inhammen van de zee, werd Niörd
ook aangeroepen om gunstige oogsten te schenken, want men zeide dat hij
gaarne welvaart schonk aan hen die op hem vertrouwden.

Niörds eerste vrouw was, volgens sommigen, zijn zuster Nerthus,
moeder aarde, die in Duitschland met Frigga vereenzelvigd werd, zooals
wij hebben gezien, maar in Skandinavië als een afzonderlijke godin
gold.

Niörd moest haar echter verlaten toen hij naar Asgard werd
geroepen, waar hij een van de twaalf zetels kreeg in de groote
vergaderzaal, en alle samenkomsten der goden bijwoonde, terwijl hij
slechts naar Nôatûn ging, als de Aesir zijn diensten niet
noodig hadden.


Nôatûn is het elfde,

Daar heeft Niörd zich

Zelf een huis gebouwd,

Der menschen heer;

Zonder zonde

Bestuurt hij de hooge hal.



Grimnir-lied.

In zijn huis aan de zeekust zag Niörd gaarne de zeemeeuwen af-
en aanvliegen, en keek met genoegen naar de bevallige bewegingen van de
zwanen, zijn geliefkoosde vogels, die hem heilig waren. Ook bracht hij
menig uur door met te turen naar de kromme sprongen van de aardige
zeehonden, die zich in den zonneschijn aan zijn voeten kwamen
koesteren.




Skadi, godin van den winter.

Kort na Idoens terugkeer van Thrym-heim, en
Thiassi’s dood binnen de grenzen van Asgard, werden de vergaderde
goden zeer verrast en teleurgesteld omdat zij Skadi, de dochter van den reus, op zekeren dag
in hun midden zagen verschijnen, om voldoening te vragen voor haars
vaders dood. Ofschoon de dochter van een leelijken ouden Hrim-thurs,
was Skadi, de godin van den winter, inderdaad zeer schoon, in haar
zilveren wapenrusting, met haar blinkende speer, haar scherp gepunte
pijlen, kort wit jachtgewaad, witte bonten beenstukken en breede
sneeuwschoenen; en de goden moesten de rechtmatigheid van haar eisch
erkennen, waarom zij de gewone boete ten zoen aanboden. Skadi was
echter zóó boos dat zij eerst deze schikking afsloeg, en
streng leven voor leven eischte, totdat Loki, die haar toorn wilde
kalmeeren en die dacht dat, als hij haar koude lippen slechts tot een
glimlach kon bewegen, het overige gemakkelijk genoeg zou gaan, allerlei
grappen begon te maken. Zoo bond hij met een onzichtbaar touw een geit
aan zich vast en maakte allerlei potsen die de geit nadeed; en het
gezicht was zóó mal, dat al de goden in lachen
uitbarstten en zelfs Skadi moest glimlachen.

De goden maakten zich deze verzachte stemming ten nutte en wezen
naar den hemel waar de oogen van haar vader als schitterende sterren
gloeiden in het noordelijk halfrond. Zij zeiden dat zij hem daar hadden
geplaatst om hem alle eer te bewijzen, en voegden er ten slotte aan
toe, dat zij als man mocht kiezen een der goden die in de vergadering
aanwezig was, bedingende dat zij tevreden zou zijn hun bekoorlijkheden
te beoordeelen naar hun bloote voeten.

Geblinddoekt, zoodat zij alleen de voeten van de goden kon zien die
in een cirkel om haar heen stonden, keek Skadi rond en haar oog viel op
een paar schoongevormde voeten. Zij wist zeker dat zij aan Balder, den
god van het licht, moesten toebehooren, wiens gelaat haar bekoord had,
en zij wees hun eigenaar als haar keuze aan.

Toen de doek was weggenomen, ontdekte zij echter tot
haar spijt dat zij Niörd gekozen had, met wien zij verloofd was;
maar trots haar teleurstelling bracht zij gelukkige wittebroodsweken in
Asgard door, waar allen er genoegen in schenen te hebben haar te eeren.
Vervolgens bracht Niörd zijn bruid naar zijn huis
Nôatûn, waar het eentonig geluid van de golven, het
geschreeuw van de zeemeeuwen, en de kreten van de zeehonden
Skadi’s slaap zóó stoorden, dat zij ten slotte het
voor onmogelijk verklaarde er langer te blijven, en zij haar man
smeekte haar terug te brengen naar haar geboorteplaats Thrym-heim.


Slapen kon ik niet

Op mijn zeestrand bed,

Daar de zeevogels schreeuwden.

Daar wekt mij

Als van de golven hij komt

Elken luchtend de meeuw.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Niörd, die gaarne zijn pasgetrouwde vrouw genoegen deed,
willigde haar verzoek in haar naar Thrym-heim te brengen, en er met
haar te wonen negen van elke twaalf nachten, mits zij de overige drie
met hem zou doorbrengen te Nôatûn; maar toen hij den
bergstreek naderde, scheen het gezicht van den wind in de pijnboomen,
het gedonder van de lawinen, het gekraak van het ijs, het gedruisch der
watervallen, en het gehuil der wolven hem even ondragelijk als het
geluid van de zee het zijn vrouw had geschenen, en hij kon slechts blij
zijn als zijn periode van ballingschap geëindigd was, en hij zich
weer te Nôatûn bevond.


’k Ben moe van de bergen;

Niet lang was ik daar,

Negen nachten slechts;

’t Gehuil der wolven

Klonk, vond ik, heel slecht

Bij den zang van de zwanen.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson). 




De scheiding van Niörd en Skadi.

Gedurende eenigen tijd hielden Niörd en Skadi,
die zomer en winter verbeelden, deze wisseling van woonplaats vol,
terwijl de vrouw de drie korte zomermaanden aan de zee doorbracht, en
hij tegen zijn zin bij haar in Thrym-heim bleef gedurende de negen lange
wintermaanden. Maar, ten slotte bevindend dat hun smaken nooit samen
zouden kunnen gaan, besloten zij voor goed te scheiden, en keerden naar
hun respectieve woonplaatsen terug, waar elk zich kon bezighouden op de
manier die hem door gewoonte lief geworden was.


Thrym-heim, zoo heet het,

Waar Thjasse woonde,

Die stroom-sterke reus;

Maar Skade toeft nu,

Zuivere godenbruid,

In haars vaders veste.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Skadi vatte haar oud jachtbedrijf weer op, en verliet haar gebied
alleen weer om te huwen met den half-historischen Odin, wien zij een
zoon, Seaming geheeten, baarde, den eersten koning van Noorwegen, en
den vooronderstelden stichter van het vorstelijke ras, dat lang dat
land heeft geregeerd.

Volgens andere verhalen echter trouwde Skadi met Uhler, den
wintergod. Daar Skadi een ervaren scherpschutter is, wordt zij met pijl
en boog afgebeeld, en, als godin van de jacht, wordt zij gewoonlijk
vergezeld door een van de wolfachtige Eskimo-honden die in het Noorden
voorkomen. Skadi werd aangeroepen door jagers en winterreizigers, wier
slede zij over sneeuw en ijs voerde en die zij dan hun bestemming
behouden deed bereiken.

Skadi’s toorn tegen de goden, die haar vader, den stormreus,
hadden verslagen, is een beeld van de onbuigzame strengheid der in ijs gehulde aarde, die, ten
slotte verzacht door het dartele spel van Loki (de heete bliksem)
glimlacht en de omhelzing van Niörd (zomer) goedvindt. Zijn liefde
kon haar echter niet meer dan drie maanden van het jaar (in de mythe
door nachten aangeduid) houden, en zij verlangt in stilte altijd naar
de winterstormen en haar gewone bezigheden tusschen de bergen.




De vereering van Niörd.

Men geloofde dat Niörd de schepen zegende die
in en uit de haven gingen, en zijn tempels lagen aan de zeekust; daar
werden gewoonlijk eeden gezworen in zijn naam, en zijn gezondheid werd
bij iederen maaltijd ingesteld, waar hij altijd met zijn zoon Frey werd
samengenoemd.

Daar men dacht dat alle waterplanten hem toebehoorden, stond de
zeespons in het noorden bekend als “Niörds
handschoen”, een naam die tot voor kort bewaard bleef, toen
dezelfde plant door het volk herdoopt werd in “Hand der
Maagd”. 






Hoofdstuk IX: Frey.


De god van het elfenland.

Frey, of Froh, zooals hij in Duitschland heette,
was de zoon van Niörd en Nerthus, of van Niörd en Skadi, en
werd geboren in Vanaheim. Daarom behoorde hij tot het ras van de
Vana’s, de goden van water en lucht, maar werd hartelijk welkom
geheeten in Asgard toen hij er kwam als gijzelaar met zijn vader. Daar
het onder de noordelijke volken gebruik was een kind een groot geschenk
te geven wanneer het zijn eersten tand kreeg, gaven de Aesir het kind
Frey het schoone land Alf-heim of Elfenland, het verblijf der
Lichtelfen.


Alf-heim werd aan Frey

Door de goden gegeven

Eens als tandgeschenk.



Saemunds Edda.

Hier ging Frey, de god van den gouden zonneschijn en de warme
zomerbuien, wonen, bekoord door het gezelschap van de elfen en
feeën, die blindelings zijn bevelen gehoorzaamden, en op een
teeken van hem af en aan zweefden, terwijl zij alle goeds deden dat in
haar macht stond, want zij waren buitengewoon weldadige geesten.

Frey kreeg van de goden ook een wonderbaar zwaard (een beeld van de
zonnestralen), dat de macht had met goed gevolg en uit zich zelf te
strijden zoodra het uit de scheede getrokken was. Frey zwaaide dit
vooral tegen de vorstreuzen, die hij bijna even sterk haatte als Thor,
en omdat hij dit schitterende wapen droeg, is hij soms verward met den
zwaardgod Tyr of Saxnot.


Met een kortgreep’gen hamer strijdt de machtige
Thor,

Freys zwaard is slechts lang één el.



Viking-vertellingen van het noorden
(R. B. Anderson).

De dwergen van Svart-alfa-heim gaven Frey het goudborstelige zwijn
Gullin-bursti (de goudborstelige) een verpersoonlijking van
de zon. De schitterende borstels van dit dier werden symbolisch
verklaard òf als de zonnestralen, òf als het gouden graan
dat op zijn bevel golfde over de oogstlanden van Midgard, òf als
de landbouw, want het wildzwijn (dat met zijn scherpen snuit den grond
omwoelt) werd geacht de menschheid het eerst geleerd te hebben hoe zij
ploegen moest.


Daar was Frey en zat

Op ’t goudborstelig zwijn, dat—zeggen
zij—

Ploegde de bruine aard’, ze maakte groen.



Minnaars van Goedroen (William
Morris).

Frey reed soms schrijlings op dit wonderbare zwijn, welks snelheid
zeer groot was en spande het op andere tijden voor den gouden wagen,
die—zooals men zeide—de vruchten en bloemen bevatte welke
hij kwistig over de aarde uitstrooide.

Frey was bovendien de trotsche bezitter van het onverschrokken ros
Blodug-hofi, dat op zijn bevel door vuur en water zou ijlen, maar ook
van het tooverschip Skidbladnir, een verpersoonlijking van de wolken.
Dit schip, dat over land en zee voer, werd altijd door gunstige winden
voortgestuwd, en was zóó elastisch dat, terwijl het
voldoende groote afmetingen kon aannemen om de goden te dragen, hun
paarden en heel hun uitrusting, het ook als een doek kon worden
opgevouwen en in den zak gestoken.


Ivaldi’s zonen

Werkten in dagen van ouds

Om te maken Skidbladnir,

Het beste schip

Voor den schoonen Frey,

Niörds goeden zoon.



Grimnir-lied.




Het dingen om Gerda’s hand.

In een van de Edda-liederen wordt verteld dat Frey
eens Odins troon, Hlidskialf, durfde beklimmen,
van welken hoogen zetel zijn blik over de wijde wereld zwierf. Toen hij
naar het bevroren noorden keek, zag hij een schoon jong meisje het huis
van den vorstreus Gymir binnengaan, en toen zij haar hand ophief om de
klink op te lichten, bestraalde haar schitterende schoonheid zee en
lucht.

Een oogenblik later verdween dit lieflijke wezen, wier naam Gerda
was en die men beschouwt als een verpersoonlijking van het flitsende
noorderlicht, in het huis haars vaders, en Frey keerde in gedachten
terug naar Alfheim, terwijl zijn hart vervuld was met het verlangen dit
mooie meisje zijn vrouw te maken. Smoorlijk verliefd was hij
zwaarmoedig en in de hoogste mate verstrooid, en begon zich
zóó vreemd aan te stellen, dat zijn vader, Niörd,
zeer ongerust werd over zijn gezondheid, en zijn trouwen knecht Skirnir
beval de oorzaak van deze plotselinge verandering te ontdekken. Na veel
overreding kreeg Skirnir ten slotte van Frey een verslag aangaande zijn
beklimmen van Hlidskialf, en van het mooie schouwspel dat hij had
gezien. Hij bekende zijn liefde en ook zijn uiterste wanhoop, want daar
Gerda de dochter was van Gymir en Angur-boda, en een bloedverwante van
den vermoorden reus Thiassi, vreesde hij, dat zij hem nooit gunstig
ontvangen zou.


In Gymirs hof heb ’k haar geschouwd,

De maagd die mij gevangen houdt;

Haar sneeuwwitt’ armen, blank gezicht

Wierpen op aard’ en zee hun licht.

Haar min ik meer dan ooit voorheen

Een meisj’ een jongling dierbaar scheen;

Maar elf en god die ’t al gebiedt

Gunt ons ’t geluk der liefde niet.



Skirners lied.

Maar Skirnir antwoordde troostend dat hij geen reden kon zien waarom
zijn meester een zoo wanhopigen blik op de zaak zou hebben,
en hij bood aan, het meisje in zijn naam te gaan vragen, mits Frey hem
zijn paard voor de reis wilde leenen en hem zijn blinkend zwaard geven
tot loon.

Overgelukkig in het vooruitzicht dat hij de schoone Gerda zou
winnen, gaf Frey Skirnir gaarne het blinkende zwaard, en stond hem toe
zijn paard te gebruiken. Maar hij verzonk spoedig weer in den
droomerigen staat die hem gewoon was geworden sinds hij verliefd
geworden was, en zoo merkte hij niet dat Skirnir nog bij hem talmde, en
ook niet dat hij handig de spiegeling van zijn gelaat van het oppervlak
der beek stal waaraan hij gezeten was, en dat hij ze sloot in den
drinkhoren, met het plan “ze uit te storten in Gerda’s
beker, en door de schoonheid er van het hart der reuzin voor den heer
te winnen” in wiens dienst hij nu uit vrijen ging. Toegerust met
dit portret, met elf gouden appelen en met den tooverring Draupnir,
reed Skirnir nu naar Jötun-heim om zijn opdracht uit te voeren.
Toen hij bij Gymirs woning kwam, hoorde hij het luid en voortdurend
gehuil van zijn wachthonden, die de winterwinden verpersoonlijkten. Een
herder die zijn kudde in de nabijheid hoedde, vertelde hem, in antwoord
op zijn vraag, dat men onmogelijk het huis kon naderen vanwege den
vlammenmuur die het omringde; maar Skirnir, wetende dat Blodug-hofi
door alle vuur heen kon, gaf zijn paard de sporen, en reed zonder
letsel naar de deur van den reus en was weldra in tegenwoordigheid van
de lieflijke Gerda.

Opdat het mooie meisje een gunstig oor zou leenen aan de voorstellen
van zijn meester, toonde Skirnir haar het gestolen portret en haalde
voor den dag de gouden appelen en den tooverring, die zij echter met
hoogheid afwees, zeggend dat haar vader genoeg goud had en meer dan
genoeg. 


Ik neem niet aan dien wondren ring

Schoon ’k hem van Balders schat ontving;

’k Behoef geen goud in Gymers hal

Daar ’t mij mijn vader geven zal.



Skirners lied.

Boos omdat zij het goud versmaadde, dreigde Skirnir nu haar met zijn
tooverzwaard te onthoofden, maar daar dit het meisje in het minst niet
bang maakte en zij hem met kalmte tartte, nam hij zijn toevlucht tot
tooverkunst. Hij sneed runen in zijn stok en zeide haar, dat, als zij
niet toegaf eer de bezwering klaar was, zij òf tot eeuwige
maagdelijkheid zou veroordeeld zijn òf een vorstreus zou huwen
dien zij nooit zou kunnen beminnen.

Frey
Frey

Jacques Reich.



Verschrikt door de vreeslijke beschrijving van hare vreugdelooze
toekomst in geval zij volhardde in hare weigering, stemde Gerda er
eindelijk in toe Frey’s vrouw te worden, en liet Skirnir gaan,
met de belofte dat zij haar aanstaanden bruidegom op den negenden avond
in het land Burri zou ontmoeten, het groene veld, waar zij zijn
somberheid zou verdrijven en hem gelukkig zou maken.


Burri is liefdes hoog verblijf

Na negen nachten, buiten kijf,

Krijgt sterken Niorders dapp’re zoon

Daar Gerda’s kus tot liefdeloon.



Skirners lied.

Verheugd over zijn succes, ijlde Skirnir naar Alf-heim terug waar
Frey met vreugde den uitslag van de reis kwam te vernemen. Toen hij
hoorde dat Gerda er in had toegestemd zijn vrouw te worden, straalde
zijn gelaat van geluk, maar toen Skirnir hem vertelde dat hij negen
nachten geduld moest hebben, eer hij de hem toegezegde bruid zou kunnen
zien, ging hij bedroefd weg, zeggende dat hem die tijd eindeloos zou
schijnen.


Lang is een nacht, en twee is meer,

Hoe draag ’k mijn smart ten derden keer?

Een maand van vreugde sneller vlucht

Dan halve nacht vol diep gezucht.



Skirners lied. 

Trots deze minnaarswanhoop kwam de tijd van wachten echter tot een
einde en Frey spoedde zich blijde naar het groene land, waar hij, trouw
aan haar aanwijzing, Gerda vond, en zij werd zijn gelukkige vrouw en
zat fier op haar troon naast hem.


Frey had Gerda tot vrouw;

Zij was Gymirs dochter,

Van Jötuns stam.



Saemunds Edda.

Volgens sommige mythologen is Gerda niet een verpersoonlijking van
den noordelijken morgenstond maar van de aarde, die, hard, koud en
onhandelbaar, de geschenken van schoonheid en vruchtbaarheid (appelen
en ring), haar door den lentegod aangeboden, niet wil, de schitterende
zonnestralen (Frey’s zwaard) tart, en slechts zijn kus wil
ontvangen, als zij verneemt dat zij anders tot voortdurende
onvruchtbaarheid zal worden veroordeeld, of geheel zal worden
overgegeven in de macht der reuzen (ijs en sneeuw). De negen nachten
wachtens duiden de negen wintermaanden aan; als zij ten einde zijn,
wordt de aarde de bruid van de zon, in de velden waar de boomen
bladeren en bloesem doen uitloopen.

Wij hooren dat Frey en Gerda de ouders werden van een zoon, Fiolnir
geheeten, wiens geboorte Gerda troostte over het verlies van haren
broeder Beli. Deze had Frey aangevallen en was door hem verslagen,
ofschoon de zonnegod, berooid van zijn ongeëvenaard zwaard, zich
had moeten verdedigen met een hertshoorn dien hij snel van den muur
zijner woning nam.

Behalve den trouwen Skirnir had Frey twee andere dienstbaren, een
gehuwd paar, Beyggvir en Beyla, de verpersoonlijkingen van molenafval
en mest, twee ingrediënten die in den landbouw gebruikt worden om
den grond vruchtbaar te maken, en daarom als Frey’s getrouwe
dienaren werden beschouwd, trots hun onaangename eigenschappen.





De historische Frey.

Snorro-Sturleson zegt in zijn
“Heimskringla”, of kroniek van de oude Noorweegsche
koningen, dat Frey een historisch persoon was die Ingvi-Frey heette, en
in Upsala regeerde na den dood van den half-historischen Odin en
Niörd. Onder zijn bestuur genoot het volk zulk een welvaart en
vrede dat zij zeiden dat hun koning een god moest zijn. Zij begonnen
hem dus als zoodanig aan te roepen, en trokken hun enthousiaste
bewondering zóó ver, dat, toen hij stierf de priesters,
die het feit niet openbaar durfden maken, hem in een aardhoop legden in
plaats van zijn lichaam te verbranden, zooals tot nu toe gewoonte was
geweest. Zij vertelden het volk toen dat Frey—wiens naam in het
noorsch synoniem is met “meester”—“in den
aardhoop was gegaan”, een uitdrukking die uiteindelijk de noorsche
term voor den dood werd.

Eerst drie jaren later ontdekte het volk, dat was voortgegaan met
belasting te betalen aan den koning door geld, zilver en koper in de
aardhoop te doen door drie verschillende openingen, dat Frey dood was.
Daar hun vrede en voorspoed niet verstoord waren geworden, besloten zij
dat zijn lijk nooit zou worden verbrand, en zoo voerden zij de gewoonte
in, in een aardhoop te begraven, een gebruik dat te zijner tijd den
brandstapel op vele plaatsen verving. Een van de drie aardhoopen bij
Gamla Upsala heet nog naar den god. Zijn beelden stonden daar in den
grooten tempel, en zijn naam werd behoorlijk te pas gebracht in alle
plechtige eeden waarvan de gewone vorm luidde, “Zoo helpe mij
Frey, Niörd en de Almachtige Asa” (Odin).




Dienst van Frey.

Geen wapens werden ooit in Frey’s tempels
geduld; de beroemdste dier tempels waren te Throndhjeim in Noorwegen,
en te Thvera op IJsland. In deze tempels werden
hem ossen of paarden geofferd, terwijl men een zwaren gouden ring
doopte in het bloed van het offerdier eer de bovenvermelde eed er
plechtig over werd uitgesproken.

Freya
Freya

N. J. O. Blommér.



Frey’s beelden, evenals die van alle andere Noorsche godheden,
waren ruw gehouwen houtblokken, en het laatste van deze heilige beelden
schijnt door Olaf den Heilige te zijn vernield, die, zooals wij hebben
gezien, velen zijner onderdanen door dwang bekeerde. Daar hij verder de
god was van den zonneschijn, de vruchtbaarheid, den vrede en de
welvaart, werd Frey beschouwd als de patroon van paarden en ruiters, en
de bevrijder van alle gevangenen.


Frey is de beste

Van alle heeren

Onder de goden;

Hij wekt geen tranen

Bij meisjes of moeders;

Hij wil ontboeien

Hen die geketend zijn.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).




Het Yule-feest.

Eéne maand van elk jaar, de Yulemaand of
Thor-maand, werd beschouwd als aan Frey gewijd zoo goed als aan Thor,
en begon met den langsten nacht van het jaar, die den naam droeg van
Moeder Nacht. Deze maand was een tijd van feest en vreugde, want zij
verkondigde de wederkomst van de zon. Het feest heette Yule (wiel)
omdat men vooronderstelde dat de zon op een wiel geleek dat snel door
de lucht draaide. Deze gelijkenis deed een eigenaardige gewoonte
ontstaan in Engeland, Duitschland en langs de oevers van den Moezel.
Tot zeer onlangs vergaderde het volk op een berg, om een groot houten
wiel, dat met stroo omwikkeld was, in brand te steken, en dat dan, in
lichtelaaie, den heuvel af te rollen, totdat het sissend in het water
neerkwam. 


Weer and’ren zoeken op een wiel, versleten,
waardeloos,

Omwikk’len het met stroo en touw, verbergen het
een poos;

Zij sleepen ’t naar een heuveltop, het staat in
vuur en gloed,

En went’len het in duist’ren nacht er af
met heftigen spoed.

Zoo lijkt het op de zon, die komt dus van den hemel
neer,

Het is een vreemd gezicht en wie het ziet, dien treft
het zeer,

En zij gelooven dat al kwaad, dus wordt gesleept ter
hel,

En nu, van smart en euvel vrij, zij leven kalm en
wel.



Naogeorgus.

Al de noordelijke rassen beschouwden het Yulefeest als het grootste
van het jaar, en waren gewoon het te vieren met dansen, feesten en
drinken, terwijl elke god bij name werd aangeroepen. De eerste
Christenzendelingen, die de groote populariteit van dit feest
bespeurden, dachten dat het best was op te wekken tot drinken op het
welzijn van den Heer en zijn twaalf apostelen, toen zij voor het eerst
de noordelijke heidenen begonnen te bekeeren. Ter eere van Frey at men
bij deze gelegenheid varkensvleesch. Gekroond met laurier en rosmarijn
werd de kop van het dier in de eetzaal gebracht met veel
ceremonieel—een gewoonte die men lang in eere hield, zooals
blijkt uit de volgende regels.


Caput Apri defero

Reddens laudes Domino,

Den zwijnskop draag ik in mijn handen

Met rozemaryn en groenguirlanden;

Nu moet gij zingen allemaal

Qui estis in convivio.



Queens College Deun, Oxford.

De vader van het gezin legde zijn hand op den gewijden schotel, die
“het zwijn der verzoening” heette, en bezwoer dat hij zijn
familie trouw zou zijn en al zijn verplichtingen zou nakomen, een
voorbeeld dat door alle aanwezigen werd gevolgd, van de hoogsten tot de
laagsten. De schotel mocht slechts worden aangesneden door een man van
onbevlekten naam en beproefden moed, want de zwijnskop was een gewijd
zinnebeeld dat—zoo dacht men—elk met vrees vervulde. Om
die reden werd dikwijls een zwijnskop gebruikt als
versiering voor de helmen der Noorsche koningen en helden, wier
dapperheid buiten twijfel was.

Daar Frey’s naam Fro naar den klank dezelfde is als het woord
dat in het Duitsch voor blijdschap wordt gebruikt, werd hij als de
beschermer van alle vreugde beschouwd en werd steeds aangeroepen door
gehuwde paren die in harmonie wilden leven. Zij die er in slaagden dit
een bepaalden tijd te doen, werden openlijk begiftigd met een stuk
zwijnevleesch, dat in latere tijden door de Engelschen en Weeners
vervangen werd door een zij spek of ham.


Gij zult zweren, door kracht van belijdenis,

Als ooit in uw huw’lijk verkeerd iets is,

Hetzij ge zijt getrouwd als vrouw of man,

Als de eendracht bij u niet blijven kan,

Of anders, aan tafel of te bed hebt verstoord

Gij elkanders stemming in doen of in woord;

Of, sinds de priester u heeft getrouwd,

Gij u ongehuwd wenschtet, daar de stap u heeft
berouwd;

Of wel, in twaalf maanden en een dag tijd,

Gij niet werdt vervuld met zulk een spijt,

Maar bleeft bij uw denken en uw verlangen

Als toen uw handen elkaar in het koor hielden
omvangen.

Als hierop, met vrijmoedigen geest,

Gij vast kunt zweren dat het zóó is
geweest,

Dan zult gij krijgen een stuk spek en van hier

Het medenemen met groot plezier;

Want dit is gebruik te Dunmow, steeds en nu—

Schoon de vreugd is aan ons, het spek is van u.



Brands Populaire Oudheden.

In het dorp Dunmow in Essex bestaat de oude gewoonte nog. In Weenen
werd de ham of het stuk spek boven de stadspoort gehangen, vanwaar de
gelukkige candidaat het moest halen, nadat hij den rechters de
zekerheid had gegeven, dat hij met zijn vrouw in vrede had geleefd,
maar niet onder de plak zat. Men zegt dat in Weenen deze ham sedert
lang niet was opgeëischt, totdat een waardig burger zich voor de
rechters vertoonde en bij zich had de geschreven verzekering van zijn
vrouw dat zij twaalf jaren gehuwd waren en nooit twist
hadden gehad—een bewering die door al hunne buren gestaafd werd.
De rechters, tevreden met de bewijzen die zij voor oogen hadden, zeiden
den candidaat dat de prijs hem zou worden gegeven, en dat hij alleen
maar de ladder had te beklimmen, die er onder stond, en hem naar
beneden moest halen. Blij dat hij een zoo mooie ham had gekregen, klom
de man vlug op de ladder; maar toen hij op het punt was naar de ham te
reiken bemerkte hij, dat de ham, aan de middagzon blootgesteld, begon
te smelten, en dat een druppel vet op zijn Zondagsche jas dreigde te
vallen. Snel trok hij zich terug en deed zijn jas uit, met de
schertsende opmerking dat zijn vrouw hem een heftigen uitbrander zou
geven als hij haar vuil maakte, een bekentenis die alle omstanders in
den lach deed schieten, en die hem zijn ham kostte.

Een ander Yuletijdgebruik was het branden van een groot houtblok,
dat den nacht door moest duren, anders werd het als een heel slecht
teeken beschouwd. De verkoolde overblijfselen van dit blok werden
zorgvuldig verzameld en bewaard om het blok van het volgenden jaar aan
te steken.


Met hout van vorig jaar

Ontsteek het nieuwe, maar

Grijp uw geluk met handen,

Speel op uw luit een lied

Dat voorspoed talme niet

Maar kome onder ’t branden.



Hesperides (Herrick).

Dit feest was zóó populair in Scandinavië, waar
het in Januari werd gevierd, dat koning Olaf, ziende hoe dierbaar het
was aan het Noorsche gemoed, vele van zijn gebruiken overbracht naar
den Kerstdag en daardoor het onkundige volk met hun verandering van
godsdienst verzoende.

Als god van vrede en voorspoed meent men dat Frey dikwijls op aarde
is teruggekeerd, en dat hij over de Zweden geregeerd
heeft, onder den naam van Ingvi-Frey, waarnaar zijn afstammelingen
Inglings heeten. Hij regeerde ook over de Denen onder den naam
Fridleef. In Denemarken, zegt men, trouwde hij een mooi meisje
Freygerda, die hij van een draak had bevrijd. Hij had bij haar een
zoon, Frodi, die hem later als koning opvolgde.

Frodi regeerde over Denemarken in de dagen toen er “vrede over
de wereld” was, dat is, juist toen Christus werd geboren in
Bethlehem van Judea; en omdat al zijn onderdanen in eensgezindheid
leefden, was hij algemeen bekend als Vrede-Frodi.




Hoe de zee zout werd.

Men verhaalt dat Frodi eens van Hengikiaptr een
paar magische molensteenen, Grotti geheeten, kreeg, die
zóó zwaar waren dat geen zijner knechten en zelfs geen
van zijn sterkste soldaten ze konden omkeeren. De koning begreep dat de
molen betooverd was en al wat hij wilde zou malen; daarom was hij
verlangend hem aan het werk te zetten, en, bij een bezoek aan Zweden,
zag hij de twee reuzinnen Menia en Fenia, wier geweldige spieren en
gestalten zijn aandacht trokken. Hij kocht ze als slavinnen.

Toen hij thuis kwam, voerde Vrede-Frodi zijn nieuwe dienstbaren naar
den molen, en beval haar de maalsteenen rond te draaien en te malen
goud, vrede en voorspoed, en onmiddellijk vervulden zij zijn wensch.
Vroolijk werkten de vrouwen door, uur op uur, totdat ’s konings
kisten vol goud waren, en voorspoed en vrede heerschten in zijn
land.


Malen wij schatten voor Frothi!

Malen wij hem, blijde

Om veelheid van stof,

Op vroolijken steen.



Grotta Savngr.

Maar toen Menia en Fenia gaarne wat zouden gerust hebben, beval de
koning, wiens hebzucht was gewekt, haar door te werken. In
weerwil van haar smeeken beval hij ze te arbeiden uur op uur, en stond
hij ze slechts zooveel rusttijd toe als noodig was om een gezang vers
te zingen, totdat, door zijn wreedheid vertoornd, de reuzinnen ten
slotte besloten zich te wreken. Op zekeren nacht toen Frodi sliep,
veranderden zij haar gezang, en in plaats van voorspoed en vrede,
begonnen zij boos te malen een gewapend leger, waardoor zij den Viking
Mysinger in het land brachten met een groote troepenmacht. Terwijl de
tooverij aan het werk was, bleven de Denen slapen, en dus werden zij
geheel en al verrast door de Vikingenschaar, die hen allen
versloeg.


Een leger moet komen

Hier direct,

En branden de stad

Neer voor den vorst.



Grotta Savnrg.

Mysinger nam de toovermolensteenen en de twee slavinnen en zette ze
aan boord van zijn schip; toen liet hij de vrouwen zout malen, wat in
die dagen een handelsartikel van groote waarde was. De vrouwen
gehoorzaamden en hare molensteen en draaiden rond, malend zout in
overvloed; maar de Viking, even wreed als Frodi, wilde den armen
vrouwen geen rust gunnen, waarom hij en de zijnen zwaar werden
gestraft. Een zóó groote hoeveelheid zout werd door de
tooversteenen gemalen dat ten slotte zijn gewicht het schip deed zinken
en alles wat aan boord was.

De zware steenen zonken in zee in de Pentland-Firth, of aan de
noordwestelijke kust van Noorwegen, waar zij een diep rond gat maakten,
en de wateren, die in de draaikolk stroomden en in de gaten, die in de
steenen waren, klokten, veroorzaakten de groote draaikolk die als de
Maelstroom bekend is. Wat het zout betreft, dit smolt spoedig; maar
zóó groot was de onmetelijke hoeveelheid die de reuzinnen
hadden gemalen, dat het al de wateren van de zee doortrok, die sedert
altijd zeer zout is geweest. 






Hoofdstuk X: Freya.


De godin der liefde.

Freya, de mooie Noorsche godin van de schoonheid en
de liefde, was de zuster van Frey en de dochter van Niörd en
Nerthus, of Skadi. Zij was de schoonste en lieflijkste van alle
godinnen, en terwijl zij in Duitschland met Frigga vereenzelvigd werd,
gold zij in Noorwegen, Zweden, Denemarken en IJsland als een
afzonderlijke godheid. Daar Freya geboren was in Vana-heim, was zij ook
bekend als Vanadis, als de godin van de Vana’s, of als
Vanabruid.

Toen zij in Asgard kwam, waren de goden zóó bekoord
door hare schoonheid en gratie, dat zij haar het gebied Folkvang en de
groote hal Sessrymnir (de ruimgezetelde) gaven, waar zij gemakkelijk al
hare gasten zou kunnen plaatsen.


Folkvang heet het,

Waar Freya recht heeft

Op de stoelen der hal.

Ied’ren dag der verslaag’nen

Kiest zij de helft,

Gunt de helft aan Odin.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).




Koningin der Valkyren.

Ofschoon zij de godin der liefde was, was Freya
niet alleen zachtzinnig en op vreugde gesteld, want de oude Noorsche
volken geloofden dat zij zeer krijgshaftige neigingen had, en dat zij
als Valfreya dikwijls de Valkyren de slagvelden langs voerde, kiezend
en opeischend de eene helft der gevallen helden. Daarom werd zij
dikwijls afgebeeld met pantser en helm, schild en speer, terwijl alleen
de benedendeelen van haar lichaam in de gewone golvende vrouwelijke
dracht gehuld waren.

Freya bracht de uitverkoren gevallenen naar Folkvang, waar zij
behoorlijk werden ontvangen. Daar ook heette zij
welkom alle reine maagden en trouwe vrouwen, opdat zij na den dood
zouden mogen genieten van het gezelschap harer minnaars en mannen. De
vreugden van haar woning waren zóó verlokkend voor de
heldhaftige Noorsche vrouwen, dat zij dikwijls in den slag stormden als
hare geliefden verslagen waren, hopende hetzelfde lot te zullen deelen;
of zij vielen in hare zwaarden, of werden vrijwillig verbrand op
denzelfden brandstapel als de overblijfselen harer beminden.

Daar men geloofde dat Freya een gunstig oor leende aan gebeden van
minnenden, werd zij dikwijls door hen aangeroepen, en het was gebruik
haar ter eere minneliederen te dichten, die bij alle feestelijke
gelegenheden werden gezongen, terwijl haar naam zelfs het werkwoord
vrijen het aanzijn gaf.




Freya en Odur.

Freya, de goudharige en blauwoogige godin, werd
soms ook als een verpersoonlijking van de aarde beschouwd. Als zoodanig
huwde zij Odur, een symbool van de zomerzon, dien zij innig liefhad en
bij wien zij twee dochters had, Hnoss en Gersemi. Deze meisjes waren
zóó schoon dat alle lieflijke en kostelijke dingen naar
haar genoemd werden.

Als Odur tevreden aan haar zijde toefde, glimlachte Freya en was zij
volmaakt gelukkig; maar, helaas! de god was zwerver van natuur, en toen
hij genoeg kreeg van zijn vrouws gezelschap, verliet hij plotseling het
huis en zwierf in de wijde wereld. Freya, droef en verlaten, weende
veel, en hare tranen vielen op de harde rotsen, die bij hun aanraking
zacht werden. Wij vernemen zelfs dat zij doorsijpelden tot diep in het
hart der steenen, waar zij in goud werden verkeerd. Sommige tranen
vielen in zee en werden veranderd in doorschijnend barnsteen.

Toen Freya van haar weduwlijken staat genoeg had en verlangde haar geliefde in hare armen te
drukken, ging zij hem eindelijk zoeken, en kwam door vele landen, waar
zij bekend werd onder vele namen, zooals Mardel, Horn, Gefn, Syr,
Skialf en Thrung, allen die zij ontmoette vragend of haar man dien weg
was langs gekomen, en overal zóóvele tranen stortend dat
men goud kan vinden in alle deelen der aarde.


En Freya volgde met haar tranen goud

Liefste godin des hemels, hoogst geëerd

Door allen zij, na Odins gemalin.

Voorlang nam haar ten huw’lijk Odur zwerfsch,

Verliet haar dan en ging de wereld door,

Sinds zoekt zij hem en weent haar gouden tranen.

Veel namen heeft zij, Vanadis, zoo noemt

Op aard men haar, doch Freya in den hemel.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Ver weg in het zonnige Zuiden, onder de bloeiende mirten, vond Freya
Odur ten slotte, en toen zij haar geliefde wederom had, was zij weer
gelukkig en glimlachte en straalde zij als een bruid. Misschien is het
omdat Freya haar man vond onder den bloeienden mirt, dat Noorsche
bruiden, tot heden, mirten verkiezen boven den conventioneelen
oranjebloesem van andere streken.

Hand in hand keerden Odur en Freya nu vroolijk naar huis terug, en
in het licht van hun geluk werd het gras groen, ontbloeiden de bloemen,
en de bruid zong, want de heele natuur sympathiseerde even hartelijk
met Freya’s vreugde als zij getreurd had met haar toen zij in
droefheid was.


Uit het morgenland,

Over het sneeuwveld

Kwam schoone Freya

Tripp’len naar Scoring.

Wit lag de heide,

Bevroren vóór haar;

Groen was de heide,

En bloeiend achter haar.

Uit gouden lokken

Schudde zij bloemen,

Uit haar kleed’ren

Schudde zij zuidenwind,

Rondom in de berken

Wekkend de lijsters,

Makend kuische vrouwen zeer

Naar hun helden verlangend,

Minnend, minnegevend,

Kwam zij naar Scoring.



De Longbeards Sage (Charles
Kingsley).

De mooiste planten en bloemen in het noorden heetten Freya’s
haar of Freya’s oogendauw, terwijl de vlinder Freya’s hen
heette. Men dacht ook dat deze godin een bijzondere genegenheid had
voor de elfen, die zij gaarne zag dansen in de maanstralen, en voor wie
zij haar mooiste bloemen en zoetsten honig bewaarde. Odur,
Freya’s man, die verder gold als een verpersoonlijking van de
zon, werd ook beschouwd als een zinnebeeld van den hartstocht of van de
bedwelmende liefdegenietingen; zoo zeiden de ouden dat het geen wonder
was wanneer zijn vrouw niet gelukkig kon zijn zonder hem.




Freya’s halsketting.

Daar zij de godin van de schoonheid was, was Freya
natuurlijk zeer verzot op haar toilet van schitterende sieraden en
kostbare juweelen. Op zekeren dag, toen zij in Svart-alfa-heim
vertoefde, het rijk onder den grond, zag zij vier dwergen den
wonderbaarsten halsketting maken dien zij ooit gezien had. Schier
buiten zich zelf van verlangen om dezen schat te bezitten, die
Brisinga-men heette, en een zinnebeeld was van de sterren, smeekte
Freya de dwergen hem haar te geven; maar zij weigerden dit met
beslistheid tenzij zij beloofde dat zij hun haar gunst zou schenken.
Toen zij tot dezen prijs den halsketting had gekregen, haastte Freya
zich hem aan te doen, en zijn schoonheid verhoogde hare bekoorlijkheden
zóó, dat zij hem dag en nacht droeg en slechts bij
gelegenheid kon bewogen worden hem aan de andere godheden te leenen. Thor droeg echter dezen
ketting, toen hij Freya in Jötun-heim voorstelde, en Loki
begeerde hem en zou hem hebben gestolen, had Heimdall er niet
opgepast.

Freya was ook de trotsche bezitster van een valkengewaad, of
valkenveeren, die dengene, die ze droeg, het vermogen schonk als een
vogel door de lucht te vliegen; en dit kleed was zóó
onschatbaar dat het tweemaal door Loki werd geleend, en door Freya
zelve gebruikt werd toen zij Odur, die weg was, ging zoeken.


Op zeek’ren dag

Deed Freya aan valkenvleug’len en schoot door de
lucht,

Noordwaarts, zuidwaarts zocht zij

Haar geliefden Odur.



Frithiof Saga, Tegnér.

Daar Freya ook werd beschouwd als de godin van de vruchtbaarheid,
werd zij soms voorgesteld als rondrijdend met haar broeder Frey in de
kar, die getrokken werd door het zwijn met gouden borstels, met
kwistige hand strooiend vruchten en bloemen, om de harten der menschen
verheugd te maken. Zij had echter zelf een wagen waarin zij gewoonlijk
reed. Deze werd getrokken door katten, hare geliefkoosde dieren, de
zinnebeelden van koesterende liefheid en wellust, of de
verpersoonlijking van vruchtbaarheid.


Toen kwam zwartbaardige Niörd en achter hem

Freya, in dun gewaad, en om haar enkels teer

Speelden de grauwe katten.



Minnaars van Goedroen (William
Morris).

Frey en Freya werden zóó hoog geëerd in het gansche
noorden, dat hunne namen, in gewijzigde vormen, nog gebruikt worden
voor “meester” en “meesteres”, en
één dag der week Vrijdag wordt genoemd. Freya’s
tempels waren inderdaad groot in getal, en werden lang in stand
gehouden door hare geloovigen, het laatst te Maagdenburg, in Duitschland totdat deze op bevel
van Karel den Groote werd verwoest.




Geschiedenis van Ottar en Angantyr.

Het Noorsche volk was gewoon Freya aan te roepen
niet alleen om voorspoed af te smeeken in de liefde, en welvaart en
rijkdom, maar ook, nu en dan, hulp en bescherming. Deze beloofde zij
aan allen die haar trouw dienden, zooals bleek in het verhaal van Ottar
en Angantyr, twee mannen, die, nadat zij een tijd lang getwist hadden
over hun rechten op zeker stuk land, ten slotte de zaak voor het Thing
brachten. Die volksvergadering besliste dat de man, die kon aantoonen
dat hij de langste lijn van edele voorvaderen had, als winner zou
gelden, en een bepaalden dag werd aangewezen om den geslachtsboom van
iederen eischer na te sporen.

Ottar, die zich slechts eenige namen van voorvaderen kon herinneren,
bracht offers aan Freya en vroeg haar hulp. De godin hoorde goedgunstig
naar zijn gebed en verscheen hem en veranderde hem in een wild zwijn,
en reed op zijn rug naar de woonplaats van de toovenares Hyndla, een
zeer beroemde heks. Door bedreigingen en verzoeken kreeg Freya van de
oude vrouw gedaan, dat zij Ottar’s geslachtsboom tot Odin
naspoorde, en elk der vaderen op zijn beurt zou opnoemen, terwijl zij
erbij vertelde wat hij had gedaan. Daar zij vreesde dat het geheugen
van haren vereerder niet bij machte zou zijn zoovele bijzonderheden te
onthouden, bewerkte Freya verder dat Hyndla een dronk herinneringsdrank
brouwde, dien zij hem te drinken gaf.


Drinken zal hij

Heerlijke teugen,

Alle goden smeek ik

Te zeeg’nen Ottar.



Saemunds Edda. 

Zoo voorbereid verscheen Ottar voor het Thing op den vastgestelden
dag, en zei vloeiend zijn stamboom op, zooveel meer voorvaders noemende
dan Angantyr zich kon herinneren, dat hem zonder moeite het bezit werd
toegewezen dat hij verlangde.


Een plicht is te wijzen zóó

Dat de jonge vorst

Zijn vaderlijk erfdeel zal hebben

Volgens zijn afkomst.



Saemunds Edda.




De mannen van Freya.

Freya was zóó schoon dat al de goden,
reuzen en dwergen naar hare liefde verlangden en om beurten haar tot
vrouw wilden. Maar Freya bespotte de leelijke reuzen en weigerde zelfs
Thrym, toen Loki en Thor voor hem pleitten. Zij was niet zoo
onverzettelijk waar het de goden zelf betrof, als men de verschillende
mythologen mag gelooven, want als de verpersoonlijking van de aarde,
zegt men, heeft zij Odin (de lucht), Frey (den vruchtbaren regen), Odur
(den zonneschijn) enz. getrouwd, totdat het scheen alsof zij de
beschuldiging verdiende die de opperduivel Loki tegen haar uitgilde,
dat zij om beurten alle goden bemind had en gehuwd.




Vereering van Freya.

Het was gebruik bij plechtige gelegenheden
Freya’s gezondheid te drinken met die van de andere goden, en
toen het Christendom in het noorden werd ingevoerd, werd deze dronk
overgebracht op de Maagd of op St. Gertruida; Freya werd, evenals alle
heidensche godheden, tot een demon verklaard of een heks, en verbannen
naar de bergtoppen van Noorwegen, Zweden of Duitschland, waar men den
Brocken aanwijst als haar speciaal verblijf, en de algemeene
verzamelplaats van haar duivelenstoet in den Valpurgisnacht.


Koor van heksen.


De heksen gaan den Brocken op,

De stoppel is geel, groen is de knop.

Van alle kanten komen ze aan,

En bovenop zit Uriaan.

Zoo gaat het over steen en stok,

Laat de heks een sch—t, dan st—t de
bok.



Goethe’s Faust (vert. v. Adama
v. Scheltema).

Daar de zwaluw, de koekoek en de kat in heidensche tijden Freya
gewijd waren, meende men dat deze schepselen duivelsche eigenschappen
hadden, en tot heden toe worden heksen altijd afgebeeld met koolzwarte
katten naast zich. 







Hoofdstuk XI: Uller.


De god van den winter.

Uller, de god van den winter, was de zoon van Sif,
en de stiefzoon van Thor. Zijn vader die nooit vermeld wordt in de
Noorsche sagen moet een van de meest gevreesde vorstreuzen zijn
geweest, want Uller hield van de koude en reisde gaarne door het land
op zijn breede sneeuwschoenen of glinsterende schaatsen. Deze god hield
ook van de jacht, en dreef zijn spel in de Noorsche wouden, zich maar
weinig bekommerend om ijs en sneeuw, waartegen hij goed was beschermd
door de dikke pelzen waarin hij altijd was gehuld.

Als god van de jacht en het boogschieten wordt hij afgebeeld met een
koker vol pijlen en een grooten boog, en daar de taxis het beste hout
geeft tot vervaardiging van deze wapenen, zegt men dat dit zijn
geliefkoosde boom was. Om altijd genoeg geschikt hout tot zijn gebruik
bij de hand te hebben, sloeg Uller zijn verblijf op te Ydalir, het dal
der taxisboomen, waar het altijd zeer vochtig was.


Ydalir heet het,

Waar Uller zich

Gemaakt heeft een woning.



Saemunds Edda.

Als wintergod werd Uller, of Oller, zooals hij ook heette, beschouwd
als de tweede na Odin, wiens plaats hij gedurende zijn afwezigheid in
de wintermaanden van het jaar zich toeëigende. Gedurende dit
tijdperk voerde hij algeheele heerschappij over Asgard en Midgard, en
ook, volgens sommige bronnen, nam hij bezit van Frigga, Odins vrouw,
zooals vermeld wordt in de mythe van Vili en Ve. Maar daar Uller zeer
zuinig was en nooit iets gaf aan de menschheid, begroette zij met
groote blijdschap den terugkeer van Odin, die zijn onderkruiper
wegjoeg en hem noodzaakte zijn toevlucht te
nemen òf in het bevroren noorden òf op de toppen van de
Alpen. Hier, als wij de dichters mogen gelooven, had hij een zomerhuis
gebouwd, waarin hij zich terugtrok, totdat, wetend dat Odin weer weg
was, hij opnieuw in de dalen durfde verschijnen.

Uller werd ook beschouwd als de god van den dood, en men dacht dat
hij in de Wilde Jacht reed en ze soms zelf leidde. Hij is in het
bijzonder bekend om zijn snelheid van beweging, en daar de
sneeuwschoenen, die men in noordelijke streken gebruikt, soms van been
worden gemaakt, en bovenaan zijn opwaarts gekeerd als de boeg van een
schip, vertelde men gewoonlijk dat Uller tooverrunen had gesproken
over een stuk been, dat hij in een schip veranderde, hetwelk hem over
land of zee droeg naar zijn wil.

Daar sneeuwschoenen als een schild er uit zien, en daar het ijs
waarmee hij jaarlijks de aarde omwikkelde als schild dient dat ze voor
letsel in den winter beschermt, had Uller den bijnaam van schildgod, en
hij werd in het bijzonder aangeroepen door alle personen die moesten
meedoen aan een tweegevecht of een wanhopigen strijd.

In Christelijke tijden werd zijn plaats in den dienst des volks
ingenomen door St. Hubert, als jager, die ook gemaakt werd tot den
patroon der eerste maand, welke op 22 November begon, en aan hem gewijd
was, daar de zon door het sterrenbeeld Sagittarius ging, of den
boogschutter.

In het Angelsaksisch was Uller bekend als Vulder; maar in sommige
deelen van Duitschland heette hij Holler en werd beschouwd als de
gemaal van de schoone godin Holda, wier velden hij met een dikken
mantel van sneeuw bedekte, om ze meer vruchtbaar te maken wanneer de
lente kwam.

Bij de Skandinaviërs vertelde men, dat Uller Skadi had
gehuwd, Niörds gescheiden vrouw, de vrouwelijke verpersoonlijking
van den winter en de koude en hun smaak was zóó gelijk
dat zij in volkomen harmonie samen leefden.




Dienst van Uller.

Vele tempels waren in het Noorden aan Uller gewijd,
en op zijn altaren, even goed als die van de andere goden, lag een
heilige ring, waarop eeden werden gezworen. Men zeide dat deze de ring
kracht had zóó hevig ineen te krimpen, dat hij den vinger
van een met opzet meineedige afrukte. Het volk bezocht Ullers tempel,
vooral gedurende de maanden November en December, om hem te vragen dat
hij een dikke deken van sneeuw over hun landen zou brengen, als
waarborg van een goeden oogst; en daar men geloofde dat hij de
schitterende stralen van het noorderlicht zond, die de Noorsche lucht
in haar langen nacht verlichten, dacht men dat hij in nauwe betrekking
stond tot Balder, de verpersoonlijking van het licht.

Volgens andere bronnen was Uller Balders speciale vriend, vooral
omdat hij ook een deel van het jaar in de duistere diepten van
Nevelheim doorbracht, met Hel, de godin van den dood. Men meende dat
Uller daar jaarlijks, gedurende de zomermaanden, verbannen werd, als
hij zijn heerschappij over de aarde moest afstaan aan Odin, den
zomergod, en daar ontmoette hem Balder op Midzomer, den dag waarop hij
uit Asgard verdween, want dan begonnen de dagen korter te worden, en de
heerschappij van het licht (Balder) week allengs voor de steeds
toenemende macht der duisternis (Hodur). 






Hoofdstuk XII: Forseti.


De god van de waarheid.

Zoon van Balder, den god van het licht en van
Nanna, de godin der vlekkelooze reinheid, was Forseti de wijste,
welsprekendste en lieflijkste van alle goden. Toen men vernam dat hij
in Asgard was, stonden de goden hem een zetel toe in de vergaderzaal,
bepaalden dat hij de beschermer zou zijn van gerechtigheid en
rechtvaardigheid, en gaven hem tot verblijf het schitterende paleis
Glitnir. Deze woning had een zilveren dak, dat op pilaren van goud
rustte, en het straalde zóó, dat men het op grooten
afstand kon zien.


Glitnir is het tiende;

Gedragen door goud,

Ook met zilver gedekt.

Daar woont Forseti

Altijd door,

Beslecht elken strijd.



Saemunds Edda.

Hier, op een hoogen troon, zat Forseti, de wetgever, dag aan dag, en
vereffende de geschillen van goden en menschen, geduldig luisterend
naar beide kanten van elke vraag, en ten slotte uitsprekend
beslissingen zóó billijk dat niemand ooit met zijn
besluiten ontevreden was. Zóó groot waren de
welsprekendheid en overredingskracht van dezen god, dat hij er altijd
in slaagde de harten zijner hoorders te treffen, en het hem altijd
gelukte ook de bitterste vijanden te verzoenen. Allen, die van hem
vandaan gingen, waren voor het vervolg er zeker van in vrede te leven,
want niemand durfde een gelofte te breken die hem eens was gedaan,
anders zou hij zijn rechtmatigen toorn oploopen en onmiddellijk ten
doode verwezen worden.


Forseti, Balders groote zoon

Hoorde mijn eed,

Geef mij rechtvaard’gen dood ter loon

Als ’k hem vergeet.



Viking-verhalen van het Noorden (R. B.
Anderson). 

Als de god van de gerechtigheid en eeuwige wet, meende men, was
Forseti voorzitter bij elke rechtszitting; steeds wendden zich tot hem
allen die een verhoor moesten ondergaan, en men zeide dat hij zelden in
den steek liet degenen die zijn hulp verdienden.




De geschiedenis van Heligoland.

Om de administratie van het recht in hun land te
vergemakkelijken, benoemden de Friezen, zegt men, twaalf van hun wijste
mannen, de Asegeir, of oudsten, om de wetten van de verschillende
familiën en stammen die hun natie uitmaakten te verzamelen, en
daaruit een wetboek samen te stellen dat de grondslag zou zijn van
uniforme wetten. Toen de oudsten heel nauwkeurig de verschillende
gegevens hadden verzameld, scheepten zij zich in op een klein schip, om
een eenzame plaats te vinden waar zij vreedzaam hun besprekingen zouden
kunnen houden. Maar nauwelijks waren zij van wal gestoken, of een storm
zette op, die hun schip ver naar zee dreef, nu in deze richting en dan
in die, zoodat zij geheel hun kalmte verloren. In hun wanhoop riepen de
twaalf rechtsgeleerden Forseti aan, en smeekten hem hen te helpen het
land weer te bereiken, en nauwelijks was het gebed uit, of zij
bespeurden, tot hun groote verrassing, dat het schip een dertienden
passagier aan boord had.

Het roer grijpend wendde de vreemdeling het vaartuig, stuurde het
naar de plaats waar de golven het hoogst sloegen, en in ongeloofelijk
korten tijd kwamen zij aan een eiland waar de stuurman hen aanspoorde
zich te ontschepen. In eerbiedige stilte gehoorzaamden de twaalf
mannen; en hun verbazing steeg nog meer, toen zij den vreemdeling zijn
oorlogsbijl zagen zwaaien en een heldere bron zagen opspringen van de
plaats op het grasveld waar zij neerkwam. Op voorbeeld van den
vreemdeling dronken allen van dit water zonder een woord te
spreken; toen gingen zij in een kring zitten, zich verbazend omdat de
vreemdeling op ieder hunner in een of andere bijzonderheid geleek, maar
toch veel van hen verschilde in algemeen voorkomen en uiterlijk.

Plotseling werd het zwijgen verbroken en de vreemdeling begon te
spreken op zachten toon, die vaster en luider werd toen hij een wetboek
ging voordragen dat al de verschillende bestaande bepalingen vereenigde
die de Asegeir hadden verzameld. Toen zijn rede uit was, verdween de
vreemdeling even snel en geheimzinnig als hij was gekomen, en de twaalf
rechtsgeleerden, hun spraak terug krijgend, riepen tegelijk uit dat
Forseti zelf bij hen was geweest, en het wetboek had gegeven volgens
hetwelk de Friezen voortaan moesten gevonnisd worden. Ter herinnering
aan de verschijning van den god verklaarden zij het eiland waarop zij
stonden heilig, en zij spraken een plechtige vervloeking uit over ieder
die zijn heiligheid door twist of bloedvergieten zou ontwijden. Zoo
werd dit eiland, bekend als Forseti’s land of Heligoland (heilig
land) hoogelijk geëerd door alle Noorsche volken en zelfs de
stoutmoedigste vikings plunderden zijn kusten niet, om geen schipbreuk
te lijden of een schandelijken dood te ondergaan tot straf voor hun
misdaad.

Plechtige rechtszittingen werden dikwijls op het heilige eiland
gehouden, terwijl de rechters er altijd water schepten en het zwijgend
dronken, ter herinnering aan Forseti’s bezoek. De wateren van
deze bron werden bovendien als zóó heilig beschouwd, dat
allen die er van dronken voor gewijd werden gehouden, en zelfs het vee
dat er van genuttigd had niet mocht worden geslacht. Daar men zeide dat
Forseti zijn zittingen hield in de lente, den zomer en den herfst, maar
nooit in den winter, werd het gewoonte, in alle Noorsche landen, de
gerechtshoven vacantie te geven in deze jaargetijden, want het
volk vond, dat, alleen wanneer het licht helder aan den hemel scheen,
het recht allen zichtbaar kon zijn, en dat het volstrekt onmogelijk zou
wezen een rechtvaardig vonnis te wijzen gedurende het donkere
winterseizoen. Forseti wordt zelden genoemd dan samen met Balder. Hij
nam blijkbaar geen deel aan de eindelooze twisten, waarin al de andere
goden een zoo groote rol speelden. 






Hoofdstuk XIII: Heimdall.


De wachter van de goden.

Toen hij eens langs het zeestrand wandelde, zag
Odin negen schoone reuzinnen, de golfmeisjes Gialp, Creip, Egia,
Augeia, Ulfrun, Aurgiafa, Sindur, Atla en Iarnsaxa, in diepen slaap op
het witte zand. De god van de lucht werd zóó bekoord door
deze schoone wezens, dat, zooals de Edda vertelt, hij alle negen huwde,
en zij werkten op hetzelfde oogenblik samen tot de geboorte, van een
zoon, die den naam Heimdall kreeg.


’k Ben een kind van negen moeders,

’k Ben een zoon van negen zusters.



Saemunds Edda.

De Regenboogbrug
De Regenboogbrug

H. Hendrich.



De negen moeders voedden hun kind met de kracht der aarde, de
vochtigheid der zee en de hitte der zon, en deze zonderlinge leefregel
bleek zóó versterkend, dat de jonge god in een
verwonderlijk korten tijd volwassen was, en zich naar zijn vader in
Asgard spoedde. Hij trof de goden aan terwijl zij met trots de
regenboogbrug beschouwden, die zij juist uit vuur, lucht en water
hadden gemaakt; nog kan men deze drie grondstoffen duidelijk zien in
haar langen boog, waar de drie hoofdkleuren schitteren: het rood dat
het vuur, het blauw dat de lucht en het groen dat de koele diepten van
de zee aanduidt.




De wachter van den regenboog.

Deze brug verbond hemel en aarde en eindigde onder
de schaduw van den machtigen wereldboom Yggdrasil, dicht bij de
fontein, waar Mimir wacht hield, en de eenige belemmering om ten volle
van het prachtige schouwspel te genieten, was de vrees dat de
vorstreuzen er over heen zouden gaan en zoo in Asgard binnendringen.


De goden hadden besproken dat het geraden was een betrouwbaren
wachter aan te stellen, en zij heetten den nieuweling welkom als iemand
die volkomen geschikt was om die ernstige taak te vervullen.

Heimdall nam gaarne de verantwoordelijkheid op zich, en van nu af
aan hield hij dag en nacht de wacht over den regenboogweg die naar
Asgard voerde.


Bifröst in ’t oosten blonk in kleuren
rein;

En op zijn top, in blanksten schijn,

Bleek Heimdall op zijn post te zijn.



Oehlenschläger.

Ten einde hun wachter in staat te stellen de nadering van een vijand
van verre te zien, gaven de goden hem zóó scherpe
zintuigen, dat—zooals men zegt—hij het gras op de
heuvelhelling en de wol op den rug van het schaap kon hooren groeien;
dat hij honderd mijlen ver zoowel ’s daags als ’s nachts
duidelijk kon zien; en bij dit alles had hij minder slaap noodig dan
een vogel.


Bij angst’ge reuzen meer bekend

Dan hij die zit in rust omhoog,

Wachter der lucht, en sluit geen oog.



Lied van Skirner.

Heimdall werd verder toegerust met een schitterend zwaard en een
wonderbare trompet, Giallar-hoorn geheeten, en de goden
bevalen hem er op te blazen als hij hun vijanden zag aankomen, zeggende
dat de klank er van alle wezens in den hemel, op aarde en in Niflheim
zou wekken. De laatste hevige stoot er in zou de komst van den dag
aangeven waarop de laatste strijd zou gestreden worden.


Ten strijd zijn de goden geroepen

Door den ouden

Giallar-hoorn,

Luid blaast Heimdall,

Zijn klank is in de lucht.



Saemunds Edda. 

Om dit instrument, dat een zinnebeeld was van de wassende maan,
altijd bij de hand te hebben, hing Heimdall het aan een tak van den
Yggdrasil boven zijn hoofd of liet het zinken in de wateren van Mimirs
bron. In deze bron lag het naast Odins oog, dat een zinnebeeld was van
de maan wanneer zij vol is.

Heimdalls paleis, Himinbiorg geheeten, lag op het hoogste punt van
de brug, en hier bezochten de goden hem dikwijls om te smullen aan de
heerlijke mee die hij hun voorzette.


’t Wordt genoemd Himinbiorg,

Waar Heimdall, zegt men,

Heeft woning en heerscht.

Daar de wachter drinkt

In still’ oude hal

Vroolijk goede mee.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Heimdall werd altijd afgebeeld in schitterende witte rusting, en hij
werd daarom genoemd de blinkende god. Hij stond ook bekend als de
lichte, onschuldige en genaderijke god, en alle goden hielden van hem.
Van moeders zijde verwant aan de zee werd hij somtijds tot de
Vana’s gerekend; en daar de oude Noormannen, vooral de
IJslanders, wien de omringende zee het belangrijkste element scheen,
dachten dat alles uit haar was voortgekomen, kenden zij hem een alles
omvattende kennis toe en hielden hem voor bijzonder wijs.


Van d’ Aesir de schoonste

Zag hij vooruit

Als d’ and’re Vanir.



Saemunds Edda.

Heimdall werd verder onderscheiden door zijn gouden tanden, die
lichtten als hij sprak, en hem den bijnaam Gullintani (goudtandige)
bezorgden. Hij was ook de fiere bezitter van een vlug, goudmanig paard
dat Gull-top heette, en dat hem heen en weer droeg over de
beweeglijke regenboogbrug. Deze ging hij vele malen per dag over, maar
vooral in den vroegen morgen, en op dit uur droeg hij, als heraut van
den dag, den naam Heimdellinger.


Vroeg reeds op Bifröst

Reed Ulfruns zoon,

De horenblazer

Van Himinbiörg.



Saemunds Edda.




Loki en Freya.

Zijn buitengewoon scherp gehoor was oorzaak dat
Heimdall op zekeren nacht door het geluid van zachte stappen—als
van een kat—werd opgeschrikt; dit geluid kwam van den kant van
Freya’s paleis, Folkvang. Heimdall wierp zijn arendsblik door het
duister en bespeurde dat het geluid werd veroorzaakt door Loki, die,
heimelijk als een vlieg het paleis binnengekomen, naar Freya’s
bed was gegaan en haar blinkend gouden halsketen Brisinga-men, het
zinnebeeld van de vruchtbaarheid der aarde, wilde stelen.

Heimdall zag dat de godin in haar slaap zóó lag dat
niemand met mogelijkheid de keten kon losmaken zonder haar te wekken.
Loki stond eenige oogenblikken aarzelend naast het bed, en begon toen
vlug de runen te mompelen waardoor de goden naar willekeur hun gedaante
konden veranderen. Toen hij dit deed, zag Heimdall hem kleiner worden,
totdat hij de afmeting en gedaante had gekregen van een vloo, en toen
kroop hij onder de dekens en beet Freya in de zij, zoodat zij anders
ging liggen zonder dat zij wakker was geworden.

De gesp was nu zichtbaar en Loki maakte ze behoedzaam los en maakte
zich van den begeerden schat meester, terwijl hij er dadelijk mee
wegsloop. Heimdall schoot onmiddellijk naar voren om den nachtelijken
dief te vervolgen, haalde hem spoedig in, trok zijn
zwaard uit zijn scheede, om hem het hoofd af te slaan, toen de god zich
in een flikkerende blauwe vlam veranderde. Snel als de gedachte nam
Heimdall de gedaante aan van een wolk en zond een stroom regen neer om
het vuur te blusschen; maar Loki veranderde even snel zijn gestalte in
die van een grooten ijsbeer en opende zijn grooten muil om het water te
verzwelgen. Heimdall, in het geheel niet bang, nam toen eveneens de
gedaante aan van een beer en deed een moedigen aanval, maar toen het
gevecht voor Loki noodlottig dreigde te eindigen, veranderde deze zich
in een zeehond, en Heimdall desgelijks, waarop een laatste worsteling
plaats greep, die hiermede eindigde, dat Loki den ketting moest
teruggeven, die behoorlijk aan Freya weerom kwam.

Heimdall
Heimdall

Dorothy Hardy.



In deze mythe is Loki een zinnebeeld van de droogte, of van de
verderfelijke invloeden van de te verschroeiende zonnehitte, die de
aarde (Freya) komt berooven van haar schoonsten sier (Brisinga-men).
Heimdall is een verpersoonlijking van den weldadigen regen en dauw,
die, na een poos worstelen met zijn vijand, de droogte, hem de baas
wordt en hem dwingt zijn buit af te staan.




Heimdall’s namen.

Heimdall heeft verschillende andere namen, onder
welke wij vinden die van Hallinskide en Irmin, want soms vervangt hij
Odin en wordt vereenzelvigd met dien god, evenals met andere
zwaardgoden, Er, Heru, Cheru en Tyr, die allen beroemd zijn door hun
schitterende wapenen. Hij echter is het meest bekend als de wachter van
den regenboog en de god des hemels en van de vruchtbare regens en den
dauw die verfrissching aan de aarde brengen.

Heimdall deelde ook met Bragi de eer van de helden in het Valhalla
welkom te heeten, en, onder den naam van Riger, gold hij
als de goddelijke voorvader van de verschillende groepen, die het
menschelijke geslacht uitmaken, zooals blijkt in het volgende
verhaal.




De geschiedenis van Riger.


“Heilige kind’ren,

Groot en klein,

Zonen van Heimdall”.



Saemunds Edda.

Heimdall verliet op zekeren dag zijn plaats in Asgard om op aarde te
dalen zooals de goden gewoon waren. Hij was niet ver gegaan, toen hij
aan een armelijke hut op het zeestrand kwam, waar hij aantrof Ai
(overgrootvader) en Edda (overgrootmoeder), een arm maar waardig paar,
dat hem gastvrij uitnoodigde om hun eenvoudig maal varkensvleesch te
deelen. Heimdall, die zich Riger noemde, nam verheugd deze invitatie
aan en bleef bij het paar drie dagen, terwijl hij hen veel leerde. Na
verloop van dien tijd hervatte hij zijn reis. Kort na zijn bezoek,
baarde Edda een donkeren, dikken jongen, dien zij Thrall noemde.

Thrall toonde weldra buitengewone physieke kracht en een grooten
aanleg voor allen zwaren arbeid; en toen hij groot geworden was, nam
hij tot vrouw Thyr, een zwaar gebouwd meisje met door de zon gebruinde
handen en platte voeten, die, evenals haar man, vroeg en laat werkte.
Vele kinderen werden dit paar geboren, en van hen stamden alle slaven
van de noordelijke landen af.



Zij hadden kind’ren

En leefden gelukkig;




Z’ omheinden landen,

Bemestten ’t ploegveld,

Hoedden varkens,

Weidden geiten,

Groeven veen.





Rigsmál. 

Na de arme hut op de kale zeekust te hebben verlaten was Riger het
land ingegaan, waar hij spoedig aan bebouwde velden kwam en een
aanzienlijke boerderij. Deze vriendelijke woning binnentredend vond hij
Afi (grootvader) en Amma (grootmoeder) die hem gastvrij uitnoodigden te
gaan zitten en mede te eten van het eenvoudige maar overvloedige maal
dat zij zouden gebruiken.

Jarl
Jarl

Albert Edelfelt.



Riger nam de uitnoodiging aan en hij bleef drie dagen bij zijn
gastheer en gastvrouw, terwijl hij hun intusschen allerlei nuttige
kennis mededeelde. Na zijn vertrek uit hun huis baarde Amma een
blauwoogigen forschen knaap, dien zij Karl noemde. Toen hij groot werd
spreidde hij enorme kennis van landbouwzaken ten toon, en te zijner
tijd trouwde hij een vlugge en huishoudelijke vrouw, Snor geheeten, die
hem vele kinderen baarde, van wie het ras der landbouwers afkomstig
is.


Hij groeid’ op,

Gedijde flink;

Hij temde ossen,

Maakte ploegen;

Bouwde huizen,

Maakte schuren,

Maakte wagens

En dreef den ploeg.



Rigsmál.

Nadat hij dit huis van het tweede paar had verlaten, vervolgde Riger
zijn reis, totdat hij kwam aan een heuvel, waarop een statig kasteel
was gebouwd. Hier werd hij ontvangen door Fadir (vader) en Modir
(moeder), die, wel gevoed en weelderig gekleed, hem hartelijk welkom
heetten, en hem voorzetten lekkere spijzen en heerlijke wijnen.

Riger bleef drie dagen bij dit paar en keerde vervolgens naar
Himinbiorg terug om zijn taak als wachter van de Asa-brug te hervatten;
en spoedig daarop baarde de vrouw van het kasteel een schoonen, slank
gebouwden knaap, dien zij Jarl noemde. Dit kind toonde
vroeg groote liefde voor de jacht en allerlei krijgsmansoefeningen,
leerde de runen verstaan en liefde om groote daden van dapperheid te
verrichten, die zijn naam beroemd maakten en glorie gaven aan zijn
geslacht. Man geworden huwde Jarl Erna, een aristokratisch en slank
gebouwd meisje, dat zijn huishouden met verstand waarnam en hem vele
kinderen baarde, allen bestemd om te regeeren; de jongste van dezen,
Konur, werd de eerste koning van Denemarken. Deze mythe geeft goed aan
het sterk klassegevoel onder de noordelijke volken.


Op groeiden

Jarl’s zonen;

Zij temden paarden,

Bogen schilden

Gladden pijlen,

Drilden speren,

Maar Kon, de jongste,

Wist de runen

Eeuw’ge runen

En levensrunen.



Rigsmál. 






Hoofdstuk XIV: Hermod.


De vlugge god.

Een andere zoon van Odin was Hermod, zijn speciale
dienaar, een schitterende en schoone jonge god, die begaafd was met
groote snelheid van beweging en daarom als de snelle of vlugge god werd
aangeduid.


Maar een was er, van alle goden d’ eerste,

In snelheid, Hermod werd zijn naam genoemd,

Het vlugst was hij.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Wegens deze belangrijke eigenschap deed Hermod doorgaans bij de
goden als bode dienst, en op een enkel teeken van Odin was hij altijd
bereid om zich naar welk deel der schepping ook heen te spoeden. Als
een bijzonder bewijs van gunst gaf Alvader hem een prachtig pantser en
een helm, die hij dikwijls aandeed als hij ging deelnemen aan het
gevecht, en soms vertrouwde Odin aan zijn zorg toe de kostbare speer
Gungnir, en gebood hem die over de hoofden der strijdenden te werpen,
die op het punt waren den slag te wagen, opdat hun moed tot moordende
woede zou worden aangezet.


Laat ons Odin bidden

In ons te varen;

Hij geeft en gunt

Den goeden goud;

Hij gaf aan Hermod

Een helm en pantser.



Saemunds Edda.

Hermod had behagen in het gevecht en heette dikwijls “de
moedige in den slag”, en werd vereenzelvigd met den god van het
Al, Irmin. Men zegt dat hij soms de Valkyren vergezelde op hun rit naar
de aarde, en vaak de krijgers naar het Valhalla begeleidde, waarom hij
beschouwd werd als de gids der heldhaftige dooden. 


Tot hem sprak Hermoden, sprak Brage:

“Wij groeten u uit naam van allen,

Bij de goden bekend om uw moed zijt gij,

En zij nooden u uit in hun hallen.



Owen Meredith.

Hermod’s kenmerkend attribuut was, behalve zijn pantser en
helm, een stok of staf, die Gambantein heette, het teeken van zijn
waardigheid, dat hij overal mededroeg.




Hermod en de Waarzegger.

Eens door onbepaalde angsten voor de toekomst
gedrukt en van de Nornen geen voldoende antwoorden op zijn vragen
kunnende verkrijgen, beval Odin Hermod zijn wapenrusting aan te doen en
Sleipnir te zadelen, dien hij, behalve Odin, alleen berijden mocht, en
zich te spoeden naar het land van de Finnen. Dit volk, dat in de
bevroren poolstreken woonde, had—zoo meende men—behalve dat
het de koude stormen kon verwekken, die van het noorden aanwoeien en
veel ijs en sneeuw in hun gevolg meebrachten, groote geheimzinnige
vermogens.

De beroemdste van deze Finsche toovenaars was Rossthiof (de
paardendief) die gewoon was reizigers in zijn gebied te halen door
middel van magische kunsten, om hen te berooven en te vermoorden, en
hij vermocht de toekomst te voorspellen, ofschoon hij steeds onwillig
was het te doen.

Hermod, “de snelle” reed vlug noordwaarts, met de
opdracht dezen Fin te zoeken, en in plaats van zijn eigen stok droeg
hij Odins runenstaf, dien Alvader hem had gegeven om alle
belemmeringen, die Rossthiof tegen hem zou mogen in het werk stellen,
uit den weg te ruimen. In weerwil van de schimachtige monsters en de
onzichtbare hinderlagen en valstrikken, kon Hermod de woning van den
toovenaar veilig bereiken, en toen de reus hem aanviel, kon hij
hem met gemak overwinnen en bond hij hem aan handen en voeten, zeggende
dat hij hem niet vrij zou laten eer hij beloofde alles te openbaren wat
hij wilde weten.

Toen Rossthiof zag dat er geen kans op ontvluchten was, beloofde hij
te zullen doen als zijn overwinnaar wenschte, en, in vrijheid gesteld,
begon hij dadelijk bezweringen te mompelen. Zoodra deze gehoord werden,
verborg zich de zon achter de wolken, de aarde schudde en beefde, en de
stormwinden huilden, als een troep hongerige wolven.

Naar den horizon wijzende zei de toovenaar dat Hermod moest zien, en
de snelle god zag in de verte een grooten stroom bloed die den grond
rood maakte. Terwijl hij keek naar dien wonderbaren stroom verscheen
plotseling een oude vrouw en een oogenblik later stond een klein kind
naast haar. Tot verbazing van den god groeide dit kind
zóó wonderbaarlijk snel dat hij weldra volwassen was, en
Hermod bespeurde dat hij stoutmoedig een boog met pijlen zwaaide.

Rossthiof begon nu de voorteekenen te verklaren, die zijn kunst
bezworen had, en hij legde uit dat de stroom bloed den moord van een
der zonen van Odin aanduidde, maar dat als de vader der goden zou
vrijen en veroveren Rinda, in het land der Ruthenen (Russen), zij hem
een zoon zou baren die volwassen zou zijn in een paar uur en zijn
broeders dood wreken zou.


Rind zal baren een zoon,

In de west’lijke hallen;

Hij zal Odins zoon verslaan,

Één nacht oud.



Saemunds Edda.

Hermod luisterde aandachtig naar de woorden van Rossthiof en bij
zijn terugkeer naar Asgard vertelde hij alles wat hij gezien en gehoord
had aan Odin, wiens vreezen bevestigd werden, en die dus met
zekerheid wist dat hij een zoon door een gewelddadigen dood verliezen
zou. Hij troostte zich echter met de gedachte dat een ander van zijn
afstammelingen de misdaad zou wreken en hij dus de genoegdoening zou
krijgen die een echte Noorman altijd verlangde. 






Hoofdstuk XV: Vidar.


De zwijgende god.

Men verhaalt dat Odin eens verliefd was op de
schoone reuzin Grid, die woonde in een spelonk in de woestijn en dat,
toen hij haar vrijde, hij van haar gedaan kreeg dat zij zijn vrouw
werd. Uit deze verbintenis tusschen Odin (geest) en Grid (stof) kwam
Vidar voort, een zoon die even sterk als stil was, en dien de ouden
beschouwden als een verpersoonlijking van het oorspronkelijke woord of
van de onsterflijke natuurkrachten.

Evenals de goden, door Heimdall, nauw verbonden waren met de zee,
waren zij ook na verwant aan de bosschen en de natuur in het algemeen
door Vidar, die de “zwijgende” genoemd werd en die bestemd
was hun ondergang te overleven en te heerschen over een herboren aarde.
Deze god woonde in Landvidi (het wijde land), een paleis versierd met
groene takken en versche bloemen, gelegen in het midden van een
ondoordringbaar oerwoud, waar de diepste stilte heerschte en de
eenzaamheid, door hem bemind.


Overgroeid met struiken

En met hoog gras

In Vidar’s wijd land.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

De oude Skandinavische opvatting van den zwijgenden Vidar is
inderdaad zeer grootsch en dichterlijk en werd ingegeven door het
woeste Noorsche landschap. “Wie heeft ooit gezworven door zulke
wouden, vele mijlen ver, in een onbegrensde verte, zonder pad, zonder
doel, tusschen hun geweldige schaduwen, hun gewijde duisternis, zonder
vervuld te zijn met diepen eerbied voor de verheven grootheid der
Natuur, die alle menschenwerk te boven gaat, zonder te voelen de
verhevenheid der idee die den grondslag vormt van Vidar’s
wezen?” 




Vidar’s schoen.

Vidar wordt afgebeeld als slank, welgebouwd en
schoon, gekleed in wapenrusting, omgord met een zwaard dat een breed
lemmet heeft, en geschoeid met een grooten ijzeren of lederen schoen.
Volgens sommige mythologen had hij deze eigenaardige voetbedekking te
danken aan zijn moeder Grid, die, wetende dat hij op den jongsten dag
zou moeten vechten tegen het vuur, haar als een bescherming bedoelde
tegen het vurig element, zooals haar ijzeren handschoen Thor had
beschut in zijn strijd tegen Geirrod. Maar andere bronnen zeggen dat
zijn schoen was gemaakt van de lederreepen, die Noorsche schoenlappers
hadden weggegeven of weggegooid. Daar het voornaamste was, dat de
schoen groot en sterk genoeg moest zijn om de scherpe tanden van
Fenrils wolf op den jongsten dag weerstand te bieden, was het een punt
van religieuse verplichting onder Noorsche schoenmakers zooveel stukken
en snippers leer als mogelijk was weg te geven.




De profetie van de Nornen.

Toen Vidar zijn makkers in het Valhalla ontmoette,
heetten zij hem vroolijk welkom, want zij wisten dat zijn groote kracht
hun van goeden dienst zou zijn in tijd van nood. Nadat zij hem
vriendschappelijk hadden onthaald op de gouden meede, beval Alvader hem
te volgen naar de Urdarfontein, waar de Nornen altijd bezig waren met
het weven van hun web. Door Odin ondervraagd aangaande zijn toekomst en
Vidars lot, antwoordden de drie zusters in orakeltaal en uitten elk een
zin:


Vroeg begonnen.

Verder gesponnen.

Gedaan wat verzonnen.



Hier voegde haar moeder, Wyrd, de oorspronkelijke
godin van het noodlot bij: Met vreugd nog eens gewonnen.
Deze geheimzinnige antwoorden zouden volstrekt
onbegrijpelijk zijn gebleven, had de godin niet verklaard dat de tijd
verder gaat, dat alles moet veranderen, dat als zijn vader zou vallen
in den laatsten slag, zijn zoon Vidar zijn wreker zou zijn en zou leven
om over een herboren wereld te heerschen, nadat hij al zijn vijanden
overwonnen had.


Daar zit Odins

Zoon op het paard;

Zal wreken zijn vader.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Terwijl Wyrd sprak, sidderden de bladeren van den wereldboom alsof
zij door een koelte bewogen werden, de arend op zijn hoogsten tak
klapte met zijn vleugels, en de slang Nidhug staakte een oogenblik zijn
vernielingswerk aan de wortelen van den Boom. Grid, bij vader en zoon komend,
verheugde zich met Odin toen zij hoorde dat hun zoon bestemd was de
oudere goden te overleven en over den nieuwen hemel en de nieuwe aarde
te heerschen.


Daar wonen Vidar en Vale

In de heilige verblijven,

Als het vuur van Surt is gebluscht.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).

Vidar sprak echter geen woord, maar keerde langzaam terug naar zijn
paleis Landvidi, in het hart van het oorspronkelijke woud en, daar, op
zijn troon zittend dacht hij lang na over eeuwigheid, toekomst en
oneindigheid. Als hij hare geheimen peilde, maakte hij ze nooit
openbaar, want de ouden verzekerden dat hij “zwijgend als het
graf” was—een zwijgen, dat aanduidde dat niemand weet wat
hem in het toekomstige leven te wachten staat.

Vidar was niet alleen een verpersoonlijking van de onvergankelijkheid der natuur, maar hij was ook
een zinnebeeld van de opstanding en de vernieuwing, aanduidend de
eeuwige waarheid dat nieuwe loten en bloesems zullen ontluiken om te
vervangen die welke afgevallen zijn.

De schoen dien hij droeg zou zijn verdediging zijn tegen den wolf
Fenris, die, Odin verslagen hebbende, zijn woede tegen hem zou keeren
en zijn vreeslijke kaken zou openen om hem te verslinden. Maar de oude
Noormannen zeiden dat Vidar den dus bekleeden voet zou uitstrekken
tegen de benedenkaak van het monster, en, de bovenkaak vastgrijpend,
met hem worstelen zou totdat hij hem in tweeën had gescheurd.

Daar slechts één schoen vermeld wordt in de
Vidar-mythen, vooronderstellen sommige mythologen dat hij maar
één been had, en de verpersoonlijking was van een
waterstraal, die plotseling op den jongsten dag zou opstijgen, om het
woeste vuur uit te blusschen, dat in den verschrikkelijken wolf Fenris
verpersoonlijkt was. 






Hoofdstuk XVI: Vali.


Het vrijen van Rinda.

Billing, de koning van de Ruthenen, was zeer
teleurgesteld toen hij hoorde dat een groote macht zijn rijk zou
binnenvallen, want hij was te oud om als vroeger te vechten, en zijn
eenig kind, een dochter die Rinda heette, weigerde, ofschoon zij op
huwbaren leeftijd was, een echtgenoot te kiezen uit hare vele vrijers,
en dan haren vader de hulp te geven, die hij zoo smartelijk miste.

Terwijl Billing mistroostig nadacht in zijn hal, trad plotseling een
vreemdeling zijn paleis binnen. De koning keek op, en zag een man van
middelbaren leeftijd, gewikkeld in een wijden mantel, met een
breedgeranden hoed over zijn voorhoofd getrokken om te verbergen dat
hij slechts één oog had. De vreemdeling vroeg beleefd
naar de oorzaak van zijn klaarblijkelijke neerslachtigheid, en daar er
iets in zijn houding was dat vertrouwen inboezemde, vertelde de koning
hem alles, en op het eind van het verhaal bood hij aan het leger der
Ruthenen tegen hun vijand aan te voeren.

Toen zijn diensten met blijdschap waren aanvaard, duurde het niet
lang of Odin—want hij was het—behaalde een merkwaardige
overwinning, en, in triomf terugkeerend, vroeg hij toestemming om
’s konings dochter Rinda te vrijen. Ofschoon de pretendent op
jaren was, hoopte Billing dat zijn dochter een gunstig oor zou leenen
aan een vrijer die zich zeer bleek te onderscheiden en hij gaf
onmiddellijk toestemming. Zoo vertoonde Odin, nog onbekend, zich aan de
prinses, maar zij wees boos zijn voorstel af en sloeg hem ruw om de
ooren toen hij haar poogde te kussen.

Genoopt zich terug te trekken, gaf Odin niettemin het plan niet op
Rinda tot zijn vrouw te maken, want hij wist, dank zij Rossthiofs
profetie, dat geen andere dan zij den aangewezen wreker van zijn
vermoorden zoon kon ter wereld brengen. Zijn volgende poging
was dus de gedaante van een smid aan te nemen, en in die vermomming
kwam hij terug in Billings hal, en terwijl hij kostelijke versierselen
maakte van zilver en goud, vermenigvuldigde hij zóó
kunstig deze schoone bijouteriën, dat de koning gaarne zijn
toestemming gaf, toen hij vroeg of hij zich tot de prinses mocht
wenden. De smid, Rosterus, zooals hij zich aandiende, werd echter met
even weinig plichtplegingen door Rinda afgescheept als zij dit den
gelukkigen veldheer had gedaan; maar ofschoon zijn oor opnieuw suisde
van haar harden klap, was hij meer besloten dan ooit haar tot zijn
vrouw te maken.

Den volgenden keer toen Odin zich vertoonde voor de grillige dame,
was hij vermomd als een fier oorlogsheld, want, dacht hij, een jong
soldaat zou misschien het hart van het meisje treffen, maar toen hij
haar weer poogde te kussen, stootte zij hem zóó
plotseling terug, dat hij struikelde en op één knie
viel.


Menig schoone maagd

Is voor mannen onverschillig

Als men haar kent;

Dat ondervond ik

Toen ik beproefde,

Dat stille meisje

Voor mij te winnen;

Allerlei smaad

Hoopte toen op mij

Dat luimige kind;

Niets van die schoone kreeg ik gedaan.



Saemunds Edda.

Deze derde beleediging maakte Odin zóó woedend, dat
hij zijn magischen runestaf uit zijn borst trok, hem op Rinda richtte
en een zóó vreeselijke bezwering uitsprak, dat zij in de
armen harer dienstbaren viel, stijf en schijnbaar levenloos.

Toen de prinses weer tot zich zelf kwam, was haar vrijer verdwenen,
maar de koning ontdekte tot zijn groot verdriet dat zij geheel haar
verstand verloren had en zwaarmoedig krankzinnig was. Te
vergeefs werden alle dokters geroepen en beproefden zij hun middelen;
het meisje bleef stil en bedroefd, en haar ongeruste vader had bijna
alle hoop opgegeven, toen een oude vrouw, die zich als Vecha, of Vak,
aandiende, verscheen, en aanbood de prinses te genezen. De oude vrouw,
die Odin was in vermomming, schreef der patiënte eerst een voetbad
voor; maar, toen dit geen kennelijke uitwerking scheen te hebben,
stelde zij voor met een krachtiger behandeling de proef te nemen. Tot
dit doel, zei Vecha, moest de patiënte aan haar uitsluitende zorg
worden toevertrouwd en stevig worden vastgebonden zoodat zij niet den
minsten weerstand kon bieden. Billing, die zijn kind wilde redden, vond
alles goed; en toen hij dus volledige macht over Rinda had gekregen,
dwong Odin haar hem te huwen, terwijl hij haar slechts uit hare banden
en hare betoovering los liet, toen zij eerlijk beloofd had zijn vrouw
te worden.




De geboorte van Vali.

De voorspelling van Rossthiof was nu vervuld, want
Rinda baarde een zoon, Vali (Ali, Bous of Beav) geheeten, een
personifiëering van het lengen der dagen, die zóó
snel opgroeide, dat hij in den loop van één enkelen dag
zijn volle lengte kreeg. Zonder zelfs den tijd te nemen om zijn gezicht
te wasschen of zijn haar te kammen, haastte zich deze jonge god naar
Asgard, boog en pijl in de hand, om Balders dood op zijn moordenaar
Hodur, den blinden god der duisternis, te wreken.


Zie, Vali komt, straft Hodur blind,

Hij zoon van ’t west en Rinda’s kind,

En Odins, in één dag volboren,

Hij gunt zich rust niet naar behooren,

Noch toeft te wasschen zich de handen

Zich ’t haar te kammen, ijlt door landen

Totdat z’n roeping is vervuld

En Hodur heeft geboet zijn schuld.



Valhalla (J. C. Jones). 

In deze mythe weerstaat Rinda, een verpersoonlijking van de bevroren
aardkorst, de warme liefde van de zon, Odin, die te vergeefs aanduidt
dat de lente de tijd is voor oorlogsondernemingen, en die de sieraden
van den gouden zomer aanbiedt. Zij geeft slechts toe, als, na een bui
(het voetbad) de dooi begint. Overwonnen dan door de onweerstaanbare
macht van de zon, geeft de aarde zich neer onder zijn omhelzing, wordt
bevrijd van de betoovering (het ijs) die haar hard en koud maakte, en
brengt voort Vali, den voeder, of Bous, den boer, die uit zijn donkere
hut te voorschijn komt als de liefelijke dagen zijn gekomen. Het
vermoorden van Hodur door Vali beteekent dus het “voor den dag
komen van nieuw licht na de duisternis van den winter.”

Vali, die als een der twaalf goden voorkomt welke de zetels in de
groote hal van Gladsheim innemen, deelde met zijn vader het huis dat
Valaskialf heette, en was, reeds vóór zijn geboorte,
voorbestemd om het laatste gevecht en de godenschemering te overleven,
en met Vidar te regeeren over de herboren aarde.




Dienst van Vali.

Vali is de god van het eeuwige licht, zooals Vidar
van de onvergankelijke stof; en daar de lichtstralen dikwijls pijlen
heetten, wordt hij altijd als boogschutter voorgesteld en vereerd.
Daarom wordt zijn maand in den Noorschen kalender aangeduid door het
teeken van den boog, en heet Lios-beri, de lichtbrengende. Daar zij
valt tusschen het midden van Januari en Februari, wijdden de eerste
Christenen deze maand aan St. Valentijn, die ook een ervaren
boogschutter was, en die, evenals Vali, de heraut van lichter dagen
heette, en de wekker van teedere gevoelens en de beschermheer van alle
minnaars. 







Hoofdstuk XVII: De Nornen.


De drie schikgodinnen.

De Noorsche godinnen van het noodlot, die Nornen
heetten, waren in geen enkel opzicht afhankelijk van de andere goden,
die noch naar hare besluiten mochten vragen, noch er invloed op
oefenen. Zij waren drie zusters, waarschijnlijk afstammelingen van den
reus Norvi, van wien Nott (nacht) afkomstig was. Zoodra de Gouden Eeuw
voorbij was en de zonde zelfs de hemelsche woningen van Asgard
binnensloop, verschenen de Nornen onder den grooten esch Yggdrasil en
vestigden zich bij de Urdar-fontein. Volgens sommige bronnen moesten
zij de goden waarschuwen voor toekomstig kwaad, hen op het hart binden
goed gebruik te maken van het heden, en hen gezonde lessen leeren
trekken uit het verleden.

De Nornen
De Nornen

C. Ehrenberg.



Deze drie zusters die Urd, Verdandi en Skuld heetten, stelden het
verleden, het heden en de toekomst voor. Haar voornaamste bezigheden
waren de webbe van het lot te weven, dagelijks den heiligen boom te
besprenkelen met water uit de Urdar-fontein en versche aarde te leggen
om zijn wortelen, opdat hij frisch en altijd groen zou blijven.


Vandaar komen de maagden

Die zeer veel weten,

Drie van de hal

Beneden den boom;

Een heette was,

D’ andre zijnde

De derde die zijn zal.



De Völuspâ.

Sommigen beweren verder dat de Nornen wacht hielden over de gouden
appelen, die aan de takken van den boom des levens, der ervaring en der
kennis hingen, en dat zij slechts Idoen toestonden de vrucht te plukken, de
vrucht waardoor de goden konden vernieuwen hun jeugd. 

De Nornen verzorgden en voedden ook twee zwanen die over het
spiegelgladde oppervlak van de Urdarfontein zwommen en van die paar
vogels stammen—meende men—alle zwanen op aarde af. Soms,
zoo zegt men, bekleedden zich de Nornen met zwanenveeren om de aarde te
bezoeken, of vermaakten zich als meerminnen langs de kusten en in
verschillende meren en rivieren, waar zij van tijd tot tijd aan de
stervelingen verschenen om hun de toekomst te voorspellen of hun wijzen
raad te geven.




Het web der Nornen.

De Nornen weefden soms zóó groote
webben dat als een van de wevers stond op een hoogen berg in het verste
Oosten, een ander ver in de Westersche zee waadde. De draden van haar
weefsel geleken op koorden en verschilden zeer in kleur, in
overeenstemming met den aard der gebeurtenissen die zouden geschieden,
en een zwarte draad, die van het Noorden ging naar het Zuiden, gold
vast als een teeken van dood. Wanneer deze zusters de spoel deden
wentelen af en aan, zongen zij een plechtig gezang. Zij schenen niet te
weven volgens hare eigen wenschen, maar blindelings alsof zij met
tegenzin den wil uitvoerden van Orlog, de eeuwige wet van het al, een
oudere en hoogere macht, die blijkbaar begin noch einde had.

Twee van de Nornen, Urd en Verdandi, werden voor heel welwillend
gehouden, terwijl, zooals men zeide, de derde steeds haar werk te niet
deed en het dikwijls, als het bijna klaar was, toornig in flarden
scheurde, terwijl zij de overblijfselen op de winden des hemels
uitstrooide. Als verpersoonlijking van den tijd werden de Nornen
voorgesteld als zusters van verschillenden leeftijd en karakter,
terwijl Urd (Wurd, tooverkracht) heel oud en afgeleefd scheen en
voortdurend omkeek alsof zij zich verdiepte in het beschouwen
van voorbijgegane gebeurtenissen en volken van het verleden; Verdandi,
de tweede zuster, jong, actief en zonder vrees, keek recht voor zich
uit, terwijl Skuld, het type van het toekomstige, meestal afgebeeld
werd als dichtgesluierd, met het hoofd gekeerd in tegengestelde
richting als Urd, en vasthoudend een boek of rol, die nog niet geopend
of ontrold was.

Dagelijks kregen deze Nornen bezoek van de goden, die ze gaarne
raadpleegden; en zelfs Odin reed dikwijls naar de Urdarfontein om haar
hulp in te roepen, want meestal beantwoordden zij zijn vragen, ’t
zwijgen bewarend over zijn eigen lot en dat zijner medegoden.


Lang en heel snel reed hij heen,

Onders ’s Levens boom (waar ’t vocht

Van de heil’ge Bron welt) zocht

Urdar, Norne van ’t Verleên;

Maar haar oog, dat rugwaarts zag

Hielp hem niet op dezen dag.

Op Verdandi’s blad viel neer

Schaduw, meldend kommer meer,

Schaduw, die op Asgard hing,

Wierp er op een duistren kring

’t Geheim was niet bij deze vrouw,

Wat ’t schoone Valhall redden zou.

De jongste zuster, van wat komt

Norna, Skuld, bleef gansch verstomd.

Toen hij vroeg om toekomsts zin,

Haar somber oog sloot kommer in.



Valhalla (J. C. Jones).




Andere beschermgeesten.

Behalve de drie voornaamste Nornen, waren er vele
andere, veel minder belangrijk, die de beschermgeesten der menschheid
schijnen te zijn geweest, aan wie zij dikwijls verschenen, terwijl zij
allerlei soorten van geschenken aan hun gunstelingen gaven, en zelden
in gebreke bleven tegenwoordig te zijn bij geboorte, bij huwelijk en
dood.


Veelvuldig is hun maagschap, wie zal hen noemen
allen?

Zij heerschen over de menschen en der sterren rijzen en
vallen.



Sigurd de Volsung (William
Morris). 




De geschiedenis van Nornagesta.

Eens bezochten de drie zusters Denemarken, en
traden de woning binnen van een edelman, toen zijn eerste kind ter
wereld kwam. Het vertrek binnentredend waar de moeder lag, beloofde de
eerste Norne dat het kind flink en braaf zou zijn, en de tweede dat hij
gelukkig zou wezen en een groot zanger zou worden—voorspellingen,
die de harten der ouders met blijdschap vervulden. Intusschen had zich
het nieuws van het gebeurde verspreid, en de buren kwamen in
zóó groote menigte het vertrek binnen dat het dringen van
de nieuwsgierige schare schuld was dat de derde Norne op ruwe wijze van
haar stoel werd gestooten.

Boos over deze beleediging stond Skuld trotsch op en zei dat de
giften harer zusters niet zouden baten, daar zij zou bepalen dat het
kind niet langer zou leven dan de kaars die bij het bed stond zou
branden. Deze onheilspellende woorden vervulden het hart der moeder met
schrik, en bevend sloot zij haar kind vaster aan haar borst, want de
kaars was bijna afgebrand en het kon niet lang meer duren of zij ging
uit. De oudste Norne echter had geen plan haar voorspelling aldus te
niet te laten doen; maar daar zij hare zuster niet kon dwingen hare
woorden in te trekken, greep zij snel de kaars, deed het licht uit en
terwijl zij het rookende eind aan de moeder van het kind gaf, beval zij
haar het zorgvuldig te bewaren, en het nooit aan te steken eer haar
zoon van het leven genoeg had.


In het huis was het nacht:

De Nornen kwamen

Die zouden beslissen

Over ’s prinsen leven.



Saemunds Edda.

Deze jongen werd Nornagesta genoemd ter eere van de Nornen, en
groeide op tot een zoo schoonen, dapperen en begaafden man als een
moeder maar kon wenschen. Toen hij oud genoeg was om den
ernst van het hem toevertrouwde te verstaan, vertelde hem zijn moeder
de geschiedenis van het bezoek der Nornen, en gaf hem het eindje kaars
dat hij vele jaren bewaarde, terwijl hij het veiligheidshalve in de
kast van zijn harp opborg. Toen zijn ouders dood waren, zwierf
Nornagesta van plaats tot plaats, en nam deel aan ieder gevecht en
onderscheidde zich in den oorlog, zijn heldenwijzen zingend waar hij
ook ging. Daar hij van geestdriftigen en dichterlijken aard was, had
hij niet spoedig genoeg van het leven, en terwijl andere helden
gerimpeld en oud werden, bleef hij jong van hart en krachtig van
gestalte. Hij was dus getuige van de geweldige daden der heldeneeuwen,
was de trouwe makker van de oude krijgslieden, en nadat hij driehonderd
jaar geleefd had, zag hij dat het geloof in de oude heidensche goden
langzamerhand plaats maakte voor de prediking der Christenzendelingen.
Eindelijk kwam Nornagesta aan het hof van koning Olaf Tryggvesson, die,
overeenkomstig zijn gewoonte, hem schier door geweld bekeerde en hem
dwong den doop te ontvangen. Wenschend zijn volk te overtuigen dat de
tijd voor het bijgeloof voorbij was, noodzaakte de koning den ouden
skalde de kaars voor den dag te halen en aan te steken, die hij meer
dan drie eeuwen zorgvuldig had bewaard.

De Dises
De Dises

Dorothy Hardy.



Ofschoon hij pas bekeerd was, sloeg Nornagesta de flikkerende vlam
angstig gade, en toen zij ten slotte uitging, zonk hij levenloos op den
grond, dus bewijzend, in weerwil van den ontvangen doop, dat hij nog in
de voorspelling van de Nornen geloofde.

In de middeleeuwen, en zelfs later, komen de Nornen in vele verhalen
en mythen voor, en verschijnen dan als feeën of heksen, zooals,
bij voorbeeld, in het verhaal van de “Schoone Slaapster”,
en Shakespeare’s treurspel Macbeth. 


Eerste heks.

Wanneer ’t volgend samenzijn?

Bij regen, storm of weerlichtsschijn?




Tweede heks.

Als ’t rumoeren is gedaan,

Als men hoort victorie slaan.




Derde heks.

Dat is na zonsondergaan.



Shakespeare’s Macbeth (vert. v.
Burgersdijk).




De Vala.

Soms droegen de Nornen den naam Vala, of
profetessen, want zij hadden de gave der waarzegging—een gave die
bij alle noordelijke volken in hoog aanzien was. Zij dachten dat zij
het vrouwelijk geslacht was voorbehouden. De voorspellingen van de Vala
werden nooit in twijfel getrokken, en men zegt dat de Romeinsche
generaal Drusus zóó verschrikt was door de verschijning
van Veleda, een der profetessen, die hem waarschuwde niet de Elbe over
te trekken, dat hij inderdaad het sein tot den terugtocht gaf. Zij
voorspelden zijn ophanden zijnden dood, die inderdaad kort daarop
plaats had door een val van zijn paard.

Deze profetessen, die ook bekend waren als Idises, Dises, of
Hagedises, deden dienst in de boschtempels en in de heilige wouden, en
vergezelden altijd de legers die een aanval deden. Aan het hoofd of in
het midden van de schare rijdend, zetten zij de strijders krachtig tot
de overwinning aan, en als de slag voorbij was sneden zij dikwijls den
bloedigen arend op de lichamen van de gevangenen. Het bloed werd
verzameld in groote tonnen, waarin de Dises hare naakte armen tot de
schouders toe dompelden, voordat zij deel namen aan milden daad waarmee
de plechtigheid eindigde.

Het is niet te verwonderen dat deze vrouwen zeer gevreesd waren.
Offers werden gebracht om ze gunstig te stemmen, en eerst in latere
tijden werden zij verlaagd tot den rang van heksen, en verwezen naar de
duivelbende op den Brocken, of den Blocksberg, in den Valpurgisnacht.


Behalve de Nornen of Dises, die ook als schutsgodinnen beschouwd
werden, schreven de Noormannen aan ieder menschelijk wezen een
beschermgeest toe, Fylgie geheeten, die hem zijn geheele leven
vergezelde, hetzij in menschelijke, hetzij in dierlijke gestalte, en
onzichtbaar was, behalve op het oogenblik van zijn dood voor allen
behalve de enkele ingewijden.

De allegorische beteekenis van de Nornen en van hun web des lots is
te duidelijk om verklaring te eischen; toch hebben enkele mythologen ze
tot geesten van de lucht gemaakt, en zeggen dat haar webbe het
wolkenweefsel was, en dat de nevelbanden, die zij knoopten van rots tot
boom, van berg tot berg, gewelddadig verscheurd werden door den
plotselingen opstekenden wind. Sommige autoriteiten zeggen bovendien
dat Skuld, de derde Norne, bij tijd en wijle een Valkyre was, en dan
weer de godin van den dood, de schrikwekkende Hel voorstelde.







Hoofdstuk XVIII: De Valkyren.


De slagmaagden.

Odin’s speciale dienaressen, de Valkyren, of
slagmaagden, waren òf zijn dochters zooals Brunhild, òf
het kroost van sterfelijke koningen, maagden die het voorrecht hadden
onsterflijk en onwondbaar te blijven zoolang zij den god trouw
gehoorzaamden en maagden bleven. Zij en hunne paarden waren de
verpersoonlijking van de wolken, hare schitterende wapenen waren de
bliksemschichten. De ouden dachten dat zij naar de aarde streken op
Valfaders bevel, om onder de in het gevecht gesneuvelden de helden te
kiezen, die waardig waren de vreugde van het Valhalla te genieten, en
dapper genoeg om hulp te verleen en aan de goden wanneer de groote slag
zou bevochten worden.


Daar door een slagveld, waar de mannen
sneuv’len,

Rijden zij voort, haar paarden diep in ’t
bloed,

Lezen de dappersten ten doode uit,

Brengen hen thuis des avonds in den hemel,

Tot vreugd der goden en tot Valhall’s feest.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Deze maagden werden voorgesteld als jong en schoon, met verblindend
witte armen en golvend gouden haar. Zij droegen helmen van zilver of
goud, en bloedroode pantsers, en met blinkende speren en schilden
snelden zij moedig door het gevecht op hare vurige witte rossen. Deze
paarden galoppeerden door de lucht en over de sidderende Bifröst,
dragende niet alleen hun schoone berijdsters, maar ook de verslagen
helden, die, nadat zij den doodskus der Valkyren ontvangen hadden, dan
onmiddellijk naar het Valhalla werden overgebracht.




De wolkenpaarden.

Daar de rossen van de Valkyren verpersoonlijkingen
waren van de wolken, moest men natuurlijk denken
dat de ruige vorst en de dauw op aarde neerdruppelden van hun
schitterende manen, als zij snel af en aan stormden door de lucht. Zij
werden daarom in hooge eere gehouden, want het volk schreef aan haren
weldadigen invloed toe veel van de vruchtbaarheid der aarde,
lieflijkheid van dal en berghelling, de pracht der pijnboomen, en de
vetheid van het weideland.

Het Zwaan-Meisje
Het Zwaan-Meisje

Gertrude Demain Hammond R. I.






Zij kiezen de gevallenen.

De Valkyren werden niet enkel naar de slagvelden op
aarde gezonden, maar dikwijls reden zij over de zee en namen de
stervende Vikings op van hun zinkende drakenschepen. Soms stonden zij
op het strand om hen er heen te wenken, een onbedriegelijke
waarschuwing dat de aanstaande strijd hun laatste zou zijn, en een die
elke Noorsche held met vreugde ontving.



Zij reden langzaam naar de kust,

En toen men kon zien hun heir,

Scheen elk op een machtig ros in rust

En te dragen een groote veêr,

En te wenken met zachte hand

Van het donker, rotsig strand

En te drillen een blinkende speer.




Toen kwam er vrede in zijnen geest,

Wetend wat dit beduidt,

Want hij kende den stoet der Nornen die leest

De gevallen krijgers uit.





Valkyriur lied (Mrs. Hemans).




Hun getal en hun werk.

Het getal der Valkyren verschilt veel volgens
onderscheiden mythologen, loopend van drie tot zestien; de meeste
bronnen noemen er echter slechts negen. De Valkyren werden beschouwd
als godheden van de lucht; zij werden ook Nornen of wenschmeisjes
genoemd. Men zei dat Freya en Skuld haar ten strijde voerden.



Zij zag Valkyren

Komen van ver,

Tot rijden gereed

Naar der goden stam;

Skuld hield het schild

Skaugel kwam toen,

Gunnr, Hildr, Gaundul,

En Geir-skaugul,

Zoo zijn geteld

De oorlogsnornen.



Saemunds Edda.

De Valkyren hadden, zooals wij gezien hebben, belangrijke dingen in
Valhalla te doen, als zij hare bloedige wapenen hadden afgedaan en de
hemelsche mee voor de Einheriar inschonken. Deze drank vervroolijkte de
zielen van de pas gekomenen, en zij heetten de schoone meisjes even
hartelijk welkom, als toen zij ze het eerst op het slagveld hadden
gezien en hadden begrepen dat zij hen zouden brengen waar zij gaarne
zouden wezen.


Nu komen in schaduw zeer rijzige gestalten,

Heur handen als sneeuwvlokken blinken in ’t
maanlicht;

Zij wenken, zij fluisteren, “O! met moed
omgorden,

U wachten de gasten—mee schuimt in ’t
Valhalla.”



Finn’s Saga (Hewitt).




Wieland en de Valkyren.

Men meende dat de Valkyren dikwijls naar de aarde
vlogen in zwanenveeren, die zij afdeden als zij aan een eenzamen stroom
kwamen, om een bad te nemen. Als een sterveling ze dus verraste en hare
veeren wegnam, kon hij ze beletten, de aarde te verlaten en deze
trotsche maagden zelfs dwingen hem ter wille te zijn, als hij dat
begeerde.

Men vertelt dat drie van de Valkyren, Olrun, Alvit en Svanhvit, eens
in het water speelden, toen plotseling de drie broeders Egel, Slagfinn
en Völund of Wieland de smid bij ze kwamen, en hare zwanenveeren
wegnemend, dwongen de jonge mannen ze op aarde te blijven en hun
vrouwen te worden. De Valkyren, zoo vastgehouden, bleven bij hare mannen negen jaren, maar op het
eind van dien tijd deden zij hare veêren weer aan of werd op
andere wijs de betoovering verbroken, en gelukte het haar te
ontvluchten.


Daar zij toefden

Zeven winters lang;

Maar in den achtsten

Greep heimwee allen;

En in den negenden

Scheidde ze ’t lot;

De meisjes smachtten

Naar ’t donker woud.



Völundlied.

De broeders voelden het verlies hunner vrouwen buitengewoon, en twee
hunner, Egil en Slagfin, deden hun sneeuwschoenen aan en gingen hunne
geliefden zoeken, terwijl zij in de koude en mistige streken van het
Noorden verdwenen. De derde broeder Völund echter bleef thuis,
wetend dat alle zoeken niets baten zou, en hij vond troost in de
beschouwing van een ring, dien Alvit hem als liefdeteeken had
geschonken, en hij voelde de vaste hoop dat zij zou terugkeeren. Daar
hij een knap smid was en de mooiste versierselen van goud en zilver kon
maken, even goed als tooverwapenen die geen slag kon breken, gebruikte
hij nu zijn vrijen tijd om zeven honderd ringen te vervaardigen, die
alle precies gelijk waren aan den eenen, dien zijn vrouw hem had
gegeven. Toen deze klaar waren, bond hij ze samen; maar toen hij
’s nachts van de jacht thuis kwam, merkte hij dat iemand een ring
had weggenomen, en zijn verwachtingen werden opnieuw aangewakkerd, want
hij hield zich zelf voor, dat zijn vrouw er geweest was en spoedig voor
goed zou terugkeeren.

De rit der Valkyren
De rit der Valkyren

J. C. Dollman.



Dienzelfden nacht echter werd hij verrast in zijn slaap en gekneveld
en gevangen genomen door koning Nidud van Zweden die zijn zwaard in
bezit nam, een prachtig wapen, met tooverkracht bedeeld, dat hij voor
zijn eigen gebruik behield, en den liefdering, uit zuiver
Rijngoud gemaakt, dien hij later gaf aan zijn eenige dochter Bodvild.
Wat den ongelukkigen Völund zelf betrof, hij werd als gevangene
weggevoerd naar een naburig eiland, waar, na lam gemaakt te zijn, opdat
hij niet zou ontsnappen, de koning hem voortdurend aan het werk hield
om wapenen en versierselen tot zijn gebruik te smeden. Hij liet hem ook
een ingewikkeld labyrinth bouwen, en tot dezen dag is een doolhof op
IJsland bekend als “Völund’s huis”.

Völund’s woede en wanhoop namen toe bij elke nieuwe
beleediging, hem door Nidud aangedaan, en dag en nacht peinsde hij, hoe
hij zich zou kunnen wreken. Ook vergat hij niet te zinnen op zijn
ontsnapping, en als hij niet werkte, maakte hij een paar vleugels die
geleken op die welke zijn vrouw als Valkyre gebruikt had, en deze wilde
hij aandoen zoodra hij aan zijn wraak toe was. Op zekeren dag kwam de
koning zijn gevangene bezoeken en bracht hem het gestolen zwaard om het
te maken; maar Völund stelde er handig een ander wapen voor in de
plaats dat zóó volkomen op het tooverzwaard geleek, dat
het den koning misleiden moest als hij het kwam terug vragen. Eenige
dagen later lokte Völund ’s konings zonen in zijn smidse en
doodde ze, waarop hij knaphandig drinkschalen uit hun schedels
vervaardigde en juweelen uit hun oogen en tanden, die hij bestemde voor
hun ouders en zuster.


Maar hun schedels

Onder het haar

Zette hij in zilver,

Gaf ze aan Nidud;

En uit hun oogen

Vormde hij edelsteenen,

Die aan Nidud’s

Sluwe vrouw hij zond

Maar van de tanden

Maakte hij borsttooi,

Zond dien aan Bödvild.



Lied van Völund. 

De koninklijke familie vermoedde niet, van waar zij kwamen; en zoo
werden deze geschenken met vreugde aanvaard. Wat de arme jonge mannen
betrof, men meende dat zij naar zee waren gedreven en verdronken
waren.

Brunhild en Sigmund
Brunhild en Sigmund

J. Wagrez.



Kort daarop bezocht ook Bodvild, die haar ring hersteld wilde
hebben, de hut van den smid, waar, toen zij er wachtte, zij onvoorziens
een tooverdrank te drinken kreeg, die haar deed inslapen en in
Völund’s macht gaf. Toen zijn laatste daad van wraak vervuld
was, deed Völund onmiddellijk de vleugels aan die hij voor dezen
dag in gereedheid had gebracht, en zijn zwaard en ring nemend steeg hij
langzaam in de lucht. Hij vloog naar het paleis, hield zich buiten
bereik en vertelde zijn misdaden aan Nidud. De koning, buiten zich
zelven van woede, riep Egil, Völund’s broeder, die ook in
zijn macht was gekomen, en beval hem zijn wonderlijke behendigheid als
boogschutter te gebruiken om den onbeschaamden vogel neer te leggen.
Gehoorzamend aan een wensch van Völund, mikte Egil op een knobbel
onder zijn vleugel waar een blaas vol met het bloed der prinsen
verborgen was, en de smid vloog triomfantelijk weg zonder letsel,
zeggend dat Odin zijn zwaard zou geven aan Sigmund—een
voorspelling die volkomen uitkwam.

Völund ging toen naar Alf-heim, waar, als men de legende mag
gelooven, hij zijn geliefde vrouw vond, en weer gelukkig met haar
leefde tot de godenschemering.

Maar zelfs in Alf-heim ging deze knappe smid voort met zijn
handigheid te toonen, en tal van ondoordringbare rustingen, die hij zou
hebben gemaakt, worden in latere heldendichten beschreven. Behalve
Balmung en Joyeuse, de beroemde zwaarden van Sigmund en van Karel den
Groote, zegt men dat hij Miming vervaardigd heeft voor zijn zoon
Hermie, en vele andere merkwaardige wapenen. 


Het is gelijk aan Miming

Aller zwaarden vorst,

En Wieland wrocht het,

Bitterfer zijn naam.



Angelsaksische Poëzie.

Er zijn tallooze andere verhalen van zwaanmeisjes of Valkyren die
met stervelingen zouden hebben verkeerd; maar het meest populaire is
dat van Brunhild, de vrouw van Siguro, een afstammeling van Sigmund en
den meest beroemden van de Noorsche helden.

William Morris, in “het Land ten Oosten der Zon en ten Westen
der Maan,” geeft een prachtige bewerking van een andere dezer
Noorsche legenden. De geschiedenis behoort tot de schoonste der
verzameling in “Het Aardsche Paradijs”.




Brunhild.

De geschiedenis van Brunhild vindt men in velerlei
vorm. Sommige bewerkingen beschrijven de heldin als de dochter van een
koning die Odin aannam om in zijn Valkyrenschaar te dienen, anderen als
opperste der Valkyren en zijn eigen dochter. In Richard Wagners verhaal
“De Ring van den Nibelung” geeft de groote toonkunstenaar
een bijzonder aantrekkelijke, zij het ook een meer moderne conceptie
van de opperste Strijd-maagd, en haar gehoorzaam zijn aan het gebod van
Odin toen zij den jeugdigen Siegmund moest roepen van de zijde zijner
geliefde Sieglinde naar de hallen der Gezaligden. 






Hoofdstuk XIX: Hel.


Loki’s kroost.

Hel, de godin van den dood, was de dochter van
Loki, den god van het kwaad, en van de reuzin Angur-boda, de voorzegster
van ellende. Zij kwam ter wereld in een donkere hal in Jötun-heim tegelijk met de slang
Iörmungandr en den vreeselijken Fenriswolf, en deze drie werden
beschouwd als de voorstellingen van smart, zonde en dood,


Loki verschijnt, bron van al leed

Hem vloekt die mensch of Aesir heet,

De goden zullen rouwen lang,

Om, zelfs nog na der tijden gang,

Zijn laag bedrog op Asgardsburg.

En diep in Jötun-heim, zoo fel,

Zijn Fenrir, Slang en gruw’bre Hel,

Zijn kindren drie, Pijn, Zond’ en Dood,

Hij heeft ze lief en bracht ze groot,

Door hen brengt hij der wereld nood.



Valhalla (J. C. Jones).

Te zijner tijd bespeurde Odin het vreeslijke gebroed dat Loki
koesterde, en hij besloot, zooals wij reeds gezien hebben, ze van het
gelaat der aarde te verbannen. De slang werd daarom in zee geworpen,
waar, zoo dacht men, haar gekronkel de verschrikkelijkste stormen
veroorzaakte; de wolf Fenris werd in ketenen geslagen, dank den
onverschrokken Tyr; en Hel of Hela, de godin van den dood, werd in de
diepten van Niflheim gestort, waar Odin haar macht gaf over negen
werelden.


En Hela storttet gij in Niflheim,

En gaaft haar negen duistere werelden,

Als koningin die over dooden heerscht.



Balder Dood (Matthew Arnold).




Hel’s Koninkrijk in Niflheim.

Dit gebied, dat,—meende men—onder de
aarde lag, kon men enkel na een lastige reis over de ruwste wegen in de
koude, donkere streken van het verste Noorden naderen. De
poort was zóó ver van alle menschelijke woning, dat zelfs
Hermod de snelle, op Sleipnir gezeten, negen lange nachten moest reizen
eer hij de rivier Giöll bereikte. Deze vormde de grens van
Niflheim, en over haar was een brug geslagen van kristal met gouden
boog, die aan een enkel haar hing, en die steeds bewaakt werd door het
grimmige geraamte Mödgud, dat elken geest een tol in bloed liet
betalen, eer het hem doorliet.


De glazen brug hing aan een haar.

Over den stroom van duisternis,

De Giöll, die grens der Helle is.

Hier stond de gruwbre maagd Mödgud,

En wachtt’ als tol des geesten bloed.

Een vrouw, verschriklijk van gelaat,

Ontvleescht, met lake’ en doodsgewaad.



Valhalla (J. C. Jones).

De geesten gingen meestal over deze brug op de paarden of in de
wagens die op den brandstapel met den doode tot dat doel waren
verbrand, en de Noorsche volken zorgden er goed voor, dat aan de voeten
van den overledene een bijzonder sterk paar schoenen werden gebonden,
Helschoenen geheeten, opdat zij geen pijn zouden lijden gedurende de
lange reis over ruwe wegen. Spoedig nadat de Giallar-brug was
gepasseerd, bereikte de geest het IJzerbosch, waar enkel kale boomen
met ijzeren bladeren stonden, en, als hij er door was, kwam hij aan de
Hellepoort, waarnaast de vraatzuchtige, met bloed bevlekte hond Garm
wacht hield, neergehurkt in een donker hol, dat bekend stond als de
Gnipa-spelonk. De woede van dit monster kon enkel gestild worden
doordat men het een Helle-koek gaf, waaraan zij nooit gebrek hadden,
die altijd aan de behoeftigen brood hadden geschonken.


Luid blaft Garm,

Voor het Gnipa-hol.



Saemunds Edda. 

Binnen de poort, te midden van de hevige koude en de ondoordringbare
duisternis, hoorde men het zieden van den grooten ketel Hvergelmir, het
rollen van de gletschers in de Elivagar en andere stroomen van de Hel,
onder andere de Leipter, waarbij plechtige eeden werden gezworen, en de
Slid, in welker woelige wateren steeds bloote zwaarden rolden.

De weg naar Valhalla
De weg naar Valhalla

Severin Nilsson.



Verderop in dit gruwelijk gebied was Elvidner (ellende), de hal van
de godin Hel, wier tafel Honger was. Haar mes was Begeerigheid.
“Luiheid was de naam van haar man, Traagheid van haar
dienstmaagd, Verval van haar drempel, Verdriet van haar bed, en Brand
van hare gordijnen”.


Elvidner was het huis van haar,

Met ijzren bout en muren zwaar;

Wie ’t zag ontzette zich, en daar

Was Honger haar tot leegen disch,

Begeert’ een mes, heur bed Gemis,

Brandende Angst richtt’ aan haar feest,

In botten zat er elke geest.

Pest sprak met Nood haar runen uit,

Gemengd met Wanhoops schor geluid,

Weedom ook en Stervenspijn

Zullen in Hel’s woning zijn.



Valhalla (J. C. Jones).

De godin had verschillende woningen voor de gasten, die dagelijks
tot haar kwamen, want zij ontving niet enkel meineedigen en misdadigers
van allerlei slag, maar ook hen, die ongelukkig genoeg waren om te
sterven zonder bloed te vergieten. Ook werden naar haar gebied verwezen
zij die van ouderdom of aan een ziekte stierven—een wijze van
overlijden die men met verachting “strooien dood” noemde,
daar de bedden van de menschen doorgaans van die stof waren.


Hun zenuwen gehard

Door storm en vorst en werk, het kroost van hen

Wier eenige vrees een bloedloos sterven was.



Thomson. 




Denkbeelden aangaande het toekomstige leven.

Ofschoon de onschuldigen vriendelijk door Hel
behandeld werden en een toestand van negatieve gelukzaligheid genoten,
verwondert het ons niet, dat de bewoners van het Noorden terugschrikten
voor een bezoek aan haar vreugdelooze woning. En terwijl de mannen zich
gaarne met de speerpunt wondden, zich van een helling wierpen, of zich
lieten verbranden, voordat het leven geheel was gebluscht, deinsden de
vrouwen niet terug voor even heldhaftige handelwijzen. In het uiterste
harer smart aarzelden zij zich niet van een berg af te storten of in
het zwaard te vallen, dat haar bij haar huwelijk gegeven was, opdat
haar lichamen zouden mogen verbrand worden met die van hen die zij
liefhadden, en haar geesten bevrijd om hen in de blijde woning der
goden te ontmoeten.

Verdere verschrikkingen wachtten echter hen, wier levens misdadig of
onrein waren geweest, daar deze geesten naar Nastrond, het strand der
lijken, verbannen waren, waar zij waadden in ijskoude stroomen vergif,
door een hol dat van door elkaar gevlochten slangen gemaakt was, welker
giftige vangarmen naar hen waren toegekeerd. Nadat zij daar
onuitsprekelijke weeën hadden doorstaan, werden zij gewasschen in
den ketel Hvergelmir, waar de slang Nidhug een oogenblik ophield met
het knagen aan den wortel van den boom Yggdrasil, om te eten van hun
beenderen.


Een hal staande

Ver van de zon

In Nâströnd;

Haar deuren zijn noordwaarts gekeerd,

Giftdruppelen vallen

Door haar spleten binnen;

Omgord is die heel

Met tal van slangen.

Zij zag er waden

Door trage stroomen

Bloeddorstige mannen

En meineedigen,

En hem die snood verleidd’

Eens and’ren vrouw.

Daar Nidhog teert

Op doode lijven.



Saemunds Edda.




Pestilentie en honger.

Men meende, dat Hel zelve soms haar afschuwelijke
woning verliet om op de aarde te zwerven op haar wit paard met drie
pooten, en in tijden van pest of honger, als een deel der bewoners van
een streek vluchtten, zeide men dat zij een hark hanteerde, en als
heele dorpen en provinciën ontvolkt werden, zooals dit het geval
was tijdens de in de geschiedenis bekende epidemie van den Zwarten
Dood, vertelde men dat zij met een bezem gereden had.

De Noordelijke volken meenden verder, dat de geesten van de dooden
soms de aarde weer mochten bezoeken en aan hun verwanten verschijnen,
wier smart of vreugde hun zelfs na hun dood ter harte ging, zooals
verteld wordt in de Deensche ballade van Aager en Else, waar een doode
minnaar zijn geliefde beveelt te glimlachen opdat zijn kist met rozen
moge gevuld worden in plaats van met de geronnen bloeddruppels,
teweeggebracht door hare tranen.



Luister nu, mijn dierbare Aager,

Bruidegom, al wat ’k behoef

Is te weten hoe het gaat u

In uw still’ en sombre groef,




Elken keer als gij verheugd zijt

En ’t geluk uw hart vermooit,

Wordt mijn stille graf met blaad’ren,

Rozenbladeren getooid.




Elken keer als, lief, gij jammert

En uw ziele tranen stort,

Weet dan, dat mijn stille grafsteen

Vol van somb’ren bloedstroom wordt.





Ballade van Aager en Else.







Hoofdstuk XX: Aegir.


De god van de zee.

Behalve Niörd en Mimir, die beiden oceaangoden
waren, terwijl de een de zee voorstelde bij de kust en de ander den
oorspronkelijken oceaan, waaruit, zooals men meende, alle dingen waren
voortgekomen, erkenden de noordelijke volken een ander zeebeheerscher,
Aegir of Hler geheeten, die òf in de koele diepten van zijn
vloeibaar gebied woonde òf verblijf hield op het eiland Lessoe,
in het Kattegat, of Hlessey.


Beneden het golvengeruisch

Met lichtende glorie,

In blanke victorie

Was zeegods hooge huis.

Meer blinkend dan baren en schuimen

Blonk steeds door spelonkige ruimen

Het lichtende zand van zijn vloer,

Als meervlak waar windje langs voer.



Valhalla (J. C. Jones.)

Aegir (de zee) heeft—zoo meent men—evenals zijn broeders
Kari (de lucht) en Loki (het vuur) tot een oudere dynastie van goden
behoord, want hij werd nooit gerekend tot de Aesir, de Vana’s, de
reuzen, de dwergen, of elfen, maar werd als almachtige beschouwd binnen
zijn gebied.

Men veronderstelde dat hij veroorzaakte en tot rust bracht de groote
stormen die over de diepte jaagden, en hij werd meestal afgebeeld als
een mager oud man, met langen witten baard en haar, en klauwachtige
vingers, die zich altijd krampachtig toeknepen, alsof hij alle dingen
in zijn greep wilde hebben. Wanneer hij boven de wateren verscheen, was
het enkel om schepen te vervolgen en te overweldigen, en hen gulzig
naar den bodem der zee te sleepen, een werk waarin hij—zoo dacht
men—duivelsch genot vond. 




De godin Ran.

Aegir was gehuwd met zijn zuster, de godin Ran,
wier naam “roover” beteekent, en die even wreed, gulzig en
onverzadiglijk was als haar echtgenoot. Haar geliefkoosd tijdverdrijf
was te loeren bij gevaarlijke rotsen, waarheen zij de zeelieden lokte
en daar haar net te spreiden, haar kostbaarst bezit, wanneer zij, na de
menschen in zijn mazen verstrikt te hebben en hun schepen te hebben
verbrijzeld op de scherpe klippen, hen kalm naar beneden trok in haar
somber gebied.


In de holle rotsen,

Aan de kust die ruischt,

Bij het wilde klotsen

Als de stormwind bruist,

In de lange uren

In de fjord van ’t noord,

Zit zij stil te turen,

En zij grijpt tot moord

En zij spant haar sterk net tot haar roof.



Geschiedenis van Siegfried
(Baldwin).

Ægir
Ægir

J. P. Molin.



Ran werd beschouwd als de godin van den dood voor allen die op zee
omkwamen, en de noordelijke volken meenden dat zij de verdronkenen borg
in haar koraalspelonken, waar hare bedden gespreid waren om hen te
ontvangen, en waar de weide welig bloeide als in Valhalla. Verder
meende men, dat de godin een groote liefde had voor goud, dat “de
vlam van de zee” werd genoemd, en gebruikt werd om hare hallen te
verlichten. Dit geloof kwam op bij de zeelieden en had zijn ontstaan te
danken aan de treffende phosphoresceerende schittering van de golven.
Om de gunst van Ran te winnen, zorgden de Noormannen er voor, wat goud
bij zich te bergen als een of ander bijzonder gevaar hen op zee
bedreigde.


Goud op verre tochten

Is vol macht en vreugde; 

Die met leege handen

Tot de blauwe Ran gaat,

Kust zij koud, en wieglend

Is dan haar omhelzing—

Maar wij schenken aan de

Zeebruid goud het zuiverst.



Viking-vertelling van het Noorden (R.
B. Anderson).




De golven.

Aegir en Ran hadden negen schoone dochters, de
Golven, of golfmeisjes, wier sneeuwige armen en boezems, lang gouden
haar, diepblauwe oogen, en slanke, bekoorlijke gestalten buitengewoon
betooverend werkten. Deze meisjes hadden er genoegen in, te spelen op
het oppervlak van haars vaders breed gebied, licht gekleed in
doorschijnend blauwe, witte of groene sluiers. Zij waren echter zeer
luimig en grillig, nu eens speelsch, dan neerslachtig en apathisch, en
soms elkander bijna tot waanzin opzettend, heur haar en sluiers
verscheurend, zich zorgeloos op hare harde bedden, de rotsen, werpende,
elkaar met woeste haast verjagend, en luid schreeuwend van vreugd of
wanhoop. Maar zij kwamen zelden spelen, tenzij haar broeder, de Wind,
op het pad was, en overeenkomstig zijn stemming waren zij zacht en
speelsch, of ruw en rumoerig.

Men meende doorgaans dat de Winden bij drieën rondgingen, en
men zeide dikwijls dat zij speelden rondom de schepen van de Vikingen
dien zij gunstig gezind waren, elke belemmering op hun pad wegnemend,
en hen helpend opdat zij spoedig hun doel bereikten.


En Aegirs dochters in haar blauwe wijl,

Springen om ’t roer, en stuwen ’t bollend
zeil.



Viking-vertellingen van het Noorden
(R. B. Anderson).




Aegirs Brouwketel.

Aan de Angel-Saksers was de zeegod Aegir bekend
onder den naam Eagor, en zoo vaak een buitengewoon groote golf tegen de kust kwam donderen, riepen
de matrozen, zooals de Trentschippers nog doen: “Zie, Eagor
komt!” Hij was ook bekend onder den naam Helr (de hoeder) onder
de Noorsche volken en Gymir (de verstopper), omdat hij altijd bereid
was dingen te verbergen in de diepten van zijn gebied, en men er op aan
kon dat hij de aan zijn zorg toevertrouwde geheimen niet openbaarde. En
omdat, zooals men zeide—de wateren van de zee dikwijls ziedden en
kookten, heette de oceaan vaak Aegirs brouwketel of vat.

De twee voornaamste dienaren van den god waren Elde en Funfeng,
zinnebeelden van het phosphoresceeren der zee; zij waren beroemd om hun
snelheid en zij wachtten steeds op de gasten die hij tot zijn banketten
in de diepten der zee noodigde. Aegir verliet soms zijn gebied om de
Aesir in Asgard te bezoeken waar hij altijd koninklijk werd onthaald en
hij behagen schepte in Bragi’s vele geschiedenissen van de
avonturen en daden der goden. Opgewekt door deze verhalen en ook door
de tintelende mee, die er mede gepaard ging, waagde de god het eens de
Aesir uit te noodigen het oogstfeest bij hem in Hlesey bij te wonen,
waar hij beloofde hem op zijn beurt te zullen onthalen.




Thor en Hymir.

Verrast door deze uitnoodiging, waagde een der
goden Aegir er aan te herinneren dat zij aan een lekker menu gewoon
waren; daarop verklaarde de god van de zee dat, wat het eten betrof,
zij niet bang behoefden te zijn, daar hij er zeker van was voor de
grootste eters genoeg te hebben; maar hij bekende dat hij niet zoo
gerust was wat aanging het drinken, daar zijn brouwketel vrij klein
was. Dit hoorende bood Thor dadelijk aan, een goeden ketel te
verschaffen en trok uit met Tyr om dien te halen. De twee goden reisden
oostelijk van Elivagar in Thors geitenkar, en, deze
verlatend bij het huis van den boer Egil, Thialfi’s vader, gingen
zij te voet naar de woning van den reus Hymir, van wien men wist dat
hij een ketel had, een mijl diep en naar verhouding wijd.


Oostwaarts woont

Van Elivagar

d’ Alwijze Hymir,

Aan ’s hemels end.

Mijn heer, trotsch van zin,

Bezit een vat,

Een grooten ketel,

Een mijl diep.



Saemunds Edda.

Alleen de vrouwen echter waren thuis, en Tyr herkende in de
oudste—een leelijk oud wijf met negen honderd hoofden—zijn
eigen grootmoeder; terwijl de jongere, een schoone jonge reuzin, naar
het scheen, zijn moeder was, en zij ontving haren zoon en zijn makker
gastvrij en gaf hun te drinken.

Na vernomen te hebben wat zij wilden, zei Thyr’s moeder dat de
bezoekers zich moesten verbergen onder eenige groote ketels, die op een
balk aan het eind van de hal stonden, want haar man Hymir was zeer
driftig en versloeg dikwijls zijn zoogenaamde gasten met een enkelen
toornigen blik. De goden volgden vlug haar raad; en zoodra zij
verborgen waren, kwam de oude reus Hymir binnen. Toen zijn vrouw hem
zei dat er bezoek was, keek hij zoo verschrikkelijk boos, en wierp een
zóó toornigen blik naar hun schuilplaats, dat de
dwarsbalk spleet en de ketels met een slag neervielen, en, behalve de
groote, alle stuk waren.


Stuk vloog de pilaar

Op den blik van den reus;

De balk werd eerst

In tweeën geknakt, 

Acht ketels vielen,

Maar slechts een er van,

Een harde ijzeren

Bleef ongedeerd.



Saemunds Edda.

De vrouw van den reus echter kreeg van haren man gedaan, dat hij Tyr
en Thor welkom heette, en hij slachtte drie ossen om hen te verkwikken,
maar groot was zijn teleurstelling, toen hij zag dat de dondergod twee
er van voor zijn avondmaaltijd opat. Mompelend dat hij den volgenden
morgen vroeg zou gaan visschen om een ontbijt te krijgen voor een zoo
vraatzuchtigen gast, ging de reus naar bed, en toen hij ’s
anderen daags in de schemering naar de kust ging, kwam Thor bij hem die
zeide dat hij hem was komen helpen. De reus beval hem op zijn eigen
lokaas te letten, waarop Thor kalmweg den grootsten os van zijn
gastheer Himinbrioter, (hemelbreker) doodde en, zijn hoofd afhakkend,
ging hij in een schip en roeide ver in zee. Te vergeefs protesteerde
Hymir dat zijn gewoon vischterrein bereikt was en dat hij de
verschrikkelijke Midgardslang zoude kunnen ontmoeten als zij zich nog
verder waagden; Thor roeide met volharding voort, totdat hij dacht dat
zij vlak boven dit monster waren.


Op donkeren bodem onder zilten vloed,

Lag neer de reuzenslang in sluimering zoet,

Er is geen macht die haar ontwaken doet.



Thors vischvangst
(Oehlenschläger).

Terwijl hij den kop van den os aan den hengel sloeg, vischte Thor
Iörmungandr, terwijl de reus intusschen twee walvisschen ophaalde,
die hem genoeg schenen te zijn voor een vroeg ontbijt. Hij wilde dus
juist voorstellen terug te keeren, toen Thor plotseling een schok
voelde, en hij begon zoo hard als hij kon te rukken, want hij wist door
den weerstand van zijn buit en den verschrikkelijken storm die door
zijn woeste kronkelingen veroorzaakt werd, dat hij de
Midgardslang aan den haak had. Bij zijn stellige pogingen om de slang
te dwingen tot het oppervlak te rijzen, drukte Thor zijn voeten
zóó stevig tegen den bodem van de boot dat hij er
doorging en op het bed van de zee stond.

Na een onbeschrijfelijke worsteling verscheen de vergifspuwende kop
van het monster en Thor, grijpende zijn hamer, zou het juist
vernietigen, toen de reus, verschrikt door de nabijheid van
Iörmungandr en bang dat de boot zou zinken en hij de buit van het
monster zou worden, de vischlijn doorsneed en dus de slang als een
steen op den bodem der zee deed terugvallen.


Daar komt het mes, en diep onder de zee

Zonk neer de slang, vermoeid door zooveel wee

En zooveel arbeid mee.



Thors vischvangst
(Oehlenschläger).

Boos op Hymir omdat hij zoo van onpas was tusschenbeide gekomen,
bracht Thor hem een slag toe met zijn hamer die hem over boord deed
slaan; maar zonder aarzelen waadde Hymir naar het strand, en ontmoette
den god toen hij van de kust terugkeerde. Hymir nam toen beide
walvisschen, zijn zeebuit, op zijn rug, om ze naar huis te dragen; en
Thor, die ook zijn kracht wilde toonen, nam boot, roeispanen en
vischtuig op zijn schouders en volgde hem.

Toen het ontbijt gereed was, daagde Hymir Thor uit zijn kracht te
toonen door zijn beker te breken; maar ofschoon de dondergod hem met
onweerstaanbare kracht tegen steenen pilaren wierp, bleef hij heel en
was zelfs niet gedeukt. Maar op een influistering van Tyrs moeder smeet
Thor den kroes plotseling tegen het hoofd van den reus, de eenige stof
die harder was, waarop hij in splinters op den grond viel.

Nadat Hymir zoo Thors kracht had leeren kennen, zeide hij hem, dat
hij den ketel mocht hebben die de twee goden waren komen
zoeken, maar Tyr trachtte te vergeefs hem op te tillen, en Thor kon hem
enkel van den grond oplichten toen hij zijn krachtgordel had
dichtgetrokken tot het laatste knoopsgat.


Tyr poogde tweemaal

Te bewegen het vat,

Maar elken keer

Bleef de ketel staan;

Toen nam Môdi’s vader

Bij den rand hem,

En liep dus

Door ’t vertrek.



Hymir-lied.

De ruk waarmede hij hem eindelijk ophief, bracht groote schade toe
aan het huis van den reus, en zijn voeten gingen door den vloer. Toen
Tyr en Thor vertrokken, de laatste met den grooten pot op zijn hoofd in
plaats van een hoed, riep Hymir zijn broeders de vorstreuzen, en stelde
voor, dat zij hun hevigen vijand zouden vervolgen en verslaan. Toen hij
zich omkeerde, merkte Thor plotseling wat zij wilden, en herhaalde
malen Miölnir naar de reuzen werpend, versloeg hij hen allen eer
zij hem konden inhalen. Tyr en Thor aanvaardden toen de terugreis naar
Aegir, den ketel bij zich waarin het bier voor het oogstfeest moest
gebrouwen worden.

De naturalistische beteekenis van deze mythen is natuurlijk een
onweer (Thor), een strijd met de woeste zee (de Midgardslang) en het
breken van het poolijs (Hymirs beker en vloer) in de hitte van den
zomer.

De goden kleedden zich nu in feestgewaad en gingen vroolijk naar
Aegirs feest, en zij waren sedert steeds gewoon het oogstfeest in zijn
koraalspelonken te vieren.


Vana’s en Aesir keeren zij

Van aard en lucht en Asgard, blij

Met hun godinnen, wonderbaar,

Een zeldzaam schitterende schaar,

Verzellend Odin, trokken voort

Over de zee in lichten tocht.



Valhalla (J. C. Jones).





Onbeminde godheden.

Aegir, zooals wij hebben gezien, beheerschte de zee
met behulp van de verraderlijke Ran. Deze beide godheden werden als
wreed beschouwd door de noordelijke volken, die veel van de zee hadden
te lijden, welke, hen aan alle kanten omringende, ver in het hart
hunner landen drong door de vele fjorden, en dikwijls de schepen hunner
Vikingen verzwolg met heel hun oorlogsbemanning.




Andere goden van de zee.

Behalve in deze voornaamste godheden van de zee
geloofden de noordelijke volken in meermannen en meerminnen, en vele
verhalen worden verteld van meerminnen, die voor een tijd de
zwaneveeren of robbengewaden uitdeden, die zij op de kust lieten en
welke door de menschen gevonden werden, waardoor deze de schoone
meisjes konden dwingen op het land te blijven.


Zij kwam door de zee toen de maan klaar scheen,

Dreef op de golven van d’ oceaan,

Zij kwam toen ik liep langs het strand alleen

Met een hart zoo licht als een hart kan slaan.



L. E. R.

Er waren ook boosaardige zeemonsters, bekend als Nicort, van wier
naam het spreekwoordelijke Oude Nikker is afgeleid. Vele van de lagere
watergoden hadden vischstaarten, de vrouwelijke droegen den naam
Undines en de mannelijke Stromkarels, Nixies, Necks of Neckar.


Waar in moerassen de roerdompen spelen

Nicker de ziellooze zit wat te kweelen,

Zit er ontroostbaar, heeft vijand noch vrind,

Nicker de ziellooze treurt als een kind.



Uit Broeder Fabian’s
Handschrift.

In de middeleeuwen geloofde men, dat deze watergeesten hun
geboortestroomen soms verlieten, om te verschijnen bij dorpsdansen,
waar zij herkend werden aan den natten zoom hunner
kleederen. Vaak zaten zij naast de vloeiende beek of rivier, spelend op
een harp, of zingend verleidende liederen, terwijl zij hun lang groen
haar uitkamden.


De Neck speelt zijn harp hier in ’t glazen
kasteel

En meerminnen kammen heur haren er veel,

En bleeken heur glanzende kleeren.



Stagnelius.

De Nixies, Undines en Stromkarls waren bijzonder vriendelijke en
liefelijke wezens, en waren zeer verlangend herhaalde verzekeringen te
krijgen van hun eeuwig heil.

De Neckan
De Neckan

J. P. Molin.



Vele verhalen worden verteld van priesters of kinderen die hen
ontmoetten, spelend aan een stroom, en die hen dreigden met toekomstige
verdoemenis, een bedreiging die altijd de vroolijke muziek in droevige
klachten verkeerde. Dikwijls haastten priesters of kinderen, als zij
hun fout ontdekten en geroerd waren door den angst hunner slachtoffers,
zich terug naar den stroom en verzekerden de watergeesten met hun
groene tanden, dat zij behouden zouden worden, als zij steeds weer hun
blijde melodieën hervatten.


Kent gij de Nixen, blij en klaar?

Hun oogen zijn zwart, groen is hun haar

Zij toeven op helmige kusten.



Mathisson.




Riviernimfen.

Naast Elf of Elb, den watergeest die den naam gaf
aan de rivier de Elbe in Duitschland, de Neck, waarnaar de Neckar heet,
en ouden Vader Rijn met zijn talrijke dochters (bijrivieren), is de
beroemdste van alle lagere watergoden de Loreley, het sirenenmeisje dat
zit op de rots bij St. Goar aan den Rijn, en wier verlokkend lied menig
schipper in den dood heeft gelokt. De legenden over die sirene zijn
inderdaad zeer talrijk, een der oudste is als volgt: 




Legenden van de Lorelei.

Lorelei was een onsterflijke, een waternimf,
dochter van Vader Rijn; overdag woonde zij in de koele diepten der
rivierbedding, maar laat in den avond verscheen zij in het maanlicht,
hoog zittend op een rotspunt, in het volle gezicht van allen die den
stroom op en af gingen. Soms bracht de avondkoelte eenige tonen van
haar lied tot de ooren van de bootslieden, zoodat zij tijd en plaats
vergetend bij het luisteren naar deze betooverende melodieën, op
de scherpe en gekante rotsen dreven, waar zij wis omkwamen.



De jonkvrouw is gezeten

Daarboven wonderbaar

Hoe blinkt haar gouden keten!

Zij kamt haar gouden haar.




Met kam, de gouden, reine,

En zingt een lied daarbij,

Dat heeft een wonderfijne,

Geweldige melodij.




Den schipper bij ’t golvenklotsen

Omvat het met wild gerucht,

Hij speurt niet de scherpe rotsen,

Hij tuurt maar omhoog in de lucht.




’k Geloof, in ’t golvenbangen

Zijn schipper en boot vergaan,

Dat heeft met hare zangen

De Lorelei gedaan.





Lied, Heine.

Slechts één persoon, zegt men, heeft de Lorelei van
zeer nabij gezien. Dit was een jonge visscher van Oberwesel, die haar
elken avond aan den rivierkant ontmoette, en eenige genotvolle uren met
haar doorbracht, hare schoonheid indrinkend en luisterend naar haar
wegsleepend gezang. De overlevering vertelde, dat eer zij scheidden de
Lorelei de plaatsen aanwees waar de jongeling ’s anderen morgens
zijn netten moest werpen—bevelen, waaraan hij altijd gehoorzaamde
en die hem steeds voordeelig waren. 

Op zekeren avond zag men den jongen visscher naar de rivier gaan,
maar daar hij nooit wederkeerde, ging men hem zoeken. Daar men hem niet
kon vinden, vertelden de lichtgeloovige Teutonen ten slotte, dat de
Lorelei hem had naar beneden getrokken naar haar koraalgrotten opdat
zij steeds van zijn gezelschap zou mogen profiteeren.

Overeenkomstig een andere overlevering lokte de Lorelei, met haar
wegsleepende melodieën van de scherpe rotsen zóóvele
visschers ten grave in de diepten van den Rijn, dat een gewapende troep
eens bij het vallen van den avond gezonden werd om haar te omringen en
te grijpen. Maar de waternimf betooverde den kapitein en zijn mannen
zóó, dat zij hand noch voet konden bewegen. Terwijl zij
onbewegelijk rondom haar stonden, ontdeed de Lorelei zich van hare
sieraden en wierp ze in het water onder zich; toen zong zij een
tooverformule en liet de wateren komen tot den top van de rots waarop
zij stond, en, tot verbazing van de soldaten, omsloten de golven een
zeegroene kar, door rossen met witte manen getrokken, en de nimf sprong
er vlug in en de tooverwagen was onmiddellijk uit het gezicht. Eenige
oogenblikken later viel de Rijn tot zijn gewoon peil terug, de
betoovering was gebroken en de mannen konden zich weer bewegen, en
keerden terug om te vertellen dat hun pogingen vergeefsch waren
geweest. Sedert dat oogenblik echter is de Lorelei niet gezien, en de
boeren zeggen dat zij nog boos is wegens de haar aangedane beleediging
en dat zij nooit weer hare koraalgrotten zal verlaten. 







Hoofdstuk XXI: Balder.


De meest beminde.

Aan Odin en Frigga, zoo vertelt men ons, werden
tweelingzonen geboren, zoo ongelijk in karakter en uiterlijk als bij
twee kinderen mogelijk is. Hodur, god van de duisternis, was somber,
zwijgend en blind, als het donker van de zonde, die hij, zoo meende
men, voorstelde, terwijl zijn broeder Balder, de schoone, vereerd werd
als de zuivere en stralende god van onschuld en licht. Van zijn
sneeuwen voorhoofd en gouden lokken schenen stralen van zonneschijn te
schitteren die de harten van goden en menschen blij maakten, door wie
hij evenzeer werd bemind.


Van al de twaalf om Odins troon.

Balder enkel, het meest toch schoon,

De zonnegod, goed met zijn rein gezicht

Werd bemind door elk, als men mint het licht.



Valhalla (J. C. Jones).

De jeugdige Balder groeide verwonderlijk snel op, en werd vroeg
toegelaten tot de vergadering der goden. Hij ging wonen in het paleis
Breidablik, welks zilveren dak op gouden pilaren rustte, en welks
schoonheid zóó was, dat niets gewoons of onzuivers binnen
zijn kring mocht komen, en hier woonde hij in volmaakte eenheid met
zijn jonge vrouw Nanna (bloesem), de dochter van Nip (knopje), een
schoone en bekoorlijke godin.

De god van het licht was goed thuis in de wetenschap der runen, die
op zijn tong waren gesneden; hij kende de verschillende krachten van de
kruiden, waarvan een, de kamille, “Balders voorhoofd”
heette, omdat haar bloem even vlekkeloos zuiver was als zijn voorhoofd.
Het eenige wat voor Balders stralende oogen verborgen was, was de
waarneming van wat ten slotte met hem zelf gebeuren zou. 


Zijn eigen huis

Breidablik, op welks zuilen Balder schreef

Den tooverklank die dooden leven geeft.

Want wijs was hij, en kende kunsten veel,

En runen ook, en zeldzaam heelend kruid;

Helaas dat hij niet kende d’ eene kunst

Van sparen ’t eigen leven, ’t licht te
zien.



Balder Dood (Matthew Arnold).




Balders droom.

Daar het zoo natuurlijk was voor Balder, den
schoone, te glimlachen en gelukkig te zijn, waren de goden zeer
ongerust toen zij op zekeren dag een verandering in zijn uiterlijk
begonnen te bespeuren. Allengs stierf het licht weg uit zijn blauwe
oogen, een zorgvolle trek kwam op zijn gelaat, en zijn stap werd zwaar
en traag. Odin en Frigga, ziende de klaarblijkelijke gedruktheid van
hun beminden zoon, smeekten hem teeder de oorzaak van zijn zwijgend
verdriet te zeggen. Balder gaf ten slotte aan hun dringende woorden toe
en vertelde dat zijn slaap, in plaats van vredig en rustig te zijn als
vroeger, onlangs vreemd ontrust was door duistere en drukkende droomen,
die, ofschoon hij ze zich niet goed kon herinneren als hij ontwaakte,
hem voortdurend kwelden met een vaag gevoel van vrees.


Dien god was zijn slaap

Toen zeer onrustig,

Zijn gunstige droomen

Schenen voorbij.



Lied van Vegtam.

Toen Odin en Frigga dit hoorden, waren zij zeer ontdaan, maar zeiden
dat niets hun algemeen beminden zoon zou deren. Niettemin, toen de
angstige ouders de zaak verder bespraken, bekenden zij dat zij ook door
vreemde voorgevoelens gedrukt werden, en ten slotte, geloovend dat
Balders leven werkelijk bedreigd werd, gingen zij maatregelen nemen om
het gevaar af te wenden. 

Frigga zond hare dienaressen naar elke richting, met stellig bevel
bij alle levende wezens, alle planten, metalen, steenen—kortom
bij elk bezield en onbezield ding—er op aan te dringen dat zij
plechtig zouden beloven Balder geen kwaad te doen. De geheele schepping
deed gaarne den eed, want er was niets op aarde dat den stralenden god
niet lief had. Zoo keerden de dienaressen tot Frigga terug, en
vertelden haar dat allen naar den eisch hun woord gegeven hadden,
behalve de maretak, die op den eikestam aan de poort van het Valhalla
groeide, en dit, zoo voegde zij er bij, was een zoo nietig,
onschadelijk ding, dat men er geen letsel van vreezen kon.


En dus werd besloten

Te zenden nu

Tot alle wezens,

Om zekerheid

Dat ze Balder niets zouden doen.

Alle schepselen zwoeren

Dat zij hem sparen zouden;

Frigg ontving alle

Geloften, contracten.



Saemunds Edda.

Frigga nam nu haar spinwerk weer ter hand in groote gerustheid, want
zij voelde er zich zeker van, dat geen leed kon overkomen aan het kind
dat zij boven allen liefhad.




De profetie van de Vala.

Odin had intusschen besloten een van de doode Vala
of profetessen te raadplegen. Hij besteeg zijn achtpootig ros Sleipnir
en reed over de sidderende brug Bifröst en over den vervelenden
weg die naar Giallar voert en den ingang van Niflheim, waar hij, door
de Hellepoort en langs den hond Garm gaande, in Hel’s donkere
woning drong.


Op rees der menschen heer met spoed,

Zadelde fluks zijn ros als roet; 

Toen reed hij langs de steilte voort,

Die voert tot Hela’s somb’re poort.



Afkomst van Odin (Gray).

Odin zag tot zijn verbazing dat een feest was aangericht in dit
donker gebied, en dat de banken bedekt waren met tapijten en gouden
ringen, alsof een of ander geëerde gast verwacht werd. Maar hij
ijlde voort zonder te talmen, totdat hij de plaats bereikte waar de
Vala vele jaren ongestoord had gerust, toen hij plechtig een
tooverformule begon te zingen en de runen te trekken die de macht
hadden de dooden op te roepen.


Hij sprak driemaal in sombre wijzen

Het lied dat doet de dooden rijzen:

Tot uit den hollen grond een stem

Sleepend en dof bereikte hem.



Afkomst van Odin (Gray).

Plotseling opende zich het graf, en de profetes rees langzaam op,
vragend wie zoo haar lange rust had durven storen. Odin, die niet wilde
dat zij zou weten, dat hij de machtige vader was van goden en menschen,
antwoordde dat hij Vegtam was, de zoon van Valtam, en dat hij haar
geroepen had om te vragen voor wien de Hel hare banken spreidde en een
feestmaal aanrichtte. In holle tonen bevestigde de profetes al zijne
vreezen, hem zeggend dat de verwachte gast Balder was, die was bestemd
om door Hodur, zijn broeder, den blinden god der duisternis, vermoord
te worden.


Hodur zal herwaarts

Zenden zijn broeder;

Hij van Balder

Zal zijn de moordenaar,

En Odins zoon

Ontnemen ’t leven;

Door dwang heb ik gesproken,

Nu wil ik zwijgen.



Saemunds Edda.

Trots den blijkbaren onwil van de Vala om verder te
spreken, was Odin nog niet voldaan en drong bij haar aan hem te zeggen
wie den verwonden god zou wreken en zijn moordenaar ter verantwoording
roepen. Want wraak en wedervergelding werden als een heilige plicht
beschouwd door de volken van het Noorden.

Toen vertelde hem de profetes, zooals Rossthiof reeds had voorspeld, dat Rinda, de aardgodin,
Odin een zoon zou baren, en dat Vali, zooals dit kind zou worden
genoemd, noch zijn gelaat zou wasschen noch zijn haar kammen, totdat
hij op Hodur den dood van Balder had gewroken.


In een west’lijke spelonk

Baart Rinda, die haar liefde schonk,

’n Knaapje dat van Odin stamt,

Dat nooit zijn zwarte lokken kamt,

Noch in den stroom wascht zijn gezicht,

Noch ziet het avondzonnelicht,

Tot hij zal lachen bij het hout

Tot brand voor Hodurs lijk gebouwd.



Afkomst van Odin (Gray).

Toen de weerstrevende Vala zoo had gesproken, vroeg Odin: “Wie
zou niet willen weenen bij Balders dood?” Deze ondoordachte vraag
toonde een kennis van de toekomst die geen sterveling kon bezitten, en
openbaarde onmiddellijk aan Vala wie haar bezoeker was. Zij weigerde
dus nog een woord te spreken en zonk terug in de stilte van het graf,
verklarend dat niemand haar er weer uit zou kunnen lokken totdat het
einde der wereld was gekomen.


Ga van hier en zeg thuis dan

Dat nooit een wezen komen kan

Dat m’ uit zijn ijz’ren sluim’ring
beurt,

Tot Lok zijn sterke keten scheurt;

Nimmer tot de diepe nacht

Weer herwon zijn oude kracht,

Tot in vlammen, woest van haat,

’s Werelds schepping ondergaat.



Afkomst van Odin (Gray).


Toen Odin de besluiten van Orlog (lot) had vernomen, waarvan hij
wist dat zij niet afgeweerd konden worden, besteeg hij zijn ros, en
wendde zich bedroefd naar Asgard, denkend aan den tijd, die niet ver af
was, als zijn geliefde zoon niet meer gezien zou worden in de hemelsche
verblijven, en wanneer het licht van zijn tegenwoordigheid voor goed
verdwenen zou zijn.

Loki en Hodur
Loki en Hodur

C. G. Qvarnström.



Toen hij Gladsheim binnentrad, werd Odin echter wat
gerust gesteld door de mededeeling die Frigga hem dadelijk deed, dat
alle dingen onder de zon beloofd hadden Balder geen leed te zullen
doen, en zich overtuigd voelend dat als niets hun geliefden zoon zou
vermoorden, hij zeker moest voortgaan goden en menschen met zijn
tegenwoordigheid te verblijden, zette hij de zorg opzij en gaf zich over aan
de genietingen van het feestmaal.




De goden aan het spelen.

De speelplaats van de goden was gelegen op de
groene vlakte van Ida en heette Idavold. Hier gingen de goden
gewoonlijk heen als zij lust in het spel hadden, en hun geliefkoosde
uitspanning was het werpen met hun gouden schijven, die zij met groote
behendigheid konden gooien. Zij waren met verdubbelden ijver tot dit
gewone tijdverdrijf teruggekeerd, sedert de wolk die hun geesten had
neergedrukt door de voorzorgsmaatregelen van Frigga was weggevaagd.
Toen zij echter ten slotte genoeg hadden van de gewone sport, bedachten
zij een nieuw spel. Zij hadden gehoord dat Balder door geen enkel
werptuig kon gedeerd worden, en zoo amuseerden zij zich door allerlei
wapenen, steenen enz. naar hem te werpen, zeker dat hoe slim zij het
ook aanlegden en hoe nauwkeurig zij ook mikten, de voorwerpen, die
gezworen hadden hem geen kwaad te zullen doen, òf op zij zouden
vliegen òf hem niet zouden raken. Dit nieuw vermaak
bleek zóó aangenaam te zijn dat weldra alle goden zich
rondom Balder verzamelden en hem elken keer als hij ongetroffen bleef
met groot gelach begroetten.




De dood van Balder.

Deze uitingen van vroolijkheid wekten de
nieuwsgierigheid van Frigga op, die in Fessalir zat te spinnen; en toen
zij een oud vrouwtje haar woning zag voorbij gaan, zei zij dat zij even
moest blijven en haar vertellen wat de goden deden dat zoo den lachlust
prikkelde. Het oude vrouwtje was niemand anders dan Loki in vermomming,
en hij antwoordde Frigga dat de goden steenen en andere werptuigen,
stomp en scherp, naar Balder gooiden, die glimlachend en ongedeerd in
hun midden stond, en hen uitdaagde hem aan te raken.

De godin glimlachte en vatte haar werk weer op, zeggende dat het
volmaakt natuurlijk was dat niets Balder zou deren, daar alle dingen
het licht liefhadden, waarvan hij het zinnebeeld was, en plechtig
hadden gezworen hem geen leed te doen. Loki, de verpersoonlijking van
het vuur, was zeer verdrietig toen hij dit hoorde, want hij was
jaloersch op Balder, de zon, die hem zoo geheel overschaduwde en die
algemeen bemind was, terwijl hij zooveel mogelijk gevreesd werd en
geschuwd; maar hij verborg wijslijk zijn boosheid en vroeg Frigga of
zij geheel zeker was dat alle dingen tot het verbond waren
toegetreden.

Frigga antwoordde trotsch dat zij den plechtigen eed van alle dingen
hadden ontvangen, uitgezonderd van een, een onschuldig klein
woekerplantje, den maretak, dat op den eik bij de poort van het
Valhalla groeide, en dit was te klein en te zwak om er bang voor te
zijn. Deze mededeeling was alles wat Loki noodig had, en hij zei Frigga
vaarwel en strompelde weg. Zoodra hij veilig en wel buiten
het gezicht was, nam hij echter zijn gewone gestalte weer aan en
haastte zich naar het Valhalla, waar hij bij de poort den eik van den
maretak vond, zooals Frigga had aangegeven. Daarop gaf hij door de
uitoefening van tooverkunsten aan den parasiet een omvang en hardheid
die er geheel vreemd aan was.

Zoo maakte hij van den houten stengel handig een schacht waarmee hij
zich terugspoedde naar Idavold, waar de goden nog werptuigen naar
Balder wierpen, terwijl alleen Hodur ondertusschen bedroefd tegen een
boom stond geleund en geen deel nam aan het spel. Zorgeloos naderde
Loki den blinden god, en den schijn van belangstelling aannemend vroeg
hij de oorzaak van zijn zwaarmoedigheid, te gelijker tijd listig
insinueerend dat trots en onverschilligheid hem weerhielden aan het
spel mee te doen. Als antwoord op deze opmerkingen betuigde Hodur dat
enkel zijn blindheid hem weerhield aan het nieuwe spel deel te nemen,
en toen Loki hem de maretakschacht in zijn hand gaf en hem in het
midden van den kring bracht, hem de richting van het nieuwe mikpunt
aanwijzend, wierp Hodur zijn schacht met kracht. Maar tot zijn spijt
trof in plaats van het luide gelach dat hij verwachtte, een
ontstellende kreet van afgrijzen zijn oor, want Balder, de schoone, was
op den grond gevallen, door den noodlottigen maretak doorstoken.


Zoo op den vloer lag Balder dood; gestrooid

Rondom de zwaarden, bijlen, speren al

Waarmee men had geworpen—dwaas gespeel—

Op Balder wien geen werptuig wondd’ of
schond;

Maar in zijn borst stak de fatale tak

De maretwijg, die Lok, de Duivel, gaf

Aan Hodur, en onwetend Hodur wierp—

Hiertegen slechts was Balder niet bestand.



Balder Dood (Matthew Arnold).

In vreeslijken angst verzamelden zich de goden rondom hun geliefden
makker, maar helaas! het leven was geheel uitgebluscht, en al
hunne pogingen om den gevallen zonnegod weer te wekken hielpen niet.
Ontroostbaar wegens hun verlies keerden zij zich nu boos naar Hodur,
dien zij daar direct zouden hebben vermoord, waren zij niet weerhouden
door de wet der goden, dat geen opzettelijke daad van geweld hun
gewijde vredeplaatsen mocht ontheiligen. Het rumoer van hun luid
geklaag bracht de godin in groote haast bij het vreeselijke tooneel, en
toen Frigga zag dat haar lieveling dood was, smeekte zij de goden
hartstochtelijk naar Niflheim te gaan en Hel te overreden haar
slachtoffer los te laten, want de aarde kon zonder hem niet gelukkig
zijn.




Hermod’s Boodschap.

Daar de weg uiterst ruw en moeilijk was, durfde
eerst geen der goden te gaan; maar toen Frigga beloofde dat zij en Odin
den bode boven al de Aesir zouden beminnen, verklaarde zich Hermod
bereid om de boodschap over te brengen. Om hem hiertoe in staat te
stellen leende Odin hem Sleipnir, en het edele ros, dat geen ander op
zijn rug duldde dan Odin, vertrok zonder aarzeling op den
donkeren weg, dien zijn hoeven reeds tweemaal te voren betreden
hadden.

Ondertusschen liet Odin het lichaam van Balder naar Breidablik
brengen, en hij beval de goden naar het woud te gaan en hooge
pijnboomen te vellen waarmee een waardige brandstapel zou worden
gebouwd.


Maar toen de goden naar het woud gegaan

Waren, bracht Hermod Sleipnir uit zijn stal

En deed hem ’t zadel aan; te voren wou

Sleipnir geen hand dan Odin’s op zijn nek,

En droeg geen and’ren rijder op zijn rug;

Nu stond hij echter stil aan Hermod’s zij,

Buigend zijn hals, en, voor zijn man gereed,

Omdat hij wist hoe Balder werd bemind,

Maar Hermod nu besteeg hem, ging heel stil

En zwijgend op den onbekenden weg

Die van het Noorden takt, en toog dus voort


Den ganschen dag; het licht verdween, ’t werd
nacht,

En heel dien nacht dus reed en reisde hij.

Zoo negen dagen, negen nachten lang,

Naar ’t noordlijk ijs, door dalen,
stroomomgord.

En op den tienden dag zag hij de brug

Die overspant met gouden boog den stroom

Van Giall, en op die brug een vrouw, gedost

In rusting, waar men komt aan d’ overkant

En waar de weg in rotsen zich verliest.



Balder Dood (Matthew Arnold).




De brandstapel.

Terwijl Hermod zich langs den somberen weg spoedde
die tot Niflheim leidde, hakten en haalden de goden
naar de kust een groote massa brandstof, dat zij op het dek van
Balder’s drakenschip, Ringhorn, opstapelden terwijl zij een
grooten brandstapel maakten. Volgens gewoonte werd deze versierd met
tapijtbehangsels, bloemenguirlanden, vaten en wapenen van allerlei
soort, gouden ringen en tallooze voorwerpen van waarde, eer het
vlekkelooze lichaam, rijkelijk uitgedost, er heen gebracht en er
opgelegd werd.

De dood van Balder
De dood van Balder

Dorothy Hardy.



Een voor een kwamen de goden nu nader om een laatsten groet te
brengen aan hun geliefden makker, en toen Nanna zich over hem neerboog,
brak haar minnend hart en zij viel levenloos naast hem neder. Toen zij
dit zagen legden de goden haar eerbiedig naast haren echtgenoot, opdat
zij hem tot zelfs in den dood zou vergezellen; en nadat zij zijn paard
en honden gedood hadden en den brandstapel met doornen, het zinnebeeld
van den slaap, hadden omvlochten, kwam Odin, de laatste der goden,
naderbij.

Ten teeken van genegenheid voor den doode en van verdriet over zijn
verlies, hadden allen hun meest kostbare bezittingen op zijn
brandstapel gelegd, en Odin, zich neerbuigend, voegde nu bij de
geschenken zijn tooverring Draupnir. De verzamelde goden merkten dat
hij iets fluisterde in het oor van zijn gestorven zoon, maar geen was
dicht genoeg bij om te hooren wat hij zeide. 

Toen deze droeve toebereidselen gedaan waren, maakten de goden
aanstalten om het schip van stapel te laten loopen, maar bevonden dat
de zware last van brandhout en schatten hun vereenigde pogingen
weerstand bood en zij konden het schip geen duim doen bewegen. De
bergreuzen, die het tooneel van verre zagen en hun verlegenheid
bespeurden, kwamen nu naderbij en zeiden dat zij wisten van een reuzin
die Hyrrokin heette en die in Jötun-heim woonde en sterk genoeg
was om zonder eenige hulp het schip van stapel te laten loopen. De
goden lieten dus een van de stormgeesten Hyrrokin roepen, en spoedig
verscheen deze, gezeten op een reusachtige wolf, dien zij aan een
leidsel, van kronkelende slangen gemaakt, stuurde. Naar de kust
rijdende steeg de reuzin af en betuigde trotsch haar bereidheid om de
gevraagde hulp te geven, als de goden intusschen wilden zorgen voor
haar ros. Odin zond onmiddellijk vier van zijn meest woeste Berserkers
om den wolf te houden, maar in weerwil van hun geweldige kracht, konden
zij het monsterachtig schepsel niet bedwingen, totdat de reuzin het had
neergeworpen en vastgebonden.

Toen Hyrrokin zag dat zij nu haar weerspannig ros zouden kunnen
besturen, ging zij langs het strand tot waar, hoog boven den
waterspiegel, Balders machtig schip Ringhorn lag.


Zeventig el vier zich strekte

Op het gras de kiel in praal

Hoog er boven, fonklend rekte

Zich de drakenkop bloeddorstig

Met zijn kam van staal.



De Sage van koning Olaf
(Longfellow).

Zij zette haar schouders tegen zijn achtersteven en met een
geweldige inspanning duwde zij het met een vaart in het water. Maar
zóó groot was het gewicht van de massa en de snelheid
waarmede het in zee schoot, dat de aarde als door een
aardbeving schokte en de rollen waarop het schip gleed door de wrijving
vuur vatten. De onverwachte schok deed de goden bijna hun evenwicht
verliezen, en dit maakte Thor zóó boos dat hij zijn hamer
ophief en hij de reuzin zou vermoord hebben, ware hij niet door zijn
makkers tegengehouden. Gemakkelijk gekalmeerd, zooals
gewoonlijk—want Thors woede, ofschoon snel gewekt, was
voorbijgaande, greep hij nog eens het schip aan om den brandstapel te
wijden met zijn heiligen hamer. Toen hij deze ceremonie verrichtte
strompelde de dwerg Lit hem hinderlijk in den weg, waarop Thor, die nog
niet heelemaal weer tot kalmte was gekomen, hem in het vuur wierp, dat
hij juist met een doorn had aangestoken, en de dwerg werd tot asch
verbrand met de lichamen van het goddelijk paar.

Het groote schip dreef nu in zee en de vlammen van den brandstapel
leverden een prachtig schouwspel op, dat elk oogenblik grootscher werd,
totdat, toen het schip den westelijken horizon naderde, het scheen
alsof zee en lucht in brand stonden. De goden keken treurig naar het
brandende schip en zijn kostbaren last, totdat het plotseling in de
golven dook en verdween; en zij wendden zich niet af noch keerden tot
Asgard terug voordat de laatste lichtsprank was verdwenen, en de
wereld, ten teeken van rouw over Balder den brave, in een mantel was
gehuld.


Dra met veel leven steeg ’t geweldig vuur,

Het brandhout knetterd’ en tusschen de
blokken

Wiekten vuurtongen bevend op, en vuur

Sprong krullend, schietend hooger, lekte straks

Den top van ’t hout, de dooden, ook de mast,

Knaagd’ aan de dorre zeilen; toch bleef ’t
schip

Nog voortgaan, brandend boven romp in vlam.

De goden stonden op de kust, elk keek,

En wijl zij keken neigde zich de zon

In rook omhulde zee, en aan kwam nacht, 

Toen legde zich de wind en kalmte kwam;

Maar door het duister zagen zij het schip

Nog over wijde waatren voortgevoerd,

Verder en verder, als een oog van vuur

Zoo leek nu Balder’s mutserd in den nacht,

Maar zwakker scheen hij in het sterrenlicht,

De lijken werden dus verteerd, ook ’t hout.

En evenals in uitgaand wintervuur

’t Verkoolde blok als ’t valt nog vonken
schiet—

Zoo viel met vonkenstroom de mutserd in,

Kleurend de zee rondom; ’t was donker toen.



Balder Dood (Matthew Arnold).




Hermod’s tocht.

De goden traden treurig Asgard binnen, waar geen
geluiden van vroolijkheid of feestvieren het oor begroetten, want alle
harten waren met angstige bezorgdheid vervuld over den afloop van alle
dingen die men voelde komen. En waarlijk, de gedachte aan den
vreeselijken Fimbul-winter, die hun dood verkondigde, was er wel een om
de goden te verontrusten. Frigga alleen koesterde hoop, en zij wachtte
met angst op den terugkeer van haren bode, Hermod den snelle, die
intusschen over de sidderende brug was gereden en langs den donkeren
Helleweg, totdat hij, in den tienden nacht, den ruischenden stroom van
de rivier Giöll overkwam. Hier werd hij aangehouden door
Mödgud, die vroeg waarom de Giallar-brug meer onder den stap van
zijn paard sidderde dan wanneer een geheel leger er over ging, en vroeg
waarom hij, een levend ruiter, trachtte binnen te dringen in het
gevreesde gebied van Hel.


Wie zijt gij op uw zwart en vurig paard,

Onder welks hoeven Giall’s brug hevig schudt

En rammelt? Zeg mij uw geslacht en huis.

Eerst gistren ochtend kwamen hier voorbij

Vijf troepen dooden op hun weg naar Hel,

Deden de brug niet schudden als gij doet,

En gij hebt vleesch en kleur toch op ’t
gelaat,

Als levenden, die aad’men lucht nog in;

Ook ziet gij er niet uit als dooden doen,

Zielen die afwaarts gaan, die ’k daaglijks
schouw.



Balder Dood (Matthew Arnold).


Hermod vertelde aan Mödgud de rede van zijn komst, en nadat hij
zekerheid had gekregen dat Balder en Nanna vóór hem over
de brug waren gereden, haastte hij zich verder, totdat hij kwam aan de
poort, die belemmerend voor hem op rees.

Hermod voor Hela
Hermod voor Hela

J. C. Dollman.



Niet afgeschrikt door dezen slagboom, steeg Hermod af op het gladde
ijs, en de riemen van zijn zadel vaster makende, steeg hij weer op,
bedolf zijn sporen diep in de zachte zijden van Sleipnir en dwong hem
tot een verbazenden sprong, die hem behouden aan den anderen kant van
de Hellepoort bracht.


Toen reed hij verder over ’t veld van ijs

Nog noordwaarts, tot hij kwam aan hooge muren

(Belemmerend zijn weg) met traliewerk.

Toen steeg hij af, en trok de riemen aan,

Op ’t gladde ijs, van Sleipnir, Odin’s
paard,

En deed hem springen, en kwam dus er in.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Voortrijdende kwam Hermod ten slotte aan Hel’s eetzaal, waar
hij Balder vond, bleek en uitgeput, liggend op een bank, zijn vrouw
Nanna naast hem, onafgewend starend op een beker meê, dien hij
blijkbaar geen moed had om te verzwelgen.




De voorwaarde van Balders invrijheidsstelling.

Te vergeefs vertelde Hermod zijn broeder dat hij
gekomen was om hem te verlossen; Balder schudde droevig zijn hoofd en
zeide te weten dat hij in zijn vreugdeloos verblijf moest vertoeven
totdat de laatste dag kwam, maar hij smeekte Hermod Nanna met zich
terug te nemen, daar het huis der schimmen geen plaats was voor een zoo
prachtig en schoon schepsel. Maar toen Nanna dit verzoek hoorde, drong
zij dichter aan de zijde van haren man en bezwoer dat niets er haar toe
zou kunnen brengen van hem te scheiden, en dat zij voor altijd bij hem
zou blijven, zelfs in Niflheim. 

De lange nacht werd gesleten in stil gesprek, eer Hermod Hel opzocht
en haar smeekte Balder vrij te laten. De inhalige godin luisterde
zwijgend naar zijn verzoek en zeide eindelijk dat zij haar slachtoffer
zou laten vertrekken, mits alle dingen, bezield en onbezield, hun smart
over zijn verlies zouden toonen doordat zij tranen stortten.


Kom dan! als Balder was zoo teer bemind,

Men in den Hemel zijn gemis zoo voelt,

Hoor hoe den Hemel hij hergeven wordt,

Toon mij alom de teekenen van smart!

Dat Balders toeven hier hun treuren is!

Laat al wat leeft en door de wereld gaat

Weenen om hem, en ’t levenlooze ook;

Laat goden, menschen, dieren, plant en rots

Beweenen hem, dan zie ’k hoe men hem mist

En ’k vind het goed en geef U Balder weer.



Balder Dood (Matthew Arnold.)

Dit antwoord was zeer bemoedigend want de geheele Natuur beweende
het verlies van Balder, en zeker was er niets in de geheele schepping
dat niet een traan schenken wilde. Zoo verliet Hermod blijde
Hel’s donker gebied, den ring Draupnir bij zich, dien Balder aan
Odin terugzond, een geborduurd karpet van Nanna voor Frigga, en een
ring voor Fulla.




De terugkomst van Hermod.

De vergaderde goden verdrongen zich angstig rondom
Hermod zoodra hij terugkwam, en toen hij zijn boodschappen en
geschenken had overgebracht, zonden de Aesir herauten naar alle deelen
van de wereld om alle bezielde en onbezielde dingen te smeeken dat zij
zouden weenen over Balder.


Ga snel door heel de wereld nu, en smeek

Te weenen al wat leeft en wie er leeft

Om Balder, opdat dus hij weer ons koom’!



Balder Dood (Matthew Arnold).


Noordwaarts, Zuidwaarts, Oostwaarts en Westwaarts reden de herauten,
en als zij voorbij kwamen vielen tranen van elken plant en elken boom,
zoodat de grond gedrenkt was met vocht, en metalen en steenen, trots
hun harde harten, weenden ook.

De weg voerde ten slotte naar Asgard, en aan den kant van den weg
was een donkere grot, waarin de boden zagen neergehurkt de gestalte van
een reuzin, Thok geheeten, die volgens sommige mythologen Loki in
vermomming zal zijn geweest. Toen men haar aanspoorde een traan te
storten, bespotte zij de herauten en vluchtend in de donkere
schuilhoeken van haar grot, zei zij dat geen traan uit haar oogen zou
vallen en dat, wat haar betrof, Hel haar prooi voor goed houden
mocht.


Thok nu weende

Met tranen droog

Om Balders dood.

Noch in leven, noch in dood

Gaf hij mij vreugde,

Houde Hel haar buit.



Oudere Edda.

Zoodra de terugkeerende boden in Asgard aankwamen, verdrongen zich
de goden om hen heen om het resultaat hunner zending te hooren; maar
hun gezichten, allen opgewekt in de vreugde van verwachting, werden
duister van wanhoop toen zij hoorden, dat één schepsel
geweigerd had zijn tranen te schenken, waarom zij Balder in Asgard niet
meer zouden zien.


Balder, de Schoone, komt niet weer

Uit Hel’s gebied in lichter sfeer!

Loki’s verraad, dubbel verraad

Is ’t wat de Dood ten buit hem laat;

Nooit komt hij uit de duisternis

Tot Ragnarok verschenen is.



Valhalla (J. C. Jones).




Vali de Wreker.

De besluiten van het noodlot waren nog niet geheel
volvoerd, en het laatste bedrijf van het
treurspel moet nog kortelijk verteld worden.

Wij hebben reeds gezien, hoe Odin na vele weigeringen er in slaagde
de toestemming van Rinda tot hun huwelijk te krijgen, en dat de zoon,
uit deze verbintenis geboren, bestemd was om den dood van Balder te
wreken. De komst van dit wondervolle kind had nu plaats, en Vali de
Wreker, zooals hij genoemd werd, trad Asgard op den dag van zijn
geboorte binnen, en op dienzelfden dag versloeg hij Hodur met een pijl
uit een bundel dien hij tot dat doel schijnt gedragen te hebben. Zoo
boette de moordenaar van Balder, ofschoon hij een onbewust werktuig
was, voor de misdaad met zijn bloed, volgens de wet van den echten
Noorman.




De beteekenis van de geschiedenis.

De naturalistische verklaring van deze mythe moet
men zoeken of in het dagelijksch ondergaan van de zon (Balder) die
beneden de westelijke golven verdwijnt, weggedreven door de duisternis
(Hodur), of in het eindigen van den korten Noorschen zomer en de lange
regeering van het winterjaargetij. “Balder beteekent de lichte en
klare zomer, als schemering en dag elkander kussen en hand in hand gaan
in deze Noorsche streken.”


Balders mutserd de zon verbeeldt,

Kleurt den heiligen haard,

Spoedig de laatste vlam er speelt,

Hodur regeert op aard.



Viking-verhalen van het Noorden (R. B.
Anderson).

“Zijn door Hodur bewerkte dood is de overwinning van de
duisternis over het licht, de duisternis van den winter over het licht
van den zomer; en de wraak van Vali is het doorbreken van het nieuwe
licht na de wintersche duisternis.”

Loki, het vuur, is jaloersch op Balder, het zuivere licht van den hemel, die de eenige onder de
Noorsche goden was welke nooit vocht, maar altijd klaar was met woorden
van verzoening en vrede.


Maar van uw lippen, Balder, nacht of dag,

Heeft niemand ooit een toornig woord gehoord

Aan God of Held, maar gij betoomdet steeds

De anderen, stillend een gerezen twist.



Balder Dood (Matthew Arnold).

De tranen, door alle dingen gestort voor den geliefden god,
verbeelden den lentedauw die komt na de hardheid en koude van den
winter, als elke boom en twijg en zelfs de steenen van vocht druipen;
Thok (kool) alleen toont geen bewijs van teederheid, daar zij diep
begraven is in de donkere aarde en het zonlicht niet meer noodig
heeft.


Zooals des winters, als de vorst verdwijnt

Aan ’s winters eind, eer dat de lente komt,

Een warme zoelte blaast en dauw begint—

Een enkel uur, dan hoort men ’t drupp’len
reeds

In alle wouden, en de sneeuw die ligt

Onder de boomen, wordt van vocht doorzeefd,

En van de takken komt de sneeuwlast neer;

Op heuv’len zuidwaarts hellend ziet het oog

Reeds groene plaatsen door de sneeuw in ’t
rond,

Die grooter worden, vreugde voor den boer—

Zoo werd gehoord alom een stil gedrop,

De dingen weenden, wenschen wederkomst

Van Balder, en den goden deed dit goed.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Uit de diepten van hun ondergrondsche gevangenis trachten de zon
(Balder) en de plantengroei (Nanna) den hemel (Odin) en de aarde
(Frigga) te verblijden door hun den ring Draupnir te zenden, het
symbool van de vruchtbaarheid, en het bebloemde kleed, symbool van het
karpet van groen dat de aarde weer zal bedekken en door zijn bekoring
haar schoonheid zal vergrooten.

De zedelijke beteekenis is niet minder schoon, want Balder en Hodur zijn de zinnebeelden van de
strijdende machten van goed en kwaad, terwijl Loki den verzoeker
personifieert.


In iedere ziel de wijze vindt

Geboren Hodur, Balders broeder blind,

Dan neemt hij toe, zijn kracht wordt meer

Want blind geboren wordt elk kwaad, als jonge beer,

Nacht is van kwaad het kleed; maar alle goed

Is steeds gehuld in wâ van licht en gloed.

De drukke Loki, die van ouds verleidt,

Gaat voorwaarts onophoud’lijk, vat altijd

Des blinden moord’naars hand, wiens vlugge
speer

Doorboort jong Balders borst, die zon van
Valhal’s sfeer.



Viking-verhalen van het noorden (R. B.
Anderson).




De vereering van Balder.

Een van de meest belangrijke feesten werd gehouden
tijdens de zomerzonnewende of den avond van midzomer, ter eere van
Balder den goede. Want men beschouwde dien dag als den gedenkdag van
zijn dood en van zijn neerdaling in de onderwereld. Op dien dag, den
langsten van het jaar, kwamen de menschen buiten bij elkander, staken
groote vreugdevuren aan en keken naar de zon, die in de hooge Noorsche
streken weinig beneden den horizon daalt eer zij weer opkomt. Van
midzomer worden de dagen langzamerhand korter en de zonnestralen minder
warm, tot de winterzonnewende, die “Moeder nacht” heette,
daar het de langste nacht was van het jaar. Midzomeravond, die eens ter
eere van Balder gevierd werd, heet nu St. Johannesdag, daar die heilige
Balder den goede geheel en al vervangen heeft. 






Hoofdstuk XXII: Loki.


De geest van het kwade.

Behalve den afschuwelijker reus Utgard-Loki, de
verpersoonlijking van slechtheid en kwaad, dien Thor en zijn
metgezellen in Jötun-heim bezochten, hadden de oude Noormannen een
ander type van de zonde, dien zij ook Loki noemden, en dien wij reeds
onder verschillende gestalten hebben gezien.

Oorspronkelijk was Loki enkel de verpersoonlijking van het haardvuur
en den geest des levens. Eerst een god, werd hij langzamerhand
“god en duivel tegelijk” en wordt ten slotte algemeen
verafschuwd als een volkomen evenbeeld van den middeleeuwschen Lucifer,
den vorst der leugens, “den veroorzaker van bedrog en den
lasteraar” van Aesir.

Volgens sommige bronnen heette Loki de broeder van Odin, maar
anderen beweren dat de twee niet verwant waren, maar elkander alleen
bloedbroederschap hadden gezworen, zooals dit in het Noorden algemeen
voorkomt.


Odin! weet gij nog

Hoe wij in vroeger dagen

Ons bloed vermengden?

Toen gij beslist niet wildet

Bier proeven,

Tenzij we ’t samen dronken?



Saemunds Edda.




Loki’s karakter.

Terwijl Thor de belichaming is van Noorsche
activiteit, verbeeldt Loki de uitspanning, en de innige kameraadschap
die eertijds tusschen deze twee goden bestond, toont heel duidelijk hoe
spoedig onze voorvaderen begrepen dat beiden tot het welzijn der
menschheid noodig waren. Thor is altijd werkzaam en in ernst, maar Loki
maakt van alles een grap, totdat ten slotte zijn genot in ondeugendheid
hem geheel op dwaalwegen brengt, en hij alle liefde voor
het goede verliest en hij uiterst zelfzuchtig en kwaadwillig wordt.

Hij vertegenwoordigt het kwaad in den verleidenden en schijnbaar
schoonen vorm waarin het zich in de wereld vertoont. Wegens deze
bedriegelijke verschijning vermeden de goden hem eerst niet, maar
behandelden hem als een der hunnen in alle vriendschappelijkheid en
namen hem met zich mede overal waar zij heen gingen, lieten hem verder
niet alleen tot hun vermaken toe, maar ook tot hun vergaderzaal, waar
zij, helaas! te dikwijls naar zijn raad luisterden.

Zooals wij reeds gezien hebben, speelde Loki een groote rol in de
schepping van den mensch, dien hij toerustte met het vermogen om zich
te bewegen en wien hij het bloed vrijelijk door de aderen deed loopen,
waardoor hij met hartstochten werd bezield.

Als verpersoonlijking zoowel van het vuur als van de ondeugendheid
ziet men Loki (bliksem) dikwijls met Thor (donder), dien hij naar
Jötun-heim vergezelt om zijn hamer terug te halen, naar Utgard
Loki’s kasteel en naar Geirrod’s huis. Hij is het, die
Freya’s halsketting en Sif’s haar steelt, en Idoen verraderlijk
overlevert in de macht van Thiassi, en ofschoon hij den goden soms
goeden raad geeft en hen werkelijk helpt, is het enkel om hen te
bevrijden uit een of anderen toestand waarin hij hen overijld heeft
meegesleept.

Sommige bronnen beweren, dat deze god, in plaats van een deel uit te
maken van de scheppingsdriehoek (Odin, Hoenir en Loeder of Loki)
oorspronkelijk behoorde tot een geslacht van goden ouder dan Odin, en
de zoon was van den grooten reus Fornjotnr (Ymir), terwijl zijn
broeders waren Kari (lucht) en Hler (water), en zijn zuster Ran, de
verschrikkelijke godin van de zee. Andere mythologen echter maken hem
tot den zoon van den reus Farbauti, die vereenzelvigd is met Bergelmir,
den eenigen overlevende uit den zondvloed, en
van Laufeia (bladrijk eiland) of Nal (schip), eigen moeder, dus
vaststellend dat zijn betrekking tot Odin enkel die was van den
Noorschen eed van kameraadschap.

Loki (vuur) huwde eerst Glut (gloed), die hem twee dochters baarde,
Eisa (spranken) en Einmyria (asch); het is dus zeer duidelijk, dat de
Noormannen hem als zinnebeeld van het haardvuur beschouwden en als het
vlammend hout op den haard knettert, dan zeiden de moedertjes in het
Noorden dat Loki zijn kinderen slaat. Behalve zijn vrouw, zegt men,
heeft Loki ook nog gehuwd de reuzin Angur-boda (de angstvoorspellende),
die in Jötun-heim woonde, en die, zooals wij reeds gezien hebben,
hem de drie monsters baarde: Hel, de godin van den dood, de
Midgardslang Iörmungandr, en den grimmigen wolf Fenris.


Loki verwekte den wolf

Bij Angur-boda.



Saemunds Edda.




Sigyn.

Loki’s derde huwelijk was met Sigyn, die zich
een liefhebbende vrouw en vol toewijding betoonde, en hem twee zoons
baarde, Narve en Vali, de tweede een naamgenoot van den god die Balder
wreekte. Sigyn was altijd trouw aan haren echtgenoot en verliet hem
niet, zelfs toen hij uit Asgard was geworpen en in de ingewanden der
aarde opgesloten.

Daar Loki de belichaming was van het kwaad in de oogen der Noorsche
volken, hadden zij enkel vrees voor hem, bouwden geen tempels hem ter
eere, brachten geen offers aan hem en noemden de schadelijkste kruiden
naar zijn naam. De trillende, overhitte atmosfeer van den
zomer—meende men—duidde zijn nabijheid aan, want de
menschen zeiden dan dat Loki zijn wilde haver zaaide, en als de zon scheen water te halen,
vertelden zij dat Loki bezig was te drinken.

De geschiedenis van Loki is zóó innig verbonden met
die van de andere goden, dat de meeste mythen die op hem betrekking
hebben, reeds verteld zijn en er zijn slechts twee episoden van zijn
leven te verhalen over, een die zijn beteren kant toont voordat hij tot
den aartsbedrieger was ontaard, en de andere laat zien hoe hij ten
slotte de goden er toe bracht, hun vreedzame verblijven door
opzettelijken moord te bezoedelen.




Skrymsli en het kind van den boer.

Een reus en een boer speelden eens samen een spel
(waarschijnlijk schaak, dat een geliefkoosd tijdverdrijf voor den
winter was bij de Noorsche vikings). Natuurlijk hadden zij bepaald dat
zij voor zekeren inzet zouden spelen, en de reus, die won, kreeg den
eenigen zoon van den boer, dien hij—zoo zeide hij—den
volgenden dag zou komen halen en opeischen, tenzij zijn ouders hem
zóó knap konden verbergen dat hij niet kon worden
gevonden.

Wetende dat zoo iets voor hen onmogelijk uitvoerbaar was, smeekten
de ouders vurig tot Odin om hulp, en in antwoord op hun beden kwam de
god op aarde neer en veranderde den knaap in een kleinen graankorrel,
die hij in een korenaar midden in een groot veld verborg, verklarend
dat de reus hem niet zou kunnen vinden. De reus Skrymsli echter bezat
wijsheid, veel grooter dan Odin dacht, en toen hij het kind niet thuis
vond, ging hij onmiddellijk naar het veld met zijn zeis, en maaide het
koren af en koos juist de aar uit waar de knaap was verborgen. Terwijl
hij de graankorrels telde zou hij juist zijn hand op den rechten
leggen, toen Odin, die den angstkreet van het kind hoorde, de korrel
uit de hand van den reus rukte en den knaap aan
zijn ouders teruggaf, hem zeggende dat hij alles wat in zijn vermogen
was had gedaan om hen te helpen. Maar toen de reus verklaarde, dat hij
bedrogen was en den volgenden dag den knaap weer zou opeischen tenzij
de ouders hem te slim af waren, gingen de ongelukkige boeren nu naar
Hoenir om hulp. De god hoorde hen goedgunstig aan en veranderde den
knaap in een pluisje dons, dat hij in den borst van een zwaan verborg
die in een vijver in de buurt zwom. Toen nu, eenige minuten later,
Skrymsli kwam, giste hij wat er gebeurd was, en den zwaan grijpend,
beet hij zijn hals af en zou het dons verslonden hebben, had Hoenir het
niet van zijn lippen weggeblazen, buiten zijn bereik, terwijl hij den
knaap gezond en wel aan zijn ouders teruggaf, maar hen zeide, dat hij
hen niet verder kon helpen.

Skrymsli waarschuwde de ouders dat hij een derde poging zou wagen om
het kind te krijgen, waarop zij zich in wanhoop tot Loki wendden, die
het kind naar de zee bracht en het als een klein ei in de kuit van een
bot verborg. Van zijn expeditie terugkeerend ontmoette Loki den reus
bij de kust, en ziende dat hij uit visschen ging, wilde hij hem
vergezellen. Hij voelde zich niet op zijn gemak, vreezende dat de
verschrikkelijke reus zijn plan zou hebben doorzien, en dacht dat het
daarom goed voor hem zou zijn als hij in geval van nood ter plaatse
was. Skrymsli sloeg het aas aan den haak, en was meer of minder
gelukkig in zijn hengelen, toen hij plotseling dezelfde bot optrok
waarin Loki het knaapje, waarvoor hij te zorgen had, had verborgen. Hij
sneed den visch op zijn knie open en ging nauwkeurig de kuit
onderzoeken, totdat hij het ei vond dat hij zocht.

De zaak van den knaap stond zeker zeer gevaarlijk, maar Loki, zijn
kans afwachtende, rukte het ei uit de vuist van den reus, veranderde
het weer in het kind en beval het heimelijk naar huis te loopen,
zijn weg te nemen door het boethuis waar het langs moest en de deur
achter zich sluiten. De verschrikte knaap deed onmiddellijk zooals hem
bevolen was toen hij aan land was, en de reus, die dadelijk zijn vlucht
merkte, sprong hem achterna in het boethuis. Nu had Loki listig een
scherpe piek zóó geplaatst, dat het groote hoofd van den
reus er in volle vaart tegen aan liep, en hij op den grond viel met een
kreet, waarop Loki, ziende dat hij hulpeloos was, hem een zijner beenen
afsneed. Verbeeld u echter de teleurstelling van den god, toen hij zag
dat de stukken zich vereenigden en onmiddellijk samengroeiden. Maar
Loki was een meester in bedrog en bespeurende dat hier tooverij in het
spel was, sneed hij het andere been af, terwijl hij dadelijk steen en
staal tusschen het gescheurde lid en het lichaam wierp, waardoor hij
verdere betoovering verhinderde. De boeren waren ontzaglijk verlicht
toen zij bevonden dat hun vijand verslagen was, en in het vervolg
beschouwden zij Loki steeds als den machtigsten van den hemelschen
raad, want hij had hen werkelijk van hun vijand bevrijd, terwijl de
andere goden slechts tijdelijke hulp verleend hadden.




De reus-Bouwmeester.

In weerwil van hun wonderbare brug Bifröst,
den sidderenden weg, en de waakzaamheid van Heimdall, konden de goden
zich niet geheel veilig voelen in Asgard, en waren dikwijls bang dat de
vorstreuzen in Asgard zouden komen. Om deze mogelijkheid te ontgaan,
besloten zij ten slotte een onneembare sterkte te bouwen, en terwijl
zij plannen maakten hoe dit gedaan kon worden, kwam een onbekend
architect met het aanbod den bouw te ondernemen, mits de goden hem zon,
maan en Freya, godin van jeugd en schoonheid, zouden geven als loon.
De goden waren boos over een zoo aanmatigend
aanbod, maar toen zij verontwaardigd den vreemdeling uit hun
tegenwoordigheid wilden jagen, drong Loki er op aan, dat zij een
contract zouden maken hetwelk de vreemdeling onmogelijk zou kunnen
houden, en dus zeiden zij ten slotte tot den bouwmeester, dat hij de
belooning zou hebben, mits de sterkte in een enkelen winter klaar zou
zijn, en hij het werk met geen andere hulp zou voltooien dan met die
van zijn paard Svadilfare.


In Asgard kwam een bouwheer aan

Die een kasteel wou stichten gaan,

Een hoog gebouw

Dat schutten zou

Voor Jötunlist en ruw geweld;

Dit was de eisch door hem gesteld:

Dat Freya met én maan én zon

Het loon zou zijn dat eens hij won.



Valhalla (J. C. Jones).

Loki en Svadilfari
Loki en Svadilfari

Dorothy Hardy.



De onbekende architect stemde in deze schijnbaar onmogelijke
voorwaarden toe en ging onmiddellijk aan het werk, terwijl hij ’s
nachts zware steenblokken haalde en overdag bouwde, en
zóó vlug voortmaakte, dat de goden wat bang begonnen te
worden. Weldra merkten zij dat meer dan de helft van het werk voltooid
was door het wonderros Svadilfare, en toen zij, tegen het einde van den
winter zagen, dat het werk gereed was behalve slechts één
portaal, dat—begrepen zij—de architect gemakkelijk in den
nacht kon afmaken:


Toen werden zij met schrik vervuld,

Gereed was bijna het gebouw,

Drie dagen maar

En ’t werk was klaar,

Dan moesten zij hun afspraak trouw,

Betalen hem hun schuld.



Valhalla (J. C. Jones).

Bevreesd dat ze geroepen zouden worden te scheiden niet enkel van de
zon en de maan, maar ook van Freya, de verpersoonlijking van jeugd en
schoonheid in de wereld, wendden de goden zich tot Loki en
dreigden hem te vermoorden, tenzij hij middelen wist om den architect
in de voltooiing van zijn gebouw binnen den bepaalden tijd te
verhinderen.

Loki’s list bleek opnieuw tegen den toestand opgewassen. Hij
wachtte tot den avond van den laatsten dag kwam, toen hij, terwijl
Svadilfare langs den zoom van een woud ging, met moeite een der groote
steenblokken sleepend die tot de voltooiing van het werk geëischt
werden, in de vermomming van een merrie uit een donkere plaats aanrende
en zóó verlokkend hinnikte, dat, in een oogenblik, het
paard zich uit zijn tuig losrukte en de merrie achterna liep, op den
voet gevolgd door zijn vertoornden meester. De merrie galoppeerde snel
voort, listig paard en meester dieper lokkend in de woudschaduwen,
totdat de nacht bijna voorbij was en het niet langer mogelijk was het
werk te voltooien. De architect was niemand anders dan een
verschrikkelijke Hrimthurs, in vermomming, en hij keerde nu naar Asgard
terug in groote woede over het bedrog dat men hem had aangedaan. Hij
nam zijn gewone afmetingen aan en zou de goden vernietigd hebben, als
niet Thor van een reis plotseling was teruggekeerd en hem met zijn
tooverhamer, Miölnir, dien hij met verschrikkelijke kracht hem
vlak in het gezicht sloeg, had vermoord.

De goden hadden zich bij deze gelegenheid enkel door bedrog en door
de ruwe daad van Thor weten te redden, en door deze zou groote ellende
over hen gebracht worden, en zelfs hun val worden bewerkt en de komst
van Ragnarok worden verhaast. Loki echter voelde, wat hem betrof, geen
berouw, en men zegt, dat hij te zijner tijd de vader werd van een
achtpootig ros, Sleipnir geheeten, dat, zooals wij gezien hebben,
Odin’s geliefkoosd paard was. 


Maar Sleipnir verwekte

Hij bij Svadilfare.



Hyndlalied.

Loki bedreef zóóvele slechte daden gedurende zijn
leven, dat hij ten volle den naam “aartsbedrieger”
verdiende, die hem gegeven werd. Hij werd in het algemeen gehaat wegens
zijn boosaardige handelingen, en wegens een ingewortelde gewoonte van
draaierij, waardoor hij ook den titel van “vorst des
leugens” kreeg.




Loki’s laatste misdaad.

Loki’s laatste misdaad, en die welke de maat
zijner ongerechtigheid volmaakte, was, dat hij Hodur er toe bracht den
noodlottigen maretak naar Balder te werpen, die hij haatte enkel wegens zijn
onbezoedelde reinheid. Misschien zou hem zelfs deze misdaad zijn
vergeven, ware hij niet verhard geweest toen hij, in de gedaante van
een oude vrouw Thok, een traan voor Balder storten moest. Zijn
handelwijze bij deze gelegenheid toonde den goden dat er enkel boosheid
in hem was, en zij spraken eenstemmig over hem het vonnis uit, dat hij
voor goed van Asgard zou worden verbannen.




Aegirs banket.

Om de somberheid der goden af te leiden en hen voor
een korten tijd het verraad van Loki te doen vergeten en Balders
verlies, noodigde Aegir, de god van de zee, hen uit deel te nemen aan
een banket in zijn koraalgrotten op den bodem van de zee.


Tot troost nu van der goden smart

Tot laafnis van hun treurend hart.

Uit rijk der baren,

Waar grotten waren,

Riep koning Aegir

De fiere Aesir.

Te maaltijd allen

In zijne hallen; 

Opdat, schoon elk om Balder nog

Treurend in rouw,

Vergeten zou

Men aan zijn disch de zorgen toch.



Valhalla (J. C. Jones).

De goden namen verheugd de uitnoodiging aan en in de rijkste
kleeding gedost en met een feestelijken glimlach, verschenen zij in de
koraalgrotten op den vastgestelden tijd. Er was niemand afwezig behalve
de schitterende Balder, om wien menige spijtige zucht geslaakt werd, en
de booze Loki; over wien niemand zich kon bedroeven. In den loop van
het feest echter verscheen de laatstgenoemde god in hun midden als een
duistre schaduw, en, toen hem bevolen werd te vertrekken, gaf hij lucht
aan zijn slechte luim in een stroom van verwijten aan de goden.


Van de Aesir en de Alfar

Die zijn hier binnen

Heeft geen een vriendlijk woord voor u.



Aegir’s Drinkgelag of
Loki’s Woordenwisseling.

Toen, naijverig op den lof dien Funfeng, Aegirs knecht, had gekregen
wegens de vlugheid waarmee hij de gasten van zijn meester diende,
keerde zich Loki plotseling naar hem toe en vermoordde hem. Na deze
lichtzinnige misdaad joegen de goden in toorn Loki opnieuw weg, en
dreigden hem met strenge straf als hij hun ooit weer onder de oogen
kwam.

Nauwelijks waren de Aesir van deze onaangename stoornis in hun feest
bekomen, en hadden zij hun plaatsen aan de tafel weer ingenomen, toen
Loki opnieuw binnenkwam, met giftige tong zijn lasteringen hervattend
en de goden beleedigend over hun feilen en tekortkomingen, terwijl hij
boosaardig uitweidde over hun lichamelijke onvolmaaktheden, en hen
uitlachte om hun fouten. Te vergeefs trachtten de goden zijn
ongemanierdheid te doen ophouden; zijn stem werd luider en
luider en hij uitte juist een lagere lastering over Sif, toen hij
plotseling ophield bij den aanblik van Thor’s hamer, die toornig
gezwaaid werd door iemand wiens macht hij ten volle kende, en hij
vluchtte onmiddellijk.


Stil, onrein wezen!

Mijn sterke hamer, Miöllnir,

Zal doen zwijgen uw woorden

Ik zal uw hoofd

Slaan van uw hals,

Dan is uw leven uit.



Aegirs Drinkgelag, of Loki’s
Woordenwisseling.




De vervolging van Loki.

Wetend dat hij de hoop niet kon koesteren weer in
Asgard te worden toegelaten, en dat vroeger of later de goden, met het
oog op de uitwerking zijner booze daden, er spijt van zouden hebben dat
zij hem hadden toegestaan door de wereld te zwerven, en zouden trachten
hem vast te binden of hem te vermoorden, trok Loki zich naar de bergen
terug, waar hij zich een hut bouwde met vier deuren, die hij altijd
wijd open liet opdat hij vlug zou kunnen ontsnappen. Zorgvuldig maakte
hij zijn plannen en besloot dat, als de goden hem zouden komen zoeken,
hij zou snellen naar den naburigen waterval, volgens de overlevering
den Fraananger val of stroom, en dat hij zich in een zalm zou
veranderen en zoo zijn vervolgers zou ontsnappen. Hij overlegde echter,
dat ofschoon hij gemakkelijk een haak kon vermijden, het hem moeilijk
zou zijn te ontvluchten als de goden een net maakten gelijk dat van de
zeegodin Ran.

Door deze vrees ontrust, besloot hij de proef te nemen of zulk een
net gemaakt kon worden, en begon er een te vervaardigen uit garen. Hij
was hiermee nog bezig, toen Odin, Kvasir en Thor plotseling in de verte
verschenen; en wetend dat zij zijn verblijf ontdekt hadden,
wierp Loki zijn half voltooid net in het vuur en, stormend door een van
zijn altijd open deuren, sprong hij in den waterval, waar hij zich, in
de gedaante van een zalm, verborg tusschen eenige steenen in de bedding
van den stroom.

De goden, zijn hut ledig vindend, waren op het punt te vertrekken,
toen Kvasir de overblijfselen bespeurde van het verbrande net op den
haard. Na eenig nadenken kreeg hij een inval, en hij ried den goden een
dergelijk net te weven en het te gebruiken om hun vijand in den
naburigen stroom te zoeken, daar het juist iets voor Loki was op deze
wijze hun vervolging te verijdelen. De raad scheen goed en werd
onmiddellijk opgevolgd, en, toen het net klaar was, gingen de goden den
stroom afdreggen. Loki ontweek het net toen het voor het eerst werd
geworpen doordat hij zich op den bodem van de rivier verborg tusschen
twee steenen; en toen de goden het net zwaarder maakten en het voor den
tweeden keer beproefden, ontkwam hij door stroomop te gaan. Een derde
poging om hem te vangen trof echter doel, want, toen hij nog eens door
een plotselingen sprong trachtte weg te komen, greep Thor hem midden in
de lucht en hield hem zóó vast dat hij niet ontsnappen
kon. De zalm welks gladheid spreekwoordelijk is in het Noorden, is
bekend door zijn opmerkelijk dunnen staart, en de Noren schrijven dien
toe aan de kracht waarmee Thor zijn vijand beetpakte.




Loki’s straf.

Loki hernam nu pruilend zijn gewone gedaante, en
zijn overwinnaars sleepten hem in een hol, waar zij hem vastmaakten,
waarbij zij als banden gebruikten de ingewanden van zijn zoon Narve,
die in stukken gescheurd was door Vali, zijn broeder, door de goden tot
dit doel veranderd in een wolf. Een van deze boeien werd
onder de schouders van Loki door gedaan en een onder zijn lendenen,
terwijl zij hem hand en voet stevig vastzetten; maar de goden, niet
geheel gerust of de touwen, ofschoon taai en duurzaam, ook zouden
losgaan, veranderden ze in diamant of ijzer.


U, op een rotspunt,

Met de ingewanden van uw kouden zoon,

Zullen binden de goden.



Saemunds Edda.

Loki en Sigyn
Loki en Sigyn

M. E. Winge.



Skadi, de reuzin, een verpersoonlijking van den ouden bergstroom,
die met vreugde het vastbinden van haar vijand (het onderaardsche vuur)
had aanschouwd, plaatste nu een slang vlak boven zijn hoofd, zoodat
haar vergif druppel bij druppel op zijn opwaarts gericht gelaat zou
vallen. Maar Sigyn, Loki’s trouwe gade, snelde toe met een beker
en ging naast hem staan, en tot aan de dagen van Ragnarok bleef zij bij
hem, de druppelen opvangend terwijl zij vielen en nooit haar post
verlatend behalve wanneer haar beker vol was en zij hem moest ledigen.
Alleen gedurende haar korte afwezigheid konden de druppelen vallen op
Loki’s gelaat, en dan veroorzaakten zij een zóó
hevige pijn dat hij zich van angst kronkelde, terwijl zijn pogingen om
zich te bevrijden de aarde deden schudden en de aardbevingen verwekten
die de stervelingen zoo bang maken.


Eer dus worden zou zijn leven,

Hing hem boven ’t hoofd vol logen

Skadi nu een slang, die spoog en

Drupp’len deed hem gif, en immer

Elken zenuw pijnde, nimmer

Zal zijn kommer hem begeven.

Naast hem, steeds zijn heil verlangend,

Sigyn aan zijn zijde zit,

Trouwe ziel! in beker vangend

Drupp’len gif in hunnen val,

Pijnlijk, kwetsend, zonder tal!

Zonder slaap, en immer hangend

Trouw hem aan, volvoert zij dit. 

Slechts als overvloeit zijn beker

En veroorzaakt nieuwe smart,

Houdt zij op en leegt hem, zeker,

Sloeg op aard geen trouwer hart,

Loki gilt

Dan luid en wild.

Zuchten slaakt hij,

Vloeken braakt hij

In een donderend gekrijt

Wijl zijn schokken d’ aarde splijt;

Sidderend en bevend,

De lucht zelfs bestrevend.

Zoo maakt hij door zijn harde straf,

Tot Godenscheem’ring lost hem af.



Valhalla (J. C. Jones.)

In dezen pijnlijken toestand moest Loki blijven tot de
Godenschemering, wanneer zijn boeien zouden worden losgemaakt, en hij
deel zou nemen aan het noodlottige gevecht op het slagveld van Vigrid,
ten slotte sneuvelend door den hand van Heimdall, die ter zelfder tijd
zou worden vermoord.

Zooals wij gezien hebben, is de vergifdruppelende slang in deze
mythe de koude bergstroom, welks wateren, van tijd tot tijd vallend op
het onderaardsche vuur, in damp vernevelen, die door de spleten
ontsnapt en aardbevingen en geysers veroorzaakt, verschijnselen
waarmede de bewoners van IJsland b.v. zeer vertrouwd waren.




Loki’s Dag.

Toen de goden verlaagd werden tot den rang van
duivelen door de invoering van het Christendom, werd Loki verward met
Saturnus, die ook ontdaan was van zijn goddelijke eigenschappen, en
beiden werden beschouwd als prototypen van Satan. De laatste dag van de
week, die als aan Loki gewijd gold, was in het Noorsch bekend als
Laugurdag, of waschdag, maar werd in het Engelsch veranderd in
Saturday, terwijl men zeide dat hij zijn naam niet ontleende aan
Saturnus maar aan Sataere, den dief in de hinderlaag, en den
Teutonischen god van den landbouw, dien men voor een andere
verpersoonlijking van Loki hield. 







Hoofdstuk XXIII: De Reuzen.


Jötun-heim.

Zooals wij reeds gezien hebben, meenden de Noorsche
volken, dat de reuzen de eerste schepselen waren die het licht zagen
tusschen de ijsbergen welke den grooten afgrond van Ginnunga-gap
vulden. Deze reuzen waren van den beginne af de tegenstanders en
mededingers der goden, en evenals de laatsten de verpersoonlijking
waren van alles wat goed en liefelijk was, zoo stelden de eersten alles
voor wat leelijk was en boos.


Hij komt—hij komt—de Vorstgeest komt! op
den âam van noordenwind,

En het donkre noorsche pijnbosch boog, als ’t
langs hij ging ontzind,

Met wilden vleugelslag kwam hij, waar ’t vuur op
Hekla gloeit,

Op donkre lucht die boven is, en ’t ijs met glans
besproeit.



J. G. Whittier.

Thor en de Reuzen
Thor en de Reuzen

M. E. Winge.



Toen Ymir, de eerste reus, levenloos op het ijs viel, door de goden
verslagen, verdronk zijn kroost in zijn bloed. Eén paar slechts,
Bergelmir en zijn vrouw, ontvluchtten naar Jötun-heim, waar zij
gingen wonen en de voorouders werden van het gansche reuzengeslacht. In
het Noorden werden de reuzen met verschillende namen genoemd, waarvan
elk een bijzondere beteekenis had. Jötun b.v. beteekent “de
groote eter”, want de reuzen stonden bekend zoowel om hun
ontzaglijken eetlust als om hun ongewone grootte. Zij waren verzot op
drinken zoowel als op eten, en daarom heetten zij ook Thurses, een
woord dat volgens sommige schrijvers hetzelfde beteekent als dorst;
maar anderen denken dat zij dezen naam te danken hadden aan de hooge
torens (“turseis”) die zij, zooals men veronderstelde,
gebouwd hadden. Daar de reuzen tegenover de goden stonden, deden de
laatsten altijd hun best hen te dwingen in Jötun-heim te blijven,
dat gelegen was in de koude streken van de Pool. De reuzen werden bijna
altijd verslagen in hun gevechten met de goden, want zij
waren zwaar en traag van verstand, en hadden enkel steenen wapenen te
stellen tegen de bronzen van de Aesir. Trots deze ongelijkheid werden
zij dikwijls zeer door de goden benijd, want zij waren volkomen op de
hoogte van alle kennis van het verleden. Zelfs Odin was naijverig op
deze eigenschap, en zoodra hij ze verkregen had door een dronk uit
Mimir’s bron, haastte hij zich naar Jötun-heim om zich te
meten met Vafthrudnir, den geleerdsten van het reuzenbroed. Maar het
zou hem nooit zijn gelukt, zijn tegenstander in dezen vreemden strijd
te verslaan, als hij niet opgehouden had met te vragen naar het
verleden en een vraag aangaande de toekomst had gesteld.

Van alle goden werd Thor het meest door de Jötuns gevreesd,
want hij voerde voortdurend strijd tegen de vorst- en bergreuzen, die
gaarne de aarde voor goed in hun harde boeien hadden geslagen en zoo de
menschen hadden verhinderd den grond te bebouwen. In het gevecht tegen
hen gebruikte Thor, zooals wij reeds gezien hebben, gewoonlijk zijn
verschrikkelijken hamer Miölnir.




Oorsprong van de bergen.

Volgens Germaansche legenden werd het oneffen
oppervlak der aarde veroorzaakt door de reuzen, die hare gladheid
bedierven door er op te loopen toen zij nog zacht en pasgeschapen was,
terwijl de stroomen werden gevormd door de vele tranen, gestort door de
reuzinnen, toen zij de dalen zagen, die door de groote voetstappen
hunner mannen waren gemaakt. Daar dit het Teutonische geloof was,
dachten de menschen dat de reuzen, die voor hen de bergen
personifieerden, ongelukkige wezens waren, die zich enkel in de
duisternis of den mist konden bewegen, en versteenden zoodra de eerste
zonnestralen door de duisternis drongen of de wolken verspreidden.


Dit geloof bracht hem er toe, een van hun voornaamste bergketenen
het Reuzengebergte te noemen. De Skandinaviërs deelden dit geloof
ook, en tot dezen dag duiden de IJslanders hun hoogste bergtoppen aan
met den naam Jokul, een wijziging van het woord
“Jötun”. In Zwitserland, waar de eeuwige sneeuw rust
op de hooge bergtoppen, vertellen de menschen nog oude geschiedenissen
van den tijd toen de reuzen rondzwierven; en als een lawine van de
berghelling is afgestort, zeggen zij dat de reuzen onrustig een deel
van den ijslast hebben afgeschud van hun wenkbrauwen en hun
schouders.




De eerste goden.

Daar de goden ook verpersoonlijkingen waren van
sneeuw, ijs, koude gesteenten en onderaardsch vuur, heette het, dat zij
afstamden van den oorspronkelijken Fornjotnr, dien sommige bronnen met
Ymir vereenzelvigen. Volgens deze lezing van de mythe had Fornjotnr
drie zonen: Hler, de zee; Kari de lucht; en Loki het vuur. Deze drie
godheden, de eerste goden, vormden de oudste drieëenheid, en hun
respectieve afstammelingen waren de zeereuzen Mimir, Gymir en Grendel,
de stormreuzen Thiassi, Thrym en Beli en de reuzen van vuur en dood,
zooals de Fenriswolf en Hel.

Daar al de koninklijke dynastieën beweerden af te stammen van
een of ander mythisch wezen, verzekerden de Merovingers dat hun eerste
voorvader een zeereus was, die uit de golven opsteeg in de gedaante van
een os, en de koningin verraste, toen zij alleen op het zeestrand
wandelde, en haar dwong zijn vrouw te worden. Zij schonk een zoon het
levenslicht, die Meroveus heette, de stichter van de eerste dynastie
der Frankische koningen.

Er zijn reeds vele verhalen gedaan over de belangrijkste reuzen. Zij
keeren terug in vele der latere mythen en sprookjes, en vertoonen, na
de invoering van het Christendom, een bijzonderen afkeer van den
klank van kerkklokken en het zingen van monniken en nonnen.




De reus verliefd.

De Skandinaviërs vertellen, in dit verband,
dat in de dagen van Olaf den heilige een reus, Senjemand geheeten, op
het Eiland Senjen woonde, en hij was heel boos, omdat een non op het
eiland Grypto dagelijks hare morgenhymne zong. De reus werd verliefd op
een mooi meisje, Juterna-jesta geheeten, en het duurde lang eer hij
moed vond haar te vragen. Toen hij ten slotte zijn stotterend aanzoek
deed, wees de schoone dame hem toornig af, zeggend dat hij veel te oud
en te leelijk was naar haar smaak.


“Ellendige Senjemand—leelijk en grauw!

Gij minnen het meisje van Kvedfiord!

Neen—een lummel zijt gij en blijft gij ook
steeds.”



Ballade.

In zijn boosheid, omdat hij zoo toornig was afgewezen, zwoer de reus
wraak en kort daarop schoot hij een grooten steenen pijl van zijn boog
op het meisje, dat tachtig mijlen ver woonde. Een ander minnaar, Torge,
ook een reus, die het gevaar zag waarin zij verkeerde en haar wilde
beschermen, wierp zijn hoed naar den voortsnellenden pijl. Deze hoed
was duizend voet hoog en naar verhouding breed en dik, maar de pijl
doorboorde niettemin den bol, bereikte echter zijn doel niet.
Senjemand, ziende dat hij gemist had en den toorn van Torge vreezend,
besteeg zijn paard en wilde zoo snel mogelijk wegrijden; maar de zon,
die toen juist boven den horizon rees, veranderde hem in steen, samen
met den pijl en Torge’s hoed; de groote massa heette
Torghattenberg. Men wijst nog een obelisk aan waarvan men zegt dat hij
de steenen pijl is; verder een gat in den berg, 289 voet hoog en 88
voet breed, dat heet te zijn de opening door den pijl in zijn vlucht
door den hoed gemaakt; eindelijk den ruiter op Senjen-eiland, die blijkbaar een kolossaal paard
berijdt en de vouwen van zijn wijden rijmantel dicht om zich heen
trekt. De non, wier gezang Senjemand zoo in verwarring bracht, werd ook
versteend en ontrustte nooit weer iemand met haar psalmgezang.

Thorgatten
Thorgatten






De Reus en de kerkklokken.

Een andere legende vertelt, dat een van de
bergreuzen, gehinderd door het gelui van kerkklokken op meer dan
vijftig mijlen afstand, eens een hooge rots nam die hij naar het
heilige gebouw smeet. Gelukkig raakte zij niet en brak in tweeën.
Sedert dien tijd, zeggen de boeren, komen de heksen op Kerstavond
steeds het grootste steenblok op steenen pilaren zetten en er onder
dansen en feestvieren. Een dame, die wilde weten of dit verhaal waar
was, zond eens haar knecht naar de plaats. De heksen kwamen en boden
hem gastvrij een dronk aan uit een horen met goud gemonteerd en
versierd met runen. Den horen grijpende, wierp de knecht den inhoud weg
en snelde er mee heen in wilden galop, op den voet gevolgd door de
heksen, die hij enkel ontsnapte door te gaan door een stoppelveld en
over stroomend water. Eenige harer kwamen den volgenden dag bij de dame
om dezen horen terug te vragen, en toen zij weigerde er afstand van te
doen, vervloekten zij haar, zeggende dat haar kasteel verbranden zou
telkens als de horen van zijn plaats zou genomen worden. De
voorspelling is driemaal uitgekomen en nu bewaakt de familie de reliek
met bijgeloovige zorg. Een dergelijke drinkbeker, verkregen op bijna
dezelfde wijze door de familie Oldenburg, wordt vertoond in de
verzameling van den koning van Denemarken.

Men dacht dat de reuzen geen vast verblijf hadden maar in het donker
zich bewogen, soms groote massa’s aarde en zand dragend, die zij
lieten vallen hier en daar. De zandheuvels in
Noord-Duitschland en Denemarken waren, meende men, aldus gevormd.




Het schip van de reuzen.

Een Noord-Friesche overlevering verhaalt, dat de
reuzen een kolossaal schip hadden, Mannigfual genaamd, dat steeds
rondvoer in den Atlantischen Oceaan. Zóó groot was het
schip dat, naar men zeide, de kapitein het dek te paard overging,
terwijl het tuig zóó uitgebreid en de masten
zóó hoog waren, dat de matrozen die er als jongelingen
inklommen als grijsaards naar beneden kwamen, terwijl zij gerust en
zich verfrischt hadden in vertrekken, toebereid en met levensmiddelen
voorzien tot dat doel in de groote blokken der katrollen.

Bij ongeluk gebeurde het eens, dat de stuurman het reusachtige schip
in de Noordzee stuurde, en daar hij zoo snel mogelijk terug wilde naar
den Atlantischen Oceaan en in zoo kleine ruimte niet durfde draaien,
stuurde hij in het Engelsche kanaal. Verbeeld u de teleurstelling van
allen die aan boord waren, toen zij den doorgang nauwer en nauwer zagen
worden hoe verder zij kwamen. Toen zij aan de nauwste plaats kwamen,
tusschen Calais en Dover, scheen het totaal onmogelijk dat het schip,
met den stroom drijvend, zich er
een weg door zou kunnen banen. De kapitein met loflijke
tegenwoordigheid van geest, beval onmiddellijk zijn mannen de zijden
van het schip met zeep in te smeren, en een extra dikke laag op het
stuurboord te leggen, waar de puntige klippen van Dover dreigend
verrezen. Nauwelijks waren deze bevelen uitgevoerd, of het schip ging
de nauwe ruimte binnen, en, dank zij de voorzorgen van den kapitein,
gleed het er veilig door. De rotsen van Dover schrabden er echter
zóóveel zeep af, dat zij sedert steeds bijzonder wit zijn
geweest, en de golven die er tegen aan slaan, hebben een ongewoon
schuimig aanzien. 

Deze pakkende ervaring was niet de eenige die de Mannigfual had,
want wij vernemen dat zij eens, niemand weet hoe, in de Baltische zee
kwam, waar het water niet diep genoeg was om het schip vlot te houden
en de kapitein beval dat alle ballast overboord zou worden geworpen.
Het materiaal dat dus aan beide kanten van het schip in zee werd
gegooid, vormden de twee eilanden Bornholm en Christiansoë.




Prinses Ilse.

In Thüringen en in het Zwarte Woud zijn de
verhalen over de reuzen legio, en een der meest geliefkoosde bij de
boeren is dat van Ilse, de lieflijke dochter van den reus van den
Ilsenstein. Zij was zóó bekoorlijk dat zij wijd en zijd
bekend was als de Schoone Prinses Ilse, en door een aantal ridders
gevrijd werd, van wie zij den Heer van Westerburg koos. Maar haar vader
vond volstrekt niet goed dat zij met een eenvoudig sterveling omgang
had, en verbood haar haar minnaar te zien. Prinses Ilse was echter
stijfhoofdig, en in weerwil van haars vaders verbod bezocht zij
dagelijks haren minnaar. De reus, woedend over haar volharding en
ongehoorzaamheid, strekte ten slotte zijn groote handen uit, greep de
rotsen en maakten een groote kloof tusschen de hoogte waar hij woonde
en het kasteel Westerburg. Hierop ging Prinses Ilse naar de diepte die
haar van haar minnaar scheidde en wierp zich roekeloos over de steilte
in den kokenden stroom beneden, en werd daar in een betooverende
waternimf veranderd. Zij woonde vele jaren in de heldere wateren, van
tijd tot tijd verschijnend om haar betoovering op stervelingen uit te
oefenen, en zelfs, zegt men, won zij de liefde van Keizer Hendrik, die
vele bezoeken bracht aan haren waterval. Haar laatste verschijning was,
volgens het volksgeloof, op Pinksteren, honderd jaar geleden, en de
bewoners zien nog steeds uit naar de schoone prinses, die,
zegt men, nog druk den stroom bezoekt en haar witte armen zwaait om de
reizigers in den koelen stroom van den waterval te lokken.



Ik ben de Prinses Ilse

En ik woon in Ilsenstein;

Kom met mij naar mijn brug en

Wij zullen zalig zijn.




Uw hoofd wil ik besproeien

Met mijnen held’ren stroom,

Gij zult uw smart vergeten

In zoeten, teeren droom.




En in mijn blanke armen

En aan mijn borst gevleid

Daar zult gij liggen droomen

Van ouden zaal’gen tijd.





Heine.




Het speelgoed van de reuzin.

De reuzen bewoonden de geheele aarde voordat deze
aan de menschheid gegeven was, en slechts met tegenzin maakten zij
plaats voor het menschelijk geslacht, en trokken zich terug in de
woeste en dorre deelen van het land, waar zij hun gezin grootbrachten
in strenge afzondering. Zóó groot was de onkunde hunner
kinderen, dat een jonge reuzin, van huis weggezworven, eens in een
bewoond dal kwam, waar zij voor het eerst in haar leven een boer zag
ploegen op den heuvelkant. Daar zij hem een aardig speelgoed vond, nam
zij hem met zijn span op en deed hem in haar schort en bracht hem met
vreugde thuis om hem aan haar vader te laten zien. Maar de reus beval
haar onmiddellijk boer en paarden naar de plaats terug te brengen waar
zij hen had gevonden, en toen zij dit gedaan had, vertelde hij haar
mismoedig dat de schepselen, die zij voor niet meer dan speelgoed
aanzag, eens het reuzenvolk zouden verdrijven, en heeren der aarde
zouden worden. 






Hoofdstuk XXIV: De Dwergen.


Kleine mannen.

In het eerste hoofdstuk zagen
wij hoe de zwarte elven, dwergen, of Svart-alfar als maden gebroed
werden in het vleesch van den vermoorden reus Ymir. De goden, die deze
kleine vormelooze schepselen zagen, terwijl zij in en uit kropen, gaven
hun gestalte en trekken, en zij werden bekend als donkere elven,
vanwege hun donker uitzien. Deze kleine wezens waren zóó
onaanzienlijk met hun donkere huid, groene oogen, groote hoofden, korte
beenen en kraaienvoeten, dat zij het bevel kregen zich onder den grond
te verbergen, en nooit zich over dag mochten vertoonen, anders zouden
zij in steen veranderd worden. Ofschoon veel minder machtig dan de
goden waren zij heel wat scherpzinniger dan de menschen, en daar hun
kennis onbegrensd was en zich zelfs tot de toekomst uitstrekte, stelden
goden en menschen beiden even gaarne vragen.

De dwergen waren ook bekend als trolls, kobolden, Huldra volk enz.
overeenkomstig het land waar zij woonden.



Gij zijt de grijze Troll,

Met oogen, groen en klaar

Maar ’k min u, grijze Troll

Wijs zijt gij altegaar.




Zeg mij van ochtend ras,

Wat gij begrijpt,

Of ik geboren was

En ben gerijpt?





De legende van de kleine fee
(Buchanan).




De Tarnkap.

Deze kleine wezens konden zich met wonderbare
snelheid van de eene plaats naar de andere bewegen, en zij hielden er
van zich achter de rotsen te verbergen, wanneer zij ondeugend de
laatste woorden van gesprekken herhaalden die zij van zulke
schuilplaatsen afluisterden. Wegens deze welbekende streek werden de
echo’s dwergengesprekken genoemd, en de menschen
meenden dat de reden waarom zij, die zulke geluiden maakten, nooit
gezien werden, deze was, dat iedere dwerg de trotsche bezitter was van
een kleine roode kap, die den drager onzichtbaar maakte. Deze kap
heette Tarnkappe, en zonder deze durfden de dwergen na zonsondergang
niet boven het oppervlak van de aarde verschijnen uit vrees dat zij
zouden versteenen. Als zij ze droegen, waren zij beveiligd voor dit
gevaar.


Weg! laat de zon niet zien me—

Ik moet onmiddellijk heen;

Zij zou als Elf misschien me

Verand’ren in een steen.



La Motte Fouqué.




De legende van Kallundborg.

Helva, de dochter van den heer van Nesvek, werd
bemind door Esbern Snara, wiens huwelijksaanzoek echter door den
trotschen vader werd afgewezen met de hoogmoedige woorden: “Als
gij te Kallundborg een grootsche kerk zult bouwen, dan zal ik u Helva
tot vrouw geven”.

Nu was Esbern, ofschoon van geringen stand, trotsch van hart,
evenals de heer, en hij besloot, wat er van komen mocht, een weg te
vinden om zijn geliefde te krijgen. Zoo ging hij tot een troll in
Ullshoi Hell, en trof een overeenkomst waarbij de troll een mooie
kerk zou bouwen, maar als zij
klaar was moest Esbern den naam van den bouwer zeggen of zijn oogen en
zijn hart verbeuren.

Nacht en dag werkte de troll voort, en toen het gebouw bijna klaar
was, werd Esbern Snara, droeviger. Hij luisterde bij de spleten van den
heuvel in den nacht; hij lette op overdag; hij werd als een schim door
zijn angstige gedachten; hij bezwoer de elven hem te helpen. Maar het
baatte allemaal niets. Geen geluid hoorde hij, niets zag hij dat den
naam van den bouwer verried. 

Intusschen werd de zaak bekend, en de schoone Helva, die van de leelijke
overeenkomst hoorde, bad voor de ziel van den ongelukkigen man.

De tijd ging voorbij, totdat op zekeren dag aan de kerk slechts
één pilaar ontbrak, en verleid door duistere wanhoop,
zonk Esbern uitgeput op een bank, waar hij den dwerg den laatsten steen
hoorde hameren in den harden ondergrond. “Dwaas die ik
ben”, zeide hij bitter, “ik heb mijn graf
gebouwd”.

Juist toen hoorde hij een lichten voetstap, en toen hij opkeek, zag
hij zijn geliefde. “Ik wilde dat ik in uw plaats sterven
kon”, zeide zij, door hare tranen heen, en daarop bekende Esbern
dat hij uit liefde voor haar oogen zoowel hart als ziel had
gewaagd.

Terwijl de troll onder den grond voorthamerde, bad Helva naast haren
minnaar, en de gebeden van het meisje waren sterker dan de toovermacht
van den troll, want plotseling ving Esbern den klank op van een
troll-vrouw die voor haar kind zong en zeide dat het stil moest zijn,
want dat, den volgenden dag, Vader Fine zou terugkeeren met de
oogen en het hart van een sterveling.

Zeker van zijn slachtoffer ijlde de troll naar Kallundborg met den
laatsten steen. “Te laat, Fine!” zei Esbern, en bij dat
woord verdween de troll met zijn steen en men zegt dat de boeren
’s nachts het gezucht van een vrouw onder den grond hoorden en de
stem van den dwerg, die luid schold.



Van den dwerg van de kerk zij zingen het lied

als de maan op de zee hare stralen giet,

en de visschers van Zeeland zij hooren zijn stem

en bij Ulshoi-heuvel het schelden van hem.




En ginds aan den zeekant waar bloeit de berk,

staat steeds nog de toren van Kallundborg kerk,

Waar d’ eerste aan ’t outer als huwend
paar,

Stonden Helva van Nesvek en Esbern Snare.





J. G. Whittier. 




De tooverij van de dwergen.

De dwergen, zoo goed als de elven, werden geregeerd
door een koning, die in verschillende landen van Noord-Europa bekend
was als Alberich, Elbegast, Gondemar, Laurin, of Oberon. Hij woonde in
een prachtig onderaardsch paleis, versierd met de edelsteenen die zijn
onderdanen uit den boezem der aarde gehaald hadden, en behalve
onnoemelijke rijkdommen, en de Tarnkap, bezat hij een tooverring, een
onoverwinlijk zwaard en een krachtgordel. Op zijn bevel vervaardigden
de kleine mannen, die heel handige smeden waren, wonderbare juweelen of
wapenen, die hun gebieder aan geliefde stervelingen schonk.

Wij hebben reeds gezien, hoe de dwergen Sifs gouden haar, het schip
Skidbladnir, de punt van Odin’s speer Gungnir, den ring Draupnir,
het zwijn met gouden borstels Gullin-bursti, den hamer Miölnir en
Freya’s gouden halsketen Brisingamen maakten. Men zegt ook dat
zij hebben vervaardigd den toovergordel, dien Spenser beschrijft in
zijn gedicht “Faerie Queene”—een gordel, die, zooals
men beweerde, de kracht had om te openbaren of hij, die hem droeg,
deugdzaam was of een huichelaar.


Die gordel gaf de deugd van kuische min

En trouw aan wie haar omhad, iedereen,

Maar elk die sloeg verboden wegen in

Kon hem niet dragen om het middel heen,

Dan ging hij los of scheurd’ ook wel van een.



Faerie Queene (Spenser).

De dwergen maakten ook het mythische zwaard Tyrfing, dat ijzer en
steen kon doorsnijden en dat zij aan Angantyr gaven. Dit zwaard,
evenals dat van Frey, vocht uit zich zelf en kon niet in de scheede
gestoken worden, nadat het eens was getrokken, voordat het bloed had
geproefd. Angantyr was zóó trotsch op dit wapen, dat het
met hem begraven werd; maar zijn dochter Hervor bezocht
zijn grafmonument te middernacht, sprak tooverformulieren uit en
noodzaakte hem uit zijn graf op te staan en haar het kostbare zwaard te
geven. Zij voerde het dapper en het werd later het eigendom van een
anderen der Noorsche helden.

De Toppen van de Trolls
De Toppen van de Trolls



Een ander beroemd wapen, dat volgens de overlevering door de dwergen
in Oostelijke landen gesmeed werd, was het zwaard Angurvadel, dat
Frithiof kreeg als een deel der erfenis van zijn vaderen. Zijn gevest
was van geslagen goud, en op het staal waren runen gegrift die
onzichtbaar waren, totdat het in den oorlog gezwaaid werd, wanneer zij
rood vlamden als de kam van den vechtenden haan.


De held was verloren

Die vond in een nachtelijk gevecht dit zwaard met
z’n vurige runen,

Wijd in het rond beroemd, het kostlijkst der zwaarden
van ’t Noorden.



Tegnér’s
Frithiof.




Het weggaan van de dwergen.

De dwergen waren over het algemeen vriendelijk en
hulpvaardig, soms kneedden zij brood, maalden meel, brouwden bier,
verrichtten tallooze huiselijke werkzaamheden en dorschten het koren
voor de boeren. Als zij echter slecht behandeld werden of belachelijk
gemaakt, verlieten deze kleine wezens het huis en kwamen nooit weerom.
Toen de oude goden niet meer aangebeden werden in de noordelijke
landen, trokken de dwergen zich geheel uit de streek terug, en een
veerman vertelt hoe hij gehuurd was door een geheimzinnig persoon om
zijn boot op zekeren nacht heen en weer over de rivier te sturen, en
bij iederen tocht was zijn schip zóó vol geladen met
onzichtbare passagiers dat het bijna zonk. Toen zijn nachtelijke arbeid
gedaan was, kreeg hij een rijke belooning, en zijn klant zeide hem dat
hij de dwergen over de rivier had gebracht, daar zij het land voor goed
verlieten wegens het ongeloof van het volk. 




Ondergeschoven kinderen.

Volgens het populair bijgeloof trachtten de
dwergen, die ijverzuchtig waren op de forschere gestalte van den
mensch, dikwijls hun geslacht te verheffen door menschelijke vrouwen te
veroveren of door ongedoopte kinderen te stelen, en hun eigen kroost in
plaats er van aan de menschelijke moeder ter zooging te geven. Deze
dwergkinderen waren kenbaar aan hun kleine en schamele gestalte. Om
haar eigen kind terug te krijgen en zich van het ondergeschovene te
ontdoen, moest een vrouw bier in eierschalen brouwen of de zolen van de
voeten van het kind met vet insmeren en ze zóó dicht bij
de vlammen houden dat de dwergouders, aangetrokken door de wanhopige
kreten van hun kroost, zich haastten hun eigen kind op te eischen en
het gestolene weerom te geven.

Men zeide, dat de troll-vrouwen de macht hadden zich te veranderen
in Mara’s of nachtmerries en te kwellen ieder dien zij wilden;
maar als het slachtoffer er in slaagde het gat te stoppen, waardoor een
Mara zijn kamer binnendrong, was zij geheel aan zijn genade
overgeleverd en hij kon haar zelfs noodzaken hem te trouwen als hij dit
verkoos. Een vrouw, die dus verkregen was, moest blijven zoolang de
opening, waardoor zij in het huis gekomen was, was gesloten, maar als
de prop was verwijderd hetzij bij toeval of met opzet, vluchtte zij
dadelijk en kwam nooit weerom.




De Troll-pieken.

Natuurlijk zijn de overleveringen aangaande het
kleine volkje overal in het Noorden veelvuldig, en vele plaatsen zijn
verbonden met hun herinnering. De welbekende Troll-pieken
(Trold-Tindterne) in Noorwegen zijn, zegt men, het tooneel van een
strijd tusschen twee troepen dwergen, die in de hevigheid van het
gevecht er niet op letten dat de zon opging, met het
gevolg, dat zij in kleine rotspunten veranderd werden, die op de kammen
van den berg duidelijk zichtbaar zijn.

De Elfendans
De Elfendans

N. J. O. Blommér.






Een gissing.

Sommige schrijvers hebben de gissing gewaagd, dat
de dwergen, die zoo dikwijls in de oude sagen en feeënvertellingen
genoemd worden, misschien de Phoenicische mijnwerkers waren, die, in de
kool-, ijzer-, koper-, goud- en tinmijnen van Engeland, Noorwegen,
Zweden enz. werkend, gebruik maakten van den eenvoud en de
lichtgeloovigheid der oorspronkelijke bewoners en hen wijs maakten dat
zij behoorden tot een bovennatuurlijk ras en altijd onder den grond
woonden, in een gebied dat Svart-alfa-heim, of de woonplaats der
zwarte elven heette. 






Hoofdstuk XXV: De Elven.


Het gebied der Elven.

Behalve de dwergen was er een andere talrijke
klasse van kleine wezens, Lios-alfan, licht- of witte elven geheeten,
die het gebied der lucht tusschen den hemel en de aarde bewoonden, en
in het algemeen geregeerd werden door den beschermgod Frey uit zijn
paleis Alf-heim. Zij waren lieflijke, weldoende schepselen,
zóó zuiver en onschuldig dat, volgens sommigen, hun naam
was afgeleid van denzelfden wortel als het Latijnsche woord
“wit” (albus) die, in een gewijzigden vorm, gegeven
werd aan de met sneeuw bedekte Alpen, en aan Albion (Engeland) wegens
zijn witte kalkrotsen, die men uit de verte kan zien.

De elven waren zóó klein, dat zij onzichtbaar konden
rondzweven, terwijl zij over de bloemen, vogels en vlinders waakten, en
daar zij hartstochtelijk verzot waren op dansen, gleden zij dikwijls op
de aarde neer op een maanstraal om te dansen op het groen. Elkaar bij
de hand houdend, dansten zij in cirkels en maakten daarbij
“elvenkringen”, die men kon onderscheiden door het dieper
groen en de grootere weelderigheid van het gras, dat hun kleine voeten
hadden gedrukt.


Vroolijk’ elven, voeten strekkend

Op muziek uit hooge lucht,

Groene ring op heigrond trekkend,

Dansen vlot met blij gerucht.



Sir Walter Scott.

Als een sterveling in het midden van een dezer elvenkringen stond,
kon hij, volgens het populair geloof in Engeland, de feeën zien en
hun gunst verwerven; maar de Skandinaviërs en Teutonen beweerden,
dat de ongelukkige mensch sterven moest. Ter illustratie van dit
bijgeloof wordt verteld hoe Sir Olaf, die ter bruiloft reed, door de
elven in hun kring werd gesloten. Den volgenden dag waren
zijn vrienden in plaats van vroolijk ter bruiloft te gaan, getuigen van
een drievoudige uitvaart, want zijn moeder en zijn bruid stierven ook,
toen zij zijn zielloos lichaam zagen.



Heer Olaf reed uit, eer de nacht was gegaan

En kwam bij het dansende elvenvolk aan,

De dans is zoo vroolijk,

Zoo vroolijk in ’t woud.




En ’s anderen morgens eer ’t zonlicht was
rood,

Vond men in zijn huis drie gestrekt in den dood.

De dans is zoo vroolijk,

Zoo vroolijk in ’t woud.




Heer Olaf het eerst, dan zijn jeugdige bruid,

Zijn moeder—zij hield het van jammer niet
uit.

De dans is zoo vroolijk,

Zoo vroolijk in ’t woud.





Meester Olaf en de Elvendans.




De Elvendans.

Deze elven waren ook geestdriftige musici en hadden
vooral genot in een zekere melodie, die als de elvendans bekend was, en
zóó onweerstaanbaar was dat niemand ze kon hooren en zijn
danslust bedwingen. Als een sterveling, die de melodie hoorde, het
waagde ze na te doen, merkte hij plotseling, dat hij niet kon ophouden
en verder en verder moest spelen, totdat hij van uitputting stierf,
tenzij hij handig genoeg was om de melodie achterstvoren te spelen of
iemand zoo goed was de snaren van zijn viool te breken. Zijn hoorders,
die moesten dansen zoolang de tonen aanhielden, konden slechts ophouden
als deze zwegen.

De Witte Elfen
De Witte Elfen

Charles P. Sainton, R. I.






De dwaallichtjes.

In de middeleeuwen waren de dwaallichtjes in het
Noorden bekend als elvenlichten, want deze kleine geesten,
vooronderstelde men, deden de reizigers verdwalen, en het
volksbijgeloof hield het er voor, dat de dwaallichtjes de rustelooze
geesten van moordenaars waren, die tegen hun wil werden
gedwongen naar het tooneel hunner misdaden terug te keeren. Als zij
elken nacht hierheen gingen, zoo vertelde men, herhaalden zij norsch
met iederen stap: “Het is goed”, maar als zij terugkwamen
herhaalden zij droevig: “Het is verkeerd”.




Oberon en Titania.

In latere tijden heette het, dat de feeën of
elven geregeerd werden door den koning der dwergen, die een
onderaardsche geest was en als een demon beschouwd werd en wellicht de
toovermacht bezat, door de zendelingen aan den god Frey ontweldigd. In
Engeland en Frankrijk werd de koning der feeën Oberon genoemd; hij
regeerde het feeënland met zijn koningin Titania, en de grootste
feesten op aarde werden in Midzomernacht gehouden. Dan kwamen al de
feeën rondom hem samen en dansten zoo vroolijk.


Viert dan, blij als vogel, feest,

Iedere elf en toovergeest

Zingen saam in harmonie,

Dansen op de melodie.



Midzomernachtsdroom
(Shakespeare).




Alf-blot.

In Scandinavië en Duitschland werden aan de
elven offers gebracht om ze gunstig te stemmen. Deze offers bestonden
in een klein dier, of een schotel honig en melk, en waren bekend als
Alf-blot. Zij kwamen veel voor, totdat de zendelingen het volk leerden
dat de elven slechte demonen waren; toen werden zij op de engelen
overgebracht, die men lang smeekte om de vrienden der menschen te zijn
en die gunstig gestemd werden door dezelfde gaven.

Vele elven, meende men, leefden en stierven met de boomen en planten
waarvoor zij zorgden, maar deze mos-, woud- of boommaagden waren
bijzonder schoon als men ze van voren, maar hol als een
trog, wanneer men ze van achteren zag. Zij komen in vele
volksvertellingen voor als welwillende en hulpvaardige geesten, want
zij hielpen de stervelingen gaarne en traden gaarne in
vriendschappelijke verhoudingen tot hen.




Beelden op deurposten.

In Scandinavië werden de elven, beide lichte
en donkere, vereerd als huisgodheden, en hunne beelden werden gesneden
op de deurposten. De Noormannen, die van huis werden gedreven door de
tirannie van Harald Harfager in 874, namen hun besneden deurposten met
zich op hunne schepen mee. Dergelijke snijwerken, die beelden van de
goden en helden bevatten, versierden de pilaren van hun hooge zetels,
die zij ook meenamen. De ballingen toonden hun vertrouwen in hunne
goden doordat zij deze houten beelden overboord wierpen, toen zij de
kusten van IJsland naderden en zich neerzetten, waar de golven de
posten heendroegen, al scheen ook de plaats nauwelijks de meest
begeerlijke. “Zoo droegen zij met zich mede den godsdienst, de
poëzie en de wetten van hun ras, en op
het verlaten vulkanisch eiland bewaarden zij deze herinneringen
honderden jaren onveranderd, terwijl andere Teutonische volken
langzamerhand den invloed ondergingen van hun omgang met de Romeinsche
en Byzantijnsche Christenheid”. Deze herinneringen, zorgvuldig
bewaard door Saemund den geleerde, vormen de Oudere Edda’s, het
meest waardevolle overblijfsel van de Oud-Noorsche letterkunde, zonder
hetwelk wij betrekkelijk weinig van den godsdienst onzer voorvaderen
zouden weten.

Oude Huizen met gebeeldhouwde Posten
Oude Huizen met gebeeldhouwde Posten



De sagen vertellen dat de eerste vestigingen in Groenland en Vinland
op dezelfde wijze plaats hadden, terwijl de Noormannen namelijk landden
waar hunne huisgoden aan de kust dreven. 







Hoofdstuk XXVI: De Sigurd Saga.


Het begin van het verhaal.

Terwijl het eerste deel van de Oudere Edda bestaat
uit een verzameling allitereerende gedichten, die de schepping der
wereld beschrijven en de avonturen van de goden en hun eventueelen
ondergang, en een volledige uiteenzetting geeft van de Noorsche
zedewet, bevat het tweede deel een reeks heldenliederen die de
ondernemingen van het Volsunggeslacht beschrijven, en vooral van hun
representatief hoofd, Sigurd, den geliefden held van het Noorden.




De Volsunga Saga.

Deze liederen vormen den grondslag van het groote
Scandinavische heldendicht, de Volsunga Saga, en hebben niet alleen de
stof geleverd voor het Nibelungenlied, het Germaansche epos, en voor
tallooze volksvertellingen, maar ook voor Wagners beroemde
opera’s, Het Rijngoud, De Walküren,
Siegfried en De Godenschemering. In Engeland heeft
William Morris hun den vorm gegeven die zij waarschijnlijk zullen
behouden in onze letterkunde, en uit dit groote epische gedicht
citeeren wij in dit hoofdstuk, daar wij het verkiezen boven uittreksels
uit de Edda.




Sigi.

De geschiedenis van de Volsungs begint met Sigi,
een zoon van Odin, een machtig man, en over het algemeen geëerd,
totdat hij iemand uit ijverzucht vermoordde, omdat de laatste meer buit
maakte, toen zij samen op jacht waren. Wegens deze misdaad werd Sigi
uit zijn eigen land verdreven en vogelvrij verklaard. Maar het schijnt
dat hij niet geheel Odins gunst had verbeurd, want de god voorzag hem
nu van een goed toegerust schip en een aantal dappere volgelingen en
beloofde hun dat de overwinning hen altijd zou
vergezellen.

Zoo, door Odin geholpen, werden de strooptochten van Sigi een schrik
voor zijne vijanden, en ten slotte veroverde hij het schitterende rijk
van de Hunnen en regeerde vele jaren als machtig vorst. Maar op hoogen
leeftijd veranderde zijn geluk. Odin liet hem in den steek, de familie
van zijn vrouw overviel hem en hij werd vermoord in een verraderlijk
gevecht.




Rerir.

Zijn dood werd echter spoedig gewroken, want Rerir,
zijn zoon, die terugkwam van een expeditie, waardoor hij op dien tijd
uit het land was geweest, bracht de moordenaars ter dood als zijn
eerste daad toen hij den troon beklom. De regeering van Rerir werd
gekenmerkt door alle teekenen van voorspoed, maar zijn liefste wensch,
een zoon, die hem zou opvolgen, bleef vele jaren onvervuld. Eindelijk
echter besloot Frigga zijn standvastig gebed te verhooren en den
erfgenaam, dien hij verlangde, te beloven. Zij zond dus haar snelle
bodinne Gna, of Liod, met een wonderkrachtigen appel, dien zij in zijn
schoot liet vallen toen hij alleen op den heuvelkant zat. Opkijkend
herkende Rerir de gezante der godin en haastte zich vol vreugde naar
huis om met zijn vrouw van den appel te eten. Het kind, dat te zijner
tijd werd geboren onder deze gunstige omstandigheden, was een aardige
kleine jongen. Zijn ouders noemden hem Volsung, en terwijl hij nog maar
een kind was, stierven zij beiden en de knaap werd heer van dat
land.




Volsung.

De jaren gingen voorbij en Volsungs rijkdom en
macht namen steeds toe. Hij was de fierste leider en verzamelde vele
dappere soldaten om zich heen. Vaak dronken zij zijn
meede onder den Branstock, een grooten eik, die midden in zijn hal
stond en het dak doorboorde en het geheele huis overschaduwde.


En als in al and’re dingen ’t was een huis
als geen er is,

Aan den muur hingen schoone schilden, van den roem
getuigenis,

En van binnen zag men ’t mooiste, een wonder,
roemrijk ding,

Want uit den vloer in het midden van de hal een boom
opging,

Die spreidde zijn zegen over het dak en omkranste het
wijd

Met de glorie van elken zomer en de bloesems van den
tijd.



Tien sterke zonen werden Volsung geboren, en een
dochter, Signy, vervroolijkte zijn huis. Zóó lieflijk was
dit meisje dat, toen zij den huwbaren leeftijd bereikte, vele vrijers
naar hare hand dongen, onder welken was Siggeir, de koning van de
Gothen, die ten slotte Volsungs toestemming kreeg, ofschoon Signy hem
nooit had gezien.




Het trouwen van Signy.

Toen de trouwdag kwam en de bruid den haar
bestemden man zag, schrikte zij met smart terug, want zijn nietige
gestalte en loerende blikken contrasteerden onaangenaam met de flinke
figuren en open gelaatstrekken harer broeders. Maar het was te laat om
zich terug te trekken—de eer der familie stond op het
spel—en Signy verborg met zóó goed gevolg haar
afkeer, dat niemand behalve haar tweelingbroeder Sigmund vermoedde, met
welke tegenzin zij Siggeirs vrouw werd.




Het zwaard van Branstock.

Terwijl het trouwfeest aan den gang was en de
vreugde op het hoogst, werd de ingang van de hal plotseling verdonkerd
door de rijzige gestalte van een éénoogig man, die dicht
was gewikkeld in een mantel van wolkenblauw. Zonder een woord te
spreken of naar iemand in de vergadering te zien, stapte de vreemdeling
naar den Branstock en stak een schitterend zwaard tot het gevest toe in
zijn grooten stam. Toen, zich langzaam omkeerend keek hij de
verschrikte en zwijgende vergadering aan en verklaarde dat het wapen
voor den krijgsman zou zijn die het uit zijn eiken scheede zou kunnen
trekken, en dat het hem de overwinning zou verzekeren in ieder gevecht.
Nadat hij had uitgesproken, ging hij weg zooals hij gekomen was en
verdween, terwijl hij in de harten van allen de overtuiging achterliet,
dat Odin, de koning van de goden, in hun midden was geweest.


Zoo zoet klonken zijn woorden, zoo wijs ook al zijn
reên,

Dat ieder zat te zwijgen, bewegen durfde geen,

Zoo doet in schoone droomen, die niet ontwaken wou.

Maar na zijn spreken ging hij weer weg uit Volsungs
bouw,

En geen dorst hem iets vragen of volgen op zijn
pad.

Zij wisten, het was Odin, van hem dit zwaard, die
schat.



Volsung was de eerste die weer kon spreken, en zijn
eigen recht om het eerst zijn kunst te beproeven opgevend, noodigde hij
Siggeir, uit de eerste poging te wagen, om het goddelijke wapen uit den
boomstam te trekken. De bruidegom trok en spande zich krachtig in, maar
het zwaard bleef stevig vast in den eik en hij ging weer zitten met een
teleurgesteld gezicht. Toen beproefde Volsung het met hetzelfde gevolg.
Het wapen was blijkbaar niet voor een hunner bestemd, en de jonge
Volsungprinsen werden vervolgens uitgenoodigd hun kracht te
beproeven.


’k Wou zonen die ik minde, komt nu, beproeft uw
kracht,

Dat Odin niet vertelle, hoe hij hier zwierf op aard

En hij den niet bedoelde wel geven moest zijn
zwaard.






Sigmund.

De negen oudste zonen hadden even weinig succes;
maar toen Sigmund, de tiende en de jongste, zijn sterke jonge hand op
den greep legde, gaf het zwaard gemakkelijk op zijn aanraking mee, en
hij trok het triomfantelijk uit den stam alsof het slechts in
zijn scheede had gezeten.


Ten laatste stond bij den Branstock jonge Sigmund,
Volsungs zoon,

Zijn rechter, in ’t strijden geoefend, greep het
zwaard, dat Odin er liet,

’t Ging of het hem niets kon schelen, of hij
telde voor niet,

Toen, plots, van den grond tot den dakspar, een luid
geroep weerklonk.

Want zie in de hand van Sigmund, het naakte lemmer
blonk,

Toen over zijn hoofd hij het zwaaide; want het staal
was losgeraakt

Uit den greep in het hart van den Branstock, of het
niet er was vastgemaakt.



Bijna alle aanwezigen waren verheugd over het
succes van den jongen prins; maar Siggeirs hart was met nijd vervuld,
en hij wilde het wapen hebben. Hij bood aan het te koopen van zijn
jongen zwager, maar Sigmund wilde er tot geen prijs afstand van doen,
zeggend, dat het duidelijk was dat het wapen door hem moest gedragen
worden. Deze weigering beleedigde Siggeir zóó, dat hij
heimelijk besloot de trotsche Volsungs uit te roeien, en het goddelijk
zwaard te bemachtigen, terzelfder tijd waarop hij zijn haat jegens zijn
nieuwe verwanten koelde.

Zijn spijt verbergend keerde hij zich tot Volsung en noodigde hem
hartelijk uit zijn hof een maand later te bezoeken, samen met zijn
zonen en verwanten. De uitnoodiging werd onmiddellijk aangenomen, en
ofschoon Signy, die iets kwaads vermoedde, haren vader heimelijk
opzocht, terwijl haar man sliep en hem smeekte zijn belofte in te
trekken en thuis te blijven, wilde hij er niet van weten zijn gegeven
woord terug te nemen en zoo vrees te toonen.




Siggeirs verraad.

Eenige weken na de terugkomst van het bruidspaar,
kwamen dus Volsungs goed bemande schepen in het gezicht van Siggeirs
kusten. Signy had angstig uitgekeken, en toen zij ze bemerkte, haastte
zij zich naar de kust om hare verwanten te smeeken niet te
landen, terwijl zij ze waarschuwde dat haar man verraderlijk een
hinderlaag had gelegd, waaraan zij niet levend konden ontsnappen. Maar
Volsung en zijn zonen, die geen gevaar kon verschrikken, zeiden haar
kalm, dat zij moest terugkeeren naar het paleis van haar echtgenoot en,
hun wapenen aandoende, stapten zij fier aan land.


En zacht kuste haar Volsung: “’t Spijt mij
voor u, mijn schat.

Maar d’aard heeft het vernomen, wat ’k
ongeboren bad,

Hoe ’k nooit mij af zou keeren van zwaard of gif
of vuur,

En ’k heb dat woord gehouden—zal ’t
anders zijn dit uur?

En zie op deez’ uw broed’ren, wat zijn zij
groot en fier,

Wilt gij dat hen bespotten de meisjes (als dit hier

Behoort tot het verleden) omdat zij vreesden ’t
lot?

Laat ons wat plicht is werken en oogsten roem voor
spot,

En als de Nornen willen dat Volsungs huis
bezwijk’,

’k Weet dat de daad niet omkomt, de naam duurt
sterk en rijk.”



Het gebeurde zooals Signy had gezegd, want op weg
naar het paleis viel de dappere kleine schare in Siggeirs hinderlaag, en,
ofschoon zij met heldenmoed vochten, werden zij zóó
overweldigd door het grooter getal hunner vijanden, dat Volsung werd
vermoord en al zijne zonen gevangen genomen. De jonge mannen werden
geboeid gebracht in de tegenwoordigheid van den lafhartigen Siggeir,
die geen deel aan het gevecht had genomen, en Sigmund werd genoodzaakt
zijn kostbaar zwaard af te staan, waarop hij en zijn broeders ter dood
veroordeeld werden.

Sigmund en het beest
Sigmund en het beest

Patten Wilson.



Signy, het wreede vonnis hoorend, kwam te vergeefs voor hare
broeders op; al wat zij door hare gebeden en overredingen kon
verkrijgen was, dat zij zouden worden geketend aan een omgevallen eik
in het woud, om van honger en dorst om te komen als de wilde beesten
hen spaarden. Dan, opdat zij hare broeders niet zou opzoeken en helpen,
sloot Siggeir zijn vrouw in het paleis op, waar zij dag en nacht
nauwkeurig werd bewaakt. 

Elken morgen vroeg zond Siggeir zelf een bode in het woud om te zien
of de Volsungs nog leefden, en elken morgen kwam de man weerom,
zeggende dat een monster ’s nachts was gekomen en een van de
prinsen had verslonden, niets dan zijn beenderen overlatend. Ten
slotte, toen niemand dan Sigmund in leven was, dacht Signy een plan
uit, en zij kreeg van een harer dienaren gedaan dat deze wat honig in
het woud bracht en dien over het gezicht en den mond van haar broeder
smeerde.

Toen het wilde beest dien nacht kwam, aangetrokken door den geur van
den honing, likte het Sigmunds gelaat, en stak zelfs zijn tong in zijn
mond. Zijn tanden er op vastklemmend hield Sigmund, zwak en gewond als
hij was, het dier beet, en in zijn wilde worsteling vielen zijn boeien
af, en hij slaagde er in het roofdier te vermoorden dat zijn broeders
verslonden had. Toen verdween hij in het woud, waar hij verborgen bleef
totdat de bode van den koning als gewoonlijk was gekomen, en totdat
Signy, uit de gevangenschap bevrijd, naar het woud kwam om over de
overblijfselen van hare verwanten te weenen.

Hare diepe smart ziende en wetend dat zij geen deel had gehad aan
Siggeirs wreedheid, sloop Sigmund uit zijn schuilplaats en troostte
haar zoo goed als kon. Samen begroeven zij toen de bleekende beenderen,
en Sigmund zwoer een plechtigen eed dat hij het onrecht, zijn geslacht
aangedaan, zou wreken. Deze gelofte vond groote instemming bij Signy,
die echter haar broeder verzocht een gunstigen tijd af te wachten en
beloofde hem hulp te zullen zenden. Toen scheidden de broeder en zuster
neerslachtig, zij om weer te keeren tot haar gehaat paleis, en hij naar
een verwijderd deel van het woud, waar hij een kleine hut bouwde en het
beroep van smid uitoefende. 


En Signy weende stil,

Toen zij ging van den laatsten der haren; toch weende
zij gansch niet meer

Als zij was aan het hof van Siggeir, en zoo lieflijk
als weleer

Scheen haar blik in aller oogen, en niets deed kennen
haar rouw,

Noch haar vrees, noch eenig begeeren; geen die kon
zeggen in trouw,

Dat zij ooit sinds dat uur heeft gelachen totdat haar
sterfuur kwam.






Signy’s Zonen.

Siggeir nam nu bezit van het Volsungrijk en
gedurende de eerste paar jaren sloeg hij trotsch het opgroeien van zijn
oudste zoon gade, dien Signy heimelijk naar haar broeder zond toen hij
tien jaar oud was, opdat Sigmund het kind zoover mocht brengen, dat hij
hem zou helpen in zijn wraakoefening als hij dit zou blijken te
verdienen. Sigmund nam met tegenzin de opdracht aan; maar zoodra hij
den jongen op den proef had gesteld, vond hij dat hij gebrek aan moed
had en zond hem dus òf terug naar zijn moeder, òf, zooals
sommige overleveringen verhalen, vermoordde hem.

Eenigen tijd hierna werd de tweede zoon van Signy, met hetzelfde
doel in het bosch gezonden, maar Sigmund merkte, dat hij even weinig
moed had. Blijkbaar zou niemand anders dan een Volsung van
onvervalschten bloede geschikt zijn voor het grimmige werk der wraak,
en Signy, dit begrijpend, besloot een misdaad te begaan.


En zij mompelde eens in het donker: “Waar was dan
het oud refrein

Dat de goden tweelinggeboren het dochten geen kwaad te
zijn

Te paren ten dienste der wereld, waaruit de Aesir
ontsprong

En de Vanir en het Dwergkind en al wat op aarde
gong?



Haar besluit was genomen, en zij riep een schoone
jonge heks en ruilde met haar van gestalte, waarna zij de diepten van
het donkere woud opzocht en een schuilplaats zocht in Sigmunds hut. De
Volsung ontdekte de vermomming van zijn zuster niet. Hij hield haar
slechts voor de heks die zij scheen, en spoedig door haar coquetterie gewonnen maakte hij haar tot zijn
vrouw. Drie dagen later verdween zij uit de hut, en, naar het paleis
terugkeerend, nam zij hare oude gestalte weder aan, en toen zij daarop
een zoon baarde, verheugde zij zich er over dat zij in zijn fieren blik
en sterken bouw de belofte zag van een Volsungheld.




Sinfiotli.

Toen Sinfiotli, zooals het kind werd genoemd, tien
jaar oud was, nam zij zelf een voorloopige proef van zijn moed door
zijn kleed aan zijn huid vast te naaien, en het daarop plotseling af te
rukken, en daar de dappere jongen geen spier vertrok maar luidkeels
lachte, zond zij hem vol vertrouwen naar de hut in het bosch. Sigmund
maakte spoedig aanstalten tot zijn gewone proefneming, en eer hij op
zekeren dag de hut verliet, beval hij Sinfiotli meel uit een bepaalden
zak te nemen en het te kneden en brood te bakken. Bij zijn thuiskomst
vroeg Sigmund of zijn bevelen waren uitgevoerd. De knaap antwoordde
doordat hij het brood toonde, en toen hij verder ondervraagd werd,
bekende hij eenvoudig weg dat hij in het brood een groote adder had
moeten kneden, die in het meel was verborgen. Verheugd te bespeuren dat
de knaap voor wien hij een vreemde genegenheid voelde, met goed gevolg
de proef had doorstaan die zijn broeders had afgeschrikt, stelde
Sigmund hem er vrij van, het brood te eten, want ofschoon hij bestand
was tegen den beet van een slang, kon hij niet, zooals zijn mentor,
vergif gebruiken zonder er letsel van te ondervinden.


Want het verhaal der ouden verbaast de menschen
zeer,

Dat Sigmund zoo was geschapen onder alle vorsten op
aard.

Dat hij adders kon hanteeren en wat andren sterven
baart,

En drinken vergif zonder letsel, maar zoo was
Sinfiotli’s bouw,

Dat een beet van kruipende dieren in ’t geheel
hem niet deren zou.








De weerwolven.

Sigmund begon nu Sinfiotli geduldig alles te leeren
wat een krijgsman van het Noorden moest weten, en de twee werden weldra
onafscheidelijke metgezellen. Op zekeren dag toen zij samen door het
woud zwierven, kwamen zij aan een hut, waar zij twee mannen in diepen
slaap vonden. Dicht bij hen hingen twee wolfshuiden, die onmiddellijk
aangaven dat de vreemdelingen weerwolven waren, wien een wreede
betoovering hun natuurlijke gedaante ontzegde, tenzij voor korten tijd.
Door nieuwsgierigheid gedreven trokken Sigmund en Sinfiotli de
wolfshuiden aan, en zij zwierven weldra, als wolven vermomd, door het
woud, vermoordend en verslindend alles wat hun in den weg kwam.

De Weerwolven
De Weerwolven

J. C. Dollman.



Zóó wolfsch was hun aard, dat zij weldra elkander
aanvielen, en na een wild gevecht viel Sinfiotli, de jongste en
zwakste, dood neer. Dit ongeluk bracht Sigmund tot bezinning, en hij
bukte zich in wanhoop over zijn vermoorden metgezel. Op dit oogenblik
zag hij twee wezels uit het bosch komen en elkander woedend aanvallen,
totdat de een dood neerlag. De overwinnaar sprong toen in het
kreupelhout om met een blad terug te komen, dat hij op de borst van
zijn makker legde. Toen zag men een wonder gebeuren, want op de
aanraking van het tooverkruid kwam het doode dier weer in het leven.
Een oogenblik later liet een raaf die over hen heenvloog een dergelijk
blad vallen aan Sigmunds voeten, en hij, begrijpend dat de goden hem
wilden helpen, legde het op Sinfiotli, die te gelijker tijd weer levend
werd.

In vreeslijken angst dat zij elkander weer kwaad zouden doen, kropen
Sigmund en Sinfiotli nu naar huis, en wachtten, tot de tijd van hun
verlossing zou aanbreken. Tot hun groote verlichting vielen de huiden
den negenden nacht af, en zij wierpen ze snel in het vuur, waar zij
geheel verteerd werden, en de tooverkracht was voor goed gebroken.





Sigmund en Sinfiotli door Siggeir gevangen genomen.

Sigmund vertelde nu het verhaal van het hem
aangedaan onrecht aan Sinfiotli, die zwoer dat, ofschoon Siggeir zijn
vader was (want noch hij noch Sigmund wisten het geheim van zijn
geboorte), hij hem in zijn wraakneming zou helpen. Bij het vallen van
den avond dus vergezelde hij Sigmund naar de hal van den koning en zij
traden ongezien binnen, terwijl zij zich in den kelder verborgen,
achter de groote vaten bier. Hier werden zij ontdekt door Signy’s
twee jongste kinderen, die, terwijl zij met gouden ringen speelden,
welke in den kelder rolden, plotseling tegen de mannen in hinderlaag
aanliepen.

Zij riepen luidkeels hun ontdekking aan hun vader en zijn gasten,
maar eer Siggeir en zijn mannen de wapenen konden opvatten, nam Signy
beide kinderen, sleepte ze in den kelder en beval haar broeder de
kleine verraders te vermoorden. Sigmund wilde dit volstrekt niet doen,
maar Sinfiotli sloeg hunne hoofden af eer hij zich keerde tegen de
aanvallers, die nu op hem aankwamen.

In weerwil van alle pogingen vielen Sigmund en zijn dappere jonge
makker in handen van de Gothen, waarop Siggeir hen veroordeelde levend
begraven te worden in denzelfden wal, met een steenen afscheiding
tusschen hen, zoodat zij elkander noch konden zien noch aanraken. De
gevangenen werden dus in hun levend graf opgesloten, toen Signy kwam
met een bos stroo, dien zij aan Sinfiotli’s voeten mocht werpen,
want de Gothen dachten dat hij enkel eenige proviand bevatte, dat zijn
doodstrijd zou kunnen verlengen, zonder dat het hem hielp
ontsnappen.

Toen alles stil was, maakte Sinfiotli de schoof open, en groot was
zijn vreugde, toen hij in plaats van brood het zwaard vond dat Odin aan
Sigmund gegeven had. Wetende dat niets het scherpe staal van dit
mooie wapen kon afstompen of breken, stootte Sinfiotli het door de
steenen afscheiding, en, geholpen door Sigmund, slaagde hij er in, een
opening te maken en ten slotte bewerkten beiden hun ontvluchting door
het dak.


Toen in de donkre diepten stond koning Sigmund
hoog,

En met zijn naakte hand hij het oorlogszwaard
bewoog;

Zij trokken ’t Godsgeschenk met moeite heen en
weer,

Sigmund, Sinfiotli zaagde, de steen, gekloofd, viel
neer;

Toen kusten zij elkander, zij hieuwen met veel
kracht,

Tot door de open spleten hun scheen de winternacht,

Toen sprongen z’ uit met vreugde, zij hadden
reeds verstaan,

Eer zij ’t elkander zeiden, waarheen zij zouden
gaan.






Sigmunds wraak.

Zoodra zij vrij waren, keerden Sigmund en Sinfiotli
naar de hal van den koning terug, hoopten er ontbrandbare stoffen om
heen op en staken die massa in brand. Toen stelden zij zich op aan
beide kanten van den ingang en beletten allen behalve de nonnen den
doortocht. Zij bezwoeren Signy met luider stem te ontsnappen eer het te
laat was, maar zij begeerde niet te leven, en toen zij in den ingang
kwam tot een laatste omhelzing, vond zij gelegenheid om het geheim van
Sinfiotli’s geboorte te verraden, waarop zij terug in de vlammen
sprong en met de overigen omkwam.


En koning Siggeirs dakboom dreigde laatste val,

De muren stortten samen, en wat was arm en kleen

Vermengde nu de vuurdood met ’s konings
kostbaarheen.






Helgi.

De lang beraamde wraak wegens het vermoorden van de
Volsungs dus volvoerd hebbende, ging Sinfiotli, die voelde dat hem nu
niets terughield in het land van de Gothen, scheep, en keerde weerom
naar Hunnenland, waar hij hartelijk welkom geheeten werd tot den zetel
der heerschappij onder de schaduw van zijn voorvaderlijken boom, den
fieren Branstock. Toen zijn gezag volkomen was
gevestigd, trouwde Sigmund Borghild, een schoone prinses, die hem twee
zonen schonk, Hamond en Helgi. De tweede kreeg bezoek van de Nornen
toen hij in zijn wieg lag, en zij beloofden hem een rijk onthaal in het
Valhalla, als zijn aardsche loopbaan zou zijn geëindigd.


De vrouw was schoon en lieflijk en schonk hem kroost,
geëerd,

Zij heetten Hamond en Helgi, en, toen zij Helgi
had,

Verschenen aan zijn wiegje de Nornen met veel
schat,

Zij hebben hem Zonneheuvel, Scherpzwaard en Ringland
genoemd,

En zeiden dat hij zou worden groot en onder vorsten
beroemd.



Noorsche koningen vertrouwden de opvoeding hunner
zonen meestal aan een vreemdeling toe, want zij dachten dat zij zoo
minder toegeeflijk behandeld zouden worden dan thuis.
Dienovereenkomstig werd Helgi opgevoed door Hagal, en onder diens
leiding werd de jonge vorst zóó moedig, dat hij, toen hij
vijftien jaar was, zich alleen in de hal van Hunding waagde, met wiens
geslacht zijn familie in twist was. Zonder letsel en onherkend kwam hij
door de hal en liet een onbeschaamde boodschap achter, die Hunding
zóó vertoornde dat hij onmiddellijk er op uitging om den
brutalen jongen prins te vervolgen, dien hij nazette tot het huis van
Hagal. Om veilig te zijn had Helgi zich als een dienstmeisje toegerust
en was bezig koren te malen alsof dit zijn gewone werk was. De
vervolgers verbaasden zich eenigszins over de forsche gestalte en de
gespierde armen van het meisje, maar vertrokken niettemin zonder te
vermoeden dat zij zoo dicht bij den held waren geweest dien zij
zochten.

Nadat hij zoo handig was ontsnapt, kwam Helgi bij Sinfiotli en, een
leger op de been brengende, trokken de beide jonge mannen moedig tegen
de Hundings op, tegen wie zij een groot gevecht leverden, waarover de
Valkyren zweefden, wachtend om de verslagenen naar het Valhalla te
brengen. Goedroen, een van de oorlogsmeisjes, werd zoo getroffen door
den moed dien Helgi ten toon spreidde, dat zij hem openlijk
zocht en beloofde zijn vrouw te zullen worden. Slechts een van het
Hundinggeslacht, Dag, bleef in leven, en hij mocht vrij uitgaan, nadat
hij beloofd had geen poging te zullen doen om den dood zijner
bloedverwanten te wreken. Deze belofte werd echter niet gehouden, en
Dag, Odins speer Gungnir in bezit gekregen hebbend, versloeg Helgi er
verradelijk mede. Goedroen, die intusschen haar belofte om zijn vrouw
te worden was nagekomen, schreide vele tranen over zijn dood, en sprak
een plechtige vervloeking uit over zijn moordenaar; toen, hoorend van
een harer meisjes dat haar vermoorde echtgenoot haar uit de diepte van
het graf riep, trad zij zonder vrees den heuvel bij nacht binnen en
vroeg hem teeder waarom hij riep en waarom zijn wonden na zijn dood
bleven bloeden. Helgi antwoordde dat hij niet kon rusten wegens haar
smart, en zeide dat voor elken traan, dien zij geschreid had, een
druppel bloed moest vloeien.


Gij weent, goudglanzende!

Wreede tranen,

Zonlichte dochter van ’t zuid!

Eer gij slapen gaat;

Elk valt bloedig

Op ’s prinsen borst,

Nat, koud, pijnend,

Van droefenis zwaar.



Saemunds Edda.

Het vaarwel van een Held
Het vaarwel van een Held

M. E. Winge.



Om de geest van haar geliefden man tot rust te brengen, hield
Goedroen van dat oogenblik op met weenen, maar zij bleven niet lang
gescheiden, want spoedig nadat de geest van Helgi over Bifröst had
gereden en Valhalla was binnengegaan, om aanvoerder van de Einheriar te
worden, kwam Goedroen bij hem, die, opnieuw als Valkyre, haar
liefdevolle genegenheid tot hem keerde. Als zij op bevel van Odin zijn
zijde verliet voor tooneelen van menschelijken strijd, was het
om nieuwe recruten voor het leger te zoeken dat
haar heer ten strijde moest voeren als Ragnarok, de godenschemering,
komen zou.




De dood van Sinfiotli.

Sinfiotli, Sigmunds oudste zoon, stierf ook vroeg;
want, nadat hij in een twist den broeder van Borghild had verslagen,
besloot zij hem te vergiftigen. Twee malen ontdekte Sinfiotli de poging
en vertelde zijn vader dat er vergif in den beker was. Twee malen
ledigde Sigmund, wien geen vergif kon deren, den beker, en toen
Borghild een derde poging deed, zeide hij Sinfiotli dat hij den wijn
door zijn baard moest laten loopen. De bedoeling van zijns vaders
woorden verkeerd verstaande, ledigde Sinfiotli den beker onmiddellijk
en viel levenloos op den grond, want het vergif was van de meest
doodelijke soort.


Hij dronk toen hij sprak het woord en het gif vloeide
neder dan

In een kouden vloed over zijn hart, en dood viel de
sterke man

Zonder stervensklacht tot besluit, noch met
stervensblik die blonk

En de vloer van de hal des Volsungs dreunde toen neer
hij zonk.

Toen hieven de ouden van dagen zich op met bitteren
kreet,

En beurden het hoofd van het offer; geen durfde hooren
van ’t leed

Dat sprak uit zijn mond, ten minste wanneer hij woorden
zei;

Ten ware die uitte Alvader toen Balder gestorven
lei.

En weer als vóór den slag kwam, werd
schemerig des Volsungs gewelf,

En weer scheen hij in de bosschen, waar hij sprak met
zich zelf.



Sprakeloos van smart nam Sigmund teeder het lichaam
van zijn zoon in zijn armen, en schreed uit de hal naar de kust, waar
hij zijn kostbaren last in een bootje legde dat een eenoogige bootsman
op zijn roepen bracht. Hij zou zelf ook gaarne aan boord zijn gegaan,
maar eer hij dit kon doen, stiet de bootsman af en het ranke vaartuig
was uit het gezicht. De beroofde vader ging toen langzaam naar huis,
troost puttend uit de gedachte dat Odin zelf gekomen was om den jongen
held op te eischen en met hem “naar het westen” was
geroeid. 




Hiordis.

Sigmund zette Borghild als zijn vrouw en koningin
tot straf voor haar misdaad af, en toen hij zeer oud was, dong hij naar
de hand van Hiordis, een schoone jonge prinses, dochter van Eglimi,
koning van de Eilanden. Deze jonge maagd had vele vrijers, o.a. koning
Lygni van Hundings geslacht, maar zóó groot was Sigmunds
roem, dat zij hem verheugd aannam en zijn vrouw werd. Lygni, de
versmade vrijer, was zóó kwaad over deze beslissing, dat
hij onmiddellijk een groot leger verzamelde en tegen zijn gelukkigen
medeminnaar optrok, die, ofschoon overweldigd door de veel grootere
schare, met den moed der wanhoop vocht. Uit de diepten van een bosch,
dat het oorlogsterrein bestreek, wachtten Hiordis en haar maagd angstig
het verloop van het gevecht af. Zij zagen Sigmund de dooden rondom zich
ophoopen, want niemand kon hem weerstand bieden, totdat ten slotte een
forsch, eenoogig krijgsman verscheen, en de hevigheid van het gevecht
week voor den schrik door zijn aanwezigheid.

Zonder een oogenblik te talmen richtte de nieuwe kampioen een
hevigen slag op Sigmund, dien de oude held met zijn zwaard afwendde. De
schok verbrijzelde het ongeëvenaarde zwaard, en ofschoon de
vreemde aanvaller verdween zooals hij gekomen was, bleef Sigmund zonder
verweer achter en werd spoedig door zijn vijanden doodelijk gewond.


Doch zie, door de haag van de lansen een sterke held
aankwam,

Eenoogig en schijnbaar oud reeds, maar zijn aangezicht
lichtt’ als een vlam,

Stralend grijs was z’n wambuis en wolkig blauw
zijn hoed,

En hij droeg een groote helbaard, toen hij schreed door
de pijlen vol moed,

En stond tegenover Sigmund, zijn wapen geheven ten
slag,

Nog eens om het hoofd van den Volsung men het
Branstock’s licht glanzen zag

Het zwaard dat kwam van Odin, en Sigmunds wilde
gerucht

Ging boven het woelen der krijgers op naar de hooge
lucht. 

Dan stieten op elkander de sneden bij Sigmunds
stoot;

En in splinters viel ter aarde de brenger van angst en
dood.

Maar veranderd was Sigmunds uitzicht en de moed verliet
zijn blik

Want de grauwe sterke helper was weg, en tot zijn
schrik

Drong d’ ongebroken speerschacht op Volsungs
leege hand

En velde neder Sigmund, het wonder van ieder land,

Op de krijgers, op de gewonden, die dien dag hij had
neergeleid.



Toen het gevecht nu was gewonnen, en het geheele
Volsunggeslacht vermoord, haastte Lygni zich van het oorlogsveld om
bezit te nemen van het koninkrijk en de schoone Hiordis te dwingen zijn
vrouw te worden. Zoodra hij echter gegaan was kroop de schoone jonge
koningin uit haar schuilplaats in het kreupelhout en zocht de plek waar
Sigmund zoo goed als dood lag. Zij nam den gewonden held aan haar borst
in een laatste hartstochtelijke omarming en luisterde toen onder
tranen, terwijl hij haar zeide, de stukken van zijn zwaard te
verzamelen, en ze zorgvuldig te bewaren voor hun zoon
die—voorspelde hij—spoedig zou geboren worden, en die
bestemd was zijns vaders dood te wreken en veel grooter te zijn dan
hij.


’k Heb eerlijk gewerkt voor de Volsungs en toch
wist ik al te goed,

Dat een het zal voleinden die mij overtreft in
moed:

Men zal de splinters smeden voor hem, het zal zijn mijn
zoon

Die gedenkt wat ik heb vergeten en zet op mijn werken
de kroon.






Elf, de Viking.

Terwijl Hiordis treurde over Sigmunds levenloos
lichaam, waarschuwde haar dienstmeisje haar plotseling dat een bende
Vikings naderde. Zij trokken zich nogmaals in het bosch terug, en de
twee vrouwen verwisselden hare kleederen, waarop Hiordis het meisje
beval vooruit te loopen en zich als de koningin te houden, en zoo
gingen zij den viking Elf (Helfrat of Helferich) tegemoet. Elf ontving
de vrouwen beleefd en haar verhaal van het gevecht wekte
zóó zijn bewondering voor Sigmund op, dat hij de
overblijfselen van den gevallen held eerbiedig naar een passende plaats
liet brengen, waar zij met alle behoorlijke plechtigheden
werden ter aarde besteld. Hij bood toen de koningin en haar meisje een
veilig toevluchtsoord aan in zijn hal en zij vergezelden hem met
vreugde over de zeeën.

Daar hij van het eerste oogenblik af beider betrekkingen onderling
betwijfeld had, nam Elf de eerste de beste gelegenheid te
baat—nadat hij in zijn rijk was aangekomen—om een
schijnbaar onbeduidende vraag te doen opdat hij de waarheid zoude
weten. Hij vroeg de eene die zich voor koningin uitgaf, hoe zij wist
dat het uur was gekomen om op te staan, wanneer de winterdagen kort
waren en er geen licht was om het aanbreken van den morgen te melden,
en zij antwoordde, dat, daar zij altijd gewoon was melk te drinken eer
zij de koeien voerde, zij altijd dorstig wakker werd. Toen dezelfde
vraag aan de werkelijke Hiordis werd gedaan, antwoordde zij, met even
weinig nadenken, dat zij den morgen gekomen wist, omdat op dat uur de
gouden ring, dien haar vader haar had gegeven, koud werd in haar
hand.




De geboorte van Sigurd.

Toen de vermoedens van Elf dus bevestigd waren,
vroeg hij de voorgewende dienstmaagd ten huwelijk, terwijl hij Hiordis
beloofde voor haar kindje te zorgen, een belofte die hij edelmoedig
nakwam. Toen het kind werd geboren, besprenkelde Elf het zelf met
water—een plechtigheid die onze heidensche voorvaderen nauwgezet
nakwamen—en gaf het den naam Sigurd. Toen het grooter werd, werd
het als ’s konings eigen zoon behandeld en zijn opvoeding werd
toevertrouwd aan Regin, den wijsten der menschen, die alle dingen wist,
zijn eigen lot zelfs niet uitgezonderd, want het was hem geopenbaard
dat hij door de hand van een jongeling zou vallen. 


Nog was er een dien de Helper in zijn woning bij zich
had,

Baardloos en klein van gestalte, zijn gezicht gerimpeld
en mat.

Zoo zeldzaam oud was Regin dat niemand zeggen kon,

Wanneer in vervlogen dagen in dit land hij te wonen
begon.

Maar opgevoed had hij vorst Elf en den Helper, zeldzaam
knap,

Ja en diens vaders vader, hij wist alle wetenschap

En was thuis in allerlei kunsten, behalve ’t
hanteeren van ’t zwaard.

Zoo zoet was hij in zijn spreken, dat elk dacht hem
’t vertrouwen waard.

Als zijn hand de harp bespeelde vermengde hij tonen van
smart

Met tonen van groote vreugde; nooit was zijn vertelling
verward,

De Meester aller Meesters in de kunst van den smid was
hij,

Hij kon omgaan met wind en weder en stillen het
golvengetij,

En niemand kon heelkunst hem leeren, want eer het
geslacht was gewrocht

En de generatie der menschen, had hij hun toekomst
doorzocht.



Onder dezen leidsman nam Sigurd dagelijks in
wijsheid toe, totdat weinigen hem konden overtreffen. Hij was een
meester in de smeedkunst en de kunst van allerlei runen te snijden; hij
leerde talen, muziek en welsprekendheid; en werd eindelijk een wakker
krijgsman, dien niemand kon overwinnen. Toen hij den manlijken leeftijd
had bereikt, drong Regin hem den koning om een oorlogspaard te vragen,
een verzoek dat dadelijk werd ingewilligd, en Gripir, de stalmeester,
kreeg in opdracht hem te laten kiezen uit de koninklijke stallen het
paard dat hij het mooist vond.

Op zijn weg naar de weide waar de paarden aan het grazen waren,
ontmoette Sigurd een eenoogige vreemdeling, gekleed in grijs en blauw,
die den jongen man aansprak en hem vroeg de paarden in de rivier te
jagen, en dat
te kiezen hetwelk tegen den stroom met de grootste gemakkelijkheid op
kon.

Sigurd nam den raad verheugd aan, en toen hij de weide bereikte,
dreef hij de paarden in den stroom die aan den eenen kant liep. Een van
hen draafde, na hem overgestoken te zijn, de weide aan den overkant
rond; en, zich in de rivier stortend, kwam het naar zijn vroegere weide
terug, zonder eenige teekenen van vermoeienis te toonen. Sigurd
aarzelde dus niet dit paard te kiezen, en hij gaf het den
naam Grane of Grijssel. Het paard stamde af van Odins achtpootig paard
Sleipnir, en behalve dat het buitengewoon sterk en onvermoeid was, was
het even onbevreesd als zijn meester.

Op een winterdag, toen Regin en zijn leerling bij het vuur zaten,
sloeg de oude man zijn harp en op de wijze der Noorsche scalden zong of
droeg hij voor, in het volgend verhaal, het verslag van zijn leven.




De schat van den dwergkoning.

Hreidmar, koning van het dwergvolk, was de vader
van drie zonen. Fafnir, de oudste, was begiftigd met een dapper hart en
een krachtigen arm; Otter, de tweede, met strik en net, en de macht om,
als hij dat wilde, van gedaante te veranderen; en Regin, de jongste,
met alle wijsheid en vlugheid van hand. Om den hebzuchtigen Hreidmar te
believen maakte zijn jongste zoon hem een huis, bezet met schitterend
goud en fonkelende edelsteenen en dit werd door Fafnir bewaakt, wiens
vurige blikken en Aegishelm niemand durfde trotseeren.

Nu gebeurde het dat Odin, Hoenir en Loki eens in menschelijke
gedaante, op een van hun gewone tochten die zij deden om de harten van
de menschen te bespieden, in het land kwamen waar Hreidmar woonde.


Bij de drie was de wijze Odin, de heer van die valt in
den slag

En Loki, d’ Albenijder, wien geen werk gelukken
mag,

En Hoenir, de zondelooze die wrocht des menschen
hoop

En zijn hart en zijn zielsverlangens, toen hij begon
zijn loop,

De God die was in den voortijd en die later nog zal
zijn

Als het nieuwe licht zal zenden over aard en zee zijn
schijn.



Toen de goden bij Hreidmars woning kwamen,
bespeurde Loki een Otter die zich koesterde in de zon. Deze was niemand
anders dan de tweede zoon van den koning, Otter, die nu bezweek voor
Loki’s gewone liefde tot vernieling. Het ongelukkige schepsel
vermoordend wierp hij zijn levenloos lichaam
over zijn schouders, denkende dat hij een goeden schotel zou geven als
de tijd tot eten kwam.

Loki haastte zich daarop om zijn makkers in te halen, en Hreidmars
huis met hen binnentredend, wierp hij zijn last neer op den vloer. Toen
het oog van den dwergkoning op den gewonden Otter viel, brak hij in
hevige woede uit, en, eer zij actieven weerstand konden bieden, lagen
de goden gebonden, en hoorden zij Hreidmar zeggen dat zij nooit hun
vrijheid weerom zouden krijgen, voordat zij zijn dorst naar goud konden
voldoen, door hem van die kostbare stof genoeg te geven om de huid van
den Otter van binnen en van buiten te bedekken.


Nu hoort naar den vloek dien ik spreke! Gij vreemden
zult worden weer vrij,

Als gij schenkt de vlam van de wat’ren, ’t
verzamelde zeegoud aan mij,

Dat Andvari houdt verborgen in het bleek gebied, flets
als het graf,

En de heer der list zal het halen, en de hand die nooit
iets gaf,

En het hart des Albenijders zal geven en toonen zijn
spijt,

Zie, dit is het vonnis des wijzen, geen ander wordt u
bereid.



Daar de otterhuid de eigenschap openbaarde zich tot
een fabelachtige afmeting te kunnen uitrekken, was geen gewone schat
voldoende om ze te bedekken, en de taak van de goden was een heel
lastige. De zaak werd echter wat hoopvoller, toen Hreidmar toestond een
hunner vrij te laten. De gekozene die zou gaan, was Loki die geen tijd
liet verloren gaan om naar den waterval waar de dwerg Andvari woonde te
vertrekken, opdat hij de daar opgestapelde schatten zou verkrijgen.


Ginds is een schrikbre woestijn aan het uiterste deel
onzer aard

Waar over een muur van bergen het machtige water
vaart,

Welks bron geen schepsel kent noch waar zijn monding
is,

En die macht is de macht van Andvari, een Elf van de
Duisternis.

Hij woont in de wolk en woestijn in het midden van
’t land alleen

En zijn werk is het sparen van schatten die hij houdt
in zijn huis van steen.



In weerwil van ijverig zoeken kon Loki den dwerg
niet vinden, totdat hij een zalm bespeurde, die
in de schuimende wateren speelde, en het hem inviel dat misschien de
dwerg deze gedaante aangenomen had. Hij leende Ran’s net en ving
spoedig den visch, en kwam te weten dat het, zooals hij had vermoed,
Andvari was. Bezinnend dat er niets anders op zat, bracht de dwerg nu
met tegenzin zijn grooten schat te voorschijn en gaf hem geheel en al
over, met inbegrip van den Helm van Schrik en een pantser van goud,
terwijl hij enkel achterhield een ring die met wonderbare kracht was
begiftigd en die, als een magneet, het kostbare goud aantrok. Maar de
slimme Loki, die dien in het oog kreeg, lichtte hem van den vinger van
den dwerg en ging lachend weg, terwijl zijn slachtoffer hem booze
vervloekingen achterna schreeuwde, zeggende dat de ring altijd zou
blijken het verderf voor zijn bezitter te zijn en de dood van velen zou
veroorzaken.


Dat goud

Dat de dwerg bezat

Zou voor twee broeders

De oorzaak zijn van dood,

En voor acht vorsten

Van veel tweedracht,

Uit mijn schat zal geen

Iets goeds geworden.



Saemunds Edda.

Toen hij aan Hreidmars huis kwam, bevond Loki dat de geweldige schat
niets te groot was, want de huid werd wijder met elk voorwerp dat er op
werd geplaatst, en hij werd genoodzaakt den ring Andvaranaut
(Andvari’s ring) er in te werpen,
dien hij had willen bewaren om de bevrijding van zichzelf en zijn
makkers te bewerken. Andvari’s vloek van het goud begon spoedig
zijn kracht te doen gevoelen. Fafnir en Regin begeerden beiden een
deel, terwijl Hreidmar nacht en dag over zijn schat tuurde, en er niets
van wilde weggeven. Fafnir, de onoverwinlijke, ziende ten
slotte dat hij niet anders aan zijn lust kon voldoen, versloeg zijn
vader en nam den geheelen schat, want, toen Regin kwam om een deel op
te eischen, joeg hij hem toornig weg en zeide dat hij zijn eigen kost
maar moest verdienen.

Zoo verbannen nam Regin zijn toevlucht onder de menschen, aan wie
hij de kunsten leerde van zaaien en maaien. Hij toonde hun hoe zij
metalen moesten bewerken, de zeeën bevaren, paarden dresseeren,
lastdieren temmen, huizen bouwen, spinnen, weven en
naaien—kortom, alle industrieën van het beschaafde leven,
die tot nu toe onbekend waren geweest. Jaren verliepen, en Regin
wachtte geduldig zijn tijd af, hopend dat hij den een of anderen dag
een held zou vinden, sterk genoeg om zijn onrecht op Fafnir te wreken,
wien de jaren van turen over zijn schat hadden veranderd in een
vreeslijken draak, den schrik van Gnîtaheid (schitterende
Heuvel), waar hij zijn verblijf gevestigd had.

Toen zijn verhaal uit was, wendde Regin zich plotseling tot den
aandachtigen Sigurd, zeggend dat hij wist dat de jonge man den draak
als hij wilde kon dooden, en vragend of hij bereid was hem te helpen
het hem geschiedde onrecht te wreken.


En hij sprak: Hebt gehoord gij, Sigurd? Wilt gij helpen
een man die is oud

Zich te wreken ter wille zijns vaders? Wilt gij hebben
een schat van goud

En meer zijn dan de vorsten der aarde? Verlossen de
aard van een kwaad

En genezen de pijn en de droefnis die sinds tijden geen
rust mij laat?








Sigurds zwaard.

Sigurd stemde onmiddellijk toe, op voorwaarde
echter dat de vloek zou worden opgenomen door Regin, die ook om voor
het aanstaand gevecht den jongen man behoorlijk uit te rusten, hem een
zwaard zou smeden dat geen slag zou kunnen breken. Tweemaal
maakte Regin een wonderbaar wapen, maar tweemaal brak Sigurd het op het
aanbeeld in stukken. Toen dacht Sigurd aan de gebroken stukken van
Sigmunds wapen, die zijn moeder bewaard had, en tot Hiordis gaande
vroeg hij haar erom; en òf hij òf Regin smeedde er uit
een zwaard zoo sterk, dat het het groote aanbeeld in tweeën
splitste zonder gedeukt te zijn, en welks gesteldheid van dien aard was
dat het wat wol die op den stroom los ronddreef in tweeën
deelde.

Sigurd en Fafnir
Sigurd en Fafnir

K. Dielitz.



Sigurd ging nu op afscheidsbezoek bij Gripir, die, de toekomst
wetende, elke gebeurtenis in zijn aanstaande loopbaan vertelde; daarop
nam hij afscheid van zijn moeder en vergezeld door Regin zette hij
koers naar het land zijner vaderen, belovend dat hij den draak zou
verslaan als hij zijn eersten plicht had vervuld; het wreken van den
dood van Sigmund.


Eerst zult gij, vorst,

Wreken uw vader,

En voor de schuld van Eglymi

Neemt gij boete,

Gij zult de wreedaards,

De zoons van Hunding,

Fier verslaan,

En zult overwinnen.



Lied van Sigurd den
Fafnerdooder.

Op zijn weg naar het land van de Volsungs werd iets heel wonderlijks
gezien, want er kwam een man over het water wandelen. Sigurd nam hem
dadelijk aan boord van zijn drakenschip en de vreemdeling, die zich
Feng of Fiöllnir noemde, beloofde gunstige winden. Ook leerde hij
Sigurd hoe gunstige voorteekenen te onderscheiden. In werkelijkheid was
de oude man Odin of Hniker, de golvenstiller, maar Sigurd vermeldde
niet dat hij het was.




Het gevecht met den draak.

Sigurd was zeer gelukkig in zijn aanval op
Signy,
dien hij met velen zijner volgelingen versloeg.
Hij vertrok toen uit zijn heroverd rijk en kwam met Regin terug om
Fafnir te verslaan. Samen reden zij door de bergen, die steeds hooger
en hooger voor hen oprezen, totdat zij kwamen bij een groot
woestijnpad, dat volgens Regin het verblijf van Fafnir was. Sigurd reed
nu alleen verder totdat hij een eenoogig vreemdeling ontmoette die hem
zeide dat hij grachten moest graven midden op den weg waar de draak
elken dag zijn slijmig lichaam naar de rivier sleepte om zijn dorst te
lesschen, en dat hij in een van deze moest liggen wachten, totdat het
monster over hem heen kwam, dan kon hij het zijn zwaard dwars door zijn
hart boren.

Sigurd volgde dankbaar dezen raad en werd met volledig succes
beloond, want toen de walgelijke vouwen van het monster over zijn hoofd
rolden, stak hij zijn zwaard van boven in zijn linker borst, en toen
hij uit de gracht sprong, lag de draak te zieltogen in
doodsstuipen.


Toen kwam een groote stilte, en Sigmunds zoon vol
moed

Stond op d’ oneffen vlakte, waar vloeide
Fafnir’s bloed,

En de slang lag aan zijn voeten, dood, en zwaar en
grauw,

En over de Lichte Heide scheen de zon uit ’s
hemels blauw,

En een windje volgde de zon en blies lang het doodsche
zand

Zoo frisch als het rimpelt het zeevlak en buigt het
korenland.



Regin was wijslijk op een afstand gebleven totdat
alle gevaar voorbij was, maar, ziende dat zijn vijand was verslagen,
kwam hij nu nabij. Hij was bang dat de jonge held een belooning zou
eischen, dus begon hij hem te beschuldigen dat hij zijn bloedverwant
had vermoord, maar, met geveinsde grootmoedigheid zeide hij in plaats
van leven voor leven te willen, overeenkomstig de zeden van het
Noorden, hij het als een genoegzame voldoening zou beschouwen als
Sigurd uitsneed het hart van het monster en het voor hem aan een spit
braadde. 


Zoo Regin sprak tot Sigurd: “van boete wilt ge
vrij?

Breng dan een vuur te zamen en braad het hart voor
mij,

Dat ik het eet’ en leve, en zij uw meester en
meer,

Want daarin was macht en wijsheid en wetenschap
weleer:

Of anders ga uw pad met angst van de Lichtende
Hei”.



Sigurd was zich bewust dat een echt soldaat nooit
voldoening van welken aard ook mocht weigeren aan de familie van den
vermoorde, en dus stemde hij toe in het schijnbaar onbeteekenend
voorstel, en maakte zich dadelijk gereed om als kok op te treden,
terwijl Regin dutte totdat het vleesch klaar was. Na eenigen tijd
raakte Sigurd het gebraad aan om te zien of het gaar werd, maar hij
brandde erg zijn vingers en stak ze onwillekeurig in zijn mond om de
pijn te stillen. Nauwelijks had Fafnirs bloed zijn lippen aangeraakt of
hij ontdekte, tot zijn uiterste verbazing, dat hij de zangen der vogels
kon verstaan, waarvan velen zich reeds om het aas verzamelden.
Nauwkeurig luisterend merkte hij dat zij vertelden hoe Regin kwaad
tegen hem voor had, en hoe hij den ouden man moest dooden en het goud
zich toeëigenen dat hem toekwam omdat hij het veroverd had, en dat
hij daarna het hart en het bloed van den draak moest nemen. Daar dit
overeenkwam met zijn eigen wenschen doodde hij den slechten ouden man
met een stoot van zijn zwaard en ging voort met eten en drinken, zooals
de vogels hadden aangegeven, terwijl hij een stukje van Fafnirs hart
voor later gebruik bewaarde. Hij ging dan op zoek van den grooten
schat, en na den Helm van Schrik, de gouden hellebaard en dan den ring
Andvaranaut te hebben aangedaan, terwijl hij Greyfell met
zóóveel goud belaadde als hij kon dragen, sprong hij in
het zadel en zat met graagte te luisteren naar de zangen der vogels om
te weten wat zijn toekomstige tocht moest zijn.




De slapende oorlogsmaagd.

Weldra hoorde hij van een oorlogsmaagd, vast in
slaap op een berg en omringd door een fonkelende
vlammenhaag, waar slechts de dapperste der mannen kon doordringen om
haar te wekken.


Op den berg daar ligt

Een oorlogsmaagd in slaap;

Over haar golft

Linde’s vergif:

Ygg stak voorheen

Een slaapdoorn in ’t kleed

Der maagd, die eerst

De helden uitkoos.



Fafnir-lied.

Dit avontuur was juist iets voor Sigurd, en hij vertrok dadelijk. De
weg voerde door ongebaande streken, en de reis was lang en onaangenaam,
maar ten slotte kwam hij bij de Hindarfiall in Frankenland, een hoogen
berg welks met wolken bedekte top door vurige vlammen scheen
omringd.


Lang rijdt hij door de steppen, tot hij eens, ’s
morgens, ziet,

Uit de verweerde rotsen, en in ’t bewolkt
gebied,

Hoe rijst een trotsche berg op, en ’t is alsof er
brandt,

Een toorts in krans van nevel: en Sigurd gaat dien
kant

Waar hij denkt dat van die hoogte men ziet den omtrek
goed

En Grijsvel hinnikt vroolijk, hij zelf is vol van
moed.



Sigurd reed de berghelling op, en het licht werd al
sterker en sterker naarmate hij verder kwam, totdat, toen hij den top
bereikt had, een haag van donkere vlammen voor hem stond. Het vuur
brandde met een geraas dat het hart van ieder ander zou verschrikt
hebben, maar Sigurd herinnerde zich de woorden van de vogels, en zonder
een oogenblik te aarzelen, stortte hij zich er midden in.


Nu wendt zich Sigurd in ’t zadel, ’t gevest
van Toorn hij richt,

Hij heft de teugels hooger en snoert zijn gordel
dicht,

En roept dan luid tot Grijsvel en rijdt in ’t
midden van ’t vuur,

Maar de vlammen slaan ter zijde en dus wijkt de witte
muur,

Hoog boven zijn hoofd stijgt het branden en groot en
wild is ’t gerucht.

Als het draagt de machtige barning naar de hooge
hemellucht.

Toch gaat hij door het ruischen als een krijgsman door
roggeveld

Als het buigt voor wind in den zomer en onder de koelte
zwelt. 

De witte vlam lekt zijn kleeren en de manen van zijn
paard.

En streelt de handen van Sigurd, en ’t in bloed
gedoopte zwaard,

En windt zich om zijn helm heen en mengt zich met zijn
haar,

Maar niets ontloutert zijn kleeding die schittert als
vroeger klaar;

Dan valt zij; verdwijnt en wordt donker tot alles
schijnt volbracht,

En de vlam is opgezwolgen in diepen, duist’ren
nacht.



Toen de dreigende vlammen nu waren weggestorven,
vervolgde Sigurd zijn tocht over een breed spoor van witte asch en
richtte zijn weg naar een groot kasteel met muren met schilden
behangen. De groote poorten stonden wijd open, en Sigurd reed er
doorheen, niet belemmerd door wachters of gewapenden. Behoedzaam
voortgaande, omdat hij een of andere list vreesde, kwam hij eindelijk
midden op de plaats, waar hij een gestalte zag liggen in wapenrusting.
Sigurd steeg van zijn paard en deed handig den helm weg, toen hij van
verbazing terugdeinsde omdat hij in plaats van een krijgsman, het
gelaat van een zeer schoon meisje zag.

Sigurd vindt Brunhild
Sigurd vindt Brunhild

J. Wagrez.



Al zijne pogingen om de slaapster te wekken waren echter vergeefsch,
totdat hij haar wapenrusting had afgedaan, en zij voor hem lag in
zuiver wit-linnen kleederen, terwijl haar lange haren in gouden golven
om haar heen vielen. Toen de laatste sluiting van haar rusting
openging, sloeg zij haar schoone oogen op, die de opgaande zon
ontmoetten, en eerst met verrukking het prachtig schouwspel begroetend,
wendde zij zich tot haren bevrijder, en de jonge held en het meisje
beminden elkander op het eerste gezicht.


Toen wendde zij zich tot Sigurd, haar oogen ontmoetten
zijn oog,

En krachtig en zonder grenzen steeg hunne liefde
hoog,

Want beider begeeren kwam samen en hij wist dat zij
lief hem had.

En zij sprak tot hem alleenig en haar lippen betuigden
dat.



Het meisje begon nu aan Sigurd haar geschiedenis te
vertellen. Haar naam was Brunhild en volgens sommige bronnen was zij de
dochter van een aardsch koning, die Odin had verheven tot
den rang van Valkyre. Zij had hem lang trouw gediend, maar eens had zij
het gewaagd haar eigen wensch boven den zijnen te stellen, toen zij aan
een jongeren en dus meer sympathieken tegenstander de overwinning gaf
die Odin een ander had toegedacht.

Tot straf voor deze daad van ongehoorzaamheid was zij van haar ambt
ontzet en naar de aarde verbannen, waar zij, volgens besluit van
Alvader, als ieder ander lid harer sexe zou huwen. Deze uitspraak
vervulde Brunhilds hart met teleurstelling, want zij vreesde zeer dat
het haar lot zou zijn zich met een lafaard te verbinden dien zij zou
verachten. Om deze vrees weg te nemen, bracht Odin haar naar
Hindarfiall of Hindfel, en haar met den Doren van den Slaap aanrakend,
opdat zij in onveranderde jeugd en schoonheid de komst van den haar
bestemden echtgenoot zou afwachten, omringde hij haar met een muur van
vlammen, waar geen ander dan een held zich doorheen zou wagen.

Van den top van Hindarfiall wees Brunhild nu aan Sigurd haar
vroegere woonplaats, te Lymdale of Hunaland, en zeide hem dat hij haar
daar zou vinden als hij haar als zijn vrouw kwam opeischen; en toen,
terwijl zij samen op den eenzamen bergtop stonden, deed Sigurd den ring
Andvaranaut aan haar vinger, ten teeken van hun verloving, en zwoer
haar alleen te zullen liefhebben zijn heele leven lang.


En van zijn hand trekt Sigurd Andvari’s gouden
ring,

Niets is er dan de hemel boven hun hoofden, kring

Die ophoudt noch vernieuwt zich, en steeds een teeken
is,

Dat God niet meer verandert, daar hij voleindigd
is;

En Sigurd riep: Brunhilde, o hoor mij nu ik zweer

Dat de zon aan de lucht zal sterven en de dag zijn
schoon niet meer,

Als ’k zoek niet liefd’ in Lymdale en uw
geboortehuis,

En ’t land waar gij ontwaaktet bij bosch en
zeegeruisch!

En zij riep: o Sigurd, Sigurd, hoor mij nu hoe ik
zweer

Dat de dag voor goed zal sterven en de zonne praalt
niet meer,

Eer ’k u vergeet, o Sigurd, als bij bosch en
zeegeruisch

Ik lig in het land van Lymdale en mijn
geboortehuis.








De opvoeding van Aslaug.

Volgens sommige bronnen scheidden de minnenden, na
elkander dus trouw te hebben beloofd; maar anderen zeggen dat Sigurd
Brunhild opzocht en huwde, met wie hij een tijd lang in volkomen geluk
leefde, totdat hij haar en zijn dochtertje Aslaug moest verlaten. Dit
kind, als wees achtergebleven, werd door Brunhilds vader groot
gebracht, die, van huis verdreven, haar in een kunstig vervaardigde
harp verborg, totdat hij in een ver land kwam en daar vermoord werd
door een troep boeren wegens het goud dat—zoo dachten
zij—er in zat. Hun verwondering en teleurstelling waren inderdaad
groot, toen zij het instrument open braken en een klein mooi meisje
vonden, dat zij voor stom hielden omdat het geen woord wilde zeggen. De
tijd ging voorbij en het kind, dat zij als een slavin hadden gebruikt,
groeide op tot een schoone maagd, en zij verwierf de genegenheid van
den voorbijtrekkenden Viking, Ragnar Lodbrog, Koning van de Denen, aan
wien zij haar geschiedenis vertelde. De koning voer weg naar andere
landen om te doen wat het doel van zijn reis was, maar toen een jaar
was voorbijgegaan, in welken tijd hij veel roem oogstte, kwam hij terug
en voerde Aslaug weg als zijn bruid.


Ze hoord’ een stem haar welbekend,

Verwacht in uren zonder end,

Een krachtig arm haar leest omwond;

Maar toen haar sidderende mond

Den hemel van dien kus verliet,

Ontging haar in zijn oogen niet

De jonge trots, de hoop, de min;

Nu wist zij; dit was slecht begin,

En beiden zouden gaan, gelijk

Nu saam langs ’t strand, door ’t leven
rijk.



De opvoeding van Aslaug (William
Morris).

Odin en Brunhild
Odin en Brunhild

K. Dielitz.



In het verdere van de geschiedenis van Sigurd en Brunhild wordt ons
echter medegedeeld, dat de jonge man avonturen ging zoeken in de groote
wereld, waar hij, als een echte held, beloofd had het onrecht
te bestrijden en de vaderloozen en verdrukten te verdedigen.




De Niblungen.

In het verloop van zijn zwerftochten kwam Sigurd in
het land van de Niblungen, het land van voortdurenden nevel, waar Giuki
en Grimhild koning en koningin waren. Vooral de laatste was te vreezen,
daar zij goed thuis was in magische kunst, en tooveren kon en
wonderlijke dranken brouwen die de kracht hadden den drinker in
tijdelijke vergetelheid te dompelen en te dwingen haren wil te
doen.

De koning en koningin hadden drie zonen, Gunnar, Högni, en
Guttorm, die dappere jonge mannen waren, en een dochter, Goedroen, het
liefste en het mooiste van alle meisjes. Allen heetten Sigurd hartelijk
welkom, en Giuki noodigde hem uit eenigen tijd te toeven. De
uitnoodiging was zeer aangenaam na zijn langen zwerftocht, en Sigurd
was blij te kunnen blijven en aan de genietingen en de bezigheden van
de Niblungen te kunnen deelnemen. Hij vergezelde hen naar den oorlog,
en onderscheidde zich zóó door zijn moed, dat hij de
bewondering van Grimhild verwierf en zij besloot hem voor haar dochter
als man te nemen. Op zekeren dag brouwde zij dus een van haar
tooverdranken en toen hij uit de hand van Goedroen deze had gedronken,
vergat hij Brunhild en zijn beloofde trouw geheel, en al zijn liefde
was overgegaan op de dochter van den koning.


En ’t werd opeens met Sigurd of in zijn hart de
min

Voor Brunhild nooit geleefd had, nu hij zag de
koningin;

Brunhilds geliefde wezen was hem een vuur, gedoofd,

Schonk hem geen smart of vreugde, begunstigd en
beroofd.



Ofschoon hij wel een vage vreeze had dat hij een
feit in het verleden, hetwelk zijn gedrag moest regelen, had vergeten,
dong Sigurd naar Goedroens hand en kreeg haar, en hun huwelijk
werd gevierd temidden van de vreugde des volks, dat den jongen held
innig lief had. Sigurd gaf zijn bruid iets van Fafnir’s hart te
eten, en op het oogenblik toen zij het proefde, werd haar natuur
veranderd, en zij begon koud en zwijgend te worden tegenover allen
behalve hem. Om zijn verbintenis met de twee oudste Giukings (zooals de
zonen van Giuki genoemd werden) hechter te maken, ging Sigurd met hen
in den “oordeelring”, en de drie jonge mannen staken een
zode die op een schild werd gelegd waaronder zij stonden, terwijl zij
hun rechterarmen ontblootten en licht verwondden, en hun bloed zich
lieten vermengen met de versche aarde. Toen zij eeuwige vriendschap
gezworen hadden, werd de zode weer op haar plaats gelegd.

Aslaug
Aslaug

Gertrude Demain Hammond, R. I.



Maar ofschoon Sigurd zijn vrouw liefhad en een ware broederlijke
genegenheid voor haar broeders koesterde, kon hij zijn kwellend gevoel
van gedruktheid niet kwijt raken en men zag hem zelden zoo blij
glimlachen als voorheen. Giuki was nu gestorven, en zijn oudste zoon,
Gunnar, regeerde in zijn plaats. Daar de jonge koning ongehuwd was,
bezwoer Grimhild, zijn moeder, hem een vrouw te nemen, zeggend dat geen
meer waardig scheen de Koningin der Niblungen te worden dan Brunhild,
die, zooals men vertelde, in een gouden hal zat, door vlammen omringd,
waaruit zij, zooals zij verklaard had, enkel wilde weggaan om den held
te huwen die, haar ter wille, het vuur durfde trotseeren.




Gunnars krijgslist.

Gunnar maakte zich onmiddellijk gereed om dit
meisje te zoeken, en gesterkt door een van de tooverdranken van zijn
moeder en aangemoedigd door Sigurd, die hem vergezelde, had hij goed
vertrouwen op welslagen. Maar toen hij den top van den berg bereikte en
in het vuur wilde rijden, ging zijn ros verschrikt terug en
hij kon het er niet toe krijgen nog een stap te doen. Ziende dat het
paard van zijn makker geen teeken van vrees toonde, vroeg hij Sigurd er
om, maar ofschoon Grijsvel Gunnar op zijn rug duldde, bewoog hij zich
niet, omdat zijn meester niet op hem zat.

Aangezien Sigurd nu den Helm van den Schrik droeg, en Grimhild
Gunnar een tooverdrank had gegeven in geval dit noodig zou zijn, was
het voor de wachters mogelijk hun gestalte en gelaatstrekken te ruilen,
en, ziende dat Gunnar niet kon doordringen in den vlammenmuur, stelde
Sigurd voor het uiterlijk van Gunnar aan te nemen en de bruid voor hem
te nemen. De koning was zeer teleurgesteld, maar daar geen andere keuze
overbleef steeg hij af en de noodzakelijke ruiling was spoedig gedaan.
Toen besteeg Sigurd Grijsvel in de gedaante van zijn makker, en nu
toonde het paard niet de minste aarzeling, maar sprong in de vlammen
zoodra hij zijn teugel aanraakte, en bracht weldra zijn berijder naar
het kasteel, waar, in de groote hal, Brunhild zat. Zij herkenden
elkander niet: Sigurd niet van wege de betoovering van Grimhild:
Brunhild van wege het veranderd uiterlijk van haren minnaar.

De maagd schikte angstig terug voor den donkerharigen indringer,
want zij had het onmogelijk geacht dat een ander dan Sigurd zou kunnen
rijden door den vlammencirkel. Maar zij kwam met vreugde haren bezoeker
te gemoet, en toen hij zeide dat hij gekomen was om haar te huwen,
stond zij hem toe de plaats van echtgenoot aan hare zijde in te nemen,
want zij was gehouden door een plechtig bevel dat zij als echtgenoot
zou aannemen dengene die haar dus door de vlammen zou opzoeken.

Sigurd bleef drie dagen bij Brunhild, en zijn ontbloot zwaard lag
tusschen hem en zijn bruid. Dit zonderling gedrag wekte de
nieuwsgierigheid van het meisje, waarom Sigurd haar vertelde
dat de goden hem hadden bevolen zoo zijn bruiloft te vieren.


Ze hadden één bed te zamen; waar de
voedsterbroeder lei

’t Blauw slagzwaard tusschen zich zelven en haar
die lag aan zijn zij,

En zij keek en lett’ er op gansch niet; maar als
met dooden geschiedt,

Lag zij met gevouwen handen, bewoog dien nacht zich
niet,

En zóó stil lag het Beeld van Gunnar als
één wien het leven verging.

En de handen vouwde hij samen wijl hij wachtte de
schemering,

Zoo kunt ge bij maanlicht in kerk soms wel zien: uw
voorgeslacht

Dat gansch, en mannen en vrouwen, den nieuwen dag
verwacht.



Toen de vierde morgen lichtte, trok Sigurd den ring
Andvaranaut van Brunhilds hand, deed er een ander voor in de plaats en
kreeg haar plechtige toezegging dat zij binnen tien dagen zou
verschijnen aan het hof der Niblungen om hare plichten als koningin en
trouwe echtgenoote te aanvaarden.


Ik dank u, vorst, voor uw goedheid, ik neem uw
liefdewoord aan,

Zeg tot uw volk mijn gelofte; maar eer tien dagen
vergaan,

Kom ik zelf tot der Niblungen zonen, dan scheiden wij
niet meer,

Tot ons roepen Odin en Freya bij onzer dagen keer.



Toen de belofte gegeven was, ging Sigurd weer uit
het paleis, door de asch, en kwam bij Gunnar, met wien hij, na het
succes van zijn poging verteld te hebben, snel weer van gedaante
wisselde. De helden richtten toen hunne paarden huiswaarts, en enkel
aan Goedroen openbaarde Sigurd het geheim van haars broeders vrijage,
en hij gaf haar den noodlottigen ring, weinig verdacht op de vele
ellende die hij zou veroorzaken.

Sigurd en Gunnar
Sigurd en Gunnar

J. C. Dollman.






De komst van Brunhild.

Trouw aan haar belofte verscheen Brunhild tien
dagen later, en terwijl zij plechtig het huis zegende dat zij op het
punt was binnen te treden, begroette zij Gunnar vriendelijk, en stond
hem toe haar te geleiden naar de groote hal, waar Sigurd naast Goedroen
zat. De Volsung keek op, en toen hij Brunhilds
verwijtende blikken ontmoette, was Grimhild’s betoovering
gebroken en het verleden kwam terug in een vloed van bittere
herinnering. Het was echter te laat, beiden waren in eere gebonden, hij
aan Goedroen en zij aan Gunnar, die zij lijdelijk volgde naar den
hoogen zetel om naast hem te zitten, terwijl de skalden het koninklijk
paar onderhielden met de melodieën van hun land.

De dagen gingen voorbij en Brunhild bleef voor het uiterlijk
onverschillig, maar haar hart was heet van toorn, en dikwijls sloop zij
uit het paleis van haar echtgenoot naar het woud, waar zij lucht kon
geven aan haar smart in de eenzaamheid.

Intusschen merkte Gunnar de koude onverschilligheid van zijn vrouw
voor zijn liefdesbetuigingen, en begon jaloersche vermoedens te
krijgen, zich verwonderend of Sigurd eerlijk de ware geschiedenis van
de vrijage verteld had, en vreezend dat hij partij had getrokken van
zijn positie om Brunhilds liefde te winnen. Sigurd alleen ging
ongestoord zijn weg, enkel strijdend tegen tirannen en onderdrukkers,
en allen opvroolijkend door zijn vriendelijke woorden en
glimlachen.




De twist der koninginnen.

Op zekeren dag gingen de koninginnen naar den Rijn
om te baden, en toen zij in het water zouden gaan, eischte Goedroen den
voorrang op grond van haars mans dapperheid. Brunhild weigerde te geven
wat zij haar recht meende, en een twist volgde, waarin Goedroen haar
schoonzuster beschuldigde haar trouw niet te hebben bewaard, terwijl
zij den ring Andvaranaut voor den dag haalde om haar aanklacht te
staven. Het gezicht van den noodlottigen ring in de hand van hare
mededingster verpletterde Brunhild en zij vluchtte naar huis en lag in
sprakelooze smart den eenen dag na den anderen totdat allen dachten dat zij sterven moest. Te
vergeefs zochten Gunnar en de leden van de koninklijke familie haar om
beurten op en smeekten haar te spreken; zij wilde geen woord uiten,
totdat Sigurd kwam en naar de oorzaak van haar onzegbaar verdriet
vroeg. Toen, als een lang tegengehouden stroom, barstten haar liefde en
boosheid los, en zij overlaadde den held met verwijten, totdat zijn
hart zóó door droefheid over haar smart opzwol, dat de
dichte banden van zijn sterke wapenrusting los gingen.


Uit ging Sigurd

Van dat gesprek

In de hal der vorsten,

Door angst gefolterd;

Het ijzeren kleed

Des dapperen strijders

Van zijn lichaam.



Saemunds Edda.

De Dood van Sigurd
De Dood van Sigurd

Patten Wilson.



Geen woorden waren in staat den droevigen toestand te verbeteren, en
Brunhild weigerde er notitie van te nemen toen Sigurd aanbood Goedroen
te laten loopen, zeggende als zij hem prijs gaf, dat hij niet ontrouw
jegens Gunnar zou zijn. De gedachten dat twee levende mannen haar vrouw
hadden genoemd, was niet te dragen voor haren trots, en den volgenden
keer, toen haar echtgenoot hare aanwezigheid zocht, smeekte zij hem
Sigurd te dooden, dus zijn jaloezie en achterdocht versterkend. Hij
wilde echter niet gewelddadig met Sigurd te werk gaan wegens hun eed
van vriendschap, en zoo wendde zij zich tot Högni om hulp. Ook hij
wenschte zijn eed niet te schenden, maar hij bracht Guttorm, door
middel van veel overreding en een van Grimhild’s dranken er toe,
om de lafhartige daad te ondernemen.




De dood van Sigurd.

Dus, in het holle van den nacht, sloop Guttorm in
Sigurds kamer, een wapen in de hand; maar toen hij
zich over het bed heen boog zag hij Sigurds heldere oogen op zich
gericht en vluchtte overhaast. Later keerde hij terug en het tooneel
herhaalde zich; maar toen hij tegen den morgen voor de derde maal
binnensloop, vond hij den held in slaap en dreef verraderlijk zijn
speer door zijn rug.

Ofschoon ten doode gewond, hief Sigurd zich in bed op en zijn
beroemd zwaard dat naast hem hing grijpend, wierp hij het met al de
kracht die nog in hem over was naar den vluchtenden moordenaar en hieuw
hem in tweeën toen hij de deur bereikte. Toen, met een laatst
gefluisterd vaarwel aan de verschrikte Goedroen zonk Sigurd achterover
en blies den laatsten adem uit.



“Treur niet, o Goedroen, de slag is het
leste kwaad,

Vrees wijkt uit het Niblungen huis, terwijl deze morgen
naakt,

Leef rustig, geliefde vrouw, ongekweld nu en
onverzaakt.”




“Het is Brunhild’s bedrijf, dit deed de
vrouw die mij mint,”

Zoo zuchtte hij zacht, “er is niets dat nu reden
tot wroeging meer vindt;

Ik heb veel in mijn dagen gedaan, en mijn liefde en dit
al wordt gelegd

In de opene hand van Odin, tot dan komt het laatste
gerecht.

’k Heb gewerkt en ik doe ’t niet te niet,
ik gaf en neem het niet weer,

Zijt gij anders dan ik, Alvader, en oogst gij vergeefs
mijn eer?”





Sigurds zoontje werd op het zelfde oogenblik
vermoord en de arme Goedroen treurde over hare dooden met zwijgende
smart, zonder tranen; terwijl Brunhild luid lachte, waardoor zij den
toorn van Gunnar opwekte, die er te laat berouw over had, dat hij geen
middelen had beraamd om de verschrikkelijke daad af te wenden.

De smart der Niblungen uitte zich in een openbare lijkplechtigheid
die weldra werd gehouden. Een groote houtstapel werd opgericht,
waarheen kostbare behangsels, versche bloemen en schitterende wapenen
werden gebracht, zooals de gewoonte was bij de begrafenis van een vorst
en toen deze droeve toebereidselen plaats vonden, was Goedroen het
voorwerp van de teedere bezorgdheid der vrouwen, die,
vreezend dat haar hart zou breken, de sluizen harer tranen trachtten te
openen door haar de bittere smarten te vertellen, die zij hadden
gekend, terwijl een haar verhaalde hoe ook zij alles had verloren wat
haar dierbaar was. Maar deze pogingen om haar aan het schreien te
krijgen waren volkomen vergeefsch, totdat zij ten slotte het hoofd van
haar man in haar schoot legden en haar zeide dat zij hem moest kussen
alsof hij nog in leven was; toen begonnen hare tranen in stroomen te
vloeien.

Ook bij Brunhild trad weldra de reactie in; al haar wrok was
vergeten toen zij het lichaam van Sigurd op den brandstapel zag gelegd,
alsof hij klaar was tot den strijd in gepolijste rusting, met den Helm
van Schrik op zijn hoofd, en vergezeld van zijn paard, dat met hem
verbrand zou worden, alsook van velen zijner trouwe knechten, die zijn
verlies niet wilden overleven. Zij trok zich terug in haar vertrek, en
na haar bezittingen onder hare kameniers verdeeld te hebben, trok zij
haar rijkste gewaad aan en doorstak zich zelf toen zij op haar bed lag
uitgestrekt.

Het einde van Brunhild
Het einde van Brunhild

J. Wagrez.



Het nieuws bereikte al spoedig Gunnar, die haastig naar zijn vrouw
ging en nog juist bij tijds kwam om den laatsten wil van de stervende
te vernemen: dat men haar zou leggen naast den held, dien zij liefhad,
met het schitterende, ontbloote zwaard tusschen hen in, zooals het had
gelegen toen hij haar bij volmacht had gevrijd. Toen zij haar laatsten
adem had uitgeblazen, werden deze wenschen stipt uitgevoerd, en haar
lichaam werd met dat van Sigurd verbrand onder de klachten van al de
Niblungen.

In Richard Wagners verhaal van “De Ring” is Brunhilds
einde meer schilderachtig. Op haar paard gestegen, evenals toen zij
haar oorlogsmeisjes op bevel van Odin aanvoerde, reed zij in de vlammen
die van den grooten brandstapel opstegen, en verdween voor
immer uit het gezicht der menschen.


Zij zijn weg, de machtigen, goeden, de hoop van het
wereldrond,

Het zal zwoegen en dragen zijn lasten als voor hun
geboortestond:

Het zal zuchten in blinde kloven om den dag toen Sigurd
ging heen

En het uur dat Brunhild zich spoedde, en de dag die op
dooden scheen,

Het zal smeeken, vaak worden geholpen en vergeten hun
daden niet meer

Tot de nieuwe zon schijnt op Balder en de zalige
stranden neer.



De doodsscene van Sigurd (Siegfried) is veel
machtiger in het Niblungenlied. In de Teutonische vertolking lokt zijn
verraderlijke vijand hem van een jachtpartij in het bosch om zijn dorst
aan een beek te lesschen, waar hij hem door den rug stoot met een
speer. Zijn lichaam werd vandaar naar huis gedragen door de jagers en
aan de voeten van zijn vrouw gelegd.




De vlucht van Goedroen.

Goedroen, nog ontroostbaar en verfoeiend het
geslacht, dat haar verraderlijk van alle levensvreugde had beroofd,
vluchtte uit haars vaders huis en zocht een schuilplaats bij Elf,
Sigurds voedstervader, die, na den dood van Hiordis, Thora, de dochter
van koning Hakon had gehuwd. De twee vrouwen werden groote vriendinnen
en hier vertoefde Goedroen vele jaren, terwijl zij zich bezighield met
het borduren op een tapijt der groote daden van Sigurd, en zij zorgde
voor haar dochtertje Swanhild, wier heldere oogen haar levendig den
echtgenoot herinnerden, dien zij verloren had.




Atli, koning van de Hunnen.

Intusschen had Atli, Brunhilds broeder, die nu
koning van de Hunnen was, naar Gunnar gezonden om verzoening van zijn
zusters dood te vragen; en om aan zijn eischen te voldoen had Gunnar
beloofd dat, wanneer hare jaren van weduwschap voorbij waren, hij hem
Goedroens hand zou geven. De tijd verliep, en Atli vroeg de
vervulling van zijn belofte, waarom de Niblungbroeders, met hun moeder
Grimhild, de lang afwezige prinses gingen zoeken, en met behulp van den
tooverdrank dien Grimhild had klaar gemaakt, slaagden zij er in
Goedroen over te halen de kleine Swanhild in Denemarken te laten en de
vrouw van Atli te worden in het land der Hunnen.

Niettemin verachtte Goedroen haren echtgenoot, wiens hebzuchtige
neigingen haar zeer tegen de borst stuitten; en zelfs de geboorte van
twee zonen, Erp en Eitel, troostte haar niet over den dood van haar
geliefde en de afwezigheid van Swanhild. Hare gedachten waren steeds
bij het verleden, en zij sprak er dikwijls over, weinig vermoedend dat
hare beschrijvingen van den rijkdom der Niblungen Atli’s begeerte
had opgewekt, en dat hij in het geheim een voorwendsel zocht om er
beslag op te leggen.

Atli besloot ten slotte Knefrud of Wingi, een van zijn dienaren, te
zenden, om de Niblung-vorsten uit te noodigen tot een bezoek aan zijn
hof, terwijl hij voornemens was hen te vermoorden als hij hen in zijn
macht had; maar Goedroen, die zijn bedoeling doorzag, zond een
runeboodschap aan hare broeders, tegelijk met den ring Andvaranaut,
waar zij een wolfshaar omheen had gewonden. Onderweg echter wischte de
bode de runen ten deele uit en veranderde dus hun zin; en toen hij voor
de Niblungen verscheen, nam Gunna de uitnoodiging aan, in weerwil van
Högni’s en Grimhilds waarschuwingen en een voorspellenden
droom van Glaumvor, zijn tweede vrouw.




Het begraven van den Niblungenschat.

Vóór zijn vertrek besloot Gunnar
echter eerst heimlijk den Niblungenschat te begraven in den Rijn, en
hij liet hem in een diep gat in de bedding van de rivier zinken,
terwijl alleen de koninklijke broeders de plaats
wisten, die zij—zoo beloofden zij onder een plechtigen
eed—nooit aan iemand zouden openbaren.


Toen viel in drukke wieling het roode Goud, gelijk

Een vlam in grauwen morgen glansde de schat van
’t rijk,

Toen stroomd’ er boven ’t water, het schuim
en ’t water zwart

Spatte op toen ’t Goud er neerzonk tegen den
rotswand hard.

Voor goed onzichtbaar werd het, een wonder en een
sprook

Tot d’ allerlaatste zanger zal zijn verdwenen
ook.






Het verraad van Atli.

In krijgsgewaad reed toen de koninklijke stoet uit
de stad der Niblungen, die zij nooit zouden weerom zien, en na vele
avonturen betraden zij het land van de Hunnen en kwam in Atli’s
hal, waar zij, bespeurend dat zij er waren ingeloopen, den verrader
Knefrud vermoordden, en zich toebereidden om hun levens zoo duur
mogelijk te verkoopen.

Goedroen haastte zich om hen met een teedere omhelzing welkom te
heeten, en, ziende dat zij moesten vechten, greep zij een wapen en
hielp hen dapper in de hevige moordpartij die volgde. Na den eersten
aanval hield Gunnar er den moed bij zijn mannen in door op zijn harp te
spelen, die hij ter zijde legde als de aanvallen werden vernieuwd.
Driemalen braveerden de dappere Niblungen den aanval van de Hunnen,
totdat allen, behalve Gunnar en Högni, waren omgekomen, en de
koning en zijn broeder, gewond, verzwakt en moe, in de handen hunner
vijanden vielen, die hen, stevig vastgebonden, in een gevangenis
wierpen om hun dood af te wachten.

Atli had zich wijslijk onthouden van eenig werkzaam aandeel aan het
gevecht te nemen, en hij had nu zijn zwagers beurt voor beurt voor zich
laten brengen, en hun de vrijheid beloofd als zij de plaats openbaarden
waar de gouden schat verborgen was; maar zij bewaarden fier het
stilzwijgen, en eerst na veel marteling sprak Gunnar, zeggend dat hij een plechtigen eed had gezworen,
dat hij zoo lang Högni leefde nooit het geheim vertellen zou. Ter
zelfder tijd zeide hij, dat hij enkel zou gelooven aan den dood van
zijn broeder als zijn hart hem op een schotel gebracht werd.


Met een vreeslijke stem riep Gunnar: o Dwaas, hoe is u
vertrouwd,

Wie won den schat in ’t verleden en de rosse
ringen van goud?

Het was Sigurd, het kind der Volsungs, de beste der
besten was ’t,

Hij reed van het Noord en de bergen, en werd mijn
zomergast,

Mijn vriend, mijn bezworen broeder, hij reed door het
wuivend vuur,

En won mij der Glorie Vorstinne, en schonk mijn
verlangst mij dat uur,

Hij was de roem der wereld, de hoop van die werden
gekneld,

De steun der simple lieden, de hamer der sterken, de
held;

Ja, vaak in de toekomst vertelt men ’t verhaal
van wat hij deed,

En ik, ook ik, zal ’t vertellen, als komt den
Niblungen Leed;

Want ik zat ’s nachts in mijn rusting, en toen
’t licht was ver over ’t land,

Versloeg ik Sigurd, mijn broeder, en keek naar het werk
mijner hand.

En nu, o machtig’ Atli, heb ’k gezien des
Niblungen val

Hoe de voet van een zwakken lafaard Gunnars nek
vertreden zal;

En als mij de goden misgunnen den vrede, waarnaar ik
dorst.

Laat mij zien het hart van Högni, gerukt uit zijn
levende borst

En gelegd op den schotel vóór mij, dan
zal ik zeggen van ’t Goud,

En worden uw knecht die zijn krachten voor u
beschikbaar houdt.



Door nood gedrongen gaf Atli onmiddellijk bevel dat
Högni’s hart zou worden gebracht, maar zijn knechten, bang
om de hand te slaan aan zulk een verschriklijken krijgsman, vermoordden
den lafhartigen kok Hialli. Het trillende hart van dezen armen kerel
ontlokte verachtelijke woorden aan Gunnar, die verklaarde dat zulk een
vreesachtig lichaamsdeel nooit aan zijn moedigen broeder kon hebben
behoord. Atli gaf wederom toornige bevelen, en nu werd het niet-bevende
hart van Högni gebracht, waarop Gunnar, zich tot den vorst
wendend, plechtig zwoer dat, daar het geheim nu bij hem alleen
berustte, het nooit openbaar zou worden.




De laatste der Niblungen.

Bleek van toorn beval de koning zijn knechten
Gunnar met gebonden handen in een hol met vergiftige slangen
te werpen; maar dit verschrikte den moedigen
Niblung niet, en toen men hem uit spot zijn harp had nageworpen, zat
hij kalm in den put, spelend met zijn teenen en al de reptielen op
één na in slaap wiegend. Men zeide dat Atli’s
moeder de gedaante van een slang had aangenomen, en dat zij het was,
die hem nu in de zijde beet en zijn triomfanten zang voor goed tot
zwijgen bracht.

Om zijn triomf te vieren, richtte Atli nu een groot feest aan, en
beval Goedroen klaar te zijn om hem af te wachten. Aan dit banket at en
dronk hij smakelijk, weinig vermoedend dat zijn broeder zijn beide
zonen had verslagen en hun gebraden harten had opgediend en hun bloed
vermengd had met wijn in bekers, die van hun schedels waren gemaakt. Na
eenigen tijd werden de koning en zijn gasten dronken, toen Goedroen,
overeenkomstig één overlevering van het verhaal, het
paleis in brand stak, en, toen de dronken mannen opstonden, te laat om
te ontsnappen, vertelde zij wat zij had gedaan, en, na eerst haren man
doorstoken te hebben, kwam zij kalm om met de Hunnen in de vlammen. Een
andere overlevering zegt, dat zij Atli vermoordde met Sigurds zwaard
en, na zijn lichaam op een schip te hebben gezet, dat zij liet
wegdrijven, wierp zij zich in zee en verdronk.


Al sprekende breidde zij d’ armen en sprong van
het land in zee,

En zij kon niet wederkeeren, want de golven voerden
haar mee,

En hun wil is haar wil voortaan en wie kent der
waat’ren vloed

En het bed waar Goedroen sluimert en den tijd die nog
komen moet?



Overeenkomstig een derde en zeer afwijkende
overlevering verdronk Goedroen niet, maar werd door de golven naar het
land gevoerd waar Jonakur koning was. Daar werd zij zijn vrouw en de
moeder van drie zonen, Sörli, Hamdir en Erp. Zij kreeg bovendien
haar geliefde dochter Swanhild terug, die intusschen tot een mooi
meisje van huwbaren leeftijd was opgegroeid. 




Swanhild.

Swanhild werd uitgehuwlijkt aan Ermenrich, koning
van Gothland, die zijn zoon Randwer en een van zijn knechten, Sibich,
zond om zijn bruid naar zijn rijk te voeren. Sibich was een verrader en
hij had een plan gesmeed tot uitroeiing van de koninklijke familie
opdat hij zelf het rijk mocht krijgen; dus beschuldigde hij Randwer dat
hij getracht had de genegenheid van zijn jonge stiefmoeder te
verwerven. Deze beschuldiging maakte Ermenrich zóó boos,
dat hij het bevel gaf zijn zoon op te hangen en Sigurd te doen
doodtrappen onder de pooten van wilde paarden. De schoonheid van deze
dochter van Sigurd en Goedroen echter was van dien aard, dat zelfs de
wilde paarden er niet toe gebracht konden worden om haar leed te doen,
totdat zij onder een groot kleed verborgen werd waarna zij haar
doodtrapten onder hun wreede hoeven.

Toen zij het lot van haar geliefde dochter vernam, riep Goedroen
hare drie zonen bij zich en deed hen een rusting en wapenen aan waarop
enkel steen invloed had, en beval hen te vertrekken en hun vermoorde
zuster te wreken, waarna zij van verdriet stierf, en op een grooten
brandstapel werd verbrand.

De drie jongelingen, Sörli, Hamdir en Erp, gingen naar
Ermenrichs rijk, maar eer zij hunne vijanden ontmoetten, bespotten de
twee oudsten, die Erp te jong vonden om hen bij te staan, dezen om zijn
kleinheid, en vermoordden hem ten slotte. Sörli en Hamdir vielen
toen Ermenrich aan, hieuwen zijn handen en voeten af, en zouden hem
vermoord hebben als niet een eenoogig vreemdeling plotseling was
verschenen en de omstanders had aangespoord de jonge mannen met steenen
te werpen. Zijn bevelen werden onmiddellijk uitgevoerd en Sörli en
Hamdir vielen weldra onder den regen van steenen, die, zooals wij
gezien hebben, alleen in staat waren hen te deren. 


Gij hoordet vroeger van Sigurd hoe hij Gods vervolgers
sloeg;

Hoe uit de donk’re diepten het goud der
wat’ren hij droeg,

Hoe hij wekte de liefste in de bergen en wekte Brunhild
schoon,

En toefd’ een tijdlang op aard’ en droeg
onder allen de kroon,

Gij hoordet van ’t Nevelvolk en de diepe
schemering,

En hoe de wereld verstoord werd en Sigurd
onderging,

Nu kent gij der Niblungen nooden en wat kwam toen trouw
werd bespot,

Ook het sterven van vorsten en prinsen, en de smart van
Odin den Goth.








Verklaring van de sage.

Sommige geleerden beweren dat deze geschiedenis van
de Volsungs een reeks van zonnemythen is, waarin Sigi, Reri, Volsung,
Sigmund en Sigurd om beurten den aanbrekenden dag personifieeren. Zij
zijn allen gewapend met onoverwinnelijke zwaarden, de zonnestralen, en
reizen allen door de wereld, vechtend tegen hun vijanden, de demonen
van koude en duisternis. Sigurd, evenals Balder, wordt door allen
bemind; hij huwt Brunhild, het schemeringmeisje, die hij midden in de
vlammen vindt, en van wie hij weggaat om haar enkel weer te vinden als
zijn loopbaan geëindigd is. Zijn lichaam wordt verbrand op den
brandstapel, die, evenals die van Balder, òf de ondergaande zon
òf de laatste vlam van den zomer voorstelt, waarvan hij ook het
type is. Het dooden van Fafnir symboliseert de vernietiging van den
demon van koude of duisternis, die gestolen heeft den gouden schat van
den zomer of de gele stralen van de zon.

Volgens andere geleerden is deze sage gegrond op de geschiedenis.
Atli is de wreede Attila, de “Geesel Gods”, terwijl Gunnar
is Gundicarius, een Bourgondisch vorst, wiens rijk verwoest werd door
de Hunnen, en die met zijn broeders vermoord werd in 451. Goedroen is
de Bourgondische prinses Ildico, die haar man in haar huwelijksnacht
vermoordde, zooals reeds gemeld is, terwijl zij het schitterend zwaard
gebruikte, dat eens aan den zonnegod behoord had, om haar vermoorde
bloedverwanten te wreken. 







Hoofdstuk XXVII: De Geschiedenis van Frithiof.


Bisschop Tegnér.

Misschien heeft geen schrijver van de negentiende
eeuw zooveel gedaan om belangstelling te wekken voor de letterkundige
schatten van Scandinavië als Bisschop Esaias Tegnér, dien
een Zweedsch auteur karakteriseerde als “dat machtig Genie dat
zelfs wanorde organiseert.”

Tegnérs “Frithiofsage”
is ten minste éénmaal in iedere Europeesche taal
vertaald, en een twintig keer in het Engelsch en het Duitsch. Goethe
sprak van het werk met het grootste enthousiasme, en het verhaal, dat
een ongeëvenaard beeld geeft van onze heidensche voorouders in het
noorden, oogstte evenveel lof van Longfellow, die het beschouwde als
een van de merkwaardigste producten zijner eeuw.

Ofschoon Tegnér enkel de Frithiofsage tot
zijn onderwerp heeft gekozen, zien wij dat dat verhaal het vervolg is
op de oudere maar minder belangwekkende Thorstensage waarvan wij hier
een zeer kort overzicht geven, enkel om den lezer in staat te stellen
elke toespeling in het nieuwere gedicht goed te begrijpen.

Evenals zoo dikwijls het geval is bij deze oude verhalen, begint de
geschiedenis met Haloge (Loki), die naar het noorden kwam met Odin en
over noordelijk Noorwegen begon te regeeren, dat naar hem Halogaland
werd genoemd. Volgens de Noorsche mythologie had deze god twee
lieflijke dochters. Zij werden geschaakt door stoutmoedige vrijers,
die, door Haloge’s vervloekingen en tooverkunsten van het
hoofdland verbannen, met hun pas verkregen vrouwen op naburige eilanden
hun toevlucht namen.




Geboorte van Viking.

Zoo geschiedde het dat Haloge’s kleinzoon,
Viking, geboren werd op het eiland Bornholm in de
Oostzee, waar hij woonde totdat hij vijftien jaar was, en waar hij de
grootste en sterkste man van zijn tijd werd. Geruchten aangaande zijn
kracht bereikten ten slotte Hunvor, een Zweedsche prinses, die gekweld
werd door de attenties van een reusachtigen vrijer dien niemand durfde
wegjagen, en zij zond om Viking om haar te verlossen.

Zoo geroepen vertrok de jongeling nadat hij van zijn vader een
tooverzwaard, Angurvadel geheeten, gekregen had, welks slagen
noodlottig zouden blijken zelfs voor een reus als de vrijer van Hunvor.
Een “holmgang” zooals een tweegevecht in het Noorsch
heette, volgde, zoodra de held op het tooneel verscheen, en Viking, na
zijn tegenstander verslagen te hebben, zou de prinses hebben kunnen
huwen, ware het niet als ongepast voor een Noorman beschouwd als hij,
voordat hij twintig was, huwde.

Om den tijd dien hij op de hem beloofde bruid wachten moest, te
korten, trok Viking op een goedbemand drakenschip uit; en kruisend
tusschen de Noordelijke en Zuidelijke zeeën had hij tallooze avonturen.
Gedurende dezen tijd werd hij in het bijzonder vervolgd door de
familieleden van den reus dien hij had verslagen, en die in de tooverij
bedreven waren, en zij brachten tallooze gevaren over hem te land en
ter zee.

Geholpen en ondersteund door zijn boezemvriend Halfdan, ontsnapte
Viking aan elk gevaar, versloeg vele zijner vijanden, en na Hunvor, die
intusschen de vijand naar Indië had gevoerd, teruggehaald te
hebben, zette hij zich neer in Zweden. Zijn vriend, trouw zoowel in
vrede als in oorlogstijd, zette zich naast hem neer en huwde ook,
terwijl hij zich tot vrouw koos Ingeborg, Hunvor’s
kamermaagd.

De sage beschrijft nu de lange, vreedzame winters, als de helden
feest vierden en luisterden naar de verhalen der
skalden, terwijl zij zich enkel opmaakten tot krachtige daden als de
terugkeerende lente hen weer toestond hun drakenschepen van stapel te
laten loopen en opnieuw hun zeerooverstochten te beginnen.



Toen de Skald nam zijn harp en zong

En breed door het spel der tonen gong

’t Geluid, aan het lied gepaard,

Van de harpesnaren stroomd’ een klank

Of men ze sloeg met het ijzer blank

Van een zwaard.




En de Berserks altemaal

Barstten los in een roep, die de zaal

Deed daav’ren, uit volle borst:

Ze sloegen de tafel bij hun zang

En riepen: “leve het Strijdzwaard lang

En de Vorst!”





Longfellow’s Saga van koning
Olaf.

In de oude sage vertellen de skalden met groot genoegen elke phase
van aanval en verweer gedurende het gevecht, en beschrijven elken slag
die gegeven en ontvangen wordt, terwijl zij met voldoening stilstaan
bij het bloedbad en de donkere vlammen, die beide vijanden en schepen
in gemeenschappelijken ondergang omhullen. Een dapper gevecht is echter
dikwijls een belofte van toekomstige vriendschap, en wij vernemen dat
Halfdan en Viking nadat zij er niet in waren geslaagd Njorfe, een
vijand van grooten moed, meester te worden, hun zwaarden na een hevigen
strijd in de scheede staken en hun vijand als derden in hun innig
vriendschapsverbond opnamen. Op weg huiswaarts van een dezer gewone
tochten, verloor Viking zijn beminde vrouw; en haar kind, Ring,
toevertrouwend aan de zorg van een pleegvader, trouwde de dappere held,
na een korten tijd van rouw, opnieuw. Deze keer was zijn huwelijkszegen
grooter, want de sage vertelt dat zijn tweede vrouw hem negen flinke
zonen schonk.

Njorfe, koning van Uplands, in Noorwegen, verheugde zich
ook in een gezin van negen dappere zonen. Maar, ofschoon hun vaders
door banden van de hechtste vriendschap waren verbonden, daar zij
elkander bloedbroederschap hadden gezworen volgens de echte Noorsche
zeden, waren de jonge mannen naijverig op elkander en zeer tot vechten
geneigd.




Het Balspel.

Niettegenstaande deze smeulende geprikkeldheid
ontmoetten de jongelui elkander dikwijls; en de sage vertelt dat zij
gewoon waren samen met den bal te spelen, en geeft een beschrijving van
het vroegste balspel dat in de Noorsche jaarboeken vermeld wordt.
Viking’s zonen, even forsch en sterk als hij, waren geneigd zich
weinig erom te bekommeren hoe het hun tegenpartij ging, en te oordeelen
naar het volgend verslag, dat uit de oude sage is vertaald, waren de
spelers dikwijls in een even droevigen toestand als na een modern
spel.

“Den volgenden morgen gingen de broeders aan het spelen, en
hadden bijna steeds den bal dien dag in handen; zij troffen menschen en
lieten hen ruw vallen en sloegen anderen. ’s Avonds hadden drie
mannen gebroken armen en velen waren gekneusd of verminkt.”

Het spel tusschen Njorfes en Vikings zonen liep op een twist uit, en
een van Njorfes zonen bracht een zijner tegenpartijders een
gevaarlijken en verraderlijken slag toe. Verhinderd op dat oogenblik en
op die plaats wraak te nemen, daar de toeschouwers tusschen beiden
kwamen, maakte de beleedigde man een nietszeggende verontschuldiging om
alleen naar het strijdperk terug te keeren; en toen hij daar zijn
aanvaller ontmoette, doodde hij hem.




De bloedveete.

Toen Viking hoorde dat een zijner zonen een van
de kinderen van zijn vriend had vermoord was hij
zeer verontwaardigd, en gedachtig aan zijn eed dat hij alle onrecht,
Njorfe aangedaan, zou wreken, verbande hij den jongen moordenaar. Toen
de andere broeders deze uitspraak hoorden, deden zij de gelofte dat zij
den balling zouden vergezellen, en zoo nam Viking bedroefd afscheid van
hen, terwijl hij zijn zwaard Angurvadel aan Thorsten den oudsten gaf,
en hen aanried rustig te blijven op een eiland in het Wener meer,
totdat alle gevaar voor vergelding van de zijde van Njorfes
overgebleven zonen voorbij zou zijn.

De jonge mannen gehoorzaamden; maar Njorfes zonen hadden besloten
hun broeder te wreken, en, ofschoon zij geen booten hadden om hen over
het meer te zetten, maakten zij gebruik van de hulp van een toovenaar
om een sterke vorst te verwekken. Vergezeld van vele gewapenden slopen
zij toen, zonder leven te maken, over het ijs om Thorsten en zijn
broeders aan te vallen, en een vreeslijk bloedbad volgde. Slechts twee
van de aanvallers slaagden er in te ontvluchten, maar zij lieten,
zooals zij meenden, al hunne vijanden onder de dooden.

Toen kwam Viking zijn zonen begraven, en hij bevond dat twee van
hen, Thorsten en Thorer, nog leefden; waarop hij hen heimelijk in een
kelder onder zijn woning bracht, en na verloop van tijd herstelden zij
van hun wonden.

Njorfe’s twee overlevende zonen ontdekten weldra door
tooverkunsten, dat hun tegenstanders niet dood waren, en zij deden een
tweede vergeefsche poging om hen te vermoorden. Viking zag dat de twist
voortdurend hernieuwd zou worden als zijn zonen thuis bleven; daarom
zond hij hen nu tot Halfdan, wiens hof zij bereikten na een reeks van
avonturen die in vele opzichten doen denken aan die van Theseus op weg
naar Athene. 

Toen de lente aanbrak, ging Thorsten op een zeerooverstocht en
ontmoette toen Johul, Njorfes oudsten zoon, die, intusschen, met geweld
had bezit genomen van het koninkrijk Sogn, nadat hij den koning had
vermoord, zijn erfopvolger Belé had verbannen, en zijn schoone
dochter, Ingeborg, veranderd had in een oude heks.

In het verloop der geschiedenis wordt Johul voorgesteld als een
soort lafaard, want hij nam bij voorkeur zijn toevlucht tot tooverij
als hij Vikings zonen kwaad wilde doen. Zoo verwekte hij hevige
stormen, en Thorsten, na tweemaal schipbreuk geleden te hebben, werd
slechts uit de golven gered door de gewaande heks, die hij beloofde te
huwen uit dankbaarheid voor hare goede diensten. Thorsten, geraden door
Ingeborg, ging nu Belé zoeken, dien hij vond en weer op zijn
erfelijken troon plaatste, nadat hij hem erfelijke vriendschap gezworen
had. Hierop werd de ellendige betoovering gebroken, en Ingeborg, die nu
in de haar aangeboren schoonheid werd gezien, werd met Thorsten
verbonden en woonde met hem te Framnäs.




Thorsten en Belé.

Elke lente trokken Thorsten en Belé er samen
op uit in hunne schepen; en op een van deze tochten verbonden zij zich
met Angantyr, een vijand wiens moed zij behoorlijk hadden leeren
kennen, en kregen weer een niet te schatten goed in bezit, een magisch
drakenschip, Ellida geheeten, dat Aegir, god van de zee, eens aan
Viking had gegeven als loon voor een gastvrije behandeling, en dat hem
ontstolen was.


Een vorstlijke gift om te zien, want d’ opgaande
planken van ’t schipraam

Waren met spijkers niet vast, zooals pleegt, maar
gegroeid in elkander.

Zijn gestalte was die van een draak als hij zwemt, maar
verder naar voren 

Rees zijn kop met veel fierheid omhoog, zijn hals
daarbij straalde van veel goud;

Zijn buik was gevlekt met rood en met geel, maar achter
bij ’t roer lag

Rond gevouwen zijn staart in cirkels, gansch schubbig
van zilver;

Vleug’len zwart met punten van rood; als ieder
gespreid was

Vloog Ellida vooruit met den storm, nog sneller dan
d’ arend,

Ging zij volledig bemand haar weg over golvende
zeeën,

O, dan hieldt gij het wis voor een drijvend kasteel of
een slotburg,

’t Schip was beroemd waar men kwam, en het eerste
der schepen in ’t Noorden.



Tegnér, Frithiof-sage.

In het volgende seizoen veroverden Thorsten, Belé en Agantyr
de Orkney-eilanden, die als koninkrijk aan den laatsten gegeven werden,
terwijl hij vrijwillig beloofde een jaarlijksche belasting te zullen
betalen aan Belé. Daarop gingen Thorsten en Belé een
tooverring zoeken, of een armband, die eens door Völund, den smid,
gesmeed was en door Soté, een beroemd roover, was gestolen.

Deze stoute roover was zóó bang dat iemand den
tooverring in bezit zou krijgen, dat hij zich zelf er mee levend
begraven had in een aardhoop in Bretland. Hier, zoo zeide men, hield
zijn geest er steeds de wacht over, en toen Thorsten in zijn graf kwam,
hoorde Belé, die buiten wachtte, het geluid van geweldige slagen
die gegeven en teruggegeven werden, en zag hij donkere vlammen van
bovennatuurlijk vuur.

Toen Thorsten eindelijk uit den aardhoop, bleek en bebloed, maar
triumfeerend kwam aan wankelen, weigerde hij te spreken van den schrik
dien hij doorstaan had om den begeerden schat te winnen, maar vaak
placht hij te zeggen, als hij dien liet zien: “Ik beefde eens
slechts in mijn leven, en dat was toen ik hem wegnam”.




Geboorte van Frithiof en Ingeborg.

Zoo, eigenaar van de drie grootste schatten van het
Noorden, keerde Thorsten huiswaarts naar Framnäs, waar Ingeborg
hem een schoonen jongen, Frithiof, schonk, terwijl twee zonen, Halfda
en Helge, aan Belé geboren werden. De knapen speelden
samen en waren reeds vrij groot, toen Ingeborg, Belé’s
dochtertje, geboren werd, en eenigen tijd later werd het kind
toevertrouwd aan de zorg van Hilding, die reeds Frithiofs pleegvader
was, daar Thorstens veelvuldige afwezigheid het hem moeilijk maakte de
opvoeding van zijn jongen te behartigen.


Zij groeiden op in zuiv’re vreugd;

Een jonge boom was Frithiofs jeugd;

En nevens hem in bloesemschoon

Zoet’ Ingeborg, der tuinen kroon.



Tegnér, Frithiof-sage.

Frithiof werd spoedig gehard en dapper onder de leiding van zijn
pleegvader, en Ingeborg ontwikkelde snel de lieflijkste trekken van
karakter en aanvalligheid. Beiden waren het gelukkigst als zij samen
waren; en toen zij ouder werden, werd hun kinderlijke genegenheid
dagelijks dieper en inniger, totdat Hilding, dezen staat van zaken
ziende, den jongen man beval te bedenken dat hij een onderdaan van den
koning was, en dus geen partij voor zijn eenige dochter.


Tot Odin, in zijn sterrenpracht,

Klimt op haar roemrijk voorgeslacht;

Maar Thorstens zoon zijt gij: dit weet!

Want “soort past best bij soort” zoo
’t heet.



Tegnér, Frithiof-sage.




Frithiofs liefde voor Ingeborg.

Deze wijze raadgevingen kwamen echter te laat, en
Frithiof verklaarde met nadruk dat hij de schoone Ingeborg als bruid
wilde winnen, trots alle belemmeringen en zijn nederige afkomst.

Kort hierop ontmoetten Belé en Thorsten elkander voor het
laatst, bij het prachtige heiligdom van Balder, waar de koning, voelend
dat zijn einde nabij was, een plechtige vergadering, of Thing, had
belegd van al zijn voornaamste onderdanen, om zijn zonen Helge en
Halfdan aan zijn volk als zijn verkoren opvolgers voor te
stellen. De jonge erfgenamen werden bij deze gelegenheid zeer koel
ontvangen, want Helge was somber en stil van aard en tot een
priesterlijk leven geneigd, en Halfdan was van een zwakke, verwijfde
natuur en bekend meer om zijn liefde tot vermaken dan tot oorlog en
jacht. Frithiof, die aanwezig was en naast hen stond was het voorwerp
van vele bewonderende blikken der menigte.



Maar op hen volgde Frithiof dan,

Gehuld in blauw gewaad

Een hoofd wel grooter, teeken van

Zijn heldelijken staat.




Hij stond nabij de broeders daar

Als rijpe dag, geschouwd

Tusschen den morgen rozig klaar

En nacht in donker woud.





Tegnér, Frithiof-sage.

Nadat hij zijn laatste instructies en raad aan zijn zonen had
gegeven en vriendelijk tot Frithiof had gesproken, voor wien hij een
hartelijke genegenheid koesterde, wendde de oude koning zich tot zijn
trouwen makker Thorsten, om afscheid van hem te nemen, maar de oude
krijgsman zeide dat zij niet lang gescheiden zouden zijn. Belé
sprak toen weder tot zijn zonen en beval hen dat zij zijn grafheuvel in
het gezicht van dien van Thorsten zouden oprichten, opdat hun geesten
met elkander omgang zouden hebben over de wateren van de nauwe kreek
die tusschen hen zou vloeien, opdat zij zoo zelfs niet in den dood
gescheiden zouden worden.

Ingeborg
Ingeborg

M. E. Winge.






Helge en Halfdan.

Deze bevelen werden met piëteit uitgevoerd,
toen, kort daarop, de oude makkers hun laatsten adem uitbliezen; en
toen de groote grafheuvels waren opgericht, begonnen Helge en Halfdan
hun koninkrijk te regeeren, terwijl Frithiof, hun vroegere speelmakker,
zich naar zijn eigen plaats te Framnäs begaf, een
vruchtbaar verblijf, liggend in een mooi dal, dat omgeven was door de
hooge bergen en de wateren van de altijd veranderende kreek.


Drie mijl strekten zich uit de velden in ’t rond;
aan drie kanten

Dalen en bergen en heuv’len, waar aan den vierden
de zee lag,

Berken kroonden de toppen, maar over de hellende
heuvels

Glansde het goudene koren, en manshoog wuifde de
rogge.



Tegnér, Frithiof-sage.

Maar ofschoon omringd door trouwe vrienden en gezegend met veel
rijkdom en het bezit van de beroemde schatten van zijn voorvader, het
zwaard Angurvadel, de Völundring, en het ongeëvenaarde
drakenschip Ellida, was Frithiof ongelukkig, omdat hij de schoone
Ingeborg niet langer elken dag kon zien. Al zijn vroegere geestkracht
herleefde echter toen, in de lente, op zijn uitnoodiging beide koningen
hem kwamen bezoeken, samen met hun schoone zuster, en opnieuw brachten
zij lange uren door in vroolijkheid en gezelligheid. Daar zij dus
telkens samen waren, vond Frithiof gelegenheid om aan Ingeborg zijn
diepe genegenheid kenbaar te maken, en hij ontving als antwoord de
betuiging van hare liefde.


Hij zat aan haar zijde en drukte haar hand

En hij voelde den druk dien zij gaf van haar kant;

Toen zijn blik zag haar aan

Dien zij weergaf als ’t zonlicht de teedere
maan.



Tegnér, Frithiof-sage.




Frithiofs vrijage.

Toen het bezoek voorbij was en de gasten vertrokken
waren, deelde Frithiof zijn vertrouweling en aanzienlijksten metgezel,
Björn, zijn besluit mee om hen te volgen en openlijk Ingeborgs
hand te vragen. Zijn schip werd van zijn kettingen losgemaakt en het
schoot als een adelaar over naar de kust bij Balders heiligdom, waar de
vorstelijke broeders gezeten waren in statie op Belé’s
graf om te luisteren naar de smeekingen hunner onderdanen. Zonder
omwegen ging Frithiof vóór hen staan en deed moedig zijn verzoek, er bij voegend dat de oude
koning hem altijd had lief gehad en zeker zijn bede zou toegestaan
hebben.



Geen vorst was mijn vader, noch eêl van geslacht:

Toch zingen de skalden van wat hij volbracht,

De Rune noemt ’t werk

Volvoerd door mijn stam op bebeitelde zerk.




Heel licht kon ik winnen mij aanzien en land

Maar liever vertoef ik op ’t welbekend
strand,

Als ’k waap’nen hanteer

Bescherm ik den arme, mijn koning zijn eer.




Op heuvel van Belé hier staan wij, elk woord

In donkere diepten wordt door hem gehoord;

Met Frithiof pleit mede

De vorst in zijn graf: denk dus na, is mijn bede.





Tegnér, Frithiof-sage.

Toen beloofde hij verder levenslange trouw en den dienst van zijn
sterken rechterarm tot loon van het geschenk dat hij begeerde.

Toen Frithiof ophield, rees Helgé op, en den jongen man boos
aanziende, zeide hij “Onze zuster is niet voor een boerenzoon;
trotsche heeren van het Noorden mogen om haar hand dingen, niet gij.
Wat uw aanmatigend aanbod betreft, weet dat ik mijn koninkrijk kan
verdedigen. Maar indien gij mijn dienaar wilt zijn, een plaats in mijn
huis kunt gij krijgen”.

Frithiof klieft het Schild van Helge
Frithiof klieft het Schild van Helge

Knut Ekwall.



Woedend over de beleediging hem dus openlijk aangedaan, trok
Frithiof zijn onoverwinnelijk zwaard; maar, bedenkend dat hij op een
gewijde plek stond, sloeg hij enkel op ’s konings schild, dat in
twee stukken kletterend op den grond viel. Toen terugkeerend naar zijn
schip in somber zwijgen, scheepte hij zich in en voer weg.


In tweeën gekloofd door een slag viel toen
daar

Het schild van den vorst van zijn eiken pilaar;

De slag heeft ontzet

Die leven op aard, die in groef zijn gebed.



Tegnér, Frithiof-sage.





Sigurd Ring als vrijer.

Na zijn vertrek kwamen boden van Sigurd Ring, den
onderkoning van Ringric, in Noorwegen, die, na zijn vrouw verloren te
hebben, naar Helgé en Halfdan zond om Ingeborgs hand te vragen.
Voordat hij dezen koninklijken pretendent antwoord gaf, raadpleegde
Helgé de Vala, of profetes, en de priesters, die allen zeiden
dat de voorteekenen het huwelijk niet gunstig waren. Hierop riep
Helgé zijn volk bijeen om het woord te hooren dat de boden hun
meesters moesten brengen, maar koning Halfdan gaf, jammer genoeg, toe
aan zijn schalkschen zin, en maakte spottend een toespeling op den
gevorderden leeftijd van den koninklijken pretendent. Deze onhoffelijke
woorden werden koning Ring overgebracht en beleedigde hem
zóó, dat hij onmiddellijk een leger verzamelde en zich
gereed maakte om tegen de koningen van Sogn op te trekken ten einde de
beleediging met zijn zwaard te wreken. Toen het gerucht van zijn
nadering de laffe broeders bereikte, werden zij bang en, vreezende den
vijand zonder bijstand van anderen te ontmoeten, zonden zij Hilding tot
Frithiof om zijn hulp te vragen.

Hilding vond Frithiof aan het schaakspelen met Björn en bracht
dadelijk zijn boodschap over.



Van Belé’s erven spoed ’k me
voort

Tot u met vragend, hoflijk woord,

Zij zijn door dreigend nieuws ontsteld;

Op u de hoop van gansch een volk.




In Balders tempel, prooi van zorg,

Treurt dag op dag zoet’ Ingeborg:

Zeg, mag zij weenen ongetroost

Terwijl haar ridder hoort noch komt?





Tegnér, Frithiof-sage.

Toen de oude man aan het spreken was, ging Frithiof door met spelen,
terwijl hij er telkens een raadselachtige toespeling op het spel
tusschen wierp, totdat hij, aan dit punt gekomen, zeide: 


Björn wil vergeefs mijn koningin

Die ’k sinds mijn kindsheid ’t meest
bemin!

Z’ is in mijn spel mijn liefste stuk,

Kome wat wil—haar houd ik toch!



Tegnér, Frithiof-sage.

Hilding verstond zulk een wijze van antwoorden niet, en berispte
Frithiof ten slotte wegens zijn onverschilligheid. Toen stond Frithiof
op en, vriendelijk de hand van den ouden man drukkend, zeide hij hem,
dat hij den koning moest mededeelen dat hij te diep beleedigd was om
aan hun roep gehoor te geven.

Helgé en Halfdan, dus genoodzaakt te vechten zonder hun
dappersten leider, sloten liever een verdrag met Sigurd Ring, en zij
kwamen overeen dat zij hem niet alleen hun zuster Ingeborg zouden
geven, maar ook een jaarlijksche belasting.




Bij Balders Heiligdom.

Terwijl zij dus bezig waren op Soyn Sound, haastte
Frithiof zich naar Balders tempel waarheen Ingeborg veiligheidshalve
gezonden was, en waar, zooals Hilding had gezegd, hij haar ten prooi
vond aan het verdriet. Ofschoon het nu als een ontheiliging van den
tempel werd beschouwd als een man en vrouw een woord in het heiligdom
wisselden, kon Frithiof niet nalaten haar te troosten; en al het andere
vergetende, sprak hij tot haar en kalmeerde haar, terwijl hij al hare
gedachten dat de goden toornig zouden zijn tot rust bracht door haar te
verzekeren dat Balder, de goede, hun ontschuldigen hartstocht met
goedkeurende blikken moest aanzien, want een zoo zuivere liefde als de
hunne kon geen tempel ontheiligen; en zij eindigden met hun trouw te
bezweren op de meest gewijde plek.



Gij fluistert: “Balder”—vreest zijn
woede,

Die eed’le god kent toorn noch haat,

Wij eeren hier een minnaar, goede,

Zijn dienst in onzer harten staat. 

De god wiens glans ’t van zon moet winnen,

Wiens trouw houdt eeuwigheden stand,

Was niet voor Nanna door zijn minnen,

Zoo zuiver, zoo tot gloed ontbrand?




Zie hier zijn beeld, vol groot gelijken,

Hoe mild, hoe zacht straalt zijn gezicht,

Een offer kon ik hier hem reiken,

Een hart, waar warme liefd’ in licht,

Kom, kniel met mij, geen altaargave,

Is Balders ziel meer wellekom,

Dan twee die met haar woorden staven

Weerkeerige trouw in ’t heiligdom.





Tegnér, Frithiof-sage.

Gerustgesteld door deze redeneering, die versterkt werd door de
stem, welke luide uit haar eigen hart sprak, kon Ingeborg niet weigeren
Frithiof te zien en met hem te spreken. Tijdens de afwezigheid der
koningen spraken de jonge minnenden elkander dagelijks, en zij
wisselden teekenen van liefde, terwijl Frithiof aan Ingeborg
Völunds armring gaf, dien zij—zoo beloofde zij
plechtig—aan haar minnaar zou terugsturen als zij gedwongen zou
worden haar belofte om voor hem alleen te leven, zou breken. Frithiof
toefde te Framnäs totdat de koningen terugkwamen, toen hij
toegevend aan de zachte overredingen van Ingeborg de Schoone weer voor
haar verscheen en beloofde hen van haar afhankelijkheid van Sigurd Ring
te zullen bevrijden, als zij slechts op hun besluit wilden terugkomen
en hem de hand hunner zuster beloven.


Strijd wacht en slaat

Zijn schittrend schild nu in uw rijksgebied;

Uw land, vorst Helgé, is in slavernij

Maar geef m’ uw zuster, en ik leen mijn arm

Tot uwe hulp. Zij komt u goed te pas.

Kom, laat de twist van ons nu zijn vergeten,

’k Voed die ongaarne tegen Ingborgs broeder,

Laat raden u, wees wijs, en red meteen

Uw gouden kroon en ’t lieve zusterhart

Hier is mijn hand, ik zweer bij Asa-Thor,

Dat nooit ik weer ze tot verzoening strek.



Tegnér, Frithiof-sage.





Frithiof verbannen.

Maar ofschoon dit aanbod onder toejuiching van de
verzamelde krijgers werd ontvangen, vroeg Helgé boos aan
Frithiof of hij met Ingeborg had gesproken en zoo Balders tempel had
ontheiligd.

Een geroep van “Zeg neen, Frithiof! zeg neen!” brak los
uit den kring van helden, maar hij antwoordde fier: “Ik zou niet
liegen als ik Valhalla er mede beërven kon. Ik heb gesproken tot
uw zuster, Helgé, toch heb ik Balder’s vrede niet
verstoord.”

Een gemompel van afgrijzen doorliep de rijen bij deze bekentenis, en
toen de ruwe stem van Helgé zich tot het vonnis verhief, was er
niemand die de rechtvaardigheid van de uitspraak loochende.

Deze was schijnbaar niet hard, maar Helgé wist zeer goed dat
zij den dood beteekende en dit was zijn bedoeling.

Ver westelijk lagen de Orkney-eilanden, geregeerd door Jarl
Angantyr, wiens jaarlijksche belasting aan Belé niet inkwam nu
de oude koning in zijn graf lag. Men zeide dat hij een harde vuist had
en zwaar van hand was, en aan Frithiof werd de taak opgedragen in
persoon van hem de schatting te eischen.

Voordat hij uittoog op den tocht waartoe hij veroordeeld was, zocht
hij echter nog eens Ingeborg op, en smeekte haar met hem te ontvluchten
naar het zonnige Zuiden, waar haar geluk ook het zijne zoude zijn en
waar zij zou regeeren over zijn onderdanen als zijn geëerbiedigde
vrouw. Maar Ingeborg weigerde bedroefd met hem mee te gaan, zeggende,
dat sedert haar vader er niet meer was, zij onvoorwaardelijk aan hare
broeders moest gehoorzamen en niet kon huwen zonder hun
toestemming.

Ingeborg ziet haar minnaar vertrekken
Ingeborg ziet haar minnaar vertrekken

Knut Ekwall.



De vurige geest van Frithiof was eerst ongeduldig omdat zijn hoop
was teleurgesteld, maar ten slotte zegevierde zijn
edele natuur, en na een hartverscheurend afscheidstooneel scheepte hij
zich in op de Ellida en zeilde bedroefd de haven uit, terwijl Ingeborg,
door een nevel van tranen, het zeil nastaarde toen het flauwer werd en
in de verte verdween.

Het schip was geheel uit het gezicht, toen Helgé om twee
heksen, Heid en Ham, zond, die hij beval door tooverbezweringen een
storm op zee te verwekken, waarin zelfs het goddelijke schip Ellida het
niet zou kunnen uithouden, zoodat allen aan boord zouden omkomen. De
heksen gehoorzaamden onmiddellijk; en met behulp van Helgé
verwekten zij weldra een storm welks woede ongeëvenaard is in de
geschiedenis.


Helgé op ’t strand

Doet zijn tooverspel,

Heeft hen in zijn hand,

Duiv’len van de hel.

Duisternis omwolkt de lucht,

Hoor, de donder rolt verwoed,

Bleeke bliksem waar hij vlucht

Tint de grauwe zee met bloed.

De oceaan die kookt en ziedt,

Spreidt z’n schuim in wild gebruis,

Gillend of met snelheid vliedt

Vooglen vlucht naar veilig thuis.



Tegnér, Frithiof-sage.


Dan de storm schiet aan, gevleugeld,

Wilder, wilder, drukt hen neer,

Nu in diep, dan, onbeteugeld,

Heft hen tot der goden sfeer;

Elke schrikgeest vaart nu dreigend

Op de torenhooge zee

Uit de golven, wentlend, stijgend

Bodemloos, een graf van wee.



Tegnér, Frithiof-sage.




De Storm.

Onbeangst door de kokende golven en gierende winden
zong Frithiof een vroolijk lied om zijn verschrikt scheepsvolk te
kalmeeren; maar toen het gevaar zóó groot werd dat zijn
uitgeputte makkers zich verloren waanden, dacht hij aan de
schatting van de godin Ran, die altijd goud vraagt van hen, die in
vrede onder de zeegolven zullen rusten. Hij nam zijn armband en hieuw
hem met zijn zwaard doormidden en verdeelde hem in gelijke stukken
onder zijn mannen.


Wie met leege handen

Gaat tot blauwe Ran?

Kil zijn hare kussen,

Vloeiend haar omarming.



Tegnér, Frithiof-sage.

Hij beval Björn toen het roer te houden, en zelf klom hij boven
in den mast om den horizon te zien. Toen hij daar zat onderscheidde hij
een walvisch waarop de twee heksen den storm beheerschten. Sprekend tot
zijn goed schip, dat begaafd was met verstand en zijn bevelen kon
gehoorzamen, overviel hij nu beiden, walvisch en heksen, en de zee werd
rood gekleurd met hun bloed. Op hetzelfde oogenblik ging de wind
liggen, de golven hielden op te dreigen, en mooi weer lachte weder over
het water.

Uitgeput door hun voorafgaande bovenmenschelijke pogingen en door de
inspanning die het uitscheppen van hun met water vol geloopen vaartuig
hun kostte, waren de mannen te zwak om te landen, toen zij ten slotte
de Orkney-eilanden bereikten, en moesten aan de kust worden gebracht
door Björn en Frithiof, die hen zacht op het zand legden en zeiden
dat zij moesten uitrusten en zich verfrisschen na al den nood dien zij
hadden doorstaan.



Toch nog moeier dan hun Draakschip

Wank’len Frithiofs mannen aan,

Steunt ook ieder op zijn wapen

Nauwlijks kan hij rechtop staan.

Björn op sterke schouders waagt het

Vier te beuren op het strand.

Frithiof neemt er acht en draagt ze

Waar het vuur reeds lustig brandt.





Neen, schaamt u niet, gij bleeken!

Want golven zijn als Vikings,

Zwaar is d’ oneven strijd,

Zeedochters haten ons.

Zie, daar komt de drinkhoorn,

Gaand’ op gouden voet,

Verwarmt u, koude zeelui,

Ik drink op Ingeborg.





Tegnér, Frithiof-sage.

De komst van Frithiof en zijn mannen, en hun manier van landen, werd
opgemerkt door den wachter van Angantyr, die dadelijk zijn meester
meedeelde alles wat hij gezien had. De vorst riep dat het schip,
hetwelk zulk een storm doorstaan had, enkel Ellida kon zijn en dat zijn
kapitein zonder twijfel Frithiof was, de dappere zoon van Thorsten.
Toen hij dit hoorde nam een van zijn Berserkers, Atlé, zijn
wapens en schreed uit de hal, zeggende dat hij Frithiof wilde uitdagen,
en dus zich zelf voldoening wilde verschaffen in zake de waarheid van
de verhalen, die hij aangaande den moed van den jongen held had
gehoord.




Atlé’s uitdaging.

Ofschoon nog zeer uitgeput nam Frithiof
onmiddellijk Atlé’s uitdaging aan, en na een hevig zwaar
gevecht, waarin Angurvadel overwon, vochten de twee kampioenen in
doodelijke omarming. Wijd en zijd is die worsteling in het Noorden
beroemd, en de helden waren beide goede partijen, maar ten slotte wierp
Frithiof zijn tegenstander neer, dien hij toen en daar ter plaatste zou
gedood hebben als zijn zwaard binnen zijn bereik was geweest.
Atlé zag zijn bedoeling en verzocht hem het wapen te gaan halen,
terwijl hij beloofde dat hij onbewegelijk zou blijven gedurende zijn
afwezigheid. Daar Frithiof wist dat zulk een belofte van een held
onschendbaar was, gehoorzaamde hij onmiddellijk; maar toen hij met zijn
zwaard terugkwam en zijn tegenpartij rustig den dood vond
afwachten, werd hij getroffen en verzocht Atlé op te staan en te
leven.



“Nu stormen zonder beven

“Als baren held op held

“En slaan met staal omgeven

“Hun borsten met geweld.”




“Zij vechten als hun beren

“Op sneeuwland, fel verwoed,

“En als twee aad’laars weren

“Zich boven wilden vloed.

“Zelfs hechte rotsen zouden

“Hen nauwelijks weerstaan,

“De sterkste eik der wouden

“Viel vast voor minder slaan

“Hun zweet vloeit neer in stroomen,

“Hun borsten zwoegen wild;

“Ook krijgen steenen, boomen

“Den slag van speer die trilt.”





Tegnér, Frithiof-sage.

Samen gingen nu de gekalmeerde helden naar Angantyr’s hal,
die, zooals Frithiof zag, zeer verschilde van de ruwe woningen van zijn
geboorteland. De muren waren met leder bedekt dat rijk versierd was met
vergulde teekeningen. Het schoorsteenstuk was van marmer, en glasruiten
waren in de vensterramen. Een zacht licht werd verspreid door vele
kaarsen die in zilveren armen brandden, en de tafels bogen onder de
meest weelderige spijs.

Frithiof keert terug naar Framnäs
Frithiof keert terug naar Framnäs

Knut Ekwall.



Hoog in een zilveren stoel zat de vorst, gekleed in een gouden
maliënkolder, waarover een rijke mantel was heengeworpen, die met
hermelijn was omzoomd; maar toen Frithiof binnentrad schreed hij van
zijn zetel en strekte vriendelijk de hand uit. “Menigen horen heb
ik met mijn ouden vriend Thorsten geledigd,” zeide hij, “en
zijn dappere zoon is eveneens welkom aan mijn disch.”

Rustig ging Frithiof naast zijn gastheer zitten, en nadat hij had
gegeten en gedronken, vertelde hij zijn avonturen te land en ter zee.


Ten slotte echter deelde Frithiof zijn boodschap mede, waarop
Angantyr zeide dat hij geen schatting verschuldigd was aan
Helgé, en hem geen wilde betalen; maar dat hij de verschuldigde
som als een vrije gift aan den zoon van zijn ouden vriend zou geven,
terwijl hij hem de vrijheid liet er over te beschikken zooals hij
wilde. Intusschen, daar het jaargetijde ongeschikt was tot de terugreis
en stormen voortdurend de zee zweepten, noodigde de koning Frithiof uit
met hem den winter over te blijven; en het was eerst toen de lieflijke
lentekoelten weer bliezen, dat hij hem ten slotte toestond weg te
gaan.




Frithiofs thuiskomst.

Afscheid nemende van zijn gastheer stak Frithiof in
zee en, gestuurd door gunstige winden, kwam de held, na zes dagen in
het gezicht van Framnäs, en bevond dat zijn huis in een vormlooze
aschhoop was verkeerd op bevel van Helgé. Bedroefd schreed
Frithiof over de verwoeste plek waar het huis zijner kindsheid had
gestaan, en, toen hij de troostelooze plaats overzag, brandde zijn hart
in hem. De ruïnen waren echter niet geheel verlaten, en plotseling
voelde Frithiof den kouden snuit van zijn hond in zijn hand. Eenige
oogenblikken daarna sprong zijn geliefkoosd ros aan zijns meesters
zijde en de trouwe schepselen waren bijna wild van vreugde. Toen kwam
Hilding hem bezoeken met de mededeeling dat Ingeborg nu de vrouw van
Sigurd Ring was. Toen Frithiof dit hoorde, beving hem een Berserker
woede en hij beval zijn mannen de schepen in de haven in den grond te
boren, terwijl hij naar den tempel ging om Helgé te zoeken.

De koning stond gekroond in het midden van een kring van priesters,
van welke eenigen brandende pijntakken zwaaiden, terwijl allen een
offermes van steen vasthielden. Plotseling was er een
gekletter van wapenen en Frithiof stortte naar binnen, zijn voorhoofd
donker als herfststormen. Helgé’s gelaat werd bleek toen
hij den toornigen held aanzag, want hij wist wat zijn komst beteekende.
“Neem uw schatting, Koning,” zei Frithiof, en met deze
woorden nam hij de beurs uit den gordel en wierp ze in
Helgé’s gezicht met zulk een kracht, dat het bloed uit
zijn mond stroomde en hij aan Balder’s voeten in zwijm viel.

De zilvergebaarde priesters naderden de plaats waar de gewelddaad
was geschied, maar Frithiof wenkte hen terug, en zijn blikken waren
zóó dreigend, dat zij niet ongehoorzaam durfden
wezen.

Frithiof bij het altaar van Balder
Frithiof bij het altaar van Balder

Knut Ekwall.



Toen viel zijn oog op den armring dien hij aan Ingeborg had gegeven
en dien Helgé aan den arm van Balder had gedaan, en,
toeschrijdend op het houten beeld zeide hij: “Vergiffenis, groote
Balder, niet voor u werd de ring gehaald uit Völunds graf!”
Toen greep hij den ring, maar hoe hard hij ook trok, hij wilde er niet
af.
Eindelijk spande hij al zijn krachten in, en met een plotselingen ruk
kreeg hij den ring en op hetzelfde oogenblik viel het beeld van den god
voorover op het altaarvuur. Onmiddellijk werd het in vlammen gehuld, en
voordat iets kon gedaan worden stond de geheele tempel in vuur en
rook.


’t Is al voorbij! Nu heft omhoog

De roode haan zijn vleug’len!

Zit op het dak, schreeuwt waar hij vloog

Met wieken, niet te teug’len.



Tegnér, Frithiof-sage.

Frithiof, hevig verschrikt bij de ontwijding die hij zonder het te
willen op zijn geweten had, trachtte te vergeefs de vlammen te
blusschen en het kostbare heiligdom te redden, maar, bespeurend dat
zijn pogingen niets gaven, ontvlood hij naar zijn schip en besloot tot
het moeizame leven van een verworpene en een banneling. 



Gij moogt niet rusten

Weg van de kusten

Ellida!—voort

Van oord tot oord,

Steeds verder spoeden

Door zoute vloeden

Mijn dierb’re Draak!




Gij golven stout

Helpt me! wij beiden

Gaan nooit weer scheiden!

Mijns vaders groef

Ligt ginder droef,

De waat’ren neuren

In eindloos treuren,

Toch blauwt mijn boot

Door zeeën groot,

Door buien zwoegend,

De golven ploegend

Zal verder gaan,

Op, af en aan;

Wees mij voor ’t leven

Tot woon gegeven,

Wees graf voor mij

O zee, zoo vrij.





Tegnér, Frithiof-sage.




Frithiof als balling.

Helgé vervolgde hem met tien groote
drakenschepen, maar deze waren nauwelijks onder weg of zij begonnen te
zinken, en Björn zeide lachend: “Wat Ran toevouwt zal zij
dunkt mij houden”. Met moeite kwam koning Helgé aan land,
en de overlevenden moesten hulpeloos blijven toekijken terwijl
Ellida’s groote zeilen langzaam wegzonken achter den horizon. Zoo
zag Frithiof bedroefd zijn geboorteland uit het gezicht verdwijnen; en
toen hij verdween riep hij een teeder vaarwel toe aan het geliefde
land, dat hij nooit weer dacht terug te zien.

Na zoo zijn geboorteland verlaten te hebben, zwierf Frithiof over
zee als een roover of viking. Zijn wet was: nooit ergens aan wal te
gaan, op zijn schild te slapen, te vechten en noch kwartier te geven
noch te nemen, de schepen te beschermen die hem schatting opbrachten
en de andere te plunderen, en den geheelen buit
onder zijn manschappen te verdeelen, terwijl hij voor zich zelf niets
anders behield dan den roem van de onderneming. Zoo varend en vechtend
bezocht Frithiof vele landen en kwam ten slotte aan de zonnige
Grieksche eilanden waar hij gaarne Ingeborg als bruid had heengebracht;
en het gezicht riep zoovele droeve herinneringen bij hem wakker, dat
hij bijna overweldigd was door het verlangen naar zijn geliefde en naar
zijn geboorteland.




Aan het hof van Sigurd Ring.

Drie jaren waren voorbijgegaan en Frithiof besloot
noordwaarts terug te keeren en het hof van Sigurd Ring te bezoeken.
Toen hij zijn plan aan Björn mededeelde, verweet hem zijn trouwe
makker dat hij zoo onbezonnen was er over te denken om alleen te
reizen, maar Frithiof wilde niet worden afgebracht van zijn plan en
zeide: “Ik ben nooit alleen terwijl Angurvadel aan mijn zijde
hangt”. Hij stuurde Ellida de Vik (het opperste gedeelte van de
Christiania Fiörd) op, vertrouwde haar toe aan de zorg van
Björn, en, gewikkeld in een berenhuid, die hij als vermomming
droeg, vertrok hij alleen te voet naar het hof van Sigurd, waar hij
aankwam toen de Yulefeesten aan den gang waren. Alsof hij niet meer was
dan een oude bedelaar ging Frithiof op de bank bij de deur zitten, waar
hij weldra het voorwerp van de ruwe grappen der hovelingen werd. Toen
echter een van zijn plagers te dicht bij hem kwam, greep hem de
zoogenaamde bedelaar met sterke vuist en zwaaide hem hoog boven zijn
hoofd.

Frithiof aan het Hof van Ring
Frithiof aan het Hof van Ring

Knut Ekwall.



Verschrikt door deze openbaring van bovenmenschelijke kracht trokken
de hovelingen zich fluks terug van zijn gevaarlijke nabijheid, terwijl
Sigurd Ring, wiens aandacht door de drukte getrokken werd, den vreemden
gast met strengheid beval nabij te komen en te vertellen wie dus den
vrede durfde verstoren in zijn koninklijke hal. 

Frithiof antwoordde ontwijkend dat hij in boetedoening was groot
gebracht, dat hij armoede had geërfd en dat hij honger had; wat
zijn naam betrof, deze kwam er niet op aan. De koning, zooals
hoffelijke gewoonte was, drong niet verder bij hem aan, maar noodigde
hem uit een zetel te nemen naast hem en de koningin, en met hen te
eten. “Maar eerst”, zei hij “laat de gehavende
kleedij vallen, die, als ik mij niet vergis, een flinke gestalte
verbergt”.

Frithiof nam gaarne de dus hartelijk tot hem gerichte uitnoodiging
aan, en toen de harige bedekking van zijn hoofd en zijn schouders viel,
stond hij bloeiend in de fierheid van de jeugd, zeer tot verbazing der
verzamelde krijgers.

Maar ofschoon zijn verschijning hem deed kennen als iemand van
ongewoon ras, herkende hem geen der hovelingen. Het was echter iets
anders met Ingeborg. Als een nieuwsgierig oog in dat oogenblik op haar
gericht geweest ware, zou haar verschietende kleur en de snelle
beweging van haar borst haar diepe ontroering hebben geopenbaard.


Hoe kleurt nu een tint van rood haar het
vorst’lijke, bleeke gezicht,

Zoo purper op velden in sneeuw het huiverende
wonderlicht,

Als twee witte waterlelies die dobbren op stroom,
ongestild,

Maar aldoor rijzend en dalend, dus zwoegt haar het
harte wild.



Tegnér, Frithiof-sage.

Frithiof had nauwelijks plaats genomen aan tafel, toen met
trompetgeschal een groot wild zwijn werd binnengebracht en voor den
koning geplaatst. Overeenkomstig de Yule-gewoonte dier dagen stond de
oude vorst op, en, aanrakend den kop van het dier, uitte hij een
gelofte dat hij met hulp van Frey, Odin en Thor den stoutmoedigen
kampioen Frithiof zou overwinnen. Het volgende oogenblik stond ook
Frithiof overeind, en met zijn zwaard slaande op de groote houten bank,
verklaarde hij dat Frithiof zijn bloedverwant was en hij ook
de gelofte wilde doen, dat, ofschoon de heele wereld er tegen op kwam,
den held geen leed zou geschieden, zoolang hij de macht had zijn zwaard
te voeren.

Op deze onverwachte interruptie waren de mannen snel van de
eikenhouten banken opgestaan. Maar Sigurd Ring glimlachte toegeeflijk
over de heftigheid van den jongen man, en zeide: “Vriend, uwe
woorden zijn overmoedig, maar nooit werd hier een gast ontzegd zijn
gedachten te uiten in deze koninklijke hal”. Toen keerde hij zich
tot Ingeborg en beval haar een grooten, rijkversierden horen, die voor
haar stond, tot den rand met haar beste meede te vullen en haar den
gast aan te bieden. De koningin gehoorzaamde met ter neder geslagen
oogen en het beven van haar hand maakte dat het vocht overliep. Twee
gewone mannen konden nauwelijks de groote hoeveelheid opgedronken
hebben, maar Frithiof hief ze naar zijn lippen, en, toen hij den horen
terugtrok, was er geen druppel van de meede meer in.

Eer de maaltijd geëindigd was noodigde Sigurd Ring den
jongen vreemdeling uit om aan zijn hof te blijven totdat het weer lente
was, en Frithiof, de aangeboden gastvrijheid aannemend, werd de trouwe
makker van het vorstelijk paar, dat hij bij alle gelegenheden
vergezelde.

Op zekeren dag ging Sigurd Ring met Ingeborg naar een feestmaal. Zij
reisden in een slee, terwijl Frithiof op schaatsen, bevallig naast hen
ging en vele geheimzinnige teekenen in het ijs kraste. Hun weg voerde
hen over een gevaarlijk stuk van de bevroren vlakte, en Frithiof
waarschuwde den koning dat het verstandig zou zijn dit te vermijden.
Hij wilde echter naar den raad niet hooren, en plotseling zonk de slee
in een diepe spleet, die ze met den koning en de koningin dreigde te
verzwelgen. Maar als een valk zoo snel was Frithiof in een oogenblik
bij hen en trok zonder moeite het paard en zijn last op het harde ijs.
“Inderdaad,” zeide Ring, “Frithiof zelf kon het
niet beter gedaan hebben.”

De lange winter liep ten einde, en in de vroege lente richtten de
koning en de koningin een jachtpartij aan, waaraan het geheele hof
deelnam. Toen de jacht plaats had, maakten zijn vergevorderde jaren het
Sigurd Ring onmogelijk door te zetten, en zoo geschiedde het dat hij
achter bleef, tot dat hij ten slotte met Frithiof alleen was. Zij reden
samen langzaam voort, totdat zij een lieflijk dal bereikten dat den
vermoeiden koning tot rusten uitnoodigde, en hij zeide dat hij een
oogenblik wilde liggen slapen.


Toen wierp Frithiof af zijn mantel, legde hem op
’t gras en zie!

Vol vertrouwen lei de koning, nu zijn hoofd op
Frithiofs knie

Sliep zoo rustig als de held slaapt, is het
strijdrumoer geschorst,

Op zijn schild, of als het kind slaapt aan de zachte
moederborst.



Tegnér, Frithiof-sage.




Frithiofs trouw.

Toen de oude koning dus sliep, zong een vogel voor
Frithiof van een boom in de nabijheid en zeide hem dat hij gebruik
moest maken van de onmacht van zijn gastheer, om hem te dooden, en de
bruid terug te winnen van wie hij zoo schandelijk beroofd was. Maar
ofschoon Frithiofs warm jong hart naar zijn verloofde snakte, wierp hij
toch de lafhartige gedachte van zich af, maar, bang dat hem de
verzoeking te sterk zou worden, trots zijn afschuw van het denkbeeld,
gooide hij in een opwelling zijn zwaard ver van zich in een naburig
kreupelbosch.

Eenige oogenblikken later opende Sigurd Ring zijn oogen en zeide
Frithiof dat hij zich slechts had gehouden alsof hij sliep; hij
vertelde hem ook dat hij hem van het eerste oogenblik af had herkend en
hem op allerlei wijze op de proef gesteld had en bevonden had dat zijn
eer gelijk was aan zijn moed. De ouderdom was hem nu te machtig
geworden en hij voelde dat de dood naderde. Frithiof zou dus
mogen
hopen dat zijn liefste verwachting binnenkort zou verwezenlijkt worden,
en Sigurd Ring zeide hem dat hij gelukkig zou sterven als hij tot het
einde toe bij hem bleef.

Maar een ander gevoel had Frithiof overmeesterd, en hij vertelde den
ouden koning dat hij overtuigd was dat Ingeborg nooit de zijne kon zijn
wegens den toorn van Balder. Te lang was hij gebleven; hij wilde
opnieuw op zee gaan en den dood in den strijd zoeken om zoo de
vertoornde goden te verzoenen. Vol van dit plan maakte hij spoedig
toebereidselen om te vertrekken, maar toen hij naar het hof terugkeerde
om zijn vorstelijken gastheer en zijn gastvrouw vaarwel te zeggen vond
hij Sigurd Ring stervende. De oude krijgsman herinnerde zich dat een
“strooien dood” Odin niet gunstig zou stemmen, en in
tegenwoordigheid van Frithiof en zijn hof sneed hij moedig de
doodsrunen op zijn arm en zijn borst. Toen greep hij Ingeborg met de
ééne hand vast en hief de andere op om Frithiof en zijn
jeugdigen zoon te zegenen, en verscheidde in vrede, naar de hallen der
gezaligden.


Goden, ik groet u!

Zonen van Valhalla!

D’aarde verdwijnt; tot der Asenen feest

Roept mij de Giallar-hoorn;

Zaligheid, als een

Helm van goud, omringt den gast die kome!



Tegnér, Frithiof-sage.




Verloving van Frithiof en Ingeborg.

De krijgslieden van de natie vergaderden nu in een
plechtig Thing om een troonopvolger te kiezen. Frithiof had de
geestdriftige bewondering van het volk gewonnen, en zij zouden hem
gaarne tot koning hebben gekozen; maar hij hief Sigurd Rings zoontje
hoog op zijn schild toen hij het geschreeuw hoorde dat zijn naam riep,
en stelde het kind aan de vergadering voor als hun aanstaanden
koning, openlijk zwerend dat hij hem zou
ondersteunen totdat hij oud genoeg was om het gebied te verdedigen. De
knaap, moe van zijn lastige positie, sprong stoutmoedig op den grond
toen Frithiof zijn rede had geëindigd en kwam op zijn voeten te
land. Deze daad van behendigheid en durf in een zóó jong
persoon trof de ruwe Noren, en een luid geroep ging omhoog. “Wij
kiezen u, op het schild gedragen kind!”



Maar zie, gebeurd op schild zat daar

Het knaapje trotsch,

Zoo tuurt in zon een adelaar

Uit wolk om rots.




Maar dan zijn rust’loos bloed bevond

’t Hier zijn te lang,

En met één sprong zocht hij den
grond,

Vlug en niet bang.





Tegnér, Frithiof-sage.

Volgens sommige berichten oorloogde Frithiof nu met de broeders van
Ingeborg, en, na hen overwonnen te hebben, stond hij hen toe hun rijk
te behouden mits zij hem een jaarlijksche schatting betaalden.
Vervolgens bleven hij en Ingeborg in Ringric totdat de jonge koning in
staat was de regeering te aanvaarden, waarop zij naar Hordaland
vertrokken, een rijk dat Frithiof eens door verovering had verkregen,
en dat hij aan zijn zonen Gungthiof en Hunthiof overliet.

De afloop van Bisschop Tegnérs verhaal is echter heel anders,
en, indien het minder schijnt te passen bij den ruwen aard van de
onbeschaafde zeerooverstijden, maken zijn hoogere geestelijke
eigenschappen het meer aanlokkelijk. Volgens Tegnérs gedicht
werd Frithiof door het volk van Sigurd Ring aangevuurd om Ingeborg te
huwen en onder hen als bewaker van het land te blijven. Maar hij
antwoordde dat dit niet kon, daar de toorn van Balder nog tegen hem
gloeide, en niemand hem zijn geliefde bruid kon geven. Hij zeide het
volk, dat hij over de zeeën wilde varen en wilde
zoeken om vergiffenis van den god te krijgen, en kort daarop nam hij
afscheid en dreef de wind opnieuw zijn schip voort. Frithiofs eerste
bezoek werd gebracht aan den grafheuvel van zijn vader, waar hij,
gedompeld in zwaarmoedigheid door de verlatenheid rondom, zijn ziel
uitstortte voor den beleedigden god. Hij herinnerde zich dat het de
gewoonte was van de Noormannen geld te eischen voor gedoode verwanten,
en zeker zouden de zalige goden niet minder vergevend zijn dan de op
aarde geborenen. Hartstochtelijk bezwoer hij Balder hem te toonen hoe
hij zijn niet bedoelde vergrijp zou kunnen goedmaken, en plotseling
werd hem een antwoord vergund en Frithiof zag in de wolken een visioen
van een nieuwen tempel.


Daar plotseling, op het westelijk water zwevend

Komt aan een Beeld, in goud en vlammen levend,

Het zweeft op Balders bosch, nachtwolken onder,

Als gouden kroon rust op een bed van groen.

Straks staat het vast, met boog en muur en drempel,

Waar Balder stond is nu een nieuwe tempel.



Tegnér, Frithiof-sage.

Frithiof ziet den slapenden Koning
Frithiof ziet den slapenden Koning

Knut Ekwall.



De held begreep onmiddellijk, dat de goden dus een middel tot
verzoening hadden aangegeven, en hij zag op tegen kosten noch moeite,
totdat een prachtige tempel en bosch, die verre de pracht van het oude
heiligdom te boven gingen, uit de bouwvallen oprees.



Voltooid was Balders heiligdom,

Geen palissade stond rondom

Nu meer van hout,

Een ijzeren hekwerk, punten goud,

Schooner en sterker dan voorheen

In evenwicht verscheen

Om Balders heilig huis. Een lange stoet

Geharnasten die speren schitt’ren doet.

En helmen ’t zonlicht—dus in pracht

Blonk in het heilig woud de fiere wacht.




En van graniet, met groote zorg bedocht

Een stoute kunst, was ’t machtig werk gewrocht,


En zooals reuzenhallen,

Die tijden niet doen vallen,

Rees ’t op—lijk Upsals tempel, waar het
Noord

Valhall verbeeld zag in dit wereldsch oord.




Trotsch stond het dan op bergkant, zijn profiel

Werd kalm gespiegeld in de klare zee,

Rondom—gelijk een bloemengordel schoon,

Ging Balders Dal, met boschjes vol muziek

En teere vogelzangen, Vreeverblijf.





Tegnér, Frithiof-sage.

Ondertusschen was, toen het hout gehakt werd, koning Helgé
afwezig op een tocht door het Finsche gebergte. Op zekeren dag gebeurde
het, dat zijn troep een rots passeerde, waar het eenzame heiligdom
stond van een vergeten god, en koning Helgé bestormde de
rotsspits met het doel om den bouwvalligen muur om te halen. Het slot
bood weerstand, en toen Helgé sterk trok aan de vermolmde poort,
viel plotseling een gehouwen beeld van den god, die ruw uit zijn langen
slaap gewekt was, van zijn nis naar beneden.

Zwaar kwam hij op het hoofd van den indringer neer, en Helgé
viel lang uit op den rotsgrond en lag bewegingloos.

Toen de tempel naar behooren aan Balders dienst werd gewijd, stond
Frithiof bij het altaar om de komst van zijn bruid af te wachten. Maar
Halfdan kwam eerst over den drempel, terwijl zijn wankelende tred
duidelijk toonde, dat hij een onvriendelijke ontvangst verwachtte. Toen
Frithiof dit zag, gespte hij zijn zwaard los en stapte vrijmoedig op
Halfdan toe met uitgestrekte hand, waarop de koning, met hoogen blos,
de toegestoken hand hartelijk aannam, en van dat oogenblik af waren
alle geschillen vergeten. Het volgende oogenblik kwam Ingeborg, en de
hernieuwde vriendschap van de langgescheiden vrienden werd bekrachtigd
door de hand van de bruid, die Halfdan in die van zijn nieuwen broeder
legde. 



Over den koop’ren drempel nu

Halfdan schuw

Kwam met angstigen blik en bleek,

Schuin naar zijn machtigen vijand keek,

En zwijgend op eenigen afstand stond

Toen Frithiof, en zijn hand ontbond

Angurvadel, den sterke, van zijn dij,

Zijn gouden schild wierp hij ter zij;

Op zijn vijand, bang,

Trekt hij los met woord en waardigen gang,

“Het edelst in ’t gevecht is hij

Die ’t eerst zijn rechter biedt

En versmaadt de trouwe verbroed’ring
niet”.

Dan Halfdan, blozend, doet heel haastig uit

Zijn ijz’ren handschoen, en zijn hand omsluit

Die van den vriend, te lang gescheiden,

Nu staan als bergen vast zij beiden.




En eindlijk woorden diep

Weerklinken er van zegen en van roem,

Zie! Ingeborg treedt binnen, rijk gesierd

Met bruidstooi en het slanke lijf gehuld

In kostlijk hermelijn, haar volgen stil

Meisjes met klaar gelaat, zooals den maanvorst

Verzellen sterrenstoeten aan de lucht!

Doch d’ oogen van de bruid,

Twee heem’len blauw,

Met tranen zijn gevuld,

En aan haars broeders hart zinkt neer zij bevend;

Hij, door zijn zusters rouw

Ontroerd, haar hand aan die van Frithiof gevend.

Legt aan zijn heldenborst den lieven last,

Beproefde trouw is dat wat Ingeborg past.





Tegnér, Frithiof-sage.








Hoofdstuk XXVIII: De Godenschemering.


Het verhaal van de goden.

Een van de kenmerkende trekken van de Noorsche
mythologie is dat het volk steeds geloofde dat hun goden tot een
vergankelijk ras behoorden. De Aesir hadden een begin gehad; dus,
redeneerde men, moeten zij een einde nemen; en daar zij geboren werden
uit een mengsel van goddelijke elementen en van elementen der reuzen,
en dus onvolmaakt waren, droegen zij de kiem des doods in zich en waren
als de menschen veroordeeld den natuurlijken dood te ondergaan,
teneinde geestelijke onsterfelijkheid te verkrijgen.

Het geheele schema van de Noorsche mythologie was dus een drama,
waarvan elke stap gaandeweg leidde tot het toppunt of het tragisch
einde, als, met echt dichterlijke rechtvaardigheid, straf en loon
onpartijdig werden uitgedeeld. In de vorige hoofdstukken zijn de
langzame opkomst en het verval der goden zorgvuldig vermeld. Wij hebben
verhaald, hoe de Aesir de aanwezigheid van het kwaad, in Loki
verpersoonlijkt, in hun midden duldden; hoe zij zwak zijn raad volgden,
toestonden dat hij hen in allerlei soorten van moeilijkheden bracht,
waaruit zij slechts ten koste van hun deugd of vrede konden ontkomen,
en eindelijk hem veroorloofden zulk een macht over hen te krijgen, dat
hij niet schroomde hen van hun liefste bezit, zuiverheid of onschuld,
gepersonifieerd in Balder den goeden, te berooven.

Te laat bemerkten de goden hoe slecht deze geest was die een
verblijf onder hen had gevonden, en te laat verbanden zij Loki naar de
aarde, waar de menschen, volgend het voorbeeld van de goden, naar zijn
lessen luisterden en bedorven werden door zijn noodlottigen
invloed.


Broed’ren slaan broed’ren;

Zusterskind’ren 

Storten elkaars bloed,

Vleeschlijk kwaad neemt toe,

Het zijn zwaardtijden, akstijden;

Schilden klieft men door,

Stormtijden, moordtijden

Tot de wereld sterft,

En niemand meelij voelt

Meer voor zijn nevenmensch.



Noorsche Mythologie (R. B.
Anderson).




De Fimbul-winter.

Ziende dat de misdaad tierde en al het goede van de
aarde verbannen was, bedachten de goden dat de van oudsher gedane
voorspellingen op het punt waren in vervulling te treden, en dat de
schaduw van Ragnarok, de schemering der goden, reeds over hen was. Sol
en Mani werden bleek van schrik, en stuurden hunne wagens bevend langs
de paden die zij moesten gaan, terwijl zij bevreesd omkeken naar de hen
achtervolgende wolven, die hen spoedig zouden inhalen en verslinden; en
toen hun glimlach verdween, werd de aarde droevig en koud, en de
vreeslijke Fimbul-winter begon. Toen viel er sneeuw uit de vier
windstreken tegelijk, de scherpe winden joegen aan van het noorden en
de geheele aarde was met een dikke laag ijs bedekt.


De strenge Fimbul woedde en bracht

Op aard veel storm en sneeuwjacht,

De zee sloeg schotsen kort en klein

En wierp het ijsschuim, tot waar zijn

De bergen hoog;

Geen zoelte toog,

Geen lichtglans, zij het nog zoo flauw.

Temp’rend den nacht van vorst en kou.



Valhalla (J. C. Jones).

Deze strenge winter duurde drie volle seizoenen zonder
tusschenpoozen en werd gevolgd door drie andere, even streng, waarin
alle vreugde van de wereld wegging en de misdaden der menschen met
vreeslijke snelheid toenamen, terwijl in den algemeenen strijd voor het
leven, de laatste gevoelens van menschelijkheid en mededoogen
verdwenen. 




De wolven losgelaten.

In de donkere hoeken van het IJzerbosch voedde de
reuzin Iarnsaxa of Angur-boda nauwgezet de wolven Hati, Sköll en
Managarm, het kroost van Fenris, met het merg van moordenaars en de
beenderen van echtbrekers; en zóóveel kwamen deze lage
misdaden voor, dat de schier onverzadelijke monsters nooit gebrek aan
voedsel hadden. Zij wonnen dagelijks aan kracht om Sol en Mani te
vervolgen, en haalden hen eindelijk in en verscheurden hen terwijl zij
de aarde overstroomden met bloed uit hun druipende muilen.


Zij zat in het Oosten, die oude Jarnrid,

En zij voedd’ er de kinderen, geboren uit
Fenrir;

Hij zal zijn het schrikkelijkst van al, hij,

Die, onder den vorm van een monster, zal verzwelgen de
maan.



Voluspa.

Bij dit vreeselijk onheil trilde en schokte de geheele aarde, de
sterren, ontsteld, vielen van hunne plaatsen, en Loki, Fenris en Germ,
hun pogingen vernieuwend, rukten hun keten van elkander en stormden aan
om wraak te nemen. Op hetzelfde oogenblik knaagde de draak Nidhug den
wortel van den esch Yggdrasil door, die tot aan zijn bovensten top
sidderde; de roode haan Fialar, zwevend boven Valhalla, kraaide luid
alarm, wat onmiddellijk beantwoord werd door Gullin-kambi, den huishaan
in Midgard en door Hels donkerrooden vogel in Niflheim.


De haan met gouden kam

Riep luid te wapen allen in ’t Valhal;

De haan, bloedrood, roept even fel bijeen

Die zijn op aard en ook er onder.



Viking-vertellingen van het
Noorden (R. B. Anderson.)




Heimdall geeft het sein.

Heimdall, deze voorzeggende teekenen bespeurend
en hoorend den schrillen kreet van den haan, bracht onmiddellijk den
Giallar-hoorn aan zijn lippen en blies den
langverwachten klank, die door de wereld werd
gehoord. Bij het eerste klinken van verzamelen sprongen Aesir en
Einheriar van hun gouden bedden op en stormden dapper uit de groote
hal, gewapend tot den aanstaanden slag, en, bestijgend hun ongeduldige
paarden, galloppeerden zij over de sidderende regenboogbrug naar het
wijde veld Vigrid, waar, zooals Vafthrudnir lang te voren voorspeld
had, de laatste slag moest plaats hebben.




De verschrikkingen van de zee.

De vreeselijke Midgardslang Iörmungandr werd
door de algemeene beweging gewekt, en met ontzaglijke kronkelingen en
trekkingen, waardoor de zeeën tot zóó hooge golven
werden opgezweept als vroeger nooit de diepte van den oceaan ontrust
hadden, kroop hij op het land en haastte zich om aan den vreeslijken
strijd mede te doen, waarin hij een hoofdrol zou spelen.


In reuzenbocht de slang lag neer

Diep in de zee, tot, vrij van boei,

Hij oprees op het schuimgeloei;

Onder de zwieping van zijn staart

Zwol water, bergenhoog, op ’t land.

Toen ijlend wild dwars door het diep

Stortend zijn bloedig schuim in vaart,

Als hagel, aad’mend giftig fel

Doodlijken nevel over d’ aard,

Zocht hij door branding heen het strand.



Valhalla (J. C. Jones).

Een van de golven, door Iörmungandr’s bewegingen opgezet,
maakte Nagilfar vlot, het noodlottig schip, dat enkel gemaakt was uit
de nagels van die doode menschen, wier verwanten, door de eeuwen heen,
hun plicht verzuimd hadden om de nagels der overledenen te knippen eer
zij ter ruste werden gelegd. Nauwelijks was dit schip vlot, of Loki
ging er op met de vurige bende van Muspells-heim en stuurde het stout
over de stormachtige wateren naar de plaats van het gevecht.


Dit was niet het eenige schip echter dat naar Vigrid koers zette,
want uit een dikke mistbank noordwaarts kwam een ander schip, bestuurd
door Hrym, waarin al de vorstreuzen waren, tot de tanden gewapend en
zich verheugend in den strijd tegen de Aesir, die zij altijd hadden
gehaat.




De verschrikkingen van de Onderwereld.

Terzelfder tijd kroop Hel, de godin van den dood,
door een spleet van de aarde uit haar huis onder den grond, op den voet
gevolgd door den Hellehond Garm, den boosdoener van haar vreugdeloos
gebied, en den draak Nidhug, die over het slagveld vloog terwijl hij
lijken op zijn schouders droeg. Zoodra hij landde, heette Loki deze
versterkingen met vreugde welkom en, zich aan het hoofd plaatsend,
marcheerde hij met hen ten gevecht.

Plotseling werd de lucht in tweeën gescheurd en door de vurige
bres reed Surtr met zijn vlammend zwaard, gevolgd door zijn zonen; en
toen zij over de brug Bifröst reden, met het plan om Asgard te
bestormen, viel de roemrijke boog met gekraak onder den tred hunner
paarden in.


Door het gebied der lucht,

In blinkend staal, geducht,

En in slagorden rijk;

Ging het, wijl heet gevlam

Uit snelle hoeven kwam,

Voerend zijn stoet vol glans reed Surtur

Tusschen de stroomen woedend vuur.



Valhalla (J. C. Jones.)

De goden wisten zeker dat hun einde nu nabij was en dat hun zwakheid
en gebrek aan voorzorg hen in een zeer nadeeligen toestand hadden
gebracht, want Odin had slechts één oog, Tyr slechts
één hand, en Frey enkel één hertshoorn om
zich daarmede te verdedigen, in plaats van zijn onverwinlijk zwaard.
Niettemin lieten de Aesir geen wanhoop blijken, maar, als
echte slaggoden van het Noorden, trokken zij hun rijkste kleeding aan,
en reden vroolijk naar het slagveld, besloten hun leven zoo duur
mogelijk te verkoopen.

Odin en Fenris
Odin en Fenris

Dorothy Hardy.



Terwijl zij dus hunne krachten monsterden, reed Odin nog eens naar
de Urdarfontein, waar, onder den nedervallenden Yggdrasil, de Nornen zaten
met gesluierde aangezichten en hardnekkig zwijgend, terwijl haar
weefsels verscheurd aan hare voeten lagen. Nog eenmaal fluisterde de
vader der goden een geheimzinnige mededeeling aan Minir toe, waarop hij
Sleipnir besteeg en met den wachtenden troep meeging.




Het groote gevecht.

De strijders waren nu samen op Vigrids breede
vlakte. Aan den eenen kant waren de fiere, kalme gezichten der Aesir,
Vanas en Einheriar gerangschikt; terwijl aan den anderen kant vereenigd
waren de bonte troep van Surtr, de grimmige vorstreuzen, het bleeke
leger van Hel, en Loki en zijn verschrikkelijk gevolg, Garm, Fenris en
Iörmungandr, terwijl de beide laatsten vuur en rook braakten en
wolken uitademden van schadelijke, doodelijke dampen, die den geheelen
hemel en de geheele aarde met hun giftigen adem vervulden.


De jaren gaan,

Geslachten vlieden, eeuwen worden oud,

’t Brengt als ons nader tot den lesten dag,

Als uit het Zuid de vurige stoet marcheert

En overschrijdt de brug, Loki als gids,

En Fenris volgend met gebroken boei,

Terwijl van ’t oost de groote Rymer komt

En stuurt zijn schip en landen doet de slang;

En allen worden op het hemelveld

Gevoerd tegen de goden in carré.



Balder Dood (Matthew Arnold.)

Al het verborgen antagonisme van eeuwen werd nu ontbonden in een
stroom van haat, terwijl ieder lid van de tegenover elkander
staande legers met grimmige vastberadenheid vocht, zooals onze
voorouders van ouds deden, hand tegen hand, en van aangezicht tot
aangezicht. Met een hevigen schok, die gehoord werd boven het
krijgsrumoer uit dat het heelal vervulde, kwamen Odin en de Fenriswolf
in geweldige aanraking, terwijl Thor de Midgardslang aanviel, en Tyr
handgemeen werd met den hond Garm. Frey vocht met Surtr, Heimdall met Loki, dien
hij vroeger reeds verslagen had, en de rest van de goden en al de
Einheriar vonden vijanden die hun dapperheid waard waren. Maar trots
hun dagelijksche oefening in de hemelsche stad, was Valhalla’s
schare veroordeeld om te komen, en Odin was onder de eersten der
blinkenden die vallen moest. Zelfs de groote moed en de machtige
eigenschappen van Alvader konden het getij van het kwaad dat in den
Fenriswolf verpersoonlijkt was, niet weerstaan. Elk volgend oogenblik
van den strijd nam zijn kolossale gestalte groote afmetingen aan,
totdat ten slotte zijn wijdgeopende kaken de gansche ruimte tusschen
hemel en aarde omvatten en het vreeslijk monster aanstormde op den
vader van de goden en hem in levenden lijve met zijn verschrikkelijken
muil verzwolg.


Fenrir zal met fellen tand

Aller eeuwen heer verslaan;

Vithar zal zijn wreker zijn,

En, vechtend met den ruigen wolf,

Klieven zijn bebloeden muil.



Vafthrudni’s-mal.

Geen van de goden kon Alvader een helpende hand bieden op het
kritieke oogenblik, want het was voor allen een moeilijke tijd. Frey
deed heldhaftige pogingen, maar Surtr’s vlammend zwaard bracht
hem een doodelijken slag toe. In zijn strijd met den aartsvijand Loki
ging het Heimdall beter, maar zijn laatste overwinning werd duur
gekocht, want ook hij viel dood. De strijd tusschen Tyr
en Garm had hetzelfde tragische einde, en Thor, na een
allerverschrikkelijkst gevecht met de Midgardslang, en na hem met een
slag van Miölnir te hebben neergeslagen, deinsde negen stappen
terug en verdronk in den stroom vergif die uit de kaken van het
stervende monster kwam.


Odins zoon gaat

Met het monster ten strijde,

Midgard’s Veor in toorn

Wil dooden den draak,

Negen voeten treedt

Fiorgyns zoon,

Door de slang gebogen

Die geen vijand vreesde.



Saemunds Edda.

Vidar kwam nu aansnellen van een verwijderd deel der vlakte om den
dood van zijn machtigen heer te wreken, en de voorspelde vloek trof
Fenris, wiens onderkaak nu den slag van dien schoen voelde die voor
dezen dag bewaard was. Op hetzelfde oogenblik greep Vidar de bovenkaak
van het monster met zijn handen, en scheurde hem met een vreeslijken
ruk in tweeën.




Het verslindende vuur.

De andere goden die deelnamen aan het gevecht, en
al de Einheriar waren nu gevallen, en Surtr wierp nu plotseling zijn
vurige donders over hemel, aarde en de negen rijken der Hel. De
woedende vlammen omringden den zwaren stam van den wereldsche Yggdrasil,
en bereikten de gouden paleizen der goden die geheel verteerd werden.
De plantengroei op aarde werd eveneens vernietigd en de brandende hitte
deed al de wateren zieden en koken.


Vuuraâm valt aan

Den alvoedenden boom,

Stijgend vuur speelt

Naar de lucht zelfs toe.



Saemunds Edda. 

De groote brand woedde verschrikkelijk totdat alles verteerd was,
toen de aarde, zwart en gewond, onder de kokende golven der zee
wegzonk. Ragnarok was inderdaad gekomen, de tragedie der wereld was
voorbij, de goddelijke spelers waren gedood en de chaos scheen haar
vroegere heerschappij herwonnen te hebben. Maar evenals in een
tooneelstuk, nadat de hoofdpersonen vermoord zijn en het gordijn is
gevallen, de aanwezigen nog verwachten dat de gunstelingen verschijnen
en een buiging maken, zoo meenden de oude Noorsche volken dat als alles
in Surtr’s vlammen was omgekomen, uit de algemeene ruïne de
goedheid zou oprijzen, om hare heerschappij over de aarde te hernemen,
en dat sommige goden zouden terugkeeren en voor eeuwig in den hemel
zouden wonen.


Alle kwaad

Sterft een eindloozen dood, en goedheid rijst

Uit dat groot wereldvuur gezuiverd weer

Tot leven hooger, beter, eedler dan weleer.



Viking-verhalen van het Noorden (R. B.
Anderson).




Wedergeboorte.

Onze voorouders geloofden ten volle in de
wedergeboorte en hielden het er voor, dat na een zeker tijdsverloop de
aarde, gezuiverd door het vuur, gelouterd door hare indompeling in de
zee, weer verrees in al hare oorspronkelijke schoonheid en verlicht
werd door de zon, welker kar gevoerd werd door een dochter van Sol,
geboren eer de wolf haar moeder had verslonden. De nieuwe dagtoorts was
niet onvolmaakt als de eerste zon was geweest, en hare stralen waren
niet langer zóó sterk dat men een schild moest plaatsen
tusschen haar en de aarde. Deze meer weldadige stralen deden de aarde
weldra haren groenen mantel vernieuwen en haar bloemen en vruchten in
overvloed voortbrengen. Twee menschelijke wezens, een vrouw Lif, en een
man Lifthrasir, doken nu op uit de diepten van
Hodmimir’s (Mimir’s) bosch, waarheen zij gevlucht waren
toen Surtr de wereld in brand stak. Zij waren daar in vredige
sluimering gezonken, onbewust van de verwoesting rondom hen, en waren
er gebleven, gevoed door den morgendauw, totdat zij veilig opnieuw
konden uittrekken, waarop zij bezit namen van de herboren aarde, die
hun afstammelingen moesten bevolken en waarover zij volkomen
heerschappij zouden voeren.


Wij zullen rijzen zien

Uit lichte zee aan onzen voet een aard

Frisscher dan de oude, bloeiender, met vrucht

Van zelf ontloken, en met menschen die

Dan zullen leven in vrede als eens in twist.



Balder Dood (Matthew Arnold).

Noren landende in IJsland
Noren landende in IJsland

Oscar Wergeland.






Een nieuwe hemel.

Al de goden die de ontwikkelingskrachten der natuur
voorstelden, werden op het noodlottige Vigridveld verslagen, maar Vali
en Vidar, de typen van de onvergankelijke krachten der natuur, keerden
tot het Idavold terug, waar zij Modi en Magni, Thors
zonen, ontmoetten, de verpersoonlijkingen van sterkte en energie, die
den heiligen hamer van hun vader uit de algemeene verwoesting redden en
hem er heen brachten.


Vithar’s dan en Vali’s kracht

Erft het ledig goôngebied;

Mothi’s spieren, Magni’s wil

Zwaaien nu den moker zwaar,

Hun bezit, sinds Donar viel.



Vafthrudni-mal.

Hier ontmoetten zij Hoenir, niet langer een balling onder de Vanas,
die, als ontwikkelingskrachten, ook voor goed verdwenen waren; en uit
de donkere onderwereld, waar hij zoo lang gekwijnd had, rees de
stralende Balder op, samen met zijn Broeder Hodur, met wien hij
verzoend was en met wien hij in volkomen vriendschap en vrede
zou leven. Het verleden was voor goed voorbij en
de overlevende goden konden het zonder bitterheid terugroepen. De
herinnering aan hun vroegere makkers was hun echter dierbaar, en vaak
keerden zij naar hun oude verblijven terug. Zoo wandelden zij eens in
het lange gras op Idavold en vonden weer de gouden schijven waarmede de
Aesir altijd speelden.


Wij zullen gaan weer langs ’t bekend terrein

Van Ida, en wij zullen tusschen ’t gras

Vinden de gouden schijven, waarmee eens

Wij speelden, dit herinnert ons ’t weleer,

Der goden tijdverdrijf, het wijs gesprek

Van Odin, al de vreugde van ’t verleên.



Balder Dood (Matthew
Arnold).

Toen de kleine stoet der goden zich bedroefd naar de plaats keerde,
waar hun vorstelijke verblijven eenmaal stonden, bespeurden zij, tot
hun blijde verrassing, dat Gimli, het hoogste hemelsche paleis, niet
vernield was, want het rees schitterend voor hen op, terwijl zijn
gouden dak de zon overscheen. Zij haastten zich er naar toe en
ontdekten, tot hun nog veel grooter blijdschap, dat het het
toevluchtsoord was geworden voor alle deugdzamen.


In Gimli het grootsche,

Daar zal de schaar

Der deugdzamen zijn,

En door alle eeuw

Smaken de vreugde.



Letterkunde en Romantiek van
Noord-Europa (Howitt).




Een te groot om te noemen.

Daar de Noormannen, die zich op IJsland vestigden,
en door wie de meest volledige expositie van het Odins geloof ons in de
Eddas en Sages heeft bereikt, niet geheel bekeerd werden voor de elfde
eeuw—ofschoon zij in aanraking waren gekomen met Christenen op
hun vikingtochten bijna zes eeuwen vroeger,—is het zeer
waarschijnlijk, dat de Noordelijke scalden
eenige denkbeelden van de Christelijke leerstellingen opdeden, en dat
deze kennis in zekere mate invloed op hen uitoefende, en hun
beschrijvingen van het wereldeinde en de wedergeboorte der aarde
kleurde. Misschien was het deze vage kennis ook, die hen er toe bracht
aan de Edda een vers toe te voegen dat men gewoonlijk voor een
interpolatie houdt, waarin gezegd wordt dat een andere God, te groot om
te noemen, zou verrijzen om over Gimli te heerschen. Van deze hemelsche
plaats zou hij de menschheid oordeelen en de boozen van de goeden
scheiden. De eersten zouden worden verbannen naar de ellendige oorden
van Nastrond, terwijl de goeden naar de zalige hallen van Gimli, het
lieflijke, zouden worden overgebracht.


Dan komt een ander,

Nog meer machtig,

Maar Hem te noemen

Durf ik niet wagen.

Meest ziet niet verder

Men dan waar Odin

Den wolf gaat treffen.



Letterkunde en Romantiek van
Noord-Europa (Howitt).

Er waren twee andere hemelsche verblijven echter, het eene
afgezonderd voor de dwergen en het andere voor de reuzen; want daar
deze schepselen geen vrijen wil hadden en slechts blindelings de
bepalingen van het lot uitvoerden, achtte men hen niet verantwoordelijk
voor eenig kwaad dat zij hadden gedaan; en dus, meende men, verdienden
zij geen straf.

De dwergen, geregeerd door Sindri, bewoonden, meende men, een gebouw
in de Nidabergen, waar zij de vonkelende meê dronken, dewijl de
reuzen zich vermaakten in de hal Crimer, gelegen in de streek Okolnur,
(niet koel), want de macht van de koude was geheel vernietigd, en er
was geen ijs meer. 

Verschillende mythologen hebben natuurlijk beproefd deze mythen te
verklaren, en eenigen, zooals wij reeds hebben gezegd, zien in het
verhaal van Ragnarok den invloed van Christelijke onderrichting en
beschouwen het enkel als een barbaarsche vertolking van het wereldeinde
en van de komende oorlogsdag, als een nieuwe hemel en aarde zal rijzen
en alle goeden eeuwige zaligheid zullen genieten. 






Hoofdstuk XXIX: Grieksche en Noorsche Mythologie.


Vergelijkende Mythologie.

Gedurende de laatste vijftig jaren hebben geleerden
van allerlei landen zóó grondig de philologie en
vergelijkende mythologie beoefend, dat zij boven allen twijfel hebben
gesteld “dat het Engelsch, met alle Teutonische dialekten van het
vasteland, tot de groote taalfamilie behoort, die, behalve de
Teutonische, Latijnsche, Grieksche, Slavische en Celtische, de
Oostersche talen van Indië en Perzië omvat.” “Ook
is het bewezen dat de verschillende stammen, die van hun
gemeenschappelijk gebied uitgingen om Europa in het Noorden en
Indië in het Zuiden te ontdekken, met zich namen niet alleen een
gemeenschappelijke taal maar ook een gemeenschappelijk geloof en een
gemeenschappelijke mythologie. Dit zijn feiten waarmede men onbekend
kan zijn, maar waarover men niet kan twisten, en de twee wetenschappen
van vergelijkende spraakleer en vergelijkende mythologie, schoon
slechts van jongen datum, berusten op een grondslag zóó
degelijk en vast als welke inductieve wetenschap ook.”
“Want meer dan duizend jaar zijn de Skandinavische bewoners van
Noorwegen in de taal van hun Teutonische broederen op het Vasteland
gescheiden geweest, en toch hebben beiden niet alleen eenzelfde bezit
van volksoverleveringen bewaard, maar zij vertelden ze, bij
verschillende gelegenheden, in schier dezelfde woorden.”

Deze gelijkenis, die zoo sterk is in de vroege literatuur van
volken, die landen bewonen welke in vele opzichten hetzelfde physiek
karakter vertoonden en bijna hetzelfde klimaat hebben, is niet zoo
sprekend als wij de Noorsche mythen vergelijken met die van het geniale
Zuiden. Toch, in weerwil van het contrast tusschen Noord- en
Zuid-Europa, waar deze mythen geleidelijk
rijpten en haar vollen wasdom erlangden, is er analogie tusschen de
beide mythologiën, die toont dat de kiemen, waaruit beide
voortkwamen, oorspronkelijk dezelfde waren.

In de voorafgaande hoofdstukken is het stelsel van Noorsche
mythologie zoo duidelijk mogelijk geschetst, en de natuurbeteekenis van
de mythen is er verklaard. Nu zullen wij trachten de overeenkomst
tusschen de Noorsche mythologie en die van de andere Aziatische volken
te laten zien door ze te stellen naast de Grieksche, waarop zij echter
niet zooveel gelijkt als de Oostersche.

Natuurlijk is het in een werk als dit onmogelijk meer te doen dan
aan te geven de hoofdpunten van overeenkomst in de verhalen, die den
grondslag van deze godsdiensten vormen; maar dit zal ook voor den
grootsten scepticus voldoende zijn om aan te toonen, dat zij identiek
moeten zijn geweest in een tijd, die te veraf ligt om dien nu met
eenige zekerheid aan te wijzen.




Het begin van de dingen.

De Noorsche volken, evenals de Grieken, dachten dat
de wereld uit een chaos voortkwam, en terwijl de laatsten dien
beschreven als een nevelige, vormelooze massa, schetsten de eersten,
onder den invloed van hun onmiddellijke omgeving, hem als een chaos van
vuur en ijs—een combinatie die maar al te begrijpelijk is voor
iemand die IJsland heeft bezocht en het wilde, bijzondere contrast
heeft gezien tusschen zijn vulcanischen bodem en spuitende geysers, en
de groote ijsbergen die het rondom omheinen gedurende het lange,
donkere winterseizoen.

Uit deze tegengestelde elementen, vuur en ijs, werden de eerste
goden geboren, die, evenals de eerste goden van de Grieken, reusachtig
waren in gestalte en ruw in uiterlijk. Ymir, de groote ijsreus, en zijn
afstammelingen, kan men vergelijken met de Titanen, die ook
elementaire natuurkrachten waren, verpersoonlijkingen van het
onderaardsche vuur, en beiden moesten, nadat zij een tijd onbeperkt
geheerscht hadden, wijken voor grooter volmaaktheid. Na een geweldige
worsteling om de opperheerschappij werden zij allen verslagen, en
verbannen naar de verschillende afgelegen gebieden van den Tartarus en
van Jötun-heim.

De reis der Valkyren
De reis der Valkyren

H. Hendrich.



De triade, Odin, Vili en Ve, van de Noorsche mythen, is het
volledige pendant van Jupiter, Neptunus en Pluto, die, de Titanische
machten overwinnend, op hun beurt over de wereld heerschappij voeren.
In de Grieksche mythologie nemen de goden, die ook allen verwant aan
elkander zijn, hun toevlucht tot den Olympus, waar zij gouden paleizen
tot hun gebruik bouwen; in de Noorsche mythologie gaan de goddelijke
overwinnaars naar Asgard en bouwen gelijke woningen.




Kosmogonie.

De Noorsche kosmogonie deed wel denken aan de
Grieksche, want het volk meende dat de aarde, Mana-heim, geheel door de
zee omringd was, op welker bodem de groote Midgardslang lag, die beet
in haar eigen staart; en het was volkomen natuurlijk dat zij, ziende de
door den storm gezweepte winden, die tegen de rotsen sloegen, moesten
denken, dat deze door haar krampachtig gekronkel werden veroorzaakt. De
Grieken, die ook meenden dat de aarde rond was en door een groote
rivier, Oceanus genoemd, werd omgeven, beschreven haar als vloeiend met
“een gelijkmatigen stroom”, want zij keken doorgaans op
kalme en zonnige zeeën. Niflheim, het Noorsche gebied van
voortdurende koude en nevel, had zijn pendant in het land ten Noorden
van de Hyperboreërs, waar veêren (sneeuw) voortdurend in de
lucht dwarrelden, en waar Hercules het Cerynaeïsche hert
in een sneeuwstorm najoeg eer hij het kon grijpen en vastbinden.




De luchtverschijnselen.

Evenals de Grieken geloofden de Noorsche volken dat
de aarde het eerst was geschapen, en dat de gewelfde hemelen naderhand
waren gemaakt om haar geheel te overkappen. Zij meenden ook, dat de zon
en de maan dagelijks door de lucht reden, in wagens, getrokken door
vurige rossen. Sol, de zonnemaagd, kwam dus overeen met Helios,
Hyperion, Phoebus of Apollo, terwijl Mani, de Maan, (in overeenstemming
met een eigenaardigheid van de Noorsche spraakkunst, die de Zon
vrouwelijk maakt en de Maan mannelijk), het pendant was Phoebe, Diana
of Cynthia.

De Noorsche dichters, die dachten dat zij de steigerende gestalten
van witgemaande paarden in de vliegende wolken zagen, en het schitteren
van speren in het stralende licht van den noordelijken morgen, zeiden,
dat de Valkyren of slagmaagden door de lucht galoppeerden, terwijl de
Grieken in hetzelfde natuurverschijnsel de witte kudden van Apollo
zagen die door Phaetusa en Lampetia werden gehoed.

Als de dauw uit de wolken viel, zeiden de Noorsche dichters dat hij
van de manen der Valkyren druppelde, terwijl de Grieken, die opmerkten
dat hij doorgaans het langst blonk in de kreupelboschjes, hem met
Daphne en Procris vereenzelvigden, wier namen zijn afgeleid van het
Sanskrit woord dat “sprenkelen” beteekent, en die door
hunne minnaars, Apollo en Cephalus, verpersoonlijkingen van de zon,
worden vermoord.

De aarde werd in het Noorden zoo goed als in het Zuiden beschouwd
als een vrouwelijke godheid, de voedstermoeder aller dingen; en het lag
aan klimaatverschillen alleen, dat de mythologie van het Noorden, waar
de menschen dagelijks het recht moesten veroveren om met de
Natuur op voet van oorlog te leven, haar als hard en bevroren
voorstelden zooals Rinda, terwijl de Grieken haar verpersoonlijkten in
de blijde Ceres. De Grieken geloofden, dat de koude winterwinden van
het Noorden neerzweepten, en de Noorsche volken voegden er bij, dat zij
veroorzaakt werden door het klapwieken van den grooten adelaar
Hrae-svelgr.

De dwergen of donkere elfen, gebroed in Ymirs vleesch, kwam hierin
met Pluto’s dienstknechten overeen, dat zij nooit hun
onderaardsch gebied verlieten, waar zij ook de kostbare metalen
zochten, die zij tot prachtige versierselen vormden, zooals Vulcanus
die aan de goden gaf, en tot wapenen die niemand kon deuken of
bederven. Wat de lichte elfen betreft die boven den grond leefden en
voor planten, boomen en rivieren zorgden, deze waren blijkbaar bij de
Noren dezelfde als de nimfen, dryaden, oreaden en hamadryaden, die de
bosschen, dalen en fonteinen van oud-Griekenland bevolkten.




Jupiter en Odin.

Jupiter was, evenals Odin, de vader der goden, de
god der overwinning en een verpersoonlijking van het Al. Hlidskialf,
Alvaders verheven troon, was niet minder hoog dan Olympus of Ida, van
waar de Donderaar alles wat plaats greep kon waarnemen; en Odins
onoverwinlijke speer Gungnir was even schrikwekkend als de bliksems die
zijn Grieksch prototype zwaaide. De Noorsche goden hielden steeds hunne
feesten met meê en zwijnenvleesch, den drank en het vleesch dat
het best paste bij de bewoners van een noordelijk klimaat, terwijl de
goden van den Olympus den nectar en de ambrosia verkozen, die hun
uitsluitend levensonderhoud uitmaakten.

Twaalf Aesir zaten in Odins raad om te beraadslagen over de beste
maatregelen tot bestuur van wereld en menschen, en een even
groot aantal goden verzamelde zich op de bewolkte spits van den Berg
Olympus tot een zelfde doel. De Gouden Eeuw in Griekenland was een
periode van idyllisch geluk, te midden van altijd bloeiende velden en
onder balsemrijke luchten, terwijl de Noorsche gelukseeuw ook een tijd
was waarin vrede en onschuld op aarde bloeiden, en het kwaad nog zoo
goed als geheel onbekend was.




De schepping van den mensch.

Gebruik makend van de materialen, die bij de hand
waren modelleerden de Grieken hun eerste beelden uit klei; daarom
dachten zij natuurlijk, dat Prometheus de menschen uit die stof had
gemaakt, toen hij geroepen werd een schepsel te vormen, dat slechts de
mindere was van de goden. Daar de Noorsche beelden uit hout waren
gehouwen, vertelden de Noorsche volken, als iets dat van zelf sprak,
dat Odin, Vile en Ve (die hier overeenkomen met Prometheus, Epimetheus
en Minerva, de drie Grieksche scheppers van den mensch) het eerste
menschenpaar, Ask en Embla, uit houtblokken maakten.

De geit Heidrun, die de hemelsche meede verschafte, is gelijk aan
Amalthea, Jupiters eerste voedster, en de drukke, praatgrage Ratatosk
is gelijkwaardig met de sneeuwwitte kraai in de geschiedenis van
Coronis, die zwart werd tot straf van haar gesnoep. Jupiters adelaar
heeft zijn pendant in de raven Hugin en Munin, of in de wolven Geri en
Freki, die steeds aan Odins voeten liggen.




Nornen en Schikgodinnen.

De groote overeenkomst tusschen den Noorschen Orlog
en het Grieksche Noodlot, godinnen wier besluiten de goden zelven
moesten eerbiedigen, en de even machtige Nornen en Moerae, is te
duidelijk om te behoeven vermeld te worden, terwijl de Vanas pendanten
zijn van Neptunus en de overige zeegoden. De groote strijd
tusschen de Vanas en de Aesir is slechts een andere overlevering van
het geschil tusschen Jupiter en Neptunus over de oppermacht in de
wereld. Evenals Jupiter zijn broeder noodzaakt zich voor zijn macht te
bukken, zoo blijven de Aesir meester van alles, maar willen wel
voortgaan met hun macht te deelen met hun overwonnen vijanden, die dus
hun bondgenooten en vrienden werden.

Evenals Jupiter wordt Odin altijd beschreven als majestueus en van
middelbaren leeftijd, en beide goden gelden als de goddelijke
stamvaderen van koninklijk geslacht, want terwijl de Heracliden Jupiter
als hun vader opeischten, dachten de Inglingen, Skioldings enz. dat
Odin de stichter hunner familiën was. De plechtigste eeden werden
gezworen bij Odins speer zoo goed als bij Odins voetschabel, en beide
goden hebben een groot aantal namen, die alle de verschillende phasen
van hun aard en eeredienst beschrijven.

Odin, evenals Jupiter, bezocht dikwijls de aarde vermomd, om de
gastvrijheid der menschen op de proef te stellen, zooals in de
geschiedenis van Geirrod en Agna, die aan die van Philemon en Baucis
doet denken. De bedoeling was: gastvrijheid aan te bevelen; daarom
worden in beide geschiedenissen zij, die zich humaan betoonden,
rijkelijk beloond, en in de Noorsche mythen wordt de les versterkt door
de bestraffing die Geirrod ontvangt, daar de skalden in poëtische
gerechtigheid geloofden en zagen dat deze zorgvuldig werd
uitgemeten.

De wedstrijd in scherpzinnigheid tusschen Odin en Vafthrudnir heeft
zijn parallel in den muzikalen wedstrijd van Apollo en Marsyas, of in
den strijd tusschen Minerva en Arachne, die moest toonen, wie het
knapst was. Odin leek verder hierin op Apollo, dat hij ook de god was
der welsprekendheid en poëzie en dat hij alle harten kon winnen
door zijn goddelijke stem; hij geleek op Mercurius hierin, dat hij de stervelingen het gebruik van
de runen leerde, terwijl de Grieksche god het alphabet invoerde.




Mythen, die betrekking hebben op de jaargetijden.

Het verdwijnen van Odin, de zon of den zomer, en de
daaruit volgende verlatenheid van Frigga, de aarde, is slechts een
andere overlevering van de mythen van Proserpina en Adonis. Als
Proserpina en Adonis weg zijn, betreurt de aarde (Ceres of Venus)
bitter hun afwezigheid en weigert alle vertroosting. Slechts wanneer
zij terugkomen uit hun ballingschap, werpt zij haar rouwkleederen en
somberheid af, en dost zich weer in al hare juweelen. Zoo beschreien
Frigga en Freya de afwezigheid van hunne echtgenooten Odin en Odur, en
blijven hard en koud totdat zij terugkeeren. Odin’s vrouw, Saga,
de godin der geschiedenis, die toefde bij Sokvabek “den stroom
van den tijd en het gebeuren”, terwijl zij alles wat zij zagen
bewaren, is gelijk aan Clio, de muze der geschiedenis, die Apollo zocht
bij de inspireerende bron van den Helicon.

Evenals er volgens Euhemerus een historische Zeus was, in Creta
begraven, waar men zijn graf nog kan zien, zoo was er een historische
Odin, wiens grafheuvel bij Upsala verrijst, waar de grootste Noorsche
tempel eens stond, en waar een machtige eik was, die den beroemden boom
van Dodona evenaarde.




Frigga en Juno.

Frigga was, evenals Juno, een verpersoonlijking van
den dampkring, de beschermvrouw van het huwelijk, van de echtelijke en
moederlijke liefde, en de godin der geboorte. Zij ook was voorgesteld
als een schoone, statige vrouw, die genoegen schept in hare sieraden,
en haar bijzondere dienstmaagd, Gna, evenaart Iris in de snelheid
waarmede zij de bevelen harer meesteres uitvoert. Juno heeft volkomen heerschappij over de wolken, die
zij met een beweging van haar hand kon wegvagen, en men gelooft dat
Frigga ze weeft uit de draden die zij gesponnen heeft op haar met
juweelen bezet spinnewiel.

In de Grieksche mythologie vinden wij vele voorbeelden van de wijzen
waarop Juno Jupiter zoekt te bedriegen. Dergelijke verhalen ontbreken
in de Noorsche mythen niet. Juno krijgt Io in bezit, trots den
tegenstand van haar man, die niet van haar wil scheiden, en Frigga
bezorgt slim de overwinning aan de Winilers in de Langobarden Saga.
Odin’s toorn over Frigga’s diefstal van het goud van zijn
standbeeld komt overeen met Jupiters mishagen over Juno’s
jaloezie en haar tusschenbeide komen in den Trojaanschen oorlog. In de
geschiedenis van Gefjon en de slimme manier waarop zij land van Gylfi
kreeg, om haar koninkrijk Zeeland te vormen, hebben wij een herhaling
van de geschiedenis van Dido, die door krijgslist het land machtig werd
waarop zij haar stad Carthago bouwde. In beide verhalen komen ossen in
het spel, want terwijl in de Noorsche mythen deze sterke beesten het
stuk land ver naar zee uitleggen, dient in het andere een ossenhuid, in
reepen gesneden, om de schenking der koningin te omsluiten.




Muzikale mythen.

De Rattenvanger van Hamelin, die alle levende
wezens door zijn muziek kon aantrekken, komt overeen met Orpheus of
Amphion, wier lieren dezelfde kracht hadden; en Odin, als de aanvoerder
van de schimmen, is het pendant van Mercurius Psychopompus; beiden
verbeelden den wind, op welks vleugelen van het lichaam beroofde
zielen, zooals men meende, uit deze sterfelijke sfeer werden
weggedreven.

De trouwe Eckhardt, die Tannhäuser gaarne wilde redden en zijn terugkeer wilde voorkomen om zich
zelf aan de betoovering der tooveres bloot te stellen, in den
Hörselberg, komt overeen met den Griekschen Mentor, die niet
alleen Telemachus vergezelde, maar hem ook goeden raad gaf en wijze
instructies, en Ulysses uit de handen van Calypso wilde hebben
verlost.




Thor en de Grieksche goden.

Thor en de Noorsche dondergod heeft ook vele punten
van overeenkomst met Jupiter. Hij voert den hamer Miölnir, het
Noorsche symbool van den doodelijken bliksem; en, evenals Jupiter,
gebruikt hij hem nog als hij oorlog voert tegen de reuzen. In zijn
snellen groei gelijkt Thor op Mercurius, want terwijl de eerste
spelenderwijs verscheidene balen ossenhuiden rondwerpt een paar uur na
zijn geboorte, steelt de tweede Apollo’s ossen, voordat hij
één dag oud is. In lichaamskracht gelijkt Thor op
Hercules, die ook proeven gaf van ongewone sterkte door de slangen te
worgen die gestuurd waren om hem in zijn wieg te vermoorden, en die er
later genoegen in had reuzen en monsters aan te vallen en te
overwinnen. Hercules werd een vrouw en ging spinnen om Omphale, de
Lydische koningin, ter wille te zijn, en Thor deed de kleeren van een
vrouw aan om Trym te bezoeken en zijn hamer weerom te halen, die negen
roeden onder den grond verborgen was. De hamer, zijn voornaamste
attribuut, werd tot vele gewijde doeleinden gebruikt. Hij heiligde den
brandstapel der dooden en de huwelijksgebruiken, en grenspalen, die met
een hamer waren ingedreven, werden als heilig beschouwd onder de
Noorsche volken, evenals de Hermae of standbeelden van Mercurius, op
welker verwijdering de doodstraf was gesteld.

Thors vrouw, Sif, met haar weelderig gouden haar, is, zooals wij
reeds gezegd hebben, een zinnebeeld van de aarde, en heur
haar was haar rijke plantengroei. Loki’s diefstal van deze lokken
is gelijk aan Pluto’s roof van Proserpina. Om de gouden lokken
weerom te krijgen, moet Loki de dwergen (Pluto’s knechten)
bezoeken, terwijl hij kruipt in de lage doorgangen van de onderwereld;
zoo moet Mercurius Proserpina zoeken in den Hades.

De paardenvlieg, die Jupiter belet Io weer in bezit te krijgen,
nadat Mercurius Argus heeft vermoord, verschijnt weer in de Noorsche
mythen om Brock te steken, en tracht te voorkomen dat de tooverring
Draupnir gemaakt wordt, die geheel en al een pendant is van Sifs
lokken, zooals hij ook de vruchten van de aarde voorstelt. De vlieg
gaat voort met den dwerg te kwellen gedurende het maken van
Frey’s wild zwijn met de gouden borstels, een prototype van
Apollo’s gouden zonnekar, en zij zorgt er voor, dat het handvat
van Thors hamer niet geheel klaar komt.

Het tooverschip Skidbladnir, ook door dwergen gemaakt, komt overeen
met den snelzeilenden Argo, die de wolken, boven onze hoofden zeilend,
voorstelde, en evenals het van het eerste heette dat het groot genoeg
was om alle goden te bevatten, zoo droeg de tweede alle Grieksche
helden naar het verre land Colchis.

De Germanen, die de dagen der week naar hunne goden wilden noemen,
zooals de Romeinen hadden gedaan, gaven den naam van Thor aan Jupiters
dag, en maakten hem zoo tot den tegenwoordigen Donderdag.

Thors strijd tegen Hrungnir is een pendant van het gevecht tusschen
Herkules en Cacus of Antaeus; terwijl Groa blijkbaar Ceres is, want ook
zij treurt over haar afwezig kind Orvandil (Proserpina), en breekt los
in een vreugdezang als zij hoort dat het zal terugkeeren.

Magni, Thors zoon, die, als hij slechts drie uur oud is, zijn
wonderbare kracht ten toon spreidt terwijl hij Hrungnirs been optilt van zijn vader die
nederligt, herinnert ook aan het kind Hercules; en Thors verslindende
eetlust bij Thryms bruiloft heeft zijn parallel in Mercurius’
eersten maaltijd, die uit twee heele ossen bestond.

Het doorschrijden van het gewassen tij van Veimer door Thor doet
denken aan Jasons daad, toen hij door den stroom waadde, terwijl hij op
weg was om den tiran Pelias te bezoeken en zijns vaders troon terug te
krijgen. De wonderbare halsband, door Frigga en Freya gedragen om hare
bekoring te verhoogen, komt overeen met den cestus of gordel van Venus,
die Juno leende om haar heer te onderwerpen, en is, evenals de lokken
van Sif en de ring Draupnir, een beeld van rijken groei of een symbool
van de sterren die aan den hemel schijnen.

De Noorsche zwaardgod Tyr is natuurlijk de Grieksche krijgsgod Ares,
op wien hij zóó volkomen gelijkt, dat zijn naam werd
gegeven aan den dag die aan Ares was gewijd, en die nu bekend is als
Dinsdag of Tui’s dag. Evenals Ares was Tyr druk en moedig; hij
had behagen in het krijgsrumoer, en was steeds zonder vrees. Hij alleen
durfde den Fenriswolf te trotseeren; en het zuidelijke spreekwoord van
Scylla en Charybdis heeft zijn pendant in het Noorsche gezegde
“loskomen van Laeding en schipbreuk lijden in Droma”. De
Fenris-wolf, ook een verpersoonlijking van het onderaardsche vuur,
wordt, evenals zijn prototypen, de Titanen, vastgebonden in den
Tartarus.

De gelijkenis tusschen den lieflijken, muziekminnenden Bragi met
zijn harp, en Apollo of Orpheus, is zeer groot; zoo is er gelijkenis
tusschen den magischen drank Odhroerir en de wateren van den Helicon,
die beide, meende men, als inspiratie dienden zoowel voor sterflijke
als voor onsterflijke dichters. Odin doet arendsveeren aan om zijn
kostelijke meê weg te dragen, en Jupiter neemt een gelijke
vermomming aan om zich zijn bekerdrager Ganymedes te verschaffen.


Idoen is, evenals Adonis en Proserpina, of meer nog als Eurydice,
een schoone personificatie van de lente. Zij wordt weggevoerd door den
wreeden ijsreus Thiassi, die het wilde zwijn voorstelt dat Adonis
vermoordde, de kinderdief van Proserpina, of de vergiftige slang die
Eurydice beet. Idoen wordt gedurende langen tijd in
Jötun-heim (Hades) opgehouden waar ze al haar vroolijke, speelsche
manieren vergeet en treurig en bleek wordt. Zij kan niet alleen naar
Asgard terugkeeren en zij kan pas haar ontvluchting ten uitvoer
brengen, wanneer Loki (nu een zinnebeeld van den zuidenwind) haar komt
wegdragen in de gedaante van een noot of een zwaluw. Zij herinnert ons
aan Proserpina en Adonis die door Mercurius (den god van den wind) naar
de aarde worden teruggebracht, of aan Eurydice, uit Hades gelokt door
de zoete klanken van Orpheus’ harp, die ook symbolisch het
zuchten van den wind voorstelden.




Idoen
en Eurydice.

De mythe van Idoens val van den Yggdrasil in de donkerste
diepten van Niflheim is, hoewel onderworpen aan dezelfde uitlegging en
vergelijking als het bovengenoemde verhaal, toch nog nauwer verwant aan
het verhaal van Orpheus en Eurydice, want de eerste, zoo goed als
Bragi, kan niet zonder de laatste bestaan, die hij volgt zelfs tot in
het donkere rijk des doods; zonder haar zwijgen zijn zangen geheel en
al. De wolfshuid waarin Idoen gewikkeld is, is typisch voor de zware
sneeuwstormen in de Noordelijke streken, die de teere worteltjes
beschermen voor den verderfelijken invloed van de strenge
winterkoude.




Skadi en Diana.

De Van Niörd die de god is van de zonnige
zomerzeeën, heeft zijn tegenhanger in Neptunus en meer in het
bijzonder in Nereus, de personificatie van den
kalmen en vriendelijken aanblik van de machtige diepten. Niörds
vrouw, Skadi, is de Noorsche vrouwelijke jager; daarom gelijkt zij op
Diana. Evenals deze draagt zij een pijlkoker vol pijlen en een boog,
dien zij met de uiterste handigheid hanteert. Haar kort gewaad laat
haar de meeste vrijheid van beweging, ook is zij meestal vergezeld van
een hond.

Het verhaal van het overbrengen van Thiassi’s oogen naar het
firmament, waar zij gloeien als schitterende sterren, herinnert ons aan
veel Grieksche sterren-mythen en vooral aan Argus’ altijd-wakende
oogen, aan Orion en zijn bejuweelden gordel en aan zijn hond Sirius,
die allen in sterren zijn veranderd door de goden, om vertoornde
godinnen te verzoenen. Loki’s grollen om een glimlach te krijgen
van de vertoornde Skadi worden beschouwd verwant te zijn aan de
trillende bliksem-schichten, die hij in het noorden personifieerde,
terwijl Steropes en de Cyclopen hetzelfde bij de Grieken
uitdrukken.




Frey en Apollo.

De noordelijke god van zonneschijn en zomerregens
de vriendelijke Frey, heeft vele trekken gemeen met Apollo; want
evenals deze, is hij schoon en jong, berijdt het wilde zwijn met gouden
stekels, wat de noordelijke opvatting was van de zonnestralen, of rijdt
door de lucht in een gouden wagen, die ons herinnert aan Apollo’s
schitterende kar.

Bovendien bezit Frey nog enkele van de eigenschappen van den
vriendelijken Zephyrus, want ook hij strooit bloemen langs zijn weg.
Zijn paard Blodug-hofi is niet ongelijk aan Pegasus, Apollo’s
lievelingspaard, want het kan met even groot gemak en vlugheid door
vuur en water heengaan.

Fro, evenals Odin en Jupiter, wordt ook vergeleken bij een
menschelijken koning, en zijn berg ligt naast dien van
Odin dicht bij Upsala. Zijn regeering was zóó gelukkig,
dat zij de Gouden Eeuw werd genoemd en daarom herinnert hij ons aan
Saturnus, die, naar de aarde verbannen, over het Italiaansche volk
regeerde en hun gelijken voorspoed schonk.




Freya en Venus.

Gerda, de schoone maagd, is, als Venus en ook als
Atalanta; zij is moeilijk te winnen en moeilijk te vrijen, evenals de
snelvoetige maagd, maar, evenals deze, geeft zij ten slotte toe en
wordt een gelukkige vrouw. De gouden appelen waarmede Skinir haar
tracht om te koopen, herinneren ons aan de gouden vruchten welke
Hippomenes op Atalanta’s weg wierp, en die haar de wedloop deden
verliezen.

Freya, de godin van jeugd, liefde en schoonheid, is, evenals Venus,
uit de zee geboren, want zij is een dochter van den zee-god Niörd.
Venus schonk haar warmste gevoelens aan den oorlogsgod en aan den
krijgshaftigen Anchises, terwijl Freya dikwijls het gewaad van een
Valkyr aanneemt en snel over de aarde rijdt om deel te nemen aan den
doodelijken strijd en om de heldhaftig verslagenen weg te dragen opdat
zij zullen feestvieren in hare zalen. Evenals Venus geniet zij van
geschenken van vruchten en bloemen en verleent zij een goedgunstig oor
aan de smeekingen van geliefden. Freya herinnert ook aan Minerva, want,
evenals deze, draagt zij een helm en een borstplaat en, evenals als
deze, is ook zij beroemd om haar prachtig blauwe oogen.




Odur en Adonis.

Odur, Freya’s echtgenoot, is gelijk aan
Adonis en als hij haar verlaat stort ook zij tallooze tranen, die, in
dit geval, in goud worden veranderd, terwijl Venus’ tranen
in anemonen
zijn verkeerd, en die van de Heliaden, die Phaeton beweenden, tot
barnsteen verharden dat op goud lijkt in kleur en
vastheid. Evenals Venus verheugd is over Adonis’ terugkeer en de
geheele natuur in bloei staat als teeken van sympathie in haar vreugde,
zoo wordt ook Freya nogmaals opgewekt van hart, als zij haar echtgenoot
heeft gevonden onder de bloesemde mirten van het Zuiden. Venus’
wagen wordt getrokken door fladderende duiven, en die van Freya wordt snel
voortgedragen door katten, die het symbool zijn van de zinnelijke
liefde, evenals de duiven werden beschouwd als het beeld van de
teederste liefde. Freya heeft een oog voor schoonheid en weigert
toornig om Thrym te huwen, terwijl Venus Vulcanus haat met wien zij is
gedwongen te trouwen, en dien zij ten slotte verlaat.

De Grieken stelden de gerechtigheid voor als een geblinddoekte godin
met een weegschaal in de ééne hand en een zwaard in de
andere, om de onpartijdigheid en vastheid van haar bevelen aan te
toonen. De aan haar beantwoordende godheid van het Noorden was Forseti,
die geduldig luisterde naar beide zijden van een kwestie voordat ook
hij zijn onpartijdig en onherroepelijk vonnis afkondigde.

Uller, de winter-god, gelijkt alleen op Apollo en Orion in zijn
liefde voor de jacht, welke hij onder alle omstandigheden met ijver
voortzet. Hij is de Noordelijke boogschutter, en zijn handigheid is
even feilloos als de hunne.

Heimdall was, evenals Argus, begiftigd met buitengewone helderheid
van gezicht, hetgeen hem in staat stelde op een afstand van honderd
mijlen even helder te zien bij dag zoowel als bij nacht. Zijn
Giallar-hoorn die de geheele wereld door
kon worden gehoord, en die den overtocht van de goden heen en terug
over de trillende brug Bifröst bekend maakte, was als de trompet
van de godin Roem. Daar hij van moeders zijde verwant was aan het
water, kon hij evenals Proteus naar believen elke gedaante aannemen, en
hij maakte een goed gebruik van die macht bij gelegenheid dat hij
Loki’s poging om het halssnoer van Brisingamen te stelen,
verhinderde. 

Hermod, de vlugge of vlotte, gelijkt op Mercurius en niet alleen in
zijn wonderbaarlijke snelheid van beweging. Ook hij was de bode der
goden en evenals de Grieksche godheid, schoot hij hierheen en daarheen,
niet geholpen door den gevleugelden helm en de sandalen, maar door
Odins ros Sleipnir, dat hij alleen mocht berijden. In plaats van den
Caduceus droeg hij den staf Gambantein. Hij ondervroeg de Nornen en den
magiër Rossthiof, van wien hij vernam dat Vali zou komen om zijn
broeder Balder te wreken en zijn vader den voet te lichten. Voorbeelden
van soortgelijke vragen worden in de Grieksche mythologie gevonden,
waar Jupiter gaarne Thetis zou hebben gehuwd en toch daarvan afzag toen
de Schikgodinnen voorspelden, dat, als hij zoo deed, zij de moeder zou
worden van een zoon, die zijn vader in macht en beroemdheid zou
overtreffen.

De Storm-Rit
De Storm-Rit

Gilbert Bayes.



De noordelijke God der stilte, Vidar, heeft eenige gelijkenis met
Hercules, want, terwijl de laatste niets dan een stok heeft om zichzelf
daarmede te verdedigen tegen den Nemeïschen leeuw, dien hij
verscheurt, wordt de eerste in staat gesteld den wolf Fenris te
Ragnarok te verscheuren, doordat hij in het bezit is van een enkelen
grooten schoen.




Rinda en Danae.

Odins vrijage met Rinda herinnert ons aan Jupiters
hof maken van Danae, die ook een symbool van de aarde is; en terwijl de
overvloed van goud in de Grieksche sage bedoelt voor te stellen de
vruchtbaarmakende zonnestralen, stelt het voetbad in het noordelijke
verhaal den lentedooi voor, die invalt wanneer de zon den weerstand van
de bevroren aarde heeft overwonnen. Perseus, het kind van deze
vereeniging, heeft veel punten van overeenkomst met Vali, want ook hij
is een wreker en verslaat zijns moeders vijanden, even zeker als Vali
Hodur vermoordt, den moordenaar van Balder. 

Het wordt voorgesteld alsof de Noodlotsgodinnen tegenwoordig waren
bij de geboorte van een kind in Griekenland en de toekomst van een kind
voorspelden, zooals de Nornen deden; en het verhaal van Meleager heeft
zijn onmiskenbare parallel in dat van Nornagesta. Althea bewaart de
half-verteerde fakkel in een kist, Nornagesta verbergt het
kaarseneindje in zijn harp; en terwijl de Grieksche moeder den dood van
haar zoon teweeg brengt door de fakkel in het vuur te werpen, sterft
Nornagesta, die gedwongen is dit eindje kaars aan te steken op Olafs
bevel, als het flikkert en uitbrandt.

Hebe en de Valkyren waren de schenksters van den Olympus en Asgard.
Zij waren allen de gepersonifieerde jeugd; en terwijl Hebe den grooten
held en halfgod Hercules huwde toen zij ophield haar ambt te vervullen,
werd den Valkyren haar ambt ontnomen, toen zij vereenigd werden met
helden als Helgi, Hakon, Völund en Sigurd.

Het Cretenser labyrint heeft zijn tegenhanger in het IJslandsche
Völundarhuis, en Völund en Daedalus beiden brengen hun
ontvluchting uit een doolhof ten uitvoer door middel van een handig
uitgevonden paar vleugels, die hen in staat stellen in veiligheid over
land en zee te vliegen en te ontkomen aan de tyrannie van hun
respectieve meesters, Nidud en Minos. Völund gelijkt ook hierin
Vulcanus, dat hij een knappe smid is en van zijn talenten gebruik maakt
om zijn wraak te koelen. Vulcanus, kreupel geworden door een val van
den Olympus en door Juno verwaarloosd, met wie hij had getracht goede
vrienden te worden, zendt haar een gouden troon, die voorzien is van
kunstig aangebrachte veeren om haar te grijpen en vast te houden.
Völund, machteloos door de suggestie van Nidud’s koningin,
vermoordt heimelijk hare zonen en maakt van hun oogen wonderbare
juweelen, die zij zonder wantrouwen op haar borst draagt, totdat hij
haar hun afkomst verraadt. 




Zee-Mythen.

Juist zooals de Grieken zich voorstelden dat de
stormen het gevolg waren van Neptunus’ woede, zoo schreven de
Noordelijke volken hen toe of aan de stuiptrekkingen van
Iörmungandr de Midgardslang of aan den toorn van Aegir, die, juist
zooals Neptunus, met zeewier gekroond, dikwijls zijn kinderen, de
golven-maagden (de tegenhangers van de Nereïden en Oceaniden)
wegzond om op de woelende golven te spelen. Neptunus woonde in
koraalholen dicht bij het eiland Euboea, terwijl Aegir in een dergelijk
paleis dicht bij het Kattegat gevestigd was. Hier was hij omringd door
de nixen, undinen en meerminnen, de tegenhangers van de Grieksche
waternimfen en door de riviergoden van den Rijn, de Elbe en den Neckar,
die ons doen denken aan Alpheus en Peneus, de riviergoden van de
Grieken.

Het veelvuldig voorkomen van schipbreuken op de Noordelijke kusten
heeft er toe bijgedragen om de menschen zich Ran (plaatsvervanger van
de Grieksche zeegodin Amphitrite) voor te stellen als gulzig en gierig,
en zij beschreven haar als gewapend met een sterk net waarmede zij alle
dingen neertrok in de diepte. De Grieksche Sirenen hebben hare
parallellen in de Noordelijke Lorelei die dezelfde gave van zingen
bezat en ook zeelieden in den dood lokte; terwijl Prinses Ilse, die in
een bron werd veranderd, ons herinnert aan de nimf Arethusa, die een
dergelijke gedaanteverwisseling onderging.

In de Noordelijke opvatting van Niflheim hebben wij een bijna
nauwkeurigen tegenhanger van den Griekschen Hades. Mödgud, de
bewaker van de Giallar-brug (de doodenbrug) waarover alle geesten van
de dooden moeten gaan, eischt een schatting van bloed even gestreng als
Charon een obool vraagt van elke ziel die hij den Acheron, de
doodsrivier, overzet. De geweldige hond Garm, die ineengekrompen zit in
het Gnipahol en de wacht houdt aan de Hellepoort, is als het
driehoofdig monster Cerberus; en de negen werelden van Niflheim zijn
niet ongelijk aan de verdeeling van Hades, terwijl Nastrond geheel
analoog is aan den Tartarus, waar de boozen werden gestraft met een
gelijke gestrengheid.

De gewoonte om de doode helden te verbranden met hunne wapenen, en
om offers, zooals paarden en honden, op hun brandstapel te slachten,
was even sterk in het Noorden als in het Zuiden; en terwijl Mors of
Thanatos, de Grieksche dood, voorgesteld werd met een scherpe zeis,
werd Hel voorgesteld met een bezem of een hark, dien zij even
meedoogenloos gebruikte en waarmede zij evenveel strafoefende.




Balder en Apollo.

Balder, de stralende god van den zonneschijn,
herinnert ons niet alleen aan Apollo en Orpheus, maar aan al de andere
helden van zonnemythen. Zijn vrouw Nanna gelijkt op Flora en nog meer
op Proserpina, want ook zij daalt neer in de onderwereld waar zij voor
een wijl vertoeft. Balders gouden hal van Breidablik gelijkt op
Apollo’s paleis in ’t Oosten; ook hij houdt van bloemen;
alle dingen glimlachen wanneer hij komt, en doen gewillig den eed hem
nooit te zullen beleedigen. Zooals Achilles alleen kwetsbaar was aan
den hiel, zoo kon Balder alleen worden getroffen door den onschuldigen
maretak, en zijn dood wordt veroorzaakt door Loki’s jaloezie,
juist zooals Hercules werd verslagen door die van Deianeira. Balders
brandstapel op Ringhorn herinnert ons aan Hercules’ dood op den
berg Etna: de vlammen en de roode gloed van beide vuren dienen om de
ondergaande zon te typeeren. De Noordelijke god van zon en zomer kon
alleen worden verlost van Niflheim, wanneer alle levende en doode
dingen tranen zouden storten; en zoo kon Proserpina alleen uit den
Hades ontsnappen op voorwaarde dat zij geen voedsel had
gebruikt. De weinig beteekenende weigering van Thok om een enkelen
traan te storten, doet denken aan de zaden van den granaatappel dien
Proserpina at, en het gevolg is in beide gevallen even afgrijselijk,
daar het Balder en Proserpina onder den grond terughoudt en de aarde
(Frigga of Ceres) moet voortgaan hun afwezigheid te beweenen.

Door Loki kwam het kwaad in de Noorsche wereld; Prometheus’
gift van het vuur bracht denzelfden vloek over de Grieken. De straf aan
de schuldigen toebedeeld door de goeden is niet ongelijk, want, terwijl
Loki met diamanten ketenen onder den grond wordt vastgebonden en
geteisterd door het aanhoudend druppelen van vergif uit de slagtanden
van een slang die boven zijn hoofd is vastgemaakt, wordt Prometheus op
een dergelijke wijze aan den Caucasus geketend, terwijl een
vraatzuchtige gier aanhoudend aan zijn lever knaagt. Loki’s straf
heeft een anderen tegenhanger in die van Tityus, in den Hades gebonden,
en in die van Enceladus, geketend onder den Etna waar zijn bezweringen
aardbevingen veroorzaakten en zijn verwenschingen plotselinge
uitbarstingen van den vulkaan ten gevolge hadden. Loki herinnert verder
aan Neptunus, daar ook hij een paardengedaante aannam en de stamvader
werd van een wonderbaar ros, want Sleipnir wedijvert met Arion zoowel
in vlugheid als in uithoudingsvermogen.

De Fimbul-winter is vergeleken geworden bij het lange voorafgaande
gevecht onder de muren van Troje, en Ragnarok, het grootsche einddrama
van de Noorsche mythologie bij het branden van die beroemde stad.
“Thor is Hector; de wolf Fenris, Pyrrhus, zoon van Achilles die
Priamus versloeg (Odin); en Vidar die in Ragnarok herleeft, is
Aeneas.” De verwoesting van Priamus’ paleis is het type van
de verwoesting van de gouden hallen der goden; en de verslindende
wolven Hati, Sköll en Managarm, de vijanden der
duisternis, zijn het prototype van Paris en al de andere demonen der
duisternis die de zonnemaagd Helena wegdragen of haar verslinden.




Ragnarok en de Zondvloed.

Volgens een andere uitlegging evenwel is de
Ragnarok en de daaruit volgende overstrooming van de wereld slechts een
Noorsche overlevering van den zondvloed. De overlevenden, Lif en
Lifthrasir, waren evenals Deucalion en Pyrrha bestemd om de wereld weer
te bevolken; en zooals het altaar van Delphi alleen de vernielende
macht van de groote overstrooming weerstond, zoo stond ook Gimli
stralend om de overlevende goden te ontvangen.




Reuzen en Titanen.

Wij hebben al gezien, hoe nauw de Noordelijke
reuzen verwant zijn aan de Titanen. Nu valt alleen nog te vertellen
dat, terwijl de Grieken zich voorstelden dat Atlas in een berg was
veranderd, de Noormannen geloofden dat het Reuzengebergte in
Duitschland was gevormd uit reuzen, en dat de lawines die van hun
steile hoogten af naar beneden kwamen, de sneeuwhoopen waren die deze
reuzen ongeduldig van hunne kruinen afschudden, wanneer zij hun
verwrongen houdingen veranderden. De verschijning in den vorm van een
stier van een der waterreuzen die kwam om de koningin der Franken te
vrijen, heeft zijn parallel in het verhaal van Jupiters vrijage om
Europa, en Meroveus is klaarblijkelijk geheel de tegenhanger van
Sarpedon. Een vage gelijkenis kan men vinden tusschen het reuzenschip
Mannigfual en de Argo, want terwijl de eene wordt voorondersteld door
de Aegeïsche en de Zwarte Zee te hebben gekruist, en vele plaatsen
gedenkwaardig te hebben gemaakt door de gevaren die het daar ontmoette,
zeilt het Noorsche schip door de Noord- en de Oost-Zee en
wordt het genoemd in verband met het eiland Bornholm en de klippen van
Dover.

Terwijl de Grieken zich voorstelden, dat nachtmerries de booze
droomen waren die ontsnapt waren uit het hol van Somnus, dacht het
Noorsche ras zich deze als vrouwelijke dwergen of trollen, die uit de
donkere schuilhoeken van de aarde kropen om hen te kwellen. Alle
tooverwapenen in het Noorden heetten het werk der dwergen, de smeden
onder den grond, terwijl die van de Grieken gemaakt waren door Vulcanus
en de Cyclopen onder den Etna of op het eiland Lemnos.




De Volsunga Saga.

In de mythe van Sigurd vinden wij Odin
één-oogig als de Cyclopen, die, evenals hij,
persoonsverbeeldingen van de zon zijn. Sigurd wordt onderwezen door
Gripir den paardendresseerder, die aan Chiron, den Centaur herinnert.
Hij is niet alleen in staat een jongen held te leeren alles wat hij
moet weten en hem goeden raad te geven aangaande zijn toekomstig
gedrag, maar hij bezit ook de gave van de profetie.

Het wonderbare zwaard dat het eigendom wordt van Sigmund en van
Sigurd, zoo spoedig als zij zich waardig genoeg zullen betoonen om dit
te hanteeren, en het zwaard Angurvadel dat Frithiof van zijn vader
erft, herinneren ons aan het wapen dat Aegeus had verborgen onder de
rots en dat Theseus in veiligheid bracht zoo spoedig hij een man
geworden was. Sigurd tracht evenals Theseus, Perseus en Jason, de
misdaden van zijn vader te wreken vóórdat hij uitgaat om
te zoeken den gouden schat, volkomen hetzelfde als het gouden vlies,
dat ook door een draak wordt bewaard en moeilijk in veiligheid te
brengen is. Evenals alle Grieksche zonnegoden en helden, heeft Sigurd
gouden haar en helder blauwe oogen; zijn gevecht met Fafnir herinnert
ons aan Apollo’s strijd met den Python, terwijl de
ring Andvaranaut vergeleken kan worden bij Venus’ gordel en de
vloek dien hij brengt aan den drager, herinnert aan de tragedie van
Helena die een eindeloos bloedbad veroorzaakte aan allen die met haar
verbonden waren.

Sigurd kon Fafnir niet hebben overwonnen zonder het tooverzwaard,
juist zooals het den Grieken niet gelukte Troje te krijgen zonder de
pijlen van Philoctetes die ook het symbool zijn van de
alles-overwinnende stralen der zon. Het terugvinden van den gestolen
schat gelijkt op Menelaus’ terugvinden van Helena, en
klaarblijkelijk brengt hij al even weinig geluk aan Sigurd als zijn
lafhartige vrouw bracht aan den Spartaanschen koning.




Brunhild.

Brunhild gelijkt op Minerva in haar krijgshaftigen
zin, lichamelijk voorkomen en wijsheid; maar haar toorn en verachting
wanneer Sigurd haar vergeet voor Goedroen, is als de toorn van Oenone, die
Paris verlaat om Helena te vrijen. Brunhilds toorn blijft Sigurd
levenslang vervolgen, en zelfs tracht zij zijn dood te beramen, terwijl
Oenone, geroepen om haar gewonden minnaar te genezen, dit weigert en
hem laat sterven. Oenone en Brunhild zijn beiden overstelpt door
dezelfde berouwvolle gevoelens, als hare minnaren hun laatsten adem
hebben uitgeblazen, en zij beiden dringen er op aan, hun brandstapels
te deelen en haar leven te eindigen aan de zijde van hen die zij hadden
bemind.




Zonnemythen.

De Volsunga Saga, zóóals zij is,
bevattende een geheele serie van zonnemythen, herhaalt zich zelf in
elke phase; en juist zooals Ariadne, verlaten door den zonneheld
Theseus, ten slotte Bacchus huwt, zoo doet ook Goedroen wanneer Sigurd
vertrokken is en zij Atli huwt, den Hunnenkoning. Ook hij
eindigt zijn leven te midden van de vlammen van zijn brandend paleis of
schip. Gunnar, speelt evenals Orpheus of Amphion zulke wondervolle
melodieën op zijn harp, dat zelfs de slangen in slaap gezongen
werden. Volgens sommige overleveringen herinnert Atli aan Fafnir en
begeert het bezit van goud. Daarom zijn beide verpersoonlijkingen van
de winterwolk, die over de stervelingen hangt en van hen weghoudt het
goud van het zonnelicht en de warmte, totdat in de lente de blinkende
bol de machten van duisternis en stormen overwint en zijn goud over het
aangezicht der aarde strooit.

Swanhild, Sigurds dochter, is een andere verpersoonlijking van de
zon, zooals zij gezien wordt met haar blauwe oogen en gouden haar; en
haar dood onder de hoeven van zwarte paarden stelt voor het uitgewischt
worden van de zon door wolken van storm of van duisternis.

Zooals Castor en Pollux zich haasten om hun zuster Helena te
bevrijden als ze wordt weggevoerd door Theseus, zoo haasten ook
Swanhilds broeders, Erp, Hamdir en Sörli, zich, om haar dood te
wreken.

Dit zijn de hoofdpunten van overeenkomst tusschen de
Mythologieën van het Noorden en het Zuiden, en de overeenkomst
gaat zóó ver, dat zij oorspronkelijk zijn gevormd uit
dezelfde stof, en de voornaamste verschillen zijn te verklaren uit de
locale kleur, onbewust er aan toegebracht door de verschillende
rassen.











Register op aangehaalde gedichten

Aager en Else, Ballade van, 182

Adema van Scheltema (vertaling van Goethe’s Faust), 136

Anderson, Rasmus B., 13,
16, 20, 37, 39, 48,
49, 71, 72, 77, 80,
81, 89, 99, 109, 113, 114, 116, 123, 129, 140, 146, 156, 158, 184, 185, 211, 213, 324, 325, 331

Arnold, Matthew, 4, 6, 8,
13, 15, 20, 21, 41,
42, 61, 66, 84, 110, 131, 152, 171, 178, 196, 202, 203, 204, 206, 207, 208, 209, 212, 328, 332, 333

Baldwin, James, Geschiedenis van Siegfried, 184

Brand, 125

Browning, Robert, 26, 27

Buchanan, Robert, 236

Burgersdijk, 169

Edda (Saemunds of de Oudere), 3, 4, 8, 14,
35, 36, 59, 62, 69,
74, 92, 116, 121, 134, 135, 137, 140, 144, 145, 146, 147, 149, 152, 154, 161, 167, 173, 179, 181, 182, 187, 188, 197, 198, 210, 214, 216, 226, 260, 268, 282, 330

Fabian’s Handschrift, 191

Goethe, 136

Gray, 197, 198, 199

Grotta-Savngr, 127, 128

Heine, 193, 235

Hemans, 22, 172

Herrick, 126

Hewitt, 173

Homerus, 29

Jones, Julia Clinton, Valhalla, 2, 9, 49, 59,
86, 90, 91, 104, 105, 162, 166, 178, 179, 180, 183, 190, 195, 210, 220, 223, 227, 324, 326, 327

Kingsley, Charles, 45, 131, 132

L. E. R., 191

La Motte-Fouqué, 237

Longfellow, 39, 60, 81,
205, 294

Macdowall, Asgard en de goden, 47

Mathisson, 192

Meredith, Owen, 53, 153

Morris, William, 58, 117, 133, 166, 276

Naogeorgus, 124

Oehlenschläger, 29,
63, 64, 65, 66, 145, 188, 189

Oxford Deun, 124

Scott, 24, 243

Shakespeare, 85, 169, 245

Southey, 28

Spenser, 239

Stagnelius, 192

Tegnér, 133, 240, 298, 299, 300, 301, 302, 303, 304, 305, 307, 308, 309, 310, 312, 313, 315, 317, 318, 319, 320, 321, 322

Thomson, 19, 180

Vail, 22

Wagner, 30, 34, 54,
102

Wagner-Macdowall, Asgard en de goden, 47

Whittier, J. G., 228, 238

Wordsworth, 23 





Register.

A |
B | C | D | E | F | G | H | I | J | K | L | M | N | O | P | Q | R | S | T | U | V | W | Y | Z


A

Aager en Else.
Ballade van, 182

Aartsengel St. Michael. Cheru’s
zwaard het eigendom van den, 88

Abel. Cain’s Wilde Jacht wegens
moord op, 25

Abundantia = Fulla, 46

Abundia = Fulla, 46

Acheron. Giöll, de Noorsche,
354

Achilles. Balder, de Noorsche,
355;

vader van Pyrrhus, 356

Adonis. Odin, de Noorsche, 343;

Idoen vergeleken met, 348;

Odur, de Noorsche, 350

Aegeïsche Zee. Argo’s
doorkruisen van de, 357

Aegeus. Sigmunds zwaard vergeleken
met dat van, 358

Aegir. Stormen, verwekt door,
183;

god van de zee, 183–191,
297;

feestmaal van, 222;

Neptunus, de Grieksche, 354

Aegis. Naam van Fafnirs Helm van
Schrik, 266

Aeneas. Vidar, de Noorsche, 356

Aesir. Goden in de Noorsche mythologie
genaamd, 5;

twaalf in getal, 11;

Asgard, woning van, 12;

twist tusschen de Vana’s en, 14;

heerschers die hen moesten vervangen, 31;

bewoners van Klein Azië, 37;

Gyfli bezoekt de, 38;

Hrungnir viert feest met de, 72;

Freya bezocht door de, 77;

de ontdekking van den hamer verheugt de, 78;

Fenris gebonden door de, 91;

Suttung gedood door de, 98;

vinden Idoen terug, 106;

Niörd en de, 110;

Aegir niet gerekend tot de, 183;

Aegir noodigt uit de, 186;

Hermod bemind boven de, 203;

herauten uitgezonden door de, 209;

Loki belastert de, 214, 223;

strijd tusschen de reuzen en de, 229;

begin en einde der, 323;

Giallar-hoorn wekt de, 325;

vorstenreuzen komen strijden tegen de, 327;

het gevecht der, 328;

gouden schijven der, 333;

goden vergeleken met de, 341;

Grieksch equivalent voor den strijd tusschen de Vanas en de, 342

Afi. Riger bezoekt, 150

Agnar. Zoon van Hrauding, door Frigga
vertroeteld, 33;

geeft Odin een teug drank, 35;

bestijgt den troon, 35;

Grieksch equivalent, 342

Ai. Riger bezoekt, 149

Aku-Thor. Thor de wagenman, 61

Alberich. Koning der dwergen,
239

Albion. Oorsprong van den naam,
243

Alf-blot. Offers aan elven gebracht,
245

Alfheim. Huis der lichtengelen,
10, 243;

Frey woont in, 116;

Frey keert terug naar, 118;

Skirnir ijlt terug naar, 120;

Völund gaat wonen in, 176

Ali = Vali, 162

Alpen. Zomerhuis van Uller in de,
138;

vermoedelijke beteekenis van den naam, 243

Alpenroos. Holda’s meisjes
gekroond met, 51

Alpheus. Grieksch equivalent van
Noorschen riviergod, 354

Alsvider. Ros voor maanwagen,
6

Alsvin. Ros voor de zonnekar,
6

Althea. Gelijk aan de moeder van
Nornagesta, 353

Alva. Cheru’s zwaard opgedolven
door den Hertog van, 88

Alvader. Het ongeschapen en
onzienlijk wezen genaamd, 2;

Yggdrasil geschapen door, 12;

 Odin bijgenaamd, 15;

ondervraagt Vafthrudnir, 31;

zijn boosheid, 43;

Longobarden zoo genaamd door, 45;

ontdoet zich van de monsters, 89;

zendt Hermod naar Finland, 153;

met Vidar om de Nornen te ondervragen, 157;

doemt Brunhild te huwen, 275;

verzwolgen, 329

Alvis. Een dwerg, die versteent,
62

Alvit. Een Valkyr die op aarde huwt,
173

Amalthea. Vergeleken met Heidrun,
341

Ambrosia. Noorsche goden eten
zwijnevleesch in plaats van, 340

Amma. Riger bezoekt, 150

Amphion. De Rattenvanger van Hamelin
komt overeen met, 344;

Gunnar vergeleken met, 360

Amphitrite. Grieksch equivalent voor
Ran, 354

Amsvartnir. Het meer waar Fenris
gebonden wordt, 91

Anchises. Noorsch equivalent,
350

Andhrimnir. Kok in Valhalla, 19

Andvaranaut. Andvar’s ring,
268;

Sigurd doet den ring aan, 272;

Brunhild draagt den ring ten teeken harer verloving, 275;

door Sigurd van Brunhild’s hand getrokken, 280;

Goedroen toont, 281;

Goedroen zendt hare broeders, 286;

Grieksch equivalent, 359

Andvari. Loki bezoekt, 268;

ring van, 268, 272, 275,
280, 286

Angantyr. Ottar en, 134;

Tyrfing, zwaard van, 239;

verbonden met Thorsten en Belé, 297;

belasting van, 306;

ontvangt Frithiof, 310

Angelsaksen. Heptarchie, 38;

Uller genaamd Vulder in, 138;

Aegir genaamd Eagor in, 185

Angur-Boda. Moeder van Hel, Fenris en
Iörmungandr, 89, 178;

moeder van Gerda, 118;

vrouw van Loki, 216;

voedt wolven in het IJzerbosch, 325

Angurvadel. Tooverzwaard van Viking,
293, 309;

vergelijking, 358.

Annar. Echtgenoot van Nott, 7

Antaeus. Grieksch equivalent voor
Hrungnir, 346

Apollo. Grieksch equivalent voor Sol,
339;

verpersoonlijking van de zon, 339;

parallel van wedstrijd tusschen Odin en Vafthrudnir is die tusschen
Marsyas en, 342;

huwelijk met Clio vergeleken met dat van Odin en Saga, 343;

Mercurius steelt de ossen van, 345;

Frey’s wild zwijn het prototype van den gouden zonnekar van,
346;

muziekminnaar gelijk Bragi, 347;

Frey vergeleken met, 349;

Uller, liefhebber van de jacht gelijk, 351;

zonnegod gelijk Balder, 355;

zonne-mythe gelijk aan die van Sigurd, 358

Appels. Gna’s, 47, 248;

Idoens, 102, 104, 106;

Skirnir geeft Gerda de gouden, 119;

zinnebeeld der schoonheid en vruchtbaarheid, 121;

Nornen houden wacht over de gouden, 164;

Idoen mag plukken de, 164;

Rerir ontvangt een wonderkrachtigen appel, 248;

vergelijking van Atalanta’s en Gerda’s, 350

Arachne. Vafthrudnir, Noorsch
equivalent voor, 342

Ares. Is de zwaardgod Tyr, 347

Arethusa. Prinses Ilse equivalent
van, 354

Argo. Komt overeen met Skidbladnir,
346;

vergeleken met Mannigfual, 357

Argus. Geschiedenis vergeleken met
die van Brock, 346;

oogen vergeleken met die van Thiassi, 349;

oogen vergeleken met die van Heimdall, 351

Ariadne. Vergeleken met Goedroen, 359

Ariërs. Oorsprong der, 1

Arion. Vergeleken met Sleipnir,
356

Arthur. Aanvoerder van de Wilde
jacht, 24, 25

Arvakr. Ros voor de zonnekar,
6

Asa. Hoenir een, 14;

Odin, de almachtige, 122;

Balder een, 195

Asabru = De brug Bifröst,
13

Asa-brug = Bifröst, 13;

Heimdall bewaker van de, 150

Asegeir. De oudste Friezen, 141

Asgard. Huis der goden, 11;

Yggdrasil schiet wortel in, 12;

godenpaleizen in, 14;

Niörd komt wonen in, 14;

Odins zetel in, 15;

uitverkorene gebracht in, 18;

Ifing scheidt Jötun-heim van, 30;

Odin verlaat, 35, 36, 43;

Odin keert terug te, 36;

Gilfy bezoekt, 38;

Thor toegelaten tot, 58;

Bilskirnir in, 58;

Brock gaat naar, 66;

Hrungnir pocht erop Asgard in bezit te zullen nemen, 72;

onveiligheid in, 219;

Thor rijdt terug naar, 78;

Loki vliegt terug naar, 79;

Tyr, een halfgodheid van, 84;

Fenris gebracht naar, 90;

Odin brengt den drank der inspiratie naar, 98;

Idoen en Bragi verschijnen in, 102;

Idoen gelokt uit, 104;

Idoen treurt over haar ballingschap uit, 104, 105, 353;

de Goden keeren zonder Idoen terug naar, 109;

Frey, Freya en Niörd in, 110;

Niörd geroepen naar, 111;

Thiassi afgemaakt in, 106,
111;

Skadi’s wittebroodsweken in, 113;

Frey welkom geheeten in, 116;

Freya in, 129;

Uller voert heerschappij over, 137;

Balder verlaat, 139;

Forseti in, 140;

Heimdall spoedt zich naar, 144;

Heimdall verlaat, 149;

Hermod keert terug naar, 154;

Vali in, 162;

zonde sluipt binnen in, 164;

Aegirs bezoek aan, 186;

Odin wendt zich naar, 200;

de goden komen treurig in, 207;

boden komen terug in, 210;

Loki verbannen uit, 216, 222;

de goden wenschen Asgard te versterken, 219;

een Hrimthurs keert terug naar, 221;

Loki niet toegelaten in, 224;

door reuzen bestormd, 327;

Olympus, het Grieksche, 338;

Valkyren schenksters in, 353

Asgardreia. Wilde jacht, genaamd,
22

Ask. Esch, waaruit de Goden den
mensch maakten, 11;

vergeleken met de schepping van Prometheus, 341

Aslaug. De opvoeding van, 276

Asynjur. Noorsche godin, genaamd,
11

Atalanta. Haar appels vergeleken met
die van Gerda, 350

Atla. Een der golfmeisjes, 144

Atlantische Oceaan. Mannigfual in
den, 233

Atlas. Grieksch equivalent voor
Reuzengebergte, 357

Atlé. Daagt Frithiof uit,
309

Atli. Wenscht zich Goedroen tot
vrouw, 286;

verraad van, 287;

Gunnar gedood door, 289;

vermoord door Goedroen, 289;

= Attila, de geesel Gods, 291;

Goedroen
huwt, 359

Attila. Hunnenkoning, bezitter van
Cheru’s zwaard, 88;

= Atli, 291

Aud. Zoon van Nott, 7

Audhumla. Voedsterkoe van Ymir,
3

Augeia. Een der golfmeisjes, 144

Augsburg. Stad naar Tyr genaamd,
84

Aurgiafa. Een der golfmeisjes,
144

Austri. Dwerg die het hemelgewelf
in het Oosten steunt, 6

Avond. Deel van den dag, 9

Azië. Hoogvlakte van Iran in,
1;

Aesir komen uit, 37




B

Bacchus. Atli
vergeleken met, 359

Balder. Odin ondervraagt Vafthrudnir
omtrent, 31;

Zoon van Frigga, 37;

Skadi wenscht Balder te huwen, 112;

Uller bevriend met, 139;

Forseti de zoon van, 140;

Forseti samen genoemd met, 143;

Vali wreekt, 162;

god van zon en zomer, 195–214;

Loki de eigenlijke moordenaar van, 222;

niet tegenwoordig aan Aegirs banket, 223;

vergeleken met Sigurd, 291;

Loki berooft de Aesir van, 323;

het verschijnen van, 332;

Hodur vermoordt, 352;

zijn dood gewroken, 352;

vergeleken met Grieksche goden, 355;

heiligdom van, 299;

zijn beeld valt op het vuuraltaar, 312;

tempel herbouwd, 321

Balmung. Völund vervaardigt,
176;

Odin steekt het zwaard in Branstock, 249;

Sigmund trekt het uit den stam, 250;

Siggeir krijgt, 252;

Sinfiotli maakt gebruik van, 257;

verbrijzeld, 262;

Hiordis verzamelt de stukken van, 263;

opnieuw gesmeed, 270;

Fafnir doorstoken met, 271;

gelegd tusschen Sigurd en Brunhild, 279;

Guttorm in tweeën gehouwen door, 283;

op brandstapel gelegd, 284;

zinnebeeld van zonnestralen, 291;

vergeleken met het zwaard van Aegeus, 358

Baltische Zee. De Mannigfual in de,
234

Barbarossa, Frederik. Aanvoerder van
de Wilde jacht, 24, 25

Baucis. Geschiedenis van, vergeleken
met Geirrod en Agnar, 342

Baugi. Onthaalt Odin gastvrij,
96

Beav = Vali, 162

Beelden. Houten, 341

Behmer. Woud in Bohemen, 23

Beldegg. Koning van West-Saksen,
38

Belé. Erfopvolger van Sogn,
297;

verbannen door Johul, 297;

op zijn erfelijken troon geplaatst, 297;

verovert de Orkney-eilanden, 298;

helpt Thorsten den door Völund vervaardigden ring te zoeken,
298;

dochtertje van, 299;

spreekt tot zijn zonen, 300;

vorsten gezeten op het graf van, 301

Beli. Dood van, 121;

zoon van Kari, 230

Bergelmir. Ontsnapt aan zondvloed,
4, 228;

= Farbauti, 215

Berserker. Woede, 21;

Frithiof bevangen door Berserker woede, 311;

pogen wolf te bedwingen, 205

Bertha = Frigga, 55;

moeder van Karel den Groote, 55;

beschermster van het spinnen, 56

Bestla. Reuzin, 4;

het sterfelijke element, 8

Bethlehem. Frodi regeert over
Denemarken, in de dagen dat er vrede over de wereld was, juist toen
Christus werd geboren te, 127

Beyggvir. Dienstbare van Frey,
121

Beyla. Dienstbare van Frey, 121

Bifröst. Regenboogbrug, 13;

Valkyren rijden over, 18, 171;

beschrijving van, 144;

Heimdall gaat heen en weer over, 147;

Odin rijdt over, 197;

het onvoldoende zijn van, 219;

Helgi’s geest rijdt over, 260;

het invallen van, 327;

de Giallar-hoorn maakt bekend den tocht der
goden over, 351 

Bil. De afnemende maan, 9

Billing. Koning van de Ruthenen,
160;

Wil Rinda redden, 162

Bilskirnir. Thor’s paleis,
genaamd, 58;

lijfeigenen verwelkomd in, 58

Bingen. Muizentoren nabij, 28

Bisschop Hatto. Geschiedenis van,
27

Björn. Vertrouweling van
Frithiof, 301;

speelt schaak met, 303;

houdt het roer van de Ellida, 308;

brengt mannen aan de kust, 308;

Ellida toevertrouwd aan de zorg van, 314

Blocksberg. Nornen op den, 169

Blodug-Hofi. Paard van Frey, 117;

gaat door het vlammenvuur van Gymir, 119;

vergeleken met Pegasus, 349

Boden. Offerbeker, 94

Bodvild. Misleid door Völund,
176

Bohemerbosch = Behmer, 23

Bolthorn. Reuzin genaamd, 4

Bolwerk. Odin noemt zich, 96

Boommaagden. Elven, 245

Borghild. Sigmund huwt, 259;

Sinfiotli vergiftigd door, 261;

Sigmund bestraft, 262

Bornholm. Het ontstaan van, 234;

het kruisen van Mannigfual genoemd in verband met het eiland, 358

Börr. Huwt Bestla, 4;

de aarde geschapen door de zonen van, 5;

het goddelijk element der goden in, 8

Bourgondisch. Ildico, Bourgondisch
prinses, 88;

Gunnar, Bourgondisch vorst, 291

Bous = Vali, 162

Braga-ful. Beker waarin een dronk op
Bragi wordt opgediend, 101

Braga-mannen. Noorsche Skalden,
101

Braga-vrouwen. Noorsche
priesteressen, 101

Bragi. Helden verwelkomd door,
18;

Gunlod, moeder van, 37;

God van poëzie, welsprekendheid en zang, 99, 100;

geboorte van, 99;

afwezigheid van, 104;

Idoen treurt over, 104, 105;

Idoen gezocht door, 108;

blijft met Idoen in Nevelheim, 109;

helden in het Valhalla verwelkomd door Heimdall en, 148;

Aegir schept behagen in de avonturen van, 186

Branstock. Eik in Volsung’s
hal, 249;

zwaard gestoken in, 249;

Sinfiotli onder den, 258

Brechta = Frigga, 55

Breidablik. Balder’s paleis,
195;

Balders lichaam gebracht naar, 203

Bretland. Aardhoop waarin Soté
zich verbergt, 298

Brisinga-men. Halsketting van Freya,
132;

Loki tracht te stelen, 147,
351;

zinnebeeld van der aarde schoonsten sier, 148;

gemaakt door dwergen, 239

Brock. Jaloerschheid van, 64;

weddenschap van Loki en, 64;

de drie schatten van, 66;

weddenschap gewonnen door, 66;

geschiedenis vergeleken met die van Io, 346

Brocken. Heksen dansen op de,
135;

Nornen op de, 169

Brunhild. Een Valkyre, 171, 177;

Sigurd vindt, 274;

Sigurd verlooft zich met, 275;

Sigurd huwt, 276;

Sigurd vergeet, 277;

Gunnar bemint, 278, 279;

Gunnar dingt in de gedaante van Sigurd naar, 279;

smart en toorn van, 281;

wendt zich tot Högni om hulp, 282;

lacht luid over Sigurd’s dood, 283;

dood van, 284;

Atli, broeder van, 285;

vergeleken met Grieksche goden, 291, 359

Brunnaker. Idoen in de boschjes van,
104

Buri. Geboorte van, 3;

krijg der reuzen tegen, 4

Burri. Het groene veld, waar
Frey en Gerda elkaar ontmoeten, 120

Byzantijnsch. Invloed der
Byzantijnsche Christenheid op Teutonische volken, 246






C

Cacus. Hrungnir
vergeleken met, 346

Caduceus. Gambantein vergeleken met,
352

Caïn’s Jacht. De Wilde
Jacht, 25

Calais. Mannigfual passeert, 233

Calypso. Vergeleken met Holda,
345

Capitolijnsche heuvel. Vitellius
gedood bij den, 87

Carthago. Vergeleken met Zeeland,
344

Castor. Vergeleken met Erp,
Sörli, en Hamdir, 360

Caucasus. Loki’s straf vergeleken met
die van Prometheus, 356

Celtische taal. Taalfamilie waartoe
behoort de, 336

Cephalus. Verpersoonlijking van de
zon, 339

Cerberus. Vergeleken met Garm,
354, 355

Ceres. Vergeleken met Rinda, 340;

vergeleken met Frigga, 343;

vergeleken met Groa, 346

Cerynaeïsch Hert. Geschiedenis
van het, 338, 339

Chaos. Wereld ontstond uit, 2;

overeenkomst der Grieksche en Noorsche conceptie betreffende, 338, 339

Charon. Vergeleken met Mödgud,
354

Charybdis. Noorsch parallel van,
347

Cheru = Tyr, 86;

zwaard van, 86–89;

= Heimdall, 148

Cheruski. God der, 86

Chiron. Vergeleken met Gripir,
358

Christendom. Invoering van het,
54, 88, 135, 231

Christenen. Paaschfeest, 54;

Noormannen beïnvloed door de, 335

Christenheid. Romeinsche en
Byzantijnsche, 246

Christiansoë. Het ontstaan van,
234

Christus. Frodi regeert in Denemarken
tijdens de geboorte van, 127

Clio = Saga, 343

Colchis. Argo zeilt naar, 346

Coronis. Ratatosk gelijkwaardig met
de kraai in de geschiedenis van, 341

Creta. Odin’s grafheuvel te
Upsala vergeleken met die van Jupiter op, 343

Cretenser Labyrinth. Vergeleken met
Völundarhuis, 353

Crimer. Hal waar de reuzen zich
vermaken, 334

Cyclopen. Vergeleken met Loki,
349;

vergeleken met Noorsche dwergen, 358

Cynthia. Mani vergeleken met,
339




D

Daedalus. Vergeleken
met Völund, 353

Dag. Zoon van Nott, 7;

verdeeling van den, 9;

een verraderlijke Hunding, 260

Dain. Hert, hetwelk Yggdrasil als
weide dient, 12

Danae. Vergeleken met Rinda, 352

Daphne. Noorsch equivalent, 339

December. Uller’s maand,
139

Deensche Ballade. Aager en Else een,
182

Deianeira. Loki’s jaloezie
vergeleken bij die van, 355

Dellinger. Derde echtgenoot van Nott,
7

Delphi. Vergeleken met Gimli,
357

Denemarken. Odin verovert, 37;  Frey in, 127;

Freya in, 129;

Konur koning van, 151;

Nornen bezoeken, 167;

drinkbeker in de verzameling van den koning van, 232;

Goedroen verlaat, 286

Denen. Offerplaats der, 49;

Frey regeert over de, 127;

Mysinger verslaat de, 128;

Ragnar Lodbrog, koning der, 276

Deucalion en Pyrrha, vergeleken met
Lif en Lifthrasir, 357

Diana. Mani komt overeen met,
339;

Skadi gelijkt op, 349

Dido. Vergeleken met Gefjon, 344

Dinsdag. Gewijd aan Tyr, 84

Dises = Nornen, 169

Dodona. Vergeleken met Upsala,
343

Dolmens. Steenen altaren, genaamd,
85

Donar = Thor, 58

Donau. Cheru’s zwaard begraven
aan de oevers van den, 87

Donderaar = Odin, 340

Donderdag. Gewijd aan Thor, 81, 346

Doren van den Slaap. Brunhild
aangeraakt met den, 275

Dover. Mannigfual passeert, 233, 358

Draupnir. Odins ring, 15;

Sudri en Brock maken, 65;

Odin ontvangt, 66;

wordt Gerda door Skirnir aangeboden, 119;

gelegd op brandstapel, 204;

Balder zendt Draupnir aan Odin, 209;

symbool der vruchtbaarheid, 212;

dwergen maken, 239;

Grieksch equivalent, 346

Driekoningen. Wilde jacht tusschen
Kerstmis en, 24;

Bertha tusschen Kerstmis en, 56

Droma. Ketting voor Fenris, 90;

spreekwoord betreffende, 347

Druids. Menschenoffer der, 85

Drusus. Gewaarschuwd door Veleda,
169

Dryaden. Noorsch equivalent, 340

Duitsch. Longobarden de naam voor
Lombarden in het, 45;

Eckhardt, vriend van Tannhäuser, 53

Duitschland. De Wilde jacht in,
24;

Odin verovert, 37;

Abundantia vereerd in, 46;

Frigga vereerd in, 50;

Easter-steenen in, 54;

Gouden eeuw in, 55;

geloof aan de Witte Vrouw in, 56;

Thor de wagenman in, 61;

stormen in, 67;

Nerthus in, 111;

Frey heet Fro in, 116, 125;

Yle in, 123;

Freya vereerd in, 129;

tempel te Maagdenburg in, 134;

Freya nu een heks in, 135;

Uller in, 138;

de Elbe in, 192;

zandheuvels in, 233;

offers aan de elven in, 245

Duneyr. Hert, hetwelk Yggdrasil als
weide dient, 12

Dunmow. Stuk spek, 125

Durathor. Hert, hetwelk Yggdrasil als
weide dient, 12

Dvalin. Hert, hetwelk Yggdrasil als
weide dient, 12;

door Loki bezochte dwerg, 63

Dwergen. Zwarte elfen genaamd,
10;

Aegir niet gerekend tot de, 183;

verbranden van een der, 206;

hoofdstuk betreffende de, 236–243;

woning der, 346;

nachtmerries zijn vrouwelijke, 358




E

Eagor = Ægir,
185

Easter = Ostara, 54;

aan Ostara gewijde steenen altaren, 54, 55

Eástre = Ostara, 54

Echo. Dwerggesprek, 236, 237

Eckhardt. Tracht Tannhäuser te
doen blijven, 53;

vergeleken met Mentor, 344,
345

Eclipsen. Noorsche opvatting omtrent,
8

Edda. Verzameling van Noorsche
mythen, 2, 39, 144, 249, 333;

zwaard-runen in de, 85;

het dingen om Gerda’s hand in de, 117, 118;

Heimdall’s nederdalen op de aarde en bezoek aan,
149;

Saemund
verzamelaar der oudere, 246;

godenbeschrijving in de, 247;

Jongere, 38

Eed. Gezworen bij de punt van
Gungnir, 15, 342;

op zwaardspitsen, 85;

bij Frey, 122;

bij het zwijn, 124;

op Uller, 139;

op Leipter, 180;

ten gerieve van Balder, 197

Egia. Golfmeisje, 144

Egil. Huwt een Valkyre, 173;

blaas van,
176;

vader van Thialfi, 187

Eglimi. Vader van Hiordis, 266

Eilanden. Eglimi, Koning der,
262

Eindige natuur. Der Goden, 8

Einheriar. Door Odin begunstigd,
17;

hun spijs, 19;

hun dagelijksche gevechten, 19;

Valkyren onthalen de, 173;

Helgi, aanvoerder van de, 260;

Giallar-hoorn wekt de, 326;

kalme gezichten der, 328;

alle gesneuveld in de vlakte van Vigrid, 330

Einmyria. Dochter van Loki, 216

Eira. Handige dokteres, 49

Eisa. Dochter van Loki, 216

Eitel. Zoon van Atli en Goedroen,
286

Elb. Watergeest, 192

Elbe. Drusus gewaarschuwd niet te
gaan over de, 169;

genaamd naar Elb, 192;

riviergoden van de, 354

Elbegast. Koning der dwergen, 239

Elde. Dienaar van Aegir, 186

Eldhrimnir. Ketel in Valhalla,
19

Elf. Watergeest, 192;

elvenlichten, 244;

elvendans, 244;

de viking Elf laat Sigmund’s overblijfselen begraven, 263;

vraagt Hiordis ten huwelijk, 264;

tweede huwelijk van, 285

Elfen, 10;

Aegir niet gerekend tot de, 182

Elfenland = Alf-heim, 116

Elivagar. IJsstroomen van Hvergelmir,
2;

Thor steekt over den, 75;

gletschers in de, 180;

Thor reist oostelijk van, 186,
187

Elli. Thor worstelt met, 71

Ellida. Magisch drakenschip, 297, 301, 307, 313, 314

Else. Ballade van Aager en, 182

Elvenkringen, 243

Elvidner. Hal van Hel, 180

Embla. De olm of eerste vrouw,
11

Enceladus. Vergeleken met Loki,
356

Engeland. De Wilde Jacht in, 24;

Mei dag in, 36;

Yule in, 123;

zij spek in, 125;

mijnwerkers in, 242;

= Albion, 243;

feeën in, 243, 245;

Oberon, koning der feeën in, 245

Engelsch Kanaal. Mannigfual in het,
233

Epimetheus. Vergeleken met Noorsche
scheppende goden, 341

Er = Tyr, 86;

= Heimdall, 148

Erda = Jörd, 58

Ermenrich. Swanhild huwt, 290;

aangevallen door de zoons van Goedroen, 290

Erna. Jarl huwt, 151

Erp. Zoon van Atli en Goedroen,
286;

zoon van Jonakur en Goedroen, 289;

vermoord door zijn broeders, 290;

wreekt Swanhilds dood, 360

Esbern Snare. Legende van, 237, 238

Eskimo. Hond van Skadi, 114

Etna. Noorsch equivalent, 355;

het smeden der dwergen vergeleken met dat van Vulcanus onder den,
358

Euboea. Aegir’s paleis gelijkt
op dat van Neptunus te, 354

Euhemerus. Geschiedkundige theorie
van, 343

Europa. Aesir verhuizen naar,
37;

ontdekking van, 336;

Noorsch equivalent voor de geschiedenis van, 357

Eurydice. Vergeleken met Idoen, 348




F

Fadir. Heimdall
bezoekt, 150

“Faerie Queene”. Gordel
in, 239

Fafnir. Zoon van Hreidmar, 266;

neemt den schat van den dwergkoning, 269;

Sigurd trekt uit om Fafnir te verslaan, 271, 272;

Goedroen eet iets van het hart van, 278;

verpersoonlijking van koude en duisternis, 291, 358;

vergeleken met Python, 358,
359

Farbauti = Bergelmir, 215

Faroe Eilanden. Thors naam op de,
81

Februari. Vali’s maand,
163

Feng = Odin, 270

Fenia. Frodi’s reuzenslavin,
127

Fenris. Geboorte van, 89;

geschiedenis van, 89–94;

Vidar’s schoen om zich te verdedigen tegen, 159;

voorspelling betreffende, 159;

Hel komt ter wereld te gelijk met, 178;

geboorte van, 216;

Loki vader van, 230;

rukt ketenen van elkander, 325;

in het gevolg van Loki, 328;

dood van, 330;

alleen Tyr durft te trotseeren, 347;

vergeleken met den Nemeïschen leeuw, 352;

vergeleken met Pyrrhus, 356

Fensalir. Frigga’s paleis,
42;

Frigga spinnend in, 201

Fialar. I. Kvasir verslaat, 94;

II. Roode haan die boven Valhalla zweeft, 325

Fimbul-winter. Gedachte aan den,
207;

verschrikkingen van den, 324;

Grieksch equivalent, 356

Finnen. Hermod bezoekt de, 153

Finsche bergen. Helgé op een
tocht door de, 321

Fiöllnir = Odin, 270

Fiolnir. Geboorte van, 121

Fiorgyn. Moeder van Erda, 36;

Frigga, dochter van, 41

Flora. Nanna vergeleken met, 355

Folkvang. Freya’s woning,
76, 129;

krijgslieden en vrouwen in, 130;

Loki komt binnen in, 147

Fornjotnr = Ymir, 215;

goden stammen af van, 230

Forseti. God van de waarheid,
140–144;

Grieksch equivalent, voor, 351;

land van, 142

Fraananger. Loki vlucht naar,
224

Framnaïs. Ingeborg en Thorsten
wonen te, 297;

verblijf van Frithiof, 301,
311

Franconia. Door Odin veroverd,
38

Franken. Vereering van Tyr onder de,
85;

behandeling der krijgsgevangenen door de, 85

Frankenland. Hindarfiall in, 273

Frankische koningen, dynastie der,
230;

vrijage van waterreus met Koningin, 357

Frankrijk. De Gouden Eeuw in,
55;

Oberon feeënkoning in, 245

Fransche Revolutie. Aangekondigd door
de Wilde Jacht, 25

Frau Gode = Frigga, 56

Frau Holle = Frigga, 50

Frau Venus = Holda, 52

Frederik Barbarossa. De Wilde Jacht
aangevoerd door, 25

Freki. Odin’s wolf, 16, 341

Frey. Komt wonen in Asgard, 14, 110;

geschenk voor, 63;

Gullin-bursti en Skidbladnir voor, 66;

toast ter eere van, 115;

god van den zomer, 116–128;

Freya, zuster van, 129;

rijdt met Freya, 133;

heeft naar men zegt Freya gehuwd, 135;

zwaard van, 239;

regeert de elven, 243;

toovermacht ontweldigd aan, 245;

hertshoorn, waarmede Frey zich verdedigt, 327;

vecht met Surtr, 329;

dood van, 329;

wild zwijn van, 346;

Grieksch equivalent, 349

Freya. Komt wonen in Asgard, 14, 110;

Hrungnir verlangt, 72;

Loki leent de valkenveeren van, 76,
105;

Thor leent de kleeren van, 77;

Thor speelt de rol van, 77;

de godin der schoonheid, 77,
129–137;

Vrijdag genoemd naar, 133;

Loki steelt de halsketen van, 147,
215;

de aarde is, 148;

voert de Valkyren aan, 129,
172;

aan reus beloofd, 219;

de goden vreezen haar te verliezen, 220;

dwergen geven halsketting aan, 132, 239;

Grieksch equivalent, 343, 347, 350

Freygerda. Vrouw van Fridleef,
127

Fridleef = Frey, 127

Friezen. Verlangen nieuwe wetten,
141;

overlevering der, 233

Frigga. Zit op den troon Hlidskialf,
15;

Odin vermomt zich op aanraden van, 30;

Agnar vertroeteld door, 33;

Odin verschalkt door, 36, 44;

huwt met Vili en Ve, 36;

vrouw van Odin, 36;

zeven zonen van, 38;

hoofdstuk betreffende, 41–58;

godin van de atmosfeer, 41;

aan het spinrokken, 42;

aangebeden in verbinding met Odin, 49;

Thor, zoon van, 58;

Nerthus, in Duitschland vereenzelvigd met, 111;

vereenzelvigd met Frey, 129;

Uller huwt, 137;

Balder en Hodur zoons van, 195;

merkt gedruktheid van Balder op, 196;

de heele schepping doet belofte aan, 197;

uitgehoord door Loki, 201;

Hermod brengt de boodschap over van, 203;

de hoop van, 207;

zinnebeeld der aarde, 212;

willigt Rerir’s verlangen in, 248;

Grieksch equivalent, 343, 344, 347, 356

Frithiof. Geschiedenis van, 292–323;

Bisschop Fegnèr bezingt de sage van, 292;

geboorte van, 298;

zoon van Thorsten, 298;

Angurvadel, zwaard van, 301;

de Völundring in het bezit van, 301;

zijn liefde voor Ingeborg, 299;

verblijf van, 301;

zijn vrijage, 301;

afgewezen, 302;

Hilding vraagt de hulp van, 303;

ontmoet Ingeborg in den tempel, 304;

tracht tot een schikking met de Koningin te komen, 305;

trekt naar de Orkney-eilanden, 306;

in den storm, 307;

gevecht met Atlé, 309;

bezoekt Angantyr, 310;

keert terug naar Framnäs, 311;

als balling, 313;

als roover, 313;

bezoekt Sigurd Ring, 314;

herkend door Ingeborg, 315;

zijn trouw, 317;

herbouwt tempel, 320;

verloving met Ingeborg, 318;

vergelijking, 358

Fro = Frey, 116, 125, 349

Frodi. Molensteenen van, 127;

dood van, 128

Fulla. Gunstelinge van Frigga,
43, 46;

Nanna zendt ring aan, 209

Funfeng. Dienaar van Aegir, 186;

Loki naijverig op, 223

Fylgie. Beschermgeest, 170






G

Gabriels honden. De
Wilde Jacht in Engeland, 22;

aanvoerder van de Wilde Jacht, 25

Galar. Kvasir verslagen door,
94

Gambantein. Staf van Hermod, 153;

vergeleken met Caduceus, 352

Gamla Upsala. Odin’s,
Frey’s en Thor’s bergen nabij, 122

Gangler. Misleidt Gylfi, 38

Gangrad. Odin als, 30 

Ganymedes. Noorsch equivalent voor de
geschiedenis van, 347

Garm. Helhond, 179;

Odin gaat langs, 197;

Hel gevolgd door, 327;

door Loki aangevoerd, 327;

dood van, 330;

vergeleken met Cerberus, 354

Geesel gods. Attila, de, 88, 291

Gefjon. Bezoekt Gylfi, 48;

vergeleken met Dido, 344

Gefn = Freya, 131

Geirrod. I. Geschiedenis
van,
32–36;

II. Loki bezoekt, 79;

Thor bezoekt, 80, 157;

Loki en Thor naar het huis van, 215;

Grieksch equivalent, 342

Geir-wonden. Het kerven van, 38

Gelgia. Het eind van Fenris’
koord, 92

Gerda. Frey’s dingen naar haar
hand, 117–122;

vergeleken met Venus, 350

Gerechtigheid. Vergeleken met
Forseti, 35

Geri. Odin’s wolf, 16, 341

Germaansch. Legende omtrent oorsprong
der bergen, 229;

epos, het Nibelungenlied, 247

Gersemi. Freya’s dochter,
130

Gertruida St. Vervangt Freya in
Duitschland, 135

Giallar. Brug in Niflheim, 179;

Odin rijdt over, 197;

het sidderen van, 207;

Grieksch equivalent, 354

Giallar-hoorn. Trompet van Heimdall,
14, 145;

het blazen op den, 325, 326;

Grieksch equivalent, 351

Gialp. Veroorzaakt storm, 80;

verpletterd door Thor, 80, 81;

golfmeisje genaamd, 144

Gilling. Door dwergen vermoorde reus,
94;

dood van zijn vrouw, 94

Gimli. Met gouden dak, 333;

vergeleken met Delphi, 357

Ginnunga-gap. De kloof der kloven,
2; reuzen leven in den afgrond van,
228

Gioll. Rots waaraan Fenris gebonden
wordt, 92

Giöll. Grensrivier van
Niflheim, 179;

Hermod passeert, 207;

gelijkt den Acheron, 354

Giuki. Koning in het land van de
Niblungen, 277;

Sigurd vermengt zijn bloed met dat van de zonen van, 278

Giukings. Zoons van Giuki, 278;

Sigurd gedood door, 283

Gladsheim. Twaalf zetels in de hal,
17;

Tyr in de vergaderzaal van, 84;

Vali’s zetel in, 163;

Odin terug in, 200

Glasir. Het bosch met gouden
bladeren, 17

Glaumvor. Tweede vrouw van Gunnar,
286

Glaur. Echtgenoot van Sol, 7

Gleipnir. Het maken van, 91

Glitnir. Paleis van Forseti, 140

Glut. Loki’s eerste vrouw,
216

Gna. Bodin van Frigga, 46;

brengt Rerir den wonderkrachtigen appel, 248;

vergeleken met Iris, 343

Gnipa. Spelonk in Niflheim, 179;

Garm in, 354

Gnîtaheid. Fafnir’s
verblijf, 269

Gnomen = dwergen, 10

Gode = Frigga, 56

Godenschemering, 176, 261,
324;

Wagner’s, 247

Godey. Thor’s tempel te,
82

Godi. Menschenoffers der, 85

Goedroen. I. Een Valkyre die Helgi
huwt, 259, 260;

zelfopoffering van, 260;

II. brouwt tooverdrank voor Sigurd, 277;

huwt Sigurd, 278;

Sigurd geeft ring aan, 280;

Sigurd biedt aan, haar te laten loopen, 282;

treurt over hare dooden, 283;

zoekt schuilplaats bij Elf, 285;

huwt Atli, 286;

wil de Niblungen helpen, 286;

wreekt zich, 289;

beveelt haar zonen om Swanhild te wreken, 290;  = Ildico, 291;

Grieksch equivalent, 359

Golven. Dochters van Aegir, 185, 354

Gondemar. Koning der dwergen,
239

Gothen. Siggeir, Koning der, 249;

Sigmund en Sinfiotli, gevangenen van de, 257

Gothland. Thor’s tempel in,
82;

Sinfiotli verlaat, 258;

Ermenrich, koning van, 290

Goud. Freya’s tranen zijn van,
131;

“de vlam van de zee”, 184

Gouden eeuw, 11;

Nornen verschijnen na de, 164;

Grieksch equivalent, 341;

Fro’s regeering heet, 350

Grane. Sigurd kiest, 266

Greip. Thor verplettert, 80, 81;

golfmeisje genaamd, 144

Grendel. Zoon van Hler, 230

Greyfell = Grane, 266;

door Sigurd beladen met goud, 272;

Gunnar leent, 279;

Gunnar rijdt door de vlammen op, 279;

verbrand met Sigurd, 284

Grid. Vrouw van Odin, 37, 79,
156;

geeft Vidar een lederen schoen, 157;

met Vidar en Odin, 158

Grimhild. Koningin der Niblungen,
277;

besluit Sigurd voor haar dochter als man te nemen, 277;

bezweert Gunnar zich een vrouw te nemen, 278;

geeft Gunnar een tooverdrank, 278;

geeft tooverdrank aan Guttorm, 282;

aan Goedroen, 286

Grimnir. Odin geeft als zijn naam op,
34

Griottunagard. Het duel in, 73

Gripir. Stalmeester van Elf, 265;

voorspellingen van, 270;

vergeleken met Chiron, 358

Groa. Toovenares, 75;

vergeleken met Ceres, 346

Groenland. Eerste vestiging in,
246

Groote Beer. Odins wagen, 29

Groote Jager van Fontainebleau.
Aanvoerder van Wilde Jacht, 25

Grotti. Magische molensteenen,
127

Grypto. Non op, 231

Grijsvel. Zie Greyfell

Gullfaxi. Hrungnirs paard, 72;

Magni krijgt, 74

Gullin-bursti. Wild zwijn, 64;

Frey ontvangt, 66, 116;

dwergen maken, 239

Gullin-kambi. Huishaan in Midgard,
325

Gullintani = Heimdall, 146

Gull-top. Paard van Heimdall,
146

Gundicarius = Gunnar, 291

Gungnir. Odins speer, 15;

gevormd van een tak van Yggdrasil, 30;

runen op, 32;

Dvalin, maakt, 63, 239;

Odin ontvangt, 66;

Hermod werpt met, 152;

Dag in het bezit van, 260;

Grieksch equivalent, 340

Gungthiof. Zoon van Frithiof,
319

Gunlod. Moeder van Bragi, 37, 99;

bewaakt den drank der inspiratie, 95;

Odin bezoekt, 97

Gunnar. Zoon van Giuki, 278;

wenscht zich Brunhild tot vrouw, 279;

Brunhild zal huwen, 280;

verneemt laatste wensch van Brunhild om mede verbrand te worden,
284;

Atli vraagt verzoening van zijn zusters dood, 285;

belofte van, 285;

dood van, 289;

= Gundicarius, 291

Guttorm. Zoon van Giuki, 277;

Sigurd gedood door, 283;

dood van, 283

Gylfi. Odin verwelkomd door, 38;

misleiding van, 38;

Gefjon bezoekt, 48

Gymir. Gerda, dochter van, 118;

woning van, 111;

= Ægir, 186;

zoon van Hler, 230

Gijzelaars. Uitgewisseld tusschen
Aesir en Vana’s, 14





H

Hades. Vergeleken
met Niflheim, 346, 354;

Jötun-heim vergeleken met, 353

Hagal. Voedt Helgi op, 259

Hagedises. Nornen genaamd, 169

Hakon. Thora, dochter van, 285;

huwt een Valkyr, 353

Halfdan. Boezemvriend van Viking,
293;

vriendschapsbond met Njorfe, 294;

zoons van Viking gezonden naar, 296;

zoon van Belé, 298;

verzoend met Frithiof, 321

Hallinskide = Heimdall, 148

Halogaland. Haloge en Odin regeeren
over, 292

Haloge = Loki, regeert over
Noorwegen,
292;

Viking, kleinzoon van, 292

Ham. Heks onder bevel van
Helgé, 307

Hamadryaden. Noorsch equivalent,
340

Hamdir. Zoon van Goedroen, 289;

dood van, 290;

Grieksch equivalent, 360

Hamelin. Fluitspeler, 25, 26;

Grieksch equivalent, 344

Hamer. Het teeken van den hamer
gemaakt over pasgeboren kinderen, om grenspalen in te slaan, huwelijk
in te wijden, 60, 61;

het slaan met den, 68, 69;

de diefstal van den, 75;

het teeken van den, 101

Hamond. Zoon van Sigmund, 259

Hans van Hackelberg. Aanvoerder van
de Wilde Jacht, 24, 25

Har. Het visioen van, aan Gylfi
verschenen, 38

Harald Harfager. Noormannen van huis
gedreven door, 246

Hati. De wolf, 8;

opgevoed in het IJzerbosch, 325;

demon der duisternis, 356,
357

Hatto. Bisschop, 28

Hávamál. Wetboek van
Odin, 39

Hebe. Vergeleken met Valkyrs,
353

Hector. Noorsch equivalent, 356

Heer Olaf. In den kring der elven,
243

Heid. Heks, onder bevel van
Helgé, 307

Heidrun. Odins geit, welke den
godendrank verstrekt, 12;

vergeleken met Amalthea, 341

Heilige Onschuldigen. In Wilde Jacht,
25

Heimchen. Ongeboren kinderen,
55

Heimdall. Bifröst bewaakt door,
14;

negen moeders van, 39, 144;

geeft Thor raad, 77;

zoekt Idoen, 108;

bewaakt Brisingamen, 133, 148;

bewaker van Asgard, 145;

door Heimdall de goden verwant aan de zee, 156;

waakzaamheid van, 219;

zal Loki doen sneuvelen, 227;

blaast op den Giallar-hoorn, 325;

vecht met Loki, 329;

dood van, 329;

Grieksch equivalent, 351

Heim-dellinger = Heimdall, 147

“Heimskringla”. Noorsche
kroniek, 122

Hel. Godin van den dood, 25;

geboorte en het verbergen van, 89,
216;

het koninkrijk van, 100;

Idoens verblijf in het Hellegebied, 108;

Uller en, 139;

Skuld als, 170;

hoofdstuk betreffende, 178–183;

Odin bezoekt, 197;

dochter
van Loki, 178, 230;

Hermod
tracht binnen te dringen in, 207;

rustbanken in, 208;

Hermod in, 208;

Balders invrijheidstelling, 208;

Hermod verlaat, 209;

de vogel van, 325;

komt in Vigrid, 327;

het leger van, 328;

donders geworpen over de negen rijken van, 330;

Garm houdt de wacht aan de poort der, 354, 355;

strafoefening van, 355


Hela = Hel, 178

Helena. Noorsche equivalenten,
357, 359

Helferich = Elf, 263

Helfrat = Elf, 263

Helgé. Zoon van Belé,
298;

weigert Ingeborg aan Frithiof te geven, 304;

wil Sigurd Ring antwoorden, 303;

sluit verdrag met Sigurd Ring, 304;

ondervraagt Frithiof naar diens ontheiliging van Balder’s tempel,
306;

verwekt storm tegen Frithiof, 307;

Angantyr weigert schatting aan, 311;

Frithiof trekt ring van Balder’s arm, 312;

vervolgt Frithiof, 313;

dood van, 321

Helgi. Lotgevallen van, 259, 260;

huwelijk van, 353

Heliaden. Noorsch equivalent,
350

Helicon. Vergeleken met Sokvabek,
343;

vergeleken met Odhroerir, 347

Heligoland. Benaming van, 142

Helios. Noorsch equivalent, 339

Helle-Koek. Garms woede gestild door,
179

Hellepoort. Hermod, door de, 179, 208

Helleweg. Hermod rijdt langs den,
207

Helm van Schrik, 268;

Sigurd draagt den, 272, 279, 290

Helschoenen. Voor voeten van een
overledene, 179

Helva. Dochter van den heer van
Nesvek bidt voor Esbern, 237,
238

Hendrik. Moord op, 25;

Keizer Hendrik bezoekt Ilse’s waterval, 234

Hengi-Kiaptr. Frodi krijgt
molensteenen van, 127

Hengist. Afstammeling van Odin,
38

Heracliden. Noorsch equivalent,
347

Hercules. Noorsche equivalenten,
338, 345, 346, 352, 353, 355

Herla. Mythisch koning van Engeland,
24

Herlathing. Wilde Jacht genaamd,
24

Hermæ. Noorsch equivalent,
345

Hermie. Mimung het zwaard van,
176

Hermod. Helden verwelkomd door,
18;

Frigga de moeder van, 37;

vlugge god, 152, 153;

op weg naar Niflheim, 179, 203–211;

Grieksch equivalent, 352

Herodes. Aanvoerder van de Wilde
Jacht, 25

Hertog van Alva. Cheru’s zwaard
opgedolven door den, 88

Heru = Tyr, 86;

= Heimdall, 148

Hervor. Dochter van Angantyr,
240

Hialli. Het trillende hart van,
288

Hilding. Pleegvader van Frithiof en
Ingeborg, 299;

vraagt Frithiof om hulp voor de Koningen van Song, 303;

Frithiof weigert zijn verzoek, 304;

meldt Frithiof het huwelijk van Ingeborg, 311

Himinbiorg. Paleis van Heimdall,
146, 150

Himinbrioter. Sigurd komt bij de,
273;

Brunhilde voor Odin gebracht naar, 275, 278

Hindarfiall. Sigurd komt bij de,
273;

Brunhilde voor Odin gebracht naar, 275, 278

Hindfell = Hindarfiall, 275

Hiordis. Sigmund dingt naar de hand
van, 262;

bewaart de stukken van het zwaard, 263;

Elf huwt, 264;

dood van, 285

Hippomenes. Noorsch equivalent,
350

Hiuki. Metgezel van Mani, 9

Hlader. Thor’s tempel te,
82

Hleidra. Hoofdstad van Denemarken,
49

Hler = Aegir, 183, 186;

broeder van Loki, 215;

zoon van Fornjotnr, 230


Hlessey. Aegirs woonplaats, 183, 186

Hlidskialf. Zetel van Odin, 15, 17,
78, 340;

Odin op Hlidskialf gezeten herinnert zich het winterverblijf, 33;

Frigga zit op, 41;

Odin ziet de vandalen vanaf, 44;

Frey beklimt, 118

Hlin. Dienstbode van Frigga, 46

Hlodyn = Nerthus, 57

Hlora. Thor toevertrouwd aan,
58

Hlorridi = Thor, 58

Hnikar = Odin, 270

Hnoss. Dochter van Freya, 130

Hodmimir. Het bosch, 332

Hodur. Verpersoonlijking der
duisternis, 139, 211;

Vali vermoordt, 163, 199;

tweelingbroeder van Balder, 195;

Balder zal worden vermoord door, 198;

Balder gedood door, 202;

Vali verslaat, 211, 352;

beteekenis van de geschiedenis van, 211;

Loki brengt hem ertoe, de maretak naar Balder te werpen, 222;

terugkeer van, 332

Hoenir. Verschaft den mensch
zintuigen, 12;

bezoekt de aarde, 103, 266;

Loki keert terug naar, 104;

gaat in Vana-heim wonen, 110;

boeren vragen hulp aan, 218;

ontmoeting van, 332

Hofvarpnir. Paard van Gna, 47

Högni. Zoon van Giuki, 277;

plan om Sigurd te dooden, 282;

waarschuwing van, 286;

krijgsgevangen, 287;

het hart van, 288

Holda = Frigga, 50;

Uller gemaal van, 138

Holland. Frigga vereerd in, 56

Holle, Frau = Frigga, 50

Holler = Uller, 138

Holmgang. Thors en Hrungnirs,
73

Hongarije. Attila zet zich neder in,
88

Honig. Druipt van Yggdrasil, 12

Hooglied = Hávamál,
39

Hordaland. Rijk door Frithiof
veroverd en aan zijn zoons overgelaten, 319 Horn = Freya,
131

Hörselberg. Holda’s woning
in de, 52, 345

Horso. Afstammeling van Odin,
38

Hræ-svelger. Lijken-zwelger,
9;

winden veroorzaakt door, 340

Hrauding. Agnar en Geirrod, zoons
van, 33

Hreidmar. Geschiedenis van, 266–270

Hrim-faxi. Paard van Nott, 7

Hrim-Thurs. IJsreus uit rijm geboren,
3;

Skadi, een, 112;

architect van Valhalla een, 221

Hrungnir. Wedloop met Odin, 72;

Thor’s gevecht met, 72,
73;

Grieksch equivalent, 346

Hrym. Bestuurder van een
schip,
327

Hubert St. Uller vervangen door,
138

Hugi. Thialfi houdt wedloop
met,
71

Hugin. Raaf van Odin, 16, 341;

Od-hroerir ontdekt door, 95

Hulda = Holda, 50

Huldra = Holda, 57

Huldra-volk. Woudnimfen, 57, 236

Hunaland. Gna gaat over, 47;

Brunhild’s woonplaats, 275

Hunding. Helgi’s twist met,
263;

nakomelingschap van, 260, 262

Hunnen. Inval der, 88;

Sigi koning der, 248;

Atli, koning der, 285, 360;

het land der, 286, 287, 297

Hunnenland. Sinfiotli keert terug
naar, 258

Hunthiof. Zoon van Frithiof, 319

Hunvor. Zweedsche prinses, door
Viking verlost, 293

Hvergelmir. De ziedende ketel,
2;

wortel van Yggdrasil nabij, 12;

Nidhug in, 12;

het zieden van, 180;

gewasschen in, 181

Hymir. Thors bezoek en visschen
met, 186–191

Hyndla. Freya en Ottar bezoeken,
134

Hyperboreers. Noorsch equivalent,
338

Hyperion. Noorsch equivalent,
339

Hyrrokin. Het van stapel laten loopen
van Ringhorn door, 205






I

Iafn-har. Gylfi
ziet, 38

Iarn-greiper. Thor’s
handschoen, 60

Iarnsaxa. I. Thors vrouw genaamd,
61;

voedt wolven, 325;

II. golfmeisje, 144

Ida = Idavold, 200;

goden wandelen in het gras op, 333;

Hindskialf even hoog als, 340.

Idavold. Vlakte waar de goden wonen,
10;

speelplaats der goden, 200;

Balder doorstoken in, 202;

laatste samenkomst op, 333

Idises. Nornen, 169

Idoen. Dochter van Ivald, 100;

hoofdstuk betreffende, 102–110;

keert terug naar Asgard, 106;

de appel van, 104, 164;

Loki misleidt, 104, 215;

Grieksche equivalent, 348

Ifing. Stroom langs de vlakte
Idavold, 10,
11;

Vafthrudnir vraagt naar, 30;

Loki vliegt over, 76

Ildico. Vrouw van Attila, 88;

= Goedroen, 291

Ilse. Geschiedenis van prinses,
234;

vergeleken met Arethusa, 354

Ilsenstein. Woonplaats van Ilse,
234

Indië. De talen van, 336

Ingeborg. I. Hunvor’s
kamermaagd, 293;

II. veranderd in een oude heks, 297;

Thorsten gered door, 297;

moeder van Frithiof, 298;

III. dochter van Belé, 299;

Frithiof’s liefde voor, 299;

Frithiof’s vrijage, 301;

Sigurd Ring als vrijer, 303;

met Frithiof in den tempel, 304;

scheidt van Frithiof, 306,
307;

gehuwd met Sigurd Ring, 311;

Frithiof verlangt naar, 314;

herkent Frithiof, 315;

verloving met Frithiof, 318;

Frithiof beoorloogt de broeders van, 319;

huwelijk met Frithiof, 321

Inglings. Afstammelingen van Frey,
127, 342

Ingvi-Frey. Geschiedenis van, 122–127

Inspiratie, Drank der. Geschiedenis
der, 94–102

Io. Noorsche equivalenten voor de
geschiedenis van, 344, 346

Iörmungandr. Geboorte en
opsluiting van, 89;

Hel geboren tegelijk met, 178;

Thor vischt,
188;

geboorte van, 216;

kruipt op het land, 326;

Loki voert bevel over, 327;

storm verwerkt door, 326

Iran. De hoogvlakte van, 1

Iris. Vergeleken met Gna, 343

Irmin = Odin, Heimdall of Hermod,
28, 148, 152

Irminspad = Melkweg, 29

Irminzuil. Door Karel den Groote
vernield, 28

Italië. Gouden eeuw in, 350

Ivald. De smid, 64;

Idoen, dochter van, 100




J

Jack en Jill. Oorsprong der geschiedenis van, 9

Jack in the Green, 36

Januari. Yule in, 126;

Vali’s maand, 163

Jarl. Geboorte van, 151

Jason. Noorsche equivalenten,
347, 358

Jill. Jack en, 9

Johannes de dooper, 25 

Jokul = Jötun, 230, 297

Jonakur. Goedroen, vrouw
van,
289

Jongere Edda. Gylfi’s
misleiding geschetst in de, 38

Jörd. Dochter van Nott, 7;

vrouw van Odin, 36, 41, 58

Jötun-heim. Huis der reuzen,
4;

Vafthrudnir vraagt naar, 30;

koude winden komen uit, 67;

Thor’s bezoek aan, 76;

Odin kijkt naar, 78;

Thor bezoekt Geirrod in, 79,
80;

Loki’s afstammelingen in, 89;

Odin gaat naar, 95;

Skirnir bezoekt, 119;

Thor stelt Freya voor in, 133;

Hel geboren in, 178;

Hyrrokin woont in, 205;

Loki in, 214, 215;

Loki huwt in, 216;

reuzen wonen in, 228;

Tartarus vergeleken met, 338;

Idoen in, 348

Jötuns. De aarde in de macht
der, 43;

ontstaan der, 228, 229;

Thor gevreesd door de, 229

Joyeuse. Zwaard van Karel den Groote,
176

Judea. Bethlehem van, 127

Juno. Vergeleken met Frigga, 343;

vergeleken met Freya, 347

Jupiter. Odin vergeleken met,
338, 340, 341, 342;

Amalthea, voedster van, 341;

geschil met Neptunus, 342;

verschalkt door Juno, 344;

Thor vergeleken met, 345;

verschaft zich Ganymedes, 347;

vergeleken met Fro, 349;

wenscht Thetis te huwen, 357

Juterna-jesta. Senjemand bemint,
231




K

Kallundborg. Legende
van, 237, 238

Kamille. Balders voorhoofd, 195

Karel de Groote. Aanvoerder van de
Wilde Jacht, 24, 25;

Bertha, de moeder van, 55;

Freya’s tempel verwoest door, 134;

zwaard van, 176

Karel de Vijfde. Alva, Generaal van,
88

Karels wagen = Groote Beer, 29

Kari. Broeder van Aegir, 183;

broeder van Loki, 215;

zoon van Fornjotnr, 230

Karl. Geboorte van, 150

Kattegat. Aegir woont in, 183, 354

Keisteen. In Thor’s voorhoofd,
75

Kerlaug. Thor waadt door, 59

Kerstmis. De Wilde Jacht tijdens,
24;

Bertha’s bezoek met, 56;

Yule nu genaamd, 126;

de heksen op Kerstavond, 232

Keulen. Vreemdeling bezoekt, 86

Knefrud. Noodigt de Niblungvorsten
uit tot bezoek aan Atli’s hof, 286;

dood van, 287

Kobolden = dwergen, 11, 236;

dwergkoning regeert de elven, 245

Konur. Geboorte van, 151

Koppelberg. Kinderen in den, 27

Kormt. Thor waadt door, 59

Kvasir. I. Moord op, 94;

Odin ontdekt de drie vaten bloed van, 95;

II. Loki ontdekt door, 224,
225




L

Laeding. Spreekwoord
betreffende, 347

Laga = Saga, 37

Lampetia. Noorsch equivalent voor de
kudden van, 339

Landvidi. Paleis van Vidar, 156, 158

Langbaarden. Sage der, 45

Laufeia. Moeder van Loki, 216

Laugurdag = Zaterdag, 227

Laurin. Koning der dwergen, 239

Leiding. Ketting voor Fenris,
90

Leipter. Stroom in Niflheim, 180

Lemnos. Noorsch equivalent voor,
358

Lerad. Opperste tak van Yggdrasil,
12, 18;

de dieren op, 12

Lessoe. Eiland waar Aegir verblijf
houdt, 183

Lethra. Offerplaats, 49

Licht elfen. Alf-heim, het verblijf
der, 116

Lif. Overleeft de wereldbrand,
331;

Grieksch equivalent, 357

Lifthrasir. Overleeft de wereldbrand,
331;

Grieksch equivalent, 357

Liod = Gna, 248

Lios-alfan. Elven, 243

Lios-beri. Vali’s maand,
163

Lit. Dwerg door Thor verbrand,
206

Lodur. Verleent den mensch bloed,
12

Loeder = Loki, 215

Lofn. Dienares van Frigga, 47

Logi. Kok van Utgard-Loki, 70;

wild vuur, 71

Logrum. De zee, 49

Loki. Vuurgod, 11;

Sif’s haar geroofd door, 63;

verandert van gedaante, 63;

Thor valt hem aan, 63;

weddenschap met Brock, 64;

vlucht van, 66;

Brock naait de lippen samen van, 66;

weddenschap in het eten, 70;

brengt hamer terug, 78;

huwt reuzin, 89;

geschiedenis met den adelaar, 103;

verzekert den goden Idoen te bevrijden, 105;

zuidenwind is, 107;

Skadi lacht over de potsierlijkheden van, 112;

de bliksem is, 115;

begeert Brisingamen, 133, 147;

leent valkenveeren, 76,
79, 133;

Freya beschuldigd door, 135;

Hel, dochter van, 178;

Aegir, broeder van, 183;

Frigga ondervraagd door, 201;

Hodurs hand geleid door, 202;

Thok synoniem met, 210;

jaloerschheid van, 211;

personifieert den verzoeker, 213;

vuurgod, 211–228;

zoon van Fornjotnr, 230;

bezoekt de aarde, 266;

vermoordt Otter, 266, 267;

neemt den schat, 268;

de Aesir dulden, 323;

rukt ketenen van elkaar, 325;

bestuurt Nagilfar, 326;

aan het hoofd der vijanden, 327,
328;

dood van, 329;

Grieksch equivalent voor de diefstal van, 346;

vergelijkingen, 348, 349, 355, 356

Lombarden. Geschiedenis der, 45

Lombardije. Het bezit van, 46

Longobarden. Geschiedenis der,
45;

Grieksch equivalent, 344

Lorelei. Legende van de, 193, 194;

Grieksch equivalent, 354

Lorride. Dochter van Thor, 62

Lucifer. Loki, evenbeeld van den
middeleeuwschen, 214

Lydische koningin. Noorsch
equivalent, 345

Lygni. Trekt op tegen Sigmund,
262

Lymdale. Brunhild’s verblijf,
275

Lyngvi. Eiland waar Feris, gebonden
werd, 91




M

Maagd. Hand der,
115;

dronk op de gezondheid der, 135

Maagdenburg. Freya’s tempel te,
134

“Macbeth.” De Nornen in,
168

Maelstroom. Draaikolk, 128

Magni. Thor’s zoon, 61, 74;

verpersoonlijking van moed, 332;

Grieksch equivalent, 346, 347

Maid Marian. Op den eersten Meidag,
36

Mälar-meer. Legende omtrent het
ontstaan van het, 49

Managarm. Gevoed in het IJzerbosch,
325;

Grieksch equivalent, 357

Mana-heim = Midgard, 11;

Grieksch equivalent, 338

Mani. De maan, 7;

metgezellen van, 9;

dood van, 324, 325;

equivalent, 339 

Mannigfual. Kolossaal schip, 233; Grieksch equivalent, 357

Mara’s. Troll-vrouwen, 241

Mardel = Freya, 131

Maretak. Legt den eed niet af,
197

Mars = Ares. Noorsch
equivalent,
347

Marsyas. Vergeleken met Vafthrudnir,
342

Mecklenburg. Frigga bekend in,
56

Mee. Heidrun verschaft, 12

Meerminnen. Bij Aegirs paleis,
354

Megin-giörd. Thors toovergordel,
60;

Thor maakt hem vast, 70

Mei-dag feesten, 36

Meleager. Nornagesta vergeleken met,
353

Melkweg. In Duitschland en Holland,
29, 56

Memor = Mimir, 29

Menelaus. Noorsch equivalent,
359

Menia. Frodi’s reuzenslavin,
127

Mentor. Eckhardt vergeleken met,
345

Mercurius. Noorsche equivalenten,
342, 344, 345, 347, 352

Meroveus. Geboorte van, 230;

Grieksch equivalent, 357

Merovingers. Voorvader der, 230

Mesnée d’Hellequin. De
Wilde Jacht in Frankrijk, 24

Middag. Deel van den Dag, 9

Middernacht. Deel van de Nacht,
9

Midgard. De aarde genaamd, 5;

de wensch woont in, 12;

wortel van Yggdrasil in, 12;

Bifröst overspant, 13;

oogstlanden van, 117;

Uller voert heerschappij over, 137;

huishaan in, 325

Midgardslang. Thor bijna uit de zee
getrokken, 71;

Hymir vreest de, 188;

Thor hengelt de, 189, 190;

geboorte van de, 216;

aangevallen door Thor, 329;

Thor doodt de, 330;

equivalent, 338;

stormen verwekt door, 354

Midzomeravond. Feesten op, 213

Midzomernacht. Feesten op aarde in,
245

Miming. Een zwaard, 176

Mimir. Bron van, 12, 29, 93, 95,
144, 146, 229;

oceaangod, 183;

zoon van Hler, 230;

Odin spreekt voor de laatste maal met, 328

Minerva. Noorsche equivalenten,
341, 342, 350, 359

Minos. Noorsch equivalent, 353

Miölnir. Thors hamer, 60;

Thor ontvangt, 66;

dwergen maken, 239;

Thor schept geiten door middel van, 68;

Thor werpt met, 190;

reus gedood door, 221, 229;

Midgardslang verslagen met, 330;

Grieksch equivalent, 345

Misletoe. Zie maretak

Mödgud. Geraamte dat Giöll
bewaakt, 179, 207, 208;

Grieksch equivalent, 354

Modi. Zoon van Thor, 61;

verpersoonlijking van sterkte, 332

Modir. Heimdall bezoekt, 150

Moeder Nacht. Langste nacht van het
jaar, 123, 213

Moerae. Vergeleken met Nornen,
341

Moeri. Thor’s tempel te,
82

Moezel. Gewoonten aan de oevers der,
123

Mokerkialfi. Nevelwader, met wien
Thialfi zal vechten, 73

Morgen. Deel van den dag, 9

Mors. Noorsch equivalent, 355

Mosmeisjes. Stellen herfstbladen
voor, 23;

equivalent 245, 246

Mühlberg. Overwinning bij,
88

Muizentoren. In den Rijn, 28

Mundilfari. Vader der
paardenbestuurders, 7

Munin. Raaf van Odin, 16;

Od-hroerir ontdekt door, 95;

Grieksch equivalent, 341


Muspells-Heim. Woonplaats van het
vuur, 2;

vonken afkomstig uit, 6;

de vurige bende van, 326

Mysinger. Frodi verslagen door den
Viking, 128






N

Nacht. Dochter van
Norvi, 7

Nagilfar. Het vlot maken van,
326

Nagilfari. Man van Nott, 7

Nain. Dwerg des doods, 99

Nal. Moeder van Loki, 216

Namiddag. Deel van den
Dag, 9

Nanna. Moeder van Forseti, 140;

vrouw van Balder, 195;

dood van, 204;

Balder in Hel’s eetzaal met, 208;

zendt karpet aan Frigga, 209;

symbool der plantengroei, 212;

vergeleken met Grieksche godinnen, 355

Narve. Zoon van Loki, 216;

dood van,
225

Nastrond. De misdadigen en onreinen
in, 181, 334;

analoog aan Tartarus, 355

Neckar. God en rivier, 191, 192, 354

Necks. Watergoden, 191, 192

Nectar. Vergeleken met Noorschen
drank, 340

Nemeïsche Leeuw. Noorsch
equivalent, 352

Neptunus. Noorsche equivalenten,
338, 341, 348, 354, 361

Nereïden. Noorsch equivalent,
354

Nereus. Niörd gelijk, 348, 349

Nerthus = Frigga, 56, 57;

vrouw van Niörd, 111,
116, 129

Niblungen. Sigurd bezoekt de,
277;

Brunhild, koningin der, 278;

smart der, 283;

Atli en de, 286, 287

Niblungenlied. Germaansch epos,
247, 285

Nicort. Zeemonsters, 191

Nida. Bergen waar de dwergen wonen,
334

Nidhug. Knaagt aan de wortels van
Yggdrasil, 12, 158, 181,
327

Nidud. Koning van Zweden, 174, 176;

vergelijking, 353

Niflheim. Woonplaats van mist en
donker, 2;

wortel van Yggdrasil in, 12;

Bifröst aan weerszijden van, 13;

Odin staart in, 32;

Hel in, 89, 178;

Hel’s vogel in, 325;

Idoen in, 108;

Uller in, 139;

hoorn gehoord in, 145;

Odin bezoekt, 197;

Hermod naar, 203;

Balder in, 208;

vergelijkingen, 338, 348, 354

Nikker Oude. Oorsprong van den naam,
191

Nimfen. Vergeleken met
Elven,
340

Niörd. Komt wonen in Asgard,
14;

zeegod 110–116, 183;

Skadi huwt, 113, 138, 139;

handschoen van, 115;

Frey, zoon van, 116;

de half-historische, 122;

eed op, 122;

Freya,
dochter van, 129;

equivalent, 183, 350

Nip. Vader van Nanna, 195

Nixen. Watergoden, 191, 192,
354

Njorfe. Koning van Uplands, vriend
van Viking, 294, 295;

zoons van, vallen Thorsten aan, 296

Nôatûn. Paleis van
Niörd, 110, 111, 113

Noodlot. Vergeleken met Orlog,
341

Noordzee. Mannigfual in de, 233, 357

Noormannen. Nemen beelden der elven
mede, 246;

het geloof der, 246, 333

Noorsch Raadsel, 22

Noorwegen. Odin verovert, 37;

Thor in, 59;

Koningin van, 114, 122;

Malmström nabij, 128;

Freya in, 129,
135;

mijnwerkers in, 242;

Haloge, Koning van, 292;

Sigurd Ring in, 303

Nordri. Dwerg die het hemelgewelf
steunt, 6

Nornagesta. Geschiedenis van,
167, 168;

vergeleken met Meleager, 353

Nornen. Besprenkelen Yggdrasil,
13;

plichten der, 31;

hoofdstuk betreffende de, 164–171;

besluit der, 86;

Odin ondervraagt de, 157, 166;

zijn Valkyren, 170;

verschijnen aan de stervelingen, 165, 259;

het web der, 165, 328;

Grieksch equivalent, 341, 352

Norvi. Vader van Nott, 7, 164;

Nornen stammen af van, 164

Nott. Godin der nacht, 7, 164

November. Gewijd aan Uller, 139




O

Oberon. Koning, 239, 245

Oberwesel. Visscher van, 193

Oceaan. Zondvloed zijnde Ymirs bloed,
4

Oceaniden. Vergeleken met
golven-maagden, 354

Oceanus. Noorsch equivalent, 338

Odensö. Gebouwd door Odin,
37

Od-hroerir. Ketel der
inspiratie,
94;

Odin zoekend naar, 95;

vergeleken met den Helicon, 347

Odin. Geboorte van, 4;

schept den mensch, 11;

hal van, 12;

geit van, 12;

broeder van, 14;

hoofdstuk betreffende, 15–40;

karakteristiek van, 22;

gewaad en speer van, 15;

troon van, 18;

vader der gesneuvelden, 18;

liefde der krijgslieden voor, 20;

de Wilde Jacht, 24;

aanvoerder der schimmen, 25;

sterrenbeeld, 29;

een oog van, 29, 89, 93,
249;

Geirrod verzorgd door, 33;

de historische Odin, 37, 122, 343;

slangen van, 39;

beelden van, 39;

Frigga, vrouw van, 41;

drinken op, 41;

terugkomst van, 44;

Thor, zoon van, 58;

geschenk voor, 63;

Hrungnir’s wedloop met, 72;

ziet Jötun-heim, 78;

Grid, vrouw van, 79, 156;

Tyr,
zoon van, 84;

speer van, 66, 86, 239,
260;

ontdekt Loki’s afstammelingen, 89, 178;

ontdekt Od-hroerir, 95;

wint de liefde van Gunlod, 97;

runen van, 100;

bezoekt de aarde, 103;

Loki keert terug naar, 104;

Loki ter verantwoording geroepen door, 105;

geeft Idoen de wolfshuid, 108;

de lucht is, 109;

Hoenir,
broeder van, 110;

troon van, 118;

Freya huwt, 135;

Uller neemt de plaats in van, 137;

verjaagt Uller, 137, 138, 139;

huwt de golfmeisjes, 144;

Heimdall vervangt, 148;

Hermod,
dienaar van, 152;

runenstaf van, 153;

moord van eenen der zonen van, 154;

voorspelling betreffende, 158;

vrijage om Rinda, 160–163,
211;

Nornen bezocht door, 166, 328;

Valkyren dienen, 171;

zal zwaard geven aan Sigmund, 176;

Balder, zoon van, 195;

Vala geraadpleegd door, 197–200;

gerustgesteld door Frigga, 200;

leent Sleipnir uit, 203;

fluistert Balder in het oor, 204;

Draupnir teruggezonden aan, 209;

symbool van den hemel, 212;

Loki,
broeder van, 214;

scheppingsdriehoek, 215;

helpt een boer, 217;

Sleipnir, paard van, 221;

Loki ontdekt door, 224;

bezoekt de reuzen, 229;

Signy,
zoon van, 247;

Sigmund neemt het zwaard van, 250,
257;

eischt Sinfiotli op, 261;

Sigurd geraden door, 265, 270;

bezoekt Hreidmar, 266;

Brunhild bestraft door, 275;

valt in den strijd, 329;

vergeleken met Grieksche goden, 338, 340, 341, 342, 343, 344, 347, 349, 352, 356, 358

Odur. Freya, echtgenoote van, 130;

Freya vindt, 131;

Freya zoekt,
131, 343;

verpersoonlijking van de zon, 132,
135;

Grieksch equivalent, 350

Oenone. Vergeleken met Brunhild,
359

Okolnur. Reuzen wonen in, 334

Olaf. Beeldenstormer, 39, 82,
123;

Yulefeest overgebracht naar Kerstdag door, 126;

Nornagesta bezoekt, 168, 353;

reuzen in de dagen van, 231

Olaf Sir. Door elven in hun kring
gesloten, 243

Oldenburg. Drinkbeker der familie,
232

Oller = Uller, 137

Olrun. Huwt op aarde, 173

Olympus. Noorsche equivalenten,
338, 340, 353

Omphale. Noorsch equivalent voor,
345

Oost Saksen. Door Odin veroverd,
38

Opstanding. Het woord door Odin
uitgesproken, 31

Oreaden. Vergeleken met Noorsche
elfen, 340

Orgelmir. IJsreus, 3

Orion. Noorsche equivalenten voor,
42, 349, 351

Orkney-eilanden. Veroverd door
Thorsten, Belé en Agantyr, 298;

Frithiof bezoekt de, 306

Orlog. De eeuwige wet van het al,
165, 200;

equivalent, 341

Ormt. Thor doorwaadt, 59

Orpheus. Noorsche equivalenten,
344, 347, 355, 360

Orvandil. Door Thor bevrijd, 75;

equivalent, 346

Ostara = Eástre, 54

Ottar. Freya helpt, 134

Otter. Gedood door Loki, 267

Oude Nikker. Ontstaan van den naam,
191

Oxford. Yule in, 124




P

Paderborn. Irminzuil
bij, 28

Paris. Noorsch equivalent, 359

Pegasus. Blodug-hofi vergeleken met,
349

Pelias. Noorsch equivalent, 347

Peneus. Noorsch equivalent, 354

Pentland-Firth. Draaikolk te, 128

Perseus. Noorsch equivalent, 352, 358

Phaeton. Noorsch equivalent, 350

Phaetusa. Noorsch equivalent,
339

Philemon. Noorsch equivalent,
342

Philoctetes. Noorsch equivalent voor
de pijlen van, 359

Phoebe. Equivalent, 339

Phoebus. Equivalent, 339

Phoenicische. Dwergen vergeleken met
Phoenicische mijnwerkers, 242

Pinksteren. Laatste verschijning van
Prinses Ilse op, 234

Pluto. Noorsche equivalenten,
338, 340

Pollux. Noorsch
equivalent,
360

Poolcirkel. IJsbergen van den,
1

Priamus. Vergeleken met Odin,
356

Procris. Noorsch equivalent, 339

Prometheus. Noorsch equivalent,
341, 356

Proserpina. Noorsche equivalenten
voor, 343, 346, 348, 355

Proteus. Noorsch equivalent, 351

Psychopompus. Vergeleken met Odin,
344

Pyrrha. Noorsch equivalent, 357

Pyrrhus, Noorsch equivalent, 356

Python. Vergeleken met Fafnir,
358, 359






Q

Quickborn.
Tooverfontein, 54 




R

Ragnar Lodbrog.
Aslaug huwt, 276

Ragnarok. Heimdall moet diens komst
aankondigen, 14;

komst van, 221;

recruten voor het leger tegen, 261;

de verschrikking van, 324,
331;

verklaring der mythe, 335,
357;

Fenris sterft te, 352

Raki. Odin’s boor, 97

Ran. Vrouw van Aegir, 184, 191;

zuster van Loki, 215;

Loki maakt een net als dat van, 224;

Loki leent het net van, 268;

Frithiof denkt aan de schatting van, 308;

vergeleken met Amphitrite, 354

Randwer. Dood van, 290

Ratatosk. Eekhoorntje, takboorder,
13;

equivalent, 134

Rattentoren. In den Rijn, 28

Razende Menigte. Wilde Jacht,
22, 24

Regin. Sigurd opgevoed door, 264;

geschiedenis van, 265–270;

smeedt wapen, 270;

keert met Sigurd terug om Fafnir te verslaan, 271;

verlangt voldoening, 271;

dood van, 272

Reine Pédauque = Frigga,
55

Rerir. Zoon van Odin, ontvangt appel,
47, 248;

equivalent van de geschiedenis van, 291

Reuzen. Geboorte der vorstreuzen,
4;

de goden verslaan de, 4;

Aegir behoort niet tot de, 183;

Hyrrokin een reuzin, 205;

hoofdstuk betreffende de, 228–236;

Crimer, hal der, 334

Reuzengebergte. Bergketen, 230, 357

Riger. Heimdall bezoekt de aarde en
noemt zich, 149

Rinda. Vrouw van Odin, 37, 211;

voorspelling betreffende, 154,
199;

Odin maakt het hof aan, 160,
211;

Grieksch equivalent, 340, 352

Ring. Zoon van Viking, 294

Ringhorn. Balders schip, 204, 205;

Grieksch equivalent, 355

Ringric. Sigurd Ring, onderkoning
van, 303;

Frithiof blijft in, 319

Rodenstein. Wilde Jacht aangevoerd
door, 24, 25

Roem. Vergeleken met Heimdall,
351

Rome. Tannhäuser bezoekt,
53;

Vitellius keizer van, 86

Romeinen. Verdrijven de Aesir uit
Klein-Azië, 37;

Vitellius heerscher over de, 86

Roskva. Dienares van Thor, 68

Rossthiof. Toovenaar, 153, 154, 160, 162, 199;

vergelijking, 352

Rosterus. Odin als smid, 161

Rügen. Nerthus geëerd op,
58

Runen. Odin god en bekend met de,
32, 95, 195, 198

Rusland. De Aesir verhuizen naar,
37;

naam voor, 154

Ruthenen. Odin in het land der,
154, 160

Rijn. Toren in den, 28;

godheid, 192, 354;

Lorelei, dochter van Vader, 193,
196;

Brunhild en Goedroen baden in den, 281;

Nevelingenschat begraven in den, 286

Rijngoud, 175, 247




S

Saehrimnir.
Everzwijn in Valhalla, 19

Saeming. Koning van
Noorwegen, 38, 114

Saemund. Verzamelaar der Oudere
Edda’s, 246

Saga. I. Vrouw van Odin, 37, 343;

II. verzameling zangen, 2, 247, 333

Sagittarius. Noorsch equivalent,
138

St. Gertruida. Gezondheid drinken op,
135

St. Goar. Lorelei te, 192 

St. Hubert. Uller is, 138

St. Johannesdag. Feest op, 213

St. Michael. Draagt Cheru’s
zwaard, 88

St. Valentijn. Vervangt Vali,
163

Saksen. Odins zonen Koningen van,
38

Saksers. Hengist en Horso, 38

Saksisch. Irmin een Saksisch God,
28;

Eástre, godin, 54

Sarpedon. Noorsch equivalent,
357

Sataere. God van den landbouw,
227

Satan = Loki, 227

Saturday. Aan Loki gewijd, 227

Saturnus. Noorsch equivalent,
227, 350

Saxnot. Saksische God, 88;

Frey verwisseld met, 116

Scandinavia. Godenvereering in,
57, 111, 126, 245, 246;

elven in, 243

Scandinaviërs. Geloof der,
138, 156, 230, 231;

epos der, 247;

geloof omtrent het uitzien der aarde, 229, 230

Schikgodinnen. Yggdrasil besprenkeld
door, 13;

Nornen, 164

Schitterende Heuvel =
Gnîtaheid, 269

Schoone Slaapster. Het verhaal van
de, 168

Schwartze See. Nerthus’ kar
gebaad in de, 57

Scylla. Noorsch equivalent, 347

Seeland. Gefjon geeft den naam aan,
48

Senjemand. Geschiedenis van den reus,
231, 232

Senjen. Het eiland, 231, 232

Sessrymnir. Freya’s hal,
129

Shakespeare. De Nornen in een
treurspel van, 168

Sibich. De verrader, 290

“Siegfried”. Opera van
Wagner, 285

Sif. Vrouw van Thor, 62;

haar haar gestolen, 63, 215;

Uller,
zoon van, 137;

Loki lastert, 224;

dwergen maken het haar van Sif in orde, 63, 239;

vergelijkingen 345, 346

Siggeir. Huwelijk van, 249–251;

verraad van, 251, 252, 258

Sigi. Zoon van Odin, 38, 247;

equivalent, 291

Sigmund. Völund’s zwaard
voor, 176;

broeder van Signy, 249;

trekt het zwaard uit den stam, 250, 251;

ter dood veroordeeld, 252;

eed van, 253;

stelt Signy’s zoon op de proef, 254;

vermomd als wolf, 256;

door Siggeir gevangen genomen, 257;

ontvluchting van, 258;

wraak van, 258;

de zoon van, 261;

Hiordis, vrouw van, 262;

doodelijk gewond, 262;

Sigurd, zoon van, 264;

het zwaard van, 176, 262;

equivalent, 291, 358

Signy. Dochter van Volsung, 249–255;

wraak van, 254–258

Sigtuna. Odin sticht de stad,
38

Sigurd. Geschiedenis van, 247;

geboorte van, 264;

Grane gekozen door, 266;

Regin spreekt met, 266;

zwaard van, 270;

verslaat Fafnir, 271;

rijdt door vlammen, 273;

verloving van, 275;

huwelijk van, 276;

Goedroen geeft tooverdrank aan, 277;

huwt Goedroen, 278;

neemt de gestalte van Gunnar aan, 279;

dood van, 282–285;

brandstapel, 284;

Goedroen ontroostbaar, 285;

Atli vermoord met het zwaard van, 289;

zonnemythe, 291;

Grieksche equivalenten, 353,
358

Sigyn. Loki’s trouwe gade,
216, 226

Sindri. Broeder van Brock, 64;

dwergkoning, 334

Sindur. Golfmeisje, 144

Sinfiotli. Geboorte van, 255;

opvoeding van, 255;

Signy helpt, 257;

wraak van, 258;

levensloop en dood van, 261

Sir Olaf. In den kring der elven,
243

Sirenen. Vergeleken met Lorelei,
354

Sirius. Noorsch equivalent, 349

Skadi. Vrouw van Odin, 37;

in Asgard, 111, 113;

vrouw van Niörd, 113,
129;

vrouw van Uller, 138, 139;

bestraft Loki, 226;

vergelijking, 349

Skalden. Edda het werk van, 2

Skialf = Freya, 131

Skidbladnir. Dvalin maakt, 63;

eigenschappen van, 64;

gegeven aan Frey, 66, 117;

dwergen maken, 239;

vergelijking, 346

Skin-faxi. Ros van Dag, 8

Skiold. Koning van Denemarken,
38, 49

Skioldungs. Afstammelingen van,
49, 342

Skirnir. Knecht van Frey, 91, 118–119;

tocht van, 119–121;

appels van, 350

Sköll. Wolf, die Zon en Maan
vervolgt, 8, 325, 356

Skrymir. Thor en, 69

Skrymsli. Geschiedenis van den reus,
217–220

Skuld. Eene der Nornen genaamd,
164, 166, 167, 170, 172

Slagfinn. Huwt een Valkyre, 173

Sleipnir. Paard van Odin, 21, 32,
72, 74, 197, 203, 328, 352;

Hermod berijdt, 153, 179, 208;

Loki vader van, 221, 356;

Grane stamt af van, 266

Slid. Stroom in Niflheim, 180

Snor. Vrouw van Karl, 150

Snorro-Sturleson. Schrijver der
Heimskringla, 122

Snotra. Godin der deugd, 49

Sogn. Johul, Koning van, 297;

de Koningen van, 303

Sokvabek. Hal van Saga, 37;

vergelijking, 343

Sol. Zonnemaagd, 7, 324;

dood van, 325, 331;

vergelijking, 339

Somnus. Noorsch equivalent voor het
hol, 358

Son. De beker boete, 94

Sörli. Zoon van Goedroen,
289, 290;

vergelijking, 360

Soté. Beroemd roover, steelt
den door Völund vervaardigden ring, 298

Spartaansch Koning. Equivalent,
359

Steropes. Noorsch equivalent,
349

Stromkarls. Watergoden, 191, 192

Strooie dood. Het van ouderdom of aan
een ziekte sterven, 180

Suaven. Tyr god der, 84

Sudri. Steunt het hemelgewelf,
6

Surtr. Vlammenreus, 2;

afstammeling van, 7;

verwoest de wereld, 14;

verschijnen van, 327;

de troep van, 328;

doodt Frey, 329;

werpt vurige donders over de aarde, 330

Sutting. Geschiedenis van den reus,
95, 96, 98

Svadilfare. Paard van den architect,
220, 221

Svalin. Schild van den zonnewagen,
6

Svanhvit. Huwt op aarde, 173

Svart-alfa-heim. Woning der dwergen,
10, 63, 91, 116, 132, 242

Svart-alfar, 236

Svasud. Vader van Zomer, 9

Swanhild. Dochter van Goedroen,
285, 286, 289, 290;

vergelijking, 360

Syn. Godin der waarheid, 48

Syr = Freya, 131






T

Tanngniostr. Thors
geit, 61

Tanngrisnr. Thors geit, 61

Tannhäuser. Geschiedenis van,
52–54;

equivalent, 344, 345 

Tarnkap. Onzichtbare kap, 237, 239

Tartarus. Noorsche equivalenten,
338, 347, 355

Telemachus. Noorsch equivalent,
345

Teutonen. Ostara, godin geliefd bij
de, 54;

geloof aan Lorelei, 194;

geloof omtrent feeën, 243

Teutonische goden, 227, 229

Thanatos = Hel, 355

Theseus. Noorsch equivalent, 358, 360

Thetis. Noorsch equivalent, 352

Thialfi. Dienaar van Thor, 68, 69,
70, 80;

gevecht van, 73, 74;

Egil’s zoon, 187

Thiassi. Geschiedenis van, 103;

Idoen gevangen genomen door, 104,
105, 106, 107, 215, 348;

Loki vervolgd door, 103, 106;

Gerda bloedverwante van, 118;

de oogen van, 107, 349

Thing. Noorsche volksvergadering,
134, 135, 299, 318

Thok. Loki als, 210, 212,
222;

vergelijking, 356

Thor. Gaat nooit over Bifröst,
14;

Jörd, moeder van, 36;

gedronken op, 41;

de donderaar, 58–84;

jeugd van, 58;

toorn van, 58, 63;

beschrijving van, 59;

kamer van, 60;

Alvis op de proef gesteld door, 62;

Miölnir in het bezit van, 66;

weddenschap betreffende drinken, 70;

duel met Hrungnir, 74;

Geirrod en, 79;

tempels voor, 82;

Tyr staat naast, 84;

haat de reuzen, 116, 229;

Yule gewijd aan, 123;

Brisinga-men gedragen door, 133;

Uller, stiefzoon van, 137;

Grid’s ijzeren handschoen beschermt, 157;

Thor en de ketel, 186;

gaat visschen, 188, 189;

wijdt brandstapel, 206;

bezoekt Utgard Loki, 214;

vermoordt den architect, 221;

grijpt Loki, 225;

doodt Midgardslang, 330;

zoons van, 332;

Grieksche equivalenten, 345,
346, 347, 356

Thora. Dochter van Hakon, vrouw van
Elf, 285

Thorburn. Oorsprong van den naam,
81

Thorer. Zoon van Viking, in kelder
gebracht, 296

Thorsten. I. Sage, 292;

II. Zoon van Viking, die Angurvadel ontvangt, 296;

schipbreuk van, 297;

huwelijk van, 297;

te Framnäs, 297;

vader van Frithiof, 298;

laatste ontmoeting met Belé, 299;

grafheuvel van, 300

Thorwaldsen. Oorsprong van den naam,
81

Thrall. Geboorte van, 149

Thridi. Een der drie godheden,
38

Throndhjeim. Tempel van Frey te,
122

Thrud. Dochter van Thor, 62

Thrudgelmir. Geboorte van, 4

Thrud-heim. Thors rijk, 58

Thrud-vang = Thrud-heim, 58, 71,
75, 76

Thrung = Freya, 131

Thrym. Thor bezoekt, 76, 77,
345, 347;

Freya weigert, 77, 135;

zoon van Kari, 230

Thrym-heim. Verblijf van Thiassi,
104;

Loki bezoekt, 106;

geboorteplaats van Skadi, 113,
114

Thunderhill. Naar Thor genaamd, 81

Thuringia. Horselberg in, 52;

reuzen in, 234

Thurses. Reuzen genaamd, 228

Thvera. Tempel van Frey te, 123

Thviti. Steen waaraan Fenris werd
gebonden, 92

Thyr. Vrouw van Thrall, 149

Titanen. Noorsch equivalent voor,
338, 347, 357

Titania. Koningin in feeënland,
245

Tityus. Noorsch equivalent, 356

Tiu = Tyr, 84, 347 

Toasten. Op Odin, 39;

op Frigga, 41;

op Bragi, 101;

op Niörd en Frey, 115;

op Freya, 135

Torge. Geschiedenis van den reus,
231

Torghatten. De berg, 231

Trentschippers. Bijgeloof der,
186

Trollpieken, 241

Trolls. Dwergen, 10, 238,
241, 358

Troye. Noorsch equivalent voor de
belegering van, 344, 356, 359

Tübingen. Dienst van Tyr te,
93

Tyr. Zoon van Frigga, 37;

god van den oorlog, 84–94;

verminkte arm, 92, 327;

geeft Fenris voedsel, 90;

verwisseld met Frey, 116;

vereenzelvigd met Irmin, 148;

ketent Fenris, 92, 178;

vergezelt Thor, 186–191;

vecht met Garm, 329;

dood van, 330

Tyrfing. Mythisch zwaard, 239

Tyrol. Geschiedenis van het vlas in,
50

Tyr’s Helm. Monnikskap genaamd,
93




U

Ulfrun. Golfmeisje,
144

Uller. Skadi huwt, 114;

god van den winter, 137–140;

equivalent, 351

Ulyssus. Vergeleken met
Tannhäuser, 344, 345

Undinen. Watergodinnen, 191, 192, 354

Uplands. Njorfe, koning van, 294

Upsala. Heiligdom te, 39, 82,
343;

Ingvi-Frey in, 122;

berg bij, 350

Urd. Een der Nornen, 165, 166

Urdar. Fontein, 12, 13,
59, 157, 164, 166, 328

Utgard. Rijk van, 69

Utgard-Loki. Kasteel van, 69, 70,
71;

verpersoonlijking van het kwaad, 214;

Thor bezoekt, 215




V

Vader-Fine. Zal
terugkeeren, 238

Vafthrudnir. Odins bezoek aan,
30, 229, 342;

zijn voorspelling komt uit, 326

Vak. Odin als, 162

Vala. Nornen genaamd, 86, 169;

Odin raadpleegt de, 198;

het graf van, 199

Valaskialf. Hal in Asgard, 17;

Vali in, 163

Valentijn St. Vali als, 163

Valfreya = Freya, 129

Valhalla. Beschrijving van, 18–21;

meesters in het, 58;

Hrungnir in, 72;

Tyr welkom in, 84;

Tyr’s krijgslieden in, 89;

Bragi minstreel in, 100;

helden in, 31, 148, 152,
259;

Vidar bezoekt, 157;

Valkyren kiezen helden voor het, 171, 173;

Ran’s spelonken vergeleken met het, 184;

maretak aan de poort van, 197,
201;

Helgi’s onthaal in, 259;

Goedroen terug in, 260;

Fialnar boven, 325;

de schare van, 329

Vali. Zinnebeeld van den
plantengroei, 37;

I. geboorte van, 162, 199;

verslaat Hodur, 211;

onvergankelijk, 332, 352;

II. zoon van Loki, 216, 225

Valkyren. Dienaressen van Odin,
17, 171;

dienaressen der krijgslieden, 18,
20;

dienaressen van Tyr, 88;

Freya koningin der, 129;

vergezellen Hermod, 152;

Skuld eene der, 170;

hoofdstuk betreffende de, 171–178;

Helgi huwt een, 260;

Goedroen een, 264;

Brunhild een, 171;

Freya een Valkyr, 350;

Hebe vergeleken met de, 353

Valpurgisnacht. Heksen dansen in den,
135, 169

Valtam. Vegtam, zoon van, 198

Valvader = Odin, 18, 171

Van. Niörd een, 14, 348


Vanabruid = Freya, 129

Vanadis = Freya, 129

Vana-heim. Huis der Vana’s,
14, 110, 116, 129

Vana’s. Zee- en windgoden,
14, 111, 129, 146, 183;

strijd tusschen Aesir en, 94,
110;

vergelijking, 332, 342

Vandalen. Geschiedenis der
Winilers en, 44, 344

Vara. Straft meineedigen, 49

Vasud. Vader van Vindsual, 9

Ve. Geboorte van, 4;

bij de schepping van den mensch, 11, 341;

verpersoonlijkt Odin, 36, 137;

equivalent, 338

Vecha. Odin als, 162

Vedfolnir. Die valk die verslag doet,
12

Vegtam = Odin, 198

Veimer. Thor doorwaadt, 80, 347

Veleda. Waarschuwt Drusus, 169

Veneur de Fontainebleau. De Wilde
Jager, 25

Venus. Noorsche equivalenten voor,
343, 347, 350, 359

Verdandi. Eene der Nornen, 165;

welwillendheid van, 165

Vespasianus. Tot Keizer uitgeroepen,
87

Vidar. Ouders van, 37;

geschiedenis van, 156–160;

verscheurt Fenris, 330;

onvergankelijk, 159, 332;

vergelijking, 352, 356

Vigrid. Het laatste gevecht op het
veld, 30, 227, 328, 332

Viking. Kleinzoon van Harloge,
292;

geboorte en huwelijk van, 293;

tweede huwelijk van, 294;

geschiedenis zijner zoons, 295,
296;

Aegir geeft Ellida aan, 297

Vikings. Opgenomen door Valkyren,
172

Vili. Geboorte van, 4;

bij de schepping van den mensch, 11, 341;

verpersoonlijkt Odin, 36, 137;

vergelijking, 338

Vindsual. Vader van Winter, 9

Vingnir. Thor toevertrouwd aan,
58

Vingolf. Tyr welkom te, 84

Vingthor = Thor, 58

Vinland. Noormannen vestigen zich in,
246

Vitellius. Heeft Cheru’s
zwaard, 86, 87

Vjofn. Godin der vrede en eendracht,
48

Vlas. Ontdekking van het, 50–52

Volla = Fulla, 46

Volsung. Saga, 247, 359;

geboorte van, 47, 248;

geschiedenis en dood van, 247–252;

afstammelingen van, 254, 258, 291

Völund. De smid, 173–178, 353;

armband, 298, 305

Völund’s huis. Doolhof,
175;

vergeleken met het Cretenser labyrinth, 353

Von. Rivier uit Fenris’ mond,
93

Voormiddag. Deel van den Dag,
9

Voorteekenen. Wolven zijn goede,
16

Vor = geloof, 49

Vrede-Frodi. Geschiedenis van,
127

Vrou-elde = Frigga, 56

Vrou-eldenstraat. Melkweg in Holland,
56

Vrijdag. Naar Freya genaamd, 133

Vulcanus. Noorsche equivalenten,
340, 353, 358

Vulder = Uller, 138






W

Wagen = Groote Beer, 29;

zonne- en maan-, 6;

nacht en dag, 7;

Irmins, 28;

Holda’s, 54;

Nerthus’, 56;

Thor’s, 61, 67, 77;

Frey’s 117;

Freya’s, 133;

vergelijking tusschen de wagens der Grieksche en Noorsche Goden,
339

Wagner. Vier opera’s ontleend
aan de Volsunga Saga, 247

Weenen. Gewoonten in, 125

Weerwolf. Sigmund als, 256 

Weldegg. Koning van Oost-Saksen,
38

Wener Meer. Thorsten op een eiland in
het, 296

Weser. Ratten verdronken in de,
26

West Saksen. Door Odin veroverd,
38

Westenburg. Ilse bemint den Heer van,
234

Westri. Dwerg die het hemelgewelf
steunt, 6

Wieland = Völund, 173

Wilde Jacht, 22, 23, 24, 25,
56, 138

Wilde Jager, 22, 25

Wind. Golven spelen met, 185

Wingi = Knefrud, 286

Winilers. Geschiedenis van de
Vandalen en, 44, 344

Winter. Odin drijft hem op de vlucht,
36

Witte vrouw. Bertha bekend als de,
55, 56

Wodan = Odin, 15, 22, 41

Wode = Frigga, 56

Woden’s dag = Woensdag,
39

Woensdag = Woden’s dag,
39

Woudmaagden. De elven, 245

Wuotan = Odin, 15, 56

Wurd = Urd, 165

Wyrd. Moeder der Nornen, 157, 158




Y

Ydalir. Verblijf van
Uller, 137

Yggdrasil. Het scheppen van, 12;

geiten en herten weiden op, 12;

speer gevormd van een tak van, 30;

Odin hangt aan, 32;

Thor onder de schaduw van, 59;

Idoen valt uit, 107;

de regenboogbrug eindigt onder, 144;

Giallar-hoorn hangt aan, 146;

Nornen wonen onder, 164;

Nidhug knaagt aan den wortel van, 181, 325;

verteerd, 330;

vergelijking, 348

Ymir. IJsreus, 3;

slaap van, 3;

dood van, 5, 228;

de aarde geschapen uit, 5;

dwergen uit zijn vleesch, 10,
236, 340;

Fornjotnr synoniem met, 215,
230;

vergelijking, 215, 337, 338

IJsland. Thvera op, 123;

Freya in, 129;

doolhof op, 175;

spleten en geysers in, 227;

Noormannen vestigen zich op, 333;

beschrijving der natuur van, 337

IJslanders. Verbeelding der, 1, 146;

noemen hooge bergtoppen Jokul, 230

IJslandsch. Kusten, 246

Yuldag, 82

Yule. De maand en het feest van,
123, 126, 314

Yuleblok, 126

Yuletijd, 101, 126, 315

IJzerbosch. IJzeren bladeren in het,
179;

wolven gevoed in het, 325




Z

Zaterdag. Aan Loki
gewijd, 227

Zeeland. Gefjon vormt, 344

Zephyrus. Vergeleken met Frey,
349

Zeus. Noorsch equivalent, 343

Ziu = Tyr, 84

Zomermaanden. Balder verbannen
gedurende de, 139

Zuisburg = Augsburg, 84

Zwaarddansen, 84

Zwarte Dood. Pestilentie, 182

Zwarte woud. Reuzen in het, 234

Zwarte Zee. Mannigfual doorkruist de,
357

Zweden. Meidag in, 36;

Odin verovert, 37;

Gyfli, koning van, 38, 48;

Thor in, 61;

Frey regeert over de, 126,
127;

Frodi bezoekt, 127;

Freya in, 129, 135;

Nidud, koning van, 174;

mijnwerkers in, 242

Zwerver. Odin als, 30

Zwitserland. Reuzen in, 230 







Mede verschenen:

T. Hadland Davis. Mythen en Legenden van
Japan. Voor Nederland bewerkt door Dr. B. C. Goudsmit. Met
twee-en-dertig gekleurde platen van Evelyn Paul. Ing. f 3,90, Geb. f
4,50.

H. A. Guerber. Mythen en Legenden
uit de Middeleeuwen. Haar oorsprong en invloed op letterkunde en
kunst. Bewerkt door Dr. H. W. Ph. E. v. d. Bergh v. Eysinga. Tweede
Druk. Met 64 fraaie platen. Ing. f 3,90, Geb. f 4,50.

H. A. Guerber. Mythen van
Griekenland en Rome. Bewerkt door Dr. B. C. Goudsmit. Met 64 zeer
fraaie platen. Tweede druk. Ing. f 3,90, Geb. f 4,50.


Colofon

Codering

Dit bestand is in een verouderde spelling. Er is
geen poging gedaan de tekst te moderniseren. Afgebroken woorden aan het
einde van de regel zijn stilzwijgend hersteld. Kennelijke zetfouten in
het origineel zijn gecorrigeerd. Dergelijke correcties zijn gemarkeerd
met het corr-element.

Verbeteringen

De volgende verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:



	Bladzijde
	Bron
	Verbetering



	V
	Idun
	Idoen



	VI
	Mollin
	Molin



	IX
	Idun
	Idoen



	XI
	[Niet in bron]
	”



	XII
	christelijke
	Christelijke



	XIII
	omsamenhangende
	onsamenhangende



	4
	Saemund’s
	Saemunds



	4
	Jötunheim
	Jötun-heim



	5
	Ymir’s
	Ymirs



	8
	Saemund’s
	Saemunds



	10
	Idawold
	Idavold



	12
	Nifl-heim
	Niflheim



	13
	Nifl-heim
	Niflheim



	13
	Heimsdall
	Heimdall



	13
	Ida-veld
	Idavold



	14
	Giallar-horen
	Giallar-hoorn



	14
	Saemund’s
	Saemunds



	17
	Glads-heim
	Gladsheim



	17
	bizonder
	bijzonder



	22
	[Niet in bron]
	.



	25
	Fontaineblau
	Fontainebleau



	35
	Saedmund’s
	Saemunds



	36
	Fiögyn’s
	Fiorgyns



	36
	Saemund’s
	Saemunds



	39
	hollandsche
	Hollandsche



	41
	Fiörgyn
	Fiorgyn



	47
	[Niet in bron]
	”



	47
	maag
	maagd



	48
	verandere
	veranderde



	49
	,
	.



	55
	Thuringen
	Thüringen



	58
	is
	in



	59
	Saemund’s
	Saemunds



	62
	Saemund’s
	Saemunds



	72
	Jotunheim
	Jötun-heim



	74
	Jotun
	Jötun



	86
	.)
	).



	91
	.)
	).



	92
	Saemund’s
	Saemunds



	99
	voor behouden
	voorbehouden



	100
	Idun
	Idoen



	100
	haasten
	haastten



	101
	Yultijdvieringen
	Yuletijdvieringen



	102
	ouderom
	ouderdom



	102
	goden
	reuzen



	103
	wijsheid
	vrijheid



	114
	Thrymheim
	Thrym-heim



	119
	tooverrring
	tooverring



	122
	eventueel
	uiteindelijk



	125
	eens
	een



	133
	Jötunheim
	Jötun-heim



	133
	.)
	).



	133
	geërd
	geëerd



	138
	gewoolijk
	gewoonlijk



	145
	Giallar-horen
	Giallar-hoorn



	145
	Gjallar-horen
	Giallar-hoorn



	149
	:
	.



	158
	Gird
	Grid



	162
	.)
	).



	164
	Idun
	Idoen



	166
	.)
	).



	172
	vêer
	veêr



	173
	[Niet in bron]
	.



	173
	Saemund’s
	Saemunds



	173
	[Niet in bron]
	”



	174
	vêeren
	veêren



	178
	Angurboda
	Angur-boda



	178
	Jötunheim
	Jötun-heim



	178
	Jötunheim
	Jötun-heim



	178
	.)
	).



	179
	Giöl
	Giöll



	179
	Mödgoed
	Mödgud



	179
	Giallarbrug
	Giallar-brug



	198
	.)
	).



	199
	,
	[Verwijderd]



	200
	Glads-heim
	Gladsheim



	200
	op zij
	opzij



	202
	wierhield
	weerhield



	202
	nootlottigen
	noodlottigen



	203
	dulde
	duldde



	204
	Nifl-heim
	Niflheim



	207
	Giallerbrug
	Giallar-brug



	208
	Nifl-heim
	Niflheim



	211
	Hodus
	Hodur



	214
	Seamunds
	Saemunds



	215
	Idroen
	Idoen



	217
	angskreet
	angstkreet



	220
	Jotunlist
	Jötunlist



	222
	haatten
	haatte



	230
	haar
	zijn



	231
	[Niet in bron]
	”



	233
	en
	[Verwijderd]



	235
	[Niet in bron]
	.



	237
	,
	[Verwijderd]



	238
	Helve
	Helva



	242
	Swart-alfa-heim
	Svart-alfa-heim



	246
	pöezie
	poëzie



	247
	de
	De



	248
	Ririr
	Rerir



	249
	’andre
	and’re



	252
	[Niet in bron]
	”



	252
	Signeirs
	Siggeirs



	260
	Saemund’s
	Saemunds



	265
	.
	,



	268
	Saemund’s
	Saemunds



	268
	Andvar’s
	Andvari’s



	269
	geschiede
	geschiedde



	270
	Sygni
	Signy



	282
	Saemund’s
	Saemunds



	292
	Tegnèr
	Tegnér



	292
	Tegnèrs
	Tegnérs



	292
	Tegnèr
	Tegnér



	293
	zeëen
	zeeën



	297
	Främnas
	Framnäs



	302
	êel
	eêl



	305
	[Niet in bron]
	.



	312
	[Niet in bron]
	.



	315
	[Niet in bron]
	,



	316
	nauwelijke
	nauwelijks



	316
	geeindigd
	geëindigd



	317
	[Niet in bron]
	,



	318
	moge
	mogen



	318
	Gjallarhoren
	Giallar-hoorn



	320
	,
	.



	323
	XXVII
	XXVIII



	324
	aksttijden
	akstijden



	325
	Vikingvertellingen
	Viking-vertellingen



	325
	Heimdal
	Heimdall



	325
	Heimdal
	Heimdall



	325
	Galler-horen
	Giallar-hoorn



	328
	Yggdrasill
	Yggdrasil



	329
	Fry
	Frey



	329
	Sutr’s
	Surtr’s



	330
	Fiörgyns
	Fiorgyns



	330
	wereldesch
	wereldsche



	332
	Idaveld
	Idavold



	332
	gôongebied
	goôngebied



	333
	.)
	).



	333
	Grimli
	Gimli



	334
	.)
	).



	338
	Jötunheim
	Jötun-heim



	346
	toovering
	tooverring



	348
	Idun
	Idoen



	348
	Idun
	Idoen



	348
	Iduns
	Idoens



	348
	Idun
	Idoen



	350
	en
	in



	351
	Feya
	Freya



	351
	Giallerhoorn
	Giallar-hoorn



	352
	Nemëischen
	Nemeïschen



	354
	Nifl-heim
	Niflheim



	355
	Nifl-heim
	Niflheim



	359
	Gudrun
	Goedroen



	359
	Gudrun
	Goedroen



	360
	”
	[Verwijderd]



	361
	Saemund’s
	Saemunds



	361
	.
	,



	362
	,
	.



	362
	.
	,



	362
	Gallar-horen
	Giallar-hoorn



	362
	;
	,



	364
	Gudrun
	Goedroen



	364
	[Niet in bron]
	,



	364
	.
	[Verwijderd]



	364
	Gudrun
	Goedroen



	365
	,
	.



	365
	[Niet in bron]
	,



	365
	Bifrost
	Bifröst



	365
	Giallarhoorn
	Giallar-hoorn



	367
	Cadaceus
	Caduceus



	367
	,
	.



	369
	Seamund
	Saemund



	369
	baag
	blaas



	369
	Giallarhoren
	Giallar-hoorn



	369
	Roning
	Koning



	370
	Idun
	Idoen



	370
	[Niet in bron]
	,



	370
	Nemëischen
	Nemeïschen



	370
	Hindarfial
	Hindarfiall



	371
	.
	,



	371
	Cadaceus
	Caduceus



	372
	[Niet in bron]
	,



	372
	Nilfheim
	Niflheim



	372
	Nilfheim
	Niflheim



	372
	[Niet in bron]
	,



	372
	Nilfheim
	Niflheim



	374
	Jötunheim
	Jötun-heim



	374
	[Niet in bron]
	, 292



	374
	[Niet in bron]
	,



	374
	Dochter
	dochter



	374
	Hermond
	Hermod



	375
	.
	[Verwijderd]



	375
	.
	[Verwijderd]



	375
	.
	[Verwijderd]



	375
	Agantyr
	Angantyr



	375
	Nilfheim
	Niflheim



	375
	.
	[Verwijderd]



	375
	.
	[Verwijderd]



	375
	Hindalfiall
	Hindarfiall



	375
	.
	[Verwijderd]



	376
	Attilla
	Attila



	376
	[Niet in bron]
	,



	376
	[Niet in bron]
	,



	377
	[Niet in bron]
	.



	377
	;
	.



	377
	Idavolt
	Idavold



	377
	Vafthudnir
	Vafthrudnir



	377
	,
	.



	377
	Dochter
	dochter



	377
	Frithiot’s
	Frithiof’s



	377
	[Niet in bron]
	,



	377
	,
	.



	377
	.
	,



	377
	;
	,



	378
	[Niet in bron]
	,



	378
	Jötunheim
	Jötun-heim



	378
	Vafthudnir
	Vafthrudnir



	378
	[Niet in bron]
	,



	378
	.
	[Verwijderd]



	378
	,
	;



	379
	zuide wind
	zuidenwind



	379
	[Niet in bron]
	,



	380
	.
	,



	380
	.
	,



	380
	.
	[Verwijderd]



	380
	,
	.



	380
	Thialfie
	Thialfi



	381
	.
	,



	381
	Dood
	dood



	381
	.
	[Verwijderd]



	381
	Nifl-heim
	Niflheim



	381
	[Niet in bron]
	,



	381
	[Niet in bron]
	,



	381
	[Niet in bron]
	,



	381
	[Niet in bron]
	,



	381
	Maelstrom
	Malmström



	381
	[Niet in bron]
	,



	382
	Konig
	Koning



	382
	.
	,



	382
	[Niet in bron]
	,



	382
	[Niet in bron]
	,



	382
	[Niet in bron]
	,



	382
	[Niet in bron]
	,



	382
	[Niet in bron]
	,



	382
	Signi
	Signy



	383
	[Niet in bron]
	,



	383
	[Niet in bron]
	,



	383
	.
	,



	383
	.
	,



	383
	Béle
	Belé



	383
	,
	.



	383
	.
	,



	384
	[Niet in bron]
	,



	384
	geërd
	geëerd



	384
	[Niet in bron]
	,



	384
	,
	;



	384
	[Niet in bron]
	,



	384
	.
	,



	384
	[Niet in bron]
	.



	384
	.
	[Verwijderd]



	385
	[Niet in bron]
	,



	385
	Signi
	Signy



	385
	[Niet in bron]
	,



	386
	Jokul
	Johul,



	387
	[Niet in bron]
	,



	387
	Bélé
	Belé



	387
	gegenaamd
	genaamd



	387
	Thüringia
	Thuringia



	388
	Njofre
	Njorfe



	388
	Niord
	Niörd



	389
	.
	=



	389
	Wiliners
	Winilers



	389
	Freye
	Freya



	389
	.
	[Verwijderd]



	390
	,
	.




















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK NOORSCHE MYTHEN UIT DE EDDA'S EN DE SAGEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5844172648675814172_titlepage.gif.png
NOORSCHE MYTHEN
UIT DE EDDA’S EN DE SAGEN

DOOR

H. A. GUERBER
SCHRUVER VAN .MYTHEN EN LEGENDEN UIT DE MIDDELEEUWEN",
MYTHEN VAN GRIEKENLAND EN ROME"

BEWERKT DOOR

Dr H. W. P. E. v. 0. BERGH v. EYSINGA.

TWEEDE DRUK.

ZUTPHEN. — W. J. THIEME & CIE.





