
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Die Kernpunkte der sozialen Frage in den Lebensnotwendigkeiten der Gegenwart und Zukunft

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Die Kernpunkte der sozialen Frage in den Lebensnotwendigkeiten der Gegenwart und Zukunft


Author: Rudolf Steiner



Release date: April 4, 2009 [eBook #28494]

                Most recently updated: January 4, 2021


Language: German


Credits: Produced by Norbert H. Langkau, Wolfgang Menges and the

        Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE KERNPUNKTE DER SOZIALEN FRAGE IN DEN LEBENSNOTWENDIGKEITEN DER GEGENWART UND ZUKUNFT ***




INTERNATIONALE BÜCHEREI FÜR SOZIAL- UND GEISTESWISSENSCHAFTEN

DIE KERNPUNKTE DER

SOZIALEN FRAGE

IN DEN LEBENSNOTWENDIGKEITEN

DER GEGENWART UND ZUKUNFT

VON

DR. RUDOLF STEINER


Signet


1920



DER KOMMENDE TAG, A. G., VERLAG

STUTTGART

41.–80. Tausend

Alle Rechte vorbehalten

Copyright, 1920 by Der kommende Tag, A. G.,

Verlag, Stuttgart.

Druckfehlerberichtigung.

Auf Seite 14, Zeile 9 von oben, muß es

statt: in dem Urteil

heißen: von dem Urteil.

Auf Seite 26, Zeile 11 von unten, muß es

statt: angetrieben

heißen: ausgetrieben.

Greiner & Pfeiffer, Druckerei und Verlagsanstalt, Stuttgart.

Inhalt


			Seite

		Vorrede und Einleitung	5

		Vorbemerkungen über die Absicht dieser Schrift	16

	I.	Die wahre Gestalt der sozialen Frage, erfaßt aus dem Leben der modernen Menschheit	20

	II.	Die vom Leben geforderten wirklichkeitsgemäßen Lösungsversuche für die sozialen Fragen und Notwendigkeiten	39

	III.	Kapitalismus und soziale Ideen	63

	IV.	Internationale Beziehungen der sozialen Organismen	98





Vorrede und Einleitung zum 41. bis 80. Tausend dieser Schrift

Die Aufgaben, welche das soziale Leben der Gegenwart stellt, muß derjenige
verkennen, der an sie mit dem Gedanken an irgendeine Utopie
herantritt. Man kann aus gewissen Anschauungen und Empfindungen
den Glauben haben, diese oder jene Einrichtung, die man sich in seinen
Ideen zurechtgelegt hat, müsse die Menschen beglücken; dieser Glaube
kann überwältigende Überzeugungskraft annehmen; an dem, was gegenwärtig
die soziale „Frage“ bedeutet, kann man doch völlig vorbeireden,
wenn man einen solchen Glauben geltend machen will.

Man kann heute diese Behauptung in der folgenden Art bis in das
scheinbar Unsinnige treiben; und man wird doch das Richtige treffen.
Man kann annehmen, irgend jemand wäre im Besitze einer vollkommenen
theoretischen „Lösung“ der sozialen Frage, und er könnte dennoch
etwas ganz Unpraktisches glauben, wenn er der Menschheit diese von
ihm ausgedachte „Lösung“ anbieten wollte. Denn wir leben nicht mehr
in der Zeit, in welcher man glauben soll, auf diese Art im öffentlichen
Leben wirken zu können. Die Seelenverfassung der Menschen ist nicht
so, daß sie für das öffentliche Leben etwa einmal sagen könnten: da
seht Einen, der versteht, welche sozialen Einrichtungen nötig sind; wie
er es meint, so wollen wir es machen.

In dieser Art wollen die Menschen Ideen über das soziale Leben gar
nicht an sich herankommen lassen. Diese Schrift, die nun doch schon
eine ziemlich weite Verbreitung gefunden hat, rechnet mit dieser Tatsache.
Diejenigen haben die ihr zugrunde liegenden Absichten ganz
verkannt, die ihr einen utopistischen Charakter beigelegt haben. Am
stärksten haben dies diejenigen getan, die selbst nur utopistisch denken
wollen. Sie sehen bei dem Andern, was der wesentlichste Zug ihrer
eigenen Denkgewohnheiten ist.

Für den praktisch Denkenden gehört es heute schon zu den Erfahrungen
des öffentlichen Lebens, daß man mit einer noch so überzeugend

erscheinenden utopistischen Idee nichts anfangen kann. Dennoch haben
viele die Empfindung, daß sie zum Beispiele auf wirtschaftlichem Gebiete
mit einer solchen an ihre Mitmenschen herantreten sollen. Sie
müssen sich davon überzeugen, daß sie nur unnötig reden. Ihre Mitmenschen
können nichts anfangen mit dem, was sie vorbringen.

Man sollte dies als Erfahrung behandeln. Denn es weist auf eine
wichtige Tatsache des gegenwärtigen öffentlichen Lebens hin. Es ist
die Tatsache der Lebensfremdheit dessen, was man denkt gegenüber
dem, was zum Beispiel die wirtschaftliche Wirklichkeit fordert. Kann
man denn hoffen, die verworrenen Zustände des öffentlichen Lebens zu
bewältigen, wenn man an sie mit einem lebensfremden Denken herantritt?

Diese Frage kann nicht gerade beliebt sein. Denn sie veranlaßt das
Geständnis, daß man lebensfremd denkt. Und doch wird man ohne dieses
Geständnis der „sozialen Frage“ auch fern bleiben. Denn nur, wenn man
diese Frage als eine ernste Angelegenheit der ganzen gegenwärtigen
Zivilisation behandelt, wird man Klarheit darüber erlangen, was dem
sozialen Leben nötig ist.

Auf die Gestaltung des gegenwärtigen Geisteslebens weist diese Frage
hin. Die neuere Menschheit hat ein Geistesleben entwickelt, das von
staatlichen Einrichtungen und von wirtschaftlichen Kräften in einem
hohen Grade abhängig ist. Der Mensch wird noch als Kind in die Erziehung
und den Unterricht des Staates aufgenommen. Er kann nur so
erzogen werden, wie die wirtschaftlichen Zustände der Umgebung es gestatten,
aus denen er herauswächst.

Man kann nun leicht glauben, dadurch müsse der Mensch gut an die
Lebensverhältnisse der Gegenwart angepaßt sein. Denn der Staat habe
die Möglichkeit, die Einrichtungen des Erziehungs- und Unterrichtswesens
und damit des wesentlichen Teiles des öffentlichen Geisteslebens
so zu gestalten, daß dadurch der Menschengemeinschaft am besten gedient
werde. Und auch das kann man leicht glauben, daß der Mensch
dadurch das bestmögliche Mitglied der menschlichen Gemeinschaft werde,
wenn er im Sinne der wirtschaftlichen Möglichkeiten erzogen wird, aus
denen er herauswächst, und wenn er durch diese Erziehung an denjenigen
Platz gestellt wird, den ihm diese wirtschaftlichen Möglichkeiten
anweisen.

Diese Schrift muß die heute wenig beliebte Aufgabe übernehmen, zu
zeigen, daß die Verworrenheit unseres öffentlichen Lebens von der Abhängigkeit

des Geisteslebens vom Staate und der Wirtschaft herrührt.
Und sie muß zeigen, daß die Befreiung des Geisteslebens aus dieser Abhängigkeit
den einen Teil der so brennenden sozialen Frage bildet.

Damit wendet sich diese Schrift gegen weitverbreitete Irrtümer. In
der Übernahme des Erziehungswesens durch den Staat sieht man seit
lange etwas dem Fortschritt der Menschheit heilsames. Und sozialistisch
Denkende können sich kaum etwas anderes vorstellen, als daß die Gesellschaft
den Einzelnen zu ihrem Dienste nach ihren Maßnahmen erziehe.

Man will sich nicht leicht zu einer Einsicht bequemen, die auf diesem
Gebiete heute unbedingt notwendig ist. Es ist die, daß in der geschichtlichen
Entwickelung der Menschheit in einer späteren Zeit zum Irrtum
werden kann, was in einer früheren richtig ist. Es war für das Heraufkommen
der neuzeitlichen Menschheitsverhältnisse notwendig, daß das
Erziehungswesen und damit das öffentliche Geistesleben den Kreisen,
die es im Mittelalter innehatten, abgenommen und dem Staate überantwortet
wurde. Die weitere Beibehaltung dieses Zustandes ist aber
ein schwerer sozialer Irrtum.

Das will diese Schrift in ihrem ersten Teile zeigen. Innerhalb des
Staatsgefüges ist das Geistesleben zur Freiheit herangewachsen; es kann
in dieser Freiheit nicht richtig leben, wenn ihm nicht die volle Selbstverwaltung
gegeben wird. Das Geistesleben fordert durch das Wesen,
das es angenommen hat, daß es ein völlig selbständiges Glied des sozialen
Organismus bilde. Das Erziehungs- und Unterrichtswesen, aus dem ja
doch alles geistige Leben herauswächst, muß in die Verwaltung derer
gestellt werden, die erziehen und unterrichten. In diese Verwaltung
soll nichts hineinreden oder hineinregieren, was im Staate oder in der
Wirtschaft tätig ist. Jeder Unterrichtende hat für das Unterrichten
nur so viel Zeit aufzuwenden, daß er auch noch ein Verwaltender auf
seinem Gebiete sein kann. Er wird dadurch die Verwaltung so besorgen,
wie er die Erziehung und den Unterricht selbst besorgt. Niemand gibt
Vorschriften, der nicht gleichzeitig selbst im lebendigen Unterrichten und
Erziehen drinnen steht. Kein Parlament, keine Persönlichkeit, die vielleicht
einmal unterrichtet hat, aber dies nicht mehr selbst tut, sprechen
mit. Was im Unterricht ganz unmittelbar erfahren wird, das fließt auch
in die Verwaltung ein. Es ist naturgemäß, daß innerhalb einer solchen
Einrichtung Sachlichkeit und Fachtüchtigkeit in dem höchst möglichen
Maße wirken.



Man kann natürlich einwenden, daß auch in einer solchen Selbstverwaltung
des Geisteslebens nicht alles vollkommen sein werde. Doch
das wird im wirklichen Leben auch gar nicht zu fordern sein. Daß das
Best-Mögliche zustande komme, das allein kann angestrebt werden. Die
Fähigkeiten, die in dem Menschenkinde heranwachsen, werden der Gemeinschaft
wirklich übermittelt werden, wenn über ihre Ausbildung nur
zu sorgen hat, wer aus geistigen Bestimmungsgründen heraus sein maßgebendes
Urteil fällen kann. Wie weit ein Kind nach der einen oder
der andern Richtung zu bringen ist, darüber wird ein Urteil nur in einer
freien Geistgemeinschaft entstehen können. Und was zu tun ist, um
einem solchen Urteil zu seinem Recht zu verhelfen, das kann nur aus einer
solchen Gemeinschaft heraus bestimmt werden. Aus ihr können das
Staats- und das Wirtschaftsleben die Kräfte empfangen, die sie sich nicht
geben können, wenn sie von ihren Gesichtspunkten aus das Geistesleben
gestalten.

Es liegt in der Richtung des in dieser Schrift Dargestellten, daß auch
die Einrichtungen und der Unterrichtsinhalt derjenigen Anstalten, die
dem Staate oder dem Wirtschaftsleben dienen, von den Verwaltern des
freien Geisteslebens besorgt werden. Juristenschulen, Handelsschulen,
landwirtschaftliche und industrielle Unterrichtsanstalten werden ihre
Gestaltung aus dem freien Geistesleben heraus erhalten. Diese Schrift
muß notwendig viele Vorurteile gegen sich erwecken, wenn man diese –
richtige – Folgerung aus ihren Darlegungen zieht. Allein woraus
fließen diese Vorurteile? Man wird ihren antisozialen Geist erkennen,
wenn man durchschaut, daß sie im Grunde aus dem unbewußten Glauben
hervorgehen, die Erziehenden müssen lebensfremde, unpraktische Menschen
sein. Man könne ihnen gar nicht zumuten, daß sie Einrichtungen
von sich aus treffen, welche den praktischen Gebieten des Lebens richtig
dienen. Solche Einrichtungen müssen von denjenigen gestaltet werden,
die im praktischen Leben drinnen stehen, und die Erziehenden müssen
gemäß den Richtlinien wirken, die ihnen gegeben werden.

Wer so denkt, der sieht nicht, daß Erziehende, die sich nicht bis ins
Kleinste hinein und bis zum Größten hinauf die Richtlinien selber geben
können, erst dadurch lebensfremd und unpraktisch werden. Ihnen
können dann Grundsätze gegeben werden, die von scheinbar noch so
praktischen Menschen herrühren; sie werden keine rechten Praktiker in
das Leben hineinerziehen. Die antisozialen Zustände sind dadurch

herbeigeführt, daß in das soziale Leben nicht Menschen hineingestellt
werden, die von ihrer Erziehung her sozial empfinden. Sozial empfindende
Menschen können nur aus einer Erziehungsart hervorgehen, die von sozial
Empfindenden geleitet und verwaltet wird. Man wird der sozialen Frage
niemals beikommen, wenn man nicht die Erziehungs- und Geistesfrage
als einen ihrer wesentlichen Teile behandelt. Man schafft Antisoziales
nicht bloß durch wirtschaftliche Einrichtungen, sondern auch dadurch,
daß sich die Menschen in diesen Einrichtungen antisozial verhalten. Und
es ist antisozial, wenn man die Jugend von Menschen erziehen und unterrichten
läßt, die man dadurch lebensfremd werden läßt, daß man ihnen
von außen her Richtung und Inhalt ihres Tuns vorschreibt.

Der Staat richtet juristische Lehranstalten ein. Er verlangt von
ihnen, daß derjenige Inhalt einer Jurisprudenz gelehrt werde, den er,
nach seinen Gesichtspunkten, in seiner Verfassung und Verwaltung
niedergelegt hat. Anstalten, die ganz aus einem freien Geistesleben
hervorgegangen sind, werden den Inhalt der Jurisprudenz aus diesem
Geistesleben selbst schöpfen. Der Staat wird zu warten haben auf dasjenige,
was ihm von diesem freien Geistesleben aus überantwortet wird.
Er wird befruchtet werden von den lebendigen Ideen, die nur aus einem
solchen Geistesleben erstehen können.

Innerhalb dieses Geisteslebens selbst aber werden diejenigen Menschen
sein, die von ihren Gesichtspunkten aus in die Lebenspraxis hineinwachsen.
Nicht das kann Lebenspraxis werden, was aus Erziehungseinrichtungen
stammt, die von bloßen „Praktikern“ gestaltet und in
denen von lebensfremden Menschen gelehrt wird, sondern allein das,
was von Erziehern kommt, die von ihren Gesichtspunkten aus das Leben
und die Praxis verstehen. Wie im einzelnen die Verwaltung eines freien
Geisteslebens sich gestalten muß, das wird in dieser Schrift wenigstens
andeutungsweise dargestellt.

Utopistisch Gesinnte werden an die Schrift mit allerlei Fragen heranrücken.
Besorgte Künstler und andere Geistesarbeiter werden sagen:
ja, wird denn die Begabung in einem freien Geistesleben besser gedeihen
als in dem gegenwärtigen vom Staat und den Wirtschaftsmächten besorgten?
Solche Frager sollten bedenken, daß diese Schrift eben in keiner
Beziehung utopistisch gemeint wird. In ihr wird deshalb durchaus nicht
theoretisch festgesetzt: dies soll so oder so sein. Sondern es wird zu
Menschengemeinschaften angeregt, die aus ihrem Zusammenleben das

sozial Wünschenswerte herbeiführen können. Wer das Leben nicht nach
theoretischen Vorurteilen, sondern nach Erfahrungen beurteilt, der wird
sich sagen: der aus seiner freien Begabung heraus Schaffende wird Aussicht
auf eine rechte Beurteilung seiner Leistungen haben, wenn es eine freie
Geistesgemeinschaft gibt, die ganz aus ihren Gesichtspunkten heraus in
das Leben eingreifen kann.

Die „soziale Frage“ ist nicht etwas, was in dieser Zeit in das Menschenleben
heraufgestiegen ist, was jetzt durch ein paar Menschen, oder durch
Parlamente gelöst werden kann und dann gelöst sein wird. Sie ist ein
Bestandteil des ganzen neueren Zivilisationslebens, und wird es, da sie
einmal entstanden ist, bleiben. Sie wird für jeden Augenblick der weltgeschichtlichen
Entwickelung neu gelöst werden müssen. Denn das
Menschenleben ist mit der neuesten Zeit in einen Zustand eingetreten,
der aus dem sozial Eingerichteten immer wieder das Antisoziale hervorgehen
läßt. Dieses muß stets neu bewältigt werden. Wie ein Organismus
einige Zeit nach der Sättigung immer wieder in den Zustand des Hungers
eintritt, so der soziale Organismus aus einer Ordnung der Verhältnisse in
die Unordnung. Eine Universalarznei zur Ordnung der sozialen Verhältnisse
gibt es so wenig wie ein Nahrungsmittel, das für alle Zeiten sättigt.
Aber die Menschen können in solche Gemeinschaften eintreten, daß durch
ihr lebendiges Zusammenwirken dem Dasein immer wieder die Richtung
zum Sozialen gegeben wird. Eine solche Gemeinschaft ist das sich selbst
verwaltende geistige Glied des sozialen Organismus.

Wie sich für das Geistesleben aus den Erfahrungen der Gegenwart
die freie Selbstverwaltung als soziale Forderung ergibt, so für das Wirtschaftsleben
die assoziative Arbeit. Die Wirtschaft setzt sich im neueren
Menschenleben zusammen aus Warenproduktion, Warenzirkulation und
Warenkonsum. Durch sie werden die menschlichen Bedürfnisse befriedigt;
innerhalb ihrer stehen die Menschen mit ihrer Tätigkeit. Jeder
hat innerhalb ihrer seine Teilinteressen; jeder muß mit dem ihm möglichen
Anteil von Tätigkeit in sie eingreifen. Was einer wirklich braucht,
kann nur er wissen und empfinden; was er leisten soll, will er aus seiner
Einsicht in die Lebensverhältnisse des Ganzen beurteilen. Es ist nicht
immer so gewesen, und ist heute noch nicht überall so auf der Erde;
innerhalb des gegenwärtig zivilisierten Teiles der Erdbevölkerung ist es
im wesentlichen so.

Die Wirtschaftskreise haben sich im Laufe der Menschheitsentwickelung

erweitert. Aus der geschlossenen Hauswirtschaft hat sich die Stadtwirtschaft,
aus dieser die Staatswirtschaft entwickelt. Heute steht man
vor der Weltwirtschaft. Es bleibt zwar von dem alten noch ein erheblicher
Teil im Neuen bestehen; es lebte in dem alten andeutungsweise
schon vieles von dem Neuen. Aber die Schicksale der Menschheit sind
davon abhängig, daß die obige Entwickelungsreihe innerhalb gewisser
Lebensverhältnisse vorherrschend wirksam geworden ist.

Es ist ein Ungedanke, die Wirtschaftskräfte in einer abstrakten Weltgemeinschaft
organisieren zu wollen. Die Einzelwirtschaften sind im
Laufe der Entwickelung in die Staatswirtschaften in weitem Umfange
eingelaufen. Doch die Staatsgemeinschaften sind aus anderen als bloß
wirtschaftlichen Kräften entsprungen. Daß man sie zu Wirtschaftsgemeinschaften
umwandeln wollte, bewirkte das soziale Chaos der neuesten
Zeit. Das Wirtschaftsleben strebt darnach, sich aus seinen eigenen Kräften
heraus unabhängig von Staatseinrichtungen, aber auch von staatlicher
Denkweise zu gestalten. Es wird dies nur können, wenn sich, nach rein
wirtschaftlichen Gesichtspunkten, Assoziationen bilden, die aus Kreisen
von Konsumenten, von Handeltreibenden und Produzenten sich zusammenschließen.
Durch die Verhältnisse des Lebens wird der Umfang
solcher Assoziationen sich von selbst regeln. Zu kleine Assoziationen
würden zu kostspielig, zu große wirtschaftlich zu unübersichtlich arbeiten.
Jede Assoziation wird zu der andern aus den Lebensbedürfnissen
heraus den Weg zum geregelten Verkehr finden. Man braucht nicht
besorgt zu sein, daß derjenige, der sein Leben in reger Ortsveränderung
zuzubringen hat, durch solche Assoziationen eingeengt sein werde. Er
wird den Übergang von der einen in die andere leicht finden, wenn nicht
staatliche Organisation, sondern wirtschaftliche Interessen den Übergang
bewirken werden. Es sind Einrichtungen innerhalb eines solchen
assoziativen Wesens denkbar, die mit der Leichtigkeit des Geldverkehrs
wirken.

Innerhalb einer Assoziation kann aus Fachkenntnis und Sachlichkeit
eine weitgehende Harmonie der Interessen herrschen. Nicht Gesetze regeln
die Erzeugung, die Zirkulation und den Verbrauch der Güter, sondern
die Menschen aus ihrer unmittelbaren Einsicht und ihrem Interesse heraus.
Durch ihr Drinnenstehen im assoziativen Leben können die Menschen
diese notwendige Einsicht haben; dadurch, daß Interesse mit
Interesse sich vertragsmäßig ausgleichen muß, werden die Güter in ihren

entsprechenden Werten zirkulieren. Ein solches Zusammenschließen nach
wirtschaftlichen Gesichtspunkten ist etwas anderes als zum Beispiele das
in den modernen Gewerkschaften. Diese wirken sich im wirtschaftlichen
Leben aus; aber sie kommen nicht nach wirtschaftlichen Gesichtspunkten
zustande. Sie sind den Grundsätzen nachgebildet, die sich in der neueren
Zeit aus der Handhabung der staatlichen, der politischen Gesichtspunkte
heraus gestaltet haben. Man parlamentarisiert in ihnen; man kommt
nicht nach wirtschaftlichen Gesichtspunkten überein, was der eine dem
andern zu leisten hat. In den Assoziationen werden nicht „Lohnarbeiter“
sitzen, die durch ihre Macht von einem Arbeit-Unternehmer möglichst
hohen Lohn fordern, sondern es werden Handarbeiter mit den geistigen
Leitern der Produktion und mit den konsumierenden Interessenten des
Produzierten zusammenwirken, um durch Preisregulierungen Leistungen
entsprechend den Gegenleistungen zu gestalten. Das kann nicht durch
Parlamentieren in Versammlungen geschehen. Vor solchen müßte man
besorgt sein. Denn wer sollte arbeiten, wenn unzählige Menschen ihre
Zeit mit Verhandlungen über die Arbeit verbringen müßten. In Abmachungen
von Mensch zu Mensch, von Assoziation zu Assoziation vollzieht
sich alles neben der Arbeit. Dazu ist nur notwendig, daß der Zusammenschluß
den Einsichten der Arbeitenden und den Interessen der
Konsumierenden entspricht.

Damit wird nicht eine Utopie gezeichnet. Denn es wird gar nicht
gesagt: dies soll so oder so eingerichtet werden. Es wird nur darauf hingedeutet,
wie die Menschen sich selbst die Dinge einrichten werden, wenn
sie in Gemeinschaften wirken wollen, die ihren Einsichten und ihren
Interessen entsprechen.

Daß sie sich zu solchen Gemeinschaften zusammenschließen, dafür
sorgt einerseits die menschliche Natur, wenn sie durch staatliche Dazwischenkunft
nicht gehindert wird; denn die Natur erzeugt die Bedürfnisse.
Andrerseits kann dafür das freie Geistesleben sorgen, denn dieses
bringt die Einsichten zustande, die in der Gemeinschaft wirken sollen.
Wer aus der Erfahrung heraus denkt, muß zugeben, daß solche assoziative
Gemeinschaften in jedem Augenblick entstehen können, daß sie nichts
von Utopie in sich schließen. Ihrer Entstehung steht nichts anderes im
Wege, als daß der Mensch der Gegenwart das wirtschaftliche Leben von
außen „organisieren“ will in dem Sinne, wie für ihn der Gedanke der
„Organisation“ zu einer Suggestion geworden ist. Diesem Organisieren,

das die Menschen zur Produktion von außen zusammenschließen will,
steht diejenige wirtschaftliche Organisation, die auf dem freien Assoziieren
beruht, als sein Gegenbild gegenüber. Durch das Assoziieren verbindet
sich der Mensch mit einem andern; und das Planmäßige des Ganzen
entsteht durch die Vernunft des Einzelnen. – Man kann ja sagen: was
nützt es, wenn der Besitzlose mit dem Besitzenden sich assoziiert? Man
kann es besser finden, wenn alle Produktion und Konsumtion von außen
her „gerecht“ geregelt wird. Aber diese organisatorische Regelung unterbindet
die freie Schaffenskraft des einzelnen, und sie bringt das Wirtschaftsleben
um die Zufuhr dessen, was nur aus dieser freien Schaffenskraft
entspringen kann. Und man versuche es nur einmal, trotz aller
Vorurteile, sogar mit der Assoziation des heute Besitzlosen mit dem Besitzenden.
Greifen nicht andere als wirtschaftliche Kräfte ein, dann wird
der Besitzende dem Besitzlosen die Leistung notwendig mit der Gegenleistung
ausgleichen müssen. Heute spricht man über solche Dinge
nicht aus den Lebensinstinkten heraus, die aus der Erfahrung stammen;
sondern aus den Stimmungen, die sich nicht aus wirtschaftlichen, sondern
aus Klassen- und anderen Interessen heraus entwickelt haben. Sie konnten
sich entwickeln, weil man in der neueren Zeit, in welcher gerade das
wirtschaftliche Leben immer komplizierter geworden ist, diesem nicht
mit rein wirtschaftlichen Ideen nachkommen konnte. Das unfreie Geistesleben
hat dies verhindert. Die wirtschaftenden Menschen stehen in der
Lebensroutine drinnen; die in der Wirtschaft wirkenden Gestaltungskräfte
sind ihnen nicht durchsichtig. Sie arbeiten ohne Einsicht in das
Ganze des Menschenlebens. In den Assoziationen wird der eine durch
den andern erfahren, was er notwendig wissen muß. Es wird eine wirtschaftliche
Erfahrung über das Mögliche sich bilden, weil die Menschen,
von denen jeder auf seinem Teilgebiete Einsicht und Erfahrung hat,
zusammen-urteilen werden.

Wie in dem freien Geistesleben nur die Kräfte wirksam sind, die in ihm
selbst liegen, so im assoziativ gestalteten Wirtschaftssystem nur die
wirtschaftlichen Werte, die sich durch die Assoziationen herausbilden.
Was in dem Wirtschaftsleben der einzelne zu tun hat, das ergibt sich
ihm aus dem Zusammenleben mit denen, mit denen er wirtschaftlich
assoziiert ist. Dadurch wird er genau so viel Einfluß auf die allgemeine
Wirtschaft haben, als seiner Leistung entspricht. Wie Nicht-Leistungsfähige
sich dem Wirtschaftsleben eingliedern, das wird in dieser Schrift

auseinandergesetzt. Den Schwachen gegenüber dem Starken schützen,
kann ein Wirtschaftsleben, das nur aus seinen eigenen Kräften heraus
gestaltet ist.

So kann der soziale Organismus in zwei selbständige Glieder zerfallen,
die sich gerade dadurch gegenseitig tragen, daß jeder seine eigenartige
Verwaltung hat, die aus seinen besonderen Kräften hervorgeht. Zwischen
beiden aber muß sich ein Drittes ausleben. Es ist das eigentliche staatliche
Glied des sozialen Organismus. In ihm macht sich alles das geltend,
was von dem Urteil und der Empfindung eines jeden mündig gewordenen
Menschen abhängig sein muß. In dem freien Geistesleben betätigt sich
jeder nach seinen besonderen Fähigkeiten; im Wirtschaftsleben füllt jeder
seinen Platz so aus, wie sich das aus seinem assoziativen Zusammenhang
ergibt. Im politisch-rechtlichen Staatsleben kommt er zu seiner rein
menschlichen Geltung, insoferne diese unabhängig ist von den Fähigkeiten,
durch die er im freien Geistesleben wirken kann, und unabhängig
davon, welchen Wert die von ihm erzeugten Güter durch das assoziative
Wirtschaftsleben erhalten.

In diesem Buche wird gezeigt, wie Arbeit nach Zeit und Art eine Angelegenheit
ist dieses politisch-rechtlichen Staatslebens. In diesem steht
jeder dem andern als ein gleicher gegenüber, weil in ihm nur verhandelt
und verwaltet wird auf den Gebieten, auf denen jeder Mensch gleich
urteilsfähig ist. Rechte und Pflichten der Menschen finden in diesem
Gliede des sozialen Organismus ihre Regelung.

Die Einheit des ganzen sozialen Organismus wird entstehen aus der
selbständigen Entfaltung seiner drei Glieder. Das Buch wird zeigen,
wie die Wirksamkeit des beweglichen Kapitales, der Produktionsmittel,
die Nutzung des Grundes und Bodens sich durch das Zusammenwirken
der drei Glieder gestalten kann. Wer die soziale Frage „lösen“ will durch
eine ausgedachte oder sonstwie entstandene Wirtschaftsweise, der wird
diese Schrift nicht praktisch finden; wer aus den Erfahrungen des Lebens
heraus die Menschen zu solchen Arten des Zusammenschlusses anregen
will, in denen sie die sozialen Aufgaben am besten erkennen und sich
ihnen widmen können, der wird dem Verfasser des Buches das Streben
nach wahrer Lebenspraxis vielleicht doch nicht absprechen.

Das Buch ist im April 1919 zuerst veröffentlicht worden. Ergänzungen
zu dem damals Ausgesprochenen habe ich in den Beiträgen gegeben, die
in der Zeitschrift „Dreigliederung des sozialen Organismus“ enthalten

waren und die soeben gesammelt als die Schrift „In Ausführung der
Dreigliederung des sozialen Organismus“ erschienen sind[1].

Man wird finden können, daß in den beiden Schriften weniger von
den „Zielen“ der sozialen Bewegung als vielmehr von den Wegen gesprochen
wird, die im sozialen Leben beschritten werden sollten. Wer
aus der Lebenspraxis heraus denkt, der weiß, daß namentlich einzelne
Ziele in verschiedener Gestalt auftreten können. Nur wer in abstrakten
Gedanken lebt, dem erscheint alles in eindeutigen Umrissen. Ein solcher
tadelt das Lebenspraktische oft, weil er es nicht bestimmt, nicht „klar“
genug dargestellt findet. Viele, die sich Praktiker dünken, sind gerade
solche Abstraktlinge. Sie bedenken nicht, daß das Leben die mannigfaltigsten
Gestaltungen annehmen kann. Es ist ein fließendes Element.
Und wer mit ihm gehen will, der muß sich auch in seinen Gedanken und
Empfindungen diesem fließenden Grundzug anpassen. Die sozialen Aufgaben
werden nur mit einem solchen Denken ergriffen werden können.

Aus der Beobachtung des Lebens heraus sind die Ideen dieser Schrift
erkämpft; aus dieser heraus möchten sie auch verstanden sein.



Vorbemerkungen über die Absicht dieser Schrift

Das soziale Leben der Gegenwart stellt ernste, umfassende Aufgaben.
Forderungen nach Neueinrichtungen in diesem Leben treten auf
und zeigen, daß zur Lösung dieser Aufgaben Wege gesucht werden
müssen, an die bisher nicht gedacht worden ist. Durch die Tatsachen
der Gegenwart unterstützt, findet vielleicht heute schon derjenige Gehör,
der, aus den Erfahrungen des Lebens heraus, sich zu der Meinung
bekennen muß, daß dieses Nichtdenken an notwendig gewordene Wege in
die soziale Verwirrung hineingetrieben hat. Auf der Grundlage einer
solchen Meinung stehen die Ausführungen dieser Schrift. Sie möchten
von dem sprechen, was geschehen sollte, um die Forderungen, die von
einem großen Teile der Menschheit gegenwärtig gestellt werden, auf den
Weg eines zielbewußten sozialen Wollens zu bringen. – Ob dem einen
oder dem andern diese Forderungen gefallen oder nicht gefallen, davon
sollte bei der Bildung eines solchen Wollens wenig abhängen. Sie sind
da, und man muß mit ihnen als mit Tatsachen des sozialen Lebens
rechnen. Das mögen diejenigen bedenken, die, aus ihrer persönlichen
Lebenslage heraus, etwa finden, daß der Verfasser dieser Schrift in
seiner Darstellung von den proletarischen Forderungen in einer Art
spricht, die ihnen nicht gefällt, weil sie, nach ihrer Ansicht, zu einseitig
auf diese Forderungen als auf etwas hinweist, mit dem das soziale Wollen
rechnen muß. Der Verfasser aber möchte aus der vollen Wirklichkeit
des gegenwärtigen Lebens heraus sprechen, soweit ihm dieses nach
seiner Erkenntnis dieses Lebens möglich ist. Ihm stehen die verhängnisvollen
Folgen vor Augen, die entstehen müssen, wenn man Tatsachen,
die nun einmal aus dem Leben der neueren Menschheit sich erhoben
haben, nicht sehen will; wenn man von einem sozialen Wollen nichts
wissen will, das mit diesen Tatsachen rechnet.

Wenig befriedigt von den Ausführungen des Verfassers werden auch
zunächst Persönlichkeiten sein, die sich in der Weise als Lebenspraktiker

ansehen, wie man unter dem Einflusse mancher liebgewordener
Gewohnheiten die Vorstellung der Lebenspraxis heute nimmt. Sie
werden finden, daß in dieser Schrift kein Lebenspraktiker spricht. Von
diesen Persönlichkeiten glaubt der Verfasser, daß gerade sie werden
gründlich umlernen müssen. Denn ihm erscheint ihre „Lebenspraxis“
als dasjenige, was durch die Tatsachen, welche die Menschheit der
Gegenwart hat erleben müssen, unbedingt als ein Irrtum erwiesen ist.
Als derjenige Irrtum, der in unbegrenztem Umfange zu Verhängnissen
geführt hat. Sie werden einsehen müssen, daß es notwendig ist, manches
als praktisch anzuerkennen, das ihnen als verbohrter Idealismus erschienen
ist. Mögen sie meinen, der Ausgangspunkt dieser Schrift sei
deshalb verfehlt, weil in deren ersten Teilen weniger von dem Wirtschafts- und
mehr von dem Geistesleben der neueren Menschheit gesprochen
ist. Der Verfasser muß aus seiner Lebenserkenntnis heraus
meinen, daß zu den begangenen Fehlern ungezählte weitere werden hinzu
gemacht werden, wenn man sich nicht entschließt, auf das Geistesleben
der neueren Menschheit die sachgemäße Aufmerksamkeit zu wenden. –
Auch diejenigen, welche in den verschiedensten Formen nur immer die
Phrasen hervorbringen, die Menschheit müsse aus der Hingabe an rein
materielle Interessen herauskommen und sich „zum Geiste“, „zum
Idealismus“ wenden, werden an dem, was der Verfasser in dieser
Schrift sagt, kein rechtes Gefallen finden. Denn er hält nicht viel von
dem bloßen Hinweis auf „den Geist“, von dem Reden über eine nebelhafte
Geisteswelt. Er kann nur die Geistigkeit anerkennen, die der
eigene Lebensinhalt des Menschen wird. Dieser erweist sich in der Bewältigung
der praktischen Lebensaufgaben ebenso wirksam wie in der Bildung
einer Welt- und Lebensanschauung, welche die seelischen Bedürfnisse
befriedigt. Es kommt nicht darauf an, daß man von einer Geistigkeit
weiß, oder zu wissen glaubt, sondern darauf, daß dies eine Geistigkeit
ist, die auch beim Erfassen der praktischen Lebenswirklichkeit zutage
tritt. Eine solche begleitet diese Lebenswirklichkeit nicht als eine bloß
für das innere Seelenwesen reservierte Nebenströmung. – So werden die
Ausführungen dieser Schrift den „Geistigen“ wohl zu ungeistig, den
„Praktikern“ zu lebensfremd erscheinen. Der Verfasser hat die Ansicht,
daß er gerade deshalb dem Leben der Gegenwart werde in seiner Art
dienen können, weil er der Lebensfremdheit manches Menschen, der sich
heute für einen „Praktiker“ hält, nicht zuneigt, und weil er auch demjenigen

Reden vom „Geiste“, das aus Worten Lebensillusionen schafft,
keine Berechtigung zusprechen kann.

Als eine Wirtschafts-, Rechts- und Geistesfrage wird die „soziale
Frage“ in den Ausführungen dieser Schrift besprochen. Der Verfasser
glaubt zu erkennen, wie aus den Forderungen des Wirtschafts-, Rechts- und
Geisteslebens die „wahre Gestalt“ dieser Frage sich ergibt. Nur
aus dieser Erkenntnis heraus können aber die Impulse kommen für
eine gesunde Ausgestaltung dieser drei Lebensgebiete innerhalb der sozialen
Ordnung. – In ältern Zeiten der Menschheitsentwicklung sorgten
die sozialen Instinkte dafür, daß diese drei Gebiete in einer der Menschennatur
damals entsprechenden Art sich im sozialen Gesamtleben gliederten.
In der Gegenwart dieser Entwicklung steht man vor der Notwendigkeit,
diese Gliederung durch zielbewußtes soziales Wollen zu erstreben. Zwischen
jenen ältern Zeiten und der Gegenwart liegt für die Länder, die für ein
solches Wollen zunächst in Betracht kommen, ein Durcheinanderwirken
der alten Instinkte und der neueren Bewußtheit vor, das den Anforderungen
der gegenwärtigen Menschheit nicht mehr gewachsen ist. In
manchem, das man heute für zielbewußtes soziales Denken hält, leben
aber noch die alten Instinkte fort. Das macht dieses Denken schwach
gegenüber den fordernden Tatsachen. Gründlicher, als mancher sich
vorstellt, muß der Mensch der Gegenwart sich aus dem herausarbeiten,
das nicht mehr lebensfähig ist. Wie Wirtschafts-, Rechts- und Geistesleben
im Sinne des von der neueren Zeit selbst geforderten gesunden
sozialen Lebens sich gestalten sollen, das – so meint der Verfasser –
kann sich nur dem ergeben, der den guten Willen entwickelt, das eben
Ausgesprochene gelten zu lassen. Was der Verfasser glaubt, über eine
solche notwendige Gestaltung sagen zu müssen, das möchte er dem
Urteile der Gegenwart mit diesem Buche unterbreiten. Eine Anregung
zu einem Wege nach sozialen Zielen, die der gegenwärtigen Lebenswirklichkeit
und Lebensnotwendigkeit entsprechen, möchte der Verfasser
geben. Denn er meint, daß nur ein solches Streben über Schwarmgeisterei
und Utopismus auf dem Gebiete des sozialen Wollens hinausführen
kann.

Wer doch etwas Utopistisches in dieser Schrift findet, den möchte
der Verfasser bitten, zu bedenken, wie stark man sich gegenwärtig mit
manchen Vorstellungen, die man sich über eine mögliche Entwicklung
der sozialen Verhältnisse macht, von dem wirklichen Leben entfernt und

in Schwarmgeisterei verfällt. Deshalb sieht man das aus der wahren
Wirklichkeit und Lebenserfahrung Geholte von der Art, wie es in dieser
Schrift darzustellen versucht ist, als Utopie an. Mancher wird in dieser
Darstellung deshalb etwas „Abstraktes“ sehen, weil ihm „konkret“ nur
ist, was er zu denken gewohnt ist und „abstrakt“ auch das Konkrete
dann, wenn er nicht gewöhnt ist, es zu denken[2].

Daß stramm in Parteiprogramme eingespannte Köpfe mit den Aufstellungen
des Verfassers zunächst unzufrieden sein werden, weiß er.
Doch er glaubt, viele Parteimenschen werden recht bald zu der Überzeugung
gelangen, daß die Tatsachen der Entwicklung schon weit über
die Parteiprogramme hinausgewachsen sind, und daß ein von solchen
Programmen unabhängiges Urteil über die nächsten Ziele des sozialen
Wollens vor allem notwendig ist.

Anfang April 1919.

Rudolf Steiner.



I. Die wahre Gestalt der sozialen Frage, erfaßt aus dem
Leben der modernen Menschheit

Offenbart sich nicht aus der Weltkriegskatastrophe heraus die moderne
soziale Bewegung durch Tatsachen, die beweisen, wie unzulänglich
Gedanken waren, durch die man jahrzehntelang das proletarische
Wollen zu verstehen glaubte?

Was gegenwärtig sich aus früher niedergehaltenen Forderungen des
Proletariats und im Zusammenhange damit an die Oberfläche des
Lebens drängt, nötigt dazu, diese Frage zu stellen. Die Mächte,
welche das Niederhalten bewirkt haben, sind zum Teil vernichtet. Das
Verhältnis, in das sich diese Mächte zu den sozialen Triebkräften eines
großen Teiles der Menschheit gesetzt haben, kann nur erhalten wollen,
wer ganz ohne Erkenntnis davon ist, wie unvernichtbar solche Impulse
der Menschennatur sind.

Manche Persönlichkeiten, deren Lebenslage es ihnen möglich machte,
durch ihr Wort oder ihren Rat hemmend oder fördernd einzuwirken
auf die Kräfte im europäischen Leben, die 1914 zur Kriegskatastrophe
drängten, haben sich über diese Triebkräfte den größten Illusionen
hingegeben. Sie konnten glauben, ein Waffensieg ihres Landes werde
die sozialen Anstürme beruhigen. Solche Persönlichkeiten mußten gewahr
werden, daß durch die Folgen ihres Verhaltens die sozialen Triebe erst
völlig in die Erscheinung traten. Ja, die gegenwärtige Menschheitskatastrophe
erwies sich als dasjenige geschichtliche Ereignis, durch
das diese Triebe ihre volle Schlagkraft erhielten. Die führenden Persönlichkeiten
und Klassen mußten ihr Verhalten in den letzten schicksalsschweren
Jahren stets von dem abhängig machen, was in den sozialistisch
gestimmten Kreisen der Menschheit lebte. Sie hätten oftmals gerne
anders gehandelt, wenn sie die Stimmung dieser Kreise hätten unbeachtet
lassen können. In der Gestalt, die gegenwärtig die Ereignisse
angenommen haben, leben die Wirkungen dieser Stimmung fort.



Und jetzt, da in ein entscheidendes Stadium eingetreten ist, was
jahrzehntelang vorbereitend heraufgezogen ist in der Lebensentwicklung
der Menschheit: jetzt wird zum tragischen Schicksal, daß den gewordenen
Tatsachen sich die Gedanken nicht gewachsen zeigen, die im Werden
dieser Tatsachen entstanden sind. Viele Persönlichkeiten, die ihre Gedanken
an diesem Werden ausgebildet haben, um dem zu dienen, was
in ihm als soziales Ziel lebt, vermögen heute wenig oder nichts in bezug
auf Schicksalsfragen, die von den Tatsachen gestellt werden.

Noch glauben zwar manche dieser Persönlichkeiten, was sie seit
langer Zeit als zur Neugestaltung des menschlichen Lebens notwendig
gedacht haben, werde sich verwirklichen und dann als mächtig genug
erweisen, um den fordernden Tatsachen eine lebensmögliche Richtung
zu geben. – Man kann absehen von der Meinung derer, die auch jetzt
noch wähnen, das Alte müsse sich gegen die neueren Forderungen eines
großen Teiles der Menschheit halten lassen. Man kann seinen Blick einstellen
auf das Wollen derer, die von der Notwendigkeit einer neuen
Lebensgestaltung überzeugt sind. Man wird doch nicht anders können,
als sich gestehen: es wandeln unter uns Parteimeinungen wie Urteilsmumien,
die von der Entwicklung der Tatsachen zurückgewiesen werden.
Diese Tatsachen fordern Entscheidungen, für welche die Urteile der alten
Parteien nicht vorbereitet sind. Solche Parteien haben sich zwar
mit den Tatsachen entwickelt; aber sie sind mit ihren Denkgewohnheiten
hinter den Tatsachen zurückgeblieben. Man braucht vielleicht
nicht unbescheiden gegenüber heute noch als maßgeblich geltenden Ansichten
zu sein, wenn man glaubt, das eben Angedeutete aus dem Verlaufe
der Weltereignisse in der Gegenwart entnehmen zu können.
Man darf daraus die Folgerung ziehen, gerade diese Gegenwart müsse
empfänglich sein für den Versuch, dasjenige im sozialen Leben der
neueren Menschheit zu kennzeichnen, was in seiner Eigenart auch
den Denkgewohnten der sozial orientierten Persönlichkeiten und Parteirichtungen
ferne liegt. Denn es könnte wohl sein, daß die Tragik,
die in den Lösungsversuchen der sozialen Frage zutage tritt, gerade
in einem Mißverstehen der wahren proletarischen Bestrebungen wurzelt.
In einem Mißverstehen selbst von seiten derjenigen, welche mit ihren
Anschauungen aus diesen Bestrebungen herausgewachsen sind. Denn
der Mensch bildet sich keineswegs immer über sein eigenes Wollen das
rechte Urteil.



Gerechtfertigt kann es deshalb erscheinen, einmal die Fragen zu
stellen: was will die moderne proletarische Bewegung in Wirklichkeit?
Entspricht dieses Wollen demjenigen, was gewöhnlich von proletarischer
oder nicht proletarischer Seite über dieses Wollen gedacht
wird? Offenbart sich in dem, was über die „soziale Frage“ von vielen
gedacht wird, die wahre Gestalt dieser „Frage“? Oder ist ein ganz
anders gerichtetes Denken nötig? An diese Frage wird man nicht unbefangen
herantreten können, wenn man nicht durch die Lebensschicksale
in die Lage versetzt war, in das Seelenleben des modernen Proletariats
sich einzuleben. Und zwar desjenigen Teiles dieses Proletariats, der am
meisten Anteil hat an der Gestaltung, welche die soziale Bewegung der
Gegenwart angenommen hat.

Man hat viel gesprochen über die Entwicklung der modernen Technik
und des modernen Kapitalismus. Man hat gefragt, wie innerhalb dieser
Entwicklung das gegenwärtige Proletariat entstanden ist, und wie es
durch die Entfaltung des neueren Wirtschaftslebens zu seinen Forderungen
gekommen ist. In all dem, was man in dieser Richtung
vorgebracht hat, liegt viel Treffendes. Daß damit aber ein Entscheidendes
doch nicht berührt wird, kann sich dem aufdrängen, der
sich nicht hypnotisieren läßt von dem Urteil: die äußern Verhältnisse
geben dem Menschen das Gepräge seines Lebens. Es offenbart sich
dem, der sich einen unbefangenen Einblick bewahrt in die aus inneren
Tiefen heraus wirkenden seelischen Impulse. Gewiß ist, daß die proletarischen
Forderungen sich entwickelt haben während des Lebens der
modernen Technik und des modernen Kapitalismus; aber die Einsicht
in diese Tatsache gibt noch durchaus keinen Aufschluß darüber, was in
diesen Forderungen eigentlich als rein menschliche Impulse lebt. Und
solange man in das Leben dieser Impulse nicht eindringt, kann man
wohl auch der wahren Gestalt der „sozialen Frage“ nicht beikommen.

Ein Wort, das oftmals in der Proletarierwelt ausgesprochen wird,
kann einen bedeutungsvollen Eindruck machen auf den, der in die tiefer
liegenden Triebkräfte des menschlichen Wollens zu dringen vermag.
Es ist das: der moderne Proletarier ist „klassenbewußt“ geworden. Er
folgt den Impulsen der außer ihm bestehenden Klassen nicht mehr
gewissermaßen instinktiv, unbewußt; er weiß sich als Angehöriger
einer besonderen Klasse und ist gewillt, das Verhältnis dieser seiner
Klasse zu den andern im öffentlichen Leben in einer seinen Interessen

entsprechenden Weise zur Geltung zu bringen. Wer ein Auffassungsvermögen
hat für seelische Unterströmungen, der wird durch das Wort
„klassenbewußt“ in dem Zusammenhang, in dem es der moderne Proletarier
gebraucht, hingewiesen auf wichtigste Tatsachen in der sozialen
Lebensauffassung derjenigen arbeitenden Klassen, die im Leben der
modernen Technik und des modernen Kapitalismus stehen. Ein solcher
muß vor allem aufmerksam darauf werden, wie wissenschaftliche Lehren
über das Wirtschaftsleben und dessen Verhältnis zu den Menschenschicksalen
zündend in die Seele des Proletariers eingeschlagen haben.
Hiermit wird eine Tatsache berührt, über welche viele, die nur über
das Proletariat denken können, nicht mit demselben, nur ganz verschwommene,
ja in Anbetracht der ernsten Ereignisse der Gegenwart
schädliche Urteile haben. Mit der Meinung, dem „ungebildeten“ Proletarier
sei durch den Marxismus und seine Fortsetzung durch die
proletarischen Schriftsteller der Kopf verdreht worden, und mit dem,
was man sonst in dieser Richtung oft hören kann, kommt man nicht
zu einem auf diesem Gebiete in der Gegenwart notwendigen Verständnis
der geschichtlichen Weltlage. Denn man zeigt, wenn man eine solche
Meinung äußert, nur, daß man nicht den Willen hat, den Blick auf
ein Wesentliches in der gegenwärtigen sozialen Bewegung zu lenken.
Und ein solches Wesentliches ist die Erfüllung des proletarischen Klassenbewußtseins
mit Begriffen, die ihren Charakter aus der neueren wissenschaftlichen
Entwicklung heraus genommen haben. In diesem Bewußtsein
wirkt als Stimmung fort, was in Lassalles Rede über die „Wissenschaft
und die Arbeiter“ gelebt hat. Solche Dinge mögen manchem unwesentlich
erscheinen, der sich für einen „praktischen Menschen“ hält. Wer
aber eine wirklich fruchtbare Einsicht in die moderne Arbeiterbewegung
gewinnen will, der muß seine Aufmerksamkeit auf diese Dinge richten.
In dem, was gemäßigte und radikale Proletarier heute fordern, lebt
nicht etwa das in Menschen-Impulse umgewandelte Wirtschaftsleben
so, wie es sich manche Menschen vorstellen, sondern es lebt die
Wirtschafts-Wissenschaft, von welcher das proletarische Bewußtsein
ergriffen worden ist. In der wissenschaftlich gehaltenen und in der
journalistisch popularisierten Literatur der proletarischen Bewegung
tritt dieses so klar zutage. Es zu leugnen, bedeutet ein Augenverschließen
vor den wirklichen Tatsachen. Und eine fundamentale, die
soziale Lage der Gegenwart bedingende Tatsache ist die, daß der moderne

Proletarier in wissenschaftlich gearteten Begriffen sich den Inhalt
seines Klassenbewußtseins bestimmen läßt. Mag der an der Maschine
arbeitende Mensch von „Wissenschaft“ noch so weit entfernt sein; er
hört den Aufklärungen über seine Lage von seiten derjenigen zu, welche die
Mittel zu dieser Aufklärung von dieser „Wissenschaft“ empfangen haben.

Alle die Auseinandersetzungen über das neuere Wirtschaftsleben,
das Maschinenzeitalter, den Kapitalismus mögen noch so einleuchtend auf
die Tatsachengrundlage der modernen Proletarierbewegung hinweisen;
was die gegenwärtige soziale Lage entscheidend aufklärt, erfließt nicht
unmittelbar aus der Tatsache, daß der Arbeiter an die Maschine gestellt
worden, daß er in die kapitalistische Lebensordnung eingespannt worden
ist. Es fließt aus der andern Tatsache, daß ganz bestimmte Gedanken
sich innerhalb seines Klassenbewußtseins an der Maschine und in der
Abhängigkeit von der kapitalistischen Wirtschaftsordnung ausgebildet
haben. Es könnte sein, daß die Denkgewohnheiten der Gegenwart
manchen verhindern, die Tragweite dieses Tatbestandes ganz zu erkennen
und ihn veranlassen, in seiner Betonung nur ein dialektisches Spiel mit
Begriffen zu sehen. Dem gegenüber muß gesagt werden: um so schlimmer
für die Aussichten auf eine gedeihliche Einstellung in das soziale Leben
der Gegenwart bei denen, die nicht imstande sind, das Wesentliche ins
Auge zu fassen. Wer die proletarische Bewegung verstehen will, der
muß vor allem wissen, wie der Proletarier denkt. Denn die proletarische
Bewegung – von ihren gemäßigten Reformbestrebungen an bis
in ihre verheerendsten Auswüchse hinein – wird nicht von „außermenschlichen
Kräften“, von „Wirtschaftsimpulsen“ gemacht, sondern
von Menschen; von deren Vorstellungen und Willensimpulsen.

Nicht in dem, was die Maschine und der Kapitalismus in das proletarische
Bewußtsein hineinverpflanzt haben, liegen die bestimmenden
Ideen und Willenskräfte der gegenwärtigen sozialen Bewegung. Diese
Bewegung hat ihre Gedanken-Quelle in der neueren Wissenschaftsrichtung
gesucht, weil dem Proletarier Maschine und Kapitalismus nichts
geben konnten, was seine Seele mit einem menschenwürdigen Inhalt erfüllen
konnte. Ein solcher Inhalt ergab sich dem mittelalterlichen Handwerker
aus seinem Berufe. In der Art, wie dieser Handwerker sich
menschlich mit dem Berufe verbunden fühlte, lag etwas, das ihm das
Leben innerhalb der ganzen menschlichen Gesellschaft vor dem eigenen
Bewußtsein in einem lebenswerten Lichte erscheinen ließ. Er vermochte,

was er tat, so anzusehen, daß er dadurch verwirklicht glauben
konnte, was er als „Mensch“ sein wollte. An der Maschine und innerhalb
der kapitalistischen Lebensordnung war der Mensch auf sich selbst,
auf sein Inneres angewiesen, wenn er nach einer Grundlage suchte,
auf der sich eine das Bewußtsein tragende Ansicht von dem errichten
läßt, was man als „Mensch“ ist. Von der Technik, von dem
Kapitalismus strömte für eine solche Ansicht nichts aus. So ist es gekommen,
daß das proletarische Bewußtsein die Richtung nach dem
wissenschaftlich gearteten Gedanken einschlug. Es hatte den menschlichen
Zusammenhang mit dem unmittelbaren Leben verloren. Das
aber geschah in der Zeit, in der die führenden Klassen der Menschheit
einer wissenschaftlichen Denkungsart zustrebten, die selbst nicht
mehr die geistige Stoßkraft hatte, um das menschliche Bewußtsein nach
dessen Bedürfnissen allseitig zu einem befriedigenden Inhalte zu führen.
Die alten Weltanschauungen stellten den Menschen als Seele in einen
geistigen Daseinszusammenhang hinein. Vor der neueren Wissenschaft
erscheint er als Naturwesen innerhalb der bloßen Naturordnung. Diese
Wissenschaft wird nicht empfunden wie ein in die Menschenseele aus
einer Geistwelt fließender Strom, der den Menschen als Seele trägt.
Wie man auch über das Verhältnis der religiösen Impulse und dessen,
was mit ihnen verwandt ist, zu der wissenschaftlichen Denkungsart
der neueren Zeit urteilen mag: man wird, wenn man unbefangen die geschichtliche
Entwicklung betrachtet, zugeben müssen, daß sich das
wissenschaftliche Vorstellen aus dem religiösen entwickelt hat. Aber die
alten, auf religiösen Untergründen ruhenden Weltanschauungen haben
nicht vermocht, ihren seelentragenden Impuls der neueren wissenschaftlichen
Vorstellungsart mitzuteilen. Sie stellten sich außerhalb dieser
Vorstellungsart und lebten weiter mit einem Bewußtseinsinhalt, dem
sich die Seelen des Proletariats nicht zuwenden konnten. Den führenden
Klassen konnte dieser Bewußtseinsinhalt noch etwas Wertvolles
sein. Er hing auf die eine oder die andere Art mit ihrer Lebenslage
zusammen. Diese Klassen suchten nicht nach einem neuen Bewußtseinsinhalt,
weil die Überlieferung durch das Leben selbst sie den alten
noch festhalten ließ. Der moderne Proletarier wurde aus allen alten
Lebenszusammenhängen herausgerissen. Er ist der Mensch, dessen Leben
auf eine völlig neue Grundlage gestellt worden ist. Für ihn war mit der
Entziehung der alten Lebensgrundlagen zugleich die Möglichkeit geschwunden,

aus den alten geistigen Quellen zu schöpfen. Die standen
inmitten der Gebiete, denen er entfremdet worden war. Mit der modernen
Technik und dem modernen Kapitalismus entwickelte sich gleichzeitig –
in dem Sinne, wie man die großen weltgeschichtlichen Strömungen
gleichzeitig nennen kann – die moderne Wissenschaftlichkeit.
Ihr wandte sich das Vertrauen, der Glaube des modernen Proletariats zu.
Bei ihr suchte es den ihm notwendigen neuen Bewußtseinsinhalt. Aber
es war zu dieser Wissenschaftlichkeit in ein anderes Verhältnis gesetzt
als die führenden Klassen. Diese fühlten sich nicht genötigt, die wissenschaftliche
Vorstellungsart zu ihrer seelentragenden Lebensauffassung
zu machen. Mochten sie noch so sehr mit der „wissenschaftlichen Vorstellungsart“
sich durchdringen, daß in der Naturordnung ein gerader
Ursachenzusammenhang von den niedersten Tieren bis zum Menschen
führe: diese Vorstellungsart blieb doch theoretische Überzeugung. Sie
erzeugte nicht den Trieb, das Leben auch empfindungsgemäß so zu
nehmen, wie es dieser Überzeugung restlos angemessen ist. Der Naturforscher
Vogt, der naturwissenschaftliche Popularisator Büchner: sie
waren sicherlich von der wissenschaftlichen Vorstellungsart durchdrungen.
Aber neben dieser Vorstellungsart wirkte in ihrer Seele etwas,
das sie festhalten ließ an Lebenszusammenhängen, die sich nur sinnvoll
rechtfertigen aus dem Glauben an eine geistige Weltordnung. Man
stelle sich doch nur unbefangen vor, wie anders die Wissenschaftlichkeit
auf den wirkt, der in solchen Lebenszusammenhängen mit dem
eigenen Dasein verankert ist, als auf den modernen Proletarier, vor den
sein Agitator hintritt und in den wenigen Abendstunden, die von der
Arbeit nicht ausgefüllt sind, in der folgenden Art spricht: Die Wissenschaft
hat in der neueren Zeit den Menschen ausgetrieben, zu glauben,
daß sie ihren Ursprung in geistigen Welten haben. Sie sind darüber
belehrt worden, daß sie in der Urzeit unanständig als Baumkletterer
lebten; belehrt, daß sie alle den gleichen rein natürlichen Ursprung
haben. Vor eine nach solchen Gedanken hin orientierte Wissenschaftlichkeit
sah sich der moderne Proletarier gestellt, wenn er nach einem
Seeleninhalt suchte, der ihn empfinden lassen sollte, wie er als Mensch
im Weltendasein drinnen steht. Er nahm diese Wissenschaftlichkeit
restlos ernst, und zog aus ihr seine Folgerungen für das Leben. Ihn
traf das technische und kapitalistische Zeitalter anders als den Angehörigen
der führenden Klassen. Dieser stand in einer Lebensordnung

drinnen, welche noch von seelentragenden Impulsen gestaltet war. Er
hatte alles Interesse daran, die Errungenschaften der neuen Zeit in
den Rahmen dieser Lebensordnung einzuspannen. Der Proletarier war
aus dieser Lebensordnung seelisch herausgerissen. Ihm konnte diese
Lebensordnung nicht eine Empfindung geben, die sein Leben mit
einem menschenwürdigen Inhalt durchleuchtete. Empfinden lassen, was
man als Mensch ist, das konnte den Proletarier das einzige, was ausgestattet
mit Glauben erweckender Kraft aus der alten Lebensordnung
hervorgegangen zu sein schien: die wissenschaftliche Denkungsart.

Es könnte manchen Leser dieser Ausführungen wohl zu einem
Lächeln drängen, wenn auf die „Wissenschaftlichkeit“ der proletarischen
Vorstellungsart verwiesen wird. Wer bei „Wissenschaftlichkeit“ nur an
dasjenige zu denken vermag, was man durch vieljähriges Sitzen in
„Bildungsanstalten“ sich erwirbt, und der dann diese „Wissenschaftlichkeit“
in Gegensatz bringt zu dem Bewußtseinsinhalt des Proletariers,
der „nichts gelernt“ hat, der mag lächeln. Er lächelt über Schicksal
entscheidende Tatsachen des gegenwärtigen Lebens hinweg. Diese Tatsachen
bezeugen aber, daß mancher hochgelehrte Mensch unwissenschaftlich
lebt, während der ungelehrte Proletarier seine Lebensgesinnung
nach der Wissenschaft hin orientiert, die er vielleicht gar nicht besitzt.
Der Gebildete hat die Wissenschaft aufgenommen; sie ist in einem Schubfach
seines Seelen-Innern. Er steht aber in Lebenszusammenhängen
und läßt sich von diesen seine Empfindungen orientieren, die nicht
von dieser Wissenschaft gelenkt werden. Der Proletarier ist durch
seine Lebensverhältnisse dazu gebracht, das Dasein so aufzufassen,
wie es der Gesinnung dieser Wissenschaft entspricht. Was die andern
Klassen „Wissenschaftlichkeit“ nennen, mag ihm ferne liegen; die
Vorstellungsrichtung dieser Wissenschaftlichkeit orientiert sein Leben.
Für die andern Klassen ist bestimmend eine religiöse, eine ästhetische,
eine allgemeingeistige Grundlage; für ihn wird die „Wissenschaft“,
wenn auch oft in ihren allerletzten Gedanken-Ausläufen, Lebensglaube.
Mancher Angehörige der „führenden“ Klassen fühlt sich „aufgeklärt“,
„freireligiös“. Gewiß, in seinen Vorstellungen lebt die wissenschaftliche
Überzeugung; in seinen Empfindungen aber pulsieren die von ihm unbemerkten
Reste eines überlieferten Lebensglaubens.

Was die wissenschaftliche Denkungsart nicht aus der alten Lebensordnung
mitbekommen hat: das ist das Bewußtsein, daß sie als geistiger

Art in einer geistigen Welt wurzelt. Über diesen Charakter der modernen
Wissenschaftlichkeit konnte sich der Angehörige der führenden Klassen
hinwegsetzen. Denn ihm erfüllt sich das Leben mit alten Traditionen.
Der Proletarier konnte das nicht. Denn seine neue Lebenslage trieb
die alten Traditionen aus seiner Seele. Er übernahm die wissenschaftliche
Vorstellungsart von den herrschenden Klassen als Erbgut. Dieses
Erbgut wurde die Grundlage seines Bewußtseins vom Wesen des Menschen.
Aber dieser „Geistesinhalt“ in seiner Seele wußte nichts von
seinem Ursprung in einem wirklichen Geistesleben. Was der Proletarier
von den herrschenden Klassen als geistiges Leben allein übernehmen
konnte, verleugnete seinen Ursprung aus dem Geiste.

Mir ist nicht unbekannt, wie diese Gedanken Nichtproletarier und
auch Proletarier berühren werden, die mit dem Leben „praktisch“
vertraut zu sein glauben, und die aus diesem Glauben heraus das hier
Gesagte für eine lebensfremde Anschauung halten. Die Tatsachen,
welche aus der gegenwärtigen Weltlage heraus sprechen, werden immer
mehr diesen Glauben als einen Wahn erweisen. Wer unbefangen diese
Tatsachen sehen kann, dem muß sich offenbaren, daß einer Lebensauffassung,
welche sich nur an das Äußere dieser Tatsachen hält, zuletzt
nur noch Vorstellungen zugänglich sind, die mit den Tatsachen nichts
mehr zu tun haben. Herrschende Gedanken haben sich so lange
„praktisch“ an die Tatsachen gehalten, bis diese Gedanken keine Ähnlichkeit
mehr mit diesen Tatsachen haben. In dieser Beziehung könnte
die gegenwärtige Weltkatastrophe ein Zuchtmeister für viele sein. Denn:
was haben sie gedacht, daß werden kann? Und was ist geworden?
Soll es so auch mit dem sozialen Denken gehen?

Auch höre ich im Geiste den Einwurf, den der Bekenner proletarischer
Lebensauffassung aus seiner Seelenstimmung heraus macht: Wieder
einer, der den eigentlichen Kern der sozialen Frage auf ein Geleise
ablenken möchte, das dem bürgerlich Gesinnten bequem zu befahren
scheint. Dieser Bekenner durchschaut nicht, wie ihm das Schicksal sein
proletarisches Leben gebracht hat, und wie er sich innerhalb dieses
Lebens durch eine Denkungsart zu bewegen sucht, die ihm von den
„herrschenden“ Klassen als Erbgut übermacht ist. Er lebt proletarisch;
aber er denkt bürgerlich. Die neue Zeit macht nicht bloß notwendig,
sich in ein neues Leben zu finden, sondern auch in neue Gedanken.
Die wissenschaftliche Vorstellungsart wird erst zum lebentragenden Inhalt

werden können, wenn sie auf ihre Art für die Bildung eines vollmenschlichen
Lebensinhaltes eine solche Stoßkraft entwickelt, wie sie
alte Lebensauffassungen in ihrer Weise entwickelt haben.

Damit ist der Weg bezeichnet, der zum Auffinden der wahren Gestalt
eines der Glieder innerhalb der neueren proletarischen Bewegung führt.
Am Ende dieses Weges ertönt aus der proletarischen Seele die Überzeugung:
ich strebe nach dem geistigen Leben. Aber dieses geistige
Leben ist Ideologie, ist nur, was sich im Menschen von den äußeren
Weltvorgängen spiegelt, fließt nicht aus einer besonderen geistigen
Welt her. Was im Übergange zur neuen Zeit aus dem alten Geistesleben
geworden ist, empfindet die proletarische Lebensauffassung als
Ideologie. Wer die Stimmung in der proletarischen Seele begreifen
will, die sich in den sozialen Forderungen der Gegenwart auslebt, der
muß imstande sein, zu erfassen, was die Ansicht bewirken kann, daß
das geistige Leben Ideologie sei. Man mag erwidern: was weiß der
Durchschnittsproletarier von dieser Ansicht, die in den Köpfen der
mehr oder weniger geschulten Führer verwirrend spukt. Der so spricht,
redet am Leben vorbei, und er handelt auch am wirklichen Leben
vorbei. Ein solcher weiß nicht, was im Proletarierleben der letzten
Jahrzehnte vorgegangen ist; er weiß nicht, welche Fäden sich spinnen
von der Ansicht, das geistige Leben sei Ideologie, zu den Forderungen
und Taten des von ihm nur für „unwissend“ gehaltenen radikalen
Sozialisten und auch zu den Handlungen derer, die aus dumpfen
Lebensimpulsen heraus „Revolution machen“.

Darinnen liegt die Tragik, die über das Erfassen der sozialen Forderungen
der Gegenwart sich ausbreitet, daß man in vielen Kreisen keine
Empfindung für das hat, was aus der Seelenstimmung der breiten
Massen sich an die Oberfläche des Lebens heraufdrängt, daß man den
Blick nicht auf das zu richten vermag, was in den Menschengemütern
wirklich vorgeht. Der Nichtproletarier hört angsterfüllt nach den Forderungen
des Proletariers hin und vernimmt: nur durch Vergesellschaftung
der Produktionsmittel kann für mich ein menschenwürdiges Dasein
erreicht werden. Aber er vermag sich keine Vorstellung davon zu bilden,
daß seine Klasse beim Übergang aus einer alten in die neue Zeit nicht
nur den Proletarier zur Arbeit an den ihm nicht gehörenden Produktionsmitteln
aufgerufen hat, sondern daß sie nicht vermocht hat, ihm zu
dieser Arbeit einen tragenden Seeleninhalt hinzuzugeben. Menschen,

welche in der oben angedeuteten Art am Leben vorbeisehen und vorbeihandeln,
mögen sagen: aber der Proletarier will doch einfach in eine
Lebenslage versetzt sein, die derjenigen der herrschenden Klassen gleichkommt;
wo spielt da die Frage nach dem Seeleninhalt eine Rolle?
Ja, der Proletarier mag selbst behaupten: ich verlange von den andern
Klassen nichts für meine Seele; ich will, daß sie mich nicht weiter
ausbeuten können. Ich will, daß die jetzt bestehenden Klassenunterschiede
aufhören. Solche Rede trifft doch das Wesen der sozialen Frage
nicht. Sie enthüllt nichts von der wahren Gestalt dieser Frage. Denn ein
solches Bewußtsein in den Seelen der arbeitenden Bevölkerung, das von
den herrschenden Klassen einen wahren Geistesinhalt ererbt hätte, würde
die sozialen Forderungen in ganz anderer Art erheben, als es das moderne
Proletariat tut, das in dem empfangenen Geistesleben nur eine Ideologie
sehen kann. Dieses Proletariat ist von dem ideologischen Charakter
des Geisteslebens überzeugt; aber es wird durch diese Überzeugung
immer unglücklicher. Und die Wirkungen dieses seines Seelenunglückes,
die es nicht bewußt kennt, aber intensiv erleidet, überwiegen weit in
ihrer Bedeutung für die soziale Lage der Gegenwart alles, was nur die
in ihrer Art auch berechtigte Forderung nach Verbesserung der äußeren
Lebenslage ist.

Die herrschenden Klassen erkennen sich nicht als die Urheber derjenigen
Lebensgesinnung, die ihnen gegenwärtig im Proletariertum kampfbereit
entgegentritt. Und doch sind sie diese Urheber dadurch geworden,
daß sie von ihrem Geistesleben diesem Proletariertum nur etwas haben
vererben können, was von diesem als Ideologie empfunden werden muß.

Nicht das gibt der gegenwärtigen sozialen Bewegung ihr wesentliches
Gepräge, daß man nach einer Änderung der Lebenslage einer
Menschenklasse verlangt, obgleich es das natürlich Erscheinende ist,
sondern die Art, wie die Forderung nach dieser Änderung aus den
Gedanken-Impulsen dieser Klasse in Wirklichkeit umgesetzt wird. Man
sehe sich doch die Tatsachen von diesem Gesichtspunkte aus nur einmal
unbefangen an. Dann wird man sehen, wie Persönlichkeiten, die
ihr Denken in der Richtung der proletarischen Impulse halten wollen,
lächeln, wenn die Rede darauf kommt, durch diese oder jene geistigen
Bestrebungen wolle man etwas beitragen zur Lösung der sozialen Frage.
Sie belächeln das als Ideologie, als eine graue Theorie. Aus dem Gedanken
heraus, aus dem bloßen Geistesleben heraus, so meinen sie, werde gewiß

nichts beigetragen werden können zu den brennenden sozialen Fragen
der Gegenwart. Aber sieht man genauer zu, dann drängt es sich einem
auf, wie der eigentliche Nerv, der eigentliche Grundimpuls der modernen,
gerade proletarischen Bewegung nicht in dem liegt, wovon der heutige
Proletarier spricht, sondern liegt in Gedanken.

Die moderne proletarische Bewegung ist wie vielleicht noch keine
ähnliche Bewegung der Welt – wenn man sie genauer anschaut, zeigt
sich dies im eminentesten Sinne – eine Bewegung aus Gedanken entsprungen.
Dies sage ich nicht bloß wie ein im Nachdenken über die
soziale Bewegung gewonnenes Aperçu. Wenn es mir gestattet ist, eine
persönliche Bemerkung einzufügen, so sei es diese: ich habe jahrelang
innerhalb einer Arbeiterbildungsschule in den verschiedensten Zweigen
proletarischen Arbeitern Unterricht erteilt. Ich glaube dabei kennen
gelernt zu haben, was in der Seele des modernen proletarischen Arbeiters
lebt und strebt. Von da ausgehend, habe ich auch zu verfolgen
Gelegenheit gehabt, was in den Gewerkschaften der verschiedenen Berufe
und Berufsrichtungen wirkt. Ich meine, ich spreche nicht bloß
vom Gesichtspunkte theoretischer Erwägungen, sondern ich spreche
aus, was ich glaube, als Ergebnis wirklicher Lebenserfahrung mir errungen
zu haben.

Wer – was bei den führenden Intellektuellen leider so wenig der
Fall ist – wer die moderne Arbeiterbewegung da kennen gelernt hat,
wo sie von Arbeitern getragen wird, der weiß, welch bedeutungsschwere
Erscheinung dieses ist, daß eine gewisse Gedanken-Richtung die Seelen
einer großen Zahl von Menschen in der intensivsten Weise ergriffen hat.
Was gegenwärtig schwierig macht, zu den sozialen Rätseln Stellung zu
nehmen, ist, daß eine so geringe Möglichkeit des gegenseitigen Verständnisses
der Klassen da ist. Die bürgerlichen Klassen können heute
sich so schwer in die Seele des Proletariers hineinversetzen, können so
schwer verstehen, wie in der noch unverbrauchten Intelligenz des Proletariats
Eingang finden konnte eine solche – mag man nun zum Inhalt
stehen, wie man will –, eine solche an menschliche Denkforderungen
höchste Maßstäbe anlegende Vorstellungsart, wie es diejenige Karl
Marxens ist.

Gewiß, Karl Marxens Denksystem kann von dem einen angenommen,
von dem andern widerlegt werden, vielleicht das eine mit so gut
erscheinenden Gründen wie das andere; es konnte revidiert werden

von denen, die das soziale Leben nach Marxens und seines Freundes
Engels Tode von anderem Gesichtspunkte ansahen als diese Führer.
Von dem Inhalte dieses Systems will ich gar nicht sprechen. Der scheint
mir nicht als das Bedeutungsvolle in der modernen proletarischen Bewegung.
Das Bedeutungsvollste erscheint mir, daß die Tatsache vorliegt:
innerhalb der Arbeiterschaft wirkt als mächtigster Impuls ein
Gedanken-System. Man kann geradezu die Sache in der folgenden Art
aussprechen: eine praktische Bewegung, eine reine Lebensbewegung mit
alleralltäglichsten Menschheitsforderungen stand noch niemals so fast
ganz allein auf einer rein gedanklichen Grundlage, wie diese moderne
Proletarierbewegung. Sie ist gewissermaßen sogar die erste derartige
Bewegung in der Welt, die sich rein auf eine wissenschaftliche Grundlage
gestellt hat. Diese Tatsache muß aber richtig angesehen werden.
Wenn man alles dasjenige ansieht, was der moderne Proletarier über
sein eigenes Meinen und Wollen und Empfinden bewußt zu sagen hat,
so scheint einem das programmäßig Ausgesprochene bei eindringlicher
Lebensbeobachtung durchaus nicht als das wichtige.

Als wirklich wichtig aber muß erscheinen, daß im Proletarierempfinden
für den ganzen Menschen entscheidend geworden ist, was bei
andern Klassen nur in einem einzelnen Gliede ihres Seelenlebens verankert
ist: die Gedanken-Grundlage der Lebensgesinnung. Was im
Proletarier auf diese Art innere Wirklichkeit ist, er kann es nicht
bewußt zugestehen. Er ist von diesem Zugeständnis abgehalten dadurch,
daß ihm das Gedankenleben als Ideologie überliefert worden ist.
Er baut in Wirklichkeit sein Leben auf die Gedanken; empfindet diese
aber als unwirkliche Ideologie. Nicht anders kann man die proletarische
Lebensauffassung und ihre Verwirklichung durch die Handlungen ihrer
Träger verstehen, als indem man diese Tatsache in ihrer vollen Tragweite
innerhalb der neueren Menschheitsentwicklung durchschaut.

Aus der Art, wie in dem Vorangegangenen das geistige Leben des
modernen Proletariers geschildert worden ist, kann man erkennen, daß
in der Darstellung der wahren Gestalt der proletarisch-sozialen Bewegung
die Kennzeichnung dieses Geisteslebens an erster Stelle erscheinen
muß. Denn es ist wesentlich, daß der Proletarier die Ursachen der ihn
nicht befriedigenden sozialen Lebenslage so empfindet und nach ihrer
Beseitigung in einer solchen Art strebt, daß Empfindung und Streben von
diesem Geistesleben die Richtung empfängt. Und doch kann er gegenwärtig

noch gar nicht anders als die Meinung spottend oder zornig
ablehnen, daß in diesen geistigen Untergründen der sozialen Bewegung
etwas liegt, was eine bedeutungsvolle treibende Kraft darstellt. Wie
sollte er einsehen, daß das Geistesleben eine ihn treibende Macht hat,
da er es doch als Ideologie empfinden muß? Von einem Geistesleben,
das so empfunden wird, kann man nicht erwarten, daß es den Ausweg
aus einer sozialen Lage findet, die man nicht weiter ertragen will. Aus
seiner wissenschaftlich orientierten Denkungsart ist dem modernen Proletarier
nicht nur die Wissenschaft selbst, sondern es sind ihm Kunst,
Religion, Sitte, Recht zu Bestandteilen der menschlichen Ideologie
geworden. Er sieht in dem, was in diesen Zweigen des Geisteslebens
waltet, nichts von einer in sein Dasein hereinbrechenden Wirklichkeit,
die zu dem materiellen Leben etwas hinzufügen kann. Ihm sind sie
nur Abglanz oder Spiegelbild dieses materiellen Lebens. Mögen sie
immerhin, wenn sie entstanden sind, auf dem Umwege durch das menschliche
Vorstellen oder durch ihre Aufnahme in die Willensimpulse auf
das materielle Leben wieder gestaltend zurückwirken: ursprünglich steigen
sie als ideologische Gebilde aus diesem Leben auf. Nicht sie können
von sich aus etwas geben, das zur Behebung der sozialen Schwierigkeiten
führt. Nur innerhalb der materiellen Tatsachen selbst kann etwas
entstehen, was zum Ziele geleitet.

Das neuere Geistesleben ist von den führenden Klassen der Menschheit
an die proletarische Bevölkerung in einer Form übergegangen,
die seine Kraft für das Bewußtsein dieser Bevölkerung ausschaltet.
Wenn an die Kräfte gedacht wird, welche der sozialen Frage die
Lösung bringen können, so muß dies vor allem andern verstanden
werden. Bliebe diese Tatsache weiter wirksam, so müßte sich das
Geistesleben der Menschheit zur Ohnmacht verurteilt sehen gegenüber
den sozialen Forderungen der Gegenwart und Zukunft. Von dem
Glauben an diese Ohnmacht ist in der Tat ein großer Teil des modernen
Proletariats überzeugt; und diese Überzeugung wird aus marxistischen
oder ähnlichen Bekenntnissen heraus zum Ausdruck gebracht. Man
sagt, das moderne Wirtschaftsleben hat aus seinen ältern Formen
heraus die kapitalistische der Gegenwart entwickelt. Diese Entwicklung
hat das Proletariat in eine ihm unerträgliche Lage gegenüber
dem Kapitale gebracht. Die Entwicklung werde weiter gehen; sie werde
den Kapitalismus durch die in ihm selbst wirkenden Kräfte ertöten,

und aus dem Tode des Kapitalismus werde die Befreiung des Proletariates
erstehen. Diese Überzeugung ist von neueren sozialistischen
Denkern des fatalistischen Charakters entkleidet worden, den sie für
einen gewissen Kreis von Marxisten angenommen hat. Aber das
Wesentliche ist auch da geblieben. Dies drückt sich darinnen aus,
daß es dem, der gegenwärtig echt sozialistisch denken will, nicht
beifallen wird, zu sagen: wenn irgendwo ein aus den Impulsen der
Zeit herausgeholtes, in einer geistigen Wirklichkeit wurzelndes, die
Menschen tragendes Seelenleben sich zeigt, so wird von diesem die
Kraft ausstrahlen können, die auch der sozialen Bewegung den rechten
Antrieb gibt.

Daß der zur proletarischen Lebensführung gezwungene Mensch der
Gegenwart gegenüber dem Geistesleben dieser Gegenwart eine solche
Erwartung nicht hegen kann, das gibt seiner Seele die Grundstimmung.
Er bedarf eines Geisteslebens, von dem die Kraft ausgeht, die seiner
Seele die Empfindung von seiner Menschenwürde verleiht. Denn als
er in die kapitalistische Wirtschaftsordnung der neueren Zeit hineingespannt
worden ist, wurde er mit den tiefsten Bedürfnissen seiner
Seele auf ein solches Geistesleben hingewiesen. Dasjenige Geistesleben
aber, das ihm die führenden Klassen als Ideologie überlieferten, höhlte
seine Seele aus. Daß in den Forderungen des modernen Proletariates
die Sehnsucht nach einem andern Zusammenhang mit dem Geistesleben
wirkt, als ihm die gegenwärtige Gesellschaftsordnung geben kann: dies
gibt der gegenwärtigen sozialen Bewegung die richtende Kraft. Aber
diese Tatsache wird weder von dem nicht proletarischen Teile der
Menschheit richtig erfaßt, noch von dem proletarischen. Denn der nicht
proletarische leidet nicht unter dem ideologischen Gepräge des modernen
Geisteslebens, das er selbst herbeigeführt hat. Der proletarische Teil
leidet darunter. Aber dieses ideologische Gepräge des ihm vererbten
Geisteslebens hat ihm den Glauben an die tragende Kraft des Geistesgutes
als solchen geraubt. Von der rechten Einsicht in diese Tatsache
hängt das Auffinden eines Weges ab, der aus den Wirren der gegenwärtigen
sozialen Lage der Menschheit herausführen kann. Durch die
gesellschaftliche Ordnung, welche unter dem Einfluß der führenden
Menschenklassen beim Heraufkommen der neueren Wirtschaftsform entstanden
ist, ist der Zugang zu einem solchen Wege verschlossen worden.
Man wird die Kraft gewinnen müssen, ihn zu öffnen.



Man wird auf diesem Gebiete zum Umdenken dessen kommen, was man
gegenwärtig denkt, wenn man das Gewicht der Tatsache wird richtig empfinden
lernen, daß ein gesellschaftliches Zusammenleben der Menschen, in
dem das Geistesleben als Ideologie wirkt, eine der Kräfte entbehrt, welche
den sozialen Organismus lebensfähig machen. Der gegenwärtige krankt
an der Ohnmacht des Geisteslebens. Und die Krankheit wird verschlimmert
durch die Abneigung, ihr Bestehen anzuerkennen. Durch die
Anerkennung dieser Tatsache wird man eine Grundlage gewinnen, auf der
sich ein der sozialen Bewegung entsprechendes Denken entwickeln kann.

Gegenwärtig vermeint der Proletarier eine Grundkraft seiner Seele
zu treffen, wenn er von seinem Klassenbewußtsein redet. Doch die Wahrheit
ist, daß er seit seiner Einspannung in die kapitalistische Wirtschaftsordnung
nach einem Geistesleben sucht, das seine Seele tragen kann,
das ihm das Bewußtsein seiner Menschenwürde gibt; und daß ihm das
als ideologisch empfundene Geistesleben dieses Bewußtsein nicht
entwickeln kann. Er hat nach diesem Bewußtsein gesucht, und er hat,
was er nicht finden konnte, durch das aus dem Wirtschaftsleben geborene
Klassenbewußtsein ersetzt.

Sein Blick ist wie durch eine mächtige suggestive Kraft bloß hingelenkt
worden auf das Wirtschaftsleben. Und nun glaubt er nicht mehr,
daß anderswo, in einem Geistigen oder Seelischen ein Anstoß liegen könne
zu dem, was notwendig eintreten müßte auf dem Gebiete der sozialen
Bewegung. Er glaubt allein, daß durch die Entwicklung des ungeistigen,
unseelischen Wirtschaftslebens der Zustand herbeigeführt werden könne,
den er als den menschenwürdigen empfindet. So wurde er dazu gedrängt,
sein Heil allein in einer Umgestaltung des Wirtschaftslebens zu
suchen. Zu der Meinung wurde er gedrängt, daß durch bloße Umgestaltung
des Wirtschaftslebens verschwinden werde all der Schaden, der herrührt
von der privaten Unternehmung, von dem Egoismus des einzelnen
Arbeitgebers und von der Unmöglichkeit des einzelnen Arbeitgebers, gerecht
zu werden den Ansprüchen auf Menschenwürde, die im Arbeitnehmer
leben. So kam der moderne Proletarier dazu, das einzige Heil
des sozialen Organismus zu sehen in der Überführung allen Privatbesitzes
an Produktionsmitteln in gemeinschaftlichen Betrieb oder gar gemeinschaftliches
Eigentum. Eine solche Meinung ist dadurch entstanden, daß man
gewissermaßen den Blick abgelenkt hat von allem Seelischen und Geistigen
und ihn nur hingerichtet hat auf den rein ökonomischen Prozeß.



Dadurch stellte sich all das Widerspruchsvolle ein, das in der modernen
proletarischen Bewegung liegt. Der moderne Proletarier glaubt,
daß aus der Wirtschaft, aus dem Wirtschaftsleben selbst sich alles entwickeln
müsse, was ihm zuletzt sein volles Menschenrecht geben werde.
Um dies volle Menschenrecht kämpft er. Allein innerhalb seines
Strebens tritt etwas auf, was eben niemals aus dem wirtschaftlichen
Leben allein als eine Folge auftreten kann. Das ist eine bedeutende,
eine eindringliche Sprache redende Tatsache, daß geradezu im Mittelpunkte
der verschiedenen Gestaltungen der sozialen Frage aus den
Lebensnotwendigkeiten der gegenwärtigen Menschheit heraus Etwas
liegt, von dem man glaubt, daß es aus dem Wirtschaftsleben selbst
hervorgehe, das aber niemals aus diesem allein entspringen konnte,
das vielmehr in der geraden Fortentwicklungslinie liegt, die über das
alte Sklavenwesen durch das Leibeigenenwesen der Feudalzeit zu dem
modernen Arbeitsproletariat heraufführt. Wie auch für das moderne
Leben die Warenzirkulation, die Geldzirkulation, das Kapitalwesen,
der Besitz, Wesen von Grund und Boden usw. sich gestaltet haben,
innerhalb dieses modernen Lebens hat sich etwas herausgebildet, das
nicht deutlich ausgesprochen wird, auch von dem modernen Proletarier
nicht bewußt empfunden wird, das aber der eigentliche Grundimpuls
seines sozialen Wollens ist. Es ist dieses: die moderne kapitalistische
Wirtschaftsordnung kennt im Grunde genommen nur Ware innerhalb
ihres Gebietes. Sie kennt Wertbildung dieser Waren innerhalb des
wirtschaftlichen Organismus. Und es ist geworden innerhalb des kapitalistischen
Organismus der neueren Zeit etwas zu einer Ware, von dem
heute der Proletarier empfindet: es darf nicht Ware sein.

Wenn man einmal einsehen wird, wie stark als einer der Grundimpulse
der ganzen modernen proletarischen sozialen Bewegung in den
Instinkten, in den unterbewußten Empfindungen des modernen Proletariers
ein Abscheu davor lebt, daß er seine Arbeitskraft dem Arbeitnehmer
ebenso verkaufen muß, wie man auf dem Markte Waren verkauft,
der Abscheu davor, daß auf dem Arbeitskräftemarkt nach Angebot
und Nachfrage seine Arbeitskraft ihre Rolle spielt, wie die Ware
auf dem Markte unter Angebot und Nachfrage, wenn man darauf
kommen wird, welche Bedeutung dieser Abscheu vor der Ware Arbeitskraft
in der modernen sozialen Bewegung hat, wenn man ganz unbefangen
darauf blicken wird, daß, was da wirkt, auch nicht eindringlich

und radikal genug von den sozialistischen Theorien ausgesprochen wird,
dann wird man zu dem ersten Impuls, dem ideologisch empfundenen
Geistesleben, den zweiten gefunden haben, von dem gesagt werden
muß, daß er heute die soziale Frage zu einer drängenden, ja brennenden
macht.

Im Altertum gab es Sklaven. Der ganze Mensch wurde wie eine
Ware verkauft. Etwas weniger vom Menschen, aber doch eben ein Teil
des Menschenwesens selber wurde in den Wirtschaftsprozeß eingegliedert
durch die Leibeigenschaft. Der Kapitalismus ist die Macht geworden,
die noch einem Rest des Menschenwesens den Charakter der Ware
aufdrückt: der Arbeitskraft. Ich will hier nicht sagen, daß diese Tatsache
nicht bemerkt worden sei. Im Gegenteil: sie wird im sozialen
Leben der Gegenwart als eine fundamentale Tatsache empfunden. Sie
wird als etwas gefühlt, was gewichtig in der modernen sozialen Bewegung
wirkt. Aber man lenkt, indem man sie betrachtet, den Blick
lediglich auf das Wirtschaftsleben. Man macht die Frage über den
Warencharakter zu einer bloßen Wirtschaftsfrage. Man glaubt, daß aus
dem Wirtschaftsleben heraus selbst die Kräfte kommen müssen, welche
einen Zustand herbeiführen, durch den der Proletarier nicht mehr die
Eingliederung seiner Arbeitskraft in den sozialen Organismus als seiner
unwürdig empfindet. Man sieht, wie die moderne Wirtschaftsform in
der neueren geschichtlichen Entwicklung der Menschheit heraufgezogen
ist. Man sieht auch, daß diese Wirtschaftsform der menschlichen Arbeitskraft
den Charakter der Ware aufgeprägt hat. Aber man sieht nicht,
wie es im Wirtschaftsleben selbst liegt, daß alles ihm Eingegliederte
zur Ware werden muß. In der Erzeugung und in dem zweckmäßigen
Verbrauch von Waren besteht das Wirtschaftsleben. Man kann nicht die
menschliche Arbeitskraft des Warencharakters entkleiden, wenn man
nicht die Möglichkeit findet, sie aus dem Wirtschaftsprozeß herauszureißen.
Nicht darauf kann das Bestreben gerichtet sein, den Wirtschaftsprozeß
so umzugestalten, daß in ihm die menschliche Arbeitskraft
zu ihrem Rechte kommt, sondern darauf: wie bringt man diese
Arbeitskraft aus dem Wirtschaftsprozeß heraus, um sie von sozialen
Kräften bestimmen zu lassen, die ihr den Warencharakter nehmen?
Der Proletarier ersehnt einen Zustand des Wirtschaftslebens, in dem
seine Arbeitskraft ihre angemessene Stellung einnimmt. Er ersehnt ihn
deshalb, weil er nicht sieht, daß der Warencharakter seiner Arbeitskraft

wesentlich von seinem völligen Eingespanntsein in den Wirtschaftsprozeß
herrührt. Dadurch, daß er seine Arbeitskraft diesem Prozeß überliefern
muß, geht er mit seinem ganzen Menschen in demselben auf. Der
Wirtschaftsprozeß strebt so lange durch seinen eigenen Charakter danach,
die Arbeitskraft in der zweckmäßigsten Art zu verbrauchen, wie
in ihm Waren verbraucht werden, so lange man die Regelung der Arbeitskraft
in ihm liegen läßt. Wie hypnotisiert durch die Macht des
modernen Wirtschaftslebens, richtet man den Blick allein auf das,
was in diesem wirken kann. Man wird durch diese Blickrichtung nie
finden, wie Arbeitskraft nicht mehr Ware zu sein braucht. Denn eine
andere Wirtschaftsform wird diese Arbeitskraft nur in einer andern Art
zur Ware machen. Die Arbeitsfrage kann man nicht in ihrer wahren
Gestalt zu einem Teile der sozialen Frage machen, solange man nicht
sieht, daß im Wirtschaftsleben Warenerzeugung, Warenaustausch und
Warenkonsumtion nach Gesetzen vor sich gehen, die durch Interessen
bestimmt werden, deren Machtbereich nicht über die menschliche Arbeitskraft
ausgedehnt werden soll.

Das neuzeitliche Denken hat nicht trennen gelernt die ganz verschiedenen
Arten, wie sich auf der einen Seite dasjenige in das Wirtschaftsleben
eingliedert, was als Arbeitskraft an den Menschen gebunden
ist, und auf der andern Seite dasjenige, was, seinem Ursprunge nach,
unverbunden mit dem Menschen auf den Wegen sich bewegt, welche
die Ware nehmen muß von ihrer Erzeugung bis zu ihrem Verbrauch.
Wird sich durch eine in dieser Richtung gehende gesunde Denkungsart
die wahre Gestalt der Arbeitsfrage einerseits zeigen, so wird anderseits
sich durch diese Denkart auch erweisen, welche Stellung das Wirtschaftsleben
im gesunden sozialen Organismus einnehmen soll.

Man sieht schon hieraus, daß die „soziale Frage“ sich in drei besondere
Fragen gliedert. Durch die erste wird auf die gesunde Gestalt
des Geisteslebens im sozialen Organismus zu deuten sein; durch die
zweite wird das Arbeitsverhältnis in seiner rechten Eingliederung in
das Gemeinschaftsleben zu betrachten sein; und als drittes wird sich
ergeben können, wie das Wirtschaftsleben in diesem Leben wirken soll.



II. Die vom Leben geforderten wirklichkeitsgemäßen Lösungsversuche
für die sozialen Fragen und Notwendigkeiten

Man kann das Charakteristische, das gerade zu der besondern Gestalt
der sozialen Frage in der neueren Zeit geführt hat, wohl
so aussprechen, daß man sagt: Das Wirtschaftsleben, von der Technik
getragen, der moderne Kapitalismus, sie haben mit einer gewissen
naturhaften Selbstverständlichkeit gewirkt und die moderne Gesellschaft
in eine gewisse innere Ordnung gebracht. Neben der Inanspruchnahme
der menschlichen Aufmerksamkeit für dasjenige, was Technik und
Kapitalismus gebracht haben, ist die Aufmerksamkeit abgelenkt worden
für andere Zweige, andere Gebiete des sozialen Organismus. Diesen
muß ebenso notwendig vom menschlichen Bewußtsein aus die rechte
Wirksamkeit angewiesen werden, wenn der soziale Organismus gesund
sein soll.

Ich darf, um dasjenige, was hier gerade als treibende Impulse einer
umfassenden, allseitigen Beobachtung über die soziale Frage charakterisiert
werden soll, deutlich zu sagen, vielleicht von einem Vergleich ausgehen.
Aber es wird zu beachten sein, daß mit diesem Vergleich nichts
anderes gemeint sein soll als eben ein Vergleich. Ein solcher kann unterstützen
das menschliche Verständnis, um es gerade in diejenige Richtung
zu bringen, welche notwendig ist, um sich Vorstellungen zu machen über
die Gesundung des sozialen Organismus. Wer von dem hier eingenommenen
Gesichtspunkt betrachten muß den kompliziertesten natürlichen
Organismus, den menschlichen Organismus, der muß seine Aufmerksamkeit
darauf richten, daß die ganze Wesenheit dieses menschlichen
Organismus drei nebeneinander wirksame Systeme aufzuweisen hat,
von denen jedes mit einer gewissen Selbständigkeit wirkt. Diese drei
nebeneinander wirksamen Systeme kann man etwa in folgender Weise
kennzeichnen. Im menschlichen natürlichen Organismus wirkt als ein
Gebiet dasjenige System, welches in sich schließt Nervenleben und Sinnesleben.

Man könnte es auch nach dem wichtigsten Gliede des Organismus,
wo Nerven- und Sinnesleben gewissermaßen zentralisiert sind, den
Kopforganismus nennen.

Als zweites Glied der menschlichen Organisation hat man anzuerkennen,
wenn man ein wirkliches Verständnis für sie erwerben will, das,
was ich nennen möchte das rhythmische System. Es besteht aus Atmung,
Blutzirkulation, aus all dem, was sich ausdrückt in rhythmischen Vorgängen
des menschlichen Organismus.

Als drittes System hat man dann anzuerkennen alles, was als Organe
und Tätigkeiten zusammenhängt mit dem eigentlichen Stoffwechsel.

In diesen drei Systemen ist enthalten alles dasjenige, was in gesunder
Art unterhält, wenn es aufeinander organisiert ist, den Gesamtvorgang
des menschlichen Organismus[3].

Ich habe versucht, in vollem Einklange mit all dem, was naturwissenschaftliche
Forschung schon heute sagen kann, diese Dreigliederung
des menschlichen natürlichen Organismus wenigstens zunächst
skizzenweise in meinem Buche „Von Seelenrätseln“ zu charakterisieren.
Ich bin mir klar darüber, daß Biologie, Physiologie, die gesamte Naturwissenschaft
mit Bezug auf den Menschen in der allernächsten Zeit
zu einer solchen Betrachtung des menschlichen Organismus hindrängen
werden, welche durchschaut, wie diese drei Glieder – Kopfsystem,
Zirkulationssystem oder Brustsystem und Stoffwechselsystem – dadurch
den Gesamtvorgang im menschlichen Organismus aufrechterhalten, daß
sie in einer gewissen Selbständigkeit wirken, daß nicht eine absolute
Zentralisation des menschlichen Organismus vorliegt, daß auch jedes
dieser Systeme ein besonderes, für sich bestehendes Verhältnis zur
Außenwelt hat. Das Kopfsystem durch die Sinne, das Zirkulationssystem
oder rhythmische System durch die Atmung, und das Stoffwechselsystem
durch die Ernährungs- und Bewegungsorgane.



Man ist mit Bezug auf naturwissenschaftliche Methoden noch nicht
ganz so weit, um dasjenige, was ich hier angedeutet habe, was aus
geisteswissenschaftlichen Untergründen heraus für die Naturwissenschaft
von mir zu verwerten gesucht worden ist, auch schon innerhalb der naturwissenschaftlichen
Kreise selbst zur allgemeinen Anerkennung in einem
solchen Grade zu bringen, wie das wünschenswert für den Erkenntnisfortschritt
erscheinen kann. Das bedeutet aber: unsere Denkgewohnheiten,
unsere ganze Art, die Welt vorzustellen, ist noch nicht vollständig angemessen
dem, was z. B. im menschlichen Organismus sich als die innere
Wesenheit des Naturwirkens darstellt. Man könnte nun wohl sagen:
Nun ja, die Naturwissenschaft kann warten, sie wird nach und nach ihren
Idealen zueilen, sie wird schon dahin kommen, solch eine Betrachtungsweise
als die ihrige anzuerkennen. Aber mit Bezug auf die Betrachtung
und namentlich das Wirken des sozialen Organismus kann man nicht
warten. Da muß nicht nur bei irgendwelchen Fachmännern, sondern
da muß in jeder Menschenseele – denn jede Menschenseele nimmt teil
an der Wirksamkeit für den sozialen Organismus – wenigstens eine
instinktive Erkenntnis von dem vorhanden sein, was diesem sozialen
Organismus notwendig ist. Ein gesundes Denken und Empfinden, ein
gesundes Wollen und Begehren mit Bezug auf die Gestaltung des sozialen
Organismus kann sich nur entwickeln, wenn man, sei es auch
mehr oder weniger bloß instinktiv, sich klar darüber ist, daß dieser
soziale Organismus, soll er gesund sein, ebenso dreigliedrig sein muß wie
der natürliche Organismus.

Es ist nun, seit Schäffle sein Buch geschrieben hat über den Bau des
sozialen Organismus, versucht worden, Analogien aufzusuchen zwischen
der Organisation eines Naturwesens – sagen wir, der Organisation des
Menschen – und der menschlichen Gesellschaft als solcher. Man hat
feststellen wollen, was im sozialen Organismus die Zelle ist, was Zellengefüge
sind, was Gewebe sind usw.! Noch vor kurzem ist ja ein Buch
erschienen von Merey, „Weltmutation“, in dem gewisse naturwissenschaftliche
Tatsachen und naturwissenschaftliche Gesetze einfach übertragen
werden auf – wie man meint – den menschlichen Gesellschaftsorganismus.
Mit all diesen Dingen, mit all diesen Analogie-Spielereien
hat dasjenige, was hier gemeint ist, absolut nichts zu tun. Und wer
meint, auch in diesen Betrachtungen werde ein solches Analogienspiel
zwischen dem natürlichen Organismus und dem gesellschaftlichen getrieben,

der wird dadurch nur beweisen, daß er nicht in den Geist
des hier Gemeinten eingedrungen ist. Denn nicht wird hier angestrebt:
irgendeine für naturwissenschaftliche Tatsachen passende Wahrheit herüber
zu verpflanzen auf den sozialen Organismus; sondern das völlig
andere, daß das menschliche Denken, das menschliche Empfinden lerne,
das Lebensmögliche an der Betrachtung des naturgemäßen Organismus
zu empfinden und dann diese Empfindungsweise anwenden könne auf
den sozialen Organismus. Wenn man einfach das, was man glaubt gelernt
zu haben am natürlichen Organismus, überträgt auf den sozialen
Organismus, wie es oft geschieht, so zeigt man damit nur, daß man sich
nicht die Fähigkeiten aneignen will, den sozialen Organismus ebenso
selbständig, ebenso für sich zu betrachten, nach dessen eigenen Gesetzen
zu forschen, wie man dies nötig hat für das Verständnis des
natürlichen Organismus. In dem Augenblicke, wo man wirklich
sich objektiv, wie sich der Naturforscher gegenüberstellt dem natürlichen
Organismus, dem sozialen Organismus in seiner Selbständigkeit
gegenüberstellt, um dessen eigene Gesetze zu empfinden, in diesem
Augenblicke hört gegenüber dem Ernst der Betrachtung jedes Analogiespiel
auf.

Man könnte auch denken, der hier gegebenen Darstellung liege der
Glaube zugrunde, der soziale Organismus solle von einer grauen, der
Naturwissenschaft nachgebildeten Theorie aus „aufgebaut“ werden.
Das aber liegt dem, wovon hier gesprochen wird, so ferne wie nur
möglich. Auf ganz anderes soll hingedeutet werden. Die gegenwärtige
geschichtliche Menschheitskrisis fordert, daß gewisse Empfindungen entstehen
in jedem einzelnen Menschen, daß die Anregung zu diesen Empfindungen
von dem Erziehungs- und Schulsystem so gegeben werde, wie
diejenige zur Erlernung der vier Rechnungsarten. Was bisher ohne die
bewußte Aufnahme in das menschliche Seelenleben die alten Formen des
sozialen Organismus ergeben hat, das wird in der Zukunft nicht mehr
wirksam sein. Es gehört zu den Entwicklungsimpulsen, die von der
Gegenwart an neu in das Menschenleben eintreten wollen, daß die angedeuteten
Empfindungen von dem einzelnen Menschen so gefordert
werden, wie seit langem eine gewisse Schulbildung gefordert wird. Daß
man gesund empfinden lernen müsse, wie die Kräfte des sozialen Organismus
wirken sollen, damit dieser lebensfähig sich erweist, das wird,
von der Gegenwart an, von dem Menschen gefordert. Man wird sich

ein Gefühl davon aneignen müssen, daß es ungesund, antisozial ist,
nicht sich mit solchen Empfindungen in diesen Organismus hineinstellen
zu wollen.

Man kann heute von „Sozialisierung“ als von dem reden hören, was
der Zeit nötig ist. Diese Sozialisierung wird kein Heilungsprozeß, sondern
ein Kurpfuscherprozeß am sozialen Organismus sein, vielleicht sogar
ein Zerstörungsprozeß, wenn nicht in die menschlichen Herzen, in die
menschlichen Seelen einzieht wenigstens die instinktive Erkenntnis von
der Notwendigkeit der Dreigliederung des sozialen Organismus. Dieser
soziale Organismus muß, wenn er gesund wirken soll, drei solche
Glieder gesetzmäßig ausbilden.

Eines dieser Glieder ist das Wirtschaftsleben. Hier soll mit seiner
Betrachtung begonnen werden, weil es sich ja ganz augenscheinlich,
alles übrige Leben beherrschend, durch die moderne Technik und den
modernen Kapitalismus in die menschliche Gesellschaft hereingebildet
hat. Dieses ökonomische Leben muß ein selbständiges Glied für sich
innerhalb des sozialen Organismus sein, so relativ selbständig, wie das
Nerven-Sinnes-System im menschlichen Organismus relativ selbständig
ist. Zu tun hat es dieses Wirtschaftsleben mit all dem, was Warenproduktion,
Warenzirkulation, Warenkonsum ist.

Als zweites Glied des sozialen Organismus ist zu betrachten das Leben
des öffentlichen Rechtes, das eigentliche politische Leben. Zu ihm gehört
dasjenige, das man im Sinne des alten Rechtsstaates als das eigentliche
Staatsleben bezeichnen könnte. Während es das Wirtschaftsleben mit
all dem zu tun hat, was der Mensch braucht aus der Natur und aus
seiner eigenen Produktion heraus, mit Waren, Warenzirkulation und
Warenkonsum, kann es dieses zweite Glied des sozialen Organismus
nur zu tun haben mit all dem, was sich aus rein menschlichen Untergründen
heraus auf das Verhältnis des Menschen zum Menschen bezieht.
Es ist wesentlich für die Erkenntnis der Glieder des sozialen Organismus,
daß man weiß, welcher Unterschied besteht zwischen dem System
des öffentlichen Rechtes, das es nur zu tun haben kann aus menschlichen
Untergründen heraus mit dem Verhältnis von Mensch zu Mensch,
und dem Wirtschafts-System, das es nur zu tun hat mit Warenproduktion,
Warenzirkulation, Warenkonsum. Man muß dieses im Leben empfindend
unterscheiden, damit sich als Folge dieser Empfindung das Wirtschafts- von
dem Rechtsleben scheidet, wie im menschlichen natürlichen Organismus

die Tätigkeit der Lunge zur Verarbeitung der äußeren Luft
sich abscheidet von den Vorgängen im Nerven-Sinnesleben.

Als drittes Glied, das ebenso selbständig sich neben die beiden
andern Glieder hinstellen muß, hat man im sozialen Organismus das
aufzufassen, was sich auf das geistige Leben bezieht. Noch genauer
könnte man sagen, weil vielleicht die Bezeichnung „geistige Kultur“
oder alles das, was sich auf das geistige Leben bezieht, durchaus nicht
ganz genau ist: alles dasjenige, was beruht auf der natürlichen Begabung
des einzelnen menschlichen Individuums, was hineinkommen
muß in den sozialen Organismus auf Grundlage dieser natürlichen, sowohl
der geistigen wie der physischen Begabung des einzelnen menschlichen
Individuums. Das erste System, das Wirtschaftssystem, hat es
zu tun mit all dem, was da sein muß, damit der Mensch sein materielles
Verhältnis zur Außenwelt regeln kann. Das zweite System hat es zu
tun mit dem, was da sein muß im sozialen Organismus wegen des Verhältnisses
von Mensch zu Mensch. Das dritte System hat zu tun mit
all dem, was hervorsprießen muß und eingegliedert werden muß in den
sozialen Organismus aus der einzelnen menschlichen Individualität heraus.

Ebenso wahr, wie es ist, daß moderne Technik und moderner Kapitalismus
unserm gesellschaftlichen Leben eigentlich in der neueren Zeit das
Gepräge gegeben haben, ebenso notwendig ist es, daß diejenigen Wunden,
die von dieser Seite her notwendig der menschlichen Gesellschaft geschlagen
worden sind, dadurch geheilt werden, daß man den Menschen
und das menschliche Gemeinschaftsleben in ein richtiges Verhältnis bringt
zu den drei Gliedern dieses sozialen Organismus. Das Wirtschaftsleben
hat einfach durch sich selbst in der neueren Zeit ganz bestimmte Formen
angenommen. Es hat durch eine einseitige Wirksamkeit in das menschliche
Leben sich besonders machtvoll hereingestellt. Die andern beiden
Glieder des sozialen Lebens sind bisher nicht in der Lage gewesen, mit
derselben Selbstverständlichkeit sich in der richtigen Weise nach ihren
eigenen Gesetzen in den sozialen Organismus einzugliedern. Für sie
ist es notwendig, daß der Mensch aus den oben angedeuteten Empfindungen
heraus die soziale Gliederung vornimmt, jeder an seinem Orte;
an dem Orte, an dem er gerade steht. Denn im Sinne derjenigen
Lösungsversuche der sozialen Fragen, die hier gemeint sind, hat jeder
einzelne Mensch seine soziale Aufgabe in der Gegenwart und in der
nächsten Zukunft.



Dasjenige, was das erste Glied des sozialen Organismus ist, das
Wirtschaftsleben, das ruht zunächst auf der Naturgrundlage geradeso,
wie der einzelne Mensch mit Bezug auf dasjenige, was er für sich durch
Lernen, durch Erziehung, durch das Leben werden kann, ruht auf der
Begabung seines geistigen und körperlichen Organismus. Diese Naturgrundlage
drückt einfach dem Wirtschaftsleben und dadurch dem gesamten
sozialen Organismus sein Gepräge auf. Aber diese Naturgrundlage
ist da, ohne daß sie durch irgendeine soziale Organisation, durch
irgendeine Sozialisierung in ursprünglicher Art getroffen werden kann.
Sie muß dem Leben des sozialen Organismus so zugrunde gelegt werden,
wie bei der Erziehung des Menschen zugrunde gelegt werden muß die
Begabung, die er auf den verschiedenen Gebieten hat, seine natürliche
körperliche und geistige Tüchtigkeit. Von jeder Sozialisierung, von
jedem Versuche, dem menschlichen Zusammenleben eine wirtschaftliche
Gestaltung zu geben, muß berücksichtigt werden die Naturgrundlage.
Denn aller Warenzirkulation und auch aller menschlichen Arbeit und
auch jeglichem geistigen Leben liegt zugrunde als ein erstes elementarisches
Ursprüngliches dasjenige, was den Menschen kettet an ein
bestimmtes Stück Natur. Man muß über den Zusammenhang des
sozialen Organismus mit der Naturgrundlage denken, wie man mit Bezug
auf Lernen beim einzelnen Menschen denken muß über sein Verhältnis
zu seiner Begabung. Man kann gerade sich dieses klarmachen an
extremen Fällen. Man braucht z. B. nur zu bedenken, daß in gewissen
Gebieten der Erde, wo die Banane ein naheliegendes Nahrungsmittel
für die Menschen abgibt, in Betracht kommt für das menschliche Zusammenleben
dasjenige an Arbeit, was aufgebracht werden muß, um
die Banane von ihrer Ursprungsstätte aus an einen Bestimmungsort
zu bringen und sie zu einem Konsummittel zu machen. Vergleicht man
die menschliche Arbeit, die aufgebracht werden muß, um die Banane
für die menschliche Gesellschaft konsumfähig zu machen, mit der Arbeit,
die aufgebracht werden muß, etwa in unsern Gegenden Mitteleuropas,
um den Weizen konsumfähig zu machen, so ist die Arbeit, die für die
Banane notwendig ist, gering gerechnet, eine dreihundertmal kleinere
als beim Weizen.

Gewiß, das ist ein extremer Fall. Aber solche Unterschiede mit Bezug
auf das notwendige Maß von Arbeit im Verhältnis zu der Naturgrundlage
sind auch da unter den Produktionszweigen, die in irgendeinem

sozialen Organismus Europas vertreten sind, – nicht in dieser radikalen
Verschiedenheit wie bei Banane und Weizen, aber sie sind als Unterschiede
da. So ist es im Wirtschaftsorganismus begründet, daß durch
das Verhältnis des Menschen zur Naturgrundlage seines Wirtschaftens
das Maß von Arbeitskraft bedingt ist, das er in den Wirtschaftsprozeß
hineintragen muß. Und man braucht ja nur z. B. zu vergleichen:
in Deutschland, in Gegenden mit mittlerer Ertragsfähigkeit,
ist ungefähr das Erträgnis der Weizenkultur so, daß das Sieben- bis
Achtfache der Aussaat einkommt durch die Ernte; in Chile kommt
das Zwölffache herein, in Nordmexiko kommt das Siebzehnfache ein,
in Peru das Zwanzigfache. (Vergleiche Jentsch, Volkswirtschaftslehre,
S. 64.)

Dieses ganze zusammengehörige Wesen, welches verläuft in Vorgängen,
die beginnen mit dem Verhältnis des Menschen zur Natur, die sich
fortsetzen in all dem, was der Mensch zu tun hat, um die Naturprodukte
umzuwandeln und sie bis zur Konsumfähigkeit zu bringen,
alle diese Vorgänge und nur diese umschließen für einen gesunden sozialen
Organismus sein Wirtschaftsglied. Dieses steht im sozialen Organismus
wie das Kopfsystem, von dem die individuellen Begabungen bedingt
sind, im menschlichen Gesamtorganismus drinnen steht. Aber wie
dieses Kopfsystem von dem Lungen-Herzsystem abhängig ist, so ist das
Wirtschaftssystem von der menschlichen Arbeitsleistung abhängig. Wie
nun aber der Kopf nicht selbständig die Atemregelung hervorbringen
kann, so sollte das menschliche Arbeitssystem nicht durch die im Wirtschaftsleben
wirksamen Kräfte selbst geregelt werden.

In dem Wirtschaftsleben steht der Mensch durch seine Interessen
darinnen. Diese haben ihre Grundlage in seinen seelischen und geistigen
Bedürfnissen. Wie den Interessen am zweckmäßigsten entsprochen
werden kann innerhalb eines sozialen Organismus, so daß der einzelne
Mensch durch diesen Organismus in der bestmöglichen Art zur Befriedigung
seines Interesses kommt, und er auch in vorteilhaftester Art sich
in die Wirtschaft hineinstellen kann: diese Frage muß praktisch in den
Einrichtungen des Wirtschaftskörpers gelöst sein. Das kann nur dadurch
sein, daß die Interessen sich wirklich frei geltend machen können und
daß auch der Wille und die Möglichkeit entstehen, das Nötige zu ihrer
Befriedigung zu tun. Die Entstehung der Interessen liegt außerhalb
des Kreises, der das Wirtschaftsleben umgrenzt. Sie bilden sich mit

der Entfaltung des seelischen und natürlichen Menschenwesens. Daß
Einrichtungen bestehen, sie zu befriedigen, ist die Aufgabe des Wirtschaftslebens.
Diese Einrichtungen können es mit nichts anderem zu
tun haben als allein mit der Herstellung und dem Tausch von Waren,
das heißt von Gütern, die ihren Wert durch das menschliche Bedürfnis
erhalten. Die Ware hat ihren Wert durch denjenigen, der sie verbraucht.
Dadurch, daß die Ware ihren Wert durch den Verbraucher erhält, steht
sie in einer ganz anderen Art im sozialen Organismus als anderes, das
für den Menschen als Angehörigen dieses Organismus Wert hat. Man
sollte unbefangen das Wirtschaftsleben betrachten, in dessen Umkreis
Warenerzeugung, Warenaustausch und Warenverbrauch gehören. Man
wird den wesenhaften Unterschied nicht bloß betrachtend bemerken, welcher
besteht zwischen dem Verhältnis von Mensch zu Mensch, indem der
eine für den anderen Waren erzeugt, und demjenigen, das auf einem
Rechtsverhältnis beruhen muß. Man wird von der Betrachtung zu der
praktischen Forderung kommen, daß im sozialen Organismus das Rechtsleben
völlig von dem Wirtschaftsleben abgesondert gehalten werden
muß. Aus den Tätigkeiten, welche die Menschen innerhalb der Einrichtungen
zu entwickeln haben, die der Warenerzeugung und dem Warenaustausch
dienen, können sich unmittelbar nicht die möglichst besten
Impulse ergeben für die rechtlichen Verhältnisse, die unter den Menschen
bestehen müssen. Innerhalb der Wirtschaftseinrichtungen wendet sich
der Mensch an den Menschen, weil der eine dem Interesse des andern
dient; grundverschieden davon ist die Beziehung, welche der eine Mensch
zu dem andern innerhalb des Rechtslebens hat.

Man könnte nun glauben, dieser vom Leben geforderten Unterscheidung
wäre schon Genüge geschehen, wenn innerhalb der Einrichtungen,
die dem Wirtschaftsleben dienen, auch für die Rechte gesorgt werde,
welche in den Verhältnissen der in dieses Wirtschaftsleben hineingestellten
Menschen zueinander bestehen müssen. – Ein solcher Glaube
hat seine Wurzeln nicht in der Wirklichkeit des Lebens. Der Mensch
kann nur dann das Rechtsverhältnis richtig erleben, das zwischen ihm
und anderen Menschen bestehen muß, wenn er dieses Verhältnis nicht
auf dem Wirtschaftsgebiet erlebt, sondern auf einem davon völlig getrennten
Boden. Es muß deshalb im gesunden sozialen Organismus
neben dem Wirtschaftsleben und in Selbständigkeit ein Leben sich entfalten,
in dem die Rechte entstehen und verwaltet werden, die von

Mensch zu Mensch bestehen. Das Rechtsleben ist aber dasjenige des
eigentlichen politischen Gebietes, des Staates. Tragen die Menschen
diejenigen Interessen, denen sie in ihrem Wirtschaftsleben dienen müssen,
in die Gesetzgebung und Verwaltung des Rechtsstaates hinein, so werden
die entstehenden Rechte nur der Ausdruck dieser wirtschaftlichen
Interessen sein. Ist der Rechtsstaat selbst Wirtschafter, so verliert er
die Fähigkeit, das Rechtsleben der Menschen zu regeln. Denn seine
Maßnahmen und Einrichtungen werden dem menschlichen Bedürfnisse
nach Waren dienen müssen; sie werden dadurch abgedrängt von den
Impulsen, die auf das Rechtsleben gerichtet sind.

Der gesunde soziale Organismus erfordert als zweites Glied neben
dem Wirtschaftskörper das selbständige politische Staatsleben. In dem
selbständigen Wirtschaftskörper werden die Menschen durch die Kräfte
des wirtschaftlichen Lebens zu Einrichtungen kommen, welche der
Warenerzeugung und dem Warenaustausch in der möglichst besten Weise
dienen. In dem politischen Staatskörper werden solche Einrichtungen entstehen,
welche die gegenseitigen Beziehungen zwischen Menschen und
Menschengruppen in solcher Art orientieren, daß dem Rechtsbewußtsein
des Menschen entsprochen wird.

Der Gesichtspunkt, von dem aus hier die gekennzeichnete Forderung
nach völliger Trennung des Rechtsstaates von dem Wirtschaftsgebiet
gestellt wird, ist ein solcher, der im wirklichen Menschenleben drinnen
liegt. Einen solchen Gesichtspunkt nimmt derjenige nicht ein, der
Rechtsleben und Wirtschaftsleben miteinander verbinden will. Die im
wirtschaftlichen Leben stehenden Menschen haben selbstverständlich
das Rechtsbewußtsein; aber sie werden nur aus diesem heraus und
nicht aus den wirtschaftlichen Interessen Gesetzgebung und Verwaltung
im Sinne des Rechtes besorgen, wenn sie darüber zu urteilen haben
in dem Rechtsstaat, der als solcher an dem Wirtschaftsleben keinen Anteil
hat. Ein solcher Rechtsstaat hat seinen eigenen Gesetzgebungs- und
Verwaltungskörper, die beide nach den Grundsätzen aufgebaut sind,
welche sich aus dem Rechtsbewußtsein der neueren Zeit ergeben. Er
wird aufgebaut sein auf den Impulsen im Menschheitsbewußtsein, die
man gegenwärtig die demokratischen nennt. Das Wirtschaftsgebiet wird
aus den Impulsen des Wirtschaftslebens heraus seine Gesetzgebungs- und
Verwaltungskörperschaften bilden. Der notwendige Verkehr zwischen
den Leitungen des Rechts- und Wirtschaftskörpers wird erfolgen annähernd

wie gegenwärtig der zwischen den Regierungen souveräner Staatsgebiete.
Durch diese Gliederung wird, was in dem einen Körper sich entfaltet,
auf dasjenige, was im andern entsteht, die notwendige Wirkung ausüben
können. Diese Wirkung wird dadurch gehindert, daß das eine
Gebiet in sich selbst das entfalten will, was ihm von dem anderen zufließen
soll.

Wie das Wirtschaftsleben auf der einen Seite den Bedingungen der
Naturgrundlage (Klima, geographische Beschaffenheit des Gebietes, Vorhandensein
von Bodenschätzen usw.) unterworfen ist, so ist es auf der
andern Seite von den Rechtsverhältnissen abhängig, welche der Staat
zwischen den wirtschaftenden Menschen und Menschengruppen schafft.
Damit sind die Grenzen dessen bezeichnet, was die Tätigkeit des Wirtschaftslebens
umfassen kann und soll. Wie die Natur Vorbedingungen
schafft, die außerhalb des Wirtschaftskreises liegen und die der wirtschaftende
Mensch hinnehmen muß als etwas Gegebenes, auf das er
erst seine Wirtschaft aufbauen kann, so soll alles, was im Wirtschaftsbereich
ein Rechtsverhältnis begründet von Mensch zu Mensch im gesunden
sozialen Organismus durch den Rechtsstaat seine Regelung
erfahren, der wie die Naturgrundlage als etwas dem Wirtschaftsleben
selbständig Gegenüberstehendes sich entfaltet.

In dem sozialen Organismus, der sich im bisherigen geschichtlichen
Werden der Menschheit herausgebildet hat und der durch das Maschinenzeitalter
und durch die moderne kapitalistische Wirtschaftsform zu dem
geworden ist, was der sozialen Bewegung ihr Gepräge gibt, umfaßt das
Wirtschaftsleben mehr, als es im gesunden sozialen Organismus umfassen
soll. Gegenwärtig bewegt sich in dem wirtschaftlichen Kreislauf,
in dem sich bloß Waren bewegen sollen, auch die menschliche Arbeitskraft,
und es bewegen sich auch Rechte. Man kann gegenwärtig
in dem Wirtschaftskörper, der auf der Arbeitsteilung beruht, nicht
allein Waren tauschen gegen Waren, sondern durch denselben wirtschaftlichen
Vorgang auch Waren gegen Arbeit und Waren gegen
Rechte. (Ich nenne Ware jede Sache, die durch menschliche Tätigkeit
zu dem geworden ist, als das sie an irgend einem Orte, an den sie
durch den Menschen gebracht wird, ihrem Verbrauch zugeführt wird.
Mag diese Bezeichnung manchem Volkswirtschaftslehrer auch anstößig
oder nicht genügend erscheinen, sie kann zur Verständigung
über das, was dem Wirtschaftsleben angehören soll, ihre guten Dienste

tun.)[4] Wenn jemand durch Kauf ein Grundstück erwirbt, so muß das
als ein Tausch des Grundstückes gegen Waren, für die das Kaufgeld
als Repräsentant zu gelten hat, angesehen werden. Das Grundstück
selber aber wirkt im Wirtschaftsleben nicht als Ware. Es steht in dem
sozialen Organismus durch das Recht darinnen, das der Mensch auf seine
Benützung hat. Dieses Recht ist etwas wesentlich anderes als das Verhältnis,
in dem sich der Produzent einer Ware zu dieser befindet. In
dem letzteren Verhältnis liegt es wesenhaft begründet, daß es nicht übergreift
auf die ganz anders geartete Beziehung von Mensch zu Mensch,
die dadurch hergestellt wird, daß jemandem die alleinige Benützung
eines Grundstückes zusteht. Der Besitzer bringt andere Menschen,
die zu ihrem Lebensunterhalt von ihm zur Arbeit auf diesem Grundstück
angestellt werden, oder die darauf wohnen müssen, in Abhängigkeit
von sich. Dadurch, daß man gegenseitig wirkliche Waren tauscht, die
man produziert oder konsumiert, stellt sich eine Abhängigkeit nicht ein,
welche in derselben Art zwischen Mensch und Mensch wirkt.

Wer eine solche Lebenstatsache unbefangen durchschaut, dem wird
einleuchten, daß sie ihren Ausdruck finden muß in den Einrichtungen
des gesunden sozialen Organismus. Solange Waren gegen Waren im
Wirtschaftsleben ausgetauscht werden, bleibt die Wertgestaltung dieser
Waren unabhängig von dem Rechtsverhältnisse zwischen Personen und
Personengruppen. Sobald Waren gegen Rechte eingetauscht werden,
wird das Rechtsverhältnis selbst berührt. Nicht auf den Tausch als
solchen kommt es an. Dieser ist das notwendige Lebenselement des
gegenwärtigen, auf Arbeitsteilung ruhenden sozialen Organismus; sondern
es handelt sich darum, daß durch den Tausch des Rechtes mit
der Ware das Recht selbst zur Ware gemacht wird, wenn das Recht
innerhalb des Wirtschaftslebens entsteht. Das wird nur dadurch verhindert,
daß im sozialen Organismus einerseits Einrichtungen bestehen,
die nur darauf abzielen, den Kreislauf der Waren in der zweckmäßigsten

Weise zu bewirken; und anderseits solche, welche die im
Warenaustausch lebenden Rechte der produzierenden, Handel treibenden
und konsumierenden Personen regeln. Diese Rechte unterscheiden sich
ihrem Wesen nach gar nicht von anderen Rechten, die in dem vom
Warenaustausch ganz unabhängigen Verhältnis von Person zu Person bestehen
müssen. Wenn ich meinen Mitmenschen durch den Verkauf einer
Ware schädige oder fördere, das gehört in das gleiche Gebiet des sozialen
Lebens wie eine Schädigung oder Förderung durch eine Tätigkeit oder
Unterlassung, die unmittelbar nicht in einem Warenaustausch zum Ausdruck
kommt.

In der Lebenshaltung des einzelnen Menschen fließen die Wirkungen
aus den Rechtseinrichtungen mit denen aus der rein wirtschaftlichen
Tätigkeit zusammen. Im gesunden sozialen Organismus müssen sie aus
zwei verschiedenen Richtungen kommen. In der wirtschaftlichen Organisation
hat die aus der Erziehung für einen Wirtschaftszweig und die
aus der Erfahrung in demselben gewonnene Vertrautheit mit ihm für die
leitenden Persönlichkeiten die nötigen Gesichtspunkte abzugeben. In der
Rechtsorganisation wird durch Gesetz und Verwaltung verwirklicht, was
aus dem Rechtsbewußtsein als Beziehung einzelner Menschen oder Menschengruppen
zueinander gefordert wird. Die Wirtschaftsorganisation
wird Menschen mit gleichen Berufs- oder Konsuminteressen oder mit
in anderer Beziehung gleichen Bedürfnissen sich zu Genossenschaften
zusammenschließen lassen, die im gegenseitigen Wechselverkehr die Gesamtwirtschaft
zustande bringen. Diese Organisation wird sich auf assoziativer
Grundlage und auf dem Verhältnis der Assoziationen aufbauen.
Diese Assoziationen werden eine bloß wirtschaftliche Tätigkeit entfalten.
Die Rechtsgrundlage, auf der sie arbeiten, kommt ihnen von der Rechtsorganisation
zu. Wenn solche Wirtschaftsassoziationen ihre wirtschaftlichen
Interessen in den Vertretungs- und Verwaltungskörpern der Wirtschaftsorganisation
zur Geltung bringen können, dann werden sie nicht
den Drang entwickeln, in die gesetzgebende oder verwaltende Leitung des
Rechtsstaates einzudringen (z. B. als Bund der Landwirte, als Partei
der Industriellen, als wirtschaftlich orientierte Sozialdemokratie), um
da anzustreben, was ihnen innerhalb des Wirtschaftslebens zu erreichen
nicht möglich ist. Und wenn der Rechtsstaat in gar keinem Wirtschaftszweige
mitwirtschaftet, dann wird er nur Einrichtungen schaffen, die
aus dem Rechtsbewußtsein der zu ihm gehörenden Menschen stammen.

Auch wenn in der Vertretung des Rechtsstaates, wie es ja selbstverständlich
ist, dieselben Personen sitzen, die im Wirtschaftsleben tätig sind,
so wird sich durch die Gliederung in Wirtschafts- und in Rechtsleben
nicht ein Einfluß des Wirtschafts- auf das Rechtsleben ergeben können,
der die Gesundheit des sozialen Organismus so untergräbt, wie sie untergraben
werden kann, wenn die Staatsorganisation selbst Zweige des
Wirtschaftslebens versorgt, und wenn in derselben die Vertreter des Wirtschaftslebens
aus dessen Interessen heraus Gesetze beschließen.

Ein typisches Beispiel von Verschmelzung des Wirtschaftslebens
mit dem Rechtsleben bot Österreich mit der Verfassung, die es sich
in den sechziger Jahren des neunzehnten Jahrhunderts gegeben hat. Die
Vertreter des Reichsrates dieses Ländergebietes wurden aus den vier
Zweigen des Wirtschaftslebens heraus gewählt, aus der Gemeinschaft
der Großgrundbesitzer, der Handelskammern, der Städte, Märkte und
Industrialorte und der Landgemeinden. Man sieht, daß für diese Zusammensetzung
der Staatsvertretung an gar nichts anderes in erster Linie
gedacht wurde, als daß aus der Geltendmachung der wirtschaftlichen
Verhältnisse sich das Rechtsleben ergeben werde. Gewiß ist, daß zu dem
gegenwärtigen Zerfall Österreichs die auseinandertreibenden Kräfte seiner
Nationalitäten bedeutsam mitgewirkt haben. Allein als ebenso gewiß
kann es gelten, daß eine Rechtsorganisation, die neben der wirtschaftlichen
ihre Tätigkeit hätte entfalten können, aus dem Rechtsbewußtsein
heraus eine Gestaltung des sozialen Organismus würde entwickelt
haben, in der ein Zusammenleben der Völker möglich geworden wäre.

Der gegenwärtig am öffentlichen Leben interessierte Mensch lenkt
gewöhnlich seinen Blick auf Dinge, die erst in zweiter Linie für dieses
Leben in Betracht kommen. Er tut dieses, weil ihn seine Denkgewohnheit
dazu bringt, den sozialen Organismus als ein einheitliches Gebilde
aufzufassen. Für ein solches Gebilde aber kann sich kein ihm entsprechender
Wahlmodus finden. Denn bei jedem Wahlmodus müssen sich
im Vertretungskörper die wirtschaftlichen Interessen und die Impulse des
Rechtslebens stören. Und was aus der Störung für das soziale Leben
fließt, muß zu Erschütterungen des Gesellschaftsorganismus führen.
Obenan als notwendige Zielsetzung des öffentlichen Lebens muß gegenwärtig
das Hinarbeiten auf eine durchgreifende Trennung des Wirtschaftslebens
und der Rechtsorganisation stehen. Indem man sich in diese Trennung
hineinlebt, werden die sich trennenden Organisationen aus ihren

eigenen Grundlagen heraus die besten Arten für die Wahlen ihrer Gesetzgeber
und Verwalter finden. In dem, was gegenwärtig zur Entscheidung
drängt, kommen Fragen des Wahlmodus, wenn sie auch als solche
von fundamentaler Bedeutung sind, doch erst in zweiter Linie in Betracht.
Wo die alten Verhältnisse noch vorhanden sind, wäre aus diesen
heraus auf die angedeutete Gliederung hinzuarbeiten. Wo das Alte sich
bereits aufgelöst hat, oder in der Auflösung begriffen ist, müßten Einzelpersonen
und Bündnisse zwischen Personen die Initiative zu einer Neugestaltung
versuchen, die sich in der gekennzeichneten Richtung bewegt.
Von heute zu morgen eine Umwandlung des öffentlichen Lebens herbeiführen
zu wollen, das sehen auch vernünftige Sozialisten als Schwarmgeisterei
an. Solche erwarten die von ihnen gemeinte Gesundung durch
eine allmähliche, sachgemäße Umwandlung. Daß aber die geschichtlichen
Entwicklungskräfte der Menschheit gegenwärtig ein vernünftiges Wollen
nach der Richtung einer sozialen Neuordnung notwendig machen, das
können jedem Unbefangenen weithinleuchtende Tatsachen lehren.

Wer für „praktisch durchführbar“ nur dasjenige hält, an das er
sich aus engem Lebensgesichtskreis heraus gewöhnt hat, der wird das hier
Angedeutete für „unpraktisch“ halten. Kann er sich nicht bekehren, und
behält er auf irgend einem Lebensgebiete Einfluß, dann wird er nicht
zur Gesundung, sondern zur weiteren Erkrankung des sozialen Organismus
wirken, wie Leute seiner Gesinnung an der Herbeiführung der
gegenwärtigen Zustände gewirkt haben.

Die Bestrebung, mit der führende Kreise der Menschheit begonnen
haben und die zur Überleitung gewisser Wirtschaftszweige (Post, Eisenbahnen
usw.) in das Staatsleben geführt hat, muß der entgegengesetzten
weichen: der Herauslösung alles Wirtschaftens aus dem Gebiete des politischen
Staatswesens. Denker, welche mit ihrem Wollen glauben, sich
in der Richtung nach einem gesunden sozialen Organismus zu befinden,
ziehen die äußerste Folgerung der Verstaatlichungsbestrebungen dieser
bisher leitenden Kreise. Sie wollen die Vergesellschaftung aller Mittel
des Wirtschaftslebens, insofern diese Produktionsmittel sind. Eine gesunde
Entwicklung wird dem wirtschaftlichen Leben seine Selbständigkeit
geben und dem politischen Staate die Fähigkeit, durch die Rechtsordnung
auf den Wirtschaftskörper so zu wirken, daß der einzelne Mensch
seine Eingliederung in den sozialen Organismus nicht im Widerspruche
mit seinem Rechtsbewußtsein empfindet.



Man kann durchschauen, wie die hier vorgebrachten Gedanken
im wirklichen Leben der Menschheit begründet sind, wenn man den
Blick auf die Arbeit lenkt, welche der Mensch für den sozialen Organismus
durch seine körperliche Arbeitskraft verrichtet. Innerhalb der kapitalistischen
Wirtschaftsform hat sich diese Arbeit dem sozialen Organismus
so eingegliedert, daß sie durch den Arbeitgeber wie eine Ware
dem Arbeitnehmer abgekauft wird. Ein Tausch wird eingegangen zwischen
Geld (als Repräsentant der Waren) und Arbeit. Aber ein solcher Tausch
kann sich in Wirklichkeit gar nicht vollziehen. Er scheint sich nur zu
vollziehen[5]. In Wirklichkeit nimmt der Arbeitgeber von dem Arbeiter
Waren entgegen, die nur entstehen können, wenn der Arbeiter seine
Arbeitskraft für die Entstehung hingibt. Aus dem Gegenwert dieser
Waren erhält der Arbeiter einen Anteil, der Arbeitgeber den andern.
Die Produktion der Waren erfolgt durch das Zusammenwirken des
Arbeitgebers und Arbeitnehmers. Das Produkt des gemeinsamen Wirkens
geht erst in den Kreislauf des Wirtschaftslebens über. Zur Herstellung
des Produktes ist ein Rechtsverhältnis zwischen Arbeiter und Unternehmer
notwendig. Dieses kann aber durch die kapitalistische Wirtschaftsart
in ein solches verwandelt werden, welches durch die wirtschaftliche
Übermacht des Arbeitgebers über den Arbeiter bedingt ist.
Im gesunden sozialen Organismus muß zutage treten, daß die Arbeit
nicht bezahlt werden kann. Denn diese kann nicht im Vergleich mit
einer Ware einen wirtschaftlichen Wert erhalten. Einen solchen hat erst
die durch Arbeit hervorgebrachte Ware im Vergleich mit andern Waren.
Die Art, wie, und das Maß, in dem ein Mensch für den Bestand des
sozialen Organismus zu arbeiten hat, müssen aus seiner Fähigkeit
heraus und aus den Bedingungen eines menschenwürdigen Daseins geregelt
werden. Das kann nur geschehen, wenn diese Regelung von
dem politischen Staate aus in Unabhängigkeit von den Verwaltungen
des Wirtschaftslebens geschieht.



Durch eine solche Regelung wird der Ware eine Wertunterlage geschaffen,
die sich vergleichen läßt mit der andern, die in den Naturbedingungen
besteht. Wie der Wert einer Ware gegenüber einer andern
dadurch wächst, daß die Gewinnung der Rohprodukte für dieselbe
schwieriger ist als für die andere, so muß der Warenwert davon
abhängig werden, welche Art und welches Maß von Arbeit zum Hervorbringen
der Ware nach der Rechtsordnung aufgebracht werden dürfen[6].

Das Wirtschaftsleben wird auf diese Weise von zwei Seiten her
seinen notwendigen Bedingungen unterworfen: von Seite der Naturgrundlage,
welche die Menschheit hinnehmen muß, wie sie ihr gegeben
ist, und von Seite der Rechtsgrundlage, die aus dem Rechtsbewußtsein
heraus auf dem Boden des vom Wirtschaftsleben unabhängigen politischen
Staates geschaffen werden soll.

Es ist leicht einzusehen, daß durch eine solche Führung des sozialen
Organismus der wirtschaftliche Wohlstand sinken und steigen wird je nach
dem Maß von Arbeit, das aus dem Rechtsbewußtsein heraus aufgewendet
wird. Allein eine solche Abhängigkeit des volkswirtschaftlichen Wohlstandes
ist im gesunden sozialen Organismus notwendig. Sie allein kann
verhindern, daß der Mensch durch das Wirtschaftsleben so verbraucht
werde, daß er sein Dasein nicht mehr als menschenwürdig empfinden
kann. Und auf dem Vorhandensein der Empfindung eines menschenunwürdigen
Daseins beruhen in Wahrheit alle Erschütterungen im sozialen
Organismus.

Eine Möglichkeit, den volkswirtschaftlichen Wohlstand von der Rechtsseite
her nicht allzu stark zu vermindern, besteht in einer ähnlichen
Art, wie eine solche zur Aufbesserung der Naturgrundlage. Man kann einen
wenig ertragreichen Boden durch technische Mittel ertragreicher machen;
man kann, veranlaßt durch die allzu starke Verminderung des Wohlstandes,
die Art und das Maß der Arbeit ändern. Aber diese Änderung
soll nicht aus dem Kreislauf des Wirtschaftslebens unmittelbar erfolgen,
sondern aus der Einsicht, die sich auf dem Boden des vom Wirtschaftsleben
unabhängigen Rechtslebens entwickelt.



In alles, was durch das Wirtschaftsleben und das Rechtsbewußtsein
in der Organisation des sozialen Lebens hervorgebracht wird, wirkt
hinein, was aus einer dritten Quelle stammt: aus den individuellen
Fähigkeiten des einzelnen Menschen. Dieses Gebiet umfaßt alles von
den höchsten geistigen Leistungen bis zu dem, was in Menschenwerke
einfließt durch die bessere oder weniger gute körperliche Eignung des
Menschen für Leistungen, die dem sozialen Organismus dienen. Was
aus dieser Quelle stammt, muß in den gesunden sozialen Organismus
auf ganz andere Art einfließen, als dasjenige, was im Warenaustausch
lebt, und was aus dem Staatsleben fließen kann. Es gibt keine andere
Möglichkeit, diese Aufnahme in gesunder Art zu bewirken, als sie von
der freien Empfänglichkeit der Menschen und von den Impulsen, die
aus den individuellen Fähigkeiten selbst kommen, abhängig sein zu
lassen. Werden die durch solche Fähigkeiten erstehenden Menschenleistungen
vom Wirtschaftsleben oder von der Staatsorganisation künstlich
beeinflußt, so wird ihnen die wahre Grundlage ihres eigenen
Lebens zum größten Teile entzogen. Diese Grundlage kann nur in
der Kraft bestehen, welche die Menschenleistungen aus sich selbst entwickeln
müssen. Wird die Entgegennahme solcher Leistungen vom Wirtschaftsleben
unmittelbar bedingt, oder vom Staate organisiert, so wird
die freie Empfänglichkeit für sie gelähmt. Sie ist aber allein geeignet,
sie in gesunder Form in den sozialen Organismus einfließen zu lassen.
Für das Geistesleben, mit dem auch die Entwicklung der anderen individuellen
Fähigkeiten im Menschenleben durch unübersehbar viele Fäden
zusammenhängt, ergibt sich nur eine gesunde Entwicklungsmöglichkeit,
wenn es in der Hervorbringung auf seine eigenen Impulse gestellt ist,
und wenn es in verständnisvollem Zusammenhange mit den Menschen
steht, die seine Leistungen empfangen.

Worauf hier als auf die gesunden Entwicklungsbedingungen des
Geisteslebens gedeutet wird, das wird gegenwärtig nicht durchschaut,
weil der rechte Blick dafür getrübt ist durch die Verschmelzung eines
großen Teiles dieses Lebens mit dem politischen Staatsleben. Diese Verschmelzung
hat sich im Laufe der letzten Jahrhunderte ergeben und man
hat sich in sie hineingewöhnt. Man spricht ja wohl von „Freiheit der
Wissenschaft und des Lehrens“. Aber man betrachtet es als selbstverständlich,
daß der politische Staat die „freie Wissenschaft“ und das „freie
Lehren“ verwaltet. Man entwickelt keine Empfindung dafür, wie dieser

Staat dadurch das Geistesleben von seinen staatlichen Bedürfnissen
abhängig macht. Man denkt, der Staat schafft die Stellen, an denen
gelehrt wird; dann können diejenigen, welche diese Stellen einnehmen,
das Geistesleben „frei“ entfalten. Man beachtet, indem man sich an eine
solche Meinung gewöhnt, nicht, wie eng verbunden der Inhalt des
geistigen Lebens ist mit dem innersten Wesen des Menschen, in dem
er sich entfaltet. Wie diese Entfaltung nur dann eine freie sein kann,
wenn sie durch keine andern Impulse in den sozialen Organismus
hineingestellt ist als allein durch solche, die aus dem Geistesleben selbst
kommen. Durch die Verschmelzung mit dem Staatsleben hat eben nicht
nur die Verwaltung der Wissenschaft und des Teiles des Geisteslebens,
der mit ihr zusammenhängt, in den letzten Jahrhunderten das Gepräge
erhalten, sondern auch der Inhalt selbst. Gewiß, was in Mathematik oder
Physik produziert wird, kann nicht unmittelbar vom Staate beeinflußt
werden. Aber man denke an die Geschichte, an die andern Kulturwissenschaften.
Sind sie nicht ein Spiegelbild dessen geworden, was sich
aus dem Zusammenhang ihrer Träger mit dem Staatsleben ergeben
hat, aus den Bedürfnissen dieses Lebens heraus? Gerade durch diesen
ihnen aufgeprägten Charakter haben die gegenwärtigen wissenschaftlich
orientierten, das Geistesleben beherrschenden Vorstellungen auf das
Proletariat als Ideologie gewirkt. Dieses bemerkte, wie ein gewisser
Charakter den Menschengedanken aufgeprägt wird durch die Bedürfnisse
des Staatslebens, in welchem den Interessen der leitenden Klassen
entsprochen wird. Ein Spiegelbild der materiellen Interessen und Interessenkämpfe
sah der proletarisch Denkende. Das erzeugte in ihm die
Empfindung, alles Geistesleben sei Ideologie, sei Spiegelung der ökonomischen
Organisation.

Eine solche, das geistige Leben des Menschen verödende Anschauung
hört auf, wenn die Empfindung entstehen kann: im geistigen Gebiet
waltet eine über das materielle Außenleben hinausgehende Wirklichkeit,
die ihren Inhalt in sich selber trägt. Es ist unmöglich, daß eine solche
Empfindung ersteht, wenn das Geistesleben nicht aus seinen eigenen
Impulsen heraus sich innerhalb des sozialen Organismus frei entfaltet
und verwaltet. Nur solche Träger des Geisteslebens, die innerhalb
einer derartigen Entfaltung und Verwaltung stehen, haben die Kraft,
diesem Leben das ihm gebührende Gewicht im sozialen Organismus zu
verschaffen. Kunst, Wissenschaft, Weltanschauung und alles, was damit

zusammenhängt, bedarf einer solchen selbständigen Stellung in der
menschlichen Gesellschaft. Denn im geistigen Leben hängt alles zusammen.
Die Freiheit des Einen kann nicht ohne die Freiheit des
Andern gedeihen. Wenn auch Mathematik und Physik in ihrem Inhalt
nicht von den Bedürfnissen des Staates unmittelbar zu beeinflussen
sind: was man von ihnen entwickelt, wie die Menschen über ihren Wert
denken, welche Wirkung ihre Pflege auf das ganze übrige Geistesleben
haben kann, und vieles andere wird durch diese Bedürfnisse bedingt,
wenn der Staat Zweige des Geisteslebens verwaltet. Es ist ein anderes,
wenn der die niederste Schulstufe versorgende Lehrer den Impulsen des
Staatslebens folgt; ein anderes, wenn er diese Impulse erhält aus einem
Geistesleben heraus, das auf sich selbst gestellt ist. Die Sozialdemokratie
hat auch auf diesem Gebiete nur die Erbschaft aus den
Denkgewohnheiten und Gepflogenheiten der leitenden Kreise übernommen.
Sie betrachtet es als ihr Ideal, das geistige Leben in den auf
das Wirtschaftsleben gebauten Gesellschaftskörper einzubeziehen. Sie
könnte, wenn sie dieses von ihr gesetzte Ziel erreichte, damit den Weg
nur fortsetzen, auf dem das Geistesleben seine Entwertung gefunden
hat. Sie hat eine richtige Empfindung einseitig entwickelt mit ihrer
Forderung: Religion müsse Privatsache sein. Denn im gesunden sozialen
Organismus muß alles Geistesleben dem Staate und der Wirtschaft
gegenüber in dem hier angedeuteten Sinn „Privatsache“ sein. Aber
die Sozialdemokratie geht bei der Überweisung der Religion auf das
Privatgebiet nicht von der Meinung aus, daß einem geistigen Gute
dadurch eine Stellung innerhalb des sozialen Organismus geschaffen
werde, durch die es zu einer wünschenswerteren, höheren Entwicklung
kommen werde als unter dem Einfluß des Staates. Sie ist
der Meinung, daß der soziale Organismus durch seine Mittel nur
pflegen dürfe, was ihm Lebensbedürfnis ist. Und ein solches sei das
religiöse Geistesgut nicht. In dieser Art, einseitig aus dem öffentlichen
Leben herausgestellt, kann ein Zweig des Geisteslebens nicht gedeihen,
wenn das andere Geistesgut gefesselt ist. Das religiöse Leben der
neueren Menschheit wird in Verbindung mit allem befreiten Geistesleben
seine für diese Menschheit seelentragende Kraft entwickeln.

Nicht nur die Hervorbringung, sondern auch die Aufnahme dieses
Geisteslebens durch die Menschheit muß auf dem freien Seelenbedürfnis
beruhen. Lehrer, Künstler usw., die in ihrer sozialen Stellung nur

im unmittelbaren Zusammenhange sind mit einer Gesetzgebung und
Verwaltung, die aus dem Geistesleben selbst sich ergeben und die nur
von dessen Impulsen getragen sind, werden durch die Art ihres Wirkens
die Empfänglichkeit für ihre Leistungen entwickeln können bei Menschen,
welche durch den aus sich wirkenden politischen Staat davor behütet
werden, nur dem Zwang zur Arbeit zu unterliegen, sondern denen das
Recht auch die Muße gibt, welche das Verständnis für geistige Güter
weckt. Den Menschen, die sich „Lebenspraktiker“ dünken, mag bei
solchen Gedanken der Glaube aufsteigen: die Menschen werden ihre Mußezeit
vertrinken, und man werde in den Analphabetismus zurückfallen,
wenn der Staat für solche Muße sorgt, und wenn der Besuch der Schule
in das freie Verständnis der Menschen gestellt ist. Möchten solche „Pessimisten“
doch abwarten, was wird, wenn die Welt nicht mehr unter ihrem
Einfluß steht. Dieser ist nur allzu oft von einem gewissen Gefühle bestimmt,
das ihnen leise zuflüstert, wie sie ihre Muße verwenden, und
was sie nötig hatten, um sich ein wenig „Bildung“ anzueignen. Mit
der zündenden Kraft, die ein wirklich auf sich selbst gestelltes Geistesleben
im sozialen Organismus hat, können sie ja nicht rechnen, denn das
gefesselte, das sie kennen, hat auf sie nie eine solch zündende Kraft
ausüben können.

Sowohl der politische Staat wie das Wirtschaftsleben werden den
Zufluß aus dem Geistesleben, den sie brauchen, von dem sich selbst
verwaltenden geistigen Organismus erhalten. Auch die praktische Bildung
für das Wirtschaftsleben wird durch das freie Zusammenwirken
desselben mit dem Geistesorganismus ihre volle Kraft erst entfalten
können. Entsprechend vorgebildete Menschen werden die Erfahrungen,
die sie im Wirtschaftsgebiet machen können durch die Kraft, die ihnen
aus dem befreiten Geistesgut kommt, beleben. Menschen mit einer
aus dem Wirtschaftsleben gewonnenen Erfahrung werden den Übergang
finden in die Geistesorganisation und in derselben befruchtend
wirken auf dasjenige, was so befruchtet werden muß.

Auf dem Gebiete des politischen Staates werden sich die notwendigen
gesunden Ansichten durch eine solche freie Wirkung des Geistesgutes
bilden. Der handwerklich Arbeitende wird durch den Einfluß eines
solchen Geistesgutes eine ihn befriedigende Empfindung von der Stellung
seiner Arbeit im sozialen Organismus sich aneignen können. Er wird zu
der Einsicht kommen, wie ohne die Leitung, welche die handwerkliche

Arbeit zweckentsprechend organisiert, der soziale Organismus ihn nicht
tragen kann. Er wird das Gefühl von der Zusammengehörigkeit seiner
Arbeit mit den organisierenden Kräften, die aus der Entwicklung individueller
menschlicher Fähigkeiten stammen, in sich aufnehmen können.
Er wird auf dem Boden des politischen Staates die Rechte ausbilden,
welche ihm den Anteil sichern an dem Ertrage der Waren, die er erzeugt;
und er wird in freier Weise dem ihm zukommenden Geistesgut
denjenigen Anteil gönnen, der dessen Entstehung ermöglicht. Auf dem
Gebiet des Geisteslebens wird die Möglichkeit entstehen, daß dessen
Hervorbringer von den Erträgnissen ihrer Leistungen auch leben.
Was jemand für sich im Gebiete des Geisteslebens treibt, wird seine
engste Privatsache bleiben; was jemand für den sozialen Organismus zu
leisten vermag, wird mit der freien Entschädigung derer rechnen können,
denen das Geistesgut Bedürfnis ist. Wer durch solche Entschädigung
innerhalb der Geistesorganisation das nicht finden kann, was er braucht,
wird übergehen müssen zum Gebiet des politischen Staates oder des
Wirtschaftslebens.

In das Wirtschaftsleben fließen ein die aus dem geistigen Leben
stammenden technischen Ideen. Sie stammen aus dem geistigen Leben,
auch wenn sie unmittelbar von Angehörigen des Staats- oder Wirtschaftsgebietes
kommen. Daher kommen alle die organisatorischen Ideen
und Kräfte, welche das wirtschaftliche und staatliche Leben befruchten.
Die Entschädigung für diesen Zufluß in die beiden sozialen Gebiete
wird entweder auch durch das freie Verständnis derer zustande kommen,
die auf diesen Zufluß angewiesen sind, oder sie wird durch Rechte
ihre Regelung finden, welche im Gebiete des politischen Staates ausgebildet
werden. Was dieser politische Staat selber für seine Erhaltung
fordert, das wird aufgebracht werden durch das Steuerrecht. Dieses
wird durch eine Harmonisierung der Forderungen des Rechtsbewußtseins
mit denen des Wirtschaftslebens sich ausbilden.

Neben dem politischen und dem Wirtschaftsgebiet muß im gesunden
sozialen Organismus das auf sich selbst gestellte Geistesgebiet wirken.
Nach der Dreigliederung dieses Organismus weist die Richtung der
Entwicklungskräfte der neueren Menschheit. Solange das gesellschaftliche
Leben im wesentlichen durch die Instinktkräfte eines großen Teiles
der Menschheit sich führen ließ, trat der Drang nach dieser entschiedenen
Gliederung nicht auf. In einer gewissen Dumpfheit des sozialen Lebens

wirkte zusammen, was im Grunde immer aus drei Quellen stammte.
Die neuere Zeit fordert ein bewußtes Sichhineinstellen des Menschen in
den Gesellschaftsorganismus. Dieses Bewußtsein kann dem Verhalten
und dem ganzen Leben der Menschen nur dann eine gesunde Gestaltung
geben, wenn es von drei Seiten her orientiert ist. Nach dieser Orientierung
strebt in den unbewußten Tiefen des Seelischen die moderne
Menschheit; und was sich als soziale Bewegung auslebt, ist nur der getrübte
Abglanz dieses Strebens.

Aus andern Grundlagen heraus, als die sind, in denen wir heute
leben, tauchte aus tiefen Untergründen der menschlichen Natur heraus
am Ende des 18. Jahrhunderts der Ruf nach einer Neugestaltung des
sozialen menschlichen Organismus. Da hörte man wie eine Devise dieser
Neuorganisation die drei Worte: Brüderlichkeit, Gleichheit, Freiheit.
Nun wohl, derjenige, der sich mit vorurteilslosem Sinn und mit einem
gesunden Menschheitsempfinden einläßt auf die Wirklichkeit der menschlichen
Entwicklung, der kann natürlich nicht anders, als Verständnis
haben für alles, worauf diese Worte deuten. Dennoch, es gab scharfsinnige
Denker, welche im Laufe des 19. Jahrhunderts sich Mühe gegeben
haben, zu zeigen, wie es unmöglich ist, in einem einheitlichen sozialen
Organismus diese Ideen von Brüderlichkeit, Gleichheit, Freiheit zu verwirklichen.
Solche glaubten zu erkennen, daß sich diese drei Impulse,
wenn sie sich verwirklichen sollen, im sozialen Organismus widersprechen
müssen. Scharfsinnig ist nachgewiesen worden z. B., wie unmöglich es
ist, wenn der Impuls der Gleichheit sich verwirklicht, daß dann auch
die in jedem Menschenwesen notwendig begründete Freiheit zur Geltung
komme. Und man kann gar nicht anders als zustimmen denen, die
diesen Widerspruch finden; und doch muß man zugleich aus einem allgemein
menschlichen Empfinden heraus mit jedem dieser drei Ideale
Sympathie haben!

Dies Widerspruchsvolle besteht aus dem Grunde, weil die wahre
soziale Bedeutung dieser drei Ideale erst zutage tritt durch das Durchschauen
der notwendigen Dreigliederung des sozialen Organismus. Die
drei Glieder sollen nicht in einer abstrakten, theoretischen Reichstags- oder
sonstigen Einheit zusammengefügt und zentralisiert sein. Sie sollen
lebendige Wirklichkeit sein. Ein jedes der drei sozialen Glieder soll in
sich zentralisiert sein; und durch ihr lebendiges Nebeneinander- und Zusammenwirken
kann erst die Einheit des sozialen Gesamtorganismus

entstehen. Im wirklichen Leben wirkt eben das scheinbar Widerspruchsvolle
zu einer Einheit zusammen. Daher wird man zu einer
Erfassung des Lebens des sozialen Organismus kommen, wenn man imstande
ist, die wirklichkeitsgemäße Gestaltung dieses sozialen Organismus
mit Bezug auf Brüderlichkeit, Gleichheit und Freiheit zu durchschauen.
Dann wird man erkennen, daß das Zusammenwirken der
Menschen im Wirtschaftsleben auf derjenigen Brüderlichkeit ruhen muß,
die aus den Assoziationen heraus ersteht. In dem zweiten Gliede, in dem
System des öffentlichen Rechts, wo man es zu tun hat mit dem rein
menschlichen Verhältnis von Person zu Person, hat man zu erstreben
die Verwirklichung der Idee der Gleichheit. Und auf dem geistigen
Gebiete, das in relativer Selbständigkeit im sozialen Organismus steht,
hat man es zu tun mit der Verwirklichung des Impulses der Freiheit.
So angesehen, zeigen diese drei Ideale ihren Wirklichkeitswert. Sie
können sich nicht in einem chaotischen sozialen Leben realisieren, sondern
nur in dem gesunden dreigliedrigen sozialen Organismus. Nicht ein
abstrakt zentralisiertes Sozialgebilde kann durcheinander die Ideale der
Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit verwirklichen, sondern jedes der
drei Glieder des sozialen Organismus kann aus einem dieser Impulse
seine Kraft schöpfen. Und es wird dann in fruchtbarer Art mit den
andern Gliedern zusammenwirken können.

Diejenigen Menschen, welche am Ende des 18. Jahrhunderts die
Forderung nach Verwirklichung der drei Ideen von Freiheit, Gleichheit
und Brüderlichkeit erhoben haben, und auch diejenigen, welche sie später
wiederholt haben, sie konnten dunkel empfinden, wohin die Entwicklungskräfte
der neueren Menschheit weisen. Aber sie haben damit zugleich
nicht den Glauben an den Einheitsstaat überwunden. Für diesen
bedeuten ihre Ideen etwas Widerspruchsvolles. Sie bekannten sich zu
dem Widersprechenden, weil in den unterbewußten Tiefen ihres Seelenlebens
der Drang nach der Dreigliederung des sozialen Organismus
wirkte, in dem die Dreiheit ihrer Ideen erst zu einer höheren Einheit
werden kann. Die Entwicklungskräfte, die in dem Werden der neueren
Menschheit nach dieser Dreigliederung hindrängen, zum bewußten sozialen
Wollen zu machen, das fordern die deutlich sprechenden sozialen
Tatsachen der Gegenwart.



III. Kapitalismus und soziale Ideen

(Kapital, Menschenarbeit)

Man kann nicht zu einem Urteile darüber kommen, welche Handlungsweise
auf sozialem Gebiete gegenwärtig durch die laut sprechenden
Tatsachen gefordert wird, wenn man nicht den Willen hat,
dieses Urteil bestimmen zu lassen von einer Einsicht in die Grundkräfte
des sozialen Organismus. Der Versuch, eine solche Einsicht zu gewinnen,
liegt der hier vorangehenden Darstellung zugrunde. Mit Maßnahmen,
die sich nur auf ein Urteil stützen, das aus einem eng umgrenzten Beobachtungskreis
gewonnen ist, kann man heute etwas Fruchtbares nicht
bewirken. Die Tatsachen, welche aus der sozialen Bewegung herausgewachsen
sind, offenbaren Störungen in den Grundlagen des sozialen
Organismus, und keineswegs solche, die nur an der Oberfläche vorhanden
sind. Ihnen gegenüber ist notwendig, auch zu Einsichten zu kommen, die
bis zu den Grundlagen vordringen.

Spricht man heute von Kapital und Kapitalismus, so weist man
auf das hin, worin die proletarische Menschheit die Ursachen ihrer Bedrückung
sucht. Zu einem fruchtbaren Urteil über die Art, wie das
Kapital fördernd oder hemmend in den Kreisläufen des sozialen Organismus
wirkt, kann man aber nur kommen, wenn man durchschaut,
wie die individuellen Fähigkeiten der Menschen, wie die Rechtsbildung
und wie die Kräfte des Wirtschaftslebens das Kapital erzeugen und verbrauchen. –
Spricht man von der Menschenarbeit, so deutet man
auf das, was mit der Naturgrundlage der Wirtschaft und dem Kapital
zusammen die wirtschaftlichen Werte schafft und an dem der Arbeiter
zum Bewußtsein seiner sozialen Lage kommt. Ein Urteil darüber,
wie diese Menschenarbeit in den sozialen Organismus hineingestellt
sein muß, um in dem Arbeitenden die Empfindung von seiner
Menschenwürde nicht zu stören, ergibt sich nur, wenn man das Verhältnis
ins Auge fassen will, welches Menschenarbeit zur Entfaltung der

individuellen Fähigkeiten einerseits und zum Rechtsbewußtsein anderseits
hat.

Man fragt gegenwärtig mit Recht, was zu allernächst zu tun ist,
um den in der sozialen Bewegung auftretenden Forderungen gerecht zu
werden. Man wird auch das Allernächste nicht in fruchtbarer Art vollbringen
können, wenn man nicht weiß, welches Verhältnis das zu Vollbringende
zu den Grundlagen des gesunden sozialen Organismus haben
soll. Und weiß man dieses, dann wird man an dem Platze, an den man
gestellt ist, oder an den man sich zu stellen vermag, die Aufgaben finden
können, die sich aus den Tatsachen heraus ergeben. Der Gewinnung
einer Einsicht, auf die hier gedeutet wird, stellt sich, das unbefangene
Urteil beirrend, gegenüber, was im Laufe langer Zeit aus menschlichem
Wollen in soziale Einrichtungen übergegangen ist. Man hat sich
in die Einrichtungen so eingelebt, daß man aus ihnen heraus sich Ansichten
gebildet hat über dasjenige, was von ihnen zu erhalten, was zu
verändern ist. Man richtet sich in Gedanken nach den Tatsachen, die
doch der Gedanke beherrschen soll. Notwendig ist aber heute, zu sehen,
daß man nicht anders ein den Tatsachen gewachsenes Urteil gewinnen
kann als durch Zurückgehen zu den Urgedanken, die allen sozialen Einrichtungen
zugrunde liegen.

Wenn nicht rechte Quellen vorhanden sind, aus denen die Kräfte,
welche in diesen Urgedanken liegen, immer von neuem dem sozialen
Organismus zufließen, dann nehmen die Einrichtungen Formen an, die
nicht lebenfördernd, sondern lebenhemmend sind. In den instinktiven
Impulsen der Menschen aber leben mehr oder weniger unbewußt die
Urgedanken fort, auch wenn die vollbewußten Gedanken in die Irre
gehen und lebenhemmende Tatsachen schaffen, oder schon geschaffen
haben. Und diese Urgedanken, die einer lebenhemmenden Tatsachenwelt
gegenüber chaotisch sich äußern, sind es, die offenbar oder verhüllt
in den revolutionären Erschütterungen des sozialen Organismus zutage
treten. Diese Erschütterungen werden nur dann nicht eintreten,
wenn der soziale Organismus in der Art gestaltet ist, daß in ihm
jederzeit die Neigung vorhanden sein kann, zu beobachten, wo eine
Abweichung von den durch die Urgedanken vorgezeichneten Einrichtungen
sich bildet, und wo zugleich die Möglichkeit besteht, dieser Abweichung
entgegenzuarbeiten, ehe sie eine verhängnistragende Stärke
gewonnen hat.



In unsern Tagen sind in weitem Umfange des Menschenlebens die
Abweichungen von den durch die Urgedanken geforderten Zuständen
groß geworden. Und das Leben der von diesen Gedanken getragenen Impulse
in Menschenseelen steht als eine durch Tatsachen laut sprechende
Kritik da über das, was sich im sozialen Organismus der letzten Jahrhunderte
gestaltet hat. Daher bedarf es des guten Willens, in energischer
Weise zu den Urgedanken sich zu wenden und nicht zu verkennen,
wie schädlich es gerade heute ist, diese Urgedanken als „unpraktische“
Allgemeinheiten aus dem Gebiete des Lebens zu verbannen.
In dem Leben und in den Forderungen der proletarischen Bevölkerung
lebt die Tatsachen-Kritik über dasjenige, was die neuere Zeit aus dem
sozialen Organismus gemacht hat. Die Aufgabe unserer Zeit dem gegenüber
ist, der einseitigen Kritik dadurch entgegenzuarbeiten, daß man
aus dem Urgedanken heraus die Richtungen findet, in denen die Tatsachen
bewußt gelenkt werden müssen. Denn die Zeit ist abgelaufen,
in der der Menschheit genügen kann, was bisher die instinktive Lenkung
zustande gebracht hat.

Eine der Grundfragen, die aus der zeitgenössischen Kritik heraus auftreten,
ist die, in welcher Art die Bedrückung aufhören kann, welche die
proletarische Menschheit durch den privaten Kapitalismus erfahren hat.
Der Besitzer oder Verwalter des Kapitales ist in der Lage, die körperliche
Arbeit anderer Menschen in den Dienst dessen zu stellen, das er
herzustellen unternimmt. Man muß in dem sozialen Verhältnis, das in
dem Zusammenwirken von Kapital und menschlicher Arbeitskraft entsteht,
drei Glieder unterscheiden: die Unternehmertätigkeit, die auf der Grundlage
der individuellen Fähigkeiten einer Person oder einer Gruppe von
Personen beruhen muß; das Verhältnis des Unternehmers zum Arbeiter,
das ein Rechtverhältnis sein muß; das Hervorbringen einer Sache,
die im Kreislauf des Wirtschaftslebens einen Warenwert erhält. Die
Unternehmertätigkeit kann in gesunder Art nur dann in den sozialen
Organismus eingreifen, wenn in dessen Leben Kräfte wirken, welche
die individuellen Fähigkeiten der Menschen in der möglichst besten
Art in die Erscheinung treten lassen. Das kann nur geschehen, wenn
ein Gebiet des sozialen Organismus vorhanden ist, das dem Fähigen
die freie Initiative gibt, von seinen Fähigkeiten Gebrauch zu machen,
und das die Beurteilung des Wertes dieser Fähigkeiten durch freies
Verständnis für dieselben bei andern Menschen ermöglicht. Man sieht:

die soziale Betätigung eines Menschen durch Kapital gehört in dasjenige
Gebiet des sozialen Organismus, in welchem das Geistesleben Gesetzgebung
und Verwaltung besorgt. Wirkt in diese Betätigung der politische
Staat hinein, so muß notwendigerweise die Verständnislosigkeit
gegenüber den individuellen Fähigkeiten bei deren Wirksamkeit mitbestimmend
sein. Denn der politische Staat muß auf dem beruhen, und er
muß das in Wirksamkeit versetzen, das in allen Menschen als gleiche
Lebensforderung vorhanden ist. Er muß in seinem Bereich alle Menschen
zur Geltendmachung ihres Urteils kommen lassen. Für dasjenige, was
er zu vollbringen hat, kommt Verständnis oder Nichtverständnis für
individuelle Fähigkeiten nicht in Betracht. Daher darf, was in ihm zur
Verwirklichung kommt, auch keinen Einfluß haben auf die Betätigung
der individuellen menschlichen Fähigkeiten. Ebensowenig sollte der
Ausblick auf den wirtschaftlichen Vorteil bestimmend sein können für
die durch Kapital ermöglichte Auswirkung der individuellen Fähigkeiten.
Auf diesen Vorteil geben manche Beurteiler des Kapitalismus
sehr vieles. Sie vermeinen, daß nur durch diesen Anreiz des Vorteils
die individuellen Fähigkeiten zur Betätigung gebracht werden können.
Und sie berufen sich als „Praktiker“ auf die „unvollkommene“ Menschennatur,
die sie zu kennen vorgeben. Allerdings innerhalb derjenigen Gesellschaftsordnung,
welche die gegenwärtigen Zustände gezeitigt hat,
hat die Aussicht auf wirtschaftlichen Vorteil eine tiefgehende Bedeutung
erlangt. Aber diese Tatsache ist eben zum nicht geringen Teile die
Ursache der Zustände, die jetzt erlebt werden können. Und diese Zustände
drängen nach Entwicklung eines andern Antriebes für die Betätigung
der individuellen Fähigkeiten. Dieser Antrieb wird in dem
aus einem gesunden Geistesleben erfließenden sozialen Verständnis liegen
müssen. Die Erziehung, die Schule werden aus der Kraft des freien
Geisteslebens heraus den Menschen mit Impulsen ausrüsten, die ihn dazu
bringen, kraft dieses ihm innewohnenden Verständnisses das zu verwirklichen,
wozu seine individuellen Fähigkeiten drängen.

Solch eine Meinung braucht nicht Schwarmgeisterei zu sein. Gewiß,
die Schwarmgeisterei hat unermeßlich großes Unheil auf dem Gebiete
des sozialen Wollens ebenso gebracht wie auf anderen. Aber die hier
dargestellte Anschauung beruht nicht, wie man aus dem Vorangehenden
ersehen kann, auf dem Wahnglauben, daß „der Geist“ Wunder wirken
werde, wenn diejenigen möglichst viel von ihm sprechen, die ihn zu

haben meinen; sondern sie geht hervor aus der Beobachtung des freien
Zusammenwirkens der Menschen auf geistigem Gebiete. Dieses Zusammenwirken
erhält durch seine eigene Wesenheit ein soziales Gepräge,
wenn es sich nur wahrhaft frei entwickeln kann.

Nur die unfreie Art des Geisteslebens hat bisher dieses soziale Gepräge
nicht aufkommen lassen. Innerhalb der leitenden Klassen haben
sich die geistigen Kräfte in einer Art ausgebildet, welche die Leistungen
dieser Kräfte in antisozialer Weise innerhalb gewisser Kreise der Menschheit
abgeschlossen haben. Was innerhalb dieser Kreise hervorgebracht
worden ist, konnte nur in künstlicher Weise an die proletarische Menschheit
herangebracht werden. Und diese Menschheit konnte keine seelentragende
Kraft aus diesem Geistesleben schöpfen, denn sie nahm nicht
wirklich an dem Leben dieses Geistesgutes teil. Einrichtungen für
„volkstümliche Belehrung“, das „Heranziehen“ des „Volkes“ zum Kunstgenuß
und Ähnliches sind in Wahrheit keine Mittel zur Ausbreitung
des Geistesgutes im Volke, so lange dieses Geistesgut den Charakter beibehält,
den es in der neueren Zeit angenommen hat. Denn das „Volk“
steht mit dem innersten Anteil seines Menschenwesens nicht in dem Leben
dieses Geistesgutes drinnen. Es wird ihm nur ermöglicht, gewissermaßen
von einem Gesichtspunkte aus, der außerhalb desselben liegt, darauf
hinzuschauen. Und was von dem Geistesleben im engern Sinne gilt,
das hat seine Bedeutung auch in denjenigen Verzweigungen des geistigen
Wirkens, die auf Grund des Kapitales in das wirtschaftliche Leben einfließen.
Im gesunden sozialen Organismus soll der proletarische Arbeiter
nicht an seiner Maschine stehen und nur von deren Getriebe berührt werden,
während der Kapitalist allein weiß, welches das Schicksal der erzeugten
Waren im Kreislauf des Wirtschaftslebens ist. Der Arbeiter soll mit vollem
Anteil an der Sache Vorstellungen entwickeln können über die Art, wie er
sich an dem sozialen Leben beteiligt, indem er an der Erzeugung der Waren
arbeitet. Besprechungen, die zum Arbeitsbetrieb gerechnet werden müssen
wie die Arbeit selbst, sollen regelmäßig von dem Unternehmer veranstaltet
werden mit dem Zweck der Entwicklung eines gemeinsamen Vorstellungskreises,
der Arbeitnehmer und Arbeitgeber umschließt. Ein gesundes
Wirken dieser Art wird bei dem Arbeiter Verständnis dafür erzeugen,
daß eine rechte Betätigung des Kapitalverwalters den sozialen Organismus
und damit den Arbeiter, der ein Glied desselben ist, selbst fördert.
Der Unternehmer wird bei solcher auf freies Verstehen zielenden

Öffentlichkeit seiner Geschäftsführung zu einem einwandfreien Gebaren
veranlaßt.

Nur, wer gar keinen Sinn hat für die soziale Wirkung des innerlichen
vereinten Erlebens einer in Gemeinschaft betriebenen Sache, der wird
das Gesagte für bedeutungslos halten. Wer einen solchen Sinn hat, der
wird durchschauen, wie die wirtschaftliche Produktivität gefördert wird,
wenn die auf Kapitalgrundlage ruhende Leitung des Wirtschaftslebens
in dem Gebiete des freien Geisteslebens seine Wurzeln hat. Das bloß
wegen des Profites vorhandene Interesse am Kapital und seiner Vermehrung
kann nur dann, wenn diese Voraussetzung erfüllt ist, dem sachlichen
Interesse an der Hervorbringung von Produkten und am Zustandekommen
von Leistungen Platz machen.

Die sozialistisch Denkenden der Gegenwart streben die Verwaltung
der Produktionsmittel durch die Gesellschaft an. Was in diesem ihrem
Streben berechtigt ist, das wird nur dadurch erreicht werden können,
daß diese Verwaltung von dem freien Geistesgebiet besorgt wird. Dadurch
wird der wirtschaftliche Zwang unmöglich gemacht, der vom
Kapitalisten dann ausgeht und als menschenunwürdig empfunden wird,
wenn der Kapitalist seine Tätigkeit aus den Kräften des Wirtschaftslebens
heraus entfaltet. Und es wird die Lähmung der individuellen menschlichen
Fähigkeiten nicht eintreten können, die als eine Folge sich ergeben
muß, wenn diese Fähigkeiten vom politischen Staate verwaltet werden.

Das Erträgnis einer Betätigung durch Kapital und individuelle menschliche
Fähigkeiten muß im gesunden sozialen Organismus wie jede geistige
Leistung aus der freien Initiative des Tätigen einerseits sich ergeben
und anderseits aus dem freien Verständnis anderer Menschen, die nach
dem Vorhandensein der Leistung des Tätigen verlangen. Mit der freien
Einsicht des Tätigen muß auf diesem Gebiete im Einklange stehen die
Bemessung dessen, was er als Erträgnis seiner Leistung – nach den Vorbereitungen,
die er braucht, um sie zu vollbringen, nach den Aufwendungen,
die er machen muß, um sie zu ermöglichen usw. – ansehen
will. Er wird seine Ansprüche nur dann befriedigt finden können, wenn
ihm Verständnis für seine Leistungen entgegengebracht wird.

Durch soziale Einrichtungen, die in der Richtung des hier Dargestellten
liegen, wird der Boden geschaffen für ein wirklich freies
Vertragsverhältnis zwischen Arbeitleiter und Arbeitleister. Und dieses
Verhältnis wird sich beziehen nicht auf einen Tausch von Ware (bzw.

Geld) für Arbeitskraft, sondern auf die Festsetzung des Anteiles, den
eine jede der beiden Personen hat, welche die Ware gemeinsam zustande
bringen.

Was auf der Grundlage des Kapitals für den sozialen Organismus
geleistet wird, beruht seinem Wesen nach auf der Art, wie die individuellen
menschlichen Fähigkeiten in diesen Organismus eingreifen. Die
Entwicklung dieser Fähigkeiten kann durch nichts anderes den ihr entsprechenden
Impuls erhalten als durch das freie Geistesleben. Auch in
einem sozialen Organismus, der diese Entwicklung in die Verwaltung
des politischen Staates oder in die Kräfte des Wirtschaftslebens einspannt,
wird die wirkliche Produktivität alles dessen, was Kapitalaufwendung
notwendig macht, auf dem beruhen, was sich an freien individuellen
Kräften durch die lähmenden Einrichtungen hindurchzwängt.
Nur wird eine Entwicklung unter solchen Voraussetzungen eine ungesunde
sein. Nicht die freie Entfaltung der auf Grundlage des Kapitals
wirkenden individuellen Fähigkeiten hat Zustände hervorgerufen, innerhalb
welcher die menschliche Arbeitskraft Ware sein muß, sondern die
Fesselung dieser Kräfte durch das politische Staatsleben oder durch den
Kreislauf des Wirtschaftslebens. Dies unbefangen zu durchschauen, ist in
der Gegenwart eine Voraussetzung für alles, was auf dem Gebiete der
sozialen Organisation geschehen soll. Denn die neuere Zeit hat den Aberglauben
hervorgebracht, daß aus dem politischen Staate oder dem Wirtschaftsleben
die Maßnahmen hervorgehen sollen, welche den sozialen
Organismus gesund machen. Beschreitet man den Weg weiter, der aus
diesem Aberglauben seine Richtung empfangen hat, dann wird man Einrichtungen
schaffen, welche die Menschheit nicht zu dem führen, was sie
erstrebt, sondern zu einer unbegrenzten Vergrößerung des Bedrückenden,
das sie abgewendet sehen möchte.

Über den Kapitalismus hat man denken gelernt in einer Zeit, in
welcher dieser Kapitalismus dem sozialen Organismus einen Krankheitsprozeß
verursacht hat. Den Krankheitsprozeß erlebt man; man sieht,
daß ihm entgegengearbeitet werden muß. Man muß mehr sehen. Man
muß gewahr werden, daß die Krankheit ihren Ursprung hat in dem
Aufsaugen der im Kapital wirksamen Kräfte durch den Kreislauf des
Wirtschaftslebens. Derjenige nur kann in der Richtung dessen wirken,
was die Entwicklungskräfte der Menschheit in der Gegenwart energisch
zu fordern beginnen, der sich nicht in Illusionen treiben läßt durch die

Vorstellungsart, welche in der Verwaltung der Kapitalbetätigung durch
das befreite Geistesleben das Ergebnis eines „unpraktischen Idealismus“
sieht.

In der Gegenwart ist man allerdings wenig darauf vorbereitet, die
soziale Idee, die den Kapitalismus in gesunde Bahnen lenken soll, in einen
unmittelbaren Zusammenhang mit dem Geistesleben zu bringen. Man
knüpft an dasjenige an, was dem Kreis des Wirtschaftslebens angehört.
Man sieht, wie in der neueren Zeit die Warenproduktion zum Großbetrieb,
und dieser zur gegenwärtigen Form des Kapitalismus geführt
hat. An die Stelle dieser Wirtschaftsform solle die genossenschaftliche
treten, die für den Selbstbedarf der Produzenten arbeitet. Da man
aber selbstverständlich die Wirtschaft mit den modernen Produktionsmitteln
beibehalten will, verlangt man die Zusammenfassung der Betriebe
in eine einzige große Genossenschaft. In einer solchen, denkt man,
produziere ein jeder im Auftrage der Gemeinschaft, die nicht ausbeuterisch
sein könne, weil sie sich selbst ausbeutete. Und da man an
Bestehendes anknüpfen will oder muß, blickt man nach dem modernen
Staat aus, den man in eine umfassende Genossenschaft verwandeln will.

Man bemerkt dabei nicht, daß man von einer solchen Genossenschaft
sich Wirkungen verspricht, die um so weniger eintreten können, je
größer die Genossenschaft ist. Wenn nicht die Einstellung der individuellen
menschlichen Fähigkeiten in den Organismus der Genossenschaft
so gestaltet wird, wie es in diesen Ausführungen dargestellt worden ist,
kann die Gemeinsamkeit der Arbeitsverwaltung nicht zur Gesundung
des sozialen Organismus führen.

Daß für ein unbefangenes Urteil über das Eingreifen des Geisteslebens
in den sozialen Organismus gegenwärtig wenig Veranlagung vorhanden
ist, rührt davon her, daß man sich gewöhnt hat, das Geistige
möglichst fern von allem Materiellen und Praktischen vorzustellen. Es
wird nicht wenige geben, die etwas Groteskes in der hier dargestellten
Ansicht finden, daß in der Betätigung des Kapitals im Wirtschaftsleben
die Auswirkung eines Teiles des geistigen Lebens sich offenbaren soll.
Man kann sich denken, daß in dieser Charakterisierung des als grotesk
Dargestellten Zugehörige der bisher leitenden Menschenklassen mit sozialistischen
Denkern übereinstimmen. Man wird, um die Bedeutung dieses
grotesk Befundenen für eine Gesundung des sozialen Organismus einzusehen,
den Blick richten müssen in gewisse Gedankenströmungen der

Gegenwart, die in ihrer Art redlichen Seelenimpulsen entspringen, die
aber des Entstehen eines wirklich sozialen Denkens dort hemmen, wo
sie Eingang finden.

Diese Gedankenströmungen streben – mehr oder weniger unbewußt –
hinweg von dem, was dem inneren Erleben die rechte Stoßkraft gibt.
Sie erstreben eine Lebensauffassung, ein seelisches, ein denkerisches, ein
nach wissenschaftlicher Erkenntnis suchendes inneres Leben gewissermaßen
wie eine Insel im Gesamtmenschenleben. Sie sind dann nicht in der
Lage, die Brücke zu bauen von diesem Leben hin zu demjenigen, was
den Menschen in die Alltäglichkeit einspannt. Man kann sehen, wie
viele Menschen der Gegenwart es gewissermaßen „innerlich vornehm“
finden, in einer gewissen, sei es auch schulmäßigen Abstraktheit nachzudenken
über allerlei ethisch-religiöse Probleme in Wolkenkuckucksheimhöhen;
man kann sehen, wie die Menschen nachdenken über die
Art und Weise, wie sich der Mensch Tugenden aneignen könne, wie er
in Liebe zu seinen Mitmenschen sich verhalten soll, wie er begnadet
werden kann mit einem „inneren Lebensinhalt“. Man sieht dann aber
auch das Unvermögen, einen Übergang zu ermöglichen von dem, was
die Leute gut und liebevoll und wohlwollend und rechtlich und sittlich
nennen, zu dem, was in der äußern Wirklichkeit, im Alltag den Menschen
umgibt als Kapitalwirkung, als Arbeitsentlöhnung, als Konsum, als
Produktion, als Warenzirkulation, als Kreditwesen, als Bank- und Börsenwesen.
Man kann sehen, wie zwei Weltenströmungen nebeneinandergestellt
werden auch in den Denkgewohnheiten der Menschen. Die eine
Weltenströmung ist die, welche sich gewissermaßen in göttlich-geistiger
Höhe halten will, die keine Brücke bauen will zwischen dem, was ein geistiger
Impuls ist, und was eine Tatsache des gewöhnlichen Handelns im
Leben ist. Die andere lebt gedankenlos im Alltäglichen. Das Leben aber
ist ein einheitliches. Es kann nur gedeihen, wenn die es treibenden Kräfte
von allem ethisch-religiösen Leben herunterwirken in das alleralltäglichste
profanste Leben, in dasjenige Leben, das manchem eben weniger
vornehm erscheint. Denn, versäumt man, die Brücke zu schlagen
zwischen den beiden Lebensgebieten, so verfällt man in bezug auf religiöses,
sittliches Leben und auf soziales Denken in bloße Schwarmgeisterei,
die fernsteht der alltäglichen wahren Wirklichkeit. Es rächt sich dann
gewissermaßen diese alltäglich-wahre Wirklichkeit. Dann strebt der
Mensch aus einem gewissen „geistigen“ Impuls heraus alles mögliche Ideale

an, alles mögliche, was er „gut“ nennt; aber denjenigen Instinkten, die
diesen „Idealen“ gegenüberstehen als Grundlage der gewöhnlichen täglichen
Lebensbedürfnisse, deren Befriedigung aus der Volkswirtschaft
heraus kommen muß, diesen Instinkten gibt sich der Mensch ohne
„Geist“ hin. Er weiß keinen wirklichkeitsgemäßen Weg von dem Begriff
der Geistigkeit zu dem, was im alltäglichen Leben vor sich geht.
Dadurch nimmt dieses alltägliche Leben eine Gestalt an, die nichts zu
tun haben soll mit dem, was als ethische Impulse in vornehmeren,
seelisch-geistigen Höhen gehalten werden will. Dann aber wird die Rache
der Alltäglichkeit eine solche, daß das ethisch-religiöse Leben zu einer
innerlichen Lebenslüge des Menschen sich gestaltet, weil es sich ferne
hält von der alltäglichen, von der unmittelbaren Lebenspraxis, ohne daß
man es merkt.

Wie zahlreich sind doch heute die Menschen, die aus einer gewissen
ethisch-religiösen Vornehmheit heraus den besten Willen zeigen zu einem
rechten Zusammenleben mit ihren Mitmenschen, die ihren Mitmenschen
nur das Allerallerbeste tun möchten. Sie versäumen es aber, zu einer
Empfindungsart zu kommen, die dies wirklich ermöglicht, weil sie sich
kein soziales, in den praktischen Lebensgewohnheiten sich auswirkendes
Vorstellen aneignen können.

Aus dem Kreise solcher Menschen stammen diejenigen, die in diesem
welthistorischen Augenblick, wo die sozialen Fragen so drängend geworden
sind, sich als die Schwarmgeister, die sich aber für echte Lebenspraktiker
halten, hemmend der wahren Lebenspraxis entgegenstellen.
Man kann von ihnen Reden hören wie diese: Wir haben nötig, daß die
Menschen sich erheben aus dem Materialismus, aus dem äußerlich
materiellen Leben, das uns in die Weltkriegs-Katastrophe und in das
Unglück hineingetrieben hat, und daß sie sich einer geistigen Auffassung
des Lebens zuwenden. Man wird, wenn man so die Wege des Menschen
zur Geistigkeit zeigen will, nicht müde, diejenigen Persönlichkeiten zu
zitieren, die man in der Vergangenheit wegen ihrer dem Geiste zugewendeten
Denkungsart verehrt hat. Man kann erleben, daß jemand,
der versucht, gerade auf dasjenige hinzuweisen, was heute der Geist
für das wirkliche praktische Leben so notwendig leisten muß, wie das
tägliche Brot erzeugt werden muß, darauf aufmerksam gemacht wird,
daß es ja in erster Linie darauf ankomme, die Menschen wiederum zur
Anerkennung des Geistes zu bringen. Es kommt aber gegenwärtig

darauf an, daß aus der Kraft des geistigen Lebens heraus die Richtlinien
für die Gesundung des sozialen Organismus gefunden werden.
Dazu genügt nicht, daß die Menschen in einer Seitenströmung des
Lebens sich mit dem Geiste beschäftigen. Dazu ist notwendig, daß
das alltägliche Dasein geistgemäß werde. Die Neigung, für das „geistige
Leben“ solche Seitenströmungen zu suchen, führte die bisher leitenden
Kreise dazu, an sozialen Zuständen Geschmack zu haben, die in die
gegenwärtigen Tatsachen ausgelaufen sind.

Eng verbunden sind im sozialen Leben der Gegenwart die Verwaltung
des Kapitals in der Warenproduktion und der Besitz der Produktionsmittel,
also auch des Kapitals. Und doch sind diese beiden Verhältnisse
des Menschen zum Kapital ganz verschieden mit Bezug auf ihre Wirkung
innerhalb des sozialen Organismus. Die Verwaltung durch die individuellen
Fähigkeiten führt, zweckmäßig angewendet, dem sozialen Organismus
Güter zu, an deren Vorhandensein alle Menschen, die diesem
Organismus angehören, ein Interesse haben. In welcher Lebenslage ein
Mensch auch ist, er hat ein Interesse daran, daß nichts von dem verloren
gehe, was aus den Quellen der Menschennatur an solchen individuellen
Fähigkeiten erfließt, durch die Güter zustande kommen, welche
dem Menschenleben zweckentsprechend dienen. Die Entwicklung dieser
Fähigkeiten kann aber nur dadurch erfolgen, daß ihre menschlichen
Träger aus der eigenen freien Initiative heraus sie zur Wirkung bringen
können. Was aus diesen Quellen nicht in Freiheit erfließen kann, das
wird der Menschenwohlfahrt mindestens bis zu einem gewissen Grade
entzogen. Das Kapital aber ist das Mittel, solche Fähigkeiten für weite
Gebiete des sozialen Lebens in Wirksamkeit zu bringen. Den gesamten
Kapitalbesitz so zu verwalten, daß der einzelne in besonderer Richtung
begabte Mensch oder daß zu Besonderem befähigte Menschengruppen
zu einer solchen Verfügung über Kapital kommen, die lediglich aus ihrer
ureigenen Initiative entspringt, daran muß jedermann innerhalb eines
sozialen Organismus ein wahrhaftes Interesse haben. Vom Geistesarbeiter
bis zum handwerklich Schaffenden muß ein jeder Mensch, wenn er
vorurteilslos dem eigenen Interesse dienen will, sagen: ich möchte, daß
eine genügend große Anzahl befähigter Personen oder Personengruppen
völlig frei über Kapital nicht nur verfügen können, sondern daß sie
auch aus der eigenen Initiative heraus zu dem Kapitale gelangen können;
denn nur sie allein können ein Urteil darüber haben, wie durch die

Vermittlung des Kapitales ihre individuellen Fähigkeiten dem sozialen
Organismus zweckmäßig Güter erzeugen werden.

Es ist nicht nötig, im Rahmen dieser Schrift darzustellen, wie im
Laufe der Menschheitsentwicklung zusammenhängend mit der Betätigung
der menschlichen individuellen Fähigkeiten im sozialen Organismus sich
der Privatbesitz aus andern Besitzformen ergeben hat. Bis zur Gegenwart
hat sich unter dem Einfluß der Arbeitsteilung innerhalb dieses
Organismus ein solcher Besitz entwickelt. Und von den gegenwärtigen
Zuständen und deren notwendiger Weiterentwicklung soll hier gesprochen
werden.

Wie auch der Privatbesitz sich gebildet hat, durch Macht- und
Eroberungsbetätigung usw., er ist ein Ergebnis des an individuelle
menschliche Fähigkeiten gebundenen sozialen Schaffens. Dennoch besteht
gegenwärtig bei sozialistisch Denkenden die Meinung, daß sein
Bedrückendes nur beseitigt werden könne durch seine Verwandlung in
Gemeinbesitz. Dabei stellt man die Frage so: wie kann der Privatbesitz
an Produktionsmitteln in seinem Entstehen verhindert werden,
damit die durch ihn bewirkte Bedrückung der besitzlosen Bevölkerung
aufhöre? Wer die Frage so stellt, der richtet dabei sein Augenmerk
nicht auf die Tatsache, daß der soziale Organismus ein fortwährend
Werdendes, Wachsendes ist. Man kann diesem Wachsenden gegenüber
nicht so fragen: wie soll man es am besten einrichten, damit es durch
diese Einrichtung dann in dem Zustande verbleibe, den man als den
richtigen erkannt hat? So kann man gegenüber einer Sache denken,
die von einem gewissen Ausgangspunkt aus wesentlich unverändert
weiter wirkt. Das gilt nicht für den sozialen Organismus. Der verändert
durch sein Leben fortwährend dasjenige, das in ihm entsteht.
Will man ihm eine vermeintlich beste Form geben, in der er dann
bleiben soll, so untergräbt man seine Lebensbedingungen.

Eine Lebensbedingung des sozialen Organismus ist, daß demjenigen,
welcher der Allgemeinheit durch seine individuellen Fähigkeiten dienen
kann, die Möglichkeit zu solchem Dienen aus der freien eigenen Initiative
heraus nicht genommen werde. Wo zu solchem Dienste die freie Verfügung
über Produktionsmittel gehört, da würde die Verhinderung dieser
freien Initiative den allgemeinen sozialen Interessen schaden. Was gewöhnlich
mit Bezug auf diese Sache vorgebracht wird, daß der Unternehmer
zum Anreiz seiner Tätigkeit die Aussicht auf den Gewinn braucht,

der an den Besitz der Produktionsmittel gebunden ist: das soll hier
nicht geltend gemacht werden. Denn die Denkart, aus welcher die in
diesem Buche dargestellte Meinung von einer Fortentwicklung der
sozialen Verhältnisse erfließt, muß in der Befreiung des geistigen
Lebens von dem politischen und dem wirtschaftlichen Gemeinwesen
die Möglichkeit sehen, daß ein solcher Anreiz wegfallen kann. Das
befreite Geistesleben wird soziales Verständnis ganz notwendig aus sich
selbst entwickeln; und aus diesem Verständnis werden Anreize ganz
anderer Art sich ergeben als derjenige ist, der in der Hoffnung auf
wirtschaftlichen Vorteil liegt. Aber nicht darum kann es sich allein
handeln, aus welchen Impulsen heraus der Privatbesitz an Produktionsmitteln
bei Menschen beliebt ist, sondern darum, ob die freie Verfügung
über solche Mittel, oder die durch die Gemeinschaft geregelte den
Lebensbedingungen des sozialen Organismus entspricht. Und dabei muß
immer im Auge behalten werden, daß man für den gegenwärtigen
sozialen Organismus nicht die Lebensbedingungen in Betracht ziehen
kann, die man bei primitiven Menschengesellschaften zu beobachten
glaubt, sondern allein diejenigen, welche der heutigen Entwicklungsstufe
der Menschheit entsprechen.

Auf dieser gegenwärtigen Stufe kann eben die fruchtbare Betätigung
der individuellen Fähigkeiten durch das Kapital nicht ohne die freie Verfügung
über dasselbe in den Kreislauf des Wirtschaftslebens eintreten.
Wo fruchtbringend produziert werden soll, da muß diese Verfügung
möglich sein, nicht weil sie einem einzelnen oder einer Menschengruppe
Vorteil bringt, sondern weil sie der Allgemeinheit am besten dienen kann,
wenn sie zweckmäßig von sozialem Verständnis getragen ist.

Der Mensch ist gewissermaßen, wie mit der Geschicklichkeit seiner
eigenen Leibesglieder, so verbunden mit dem, was er selbst oder in Gemeinschaft
mit andern erzeugt. Die Unterbindung der freien Verfügung
über die Produktionsmittel kommt gleich einer Lähmung der freien
Anwendung seiner Geschicklichkeit der Leibesglieder.

Nun ist aber das Privateigentum nichts anderes als der Vermittler
dieser freien Verfügung. Für den sozialen Organismus kommt in Ansehung
des Eigentums gar nichts anderes in Betracht, als daß der Eigentümer
das Recht hat, über das Eigentum aus seiner freien Initiative heraus zu
verfügen. Man sieht, im sozialen Leben sind zwei Dinge miteinander
verbunden, welche von ganz verschiedener Bedeutung sind für den sozialen

Organismus: Die freie Verfügung über die Kapitalgrundlage der
sozialen Produktion, und das Rechtsverhältnis, in das der Verfüger zu
andern Menschen tritt dadurch, daß durch sein Verfügungsrecht diese
anderen Menschen ausgeschlossen werden von der freien Betätigung
durch diese Kapitalgrundlage.

Nicht die ursprüngliche freie Verfügung führt zu sozialen Schäden,
sondern lediglich das Fortbestehen des Rechtes auf diese Verfügung,
wenn die Bedingungen aufgehört haben, welche in zweckmäßiger Art
individuelle menschliche Fähigkeiten mit dieser Verfügung zusammenbinden.
Wer seinen Blick auf den sozialen Organismus als auf ein
Werdendes, Wachsendes richtet, der wird das hier Angedeutete nicht
mißverstehen können. Er wird nach der Möglichkeit fragen, wie dasjenige,
was dem Leben auf der einen Seite dient, so verwaltet werden
kann, daß es nicht auf der anderen Seite schädlich wirkt. Was
lebt, kann gar nicht in einer andern Weise fruchtbringend eingerichtet
sein als dadurch, daß im Werden das Entstandene auch zum Nachteil
führt. Und soll man an einem Werdenden selbst mitarbeiten, wie es
der Mensch am sozialen Organismus muß, so kann die Aufgabe nicht
darin bestehen, das Entstehen einer notwendigen Einrichtung zu verhindern,
um Schaden zu vermeiden. Denn damit untergräbt man
die Lebensmöglichkeit des sozialen Organismus. Es kann sich allein
darum handeln, daß im rechten Augenblick eingegriffen werde, wenn
sich das Zweckmäßige in ein Schädliches verwandelt.

Die Möglichkeit, frei über die Kapitalgrundlage aus den individuellen
Fähigkeiten heraus zu verfügen, muß bestehen; das damit verbundene
Eigentumsrecht muß in dem Augenblicke verändert werden können,
in dem es umschlägt in ein Mittel zur ungerechtfertigten Machtentfaltung.
In unserer Zeit haben wir eine Einrichtung, welche der hier
angedeuteten sozialen Forderung Rechnung trägt, teilweise durchgeführt
nur für das sogenannte geistige Eigentum. Dieses geht einige Zeit nach
dem Tode des Schaffenden in freies Besitztum der Allgemeinheit über.
Dem liegt eine dem Wesen des menschlichen Zusammenlebens entsprechende
Vorstellungsart zugrunde. So eng auch die Hervorbringung
eines rein geistigen Gutes an die individuelle Begabung des einzelnen
gebunden ist: es ist dieses Gut zugleich ein Ergebnis des sozialen Zusammenlebens
und muß in dieses im rechten Augenblicke übergeleitet
werden. Nicht anders aber steht es mit anderem Eigentum. Daß mit

dessen Hilfe der einzelne im Dienste der Gesamtheit produziert, das ist
nur möglich im Mitwirken dieser Gesamtheit. Es kann also das Recht
auf die Verfügung über ein Eigentum nicht von den Interessen dieser
Gesamtheit getrennt verwaltet werden. Nicht ein Mittel ist zu finden,
wie das Eigentum an der Kapitalgrundlage ausgetilgt werden kann,
sondern ein solches, wie dieses Eigentum so verwaltet werden kann,
daß es in der besten Weise der Gesamtheit diene.

In dem dreigliedrigen sozialen Organismus kann dieses Mittel gefunden
werden. Die im sozialen Organismus vereinigten Menschen
wirken als Gesamtheit durch den Rechtsstaat. Die Betätigung der individuellen
Fähigkeiten gehört der geistigen Organisation an.

Wie alles am sozialen Organismus einer Anschauung, die für Wirklichkeiten
Verständnis hat, und die nicht von subjektiven Meinungen,
Theorien, Wünschen usw. sich ganz beherrschen läßt, die Notwendigkeit
der Dreigliederung dieses Organismus ergibt, so insbesondere die
Frage nach dem Verhältnis der individuellen menschlichen Fähigkeiten
zur Kapitalgrundlage des Wirtschaftslebens und dem Eigentum an dieser
Kapitalgrundlage. Der Rechtsstaat wird die Entstehung und die Verwaltung
des privaten Eigentums an Kapital nicht zu verhindern
haben, solange die individuellen Fähigkeiten so verbunden bleiben mit
der Kapitalgrundlage, daß die Verwaltung einen Dienst bedeutet für
das Ganze des sozialen Organismus. Und er wird Rechtsstaat bleiben
gegenüber dem privaten Eigentum; er wird es niemals selbst in seinen
Besitz nehmen, sondern bewirken, daß es im rechten Zeitpunkt in das
Verfügungsrecht einer Person oder Personengruppe übergeht, die wieder
ein in den individuellen Verhältnissen bedingtes Verhältnis zu dem Besitze
entwickeln können. Von zwei ganz verschiedenen Ausgangspunkten
wird dadurch dem sozialen Organismus gedient werden können.
Aus dem demokratischen Untergrund des Rechtsstaates heraus, der es zu
tun hat mit dem, was alle Menschen in gleicher Art berührt, wird gewacht
werden können, daß Eigentumsrecht nicht im Laufe der Zeit
zu Eigentumsunrecht wird. Dadurch daß dieser Staat das Eigentum
nicht selbst verwaltet, sondern sorgt für die Überleitung an die individuellen
menschlichen Fähigkeiten, werden diese ihre fruchtbare Kraft
für die Gesamtheit des sozialen Organismus entfalten. Solange es als
zweckmäßig erscheint, werden durch eine solche Organisation die Eigentumsrechte
oder die Verfügung über dieselben bei dem persönlichen

Elemente verbleiben können. Man kann sich vorstellen, daß die Vertreter
im Rechtsstaate zu verschiedenen Zeiten ganz verschiedene Gesetze
geben werden über die Überleitung des Eigentums von einer
Person oder Personengruppe an andere. In der Gegenwart, in der sich
in weiten Kreisen ein großes Mißtrauen zu allem privaten Eigentum
entwickelt hat, wird an ein radikales Überführen des privaten Eigentums
in Gemeineigentum gedacht. Würde man auf diesem Wege weit gelangen,
so würde man sehen, wie man dadurch die Lebensmöglichkeit
des sozialen Organismus unterbindet. Durch die Erfahrung belehrt,
würde man einen andern Weg später einschlagen. Doch wäre es
zweifellos besser, wenn man schon in der Gegenwart zu Einrichtungen
griffe, die dem sozialen Organismus im Sinne des hier Angedeuteten
seine Gesundheit gäben. Solange eine Person für sich allein oder in
Verbindung mit einer Personengruppe die produzierende Betätigung
fortsetzt, die sie mit einer Kapitalgrundlage zusammengebracht hat,
wird ihr das Verfügungsrecht verbleiben müssen über diejenige Kapitalmasse,
die sich aus dem Anfangskapital als Betriebsgewinn ergibt,
wenn der letztere zur Erweiterung des Produktionsbetriebes verwendet
wird. Von dem Zeitpunkt an, in dem eine solche Persönlichkeit aufhört,
die Produktion zu verwalten, soll diese Kapitalmasse an eine
andere Person oder Personengruppe zum Betriebe einer gleichgearteten
oder anderen dem sozialen Organismus dienenden Produktion übergehen.
Auch dasjenige Kapital, das aus dem Produktionsbetrieb
gewonnen wird und nicht zu dessen Erweiterung verwendet wird,
soll von seiner Entstehung an den gleichen Weg nehmen. Als persönliches
Eigentum der den Betrieb leitenden Persönlichkeit soll nur
gelten, was diese bezieht auf Grund derjenigen Ansprüche, die sie bei
Aufnahme des Produktionsbetriebes glaubte wegen ihrer individuellen
Fähigkeit machen zu können, und die dadurch gerechtfertigt erscheinen,
daß sie aus dem Vertrauen anderer Menschen heraus bei
Geltendmachung derselben Kapital erhalten hat. Hat das Kapital
durch die Betätigung dieser Persönlichkeit eine Vergrößerung erfahren,
so wird in deren individuelles Eigentum aus dieser Vergrößerung so viel
übergehen, daß die Vermehrung der ursprünglichen Bezüge der Kapitalvermehrung
im Sinne eines Zinsbezuges entspricht. – Das Kapital, mit
dem ein Produktionsbetrieb eingeleitet worden ist, wird nach dem
Willen der ursprünglichen Besitzer an den neuen Verwalter mit allen

übernommenen Verpflichtungen übergehen, oder an diese zurückfließen,
wenn der erste Verwalter den Betrieb nicht mehr besorgen
kann oder will.

Man hat es bei einer solchen Einrichtung mit Rechtsübertragungen
zu tun. Die gesetzlichen Bestimmungen zu treffen, wie solche Übertragungen
stattfinden sollen, obliegt dem Rechtsstaat. Er wird auch
über die Ausführung zu wachen und deren Verwaltung zu führen haben.
Man kann sich denken, daß im einzelnen die Bestimmungen, die eine
solche Rechtsübertragung regeln, in sehr verschiedener Art aus dem
Rechtsbewußtsein heraus für richtig befunden werden. Eine Vorstellungsart,
die wie die hier dargestellte wirklichkeitsgemäß sein soll, wird niemals
mehr wollen als auf die Richtung weisen, in der sich die Regelung bewegen
kann. Geht man verständnisvoll auf diese Richtung ein, so wird
man im konkreten Einzelfalle immer ein Zweckentsprechendes finden.
Doch wird aus den besondern Verhältnissen heraus für die Lebenspraxis
dem Geiste der Sache gemäß das Richtige gefunden werden müssen.
Je wirklichkeitsgemäßer eine Denkart ist, desto weniger wird sie für
Einzelnes aus vorgefaßten Forderungen heraus Gesetz und Regel feststellen
wollen. – Nur wird andrerseits eben aus dem Geiste der Denkart
in entschiedener Weise das eine oder das andere mit Notwendigkeit
sich ergeben. Ein solches Ergebnis ist, daß der Rechtsstaat durch
seine Verwaltung der Rechtsübertragungen selbst niemals die Verfügung
über ein Kapital wird an sich reißen dürfen. Er wird nur dafür zu
sorgen haben, daß die Übertragung an eine solche Person oder Personengruppe
geschieht, welche diesen Vorgang durch ihre individuellen
Fähigkeiten als gerechtfertigt erscheinen lassen. Aus dieser Voraussetzung
heraus wird auch zunächst ganz allgemein die Bestimmung zu gelten
haben, daß, wer aus den geschilderten Gründen zu einer Kapitalübertragung
zu schreiten hat, sich aus freier Wahl über seine Nachfolge in
der Kapitalverwertung entscheiden kann. Er wird eine Person oder
Personengruppe wählen können, oder auch das Verfügungsrecht auf eine
Korporation der geistigen Organisation übertragen können. Denn wer
durch eine Kapitalverwaltung dem sozialen Organismus zweckentsprechende
Dienste geleistet hat, der wird auch über die weitere Verwendung
dieses Kapitals aus seinen individuellen Fähigkeiten heraus
mit sozialem Verständnis urteilen. Und es wird für den sozialen Organismus
dienlicher sein, wenn auf dieses Urteil gebaut wird, als wenn

darauf verzichtet und die Regelung von Personen vorgenommen wird,
die nicht unmittelbar mit der Sache verbunden sind.

Eine Regelung dieser Art wird in Betracht kommen bei Kapitalmassen
von einer bestimmten Höhe an, die von einer Person oder einer
Personengruppe durch Produktionsmittel (zu denen auch Grund und
Boden gehört) erworben werden, und die nicht auf der Grundlage der
ursprünglich für die Betätigung der individuellen Fähigkeiten gemachten
Ansprüche persönliches Eigentum werden.

Die in der letzteren Art gemachten Erwerbungen und alle Ersparnisse,
die aus den Leistungen der eigenen Arbeit entspringen, verbleiben
bis zum Tode des Erwerbers oder bis zu einem spätern Zeitpunkte
im persönlichen Besitz dieses Erwerbers oder seiner Nachkommen. Bis
zu diesem Zeitpunkte wird auch ein aus dem Rechtsbewußtsein sich
ergebender, durch den Rechtsstaat festzusetzender Zins von dem zu
leisten sein, dem solche Ersparnisse zum Schaffen von Produktionsmitteln
gegeben werden. In einer sozialen Ordnung, die auf den hier
geschilderten Grundlagen ruht, kann eine vollkommene Scheidung
durchgeführt werden zwischen den Erträgnissen, die auf Grund einer
Arbeitsleistung mit Produktionsmitteln zustandekommen und den Vermögensmassen,
die auf Grund der persönlichen (physischen und geistigen)
Arbeit erworben werden. Diese Scheidung entspricht dem Rechtsbewußtsein
und den Interessen der sozialen Allgemeinheit. Was jemand
erspart, und als Ersparnis einem Produktionsbetrieb zur Verfügung stellt,
das dient den allgemeinen Interessen. Denn es macht erst die Produktionsleitung
durch individuelle menschliche Fähigkeiten möglich. Was
an Kapitalvermehrung durch die Produktionsmittel – nach Abzug
des rechtmäßigen Zinses – entsteht, das verdankt seine Entstehung der
Wirkung des gesamten sozialen Organismus. Es soll also auch in der
geschilderten Art wieder in ihn zurückfließen. Der Rechtsstaat wird
nur eine Bestimmung darüber zu treffen haben, daß die Überleitung
der in Frage kommenden Kapitalmassen in der angegebenen Art geschehe;
nicht aber wird es ihm obliegen, Entscheidungen darüber zu
treffen, zu welcher materiellen oder geistigen Produktion ein übergeleitetes
oder auch ein erspartes Kapital zur Verfügung zu stellen ist.
Das würde zu einer Tyrannis des Staates über die geistige und
materielle Produktion führen. Diese aber wird in der für den sozialen
Organismus besten Art durch die individuellen menschlichen Fähigkeiten

geleitet. Nur wird es demjenigen, der nicht selbst die Wahl darüber
treffen will, an wen er ein durch ihn entstandenes Kapital übertragen
soll, frei überlassen sein, für das Verfügungsrecht eine Korporation
der geistigen Organisation einzusetzen.

Auch ein durch Ersparnis gewonnenes Vermögen geht mit dem
Zinserträgnis nach dem Tode des Erwerbers oder einige Zeit danach
an eine geistig oder materiell produzierende Person oder Personengruppe –
aber nur an eine solche, nicht an eine unproduktive Person,
bei der es zur Rente würde – über, die durch letztwillige Anordnung
von dem Erwerber zu wählen ist. Auch dafür wird, wenn eine
Person oder Personengruppe nicht unmittelbar gewählt werden kann,
die Übertragung des Verfügungsrechtes an eine Korporation des geistigen
Organismus in Betracht kommen. Nur wenn jemand von sich
aus keine Verfügung trifft, so wird der Rechtsstaat für ihn eintreten
und durch die geistige Organisation die Verfügung treffen lassen.

Innerhalb einer so geregelten sozialen Ordnung ist zugleich der
freien Initiative der einzelnen Menschen und auch den Interessen der
sozialen Allgemeinheit Rechnung getragen; ja es wird den letzteren
eben dadurch voll entsprochen, daß die freie Einzel-Initiative in ihren
Dienst gestellt wird. Wer seine Arbeit der Leitung eines andern Menschen
anzuvertrauen hat, wird bei einer solchen Regelung wissen können,
daß das mit dem Leiter gemeinsam Erarbeitete in der möglichst besten
Art für den sozialen Organismus, also auch für den Arbeiter selbst,
fruchtbar wird. Die hier gemeinte soziale Ordnung wird ein dem gesunden
Empfinden der Menschen entsprechendes Verhältnis schaffen
zwischen den durch das Rechtsbewußtsein geregelten Verfügungsrechten
über in Produktionsmitteln verkörpertes Kapital und menschlicher
Arbeitskraft einerseits und den Preisen der durch beides geschaffenen
Erzeugnisse andrerseits. – Vielleicht findet mancher in dem hier Dargestellten
Unvollkommenheiten. Die mögen gefunden werden. Es kommt
einer wirklichkeitsgemäßen Denkart nicht darauf an, vollkommene
„Programme“ ein für alle Male zu geben, sondern darauf, die Richtung
zu kennzeichnen, in der praktisch gearbeitet werden soll. Durch solche
besondere Angaben, wie sie die hier gemachten sind, soll eigentlich nur wie
durch ein Beispiel die gekennzeichnete Richtung näher erläutert werden.
Ein solches Beispiel mag verbessert werden. Wenn dies nur in der angegebenen
Richtung geschieht, dann kann ein fruchtbares Ziel erreicht werden.



Berechtigte persönliche oder Familienimpulse werden sich durch
solche Einrichtungen mit den Forderungen der menschlichen Allgemeinheit
in Einklang bringen lassen. Man wird gewiß darauf hinweisen
können, daß die Versuchung, das Eigentum auf einen oder mehrere
Nachkommen noch bei Lebzeiten zu übertragen, sehr groß ist. Und
daß man ja in solchen Nachkommen scheinbar Produzierende schaffen
kann, die aber dann doch gegenüber anderen untüchtig sind und besser
durch diese anderen ersetzt würden. Doch diese Versuchung wird in
einer von den oben angedeuteten Einrichtungen beherrschten Organisation
eine möglichst geringe sein können. Denn der Rechtsstaat braucht
nur zu verlangen, daß unter allen Umständen das Eigentum, das an ein
Familienmitglied von einem andern übertragen worden ist, nach Ablauf
einer gewissen, auf den Tod des letzteren folgenden Zeit einer
Korporation der geistigen Organisation zufällt. Oder es kann in andrer
Art durch das Recht die Umgehung der Regel verhindert werden.
Der Rechtsstaat wird nur dafür sorgen, daß diese Überführung geschehe;
wer ausersehen sein solle, das Erbe anzutreten, das sollte durch eine
aus der geistigen Organisation hervorgegangene Einrichtung bestimmt
sein. Durch Erfüllung solcher Voraussetzungen wird sich ein Verständnis
dafür entwickeln, daß Nachkommen durch Erziehung und Unterricht
für den sozialen Organismus geeignet gemacht werden, und nicht durch
Kapitalübertragung an unproduktive Personen sozialer Schaden angerichtet
werde. Jemand, in dem wirklich soziales Verständnis lebt,
hat kein Interesse daran, daß seine Verbindung mit einer Kapitalgrundlage
nachwirke bei Personen oder Personengruppen, bei denen
die individuellen Fähigkeiten eine solche Verbindung nicht rechtfertigen.

Niemand wird, was hier ausgeführt ist, für eine bloße Utopie halten,
der Sinn für wirklich praktisch Durchführbares hat. Denn es wird gerade
auf solche Einrichtungen gedeutet, die ganz unmittelbar an jeder
Stelle des Lebens aus den gegenwärtigen Zuständen heraus erwachsen
können. Man wird nur zu dem Entschluß greifen müssen, innerhalb des
Rechtsstaates auf die Verwaltung des geistigen Lebens und auf das
Wirtschaften allmählich zu verzichten und sich nicht zu wehren, wenn,
was geschehen sollte, wirklich geschieht, daß private Bildungsanstalten
entstehen und daß sich das Wirtschaftsleben auf die eigenen Untergründe
stellt. Man braucht die Staatsschulen und die staatlichen Wirtschaftseinrichtungen
nicht von heute zu morgen abzuschaffen; aber

man wird aus vielleicht kleinen Anfängen heraus die Möglichkeit erwachsen
sehen, daß ein allmählicher Abbau des staatlichen Bildungs- und
Wirtschaftswesens erfolge. Vor allem aber würde notwendig sein,
daß diejenigen Persönlichkeiten, welche sich mit der Überzeugung durchdringen
können von der Richtigkeit der hier dargestellten oder ähnlicher
sozialer Ideen, für deren Verbreitung sorgen. Finden solche Ideen
Verständnis, so wird dadurch Vertrauen geschaffen zu einer möglichen
heilsamen Umwandlung der gegenwärtigen Zustände in solche, welche
deren Schäden nicht zeigen. Dieses Vertrauen aber ist das einzige, aus
dem eine wirklich gesunde Entwicklung wird hervorgehen können. Denn
wer ein solches Vertrauen gewinnen soll, der muß überschauen können,
wie Neueinrichtungen sich praktisch an das Bestehende anknüpfen lassen.
Und es scheint gerade das Wesentliche der Ideen zu sein, die hier entwickelt
werden, daß sie nicht eine bessere Zukunft herbeiführen wollen durch
eine noch weitergehende Zerstörung des Gegenwärtigen, als sie schon eingetreten
ist; sondern daß die Verwirklichung solcher Ideen auf dem Bestehenden
weiterbaut und im Weiterbauen den Abbau des Ungesunden
herbeiführt. Eine Aufklärung, die ein Vertrauen nach dieser Richtung
nicht anstrebt, wird nicht erreichen, was unbedingt erreicht werden
muß: eine Weiterentwicklung, bei welcher der Wert der bisher von
den Menschen erarbeiteten Güter und der erworbenen Fähigkeiten
nicht in den Wind geschlagen, sondern gewahrt wird. Auch der ganz
radikal Denkende kann Vertrauen zu einer sozialen Neugestaltung unter
Wahrung der überkommenen Werte gewinnen, wenn er vor Ideen sich
gestellt sieht, die eine wirklich gesunde Entwicklung einleiten können.
Auch er wird einsehen müssen, daß, welche Menschenklasse auch
immer zur Herrschaft gelangt: sie die bestehenden Übel nicht beseitigen
wird, wenn ihre Impulse nicht von Ideen getragen sind, die
den sozialen Organismus gesund, lebensfähig machen. Verzweifeln,
weil man nicht glauben kann, daß bei einer genügend großen Anzahl
von Menschen auch in den Wirren der Gegenwart Verständnis sich
finde für solche Ideen, wenn auf ihre Verbreitung die notwendige Energie
gewandt werden kann, hieße an der Empfänglichkeit der Menschennatur
für Impulse des Gesunden und Zweckentsprechenden verzweifeln. Es
sollte diese Frage, ob man daran verzweifeln müsse, gar nicht gestellt
werden, sondern nur die andere: was man tun solle, um die Aufklärung
über vertrauenerweckende Ideen so kraftvoll als möglich zu machen.



Einer wirksamen Verbreitung der hier dargestellten Ideen wird zunächst
entgegenstehen, daß die Denkgewohnheiten des gegenwärtigen
Zeitalters aus zwei Untergründen heraus mit ihnen nicht zurechtkommen
werden. Entweder wird man in irgend einer Form einwenden,
man könne sich nicht vorstellen, daß ein Auseinanderreißen des einheitlichen
sozialen Lebens möglich sei, da doch die drei gekennzeichneten
Zweige dieses Lebens in der Wirklichkeit überall zusammenhängen; oder
man wird finden, daß auch im Einheitsstaate die notwendige selbständige
Bedeutung eines jeden der drei Glieder erreicht werden könne, und
daß eigentlich mit dem hier Dargestellten ein Ideengespinst gegeben
sei, das die Wirklichkeit nicht berühre. Der erste Einwand beruht darauf,
daß von einem unwirklichen Denken ausgegangen wird. Daß geglaubt
wird, die Menschen könnten in einer Gemeinschaft nur eine Einheit
des Lebens erzeugen, wenn diese Einheit durch Anordnung erst
in die Gemeinschaft hineingetragen wird. Doch das Umgekehrte wird
von der Lebenswirklichkeit verlangt. Die Einheit muß als das Ergebnis
entstehen; die von verschiedenen Richtungen her zusammenströmenden
Betätigungen müssen zuletzt eine Einheit bewirken. Dieser wirklichkeitsgemäßen
Idee lief die Entwicklung der letzten Zeit zuwider.
Deshalb stemmte sich, was in den Menschen lebte, gegen die von
außen in das Leben gebrachte „Ordnung“ und führte zu der gegenwärtigen
sozialen Lage. – Das zweite Vorurteil geht hervor aus dem
Unvermögen, die radikale Verschiedenheit im Wirken der drei Glieder
des sozialen Lebens zu durchschauen. Man sieht nicht, wie der Mensch
zu jedem der drei Glieder ein besonderes Verhältnis hat, das in seiner
Eigenart nur entfaltet werden kann, wenn im wirklichen Leben ein für
sich bestehender Boden vorhanden ist, auf dem sich, abgesondert von
den beiden andern, dieses Verhältnis ausgestalten kann, um mit ihnen
zusammenzuwirken. Eine Anschauung der Vergangenheit, die physiokratische,
meinte: entweder die Menschen machen Regierungsmaßregeln
über das wirtschaftliche Leben, welche der freien Selbstentfaltung
dieses Lebens widerstreben; dann seien solche Maßregeln schädlich.
Oder die Gesetze laufen in derselben Richtung, in welcher das Wirtschaftsleben
von selbst läuft, wenn es sich frei überlassen bleibt; dann
seien sie überflüssig. Als Schulmeinung ist diese Anschauung überwunden;
als Denkgewohnheit spukt sie aber überall noch verheerend
in den Menschenköpfen. Man meint, wenn ein Lebensgebiet seinen Gesetzen

folgt, dann müsse aus diesem Gebiete alles für das Leben Notwendige
sich ergeben. Wenn, zum Beispiel, das Wirtschaftsleben in
einer solchen Art geregelt werde, daß die Menschen die Regelung als
eine sie befriedigende empfinden, dann müsse auch das Rechts- und
Geistesleben aus dem geordneten Wirtschaftsboden sich richtig ergeben.
Doch dieses ist nicht möglich. Und nur ein Denken, das
der Wirklichkeit fremd gegenübersteht, kann glauben, daß es möglich
sei. Im Kreislauf des Wirtschaftslebens ist nichts vorhanden, das von
sich aus einen Antrieb enthielte, dasjenige zu regeln, was aus dem
Rechtsbewußtsein über das Verhältnis von Mensch zu Mensch erfließt.
Und will man dieses Verhältnis aus den wirtschaftlichen Antrieben
herausordnen, so wird man den Menschen mit seiner Arbeit und mit
der Verfügung über die Arbeitsmittel in das Wirtschaftsleben einspannen.
Er wird ein Rad in einem Wirtschaftsleben, das wie ein Mechanismus
wirkt. Das Wirtschaftsleben hat die Tendenz, fortwährend in einer Richtung
sich zu bewegen, in die von einer andern Seite her eingegriffen
werden muß. Nicht, wenn die Rechtsmaßnahmen in der Richtung verlaufen,
die vom Wirtschaftsleben erzeugt wird, sind sie gut, oder wenn
sie ihr zuwiderlaufen, sind sie schädlich; sondern, wenn die Richtung,
in welcher das Wirtschaftsleben läuft, fortwährend beeinflußt wird von
den Rechten, welche den Menschen nur als Menschen angehen, wird
dieser in dem Wirtschaftsleben ein menschenwürdiges Dasein führen
können. Und nur dann, wenn ganz abgesondert von dem Wirtschaftsleben
die individuellen Fähigkeiten auf einem eigenen Boden erwachsen
und dem Wirtschaften die Kräfte immer wieder neu zuführen, die
aus ihm selbst sich nicht erzeugen können, wird auch das Wirtschaften
in einer den Menschen gedeihlichen Art sich entwickeln können.

Es ist merkwürdig: auf dem Gebiete des rein äußerlichen Lebens
sieht man leicht den Vorteil der Arbeitsteilung ein. Man glaubt nicht,
daß der Schneider sich seine Kuh züchten solle, die ihn mit Milch versorgt.
Für die umfassende Gliederung des Menschenlebens glaubt man,
daß die Einheitsordnung das allein Ersprießliche sein müsse.

*0000000000*

00000*00000

Daß Einwände gerade bei einer dem wirklichen Leben entsprechenden
sozialen Ideenrichtung von allen Seiten sich ergeben müssen, ist
selbstverständlich. Denn das wirkliche Leben erzeugt Widersprüche.

Und wer diesem Leben gemäß denkt, der muß Einrichtungen verwirklichen
wollen, deren Lebenswidersprüche durch andere Einrichtungen
ausgeglichen werden. Er darf nicht glauben: eine Einrichtung, die sich
vor seinem Denken als „ideal gut“ ausweist, werde, wenn sie verwirklicht
wird, auch widerspruchslos sich gestalten. – Es ist eine durchaus
berechtigte Forderung des gegenwärtigen Sozialismus, daß die neuzeitlichen
Einrichtungen, in denen produziert wird um des Profitierens
des einzelnen willen, durch solche ersetzt werden, in denen produziert
wird, um des Konsumierens Aller willen. Allein gerade derjenige,
welcher diese Forderung voll anerkennt, wird nicht zu der Schlußfolgerung
dieses neueren Sozialismus kommen können: also müssen
die Produktionsmittel aus dem Privateigentum in Gemeineigentum
übergehen. Er wird vielmehr die ganz andere Schlußfolgerung anerkennen
müssen: also muß, was privat auf Grund der individuellen
Tüchtigkeiten produziert wird, durch die rechten Wege der Allgemeinheit
zugeführt werden. Der wirtschaftliche Impuls der neueren Zeit
ging dahin, durch die Menge des Gütererzeugens Einnahmen zu
schaffen; die Zukunft wird danach streben müssen, durch Assoziationen
aus der notwendigen Konsumtion die beste Art der Produktion und
die Wege von dem Produzenten zu dem Konsumenten zu finden. Die
Rechtseinrichtungen werden dafür sorgen, daß ein Produktionsbetrieb
nur so lange mit einer Person oder Personengruppe verbunden bleibt,
als sich diese Verbindung aus den individuellen Fähigkeiten dieser Personen
heraus rechtfertigt. Statt dem Gemeineigentum der Produktionsmittel
wird im sozialen Organismus ein Kreislauf dieser Mittel eintreten,
der sie immer von neuem zu denjenigen Personen bringt,
deren individuelle Fähigkeiten sie in der möglichst besten Art der
Gemeinschaft nutzbar machen können. Auf diese Art wird zeitweilig
diejenige Verbindung zwischen Persönlichkeit und Produktionsmittel
hergestellt, die bisher durch den Privatbesitz bewirkt worden ist. Denn
der Leiter einer Unternehmung und seine Unterleiter werden es den
Produktionsmitteln verdanken, daß ihre Fähigkeiten ihnen ein ihren
Ansprüchen gemäßes Einkommen bringen. Sie werden nicht verfehlen,
die Produktion zu einer möglichst vollkommenen zu machen, denn
die Steigerung dieser Produktion bringt ihnen zwar nicht den vollen
Profit, aber doch einen Teil des Erträgnisses. Der Profit fließt ja doch
nur im Sinne des oben Ausgeführten der Allgemeinheit bis zu dem

Grade zu, der sich ergibt nach Abzug des Zinses, der dem Produzenten
zugute kommt wegen der Steigerung der Produktion. Und es
liegt eigentlich schon im Geiste des hier Dargestellten, daß, wenn
die Produktion zurückgeht, sich das Einkommen des Produzenten in
demselben Maße zu verringern habe, wie es sich steigert bei der
Produktionserweiterung. Immer aber wird das Einkommen aus der
geistigen Leistung des Leitenden fließen, nicht aus einem solchen Profit,
welcher auf Verhältnissen beruht, die nicht in der geistigen Arbeit eines
Unternehmers, sondern in dem Zusammenwirken der Kräfte des Gemeinlebens
ihre Grundlage haben.

Man wird sehen können, daß durch Verwirklichung solcher sozialer
Ideen, wie sie hier dargestellt sind, Einrichtungen, die gegenwärtig
bestehen, eine völlig neue Bedeutung erhalten werden. Das Eigentum
hört auf, dasjenige zu sein, was es bis jetzt gewesen ist. Und es
wird nicht zurückgeführt zu einer überwundenen Form, wie sie das
Gemeineigentum darstellen würde, sondern es wird fortgeführt zu etwas
völlig Neuem. Die Gegenstände des Eigentums werden in den Fluß
des sozialen Lebens gebracht. Der einzelne kann sie nicht aus seinem
Privatinteresse heraus zum Schaden der Allgemeinheit verwalten; aber
auch die Allgemeinheit wird sie nicht zum Schaden der einzelnen bureaukratisch
verwalten können; sondern der geeignete einzelne wird zu
ihnen den Zugang finden, um durch sie der Allgemeinheit dienen
zu können.

Ein Sinn für das Allgemeininteresse kann sich durch die Verwirklichung
solcher Impulse entwickeln, welche das Produzieren auf eine
gesunde Grundlage stellen und den sozialen Organismus vor Krisengefahren
bewahren. – Auch wird eine Verwaltung, die es nur zu tun hat
mit dem Kreislauf des Wirtschaftslebens, zu Ausgleichen führen können,
die etwa aus diesem Kreislauf heraus als notwendig sich ergeben.
Sollte, zum Beispiel, ein Betrieb nicht in der Lage sein, seinen Darleihern
ihre Arbeitsersparnisse zu verzinsen, so wird, wenn er doch als einem
Bedürfnis entsprechend anerkannt wird, aus andern Wirtschaftsbetrieben
nach freier Übereinkunft mit allen an den letzteren beteiligten Personen
das Fehlende zugeschossen werden können. Ein in sich abgeschlossener
Wirtschaftskreislauf, der von außen die Rechtsgrundlage
erhält und den fortdauernden Zufluß der zutage tretenden individuellen
Menschenfähigkeiten, wird es in sich nur mit dem Wirtschaften zu tun

haben. Er wird dadurch der Veranlasser einer Güterverteilung sein
können, die jedem das verschafft, was er nach dem Wohlstande der
Gemeinschaft gerechter Art haben kann. Wenn einer scheinbar mehr
Einkommen haben wird als ein anderer, so wird dies nur deshalb sein,
weil das „Mehr“ wegen seiner individuellen Fähigkeiten der Allgemeinheit
zugute kommt.

*0000000000*

00000*00000

Ein sozialer Organismus, der im Lichte der hier dargestellten Vorstellungsart
sich gestaltet, wird durch eine Übereinkunft zwischen
den Leitern des Rechtslebens und denen des Wirtschaftslebens die
Abgaben regeln können, welche für das Rechtsleben notwendig sind.
Und alles, was zum Unterhalte der geistigen Organisation nötig ist,
wird dieser zufließen durch die aus freiem Verständnis für sie erfolgende
Vergütung von seiten der Einzelpersonen, die am sozialen
Organismus beteiligt sind. Diese geistige Organisation wird ihre gesunde
Grundlage durch die in freier Konkurrenz sich geltend machende individuelle
Initiative der zur geistigen Arbeit fähigen Einzelpersonen haben.

Aber nur in dem hier gemeinten sozialen Organismus wird die
Verwaltung des Rechtes das notwendige Verständnis finden für eine gerechte
Güterverteilung. Ein Wirtschaftsorganismus, der nicht aus den
Bedürfnissen der einzelnen Produktionszweige die Arbeit der Menschen
in Anspruch nimmt, sondern der mit dem zu wirtschaften hat, was ihm
das Recht möglich macht, wird den Wert der Güter nach dem bestimmen,
was ihm die Menschen leisten. Er wird nicht die Menschen
leisten lassen, was durch den unabhängig von Menschenwohlfahrt und
Menschenwürde zustande gekommenen Güterwert bestimmt ist. Ein
solcher Organismus wird Rechte sehen, die aus rein menschlichen Verhältnissen
sich ergeben. Kinder werden das Recht auf Erziehung
haben; der Familienvater wird als Arbeiter ein höheres Einkommen
haben können als der Einzelnstehende. Das „Mehr“ wird ihm zufließen
durch Einrichtungen, die durch Übereinkommen aller drei sozialen Organisationen
begründet werden. Solche Einrichtungen können dem
Rechte auf Erziehung dadurch entsprechen, daß nach den allgemeinen
Wirtschaftsverhältnissen die Verwaltung der wirtschaftlichen Organisation
die mögliche Höhe des Erziehungseinkommens bemißt und der Rechtsstaat
die Rechte des einzelnen festsetzt nach den Gutachten der geistigen
Organisation. Wieder liegt es in der Art eines wirklichkeitsgemäßen

Denkens, daß mit einer solchen Angabe nur wie durch ein Beispiel
die Richtung bezeichnet wird, in welcher die Einrichtungen bewirkt
werden können. Es wäre möglich, daß für das einzelne ganz anders geartete
Einrichtungen als richtig befunden würden. Aber dieses
„Richtige“ wird sich nur finden lassen durch das zielgemäße Zusammenwirken
der drei in sich selbständigen Glieder des sozialen Organismus.
Hier, für diese Darstellung, möchte im Gegensatz zu vielem, was in
der Gegenwart für praktisch gehalten wird, es aber nicht ist, die ihr
zugrunde liegende Denkart das wirklich Praktische finden, nämlich
eine solche Gliederung des sozialen Organismus, die bewirkt, daß die
Menschen in dieser Gliederung das sozial Zweckmäßige veranlassen.

Wie Kindern das Recht auf Erziehung, so steht Altgewordenen,
Invaliden, Witwen, Kranken das Recht auf einen Lebensunterhalt zu,
zu dem die Kapitalgrundlage in einer ähnlichen Art dem Kreislauf des
sozialen Organismus zufließen muß wie der gekennzeichnete Kapitalbeitrag
für die Erziehung der noch nicht selbst Leistungsfähigen. Das
Wesentliche bei all diesem ist, daß die Feststellung desjenigen, was
ein nicht selbst Verdienender als Einkommen bezieht, nicht aus dem
Wirtschaftsleben sich ergeben soll, sondern daß umgekehrt das Wirtschaftsleben
abhängig wird von dem, was in dieser Beziehung aus dem
Rechtsbewußtsein sich ergibt. Die in einem Wirtschaftsorganismus Arbeitenden
werden von dem durch ihre Arbeit geleisteten um so weniger
haben, je mehr für die nicht Verdienenden abfließen muß. Aber das
„Weniger“ wird von allen am sozialen Organismus Beteiligten gleichmäßig
getragen, wenn die hier gemeinten sozialen Impulse ihre Verwirklichung
finden werden. Durch den vom Wirtschaftsleben abgesonderten Rechtsstaat
wird, was eine allgemeine Angelegenheit der Menschheit ist, Erziehung
und Unterhalt nicht Arbeitsfähiger, auch wirklich zu einer solchen
Angelegenheit gemacht, denn im Gebiete der Rechtsorganisation wirkt
dasjenige, worinnen alle mündig gewordenen Menschen mitzusprechen haben.

Ein sozialer Organismus, welcher der hier gekennzeichneten Vorstellungsart
entspricht, wird die Mehrleistung, die ein Mensch auf Grund
seiner individuellen Fähigkeiten vollbringt, ebenso in die Allgemeinheit
überführen, wie er für die Minderleistung der weniger Befähigten den
berechtigten Unterhalt aus dieser Allgemeinheit entnehmen wird: „Mehrwert“
wird nicht geschaffen werden für den unberechtigten Genuß des
einzelnen, sondern zur Erhöhung dessen, was dem sozialen Organismus

seelische oder materielle Güter zuführen kann; und zur Pflege desjenigen,
was innerhalb dieses Organismus aus dessen Schoß heraus entsteht,
ohne daß es ihm unmittelbar dienen kann.

Wer der Ansicht zuneigt, daß die Auseinanderhaltung der drei
Glieder des sozialen Organismus nur einen ideellen Wert habe, und daß
sie sich auch beim einheitlich gestalteten Staatsorganismus oder bei einer
das Staatsgebiet umfassenden, auf Gemeineigentum an den Produktionsmitteln
beruhenden wirtschaftlichen Genossenschaft „von selbst“ ergebe,
der sollte seinen Blick auf die besondere Art von sozialen
Einrichtungen lenken, die sich ergeben müssen, wenn die Dreigliederung
verwirklicht wird. Da wird, zum Beispiel, nicht mehr die Staatsverwaltung
das Geld als gesetzliches Zahlungsmittel anzuerkennen
haben, sondern diese Anerkennung wird auf den Maßnahmen beruhen,
welche von den Verwaltungskörpern der Wirtschaftsorganisation ausgehen.
Denn Geld kann im gesunden sozialen Organismus nichts anderes
sein als eine Anweisung auf Waren, die von andern erzeugt sind und
die man aus dem Gesamtgebiet des Wirtschaftslebens deshalb beziehen
kann, weil man selbst erzeugte Waren an dieses Gebiet abgegeben
hat. Durch den Geldverkehr wird ein Wirtschaftsgebiet eine einheitliche
Wirtschaft. Jeder produziert auf dem Umwege durch das ganze
Wirtschaftsleben für jeden. Innerhalb des Wirtschaftsgebietes hat man
es nur mit Warenwerten zu tun. Für dieses Gebiet nehmen auch die
Leistungen, die entstehen aus der geistigen und der staatlichen Organisation
heraus, den Warencharakter an. Was ein Lehrer an seinen
Schülern leistet, ist für den Wirtschaftskreislauf Ware. Dem Lehrer
werden seine individuellen Fähigkeiten ebensowenig bezahlt wie dem
Arbeiter seine Arbeitskraft. Bezahlt kann beiden nur werden, was, von
ihnen ausgehend, im Wirtschaftskreislauf Ware und Waren sein kann.
Wie die freie Initiative, wie das Recht wirken sollen, damit die Ware
zustande komme, das liegt ebenso außerhalb des Wirtschaftskreislaufes
wie die Wirkung der Naturkräfte auf das Kornerträgnis in einem segensreichen
oder einem magern Jahr. Für den Wirtschaftskreislauf sind
die geistige Organisation bezüglich dessen, was sie beansprucht als
wirtschaftliches Erträgnis, und auch der Staat einzelne Warenproduzenten.
Nur ist, was sie produzieren, innerhalb ihres eigenen Gebietes
nicht Ware, sondern es wird erst Ware, wenn es von dem Wirtschaftskreislauf
aufgenommen wird. Sie wirtschaften nicht in ihren eigenen

Gebieten; mit dem von ihnen Geleisteten wirtschaftet die Verwaltung
des Wirtschaftsorganismus.

Der rein wirtschaftliche Wert einer Ware (oder eines Geleisteten),
insofern er sich ausdrückt in dem Gelde, das seinen Gegenwert darstellt,
wird von der Zweckmäßigkeit abhängen, mit der sich innerhalb
des Wirtschaftsorganismus die Verwaltung der Wirtschaft ausgestaltet.
Von den Maßnahmen dieser Verwaltung wird es abhängen, inwiefern
auf der geistigen und rechtlichen Grundlage, welche von den andern
Gliedern des sozialen Organismus geschaffen wird, die wirtschaftliche
Fruchtbarkeit sich entwickeln kann. Der Geldwert einer Ware wird
dann der Ausdruck dafür sein, daß diese Ware in der den Bedürfnissen
entsprechenden Menge durch die Einrichtungen des Wirtschaftsorganismus
erzeugt wird. Würden die in dieser Schrift dargelegten
Voraussetzungen verwirklicht, so wird im Wirtschaftsorganismus nicht
der Impuls ausschlaggebend sein, welcher durch die bloße Menge der
Produktion Reichtum ansammeln will, sondern es wird durch die entstehenden
und sich in der mannigfaltigsten Art verbindenden Genossenschaften
die Gütererzeugung sich den Bedürfnissen anpassen. Dadurch wird
das diesen Bedürfnissen entsprechende Verhältnis zwischen dem Geldwert
und den Produktionseinrichtungen im sozialen Organismus hergestellt[7].

Das Geld wird im gesunden sozialen Organismus wirklich nur Wertmesser
sein; denn hinter jedem Geldstück oder Geldschein steht die
Warenleistung, auf welche hin der Geldbesitzer allein zu dem Gelde
gekommen sein kann. Es werden sich aus der Natur der Verhältnisse
heraus Einrichtungen notwendig machen, welche dem Gelde
für den Inhaber seinen Wert benehmen, wenn es die eben gekennzeichnete
Bedeutung verloren hat. Auf solche Einrichtungen ist schon
hingewiesen worden. Geldbesitz geht nach einer bestimmten Zeit in
geeigneter Form an die Allgemeinheit über. Und damit Geld, das
nicht in Produktionsbetrieben arbeitet, nicht mit Umgehung der
Maßnahmen der Wirtschaftsorganisation von Inhabern zurückbehalten
werde, kann Umprägung oder Neudruck von Zeit zu Zeit stattfinden.
Aus solchen Verhältnissen heraus wird sich allerdings auch ergeben,
daß der Zinsbezug von einem Kapitale im Laufe der Jahre sich
immer verringere. Das Geld wird sich abnützen, wie sich Waren
abnützen. Doch wird eine solche vom Staate zu treffende Maßnahme
gerecht sein. „Zins auf Zins“ wird es nicht geben können.
Wer Ersparnisse macht, hat allerdings Leistungen vollbracht, die ihm
auf spätere Waren-Gegenleistungen Anspruch machen lassen, wie
gegenwärtige Leistungen auf den Eintausch gegenwärtiger Gegenleistungen;
aber die Ansprüche können nur bis zu einer gewissen Grenze
gehen; denn aus der Vergangenheit herrührende Ansprüche können
nur durch Arbeitsleistungen der Gegenwart befriedigt werden. Solche
Ansprüche dürfen nicht zu einem wirtschaftlichen Gewaltmittel werden.
Durch die Verwirklichung solcher Voraussetzungen wird die Währungsfrage
auf eine gesunde Grundlage gestellt. Denn gleichgültig wie aus
andern Verhältnissen heraus die Geldform sich gestaltet: Währung wird
die vernünftige Einrichtung des gesamten Wirtschaftsorganismus durch
dessen Verwaltung. Die Währungsfrage wird niemals ein Staat in
befriedigender Art durch Gesetze lösen; gegenwärtige Staaten werden
sie nur lösen, wenn sie von ihrer Seite auf die Lösung verzichten
und das Nötige dem von ihnen abzusondernden Wirtschaftsorganismus
überlassen.

*0000000000*

00000*00000

Man spricht viel von der modernen Arbeitsteilung, von deren
Wirkung als Zeitersparnis, Warenvollkommenheit, Warenaustausch usw.;
aber man berücksichtigt wenig, wie sie das Verhältnis des einzelnen Menschen

zu seiner Arbeitsleistung beeinflußt. Wer in einem auf Arbeitsteilung
eingestellten sozialen Organismus arbeitet, der erwirbt eigentlich niemals
sein Einkommen selbst, sondern er erwirbt es durch die Arbeit aller
am sozialen Organismus Beteiligten. Ein Schneider, der sich zum Eigengebrauch
einen Rock macht, setzt diesen Rock zu sich nicht in dasselbe
Verhältnis wie ein Mensch, der in primitiven Zuständen noch
alles zu seinem Lebensunterhalte Notwendige selbst zu besorgen hat.
Er macht sich den Rock, um für andere Kleider machen zu können;
und der Wert des Rockes für ihn hängt ganz von den Leistungen der
andern ab. Der Rock ist eigentlich Produktionsmittel. Mancher wird
sagen, das sei eine Begriffsspalterei. Sobald er auf die Wertbildung
der Waren im Wirtschaftskreislauf sieht, wird er diese Meinung nicht
mehr haben können. Dann wird er sehen, daß man in einem Wirtschaftsorganismus,
der auf Arbeitsteilung beruht, gar nicht für sich arbeiten
kann. Man kann nur für andere arbeiten, und andere für sich
arbeiten lassen. Man kann ebensowenig für sich arbeiten, wie man sich
selbst aufessen kann. Aber man kann Einrichtungen herstellen, welche
dem Wesen der Arbeitsteilung widersprechen. Das geschieht, wenn die
Gütererzeugung nur darauf eingestellt wird, dem einzelnen Menschen als
Eigentum zu überliefern, was er doch nur durch seine Stellung im sozialen
Organismus als Leistung erzeugen kann. Die Arbeitsteilung drängt den
sozialen Organismus dazu, daß der einzelne Mensch in ihm lebt nach den
Verhältnissen des Gesamtorganismus; sie schließt wirtschaftlich den Egoismus
aus. Ist dann dieser Egoismus doch vorhanden in Form von Klassenvorrechten
und dergleichen, so entsteht ein sozial unhaltbarer Zustand,
der zu Erschütterungen des sozialen Organismus führt. In solchen Zuständen
leben wir gegenwärtig. Es mag manchen geben, der nichts
davon hält, wenn man fordert, die Rechtsverhältnisse und anderes müssen
sich nach dem egoismusfreien Schaffen der Arbeitsteilung richten. Ein
solcher möge dann nur aus seinen Voraussetzungen die Konsequenz ziehen.
Diese wäre: man könne überhaupt nichts tun; die soziale Bewegung könne
zu nichts führen. Man kann in bezug auf diese Bewegung allerdings Ersprießliches
nicht tun, wenn man der Wirklichkeit nicht ihr Recht geben will.
Die Denkungsart, aus der die hier gegebene Darstellung heraus geschrieben
ist, will, was der Mensch innerhalb des sozialen Organismus zu tun hat, nach
dem einrichten, was aus den Lebensbedingungen dieses Organismus folgt.

*0000000000*

00000*00000



Wer seine Begriffe nur nach den eingewöhnten Einrichtungen bilden
kann, der wird ängstlich werden, wenn er davon vernimmt, daß das
Verhältnis des Arbeitsleiters zu dem Arbeiter losgelöst werden solle
von dem Wirtschaftsorganismus. Denn er wird glauben, daß eine solche
Loslösung notwendig zur Geldentwertung und zur Rückkehr in primitive
Wirtschaftsverhältnisse führe. (Dr. Rathenau äußert in seiner
Schrift „Nach der Flut“ solche Meinungen, die von seinem Standpunkt
aus berechtigt erscheinen.) Aber dieser Gefahr wird durch die Dreigliederung
des sozialen Organismus entgegengearbeitet. Der auf sich
selbst gestellte Wirtschaftsorganismus im Verein mit dem Rechtsorganismus
sondert die Geldverhältnisse ganz ab von den auf das Recht gestellten
Arbeitsverhältnissen. Die Rechtsverhältnisse werden nicht unmittelbar
auf die Geldverhältnisse einen Einfluß haben können. Denn die letzteren
sind Ergebnis der Verwaltung des Wirtschaftsorganismus. Das
Rechtsverhältnis zwischen Arbeitleiter und Arbeiter wird einseitig gar
nicht in dem Geldwert zum Ausdruck kommen können, denn dieser ist
nach Beseitigung des Lohnes, der ein Tauschverhältnis von Ware und
Arbeitskraft darstellt, lediglich der Maßstab für den gegenseitigen Wert
der Waren (und Leistungen). – Aus der Betrachtung der Wirkungen,
welche die Dreigliederung für den sozialen Organismus hat, muß man die
Überzeugung gewinnen, daß sie zu Einrichtungen führen werde, die in
den bisherigen Staatsformen nicht vorhanden sind.

Und innerhalb dieser Einrichtungen wird dasjenige ausgetilgt werden
können, was gegenwärtig als Klassenkampf empfunden wird. Denn
dieser Kampf beruht auf der Einspannung des Arbeitslohnes in den
Wirtschaftskreislauf. Diese Schrift stellt eine Form des sozialen Organismus
dar, in dem der Begriff des Arbeitslohnes ebenso eine Umformung
erfährt wie der alte Eigentumsbegriff. Aber durch diese Umformung wird
ein lebensfähiger sozialer Zusammenhang der Menschen geschaffen. – Nur
eine leichtfertige Beurteilung wird finden können, daß mit der Verwirklichung
des hier Dargestellten nichts weiter getan sei, als daß der Arbeitszeitlohn
in Stücklohn verwandelt werde. Mag sein, daß eine einseitige Ansicht
von der Sache zu diesem Urteil führt. Aber hier ist diese einseitige
Ansicht nicht als die rechte geschildert, sondern es ist die Ablösung des
Entlohnungsverhältnisses durch das vertragsgemäße Teilungsverhältnis in
bezug auf das von Arbeitsleiter und Arbeiter gemeinsam Geleistete in
Verbindung mit der gesamten Einrichtung des sozialen Organismus ins

Auge gefaßt. Wem der dem Arbeiter zukommende Teil des Leistungserträgnisses
als Stücklohn erscheint, der wird nicht gewahr, daß
dieser „Stücklohn“ (der aber eigentlich kein „Lohn“ ist) sich im Werte
des Geleisteten in einer Art zum Ausdruck bringt, welche die gesellschaftliche
Lebenslage des Arbeiters zu andern Mitgliedern des sozialen
Organismus in ein ganz anderes Verhältnis bringt, als dasjenige ist,
das aus der einseitig wirtschaftlich bedingten Klassenherrschaft entstanden
ist. Die Forderung nach Austilgung des Klassenkampfes wird
damit befriedigt. – Und wer sich zu der namentlich auch in sozialistischen
Kreisen zu hörenden Meinung bekennt: die Entwicklung
selbst müsse die Lösung der sozialen Frage bringen, man könne nicht
Ansichten aufstellen, die verwirklicht werden sollen; dem muß erwidert
werden: gewiß wird die Entwicklung das Notwendige bringen müssen;
aber in dem sozialen Organismus sind die Ideenimpulse des Menschen
Wirklichkeiten. Und wenn die Zeit ein wenig vorgeschritten sein wird
und das verwirklicht sein wird, was heute nur gedacht werden kann: dann
wird eben dieses Verwirklichte in der Entwicklung drinnen sein. Und
diejenigen, welche „nur von der Entwicklung“ und nicht von der
Erbringung fruchtbarer Ideen etwas halten, werden sich Zeit lassen
müssen mit ihrem Urteil bis dahin, wo, was heute gedacht wird, Entwicklung
sein wird. Doch wird es eben dann zu spät sein zum Vollbringen
gewisser Dinge, die von den heutigen Tatsachen schon gefordert
werden. Im sozialen Organismus ist es nicht möglich, die Entwicklung
objektiv zu betrachten wie in der Natur. Man muß die Entwicklung
bewirken. Deshalb ist es für ein gesundes soziales Denken
verhängnisvoll, daß ihm gegenwärtig Ansichten gegenüberstehen, die,
was sozial notwendig ist, so „beweisen“ wollen, wie man in der Naturwissenschaft
„beweist“. Ein „Beweis“ in sozialer Lebensauffassung
kann sich nur dem ergeben, der in seine Anschauung das aufnehmen
kann, was nicht nur im Bestehenden liegt, sondern dasjenige, was in
den Menschenimpulsen – von ihnen oft unbemerkt – keimhaft ist
und sich verwirklichen will.

*0000000000*

00000*00000

Eine derjenigen Wirkungen, durch welche die Dreigliederung des sozialen
Organismus ihre Begründung im Wesenhaften des menschlichen
Gesellschaftslebens zu erweisen haben wird, ist die Loslösung der richterlichen

Tätigkeit von den staatlichen Einrichtungen. Den letzteren wird
es obliegen, die Rechte festzulegen, welche zwischen Menschen oder
Menschengruppen zu bestehen haben. Die Urteilsfindungen selbst
aber liegen in Einrichtungen, die aus der geistigen Organisation heraus
gebildet sind. Diese Urteilsfindung ist in hohem Maße abhängig von
der Möglichkeit, daß der Richtende Sinn und Verständnis habe für die
individuelle Lage eines zu Richtenden. Solcher Sinn und solches Verständnis
werden nur vorhanden sein, wenn dieselben Vertrauensbande,
durch welche die Menschen zu den Einrichtungen der geistigen
Organisation sich hingezogen fühlen, auch maßgebend sind für die Einsetzung
der Gerichte. Es ist möglich, daß die Verwaltung der geistigen
Organisation die Richter aufstellt, die aus den verschiedensten geistigen
Berufsklassen heraus genommen sein können, und die auch nach Ablauf
einer gewissen Zeit wieder in ihre eigenen Berufe zurückkehren. In gewissen
Grenzen hat dann jeder Mensch die Möglichkeit, sich die Persönlichkeit
unter den Aufgestellten für fünf oder zehn Jahre zu wählen,
zu der er so viel Vertrauen hat, daß er in dieser Zeit, wenn es dazu
kommt, von ihr die Entscheidung in einem privaten oder strafrechtlichen
Fall entgegennehmen will. Im Umkreis des Wohnortes jedes
Menschen werden dann immer so viele Richtende sein, daß diese Wahl
eine Bedeutung haben wird. Ein Kläger hat sich dann stets an den für
einen Angeklagten zuständigen Richter zu wenden. – Man bedenke,
was eine solche Einrichtung in den österreichisch-ungarischen Gegenden
für eine einschneidende Bedeutung gehabt hätte. In gemischtsprachigen
Gegenden hätte der Angehörige einer jeden Nationalität sich einen
Richter seines Volkes erwählen können. Wer die österreichischen Verhältnisse
kennt, der kann auch wissen, wieviel zum Ausgleich im Leben
der Nationalitäten eine solche Einrichtung hätte beitragen können. –
Aber außer der Nationalität gibt es weite Lebensgebiete, für deren gesunde
Entfaltung eine solche Einrichtung im gedeihlichen Sinne wirken
kann. – Für die engere Gesetzeskenntnis werden den in der geschilderten
Art bestellten Richtern und Gerichtshöfen Beamte zur Seite
stehen, deren Wahl auch von der Verwaltung des geistigen Organismus
zu vollziehen ist, die aber nicht selbst zu richten haben. Ebenso werden
Appellationsgerichte aus dieser Verwaltung heraus zu bilden sein. Es
wird im Wesen desjenigen Lebens liegen, das sich durch die Verwirklichung
solcher Voraussetzungen abspielt, daß ein Richter den Lebensgewohnheiten

und der Empfindungsart der zu Richtenden nahestehen
kann, daß er durch sein außerhalb des Richteramtes – dem er nur eine
Zeitlang vorstehen wird – liegendes Leben mit den Lebenskreisen der
zu Richtenden vertraut wird. Wie der gesunde soziale Organismus überall
in seinen Einrichtungen das soziale Verständnis der an seinem Leben
beteiligten Personen heranziehen wird, so auch bei der richterlichen
Tätigkeit. Die Urteilsvollstreckung fällt dem Rechtsstaate zu.

*0000000000*

00000*00000

Die Einrichtungen, die sich durch die Verwirklichung des hier
Dargestellten für andere Lebensgebiete als die angegebenen notwendig
machen, brauchen vorläufig hier wohl nicht geschildert zu werden. Diese
Schilderung würde selbstverständlich einen nicht zu begrenzenden Raum
einnehmen.

Die dargestellten einzelnen Lebenseinrichtungen werden gezeigt
haben, daß es bei der zugrunde liegenden Denkungsart sich nicht, wie
mancher meinen könnte – und wie tatsächlich geglaubt wurde, als
ich hier und dort das Dargestellte mündlich vorgetragen habe –, um
eine Erneuerung der drei Stände, Nähr-, Wehr- und Lehrstand handelt.
Das Gegenteil dieser Ständegliederung wird angestrebt. Die Menschen
werden weder in Klassen noch in Stände sozial eingegliedert sein, sondern
der soziale Organismus selbst wird gegliedert sein. Der Mensch
aber wird gerade dadurch wahrhaft Mensch sein können. Denn die
Gliederung wird eine solche sein, daß er mit seinem Leben in jedem der
drei Glieder wurzeln wird. In dem Gliede des sozialen Organismus, in
dem er durch den Beruf drinnen steht, wird er mit sachlichem Interesse
stehen; und zu den andern wird er lebensvolle Beziehungen haben,
denn deren Einrichtungen werden zu ihm in einem Verhältnisse stehen,
das solche Beziehungen herausfordert. Dreigeteilt wird der vom Menschen
abgesonderte, seinen Lebensboden bildende soziale Organismus sein;
jeder Mensch als solcher wird ein Verbindendes der drei Glieder sein.



IV. Internationale Beziehungen der sozialen Organismen

Die innere Gliederung des gesunden sozialen Organismus macht auch
die internationalen Beziehungen dreigliedrig. Jedes der drei Gebiete
wird sein selbständiges Verhältnis zu den entsprechenden Gebieten der
andern sozialen Organismen haben. Wirtschaftliche Beziehungen des
einen Landesgebietes werden zu eben solchen eines andern entstehen,
ohne daß die Beziehungen der Rechtsstaaten darauf einen unmittelbaren
Einfluß haben[8]. Und umgekehrt, die Verhältnisse der Rechtsstaaten
werden sich innerhalb gewisser Grenzen in völliger Unabhängigkeit
von den wirtschaftlichen Beziehungen ausbilden. Durch
diese Unabhängigkeit im Entstehen der Beziehungen werden diese in
Konfliktfällen ausgleichend aufeinander wirken können. Interessenzusammenhänge
der einzelnen sozialen Organismen werden sich ergeben,
welche die Landesgrenzen als unbeträchtlich für das Zusammenleben
der Menschen erscheinen lassen werden. – Die geistigen Organisationen
der einzelnen Landesgebiete werden zueinander in Beziehungen treten
können, die nur aus dem gemeinsamen Geistesleben der Menschheit
selbst sich ergeben. Das vom Staate unabhängige, auf sich gestellte
Geistesleben wird Verhältnisse ausbilden, die dann unmöglich sind, wenn
die Anerkennung der geistigen Leistungen nicht von der Verwaltung
eines geistigen Organismus, sondern vom Rechtsstaate abhängt. In dieser
Beziehung herrscht auch kein Unterschied zwischen den Leistungen der
ganz offenbar internationalen Wissenschaft und denjenigen anderer
geistiger Gebiete. Ein geistiges Gebiet stellt ja auch die einem Volke
eigene Sprache dar und alles, was sich in unmittelbarem Zusammenhange

mit der Sprache ergibt. Das Volksbewußtsein selbst gehört in
dieses Gebiet. Die Menschen eines Sprachgebietes kommen mit denen
eines andern nicht in unnatürliche Konflikte, wenn sie sich nicht zur
Geltendmachung ihrer Volkskultur der staatlichen Organisation oder
der wirtschaftlichen Gewalt bedienen wollen. Hat eine Volkskultur gegenüber
einer andern eine größere Ausbreitungsfähigkeit und geistige
Fruchtbarkeit, so wird die Ausbreitung eine gerechtfertigte sein, und sie
wird sich friedlich vollziehen, wenn sie nur durch die Einrichtungen
zustande kommt, die von den geistigen Organismen abhängig sind.

Gegenwärtig wird der Dreigliederung des sozialen Organismus noch
der schärfste Widerstand von seiten derjenigen Menschheitszusammenhänge
erwachsen, die aus den Gemeinsamkeiten der Sprachen und
Volkskulturen sich entwickelt haben. Dieser Widerstand wird sich brechen
müssen an dem Ziel, das sich aus den Lebensnotwendigkeiten der
neueren Zeit die Menschheit als Ganzes immer bewußter wird setzen
müssen. Diese Menschheit wird empfinden, daß ein jeder ihrer Teile zu
einem wahrhaft menschenwürdigen Dasein nur kommen kann, wenn er
sich lebenskräftig mit allen anderen Teilen verbindet. Volkszusammenhänge
sind neben anderen naturgemäßen Impulsen die Ursachen, durch
die sich Rechts- und Wirtschaftsgemeinsamkeiten geschichtlich gebildet
haben. Aber die Kräfte, durch welche die Volkstümer wachsen,
müssen sich in einer Wechselwirkung entfalten, die nicht gehemmt
ist durch die Beziehungen, welche die Staatskörper und Wirtschaftsgenossenschaften
zueinander entwickeln. Das wird erreicht, wenn die
Volksgemeinschaften die innere Dreigliederung ihrer sozialen Organismen
so durchführen, daß jedes der Glieder seine selbständigen Beziehungen
zu anderen sozialen Organismen entfalten kann.

Dadurch bilden sich vielgestaltige Zusammenhänge zwischen Völkern,
Staaten und Wirtschaftskörpern, die jeden Teil der Menschheit mit
anderen Teilen so verbinden, daß der eine in seinen eigenen Interessen
das Leben der andern mitempfindet. Ein Völkerbund entsteht aus
wirklichkeitsgemäßen Grundimpulsen heraus. Er wird nicht aus einseitigen
Rechtsanschauungen „eingesetzt“ werden müssen[9].



Von besonderer Bedeutung muß einem wirklichkeitsgemäßen Denken
erscheinen, daß die hier dargestellten Ziele eines sozialen Organismus
zwar ihre Geltung haben für die gesamte Menschheit, daß sie aber von
jedem einzelnen sozialen Organismus verwirklicht werden können, gleichgültig,
wie sich andere Länder zu dieser Verwirklichung vorläufig verhalten.
Gliedert sich ein sozialer Organismus in die naturgemäßen drei
Gebiete, so können die Vertretungen derselben als einheitliche Körperschaft
mit anderen in internationale Beziehungen treten, auch wenn
diese anderen für sich die Gliederung noch nicht vorgenommen haben.
Wer mit dieser Gliederung vorangeht, der wird für ein gemeinschaftliches
Menschheitsziel wirken. Was getan werden soll, wird sich durchsetzen
viel mehr durch die Kraft, welche ein in wirklichen Menschheitsimpulsen
wurzelndes Ziel im Leben erweist, als durch eine Feststellung
auf Kongressen und aus Verabredungen heraus. Auf einer Wirklichkeitsgrundlage
ist dieses Ziel gedacht; im wirklichen Leben, an
jedem Punkte der Menschengemeinschaften läßt es sich erstreben.

Wer in den letzten Jahrzehnten die Vorgänge im Leben der Völker
und Staaten von einem Gesichtspunkte aus verfolgte, wie derjenige
dieser Darstellung ist, der konnte wahrnehmen, wie die geschichtlich
gewordenen Staatengebilde mit ihrer Zusammenfassung von Geistes-,
Rechts- und Wirtschaftsleben sich in internationale Beziehungen
brachten, die zu einer Katastrophe drängten. Ebenso aber konnte
ein solcher auch sehen, wie die Gegenkräfte aus unbewußten Menschheitsimpulsen
heraus zur Dreigliederung wiesen. Diese wird das Heilmittel
gegen die Erschütterungen sein, welche der Einheitsfanatismus bewirkt
hat. Aber das Leben der „maßgebenden Menschheitsleiter“ war nicht
darauf eingestellt, zu sehen, was sich seit langem vorbereitete. Im
Frühling und Frühsommer 1914 konnte man noch „Staatsmänner“
davon sprechen hören, daß der Friede Europas dank der Bemühungen
der Regierungen nach menschlicher Voraussicht gesichert sei. Diese
„Staatsmänner“ hatten eben keine Ahnung davon, daß, was sie taten
und redeten, mit dem Gang der wirklichen Ereignisse nichts mehr
zu tun hatte. Aber sie galten als die „Praktiker“. Und als „Schwärmer“
galt damals wohl, wer entgegen den Anschauungen der „Staatsmänner“
Anschauungen durch die letzten Jahrzehnte hindurch sich
ausbildete, wie sie der Schreiber dieser Ausführungen, monatelang vor
der Kriegskatastrophe zuletzt in Wien vor einem kleinen Zuhörerkreise

aussprach. (Vor einem größeren wäre er wohl verlacht worden.)
Er sagte über das, was drohte, ungefähr das Folgende: „Die in der
Gegenwart herrschenden Lebenstendenzen werden immer stärker werden,
bis sie sich zuletzt in sich selber vernichten werden. Da schaut derjenige,
der das soziale Leben geistig durchblickt, wie überall furchtbare
Anlagen zu sozialen Geschwürbildungen aufsprossen. Das ist die große
Kultursorge, die auftritt für denjenigen, der das Dasein durchschaut.
Das ist das Furchtbare, was so bedrückend wirkt und was selbst
dann, wenn man allen Enthusiasmus sonst für das Erkennen der
Lebensvorgänge durch die Mittel einer geisterkennenden Wissenschaft
unterdrücken könnte, einen dazu bringen müßte, von dem Heilmittel so
zu sprechen, daß man Worte darüber der Welt gleichsam entgegenschreien
möchte. Wenn der soziale Organismus sich so weiter entwickelt,
wie er es bisher getan hat, dann entstehen Schäden der Kultur,
die für diesen Organismus dasselbe sind, was Krebsbildungen im
menschlichen natürlichen Organismus sind.“ Aber die Lebensanschauung
herrschender Kreise bildete auf diesem Untergrunde des Lebens, den
sie nicht sehen konnte und wollte, Impulse aus, die zu Maßnahmen
führten, die hätten unterbleiben sollen und zu keinen solchen, die geeignet
waren, Vertrauen der verschiedenen Menschengemeinschaften zueinander
zu begründen. – Wer glaubt, daß unter den unmittelbaren Ursachen
der gegenwärtigen Weltkatastrophe die sozialen Lebensnotwendigkeiten
keine Rolle gespielt haben, der sollte sich überlegen, was aus den politischen
Impulsen der in den Krieg drängenden Staaten dann geworden
wäre, wenn die „Staatsmänner“ in den Inhalt ihres Wollens
diese sozialen Notwendigkeiten aufgenommen hätten. Und was unterblieben
wäre, wenn man durch solchen Willensinhalt etwas anderes
zu tun gehabt hätte als die Zündstoffe zu schaffen, die dann die Explosion
bringen mußten. Wenn man in den letzten Jahrzehnten das
schleichende Krebs-Erkranken in den Staatenbeziehungen als Folge des
sozialen Lebens der führenden Teile der Menschheit ins Auge faßte, so
konnte man verstehen, wie eine in allgemeinen menschlichen Geistinteressen
stehende Persönlichkeit angesichts des Ausdruckes, welchen
das soziale Wollen in diesen führenden Teilen annahm, schon 1888 sagen
mußte: „Das Ziel ist: die gesamte Menschheit in ihrer letzten Gestaltung
zu einem Reiche von Brüdern zu machen, die, nur den edelsten
Beweggründen nachgehend, gemeinsam sich weiter bewegen. Wer die

Geschichte nur auf der Karte von Europa verfolgt, könnte glauben,
ein gegenseitiger allgemeiner Mord müsse unsere nächste Zukunft erfüllen“,
aber nur der Gedanke, daß ein „Weg zu den wahren Gütern des
menschlichen Lebens“ gefunden werden müsse, kann den Sinn für
Menschenwürde aufrechterhalten. Und dieser Gedanke ist ein solcher,
„der mit unsern ungeheuern kriegerischen Rüstungen und denen unserer
Nachbarn nicht im Einklange zu stehen scheint, an den ich aber
glaube, und der uns erleuchten muß, wenn es nicht überhaupt besser
sein sollte, das menschliche Leben durch einen Gemeinbeschluß abzuschaffen
und einen offiziellen Tag des Selbstmordes anzuberaumen.“
(So Hermann Grimm 1888 auf S. 46 seines Buches: „Aus den letzten
fünf Jahren“.) Was waren die „Kriegerischen Rüstungen“ anderes als
Maßnahmen solcher Menschen, welche Staatsgebilde in einer Einheitsform
aufrechterhalten wollten, trotzdem diese Form durch die Entwicklung
der neuen Zeit dem Wesen eines gesunden Zusammenlebens
der Völker widersprechend geworden ist? Ein solches gesundes Zusammenleben
aber könnte bewirkt werden durch denjenigen sozialen
Organismus, welcher aus den Lebensnotwendigkeiten der neueren Zeit
heraus gestaltet ist.

Das österreichisch-ungarische Staatsgebilde drängte seit mehr als
einem halben Jahrhundert nach einer Neugestaltung. Sein geistiges
Leben, das in einer Vielheit von Völkergemeinschaften wurzelte, verlangte
nach einer Form, für deren Entwicklung der aus veralteten
Impulsen gebildete Einheitsstaat ein Hemmnis war. Der serbisch-österreichische
Konflikt, der am Ausgangspunkte der Weltkriegskatastrophe
steht, ist das vollgültigste Zeugnis dafür, daß die politischen Grenzen
dieses Einheitsstaates von einem gewissen Zeitpunkte an keine Kulturgrenzen
sein durften für das Völkerleben. Wäre eine Möglichkeit vorhanden
gewesen, daß das auf sich selbst gestellte, von dem politischen Staate und
seinen Grenzen unabhängige Geistesleben sich über diese Grenzen hinüber
in einer Art hätte entwickeln können, die mit den Zielen der Völker im
Einklange gewesen wäre, dann hätte der im Geistesleben verwurzelte Konflikt
sich nicht in einer politischen Katastrophe entladen müssen. Eine
dahin zielende Entwicklung erschien allen, die in Österreich-Ungarn sich
einbildeten, „staatsmännisch“ zu denken, als eine volle Unmöglichkeit,
wohl gar als der reine Unsinn. Deren Denkgewohnheiten ließen nichts
anderes zu als die Vorstellung, daß die Staatsgrenzen mit den

Grenzen der nationalen Gemeinsamkeiten zusammenfallen. Verstehen,
daß über die Staatsgrenzen hinweg sich geistige Organisationen bilden
können, die das Schulwesen, die andere Zweige des Geisteslebens umfassen,
das war diesen Denkgewohnheiten zuwider. Und dennoch: dieses
„Undenkbare“ ist die Forderung der neueren Zeit für das internationale
Leben. Der praktisch Denkende darf nicht an dem scheinbar Unmöglichen
hängen bleiben und glauben, daß Einrichtungen im Sinne
dieser Forderung auf unüberwindliche Schwierigkeiten stoßen; sondern
er muß sein Bestreben gerade darauf richten, diese Schwierigkeiten zu
überwinden. Statt das „staatsmännische“ Denken in eine Richtung
zu bringen, welche den neuzeitlichen Forderungen entsprochen hätte,
war man bestrebt, Einrichtungen zu bilden, welche den Einheitsstaat
gegen diese Forderungen aufrechterhalten sollten. Dieser Staat wurde
dadurch immer mehr zu einem unmöglichen Gebilde. Und im zweiten
Jahrzehnt des zwanzigsten Jahrhunderts stand er davor, für seine
Selbsterhaltung in der alten Form nichts mehr tun zu können und die
Auflösung zu erwarten, oder das innerlich Unmögliche äußerlich durch
die Gewalt aufrechtzuerhalten, die sich auf die Maßnahmen des
Krieges begründen ließ. Es gab 1914 für die österreichisch-ungarischen
„Staatsmänner“ nichts anderes als dieses: entweder sie mußten ihre Intentionen
in die Richtung der Lebensbedingungen des gesunden sozialen Organismus
lenken und dies der Welt als ihren Willen, der ein neues Vertrauen
hätte erwecken können, mitteilen, oder sie mußten einen Krieg
entfesseln zur Aufrechterhaltung des Alten. Nur wer aus diesen
Untergründen heraus beurteilt, was 1914 geschehen ist, wird über die
Schuldfrage gerecht denken können. Durch die Teilnahme vieler Völkerschaften
an dem österreichisch-ungarischen Staatsgebilde wäre diesem
die weltgeschichtliche Aufgabe gestellt gewesen, den gesunden sozialen
Organismus vor allem zu entwickeln. Man hat diese Aufgabe nicht
erkannt. Diese Sünde wider den Geist des weltgeschichtlichen Werdens
hat Österreich-Ungarn in den Krieg getrieben.

Und das Deutsche Reich? Es ist gegründet worden in einer Zeit,
in der die neuzeitlichen Forderungen nach dem gesunden sozialen
Organismus ihrer Verwirklichung zustrebten. Diese Verwirklichung
hätte dem Reiche seine weltgeschichtliche Daseinsberechtigung geben
können. Die sozialen Impulse schlossen sich in diesem mitteleuropäischen
Reiche wie in dem Gebiete zusammen, das für ihr Ausleben weltgeschichtlich

vorbestimmt erscheinen konnte. Das soziale Denken, es
trat an vielen Orten auf; im Deutschen Reiche nahm es eine besondere
Gestalt an, aus der zu ersehen war, wohin es drängte. Das
hätte zu einem Arbeits-Inhalt für dieses Reich führen müssen. Das
hätte seinen Verwaltern die Aufgaben stellen müssen. Es hätte die
Berechtigung dieses Reiches im modernen Völkerzusammenleben erweisen
können, wenn man dem neugegründeten Reiche einen Arbeits-Inhalt
gegeben hätte, der von den Kräften der Geschichte selbst gefordert
gewesen wäre. Statt mit dieser Aufgabe sich ins Große zu
wenden, blieb man bei „sozialen Reformen“ stehen, die aus den
Forderungen des Tages sich ergaben, und war froh, wenn man im
Auslande die Mustergültigkeit dieser Reformen bewunderte. Man
kam daneben immer mehr dazu, die äußere Welt-Machtstellung des
Reiches auf Formen gründen zu wollen, die aus den ausgelebtesten
Arten des Vorstellens über die Macht und den Glanz der Staaten
heraus gebildet waren. Man gestaltete ein Reich, das ebenso wie das
österreichisch-ungarische Staatsgebilde dem widersprach, was in den
Kräften des Völkerlebens der neueren Zeit sich geschichtlich ankündigte.
Von diesen Kräften sahen die Verwalter dieses Reiches nichts. Das
Staatsgebilde, das sie im Auge hatten, konnte nur auf der Kraft des
Militärischen ruhen. Dasjenige, das von der neueren Geschichte gefordert
ist, hätte auf der Verwirklichung der Impulse für den gesunden
sozialen Organismus ruhen müssen. Mit dieser Verwirklichung hätte
man sich in die Gemeinsamkeit des modernen Völkerlebens anders
hineingestellt, als man 1914 in ihr stand. Durch ihr Nicht-Verstehen
der neuzeitlichen Forderungen des Völkerlebens war 1914 die deutsche
Politik an dem Nullpunkte ihrer Betätigungsmöglichkeit angelangt.
Sie hatte in den letzten Jahrzehnten nichts bemerkt von dem, was
hätte geschehen sollen; sie hatte sich beschäftigt mit allem Möglichen,
was in den neuzeitlichen Entwicklungskräften nicht lag und was durch
seine Inhaltlosigkeit „wie ein Kartengebäude zusammenbrechen“ mußte.

Von dem, was sich in dieser Art als das tragische Schicksal des
Deutschen Reiches aus dem geschichtlichen Verlauf heraus ergab, würde
ein getreues Spiegelbild entstehen, wenn man sich herbeiließe, die
Vorgänge innerhalb der maßgebenden Orte in Berlin Ende Juli und
1. August 1914 zu prüfen und vor die Welt getreulich hinzustellen.
Von diesen Vorgängen weiß das In- und Ausland noch wenig. Wer

sie kennt, der weiß, wie die deutsche Politik damals sich als die
eines Kartenhauses verhielt, und wie durch ihr Ankommen im Nullpunkt
ihrer Betätigung alle Entscheidung, ob und wie der Krieg zu
beginnen war, in das Urteil der militärischen Verwaltung übergehen
mußte. Wer maßgebend in dieser Verwaltung war, konnte damals
aus den militärischen Gesichtspunkten heraus nicht anders handeln,
als gehandelt worden ist, weil von diesen Gesichtspunkten die Situation
nur so gesehen werden konnte, wie sie gesehen worden ist. Denn außer
dem militärischen Gebiet hatte man sich in eine Lage gebracht, die
zu einem Handeln gar nicht mehr führen konnte. Alles dieses würde
sich als eine weltgeschichtliche Tatsache ergeben, wenn jemand sich
fände, der darauf dringt, die Vorgänge in Berlin von Ende Juli und
1. August, namentlich alles das, was sich am 1. August und 31. Juli
zutrug, an das Tageslicht zu bringen. Man gibt sich noch immer der
Illusion hin, durch die Einsicht in diese Vorgänge könne man doch
nichts gewinnen, wenn man die vorbereitenden Ereignisse aus der
früheren Zeit kennt. Will man über das reden, was man gegenwärtig
die „Schuldfrage“ nennt, so darf man diese Einsicht nicht meiden.
Gewiß kann man auch durch anderes über die längst vorher vorhandenen
Ursachen wissen; aber diese Einsicht zeigt, wie diese Ursachen
gewirkt haben.

Die Vorstellungen, die Deutschlands Führer damals in den Krieg
getrieben haben, sie wirkten dann verhängnisvoll fort. Sie wurden Volksstimmung.
Und sie verhinderten, daß während der letzten Schreckensjahre
die Einsicht bei den Machthabern sich durch die bitteren Erfahrungen
entwickelte, deren Nichtvorhandensein vorher in die Tragik
hineingetrieben hatte. Auf die mögliche Empfänglichkeit, die sich aus
diesen Erfahrungen heraus hätte ergeben können, wollte der Schreiber
dieser Ausführungen bauen, als er sich bemühte, innerhalb Deutschlands
und Österreichs in dem Zeitpunkte der Kriegskatastrophe, der
ihm der geeignete erschien, die Ideen von dem gesunden sozialen Organismus
und deren Konsequenzen für das politische Verhalten nach
außen an Persönlichkeiten heranzubringen, deren Einfluß damals noch
sich hätte für eine Geltendmachung dieser Impulse betätigen können.
Persönlichkeiten, welche es mit dem Schicksal des deutschen Volkes
ehrlich meinten, beteiligten sich daran, einen solchen Zugang für diese
Ideen zu gewinnen. Man sprach vergebens. Die Denkgewohnheiten

sträubten sich gegen solche Impulse, welche dem nur militärisch orientierten
Vorstellungsleben als etwas erschienen, mit dem man nichts
Rechtes anfangen könne. Höchstens daß man fand, „Trennung der
Kirche von der Schule“, ja, das wäre etwas. In solcher Bahn liefen
eben die Gedanken der „staatsmännisch“ Denkenden schon seit lange,
und in eine Richtung, die zu Durchgreifendem führen sollte, ließen sie
sich nicht bringen. Wohlwollende sprachen davon, ich solle diese Gedanken
„veröffentlichen“. Das war in jenem Zeitpunkte wohl der
unzweckmäßigste Rat. Was konnte es helfen, wenn auf dem Gebiete
der „Literatur“ unter manchem andern auch von diesen Impulsen gesprochen
worden wäre; von einem Privatmanne. In der Natur dieser
Impulse liegt es doch, daß sie damals eine Bedeutung nur hätten erlangen
können durch den Ort, von dem aus sie gesprochen worden
wären. Die Völker Mitteleuropas hätten, wenn von der rechten Stelle
im Sinne dieser Impulse gesprochen worden wäre, gesehen, daß es etwas
geben kann, was ihrem mehr oder weniger bewußten Drang entsprochen
hätte. Und die Völker des russischen Ostens hätten ganz
gewiß in jenem Zeitpunkte Verständnis gehabt für eine Ablösung des
Zarismus durch solche Impulse. Daß sie dies Verständnis gehabt hätten,
kann nur der in Abrede stellen, der keine Empfindung hat für die
Empfänglichkeit des noch unverbrauchten osteuropäischen Intellekts
für gesunde soziale Ideen. Statt der Kundgebung im Sinne solcher
Ideen kam Brest-Litowsk.

Daß militärisches Denken die Katastrophe Mittel- und Osteuropas
nicht abwenden konnte, das vermochte sich nur eben dem – militärischen
Denken zu verbergen. Daß man an die Unabwendbarkeit der
Katastrophe nicht glauben wollte, das war die Ursache des Unglückes
des deutschen Volkes. Niemand wollte einsehen, wie man an den Stellen,
bei denen die Entscheidung lag, keinen Sinn hatte für weltgeschichtliche
Notwendigkeiten. Wer von diesen Notwendigkeiten etwas wußte, dem
war auch bekannt, wie die englischsprechenden Völker Persönlichkeiten
in ihrer Mitte hatten, welche durchschauten, was in den Volkskräften
Mittel- und Osteuropas sich regte. Man konnte wissen, wie solche Persönlichkeiten
der Überzeugung waren, in Mittel- und Osteuropa bereite
sich etwas vor, was in mächtigen sozialen Umwälzungen sich
ausleben muß. In solchen Umwälzungen, von denen man glaubte, daß
in den englisch sprechenden Gebieten für sie weder schon geschichtlich

eine Notwendigkeit, noch eine Möglichkeit vorlag. Auf solches Denken
richtete man die eigene Politik ein. In Mittel- und Osteuropa sah
man das alles nicht, sondern orientierte die Politik so, daß sie
„wie ein Kartengebäude zusammenstürzen“ mußte. Nur eine Politik,
die auf die Einsicht gebaut gewesen wäre, daß man in englisch sprechenden
Gebieten großzügig, und ganz selbstverständlich vom englischen
Gesichtspunkte, mit historischen Notwendigkeiten rechnete, hätte Grund
und Boden gehabt. Aber die Anregung zu solcher Politik wäre wohl
besonders den „Diplomaten“ als etwas höchst Überflüssiges erschienen.

Statt eine solche Politik, die zu Gedeihlichem hätte auch für
Mittel- und Osteuropa vor dem Hereinbrechen der Weltkriegskatastrophe
führen können trotz der Großzügigkeit der englisch orientierten
Politik, zu treiben, fuhr man fort, in den eingefahrenen Diplomatengeleisen
sich weiter zu bewegen. Und während der Kriegsschrecken
lernte man aus bitteren Erfahrungen nicht, daß es notwendig geworden
war, der Aufgabe, welche von Amerika aus in politischen
Kundgebungen der Welt gestellt worden ist, von Europa aus eine andere
entgegenzustellen, die aus den Lebenskräften dieses Europa heraus
geboren war. Zwischen der Aufgabe, die aus amerikanischen Gesichtspunkten
Wilson gestellt hatte, und derjenigen, die in den Donner der
Kanonen als geistiger Impuls Europas hineingetönt hätte, wäre eine
Verständigung möglich gewesen. Jedes andere Verständigungs-Gerede
klang vor den geschichtlichen Notwendigkeiten hohl. – Aber der
Sinn für ein Aufgaben-Stellen aus der Erfassung der im neueren Menschheitsleben
liegenden Keime fehlte denen, die aus den Verhältnissen
heraus an die Verwaltung des Deutschen Reiches herankamen. Und
deshalb mußte der Herbst 1918 bringen, was er gebracht hat. Der
Zusammenbruch der militärischen Gewalt wurde begleitet von einer
geistigen Kapitulation. Statt wenigstens in dieser Zeit sich aufzuraffen
zu einer aus europäischem Wollen heraus geholten Geltendmachung
der geistigen Impulse des deutschen Volkes kam die bloße
Unterwerfung unter die vierzehn Punkte Wilsons. Man stellte Wilson
vor ein Deutschland, das von sich aus nichts zu sagen hatte. Wie auch
Wilson über seine eigenen vierzehn Punkte denkt, er kann doch Deutschland
nur in dem helfen, was es selbst will. Er mußte doch eine Kundgebung
dieses Wollens erwarten. Zu der Nichtigkeit der Politik vom
Anfange des Krieges kam die andere vom Oktober 1918; kam die furchtbare

geistige Kapitulation, herbeigeführt von einem Manne, auf den
viele in deutschen Landen so etwas wie eine letzte Hoffnung setzten.

Unglaube an die Einsicht aus geschichtlich wirkenden Kräften
heraus; Abneigung, hinzusehen auf solche aus Erkenntnis geistiger Zusammenhänge
sich ergebenden Impulse: das hat die Lage Mitteleuropas
hervorgebracht. Jetzt ist durch die Tatsachen, die sich aus der Wirkung
der Kriegskatastrophe ergeben haben, eine neue Lage geschaffen.
Sie kann gekennzeichnet werden durch die Idee der sozialen Impulse
der Menschheit, so wie diese Idee in dieser Schrift gemeint ist. Diese
sozialen Impulse sprechen eine Sprache, der gegenüber die ganze zivilisierte
Welt eine Aufgabe hat. Soll das Denken über dasjenige, was
geschehen muß, heute gegenüber der sozialen Frage ebenso auf dem
Nullpunkt angelangen, wie die mitteleuropäische Politik für ihre Aufgaben
1914 angekommen war? Landesgebiete, die sich von den damals
in Frage kommenden Angelegenheiten abseits halten konnten:
gegenüber der sozialen Bewegung dürfen sie es nicht. Gegenüber
dieser Frage sollte es keine politischen Gegner, sollte es keine Neutralen
geben; sollte es nur geben eine gemeinschaftlich wirkende
Menschheit, welche geneigt ist, die Zeichen der Zeit zu vernehmen und
ihr Handeln nach diesen Zeichen einzurichten.

Man wird aus den Intentionen, die in dieser Schrift vorgetragen
sind, heraus verstehen, warum der in dem folgenden Kapitel wiedergegebene
Aufruf an das deutsche Volk und an die Kulturwelt von dem
Schreiber dieser Ausführungen vor einiger Zeit verfaßt worden, und
von einem Komitee, das für ihn Verständnis gefaßt hat, der Welt, vor
allem den mitteleuropäischen Völkern mitgeteilt worden ist. Gegenwärtig
sind andere Verhältnisse als zu der Zeit, in der sein Inhalt engeren
Kreisen mitgeteilt worden ist. Dazumal hätte ihn die öffentliche Mitteilung
ganz notwendig zur „Literatur“ gemacht. Heute muß die
Öffentlichkeit ihm dasjenige bringen, was sie ihm vor kurzer Zeit
noch nicht hätte bringen können: verstehende Menschen, die in seinem
Sinne wirken wollen, wenn er des Verständnisses und der Verwirklichung
wert ist. Denn was jetzt entstehen soll, kann nur durch
solche Menschen entstehen.



Anhang

An das deutsche Volk und an die Kulturwelt!

Sicher gefügt für unbegrenzte Zeiten glaubte das deutsche Volk seinen
vor einem halben Jahrhundert aufgeführten Reichsbau. Im August
1914 meinte es, die kriegerische Katastrophe, an deren Beginn es sich
gestellt sah, werde diesen Bau als unbesieglich erweisen. Heute kann es
nur auf dessen Trümmer blicken. Selbstbesinnung muß nach solchem
Erlebnis eintreten. Denn dieses Erlebnis hat die Meinung eines halben
Jahrhunderts, hat insbesondere die herrschenden Gedanken der Kriegsjahre
als einen tragisch wirkenden Irrtum erwiesen. Wo liegen die Gründe
dieses verhängnisvollen Irrtums? Diese Frage muß Selbstbesinnung in
die Seelen der Glieder des deutschen Volkes treiben. Ob jetzt die Kraft
zu solcher Selbstbesinnung vorhanden ist, davon hängt die Lebensmöglichkeit
des deutschen Volkes ab. Dessen Zukunft hängt davon ab, ob
es sich die Frage in ernster Weise zu stellen vermag: wie bin ich in meinen
Irrtum verfallen? Stellt es sich diese Frage heute, dann wird ihm die
Erkenntnis aufleuchten, daß es vor einem halben Jahrhundert ein Reich
gegründet, jedoch unterlassen hat, diesem Reich eine aus dem Wesensinhalt
der deutschen Volkheit entspringende Aufgabe zu stellen. – Das
Reich war gegründet. In den ersten Zeiten seines Bestandes war man
bemüht, seine inneren Lebensmöglichkeiten nach den Anforderungen, die
sich durch alte Traditionen und neue Bedürfnisse von Jahr zu Jahr
zeigten, in Ordnung zu bringen. Später ging man dazu über, die in
materiellen Kräften begründete äußere Machtstellung zu festigen und zu
vergrößern. Damit verband man Maßnahmen in bezug auf die von der
neuen Zeit geborenen sozialen Anforderungen, die zwar manchem Rechnung
trugen, was der Tag als Notwendigkeit erwies, denen aber doch
ein großes Ziel fehlte, wie es sich hätte ergeben sollen aus einer Erkenntnis
der Entwicklungskräfte, denen die neuere Menschheit sich zuwenden
muß. So war das Reich in den Weltzusammenhang hineingestellt ohne
wesenhafte, seinen Bestand rechtfertigende Zielsetzung. Der Verlauf der
Kriegskatastrophe hat dieses in trauriger Weise geoffenbart. Bis zum

Ausbruche derselben hatte die außerdeutsche Welt in dem Verhalten
des Reiches nichts sehen können, was ihr die Meinung hätte erwecken
können: die Verwalter dieses Reiches erfüllen eine weltgeschichtliche
Sendung, die nicht hinweggefegt werden darf. Das Nichtfinden einer
solchen Sendung durch diese Verwalter hat notwendig die Meinung in
der außerdeutschen Welt erzeugt, die für den wirklich Einsichtigen der
tiefere Grund des deutschen Niederbruches ist.

Unermeßlich vieles hängt nun für das deutsche Volk an seiner unbefangenen
Beurteilung dieser Sachlage. Im Unglück müßte die Einsicht
auftauchen, welche sich in den letzten fünfzig Jahren nicht hat
zeigen wollen. An die Stelle des kleinen Denkens über die allernächsten
Forderungen der Gegenwart müßte jetzt ein großer Zug der Lebensanschauung
treten, welcher die Entwicklungskräfte der neueren Menschheit
mit starken Gedanken zu erkennen strebt, und der mit mutigem
Wollen sich ihnen widmet. Aufhören müßte der kleinliche Drang, der
alle diejenigen als unpraktische Idealisten unschädlich macht, die ihren
Blick auf diese Entwicklungskräfte richten. Aufhören müßte die Anmaßung
und der Hochmut derer, die sich als Praktiker dünken, und die
doch durch ihren als Praxis maskierten engen Sinn das Unglück herbeigeführt
haben. Berücksichtigt müßte werden, was die als Idealisten
verschrieenen, aber in Wahrheit wirklichen Praktiker über die Entwicklungsbedürfnisse
der neuen Zeit zu sagen haben.

Die „Praktiker“ aller Richtungen sahen zwar das Heraufkommen
ganz neuer Menschheitsforderungen seit langer Zeit. Aber sie wollten
diesen Forderungen innerhalb des Rahmens altüberlieferter Denkgewohnheiten
und Einrichtungen gerecht werden. Das Wirtschaftsleben der
neueren Zeit hat die Forderungen hervorgebracht. Ihre Befriedigung auf
dem Wege privater Initiative schien unmöglich. Überleitung des privaten
Arbeitens in gesellschaftliches drängte sich der einen Menschenklasse
auf einzelnen Gebieten als notwendig auf; und sie wurde verwirklicht
da, wo es dieser Menschenklasse nach ihrer Lebensanschauung als ersprießlich
erschien. Radikale Überführung aller Einzelarbeit in gesellschaftliche
wurde das Ziel einer anderen Klasse, die durch die Entwicklung
des neuen Wirtschaftslebens an der Erhaltung der überkommenen
Privatziele kein Interesse hat.

Allen Bestrebungen, die bisher in Anbetracht der neueren Menschheitsforderungen
hervorgetreten sind, liegt ein Gemeinsames zugrunde.

Sie drängen nach Vergesellschaftung des Privaten und rechnen dabei
auf die Übernahme des letzteren durch die Gemeinschaften (Staat, Kommune),
die aus Voraussetzungen stammen, welche nichts mit den neuen
Forderungen zu tun haben. Oder auch, man rechnet mit neueren Gemeinschaften
(z. B. Genossenschaften), die nicht voll im Sinne dieser neuen
Forderungen entstanden sind, sondern die aus überlieferten Denkgewohnheiten
heraus den alten Formen nachgebildet sind.

Die Wahrheit ist, daß keine im Sinne dieser alten Denkgewohnheiten
gebildete Gemeinschaft aufnehmen kann, was man von ihr aufgenommen
wissen will. Die Kräfte der Zeit drängen nach der Erkenntnis
einer sozialen Struktur der Menschheit, die ganz anderes ins Auge
faßt, als was heute gemeiniglich ins Auge gefaßt wird. Die sozialen
Gemeinschaften haben sich bisher zum größten Teil aus den sozialen
Instinkten der Menschheit gebildet. Ihre Kräfte mit vollem Bewußtsein
zu durchdringen, wird Aufgabe der Zeit.

Der soziale Organismus ist gegliedert wie der natürliche. Und wie
der natürliche Organismus das Denken durch den Kopf und nicht durch
die Lunge besorgen muß, so ist dem sozialen Organismus die Gliederung
in Systeme notwendig, von denen keines die Aufgabe des anderen übernehmen
kann, jedes aber unter Wahrung seiner Selbständigkeit mit den
anderen zusammenwirken muß.

Das wirtschaftliche Leben kann nur gedeihen, wenn es als selbständiges
Glied des sozialen Organismus nach seinen eigenen Kräften und
Gesetzen sich ausbildet, und wenn es nicht dadurch Verwirrung in sein
Gefüge bringt, daß es sich von einem anderen Gliede des sozialen Organismus,
dem politisch wirksamen, aufsaugen läßt. Dieses politisch wirksame
Glied muß vielmehr in voller Selbständigkeit neben dem wirtschaftlichen
bestehen, wie im natürlichen Organismus das Atmungssystem
neben dem Kopfsystem. Ihr heilsames Zusammenwirken kann
nicht dadurch erreicht werden, daß beide Glieder von einem einzigen
Gesetzgebungs- und Verwaltungsorgan aus versorgt werden, sondern daß
jedes seine eigene Gesetzgebung und Verwaltung hat, die lebendig zusammenwirken.
Denn das politische System muß die Wirtschaft vernichten,
wenn es sie übernehmen will; und das wirtschaftliche System
verliert seine Lebenskräfte, wenn es politisch werden will.

Zu diesen beiden Gliedern des sozialen Organismus muß in voller
Selbständigkeit und aus seinen eigenen Lebensmöglichkeiten heraus gebildet

ein drittes treten: das der geistigen Produktion, zu dem auch der
geistige Anteil der beiden anderen Gebiete gehört, der ihnen von dem
mit eigener gesetzmäßiger Regelung und Verwaltung ausgestatteten
dritten Gliede überliefert werden muß, der aber nicht von ihnen verwaltet
und anders beeinflußt werden kann, als die nebeneinander bestehenden
Gliedorganismen eines natürlichen Gesamtorganismus sich
gegenseitig beeinflussen.

Man kann schon heute das hier über die Notwendigkeiten des sozialen
Organismus Gesagte in allen Einzelheiten vollwissenschaftlich begründen
und ausbauen. In diesen Ausführungen können nur die Richtlinien
hingestellt werden, für alle diejenigen, welche diesen Notwendigkeiten
nachgehen wollen.

Die deutsche Reichsgründung fiel in eine Zeit, in der diese Notwendigkeiten
an die neuere Menschheit herantraten. Seine Verwaltung
hat nicht verstanden, dem Reich eine Aufgabe zu stellen durch den Blick
auf diese Notwendigkeiten. Dieser Blick hätte ihm nicht nur das rechte
innere Gefüge gegeben; er hätte seiner äußeren Politik auch eine berechtigte
Richtung verliehen. Mit einer solchen Politik hätte das deutsche
Volk mit den außerdeutschen Völkern zusammenleben können.

Nun müßte aus dem Unglück die Einsicht reifen. Man müßte den
Willen zum möglichen sozialen Organismus entwickeln. Nicht ein Deutschland,
das nicht mehr da ist, müßte der Außenwelt gegenübertreten, sondern
ein geistiges, politisches und wirtschaftliches System in ihren Vertretern
müßten als selbständige Delegationen mit denen verhandeln
wollen, von denen das Deutschland niedergeworfen worden ist, das sich
durch die Verwirrung der drei Systeme zu einem unmöglichen sozialen
Gebilde gemacht hat.

Man hört im Geiste die Praktiker, welche über die Kompliziertheit
des hier Gesagten sich ergehen, die unbequem finden, über das Zusammenwirken
dreier Körperschaften auch nur zu denken, weil sie nichts
von den wirklichen Forderungen des Lebens wissen mögen, sondern alles
nach den bequemen Forderungen ihres Denkens gestalten wollen. Ihnen
muß klar werden: entweder man wird sich bequemen, mit seinem Denken
den Anforderungen der Wirklichkeit sich zu fügen, oder man wird
vom Unglücke nichts gelernt haben, sondern das herbeigeführte durch
weiter entstehendes ins Unbegrenzte vermehren.

Dr. Rudolf Steiner.


Fußnoten:

[1] Der Einführung der Gedanken, die in diesen Schriften enthalten sind, in
das praktische Leben dient der im April 1919 begründete „Bund für Dreigliederung
des sozialen Organismus“. (Er hat seinen Hauptsitz in Stuttgart, Champignystraße 17.)


[2] Der Verfasser hat bewußt vermieden, sich in seinen Ausführungen unbedingt
an die in der volkswirtschaftlichen Literatur gebräuchlichen Ausdrücke
zu halten. Er kennt genau die Stellen, von denen ein „fachmännisches“ Urteil
sagen wird, das sei dilettantisch. Ihn bestimmte zu seiner Ausdrucksweise aber
nicht nur, daß er auch für Menschen sprechen möchte, denen die volks- und
sozialwissenschaftliche Literatur ungeläufig ist, sondern vor allem die Ansicht,
daß eine neue Zeit das meiste von dem einseitig und unzulänglich sogar schon
in der Ausdrucksform wird erscheinen lassen, das in dieser Literatur als „fachmännisch“
sich findet. Wer etwa meint, der Verfasser hätte auch hinweisen
sollen auf die sozialen Ideen Anderer, die in dem Einen oder Andern an das
hier Dargestellte anzuklingen scheinen, den bitte ich zu bedenken, daß die
Ausgangspunkte und die Wege der hier gekennzeichneten Anschauung, welche
der Verfasser einer jahrzehntelangen Lebenserfahrung zu verdanken glaubt, das
Wesentliche bei der praktischen Verwirklichung der gegebenen Impulse sind
und nicht etwa bloß so oder anders geartete Gedanken. Auch hat der Verfasser,
wie man aus dem Abschnitt IV ersehen kann, für die praktische Verwirklichung
sich schon einzusetzen versucht, als ähnlich scheinende Gedanken in bezug auf
das Eine oder Andere noch nicht bemerkt wurden.


[3] Die hier gemeinte Gliederung ist nicht eine solche nach räumlich abgrenzbaren
Leibesgliedern, sondern eine solche nach Tätigkeiten (Funktionen) des
Organismus. „Kopforganismus“ ist nur zu gebrauchen, wenn man sich bewußt
ist, daß im Kopfe in erster Linie das Nerven-Sinnesleben zentralisiert ist. Doch
ist natürlich im Kopfe auch die rhythmische und die Stoffwechseltätigkeit vorhanden,
wie in den andern Leibesgliedern die Nerven-Sinnestätigkeit vorhanden
ist. Trotzdem sind die drei Arten der Tätigkeit ihrer Wesenheit nach streng
voneinander geschieden.


[4] Es kommt eben bei einer Darlegung, die im Dienste des Lebens gemacht
wird, nicht darauf an, Definitionen zu geben, die aus einer Theorie heraus
stammen, sondern Ideen, die verbildlichen, was in der Wirklichkeit eine lebensvolle
Rolle spielt. „Ware“ im obigen Sinne gebraucht, weist auf etwas hin,
was der Mensch erlebt; jeder andere Begriff von „Ware“ läßt etwas weg oder
fügt etwas hinzu, so daß sich der Begriff mit den Lebensvorgängen in ihrer
wahren Wirklichkeit nicht deckt.


[5] Es ist durchaus möglich, dass im Leben Vorgänge nicht nur in einem
falschen Sinne erklärt werden, sondern daß sie sich in einem falschen Sinne
vollziehen. Geld und Arbeit sind keine austauschbaren Werte, sondern nur
Geld und Arbeitserzeugnis. Gebe ich daher Geld für Arbeit, so tue ich etwas
falsches. Ich schaffe einen Scheinvorgang. Denn in Wirklichkeit kann ich
nur Geld für Arbeitserzeugnis geben.


[6] Ein solches Verhältnis der Arbeit zur Rechtsordnung wird die im Wirtschaftsleben
tätigen Assoziationen nötigen mit dem, was „rechtens ist“ als mit
einer Voraussetzung zu rechnen. Doch wird dadurch erreicht, daß die Wirtschaftsorganisation
vom Menschen, nicht der Mensch von der Wirtschaftsordnung
abhängig ist.


[7] Nur durch eine Verwaltung des sozialen Organismus, die in dieser Art zustande
kommt im freien Zusammenwirken der drei Glieder des sozialen Organismus,
wird sich als Ergebnis für das Wirtschaftsleben ein gesundes Preisverhältnis
der erzeugten Güter einstellen. Dieses muß so sein, daß jeder Arbeitende für
ein Erzeugnis so viel an Gegenwert erhält, als zur Befriedigung sämtlicher Bedürfnisse
bei ihm und den zu ihm gehörenden Personen nötig ist, bis er ein Erzeugnis
der gleichen Arbeit wieder hervorgebracht hat. Ein solches Preisverhältnis
kann nicht durch amtliche Feststellung erfolgen, sondern es muß sich als Resultat
ergeben aus dem lebendigen Zusammenwirken der im sozialen Organismus tätigen
Assoziationen. Aber es wird sich einstellen, wenn das Zusammenwirken auf dem
gesunden Zusammenwirken der drei Organisationsglieder beruht. Es muß mit
derselben Sicherheit sich ergeben, wie eine haltbare Brücke sich ergeben muß,
wenn sie nach rechten mathematischen und mechanischen Gesetzen erbaut ist.
Man kann natürlich den naheliegenden Einwand machen, das soziale Leben
folge nicht so seinen Gesetzen wie eine Brücke. Es wird aber niemand einen
solchen Einwand machen, der zu erkennen vermag, wie in der Darstellung dieses
Buches dem sozialen Leben eben lebendige und nicht mathematische Gesetze zugrunde
liegend gedacht werden.


[8] Wer dagegen einwendet, daß die Rechts- und Wirtschaftsverhältnisse doch
in Wirklichkeit ein Ganzes bilden und nicht voneinander getrennt werden können,
der beachtet nicht, worauf es bei der hier gemeinten Gliederung ankommt. Im
gesamten Verkehrsprozeß wirken die beiderlei Verhältnisse selbstverständlich als
ein Ganzes. Aber es ist etwas anderes, ob man Rechte aus den wirtschaftlichen
Bedürfnissen heraus gestaltet; oder ob man sie aus den elementaren Rechtsempfindungen
heraus gestaltet und, was daraus entsteht, mit dem Wirtschaftsverkehr
zusammenwirken läßt.


[9] Wer in solchen Dingen „Utopien“ sieht, der beachtet nicht, daß in Wahrheit
die Wirklichkeit des Lebens nach diesen von ihm für utopistisch gehaltenen
Einrichtungen hinstrebt, und daß die Schäden dieser Wirklichkeit gerade davon
kommen, daß diese Einrichtungen nicht da sind.





Anmerkungen zur Transkription

Die beiden Druckfehler-Berichtigungen wurden durchgeführt. Es wurden einige Änderungen in der Zeichensetzung vorgenommen. Das Inhaltsverzeichnis wurde vom Textende an den Anfang versetzt.

S. 5:

"diese oder jene Einrichtungen" wurde geändert in

"diese oder jene Einrichtung"

S. 10:

"mit dem ihm möglichen Antei " wurde geändert in

"mit dem ihm möglichen Anteil"

S. 11:

"und  hrem Interesse heraus" wurde geändert in

"und ihrem Interesse heraus"

S. 51:

"die in dem vom Warenaustausch ganz abhängigen Verhältnis" wurde geändert in

"die in dem vom Warenaustausch ganz unabhängigen Verhältnis"

S. 53:

"Daß aber die geschicht ichen" wurde geändert in

"Daß aber die geschichtlichen"

S. 55, Fußnote 6:

"von der Wirschaftsordnung" wurde geändert in

"von der Wirtschaftsordnung"

S. 88:

"durch die aus freiem Verständnis für sie erfolgenden Vergütung" wurde geändert in

"durch die aus freiem Verständnis für sie erfolgende Vergütung"

S. 88:

"daß nach den allgemeinen W rtschaftsverhältnissen" wurde geändert in

"daß nach den allgemeinen Wirtschaftsverhältnissen"

S. 97:

"daß es der zugrunde liegenden Denkungsart" wurde geändert in

"daß es bei der zugrunde liegenden Denkungsart"

S. 99, Fußnote 9:

"die Wirklichkeit des Lebens nach diesem" wurde geändert in

"die Wirklichkeit des Lebens nach diesen"

S. 106:

"Brest-Litowks" wurde geändert in

"Brest-Litowsk"






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE KERNPUNKTE DER SOZIALEN FRAGE IN DEN LEBENSNOTWENDIGKEITEN DER GEGENWART UND ZUKUNFT ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6125276645261132731_28494-cover.png
Die Kernpunkte der sozilen Frage in den
Lebensnotwendigkeiten der Gegenwart und
Zukunft

Rudolf Steiner





