
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Betrachtungen über die Grundlagen der Philosophie

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Betrachtungen über die Grundlagen der Philosophie


Author: René Descartes


Translator: Ludwig Fischer



Release date: December 14, 2008 [eBook #27532]


Language: German


Credits: Produced by Norbert H. Langkau, Alexander Bauer and the

        Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK BETRACHTUNGEN ÜBER DIE GRUNDLAGEN DER PHILOSOPHIE ***




Anmerkungen zur Transkription:




Der Text wurde originalgetreu übertragen. Lediglich einige offensichtliche Fehler wurden korrigiert.
Sämtliche vorgenommenen Änderungen sind markiert, der Originaltext erscheint beim Überfahren mit der Maus.
Zusätzlich befindet sich am Ende des Textes eine Liste aller Korrekturen.




Das Original ist in Fraktur gesetzt.

Im Original in Antiqua gesetzter Text wurde, mit Ausnahme von römischen Zahlen, kursiv markiert.



Betrachtungen über die

Grundlagen der Philosophie

von

René Descartes

Übersetzt von

Dr. Ludwig Fischer



Leipzig

Druck und Verlag von Philipp Reclam jun.

Inhalt.




	 	Seite

	Zur Einleitung	5

	Übersicht der sechs Betrachtungen	19

	Erste Betrachtung.	 

	Woran man zweifeln kann	25

	Zweite Betrachtung.	 

	Das Wesen des menschlichen Geistes; es ist uns bekannter als der Körper	32

	Dritte Betrachtung.	 

	Das Dasein Gottes	47

	Vierte Betrachtung.	 

	Wahrheit und Irrtum	69

	Fünfte Betrachtung.	 

	Das Wesen der Materie und nochmals die Existenz Gottes	80

	Sechste Betrachtung.	 

	Das Dasein der Körper und der Wesensunterschied zwischen Leib und Seele	89







Zur Einleitung.



René Des-Cartes („Seigneur du Perron“)[1] erblickte
das Licht der Welt am 31. März[2] 1596 zu La Haye (Touraine),
wohin seine Mutter sich vor der Pest geflüchtet hatte.
Sein Vater war Rat beim Parlament der Bretagne zu Rennes
und gehörte einem der ältesten Adelsgeschlechter von Touraine
an. René war von schwächlicher Körperkonstitution. Aber schon
in frühester Jugend zeigte er hohe Geistesgaben. Ein ungewöhnlicher
Wissens- und Forschungsdrang beseelte den Knaben, sodaß
ihn sein Vater wohl den „kleinen Philosophen“ nannte.

Acht Jahre alt wurde er dem Jesuiten-Kolleg zu La Flèche
zur Erziehung übergeben. Hier wurde der Grund gelegt zu dem
festen und unerschütterlichen Glauben, den er sein ganzes Leben
hindurch bewahrte. Mit großem Eifer folgte er dem Unterricht
und setzte nicht selten seine Lehrer in Erstaunen durch die Selbstständigkeit
und Schärfe seines Urteils.

Die Wissenschaften gewährten ihm jedoch wenig Befriedigung.
Enttäuscht verließ er 1612 die Schule. Er sagt von sich: „Von
Jugend auf bin ich für die Wissenschaften erzogen worden. Man
sagte mir, durch sie könne man eine klare und sichere Erkenntnis
von allem erlangen, was für das Leben von Wert ist, und so
war ich vom sehnlichsten Wunsche beseelt, sie kennen zu lernen.
Als ich nun den ganzen Studiengang beendet hatte und mich,

wie es Sitte war, zu den „Gelehrten“ hätte rechnen dürfen, da
war ich ganz anderer Meinung geworden! Zweifel und Irrtümer
umgaben mich, und nur das eine schien mir bei all meiner Lernbegierde
immer klarer und klarer geworden zu sein, nämlich daß
ich nichts weiß. Und doch besuchte ich eine der hervorragendsten
Schulen in ganz Europa, wo es, wenn überhaupt irgendwo
in der Welt, gelehrte Männer geben mußte!“[3]

Nur die Mathematik gewährte ihm einige Befriedigung, und
er legte bereits auf der Schule den Grund zu einer der großartigsten
Errungenschaften, welche die Mathematik ihm verdankt:
zur Analytischen Geometrie. Dennoch aber überwog das
Gefühl der Enttäuschung so sehr seinen Wissensdrang, daß er
nach Verlassen der Schule der wissenschaftlichen Beschäftigung entsagte
und sich in einen Strudel von Vergnügungen stürzte, in
dem er leicht hätte Schiffbruch leiden können. Zwei Jahre brachte
er so zu Paris zu; aber auf die Dauer konnte eine Natur wie die
Descartes' in einem solchen Leben sich nicht wohl fühlen. Der
Hang zum Nachdenken und zur Einsamkeit war ihm angeboren
und blieb ihm während seines ganzen Lebens eigen, ohne daß
er darum je ein melancholischer Kopfhänger oder ein Menschenfeind
geworden wäre. Im Gegenteil war er stets von heiterem
Sinn, freundlich gegen jedermann und von tiefem Mitgefühl für
andere; allen edlen Regungen war er in hohem Maße zugänglich.
Aber seine Liebe zur Wissenschaft ließ ihn an der Oberflächlichkeit
des gesellschaftlichen Lebens auf die Dauer keinen Geschmack finden.
So kam es, daß Descartes plötzlich dem Kreise seiner Freunde
fern blieb. Niemand wußte, wo er hingekommen, bis, etwa zwei
Jahre später, ein Freund in einem entlegenen Viertel in Paris
zufällig seinen Aufenthalt entdeckte.

Er hatte sich inzwischen besonders mathematischen Studien
hingegeben, ohne jedoch auch jetzt die gehoffte Befriedigung zu
finden. Daher wurde es seinen Freunden nicht allzuschwer, ihn

der Welt wiederzugeben. Aber nicht das Vergnügen lockte ihn
jetzt. Es war der Drang, die Welt mit aufmerksamem Geiste
zu beobachten, sie kennen zu lernen und womöglich dadurch zu
einer befriedigenden Lösung seiner Zweifel zu gelangen. Darum
litt es ihn auch nicht länger in Paris. Wir finden ihn 1617
in Holland, unter der Fahne Moritz' von Nassau.

Er war von Natur nicht für den Kriegsdienst geschaffen,
wiewohl es ihm an persönlichem Mut nicht fehlte. Schon seine
ganze Gestalt war nicht gerade imponierend. Er war klein und
nicht besonders kräftig gebaut. Das „Männchen“ („homuncio“)
nannte ihn einer seiner Gegner spottweise. Dabei hatte er einen
ungewöhnlich großen Kopf, breite Nase, großen Mund, lange
schwarze Haare. Seine Stimme war nicht kräftig. Meist war
er schweigsam und nachdenklich. Selbst im Feldlager liebte er
es, mit seinen Gedanken allein zu sein; das waren ihm seine
angenehmsten Stunden. Sie waren vorzüglich der Mathematik
gewidmet. So entstand 1618 eine mathematische Abhandlung
über die Musik.

Im folgenden Jahre leistete er unter dem Kurfürsten von
Bayern und später unter Kaiser Ferdinand II. Kriegsdienste und
lernte einen großen Teil Deutschlands kennen; auch nach Böhmen
und Ungarn kam er. Das Kriegsleben sagte ihm jedoch wenig zu.
Er nahm seinen Abschied und kehrte gegen Ende 1621 nach Haag
zurück. Der Drang, zur Erkenntnis der Wahrheit zu gelangen,
war in ihm immer lebhafter geworden. Ihm schwebte das Beispiel
der Mathematik vor. Die ganze übrige Wissenschaft so fest
zu begründen, wie diese, das war sein Lieblingsgedanke. Er
fühlte sich indessen der Aufgabe noch nicht gewachsen. Alles war
noch in ihm in Gährung. So griff er bald zu dieser, bald zu
jener Beschäftigung, nirgends fand er Befriedigung und innere
Ruhe! Dieser Gemütszustand trieb ihn wieder in die Welt hinaus.
Er unternahm während der folgenden Jahre verschiedene
größere Reisen, nahm auch 1628 als Freiwilliger an der Belagerung
von La Rochelle teil. Seine Ideen hatten sich inzwischen

bedeutend geklärt. Er sah sein Ziel schon mit ziemlicher
Bestimmtheit vor sich. So beschloß er noch im selben Jahre,
sich wieder ganz in die Einsamkeit zurückzuziehen und nunmehr
mit aller Kraft an die Ausführung seiner Pläne zu gehen. Damals
entstand wahrscheinlich seine Schrift: „Regeln zur Leitung
des Geistes.“

Descartes begab sich 1629 nach Holland. Hier entstand der
erste Entwurf seines philosophischen Systems. Jetzt war er ganz
in das richtige Fahrwasser gelangt! Er traf alle nur denkbaren
Vorkehrungen, um jetzt ganz ungestört in seiner Einsamkeit zu
sein. Seinen Aufenthaltsort hielt er sorgfältig geheim; nur ein
guter Freund wußte darum, der seine Korrespondenz vermittelte.
Fortwährend wechselte er seinen Wohnort; Holland selbst aber
verließ er (außer bei Gelegenheit einiger Reisen) nicht wieder,
bis kurz vor seinem Tode.

Ein eigenartiger Nimbus umgab bald seine Person, umsomehr,
da es bereits bekannt geworden, daß er an einer ganz
neuen Begründung der Wissenschaften arbeite. Vielfach wurde
er für ein Mitglied der geheimnisvollen Gesellschaft der Rosenkreuzer
gehalten.

Descartes kannte alle diese Gerüchte und war nicht sonderlich
erfreut darüber. Ruhm und Lobeserhebungen machten stets
einen fast peinlichen Eindruck auf ihn, Schmeichler waren ihm
verhaßt. Einfachheit und offene Bescheidenheit waren seinem
ganzen Wesen in hohem Maße eigentümlich. Einfach und doch
nicht selten von ungewöhnlicher Erhabenheit war seine Rede, einfach
seine ganze Lebensführung. Nur die notwendigste Dienerschaft
hatte er um sich, mit der er mehr als Freund wie als
Herr verkehrte. Wenn er morgens nach zehn- bis zwölfstündigem
Schlafe erwachte, pflegte er noch wachend und sinnend einige
Zeit im Bette zu verweilen, worauf er sich ankleidete, um bis
zur Hauptmahlzeit noch einige Stunden der Wissenschaft zu widmen.
Seine Mahlzeit war einfach aber gut. Nach ihrer Beendigung
machte er sich mit Vorliebe Bewegung im Freien.

Verheiratet war er nie, woran vielleicht sein Hang zur Einsamkeit
die Schuld trägt. Er besaß eine Tochter, Francine, an
der er mit großer Innigkeit hing. Als diese 1640 (im Alter
von 5 Jahren) starb, war er lange Zeit ganz untröstlich.

Seine wissenschaftlichen Arbeiten wären beinahe jäh unterbrochen
worden, als die Kunde von der Verurteilung Galileis
zu ihm drang (1633). Er war nahe daran, alle seine Manuskripte
zu verbrennen. Doch entschloß er sich 1637 zur Veröffentlichung
eines Teiles derselben. Zunächst erschien seine „Abhandlung
über die Methode“ nebst einigen für die damalige Wissenschaft
sehr bedeutungsvollen Werken mathematischen und naturwissenschaftlichen
Inhalts.

1641 erschienen die „Betrachtungen“, die wir gegenwärtig
in deutscher Übersetzung dem Leser vorlegen. Descartes hatte
vor Veröffentlichung das Manuskript einer Reihe von Gelehrten
vorgelegt und deren Einwände nebst seinen Entgegnungen mit
veröffentlicht.

1644 erschienen die „Prinzipien der Philosophie“.

Die Veröffentlichungen Descartes' erregten allgemein großes
Aufsehen. Seine Lehre fand viele Anhänger, aber auch zahlreiche
Gegner. Sehr bemerkenswert ist, daß zwei der hervorragendsten
Frauen jener Zeit seine eifrigsten Schülerinnen waren. Es waren
dies die Prinzessin Elisabeth von der Pfalz und die Königin
Christine von Schweden. Mit ersterer stand er seit 1643 bis zu
seinem Ende in regstem brieflichen Verkehr. Für sie schrieb er
1646 das Werk über die Gemütsbewegungen (1649 veröffentlicht).

Bei einer Reise nach Paris lernte Descartes Kanut, den
nachmaligen Gesandten in Schweden kennen. Durch diesen wurde
Königin Christine von Schweden auf Descartes aufmerksam.

Von lebhafter Begeisterung für den großen Philosophen ergriffen,
wünschte sie nichts sehnlicher, als ihn an ihren Hof zu
fesseln. Da Descartes damals in Holland vielen Anfeindungen
seitens übereifriger Theologen ausgesetzt war, ließ er sich um so
leichter bestimmen, einer Einladung nach Stockholm Folge zu

leisten. Im Herbste 1649 trat er die Reise an. „Ich glaube
nicht, daß ich länger hierbleiben werde, als bis nächsten Sommer.
Aber wer weiß, was die Zukunft bringt!“ so schrieb er
gleich nach seiner Ankunft an die Prinzessin Elisabeth.[4] Fast
scheint es, als hätte er sein Schicksal geahnt! Er war gewohnt,
spät aufzustehen; jetzt erschien er jeden Morgen um 5 Uhr in
der Bibliothek der Königin, um diese in der Philosophie zu unterrichten.
Diese ungewohnte Anstrengung, die ganz veränderte
Lebensweise und das rauhe nordische Klima waren seiner Gesundheit
wenig zuträglich. Schon Anfang 1650 befiel ihn ein
heftiges Fieber, das seinem Leben bald ein Ende machte. Er
starb am Morgen des 11. Februar 1650.



Während die „Abhandlung über die Methode“ hauptsächlich
den Plan entwickelt, nach dem Descartes die Wissenschaft fest
zu begründen sucht, legen die „Betrachtungen“ das feste Fundament,
auf dem der gewaltige Bau errichtet werden soll, und
damit sind gleichzeitig die Grundzüge des Lehrgebäudes unverrückbar
festgelegt. Den Versuch, den Bau selbst in seinen wichtigsten
Teilen auszuführen, machen die „Prinzipien der Philosophie“.
Die drei Hauptschriften Descartes stehen in allerengster
innerer Beziehung zu einander, und sind nicht etwa als drei von
einander unabhängige Darstellungen der Lehre Descartes anzusehen.

Weitaus am wichtigsten und in jeder Beziehung am interessantesten
sind die „Betrachtungen“.

Das Ringen eines großen Geistes nach Wahrheit, nach tieferer
und sicherer Erkenntnis, tritt uns darin in einer so lebendigen,
unmittelbaren Weise entgegen, daß die tiefen Empfindungen,
die das Gemüt des nach Wahrheit Suchenden erregen, sich jedem
Leser mitteilen, der ähnlicher Gefühle überhaupt fähig ist.

Wir lernen die Macht des alles zerstörenden Zweifels kennen.
Anfangs geben wir uns ihr mit einer geheimen Freude,
mit dem Gefühl der Überlegenheit, hin. Dann aber, als eine
sicher geglaubte Stellung nach der anderen von ihm erobert wird,
und wir schließlich ganz von ihm eingenommen sind, da beschleicht
unser Gemüt eine ängstliche Beklommenheit, die uns fast erlahmen
macht. Wir fürchten uns selbst zu verlieren, fast schwindelt
uns, wir fühlen uns wie in einen Strudel hineingerissen, in dem
es keinen Halt mehr für uns giebt. Da bringt uns der Selbsterhaltungstrieb
wieder zu uns selbst; wir werden uns unserer
Kraft bewußt und arbeiten uns nun langsam aber sicher zum
Ziel. Das Gefühl der eigenen Kraft, das stetig wachsende beseligende
Gefühl der Sicherheit erfüllt uns.

Können wir auch den Descartes'schen Ausführungen nicht
ganz zustimmen, so erfüllt uns doch sein Werk mit hoher Bewunderung.
Es steht an der Grenze zweier gewaltiger Epochen
der Wissenschaft. Während es einerseits noch deutlich die Scholastik
widerspiegelt, eröffnet es andererseits den Ausblick in eine
neue Zeit mit neuen Zielen, neuen Ansichten und neuen Begriffen.
Dadurch hat es ein ganz besonderes Interesse für den aufmerksamen
Beobachter der allmählichen Entwicklung des Menschengeistes.



Was die Lehre Descartes vor allem von allen früheren
(formal) unterscheidet und ihr das selbständige Gepräge verleiht, ist


	1) Die gänzliche Voraussetzungslosigkeit.

	2) Der Zweifel als Forschungs-Prinzip (das Suchen).

	3) Der oberste, gewisseste Punkt (der Anfang).

	4) Das Prinzip der Selbstbeobachtung (der Fortschritt).

	5) Das Kriterium der Wahrheit (die Prüfung).

	6) Die streng systematische Ableitung aus dem ersten Gewissen (das System).





Bezüglich der vorliegenden Übersetzung der „Betrachtungen“
war es mein Bestreben, den Text möglichst wortgetreu wiederzugeben,
gleichzeitig aber alle undeutschen Wendungen und Konstruktionen
fernzuhalten. Durch Auflösung der langen, oft schwerfälligen
Perioden, ferner durch geeignete Interpunktion, häufigere
Absätze und sinngemäßes Hervorheben einzelner Worte hoffe ich
die Lektüre des Werkes wesentlich erleichtert und den Inhalt dem
Verständnis näher gebracht zu haben.

Der Übersetzung liegt der lateinische Text der Amsterdamer
Ausgabe von 1654 zu Grunde. Damit wurde sorgfältigst die
französische Übersetzung des Herzogs von Luynes verglichen, die
von Descartes selbst revidiert und verbessert wurde und dadurch
dem Original gleichwertig ist. Sie ist wiedergegeben in „Oeuvres
philosophiques de Descartes“ von Aimé-Martin (Paris 1838).

Außerdem wurden zum Vergleich herangezogen die deutschen
Übersetzungen von Kuno Fischer (Mannheim 1863) und von
J. H. von Kirchmann (Berlin 1870).

Meinen philosophischen Standpunkt, der den Notizen zu
Grunde liegt, die ich an einigen Stellen beigefügt, habe ich entwickelt
in meinem „Grundriß des Systems der Philosophie als
Bestimmungslehre“ (Wiesbaden, bei Bergmann).

Ludwig Fischer.


Betrachtungen

über die

Grundlagen der Philosophie.

Enthaltend

den Beweis für das Dasein Gottes und den

Wesens-Unterschied zwischen Leib und Seele.[5]






Vorwort an den Leser!



Schon vor einiger Zeit berührte ich die Fragen über
Gott und die menschliche Seele in einer 1637 veröffentlichten
französischen Abhandlung über „Die Methode, den
Verstand richtig zu gebrauchen und die Wahrheit in den
Wissenschaften zu erforschen“. Es war dabei weniger
meine Absicht, diese Fragen dort eingehend zu behandeln;
ich wollte vielmehr lediglich darauf hinweisen, um dann
aus dem Urteil der Leser zu entnehmen, wie ich sie etwa
später zu behandeln hätte. Sie schienen mir nämlich von
so hoher Bedeutung zu sein, daß ich ihre wiederholte Behandlung
für erforderlich hielt.

Der Weg, den ich bei ihrer Entwicklung einschlage, ist
noch sehr wenig betreten und liegt dem gewöhnlichen Wege
sehr fern. Es schien mir darum nicht angemessen, ihn in
einer französischen, jedermann zugänglichen Schrift eingehender
zu behandeln; es könnten sonst vielleicht auch Leute,
denen die Befähigung dazu mangelt, sich zu der Meinung
veranlaßt sehen, als könnten auch sie diesen Weg betreten.

In der „Abhandlung über die Methode“ bat ich alle,
die in meinen Schriften etwas Tadelnswertes fänden, mir
davon freundlichst Mitteilung zu machen. Nur zwei nennenswerte
Einwände gegen meine Bemerkungen bezüglich
jener beiden Fragen sind daraufhin erhoben worden. Ich
will hier nur mit einigen Worten darauf erwidern, und
werde später ausführlicher darauf zurückkommen.

Der erste Einwand sagt: daraus, daß der menschliche
Geist, wenn er sich selbst beobachtet, sich lediglich als ein
denkendes Wesen auffaßt, folge noch nicht, daß seine Natur
oder sein Wesen darin allein besteht, daß er ein denkendes

Wesen ist (sodaß also das Wort „allein“ alles andere ausschlösse,
was vielleicht noch außerdem als zum Wesen des
Geistes gehörig angesehen werden könnte). Ich erwidere
darauf, daß ich dies auch keineswegs in Bezug auf den
wahren Sachverhalt habe ausschließen wollen (worum es
sich damals gar nicht handelte), sondern lediglich in Beziehung
auf meine Auffassung. Der Sinn ist sonach, daß ich
gar nichts als zu meinem Wesen gehörig erkenne, außer,
daß ich ein denkendes Wesen, das Subjekt des Denkens bin.[6]
In folgendem aber werde ich zeigen, wie daraus, daß ich
erkenne, daß nichts anderes zu meinem Wesen gehört,[7]
folgt, daß auch in Wirklichkeit nichts anderes dazu gehört.

Der zweite Einwand behauptet, daraus, daß ich die Vorstellung
eines Wesens in mir habe, das vollkommner ist als
ich, folge noch nicht, daß die Vorstellung selbst vollkommner
sei als ich; noch viel weniger aber folge daraus, daß
der vorgestellte Gegenstand existiere.

Dagegen erwidere ich, daß hier dem Worte „Vorstellung“
ein doppelter Sinn zu Grunde liegt. Man kann „Vorstellung“
nämlich entweder material, als Thätigkeit des Verstandes
auffassen; insofern kann sie allerdings nicht vollkommner
als ich genannt werden. Oder man faßt sie objektiv
auf, als das, was durch jene Geistesthätigkeit vorgestellt
wird. Dieser vorgestellte Gegenstand aber kann,
selbst wenn ich ihn nicht als außer meinem Denken existierend
annehme, seinem Wesen nach doch vollkommner
als ich sein. Wie aber daraus allein, daß in mir die Vorstellung
eines vollkommneren Wesens sich findet, dessen thatsächliche

Existenz sich ergiebt, das werde ich im nachfolgenden
ausführlich darlegen.

Es sind mir auch noch zwei sehr umfangreiche Schriften
zu Gesicht gekommen, die indessen weniger meine Gründe
angriffen, als vielmehr meine Schlußfolgerungen mit Beweisen
bekämpften, die sie den Gemeinplätzen der Atheisten
entlehnten. Dergleichen Beweise sind aber bedeutungslos
für die, welche meine Gründe einsehen. Zudem haben viele
ein so verworrenes und schwaches Urteilsvermögen, daß sie
die Ansicht, die sich ihnen zunächst darbietet, viel eher für
wahr halten – mag sie auch noch so falsch und unvernünftig
sein – als eine ganz wahre und gründliche Widerlegung
dieser Ansicht, die sie erst nachträglich hören. Darum
will ich auf jene Beweise hier nicht näher eingehen,
um sie nicht vor den meinigen mitteilen zu müssen. Ich
will nur im allgemeinen bemerken, daß alles, was die
Atheisten gewöhnlich gegen die Existenz Gottes vorbringen,
stets darauf hinausläuft, daß man Gott menschliche Affekte
zuschreibe, oder daß unsere Geisteskraft und Weisheit so
groß sein müsse, daß wir es wagen könnten, festzustellen
und zu verstehen, was Gott thun kann und muß. Denken
wir aber nur daran, daß unser Geist als endlich, Gott
aber als unfaßbar und unendlich anzusehen ist, so kann
uns dies alles gar keine Schwierigkeiten bereiten.

So habe ich nun einmal die verschiedenen Ansichten
anderer Menschen kennen gelernt und will nun nochmals
mit der Verhandlung jener Fragen bezüglich Gottes und des
menschlichen Geistes beginnen, und werde damit gleichzeitig
die ersten Grundlagen aller Philosophie behandeln.

Ich erwarte nicht den Beifall der Menge, nicht eine
große Zahl von Lesern. Nur die möchte ich zum Lesen veranlassen,
die ernst mit mir nachdenken und ihren Geist von
allem Sinnlichen und von allen Vorurteilen ablenken können
und wollen. Ich weiß wohl, daß dies nur sehr wenige
sind! Die aber, welchen es nicht um das Verständnis der

Reihenfolge und des inneren Zusammenhanges meiner
Gründe zu thun ist, und die nur an einzelnen aus dem
Zusammenhang gerissenen Sätzen herumklügeln möchten,
wie es gar viele zu thun pflegen, die werden keinen großen
Gewinn vom Lesen dieser Schrift haben! Sie werden vielleicht
vielfach Gelegenheit zu Wortklaubereien finden, etwas
Treffendes oder einer Erwiderung Würdiges werden sie aber
wohl schwerlich vorbringen können.

Aber auch den anderen kann ich nicht versprechen, daß
ich ihnen gleich von vornherein in allen Punkten Genüge
leisten werde. Ich bilde mir nicht so viel ein, daß ich glaube,
alles voraussehen zu können, was etwa dem einen oder dem
anderen noch schwierig erscheinen könnte. Darum will ich zunächst
in den „Betrachtungen“ den Gedankengang entwickeln,
der mich, wie ich glaube, zur sicheren und klaren Erkenntnis
der Wahrheit führte. Ich will sehen, ob ich vielleicht
durch die nämlichen Gründe, die mich überzeugten, auch
andere überzeugen kann.

Darauf will ich auf die Einwände einiger durch Scharfsinn
und Gelehrsamkeit hervorragender Männer antworten,
denen ich diese „Betrachtungen“ vor dem Druck zur Prüfung
zugehen ließ. Die Einwände, welche diese machten,
waren nämlich so zahlreich und verschiedenartig, daß ich zu
hoffen wage, es könne nichts, wenigstens nichts Wesentliches
mehr erdacht werden, was jene nicht schon erwähnt hätten.[8]

Darum bitte ich den Leser dringend, über die „Betrachtungen“
nicht eher zu urteilen, bis er alle jene Einwände
nebst den Widerlegungen einer geneigten Durchsicht unterzogen
hat.





Übersicht der sechs folgenden Betrachtungen.[9]

In der ersten Betrachtung werden die Gründe auseinandergesetzt,
weshalb wir an allen, besonders aber an
den materiellen Dingen zweifeln können; natürlich nur solange
unser Wissen nicht festere Grundlagen hat als bisher!

Allerdings dürfte wohl der Wert eines so umfassenden
Zweifels nicht auf den ersten Blick klar sein. Er ist aber
gleichwohl sehr groß, insofern er uns nämlich von allen
Vorurteilen befreit und uns am leichtesten in den Stand
setzt, den Verstand von den Sinnen abzulenken. Zugleich
bewirkt er auch, daß wir an dem, was wir schließlich als
wahr erkennen, nie wieder zweifeln können.



In der zweiten Betrachtung macht der Geist von der
ihm eigenen Freiheit Gebrauch und nimmt an, alles das
existiere überhaupt nicht, über dessen Dasein auch nur der
geringste Zweifel sich erheben könnte.

Dabei bemerkt er nun, daß es völlig unmöglich sei,
daß er selbst unterdessen nicht da sei. Das ist aber von
größtem Werte für uns. Der Geist vermag auf Grund
dessen leicht zu unterscheiden, was zu ihm, d. h. zum erkennenden
Wesen, und was zum Körper gehört. Vielleicht
erwartet aber der eine oder der andere an jener Stelle
Gründe für die Unsterblichkeit der Seele; darum glaube ich
dieselben darauf aufmerksam machen zu sollen, daß es mein
Bestreben war, nichts zu schreiben, ohne es aufs genaueste

zu beweisen. Darum konnte ich keine andere Methode befolgen,
als die in der Geometrie gebräuchliche, nämlich
alles vorauszuschicken, von dem der fragliche Satz abhängt,
bevor ich aus demselben irgend etwas folgerte.

Das erste und wichtigste Erfordernis, um die Unsterblichkeit
der Seele zu erkennen ist aber, daß wir uns einen
möglichst klaren Begriff von ihr bilden, der von jeglichem
Begriffe von etwas Körperlichem vollkommen zu unterscheiden
ist. Dies ist dort geschehen.

Weiter ist erforderlich, zu wissen, daß alles das, was
wir klar und deutlich einsehen, wahr sei. Das kann aber
vor der vierten Betrachtung nicht bewiesen werden.

Ferner müssen wir einen deutlichen Begriff vom Wesen
des Körpers haben. Dieser wird teils noch in der zweiten,
teils erst in der fünften und sechsten Betrachtung gebildet.
Daraus ist dann zu schließen, daß alles das, was wir klar
und deutlich als verschiedene Substanzen begreifen, sowie
wir Geist und Körper begreifen, auch in der That Substanzen
seien, die voneinander verschieden sind. Dieser
Schluß wird in der sechsten Betrachtung gezogen und wird
daselbst noch dadurch bestätigt, daß wir alle Körper als teilbar,
den Geist dagegen oder die menschliche Seele nur als
unteilbar auffassen. In der That können wir ja von keinem
Geiste eine Mitte vorstellen, wie wir es bei jedem noch so
kleinen Körper können. Wir erkennen also das Wesen von
Körper und Geist nicht nur als verschieden, sondern sogar
in gewissem Sinne als entgegengesetzt.

Weiter aber habe ich diesen Punkt nicht in dieser Schrift
behandelt, denn einesteils genügt das, um zu zeigen, daß
aus der Auflösung des Körpers noch nicht der Untergang
des Geistes folge, und daß somit die Sterblichen sich Hoffnung
auf ein anderes Leben machen dürfen; andernteils
aber hängen die Prämissen, aus denen die Unsterblichkeit
der Seele selbst gefolgert werden kann, von der Darstellung
der gesamten Physik ab: denn erstlich muß man wissen,

daß durchaus alle Substanzen oder Dinge, die zu ihrem
Dasein der Schöpfung durch Gott bedürfen,[10] ihrer Natur
nach unvergänglich sind und nur dann aufhören können zu
sein, wenn dieser selbe Gott ihnen die Erhaltung verweigert
und sie in das Nichts zurückversetzt; ferner ist zu beachten,
daß der Körper an sich[11] zwar Substanz ist und
daher auch niemals untergeht, daß aber der menschliche
Leib seiner individuellen Beschaffenheit nach nur einen
Komplex von gewissen Gliederverbindungen und anderen
derartigen Accidentien darstellt; dagegen besteht der Geist
nicht so aus irgend welchen Accidentien, sondern ist reine
Substanz: denn wenn auch alle seine Accidentien sich ändern,
sodaß er z. B. anderes denkt, anderes will, anderes empfindet
u. s. w., so wird dadurch doch der Geist selbst kein
anderer, der menschliche Leib aber wird dadurch allein schon
ein anderer, daß die Gestalt einiger seiner Teile sich ändert.
Daraus aber geht hervor, daß wohl der Körper sehr leicht zu
Grunde geht, der Geist aber seiner Natur nach unsterblich
ist.[12]



In der dritten Betrachtung habe ich mein Hauptargument
zum Beweise des Daseins Gottes, wie ich glaube, mit
ausreichender Ausführlichkeit entwickelt. Da ich aber den

Geist des Lesers so viel wie möglich von den Sinnen ablenken
möchte, wollte ich mich dort keiner Vergleiche bedienen,
die von körperlichen Dingen hergeholt sind, und so
sind gleichwohl vielleicht viele Unklarheiten geblieben, die ich
indessen später in den Antworten auf die Einwände[13] völlig
zu beseitigen hoffe; so findet sich unter anderen Schwierigkeiten
diese: wieso hat die Vorstellung eines vollkommensten
Wesens, die in uns ist, so viel objektive Realität,[14]
daß sie nur von einer allervollkommensten Ursache herrühren
kann? – Dies erläutere ich in den Antworten durch
den Vergleich mit einer sehr vollkommenen Maschine, deren
Idee im Geiste eines Künstlers sich findet; wie nämlich das
vorgestellte[15] Kunstwerk in dieser Idee irgend eine Ursache
haben muß, nämlich die Kenntnisse dieses Künstlers oder
eines anderen, von dem dieser die Idee empfing, so muß
die Idee Gottes notwendigerweise Gott selbst zur Ursache
haben.



In der vierten Betrachtung wird bewiesen, daß alles,
was wir klar und deutlich erkennen, wahr sei, und zugleich

wird gezeigt, worin das Wesen des Irrtums und der Unwahrheit
besteht. Dies muß man unbedingt wissen, um
sich des Vorausgegangenen vergewissern und das Nachfolgende
verstehen zu können. Man beachte aber wohl, daß es sich
hier keineswegs um die Sünde handelt oder um den Irrtum,
den man beim Streben nach Gutem und Bösem begeht,
sondern nur um den Irrtum, der bei Beurteilung von
wahr und falsch vorkommt; auch beschäftigt uns hier nichts,
was in das Gebiet des Glaubens und des praktischen Lebens
gehört, sondern nur die spekulativen Wahrheiten, die wir
durch das bloße natürliche Erkenntnisvermögen[16] erkennen.



In der fünften Betrachtung wird nicht nur das Wesen
des Körpers im allgemeinen klargelegt: es wird auch das
Dasein Gottes auf eine neue Art bewiesen, wobei aber
vielleicht wieder einige Schwierigkeiten vorkommen, die später
bei Beantwortung der Einwände ihre Lösung finden.
Schließlich wird auch gezeigt, inwiefern selbst die Gewißheit
geometrischer Beweise durch die Erkenntnis Gottes bedingt ist.



Endlich in der sechsten Betrachtung wird zwischen Verstand
und Vorstellungsvermögen unterschieden und die Unterscheidungsmerkmale
werden angegeben; es wird bewiesen,
daß der Geist wirklich vom Körper verschieden ist, und es
wird dargethan, daß er gleichwohl so eng mit jenem verbunden
ist, daß er mit ihm ein einheitliches Ganzes bildet.
Alle Irrtümer, die gewöhnlich aus den Sinnen hervorgehen,
werden besprochen und die Mittel angegeben, sie zu
vermeiden. Schließlich werden alle Gründe beigebracht, aus

denen man auf das Dasein der körperlichen Dinge schließen
kann; – nicht als ob ich dieselben für besonders wertvoll
hielte, um gerade das zu beweisen, was sie beweisen: nämlich
daß es in Wahrheit eine Welt giebt, daß die Menschen
einen Leib haben und ähnliches, woran noch keiner mit gesundem
Menschenverstande jemals im Ernste zweifelte; aber
wenn man jene Gründe betrachtet, findet man, daß dieselben
nicht so sicher und einleuchtend sind wie die, durch
welche wir zur Erkenntnis unseres Geistes und Gottes gelangen,
und daher sind diese die allergewissesten und klarsten,
die im Bereich der menschlichen Erkenntnis vorkommen
können. Dies allein zu beweisen aber ist die Absicht dieser
Betrachtungen. Darum übergehe ich hier auch verschiedene
andere Fragen, die gelegentlich in dieser Schrift Erwähnung
finden.





Erste Betrachtung.

Woran man zweifeln kann.

Schon vor Jahren bemerkte ich, wie viel Falsches ich
von Jugend auf als wahr hingenommen habe, und wie
zweifelhaft alles sei, was ich später darauf gründete; darum
war ich der Meinung, ich müsse einmal im Leben von Grund
auf alles umstürzen und ganz von vorne anfangen, wenn
ich je irgend etwas Festes und Bleibendes in den Wissenschaften
aufstellen wolle. Dies schien mir aber eine ungeheure
Aufgabe zu sein, und so wartete ich jenes reife, für
wissenschaftliche Untersuchungen angemessenste Alter ab.

Darum habe ich so lange gezögert, daß ich jetzt eine
Schuld auf mich laden würde, wenn ich die Zeit, die mir
zum Handeln noch übrig ist, mit Zaudern verbringen wollte.

Das trifft sich nun sehr günstig. Mein Geist ist von
allen Sorgen frei, und ich habe mir eine ruhige Muße
verschafft. So ziehe ich mich in die Einsamkeit zurück und
will ernst und frei diesen allgemeinen Umsturz aller meiner
Meinungen unternehmen.

Dazu wird es indessen nicht nötig sein, daß ich von
allen die Falschheit nachweise; dies könnte ich vielleicht
niemals erreichen! Vielmehr rät uns schon die Vernunft,
bei Ansichten, die nicht durchaus gewiß und unzweifelhaft
sind, uns ebenso sorgfältig der Zustimmung zu enthalten,
als bei solchen, die ganz sicher falsch sind, und so wird es,
um alle von uns abzuweisen,[17] genügen, daß ich in jeder

einzelnen einen Grund zum Zweifeln finde. Auch braucht
man sie darum nicht einzeln durchzugehen; das wäre eine
endlose Arbeit! Vielmehr werde ich – da ja bei Untergrabung
der Fundamente alles, was darauf gebaut ist, von
selbst zusammenstürzt – sogleich die Grundlagen selbst angreifen,
auf die alles sich stützte, was ich früher für wahr hielt.

Alles nämlich, was ich bis heute für das Allerwahrste
hingenommen habe, empfing ich unmittelbar oder mittelbar
von den Sinnen; diese aber habe ich bisweilen auf Täuschungen
ertappt, und es ist eine Klugheitsregel, niemals
denen volles Vertrauen zu schenken, die uns auch nur ein
einziges Mal getäuscht haben.

Indessen, wenn uns auch die Sinne zuweilen über
kleine und ferner liegende Gegenstände täuschen, so ist doch
vielleicht das meiste andere derart, daß ein Zweifel ganz
unmöglich ist, wiewohl es auch aus den Sinnen herrührt,
so z. B. die Wahrnehmung, daß ich hier bin, am Ofen
sitze, meinen Winterrock anhabe, dies Papier hier mit den
Händen berühre u. dgl. Wie könnte ich leugnen, daß diese
Hände, dieser ganze Körper mein sind? – ich müßte mich
denn mit gewissen Verrückten vergleichen, deren Gehirn ein
hartnäckiger melancholischer[18] Dunst so schwächt, daß sie
unbeirrt versichern, sie seien Könige, während sie gänzlich
arm sind, oder sie tragen Purpur, während sie nackt sind,
oder sie hätten einen Kopf von Thon oder seien ganz Kürbisse
oder seien aus Glas geblasen. Allein das sind Wahnsinnige,
und ich würde ebenso verrückt erscheinen, wenn ich
auf mich anwenden wollte, was von ihnen gilt.

Trefflich fürwahr! Bin ich denn nicht ein Mensch, der
nachts zu schlafen pflegt und dann alles das, und oft noch
viel Unglaublicheres im Traume erlebt, wie jene im Wachen?
Wie oft aber erst glaube ich nachts im Traume ganz
Gewöhnliches zu erleben; ich glaube hier zu sein, den Rock
anzuhaben und am Ofen zu sitzen – und dabei liege ich
entkleidet im Bette!

Jetzt aber schaue ich sicherlich mit ganz wachen Augen
auf dies Papier. Dies Haupt, das ich bewege, ist nicht
vom Schlafe befangen. Mit Überlegung und Bewußtsein
strecke ich diese Hand aus und habe Empfindungen dabei.
So deutlich würde ich nichts im Schlafe erleben!

Ja, aber erinnere ich mich denn nicht, daß ich auch
schon von ähnlichen Gedanken in Träumen getäuscht worden
bin? – Während ich aufmerksamer hierüber nachdenke,
wird mir ganz klar, daß ich nie durch sichere Merkmale den
Schlaf vom Wachen unterscheiden kann, und dies macht
mich so stutzig, daß ich gerade dadurch fast in der Meinung
bestärkt werde, daß ich schlafe.

Wohlan denn! Ich schlafe, und unwahr sollen alle jene
Einzelheiten sein: daß ich die Augen öffne, den Kopf bewege,
die Hände ausstrecke, ja sogar, daß ich solche Hände, solch
einen Körper habe! Gleichwohl aber müssen wir gestehen,
daß uns im Schlafe gleichsam gewisse Malereien erschienen,
die nur nach dem Vorbilde wirklicher Dinge gebildet werden
konnten, und daß darum wenigstens Augen, Kopf, Hände
und der ganze Körper, als Dinge überhaupt nicht in der
Einbildung, sondern in Wirklichkeit existieren. Denn es
können ja selbst die Maler nicht einmal dann, wenn sie
Sirenen und Satyrisken in den allerungewöhnlichsten Gestalten
darzustellen suchen, diesen in jeder Beziehung neue
Eigentümlichkeiten beilegen; sie verbinden vielmehr lediglich
Glieder verschiedener Geschöpfe beliebig miteinander. Ja,
selbst wenn sie sich vielleicht etwas so Neues ausdenken, daß

man überhaupt nie Ähnliches gesehen hat, also etwas völlig
Erdichtetes und Unwirkliches, so müssen doch sicherlich mindestens
die Farben wirklich sein, mit denen sie dasselbe
darstellen. Wenngleich daher auch Augen, Kopf, Hände und
ähnliches, selbst als Dinge überhaupt, bloße Vorstellungen
sein könnten, so muß man doch aus ganz demselben Grunde
wie oben anerkennen, daß notwendigerweise wenigstens irgend
etwas Anderes noch Einfacheres und Allgemeineres wirklich
sein müsse, aus dem – gleich wie oben aus den wirklichen
Farben – alle jene wahren oder falschen Bilder von Dingen
gebildet werden, die in unserem Denken vorhanden
sind. Solcher Art scheinen zu sein das Wesen des Körpers
im allgemeinen und seine Ausdehnung, desgleichen die Gestalt
der ausgedehnten Dinge, ferner die Quantität oder
ihre Größe, und die Zahl; ebenso der Ort, wo sie sind,
die Zeit, während der sie bestehen und Ähnliches.

Somit könnten wir hieraus wohl nicht mit Unrecht
schließen, daß die Physik, die Astronomie, die Medizin und
alle andere Wissenschaften, die von der Betrachtung der zusammengesetzten
Körper abhängen, zwar ungewiß seien, während
hingegen die Arithmetik, Geometrie und andere der Art,
die lediglich die einfachsten und allgemeinsten Dinge behandeln,
und sich wenig darum kümmern, ob dieselben in Wirklichkeit
da sind oder nicht, etwas Sicheres und Unzweifelhaftes enthalten;
denn ob ich nun schlafe oder wache: zwei und drei geben
zusammen fünf, und das Quadrat hat nicht mehr als vier
Seiten. Es scheint unmöglich, daß so offenbare Wahrheiten
in den Verdacht der Falschheit geraten könnten.

Nun ist aber doch meinem Geiste eine gewisse althergebrachte
Meinung eingeprägt, es gebe einen Gott, der alles
kann; von dem sei ich, so wie ich da bin, geschaffen worden.
Woher aber weiß ich, daß dieser es nicht etwa so eingerichtet
hat, daß es überhaupt gar keine Erde, keinen Himmel,
nichts Ausgedehntes, keine Gestalt, keine Größe, keinen
Ort giebt, und daß trotzdem alles dies mir genau so wie

jetzt da zu sein scheint?[19] Ja, wäre es nicht sogar möglich,
daß ich mich irre, so oft ich zwei und drei addiere, oder die
Seiten des Quadrats zähle oder bei irgend etwas Anderem,
womöglich noch Leichterem? ganz wie meiner Meinung nach
andere bisweilen in Sachen irren, die sie aufs allergenaueste
zu kennen meinen?

Vielleicht aber hat Gott gar nicht gewollt, daß ich solcher
Täuschung anheimfalle! heißt er doch der Allgütige! –
Allein wenn es seiner Güte widerspräche, mich so zu schaffen,
daß ich immer getäuscht werde, so würde es auch mit
seiner Güte unvereinbar scheinen, daß er mich bisweilen
in Täuschungen geraten läßt; und doch ist letzteres unbestreitbar
der Fall!

Vielleicht aber giebt es manche, die lieber einen so mächtigen
Gott leugnen, als daß sie an die Unsicherheit aller
anderen Dinge glauben. Wir wollen ihnen hier nicht entgegentreten
und einmal zugeben, alles über Gott Gesagte
sei bloße Erdichtung. Sie mögen nun annehmen, ich sei
durch das Schicksal, den Zufall oder die natürliche Folge
der Dinge oder sonstwie das geworden, was ich bin. Täuschung
und Irrtum scheinen ja Unvollkommenheiten zu sein,
und so wird es nur um so wahrscheinlicher sein, daß ich
unvollkommen bin, und immer irre, je weniger jene einen
allmächtigen Urheber meines Daseins annehmen. Gegen diese
Gründe habe ich in der That nichts einzuwenden und bin
schließlich zu dem Geständnis gezwungen, daß man an
allem, was ich einst für wahr hielt, zweifeln könne
und zwar nicht aus Unbedachtsamkeit und Leichtsinn, sondern
aus triftigen, wohlüberlegten Gründen. Will ich daher
etwas Sicheres finden, so muß ich mich bezüglich alles
dessen künftig ebenso sorgfältig der Zustimmung enthalten,

als hätten wir es mit offenbar Falschem zu thun. Doch
es ist nicht genug, dies bloß erkannt zu haben; ich muß es
mir auch stets gegenwärtig zu halten suchen, denn immer
wieder kehren die gewohnten Meinungen zurück und nehmen
meinen leichtgläubigen Sinn selbst gegen meinen Willen
ein, als sei er ihnen durch langen Verkehr und das Recht
engster Freundschaft verpflichtet. Ich werde es mir auch
nie abgewöhnen, ihnen beizustimmen und zu vertrauen, so
lange ich sie als das hinnehme, was sie in der That sind,
nämlich ein wenig zweifelhaft, wie wir gesehen, aber gleichwohl
doch so glaubhaft, daß es viel vernünftiger ist, ihnen
zu trauen, als zu mißtrauen; darum glaube ich wohl ganz
richtig zu verfahren, wenn ich, um gerade das Gegenteil zu
erreichen, mich selbst einer Täuschung hingebe und eine Zeitlang
alle jene Meinungen für ganz falsch und erdichtet annehme,
bis schließlich das Gewicht der Vorurteile beiderseits
gleich ist und fürder keine üble Gewohnheit mehr mein Urteil
von der richtigen Auffassung der Dinge ablenkt. Ich
weiß, daß daraus inzwischen keine Gefahr und kein Irrtum
entstehen wird und daß ich mich nicht allzusehr dem Mißtrauen
hingeben kann; es handelt sich ja hier für mich nicht
um ein Handeln, sondern nur um ein Erkennen.

Ich will daher annehmen, daß zwar nicht der allgütige
Gott, der die Quelle der Wahrheit ist,[20] wohl aber irgend
ein ebenso böser, wie mächtiger und listiger Geist all sein
Bestreben darauf richtet, mich zu täuschen; ich will glauben,

daß der Himmel, die Luft, die Erde, die Farben, die Gestalten,
die Töne und alles außerhalb von uns nur das
Spiel der Träume sei, durch die er meiner Leichtgläubigkeit
nachstellt. Mich selbst will ich so ansehen, als hätte
ich keine Hände, keine Augen, kein Fleisch, kein Blut noch
irgend einen Sinn, sondern glaube dies bloß fälschlicherweise
zu haben. Ich will hartnäckig in dieser Betrachtung
verharren, und wenn es dann auch nicht in meiner Macht
steht, etwas Wahres zu erkennen, so will ich wenigstens,
soweit es an mir ist, mit festem Geiste mich vor Irrtum
bewahren, und jener Betrüger, sei er noch so mächtig, noch
so listig, er soll keinen Einfluß auf mich bekommen!

Aber dies Unternehmen ist mühevoll und eine gewisse
Trägheit bringt mich zur Gewohnheit des täglichen Lebens
zurück, und gleichwie ein Gefangener, der einmal im Schlafe
eine erträumte Freiheit genoß, das Erwachen fürchtet, wenn
er nachher zu merken beginnt, daß er träumt, und sich durch
die schmeichlerischen Traumbilder noch eine Weile über seine
Lage hinwegtäuscht, so kehre ich von selbst zurück zu den
alten Meinungen und fürchte aufzuwachen, damit nicht der
angenehmen Ruhe ein arbeitsvolles Wachen folge, welches
fürder nicht in hellem Lichte, sondern in der undurchdringlichen
Finsternis der einmal angeregten Schwierigkeiten verbracht
werden muß.





Zweite Betrachtung.

Das Wesen des menschlichen Geistes; es ist uns
bekannter als der Körper.

Die gestrige Betrachtung hat mich in so mächtige Zweifel
gestürzt, daß ich dieselben nicht mehr loswerden kann;
und doch auch sehe ich keinen Weg zu ihrer Lösung! Mir ist,
als sei ich unversehens in einen tiefen Strudel geraten und
so herumgewirbelt, daß ich auf dem Grunde keinen Fuß
fassen, aber auch nicht zur Oberfläche emporschwimmen kann.

Doch ich will den Mut nicht sinken lassen und noch einmal
denselben Weg versuchen, den ich gestern gegangen
war; ich will also alles aus dem Wege räumen, was auch
nur den Schein eines Zweifels zuläßt, genau so, als hätte
ich es für gänzlich falsch erkannt; ich will vorwärts dringen,
bis ich etwas Gewisses erkenne, sollte es auch nur die Gewißheit
sein, daß es nichts Gewisses giebt! Nur einen
Punkt, der fest und unbeweglich sei, verlangte Archimedes,
um die ganze Erde von ihrer Stelle zu bewegen; auch ich
darf Großes hoffen, wenn ich auch nur das Geringste gefunden
habe, das gewiß und unerschütterlich ist!

Ich nehme also an, alles, was ich um mich sehe, sei
falsch; ich glaube, daß nichts von alledem, was mir meine
trügerische Erinnerung vorführt, je existierte; ich habe überhaupt
keine Sinne; Körper, Gestalt, Ausdehnung, Bewegung
und Ort sind Chimären! – Was soll da noch wahr sein?
Vielleicht dieses Eine, daß es nichts Gewisses giebt!

Aber sollte es denn wirklich nicht noch etwas Anderes
von allem bereits Angeführten Verschiedenes geben, das
auch nicht die geringste Möglichkeit zu einem Zweifel bietet?

Giebt es vielleicht einen Gott – oder wie ich ihn sonst
nennen soll – der mir diese Gedanken einflößt? – Doch
wozu soll ich dergleichen annehmen, da ich wohl auch selbst
ihr Urheber sein könnte! – So wäre aber doch wenigstens
Ich etwas?

Allein ich habe ja bereits geleugnet, daß ich irgend einen
Sinn, irgend einen Körper habe! – Doch halt! Was folgt
denn hieraus? Bin ich denn so sehr an den Körper und
die Sinne gebunden, daß ich nicht auch ohne sie sein könnte?

Aber ich habe mir ja eingeredet, es sei gar nichts in
der Welt, kein Himmel, keine Erde, kein Geist, kein Körper:
also bin doch auch ich nicht da? – Nein, ganz gewiß
war ich da, wenn ich mir dergleichen eingeredet!

Aber giebt es nicht irgend einen sehr mächtigen, sehr
schlauen Betrüger, der mit Absicht mich immer täuscht –?

Ganz zweifellos bin aber eben darum auch ich, wenn
er mich täuscht; mag er mich nun täuschen, soviel er kann,
das wird er doch nie bewirken können, daß ich nicht sei,
während ich denke, ich sei etwas! und nachdem ich so alles
wieder und immer wieder erwogen habe, muß ich schließlich
konstatieren, daß der Satz: „Ich bin, ich existiere“ unbedingt
wahr ist, so oft ich ihn ausspreche oder denke.[21]

Ich bin mir aber noch nicht hinreichend klar darüber,
wer denn ich bin – jenes „Ich“, das notwendig ist. Ich
muß mich nun in acht nehmen, daß ich nicht etwa unvorsichtigerweise
etwas Anderes für mich selbst halte, und so
selbst in der Erkenntnis dessen in Irrtum gerate, was meiner
Behauptung nach das Gewisseste und Klarste ist. Darum
will ich mir einmal vergegenwärtigen, für was ich mich
früher hielt, ehe ich auf diese Gedanken gekommen war.
Von dieser Vorstellung meiner selbst will ich dann alles in
Abzug bringen, was durch die schon angeführten Gründe
auch nur im allergeringsten erschüttert werden kann, sodaß
schließlich genau das allein übrig bleibt, was sicher und
unerschütterlich ist.

Wofür also habe ich mich früher gehalten? – Für einen
Menschen selbstverständlich! Was ist aber ein Mensch?
Soll ich sagen: ein vernünftiges Tier? – Nein, denn dann
müßte ich weiter fragen: was ist „Tier?“ was ist „vernünftig?“
und ich wäre von einer Frage zu mehreren und
schwierigeren gelangt; ich habe auch keine Lust, meine Zeit
mit derartigen Spitzfindigkeiten zu vergeuden. Hier will ich
vielmehr darauf achten, was sich meinem Nachdenken ganz
von selbst und natürlich darstellte, so oft ich mein eigenes
Sein betrachtete.

Zuerst nun bemerkte ich, daß ich ein Gesicht, ferner
Hände, Arme und diese ganze Gliedermaschine habe, wie
man sie auch an einem Leichnam wahrnimmt; ich nannte
sie „Leib“. Dann merkte ich, daß ich mich nähre, gehe,
fühle und denke, und ich schrieb diese Thätigkeiten der „Seele“
zu. Was aber diese Seele sei, bemerkte ich überhaupt nicht,
oder ich stellte sie mir als irgend einen feinen Stoff vor,
als einen Hauch, als Feuer oder Äther, der durch meine
gröberen Bestandteile verbreitet sei. Bezüglich meines Körpers
hingegen hatte ich nicht den geringsten Zweifel; ich
glaubte sein Wesen genau zu kennen, und hätte ich es einmal
zu beschreiben versucht, wie es meinem Geiste sich darstellt,
so würde ich etwa so gesagt haben: „Unter ‚Körper‘
verstehe ich alles, was durch eine Gestalt begrenzt und örtlich
umschrieben werden kann; was den Raum so erfüllt,
daß es von ihm jeden anderen Körper ausschließt; was durch
Gefühl, Gesicht, Gehör, Geschmack, Geruch wahrgenommen
werden und sich in verschiedener Weise bewegen kann, zwar
nicht aus eigener Kraft, aber durch irgend ein anderes, mit
dem es in Berührung kommt.“ Meiner Meinung nach
war nämlich das Vermögen der Selbstbewegung, sowie des
Empfindens und Denkens in keiner Weise mit dem Wesen
des Körpers vereinbar; ja, ich war geradezu überrascht, dergleichen
Fähigkeiten in gewissen Körpern anzutreffen.

Nun aber, da ich annehme, irgend ein sehr mächtiger,

und, wenn ich so sagen darf, boshafter Betrüger habe mich
in allem, soweit es ihm nur irgend möglich war, irre geführt
– kann ich mir dann auch nur noch das geringste
von alledem zuschreiben, was ich zum Wesen des Körpers
rechnete?

Ich sehe nach, bedenke mir's und überlege hin und her,
aber nichts will sich mir zeigen und der fruchtlosen Wiederholung
werde ich müde.

Was gilt nun aber von dem, was ich zum Wesen der
Seele rechnete, zunächst von der Ernährung und dem Gehen?
Offenbar bestehen auch diese bloß in der Einbildung, da ich
ja gar keinen Körper habe! – Aber das Empfinden? –
Auch dieses geschieht nur mit Hilfe des Körpers, und gar
oft schien es mir ja auch im Traume, als empfinde ich,
während ich nachher merkte, daß es nicht wahr sei! – Und
schließlich das Denken? – Hier finde ich es: das Denken
ist es; das Denken allein kann von mir nicht abgetrennt
werden; ich aber bin, ich existiere, das steht fest![22]

Wie lange aber gilt dies? – Offenbar so lange ich
denke, denn es könnte ja auch der Fall sein, daß ich ganz
zu sein aufhörte, wenn ich überhaupt nicht mehr denke, und
ich lasse jetzt nichts gelten, als was notwendig wahr ist!

Hiernach nun bin ich, genau genommen, lediglich denkendes
Wesen,[23] d. h. Geist, Seele, Verstand oder Vernunft;
lauter Bezeichnungen, die mir früher unbekannt
waren! Aber ein wirkliches und wahrhaft seiendes
Wesen bin ich!

Was denn nun aber für ein Wesen? Ich sagte ja: ein
denkendes. Was aber weiter? Ich will meine Einbildungskraft
anstrengen: jener Komplex von Gliedern, den man
den menschlichen Leib nennt, bin ich nicht; auch bin ich nicht

etwa ein feiner Dunst, der durch diese Glieder verbreitet
ist, auch kein Wind, kein Feuer, kein Dampf, kein Hauch,
oder was ich mir sonst erdichten und vorstellen könnte, denn
alles dies habe ich ja gleich nichts gesetzt. Trotz alledem
aber bleibt doch der Satz bestehen: Ich bin etwas.

Es wäre vielleicht nicht ausgeschlossen, daß eben das,
was ich gleich nichts setze, weil ich es nicht kenne, in
Wahrheit doch mit diesem mir bekannten „Ich“ identisch
ist –? Ich weiß es nicht, und streite nicht darüber; nur
was mir bekannt ist, kann ich beurteilen; bekannt aber ist
mir, daß ich bin, und ich frage mich: „was ist dieses Ich,
von dem ich dies weiß?“ Ganz sicher aber ist, daß die
Kenntnis, die ich nun habe, in dieser strengen Fassung nicht
abhängig gemacht werden kann von Dingen, deren Existenz
ich noch nicht gewiß bin, mithin von nichts, was
meine Einbildungskraft sich ausdenkt. Gerade dies
Wort: sich „ausdenkt“, erinnert mich schon an den Fehler, den
ich beging: denn ich würde mir in der That etwas erdenken,
wenn ich mir irgend ein Vorstellungsbild von mir machte.
Denn bildlich „vorstellen“ heißt lediglich, die Gestalt oder
das Bild eines körperlichen Gegenstandes betrachten; nun
weiß ich aber bereits ganz gewiß, daß ich bin, und weiß
gleichzeitig, daß möglicherweise alle jene Vorstellungsbilder,
und überhaupt alles, was sich auf das Wesen des Körpers
bezieht, bloße Traumbilder sein könnten; hiernach scheint
es ebenso ungereimt, zu sagen: ich will durch mein Vorstellungs-
und Einbildungsvermögen genauer mein Wesen
zu erkennen suchen, als wenn ich sagte: ich bin zwar schon
erwacht und sehe auch bereits etwas Wirkliches; ich sehe es
aber noch nicht deutlich genug, und will mich drum noch
einmal schlafen legen, damit es mir im Traume wahrer
und deutlicher erscheine!

So erkenne ich denn, daß nichts von alledem, was
ich mit Hilfe des Vorstellungsvermögens auffassen
kann, zu jener Kenntnis gehört, die ich von

mir habe, und mein Geist muß sich sorgfältigst
davon abwenden, wenn er sein eigenes Wesen
ganz genau erkennen will.



Aber was bin ich denn nun? – Ein denkendes Wesen!
Was bedeutet das? – Ein Wesen, das zweifelt, erkennt,
bejaht, verneint, will, nicht will, auch vorstellt und empfindet.[24]
– In der That, nicht wenig, wenn das alles zu meinem
Wesen gehören soll!

Doch warum sollte es nicht dazu gehören? Bin ich es
nicht selbst, der ich fast alles bezweifle, der ich aber doch
immerhin Etwas erkenne, dies Eine bejahe, alles andere
verneine, aber noch mehr erkennen will, und dabei nicht
will, daß ich getäuscht werde, der ich mir selbst unwillkürlich
vielerlei vorstelle, vieles aber auch empfinde,
als käme es von den Sinnen her?

Giebt es hierbei etwas, das nicht genau ebenso wahr
wäre als mein Sein? – selbst wenn ich immer träumte;
selbst wenn der, der mich erschaffen, mich täuschte, soviel
er vermag?

Ist denn alles dies etwas Anderes als mein Denken?
Kann von alledem etwas ohne mein Ich gedacht werden?

Daß ich es bin, der da zweifelt, erkennt, will,
das ist so offenbar, daß sich überhaupt nichts finden läßt,
wodurch man es mehr verdeutlichen könnte! Ich bin aber
ferner auch derselbe, der vorstellt; denn wenn vielleicht

auch, wie ich einmal angenommen habe, gar kein vorgestelltes
Objekt wahr wäre, so besteht doch das Vorstellen selbst
als ein Vermögen, das einen Teil meines Denkens ausmacht.
Ebenso bin ich es auch endlich, der empfindet,
oder der körperliche Gegenstände wahrnimmt, als ob er
Sinn hätte. So sehe ich Licht, höre Geräusch, fühle Wärme.

Aber das ist ja nicht richtig; ich träume ja! Nun wohl,
aber sicherlich ist mir doch so, als ob ich sehe, höre, warm
werde; dies kann nicht falsch sein, dies ist es eigentlich,
was in mir „Empfinden“ heißt, und genau so in dieser
Auffassung ist das Empfinden eben nichts Anderes als
Denken.

Hiernach beginne ich schon etwas besser zu erkennen, was
ich bin!



Es scheint mir aber doch noch – und ich kann mich
der Meinung nicht erwehren – daß die körperlichen Gegenstände,
deren Bilder sich im Denken gestalten, die von den
Sinnen aufgefaßt werden, viel deutlicher erkannt werden
als jenes Etwas in mir, das nicht vorstellbar ist. Wunderbar
bleibt es allerdings, daß ich die Dinge, die mir als
ungewiß, unbekannt, meinem Wesen fremd erscheinen, deutlicher
erkenne als das Wahre, Bekannte: als mich selbst!

Doch ich sehe, wie die Sache sich verhalten mag. Meinem
Geiste bereitet dieses Umherirren Freude; er will sich
nicht in den Schranken der Wahrheit halten lassen! So
sei es denn! wir wollen ihm noch einmal ganz die Zügel
schießen lassen. Wenn wir sie nachher zur rechten Zeit wieder
anziehen, wird er sich um so leichter lenken lassen.

Betrachten wir also jene Dinge, die man gewöhnlich am
deutlichsten zu kennen meint, nämlich die Körper, die wir
betasten und sehen, und zwar nicht die Körper im allgemeinen,
denn solche Allgemeinvorstellungen pflegen etwas
verworrener zu sein. Greifen wir vielmehr einen einzelnen

speziellen Fall heraus. Nehmen wir z. B. dieses
Wachs hier!

Erst ganz kürzlich ist es aus der Honigscheibe gewonnen
worden. Noch hat es nicht allen Honiggeschmack verloren.
Ein wenig hat es auch noch von dem Duft der Blumen,
aus denen es gesammelt worden. Seine Farbe, seine Gestalt,
seine Größe sind deutlich erkennbar. Es ist hart, kalt,
man kann es leicht anfassen, und wenn man mit dem
Knöchel darauf klopft, giebt es einen Ton von sich. Kurz,
alles ist ihm eigen, was zur ganz deutlichen Erkenntnis
eines Körpers erforderlich erscheint.

Doch sieh da! während ich rede, kommt es dem Feuer
nahe; der Rest des Geschmacks vergeht; sein Geruch verduftet;
seine Farbe ändert sich; seine Form verschwindet.
Es nimmt zu an Größe, wird flüssig, wird heiß, kaum
kann man es noch anfassen, und schlägt man darauf, so
giebt es keinen Ton mehr!

Bleibt es nun noch ebendasselbe Wachs? – Ich muß
gestehen, es bleibt dasselbe; niemand leugnet es, niemand
ist andrer Meinung!

Was war denn nun aber an ihm, das so deutlich aufgefaßt
wurde? – Sicherlich nichts von alledem, was ich
mit den Sinnen erreichte, denn alles, was unter den Geschmack,
den Geruch, das Gesicht, das Gefühl oder das Gehör
fiel, hat sich jetzt geändert, das Wachs aber bleibt.

Vielleicht verhielt es sich so, wie ich jetzt denke: das
Wachs selbst nämlich war nicht jene Süße des Honigs,
nicht jener Blumenduft, jenes Weiß, jene Form, jener Ton:
es war vielmehr ein Körper, der mir kurz vorher mit
solchen, jetzt aber mit anderen Bestimmungen in meiner
Vorstellung erschien.

Was ist nun aber ganz genau das, was ich hierunter
mir zu denken habe? – Sehen wir zu! Entfernen wir
alles, was zum Wesen des Wachses nicht gehört, und sehen

zu, was übrig bleibt! – Es ist lediglich ein Ausgedehntes,
Biegsames, Veränderliches.

Was ist aber „biegsam“, „veränderlich?“ Etwa die Vorstellung,
daß dies Wachs aus der runden Gestalt in eine
viereckige, oder aus dieser in eine dreieckige gebracht werden
kann? – Keineswegs! Denn, wie ich es auffasse, ist es
unzähliger derartiger Umwandlungen fähig; unzählige
aber kann ich mit meinem Vorstellungsvermögen nicht umfassen,
und dieser Begriff kann mithin durch mein Vorstellungsvermögen
gar nicht vollzogen werden.

Was ist ferner „ausgedehnt?“ – Ist vielleicht sogar
die Ausdehnung unbekannt? Im schmelzenden Wachs
wird sie ja größer, im heißen noch mehr, und immer mehr,
wenn die Hitze zunimmt. Ich würde also das Wesen des
Wachses falsch beurteilen, wenn ich nicht annähme, daß es
auch seiner Ausdehnung nach mehr Veränderungen zuläßt,
als mein Vorstellungsvermögen je umfassen kann.

So muß ich schließlich gestehen, daß ich nicht einmal
vorstellen kann, was dieses Wachs hier[25] ist, sondern dies
rein geistig auffasse. Ich rede speziell von diesem Wachs
hier; vom Wachs im allgemeinen ist es nämlich noch viel
einleuchtender!

Was ist denn nun aber dieses Wachs, das man nur
rein geistig erfassen kann? – Offenbar dasselbe, welches ich
sehe, berühre, vorstelle; überhaupt dasselbe, das ich von
vornherein annehme, aber, wohl zu bemerken, die Wahrnehmung
desselben besteht nicht in einem Sehen, Berühren,
Vorstellen, und bestand überhaupt nie darin, wenn mir es
auch früher so vorkam; sie besteht vielmehr in einem bloßen
geistigen Einblick, der unvollkommen und verworren

sein kann, wie bisher, oder klar und deutlich, wie jetzt, je
nachdem ich mehr oder weniger auf seine Bestandteile achte.



Hierbei setzt es mich nun in Verwunderung, wie sehr
doch mein Geist zu Irrtümern hinneigt, denn wiewohl ich
dies bei mir schweigend und ohne ein Wort zu reden überlege,
hänge ich doch an den Worten und lasse mich vom
Sprachgebrauch verleiten. Wir sagen nämlich, wir sehen
das Wachs selbst, und daß es vorhanden ist, urteilen
wir nicht erst aus seiner Farbe oder Gestalt. Hieraus
könnte ich ohne weiteres schließen, das Wachs werde durch
das Sehen des Auges, nicht aber durch die bloße Einsicht
des Geistes erkannt. Da sehe ich aber zufällig von meinem
Fenster aus die Leute auf der Straße vorübergehen; ich bin
gewohnt, ganz ebenso wie vom Wachs zu sagen: ich sehe
sie. Was sehe ich denn aber außer Hüten und Kleidern,
unter denen auch Automaten stecken könnten? – Ich urteile
aber, es seien Menschen.

So erfasse ich also das, was ich mit den Augen zu
sehen meinte, in Wahrheit nur durch das Urteilsvermögen,
welches meinem Geiste innewohnt.

Aber ich will doch weiser sein als die Menge! Fast
schäme ich mich, einen Zweifelsgrund aus Redensarten herzuleiten,
welche die Menge erfunden hat! Fahren wir also
fort, sehen wir zu, ob ich das Wesen des Wachses vollkommener
und klarer erfaßte, als ich es zuerst erblickte und der
Meinung war, ich erkenne es durch einen äußeren Sinn
oder doch überhaupt in sinnlicher Weise, das heißt, durch
das Vorstellungsvermögen; – oder ob dies erst jetzt der
Fall ist, nachdem ich sorgfältiger untersucht habe, sowohl
was es ist, als wie es erkannt wird. Hierüber kann gewiß
kein Zweifel herrschen. Was war denn in jener ersten
Auffassung Deutliches? Auch jedes Tier hätte solche Wahrnehmungen
haben können! Wenn ich aber das Wachs von

seinen äußeren Formen unterscheide und es gleichsam seiner
Hülle entkleidet an sich betrachte, so kann ich es in der
That nicht ohne den menschlichen Geist erfassen, wiewohl
auch da noch ein Irrtum in meinem Urteil möglich ist.

Was soll nun aber von eben diesem Geiste, das heißt
von mir selbst gelten (außer dem Geiste erkenne ich nämlich
jetzt nichts mehr in mir an)? – Wie? Sollte ich, der
ich dieses Wachs so deutlich zu erfassen scheine, sollte ich
nicht mich selbst nicht nur viel wahrer und gewisser, sondern
auch viel deutlicher und klarer erkennen? Denn,
wenn ich urteile das Wachs ist, weil ich es sehe, so folgt
sicherlich noch viel klarer auch mein eigenes Dasein daraus,
daß ich das Wachs sehe. Denn es wäre ja möglich,
daß das, was ich sehe, in Wirklichkeit gar kein Wachs ist;
es wäre sogar möglich, daß ich nicht einmal Augen habe, um
damit zu sehen; ganz und gar unmöglich aber ist es, daß
ich, wenn ich sehe oder (was mir ganz dasselbe ist) wenn
ich zu sehen denke – daß ich selbst, der ich denke, nicht
irgend etwas sei! Ebenso, wenn ich urteile, das Wachs
sei, weil ich es berühre, so folgt wiederum dasselbe, nämlich,
daß ich bin; und ganz dasselbe ergiebt sich auch, wenn
ich auf das Dasein des Wachses aus meinem Vorstellen
oder aus irgend etwas anderem schließe. Ganz dasselbe
aber, was ich vom Wachs bemerke, läßt sich auf alle anderen
Dinge, die außer mir liegen, anwenden.

Ferner, wenn mir die Wahrnehmung des Wachses deutlicher
erschien, als sie sich mir nicht nur durch das Gesicht
oder das Gefühl allein kund gab, sondern in mehrfacher
Weise, muß ich dann nicht zugeben, daß ich mich selbst nun
noch um vieles deutlicher erkenne, da ja alles, was mir zur
Kenntnis des Wachses oder irgend eines anderen Körpers
verhelfen könnte, gleichzeitig noch viel besser das Wesen
meines Geistes darthut?

Es giebt aber außerdem noch so vielerlei im Geiste
selbst, wodurch man zu einer klaren Erkenntnis desselben

gelangen kann, daß das, was wir von den Körpern herleiteten,
kaum nennenswert erscheint.

Doch siehe, so bin ich schließlich ganz von selbst dahin
gekommen, wohin ich wollte. Ich weiß jetzt, daß die Körper
nicht eigentlich von den Sinnen oder von dem Vorstellungsvermögen,
sondern von dem Verstande allein erfaßt
werden, und zwar nicht, weil wir sie berühren und sehen,
sondern lediglich, weil wir sie denken; und so erkenne ich
denn, daß ich nichts leichter und klarer aufzufassen
vermag als meinen Geist.

Alte Meinungen, an die man sich einmal gewöhnt hat,
lassen sich aber nicht so ohne weiteres ablegen, und so will
ich hier ein wenig Halt machen, damit sich diese neue Erkenntnis
durch ein längeres Verweilen bei dieser Betrachtung
meinem Gedächtnis um so tiefer einpräge.





Dritte Betrachtung.

Das Dasein Gottes.

Nun will ich meine Augen schließen, meine Ohren verstopfen,
alle meine Sinne will ich abwenden, sogar die Bilder
von körperlichen Gegenständen will ich alle aus meinem
Denken vertilgen oder, da dies doch kaum möglich sein
dürfte, will ich sie wenigstens als leere Trugbilder für nichts
achten. Zu mir allein will ich reden und in mein Innerstes
blicken, und mich so allmählich mit mir selbst bekannter
und vertrauter zu machen suchen.

Ich bin ein Wesen, welches denkt, d. h. zweifelt, bejaht,
verneint, einiges erkennt, vieles nicht weiß, will und
nicht will, vorstellt und auch empfindet. Obwohl nämlich
das, was ich denke oder vorstelle außer mir vielleicht nichts
ist, so sind doch, wie ich bereits oben bemerkte, sicherlich
jene Denkweisen, die ich Sinne und Vorstellungen benenne,
insofern sie lediglich als Denkweisen gefaßt
werden, etwas Wirkliches in mir.

Mit diesen wenigen Worten nun habe ich alles angeführt,
was ich wirklich weiß, soweit mir wenigstens bis
jetzt klar geworden ist, daß ich es weiß.

Nun will ich sorgfältiger um mich schauen, ob sich vielleicht
noch anderes bei mir findet, das ich bisher unbeachtet
ließ.

Ich bin sicher, daß ich ein denkendes Wesen bin; müßte
ich denn also nicht auch wissen, was dazu gehört, daß ich
einer Sache sicher bin?

Es ist doch in jener ersten Erkenntnis nichts Anderes

enthalten als eine klare und deutliche Auffassung dessen,
was ich behaupte. Diese aber könnte offenbar nicht genügen,
mich der Wahrheit eines Gegenstandes zu vergewissern,
wenn es überhaupt möglich wäre, daß etwas, das ich so
klar und deutlich einsehe, nicht wahr sei. Somit darf ich
wohl als allgemeine Regel festhalten: „Wahr ist alles
das, was ich ganz klar und deutlich einsehe.“

Allein ich habe ja früher vieles als ganz gewiß und
offenbar gelten lassen, und fand nachher doch, daß es ungewiß
sei. Was war denn dies? Es war Erde und Himmel,
die Sterne und alles andere, das ich mit den Sinnen
erfaßte.

Was aber war mir denn dabei so klar? – Offenbar
nur, daß dergleichen Vorstellungen oder Gedanken meinem
Geiste sich darstellten.

Daß jene Vorstellungen in mir stattfinden, das leugne
ich ja auch jetzt nicht. Es war aber noch etwas Anderes,
das ich behauptete und so zu glauben gewohnt war, daß ich
es sogar deutlich wahrzunehmen meinte, während ich es in
der That doch nicht wahrnahm: nämlich das Dasein von
Dingen außer mir, von denen jene Vorstellungen ausgingen
und denen dieselben ganz ähnlich wären. Hierin aber irrte
ich entweder, oder, falls ich recht hatte, ergab sich mir
dies sicherlich nicht kraft meiner Wahrnehmung.

Wie verhielt es sich aber, wenn ich in der Arithmetik
oder Geometrie irgend etwas ganz Einfaches und Leichtfaßliches
betrachtete, wie z. B. daß zwei und drei zusammen
fünf giebt und dergleichen? Solche Sätze wenigstens sah ich
doch wohl klar genug ein, um behaupten zu können, sie
seien wahr? – Allerdings erklärte ich sie später auch nur
aus dem einzigen Grunde für zweifelhaft, weil mir in den
Sinn kam, es hätte vielleicht ein Gott mich so schaffen können,
daß ich selbst in den scheinbar handgreiflichsten Dingen
mich meiner Natur nach in Irrtum befinde. So oft diese
vorgefaßte Meinung von Gottes Allmacht mir aufstößt,

muß ich allerdings gestehen, daß Gott, wenn er nur wolle,
mich leicht könne irren lassen, selbst in Dingen, die ich mit
meinen geistigen Augen aufs klarste zu sehen meine. Wende
ich mich dann aber den Dingen selbst zu, die ich so ganz
klar wahrzunehmen glaube, so werde ich jedesmal so ganz
von der Wahrheit durchdrungen, daß ich unwillkürlich in
die Worte ausbreche: „täusche mich einer, wenn er es vermag!
das wird er doch niemals zu Wege bringen,
daß ich nichts bin, während ich denke ich sei etwas!
oder daß es je wahr wäre, daß ich nie gewesen, da ich
doch nun wirklich bin; – oder auch, daß zwei und drei
zusammen mehr oder weniger als fünf sei u. dgl., denn
darin erkenne ich einen offenbaren Widerspruch.“

Da ich nun aber sicherlich keine Veranlassung zu der
Annahme habe, es sei ein Gott, der mich täuscht; ja, da
ich nicht einmal sicher weiß, ob es überhaupt einen Gott
giebt, so ist ein Zweifel, der sich lediglich auf diese Annahme
stützt, sehr schwach und sozusagen metaphysisch begründet.
Doch auch diesen letzten Zweifel will ich beseitigen
und muß daher, sobald sich Gelegenheit dazu bietet, untersuchen,
ob ein Gott ist, und, falls er ist: ob er ein Betrüger
sein kann. So lange ich nämlich dies nicht weiß, kann
ich wohl überhaupt über nichts jemals Gewißheit erlangen![26]



Doch um den Verlauf der Untersuchung nicht zu unterbrechen,
dürfte es zunächst angemessen sein, alle Gedanken
in gewisse Gattungen einzuteilen und festzustellen, worin
Wahrheit und Irrtum eigentlich besteht.

Gewisse Gedanken nun sind gleichsam Bilder von Dingen,
und diesen allein kommt eigentlich der Name „Vorstellung“
zu; so z. B. wenn ich mir einen Menschen, eine
Chimäre, den Himmel, einen Engel oder Gott denke.

Andere Gedanken haben außerdem noch eine andere
Form. Wenn ich z. B. will, wenn ich fürchte, bejahe, verneine,
so denke ich mir zwar stets ein Etwas, das diesem
Denken zu Grunde liegt, aber ich denke mir noch etwas mehr
dabei als ein bloßes Bild von jenem Etwas. Solche Gedanken
sind einmal die sogenannten Begehrungen oder
Affekte, dann die Urteile.

Was nun die Vorstellungen anbetrifft, so können sie
eigentlich nicht falsch sein, wenn man sie nur an sich betrachtet
und auf nichts anderes bezieht. Ob ich eine Ziege
oder eine Chimäre mir vorstelle: daß ich es vorstelle, ist
im einen Fall ebenso wahr wie im andern!

Auch beim Willen und den Affekten brauche ich keinen
Irrtum zu fürchten, denn wenn ich auch Schlechtes oder
ganz und gar Unmögliches wünschen kann, so bleibt es
darum doch immer wahr, daß ich solches begehre.

So bleiben nur die Urteile allein, bei denen ich mich
vor Irrtum hüten muß.[27] Der hauptsächlichste und häufigste

Irrtum aber, den man in ihnen finden kann, besteht darin,
daß ich meine, die Vorstellungen, die in mir sind, seien
gewissen Dingen außer mir ähnlich und entsprechend. In
der That, wenn ich die Vorstellungen nur als gewisse Arten
meines Denkens betrachten und auf nichts Anderes beziehen
würde, so könnten sie mir kaum irgend einen Stoff zum
Irrtum geben.

Von diesen Vorstellungen nun sind die einen, dem Anscheine
nach, mir angeboren, andere sind mir von außen
gekommen, andere aber habe ich mir selbst gebildet. Wenn
ich erkenne, was „Ding“, „Wahrheit“, „Denken“ ist, so
kann ich dies wohl lediglich aus meinem eigenen Wesen
schöpfen. Höre ich dagegen ein Geräusch, sehe ich die Sonne,
fühle das Feuer, so meinte ich bisher, dies käme von Dingen
außer mir. Vorstellungen aber wie Sirenen, Hippogryphen
u. dgl. bilde ich mir selbst. Doch ich könnte auch
annehmen, alle Vorstellungen kämen von außen, oder alle

seien mir angeboren, oder alle seien von mir gebildet; noch
habe ich ja ihren wahren Ursprung nicht klar erkannt!

Doch hier handelt es sich vorzüglich um diejenigen,
welche ich als entlehnt von Dingen außer mir ansehe, und
es fragt sich: was veranlaßt mich, diese Vorstellungen für
Abbilder von Dingen zu halten?

Die Natur scheint es mich eben so gelehrt zu haben.
Zudem erwarte ich auch, daß diese Vorstellungen nicht von
meiner Willkür, mithin nicht von mir, abhängen, denn oft
habe ich sie selbst gegen meinen Willen. So empfinde ich
Wärme, ob ich nun will oder nicht; darum glaube ich, die
Wärme-Empfindung oder Vorstellung komme mir von etwas,
das von mir ganz verschieden ist, von der Wärme des
Feuers, bei dem ich sitze; was ist dann aber näherliegend
als die Meinung, jenes Ding sende mir eher Seinesgleichen
zu als etwas Anderes?

Wenn ich hier sage: „die Natur hat es mich so gelehrt,“
so meine ich damit nur, ein unwillkürlicher Trieb
bringe mich zu diesem Glauben, nicht aber ein natürliches
Erkenntnisvermögen[28] stelle es mir als wahr hin. Das
sind zwei sehr verschiedene Dinge! Was mir nämlich durch
das natürliche Erkenntnisvermögen einleuchtet (wie z. B.
der Satz, daß aus meinem Zweifeln mein Sein folgt und
Ähnliches), das kann in keiner Weise zweifelhaft sein, weil
es kein anderes Vermögen geben kann, dem ich so, wie jenem
Lichte der Erkenntnis vertraue, oder das mir klar machen
könnte, es sei nicht wahr, was ich vermöge jenes Lichtes
erkenne.[29] – Was aber die natürlichen Triebe anlangt,

so habe ich schon früher oftmals gefunden, daß ich von
ihnen zum Schlechten angetrieben wurde, wenn es sich darum
handelte, das Gute zu erwählen; und ich sehe nicht ein,
warum ich ihnen in anderen Dingen mehr Vertrauen schenken
soll.

Wenn nun aber auch jene Vorstellungen unabhängig
sind von meinem Wollen, so ist damit noch nicht gesagt,
daß sie von außer mir liegenden Dingen herkommen. Gleich
wie die oben erwähnten Triebe wohl in mir sind, aber
gleichwohl von meinem Wollen verschieden zu sein scheinen,
so könnte es wohl auch ein anderes mir nur noch nicht hinreichend
bekanntes Vermögen in mir geben, das jene Vorstellungen
hervorbringt. So habe ich es ja bisher auch
schon immer beobachtet, daß im Schlafe ohne irgend welches
Zuthun äußerer Dinge Vorstellungen in mir entstehen!

Selbst wenn aber schließlich auch die Vorstellungen von
äußeren Dingen herrührten, so folgt daraus doch noch nicht,
daß sie jenen Dingen auch ähnlich sein müßten; meine
ich doch vielmehr häufig gerade hier einen großen Unterschied

angetroffen zu haben. So finde ich in mir beispielsweise
zwei verschiedene Vorstellungen von der Sonne. Die
eine hat ihren Ursprung in den Sinnen und ist hauptsächlich
zu jenen zu rechnen, die ich meiner Meinung nach
von außen erhalte; nach dieser Vorstellung erscheint mir
die Sonne sehr klein. Die andere Vorstellung habe ich
aus astronomischen Beweisen gewonnen, d. h. ich habe sie
aus gewissen mir angeborenen Begriffen heraus entwickelt
oder in irgend einer anderen Weise gebildet; hiernach stellt
sich die Sonne vielmal größer als die Erde dar.
Beide Vorstellungen können aber der einen außer mir befindlichen
Sonne nicht ähnlich sein, und die Vernunft sagt
mir, daß gerade diejenige ihr am unähnlichsten ist, die doch
am allerunmittelbarsten von der Sonne selbst herzukommen
schien!

Aus alledem geht zur Genüge hervor, daß nicht ein
sicheres Urteil, sondern nur ein blinder Trieb mich zu der
Meinung veranlaßte, es gebe Dinge, die von mir verschieden
sind und mir Vorstellungen oder Bilder von sich durch
Vermittlung der Sinnesorgane oder auf andere Weise
zusenden.

Es zeigt sich mir aber noch ein anderer Weg, um festzustellen,
ob einige von den Dingen, deren Vorstellungen
ich in mir habe, auch außer mir existieren. Inwiefern
nämlich jene Vorstellungen lediglich gewisse Arten des Denkens
sind, finde ich zwischen ihnen keinen Unterschied und
alle scheinen in gleicher Weise aus mir hervorzugehen. Insofern
aber die eine dies, die andere das darstellt, sind sie
offenbar sehr verschieden voneinander. Ohne Zweifel sind
die, welche Substanzen darstellen, in gewisser Beziehung
mehr; sie enthalten sozusagen mehr objektive Realität[30] in
sich als die, welche nur Eigenschaften oder Accidenzen darstellen;
und wenn ich einen höchsten Gott vorstelle, der ewig,

unendlich, allweise, allmächtig und der Schöpfer aller Dinge
ist, die außer ihm sind: so hat wiederum diese Vorstellung
mehr objektive Realität in sich als die, welche endliche Substanzen
darstellen.

Nun sagt uns aber unser natürliches Erkenntnisvermögen,
daß in der ganzen wirkenden Ursache mindestens
ebensoviel Realität enthalten sein muß, als in der Wirkung
ebendieser Ursache. Woher könnte denn die Wirkung
anders ihre Realität empfangen, als von der Ursache? und
wie könnte die Ursache diese geben, wenn sie sie nicht
selbst hätte?

Daraus aber ergiebt sich, daß weder etwas aus Nichts
entstehen kann, noch ein Vollkommneres (d. h. mehr Realität
Enthaltendes) aus einem Unvollkommneren. Und das
gilt offenbar nicht nur für diejenigen Wirkungen, deren
Realität eine aktuale oder formale ist, sondern auch für die
Vorstellungen, bei denen nur eine objektive Realität in
Betracht kommt.[31] Das heißt also, es ist ganz unmöglich,
daß beispielsweise ein Stein, der bisher nicht da war, jetzt
zu sein anfange, es sei denn, daß er von etwas Anderem
ins Dasein gerufen wird, in dem das ganze Sein, das im
Steine gesetzt wird, entweder im gleichen oder in höherem
Grade[32] enthalten ist, ebenso wie es auch unter anderem
unmöglich ist, daß einem Dinge, das bisher nicht warm war,
Wärme zugeführt werde außer von einem anderen Dinge,
das mindestens auf derselben Seinsstufe steht, wie die
Wärme. Ich konnte aber auch nicht einmal die Vorstellung

der Wärme oder des Steines haben, wenn sie nicht
durch eine Ursache in mir hervorgerufen ist, die mindestens
ebensoviel Realität enthält, als ich im Steine oder in der
Wärme vorstelle.

Zwar geht nichts von der aktualen oder formalen Realität
der Ursache in meine Vorstellung über, man darf aber
darum doch nicht glauben, diese Vorstellung müsse darum
weniger real sein, vielmehr bedarf die Vorstellung an sich
ihrem Wesen nach keiner anderen formalen Realität außer
der, die sie von meinem Denken entlehnt, dessen Modus sie
ist. Damit aber diese Vorstellung gerade diese oder jene
objektive Realität enthalte und nicht eine andere, dazu
bedarf sie einer Ursache, die wenigstens ebensoviel formale
Realität besitzt, als sie selbst an objektiver Realität enthält.

Denn gesetzt den Fall, in der Vorstellung finde sich
etwas, das in ihrer Ursache nicht war, so hätte sie es folglich
von nichts. So unvollkommen nun auch jene Seinsweise
sein mag, durch die ein Ding im Geiste durch die
Vorstellung vergegenständlicht ist, so ist sie sicherlich doch
nicht völlig gleich Null und kann daher auch nicht aus
Nichts hervorgehen.[33]

Da die Realität, die ich in meinen Vorstellungen anschaue,
nur eine objektive ist, so könnte man meinen, dieselbe
Realität brauche nicht formal in den Ursachen jener
Vorstellungen zu sein, es genüge, wenn sie in ihnen ebenfalls
objektiv sei. Doch diese Annahme ist unzulässig; denn
wie die objektive Seinsweise den Vorstellungen ihrem Wesen
nach entspricht, so entspricht die formale Seinsweise den
Ursachen der Vorstellungen, deren Natur gemäß; wenigstens
den ersten und hauptsächlichsten Ursachen. Es kann

ja wohl auch eine Vorstellung aus einer anderen hervorgehen,
aber ohne Ende kann das nicht fortgehen; schließlich
muß man doch bei einer ersten Vorstellung ankommen,
deren Ursache gleichsam das Original ist, in dem alle Realität
formal (wirklich) enthalten ist, die sich in der Vorstellung
nur objektiv findet.

So leuchtet mir nun vermöge meiner natürlichen Erkenntniskraft
ein, daß meine Vorstellungen gleichsam Bilder
sind, die zwar leicht hinter der Vollkommenheit der Dinge,
von denen sie herrühren, zurückbleiben, niemals aber Größeres
oder Vollkommneres[34] als jene enthalten können.

Je länger und sorgfältiger ich dies alles prüfe, um so
klarer und deutlicher sehe ich seine Richtigkeit ein. Was
folgt nun aber schließlich daraus?

Wenn die objektive Realität einer von meinen Ideen
so groß ist, daß sie mit Gewißheit weder mit demselben
noch mit einem höheren Grade von Realität in mir enthalten
sein und ich selbst mithin nicht ihre Ursache sein
kann, so folgt daraus notwendig, daß ich nicht allein in
der Welt bin; es muß noch etwas Anderes existieren,
das die Ursache jener Vorstellung ist. Findet
sich in mir aber keine solche Vorstellung, so hätte ich gar
keinen Grund, der mich der Existenz eines Wesens außer
mir versicherte. Ich habe mich ja aufs sorgfältigste nach
allem umgeschaut, konnte aber bis jetzt nichts anderes finden!



Unter meinen Vorstellungen nun – außer der von mir
selbst, die uns hier keine Schwierigkeiten bereitet – befindet
sich eine, die Gott, andere, die Körper und leblose Wesen,
wieder andere, welche Engel, dann solche, die Tiere und
schließlich solche, die Menschen meinesgleichen vorstellen.

Was die Vorstellungen von anderen Menschen, von Tieren
und von Engeln anbetrifft, so erkenne ich leicht, daß

dieselben aus denen, die ich von mir, den Körpern, und
Gott habe, sich bilden lassen, selbst wenn es außer mir
weder Menschen noch Tiere noch Engel in der Welt gäbe.

In den Vorstellungen von Körpern aber findet sich
nichts, das so viel Realität besäße, daß es nicht auch aus
mir selbst hätte hervorgehen können. Denn wenn ich genauer
zusehe und sie einzeln prüfe, wie ich gestern die Vorstellung
des Wachses prüfte, so bemerke ich nur Weniges,
das ich an ihnen klar und deutlich auffasse, nämlich die
Größe oder die Ausdehnung in Länge, Breite und Tiefe,
ferner die Gestalt, die durch die Begrenzung der Ausdehnung
entsteht; die Lage, welche verschiedene Gestaltungen gegeneinander
einnehmen, und die Bewegung, oder die Veränderung
dieser Lage. Man könnte noch hinzufügen Substanz,
Dauer und Zahl. Alles übrige aber, wie Licht und Farben,
Töne, Gerüche, Geschmack, Wärme und Kälte sowie
die anderen fühlbaren Eigenschaften denke ich nur ganz verworren
und dunkel, und weiß darum auch nicht, ob sie
wahr oder falsch sind, d. h. ob die Vorstellungen, die ich
von ihnen habe, Vorstellungen von Dingen oder von Nichtdingen
sind. Wiewohl nämlich, wie ich kurz vorher bemerkte,
die eigentliche oder formale Falschheit nur in Urteilen
anzutreffen ist, so giebt es doch auch eine materiale
Falschheit in den Vorstellungen, wenn sie nämlich ein Nichtding
als Ding vorstellen.

So sind beispielsweise die Vorstellungen von Wärme
und Kälte so wenig klar und deutlich, daß ich aus ihnen
nicht entnehmen kann, ob die Kälte nur ein Mangel an
Wärme ist, oder die Wärme ein Mangel an Kälte, oder
ob beides wirkliche Eigenschaften sind, oder keines von beiden.
Da nun aber alle Vorstellungen nur Vorstellungen von
Dingen sein können, so würde die Vorstellung, die mir die
Kälte als etwas Wirkliches und Positives hinstellt, nicht
mit Unrecht falsch genannt werden, falls wirklich Kälte

lediglich Wärmemangel wäre. Entsprechendes gilt in den
anderen Fällen.[35]

Hiernach nun ist es in der That nicht nötig, für diese
Vorstellungen einen anderen Urheber als mich selbst zu
suchen. Denn sind sie falsch, d. h. stellen sie keine Dinge
dar, so sagt mir mein natürliches Erkenntnisvermögen, daß
sie aus Nichts hervorgehen, d. h. daß sie nur darum in
mir sind, weil meiner Natur etwas fehlt, weil sie nicht
ganz vollkommen ist. Sind sie aber wahr, so bieten sie
mir doch so wenig Realität dar, daß ich sie nicht einmal
von dem Nichtseienden unterscheiden kann, und ich sehe nicht
ein, warum sie nicht aus mir selbst hervorgehen könnten.

Von dem dagegen, was in den Vorstellungen von Körpern
klar und deutlich ist, könnte ich wohl einiges von der Vorstellung
meines Ich entlehnt haben, nämlich Substanz, Dauer,
Zahl und ähnliches. Ich denke mir nämlich den Stein
als eine Substanz oder ein Wesen, das durch sich selbst zu
bestehen vermag. Ich denke mir ferner mein Ich als Substanz.
Nun fasse ich zwar mich selbst als denkendes, nicht
ausgedehntes Wesen, den Stein aber als ausgedehntes, nicht
denkendes Wesen auf, und es ist somit ein sehr großer Unterschied
zwischen beiden Auffassungen. Darin aber stimmen
sie doch überein, daß beide Substanzen sind. Ebenso,
wenn ich wahrnehme, daß ich jetzt bin, und mich erinnere,
daß ich auch früher eine Zeitlang bestand; wenn ich ferner
mehrere Gedanken habe, deren Zahl ich kenne, so gewinne
ich die Vorstellungen von Dauer und Zahl, die ich nun
auch auf beliebige andere Dinge übertragen kann.

Alles andere aber, aus dem die Vorstellungen von Körpern
sich zusammensetzen, wie Ausdehnung, Gestalt, Lage,
Bewegung, sind zwar in mir, der ich lediglich denkendes

Wesen bin, nicht wirklich („formaliter“) enthalten, da sie aber
nur gewisse Eigenschaften einer Substanz sind, ich aber
selbst eine Substanz bin, so können sie offenbar in mir, vermöge
meiner größeren Realität („eminenter“) enthalten sein.

So bleibt also allein die Vorstellung Gottes übrig,
bei der es sich fragt, ob sie etwas enthält, das aus mir
nicht hat hervorgehen können.



Unter „Gott“ verstehe ich ein unendliches, unabhängiges,
allweises, allmächtiges substanzielles Wesen, von dem ich
und alles, was etwa noch außer mir existiert, geschaffen bin.
Diese ganze Vorstellung ist derartig, daß ich um so weniger
mir denken kann, sie sei aus mir selbst hervorgegangen, je
sorgfältiger ich sie ins Auge fasse.

So ergiebt sich denn aus dem oben Gesagten, daß Gott
notwendig ist. Zwar habe ich eine Vorstellung von Substanz,
weil ich selbst Substanz bin; dies kann jedoch nicht
die Vorstellung einer unendlichen Substanz sein, da ich
selbst endlich bin, eine solche Vorstellung kann vielmehr
nur von einer wirklich unendlichen Substanz hervorgehen.

Auch darf ich nicht etwa glauben, ich erfasse das Unendliche
nicht durch eine wirkliche Vorstellung, sondern nur
durch Negation des Endlichen, ähnlich wie ich die Ruhe und
die Finsternis durch Negation der Bewegung und des Lichtes
erfasse. Ich erkenne vielmehr ganz klar, daß die unendliche
Substanz mehr Realität enthält als die endliche;
daß mithin in gewissem Sinne die Vorstellung des Unendlichen
der des Endlichen, d. h. die Vorstellung Gottes,
der des Ich vorausgeht. Wie könnte ich denn
wissen, daß ich zweifle, daß ich begehre, d. h. daß mir etwas
fehlt, und daß ich unvollkommen bin, wenn in mir nicht
die Vorstellung eines vollkommneren Wesens wäre, mit dem
ich mich vergleichen kann, um meine Mängel zu erkennen?[36]

Auch kann man nicht sagen, diese Gottes-Vorstellung sei
vielleicht material falsch und könne daher ebenso gegenstandslos
sein, wie ich es vorhin von den Vorstellungen
der Wärme und Kälte und von ähnlichem bemerkte. Im
Gegenteil vielmehr: sie ist äußerst klar und bestimmt und
enthält mehr objektive Realität, als irgend eine andere, und
darum ist keine an sich[37] wahrer, bei keiner ist der Verdacht
der Falschheit mehr ausgeschlossen als bei ihr!

Diese Vorstellung eines vollkommensten und unendlichen
Wesens, sage ich, ist (material) vollkommen wahr:
Könnte man vielleicht auch sich einbilden, ein solches Wesen
existiere nicht; das kann ich mir doch nicht einbilden, daß
die Vorstellung desselben mir nichts Reales biete, wie
ich es vorhin von der Vorstellung der Kälte sagte.

Jene Vorstellung ist aber auch vollkommen klar und
bestimmt, denn in ihr ist alles völlig enthalten, was ich
klar und deutlich wahrnehme, was wirklich und wahr ist
und eine gewisse Vollkommenheit in sich schließt!

Auch das läßt sich nicht einwenden, daß ich das Unendliche
nicht zu fassen vermag und daß sogar unzähliges
Andere in Gott ist, das ich weder erfassen, noch auch überhaupt
mit meinem Denken irgendwie erreichen kann.[38]

Es liegt nämlich in der Natur des Unendlichen, daß es
von mir, der ich endlich bin, nicht begriffen werden kann,
und es genügt, daß ich dies einsehe und erkenne, daß alles,
was ich klar auffasse, und worin ich eine gewisse Vollkommenheit
erkannt habe, ebenso wie vielleicht noch unzähliges
andere, von dem ich nichts weiß, in Gott wirklich enthalten
oder in seiner Seinsfülle einbegriffen sei.[39] Die Vorstellung,
die ich von Gott habe, ist dann die wahrste,
klarste und deutlichste aller meiner Vorstellungen.

Vielleicht aber bin ich mehr als ich selbst meine; vielleicht
sind alle jene Vollkommenheiten, die ich Gott zuschreibe,
gewissermaßen potential in mir, wenn sie sich auch
noch nicht äußern und zur Wirklichkeit gelangen? – Ich
bemerke ja, wie meine Erkenntnis sich allmählich erweitert,
und ich sehe nicht ein, warum sie sich so nicht mehr und
mehr bis ins Unendliche erweitern sollte, und warum ich
ferner nicht mit Hilfe dieser so vermehrten Erkenntnis zu
allen übrigen Vollkommenheiten Gottes gelangen könnte,
und endlich, warum das Vermögen zu diesen Vollkommenheiten,
wenn es in mir ist, nicht hinreichen sollte, die Vorstellung
derselben hervorzubringen!

Doch alles dies ist unmöglich! Erstens nämlich, gesetzt
auch, meine Erkenntnis nehme allmählich zu, und vieles
sei potential in mir, das noch nicht in Wirksamkeit getreten,
so gehört doch nichts von alledem zur Vorstellung
Gottes, in der es überhaupt nichts Potentiales giebt.
Gerade das allmähliche Zunehmen ist ja der sicherste Beweis
der Unvollkommenheit! – Nähme aber auch zweitens
meine Erkenntnis immer mehr zu, so sehe ich gleichwohl
nicht ein, wie sie je dadurch ein aktual Unendliches werden

sollte, da sie niemals dahin gelangen wird, daß sie keines
weiteren Zuwachses mehr fähig wäre. Gott aber fasse ich
als ein aktual Unendliches auf, und seiner Vollkommenheit
kann nichts zugefügt werden. – Ich sehe aber drittens
auch ein, daß das objektive Sein der Vorstellung nicht durch
ein bloß potentiales Sein, das richtig gesagt, Nichts ist,
hervorgebracht werden kann, sondern lediglich durch aktuales
oder formales Sein.

Alles dies kann man bei genauer Aufmerksamkeit durch
das natürliche Erkenntnisvermögen ganz klar einsehen. Bin
ich aber weniger aufmerksam, und die sinnlichen Vorstellungsbilder
trüben mein geistiges Auge, so vermag ich mir
nicht so leicht Rechenschaft darüber zu geben, warum die
Vorstellung eines vollkommneren Wesens als ich, notwendig
von einem wirklich vollkommneren Wesen herrühren muß.
Darum will ich ferner zusehen, ob ich, der ich jene Vorstellung
habe, auch sein könnte, wenn es kein solches Wesen
gäbe?

Da fragt sich's nun: woher würde ich dann meine Existenz
haben? – Nun, etwa von mir selbst, oder von meinen
Eltern, oder von irgend welchen anderen unvollkommneren
Wesen als Gott (denn etwas Vollkommneres oder
auch nur ebenso Vollkommnes wie Gott ist gänzlich undenkbar).

Wäre ich nun aber aus mir selbst, so würde ich nicht
zweifeln und nichts begehren; es würde mir überhaupt gar
nichts fehlen. Ich würde mir alle Vollkommenheiten verliehen
haben, die ich mir irgendwie vorstelle, und so wäre
ich selbst Gott! – Ich brauche nicht etwa zu denken, das,
was mir noch fehlt, sei vielleicht schwieriger zu erreichen,
als das, was ich bereits habe. Im Gegenteil! Es wäre
offenbar weit schwieriger für mich gewesen, als denkendes
Wesen, als Denksubstanz, aus dem Nichts ins Dasein
zu treten, als die Kenntnis vieler unbekannter Dinge zu
erwerben, denn das sind doch nur Accidenzen jener Substanz.

Konnte ich mir das Größere verleihen, so hätte ich
mir gewiß nichts versagt, was leichter zu erreichen ist; und
auch von alledem hätte ich mir nichts versagt, was ich in
der Vorstellung Gottes wahrnehme, denn alles dies erscheint
mir gar nicht schwerer erreichbar zu sein! Wäre aber doch
etwas dabei, was schwieriger ist, so müßte es mir auch
schwieriger erscheinen, (falls ich wenigstens all meinen
übrigen Besitz von mir selbst hätte); ich würde dann nämlich
erkennen, daß meiner Macht dort eine Schranke gesetzt ist.

Der Macht dieser Gründe kann ich mich auch nicht entziehen,
indem ich annehme, ich sei immer gewesen, wie ich
jetzt bin, um daraus weiter zu folgern: nach einem Urheber
meines Daseins brauche ich gar nicht weiter zu forschen.[40]
Die ganze Zeit meines Lebens kann ich nämlich in unzählige
Teile zerlegen, und jeder dieser Teile ist gänzlich unabhängig
von allen anderen. Daraus, daß ich im vorhergehenden
Augenblick war, folgt also keineswegs, daß ich
auch jetzt sein müßte, es sei denn, daß irgend eine Ursache
mich gleichsam für diesen Augenblick von neuem schafft, d. h.
mich erhält. Fassen wir nämlich genau das Wesen der
Dauer ins Auge, so ist klar, daß ebendieselbe Kraft und
Thätigkeit nötig ist, um ein Ding in den einzelnen Momenten
seiner Dauer zu erhalten, als zu seiner Neuschöpfung
erforderlich wäre, wenn es noch gar nicht existierte. Der
Satz, daß „Erhalten“ und „Schaffen“ sich nur der Art der
Auffassung nach unterscheiden, ist also einer von denen, die
wir durch unser natürliches Erkenntnisvermögen klar einsehen.

So muß ich also nun mir selbst die Frage vorlegen,
ob ich eine Kraft besitze, vermöge der ich bewirken kann,
daß ich, der ich in diesem Momente bin, auch im folgenden

Momente sein werde. Da ich nämlich lediglich ein denkendes
Wesen bin, oder doch nur allein insoweit hier von mir
rede, als ich ein solches Wesen bin, so müßte ich ohne Zweifel
mir einer solchen Kraft bewußt sein, wenn ich sie besäße.
Ich bemerke aber keine solche Kraft, und erkenne
eben daraus aufs klarste, daß ich von einem von mir
verschiedenen Wesen abhänge.

Doch vielleicht ist dieses Wesen gar nicht Gott; vielleicht
sind es meine Eltern, die mich ins Dasein gerufen oder es
war eine andere, weniger vollkommene Ursache als Gott.

Es ist aber klar, wie ich schon oben sagte, daß in der
Ursache mindestens ebensoviel Realität enthalten sein muß,
wie in der Wirkung. Da ich nun ein denkendes Wesen
bin, das eine Vorstellung von Gott hat, so muß die Ursache
meines Daseins – mag dieselbe nun heißen wie sie
will – ebenfalls ein denkendes Wesen sein, das eine Vorstellung
von allen Vollkommenheiten hat, die ich Gott zuschreibe.
Bezüglich dieser Ursache nun kann man wieder
fragen, ob sie aus sich selbst oder durch etwas Anderes
existiere. Wäre sie aus sich selbst da, so wäre sie, wie aus
dem Gesagten hervorgeht, Gott; denn wenn sie die Kraft
hat, aus sich selbst zu existieren, so hat sie ohne Zweifel
auch die Kraft, alle die Vollkommenheiten wirklich zu besitzen,
die sie sich vorstellt.

Wäre jene Ursache aber durch ein Anderes da, so müßte
man wieder bezüglich dieser anderen Ursache die Frage stellen,
ob sie aus sich selbst oder durch ein Anderes existiert,
bis man schließlich bei der letzten Ursache anlangt, welche
Gott sein wird. Denn daß man dies nicht ins Unendliche
fortsetzen kann, ist um so klarer, als es sich nicht lediglich
um die Ursache handelt, die mich einst ins Leben rief,
sondern vorzüglich auch um die, welche mich gegenwärtig
erhält.

Man kann auch nicht annehmen, es hätten mehrere
Teil-Ursachen bei meiner Entstehung zusammengewirkt, und

ich hätte von der einen die Vorstellung dieser, von der anderen
die Vorstellung jener Vollkommenheit Gottes erlangt;
alle jene Vollkommenheiten seien also wohl irgendwo im
Universum zu finden, sie seien aber nicht gleichzeitig in einem
einzigen Wesen, in Gott vereinigt. – Im Gegenteil erkenne
ich gerade in der Einheit, Einfachheit oder Unteilbarkeit
eine Haupteigenschaft Gottes! Sicherlich konnte auch die
Vorstellung der Einheit aller Vollkommenheiten Gottes in
mir ausschließlich durch die nämliche Ursache hervorgerufen
werden, von der ich auch die Vorstellung der übrigen Vollkommenheiten
empfing, denn diese Ursache hätte nicht bewirken
können, daß ich sie alle vereint und untrennbar
erkenne, wenn sie nicht gleichzeitig mir eine Kenntnis jeder
einzelnen verschafft hätte.

Was nun schließlich meine Eltern anbetrifft, so mag ja
alles wahr sein, was ich von ihnen früher glaubte, aber
doch sind sie es nicht, die mich erhalten, noch auch haben
sie mich, inwiefern ich ein denkendes Wesen bin, hervorgerufen.
Sie haben vielmehr nur gewisse Anlagen
dem Stoffe mitgeteilt, dem ich, d. h. mein Geist (den ich
jetzt allein für mein Ich ansehe), innezuwohnen meine.
Bezüglich der Eltern kann also hier weiter keine Schwierigkeit
in Frage kommen. Sonach müssen wir überhaupt
den Schluß ziehen, daß daraus allein, daß ich bin und
eine Vorstellung eines vollkommensten Wesens, d. h. Gottes,
habe, daß daraus mit aller Sicherheit sich beweisen
läßt, daß Gott auch wirklich existiere.



Ich habe nun noch zu untersuchen, in welcher Weise
ich jene Vorstellung von Gott erhalten.

Ich habe sie nicht aus den Sinnen geschöpft, auch
ist sie mir nicht unerwartet gekommen, wie es bei den Vorstellungen
sinnlicher Dinge zu geschehen pflegt, wenn diese
Dinge mit meinen äußeren Sinnesorganen zusammentreffen
oder mit ihnen zusammenzutreffen scheinen.

Ich habe mir auch die Gottesvorstellung nicht selbst
gebildet, denn ich kann von ihr nichts wegnehmen und
kann nichts zu ihr hinzufügen.

So bleibt also nur übrig, daß sie mir angeboren ist,
wie auch die Vorstellung meiner selbst mir angeboren ist.

Und darüber braucht man sich in der That nicht zu
wundern, daß Gott mir bei meiner Erschaffung jene Vorstellung
gegeben hat, gleichwie ein Künstler seinem Werke
sein Zeichen einprägt. Es ist ja gar nicht einmal nötig,
daß dies ein besonderes, von dem ganzen Werke verschiedenes
Zeichen ist. Darum allein, weil Gott mich geschaffen,
ist es vielmehr schon sehr wahrscheinlich, daß ich gleichsam
nach seinem Ebenbilde geschaffen bin. Diese Gottähnlichkeit,
welche die Gottesvorstellung in sich schließt,
nehme ich aber durch das nämliche Vermögen wahr, durch
das ich mich selbst wahrnehme. Mit anderen Worten:
wenn sich mein geistiger Blick auf mich selbst richtet, so
werde ich dessen inne, daß ich unvollkommen und von einem
anderen Wesen abhängig bin und ohne Ende nach immer
Größerem und nach Besserem strebe. Gleichzeitig aber erkenne
ich auch, daß jenes Wesen, von dem ich abhängig bin,
das Höhere, das ich erstrebe, nicht nur als ein potentiales,
sondern als ein aktuales Unendliches in sich schließt, also
Gott ist.

Die ganze Kraft dieses Beweises liegt also darin, daß
ich es für unmöglich erkenne, daß ich so existiere, wie ich
bin, mit der Vorstellung Gottes in mir, wenn Gott nicht
auch wirklich existierte, – derselbe Gott, dessen Vorstellung
in mir ist, der alle jene Vollkommenheiten besitzt, die ich nicht
zu fassen, sondern gewissermaßen nur mit meinen Gedanken
zu berühren vermag; dem gar kein Mangel anhaftet.[41]

Hieraus geht nun auch zur Genüge hervor, daß dieser
Gott nicht täuschen kann, denn das sehen wir ohne
weiteres ganz klar ein, daß Lug und Trug aus einem
Mangel entspringen.

Doch bevor ich dies eingehender prüfe, und in die anderen
Wahrheiten, die sich daraus ergeben, einzudringen suche,
will ich noch ein wenig bei der Betrachtung Gottes verweilen.
Ich will seine Eigenschaften bei mir erwägen und
die Schönheit dieses unermeßlichen Lichtes, soweit mein geblendetes
geistiges Auge es vermag, anschauen und voll Bewunderung
anbeten. Wie nämlich unserem Glauben nach
in der bloßen Betrachtung der göttlichen Majestät die höchste
Glückseligkeit des jenseitigen Lebens besteht, so zeigt es sich,
daß wir auch jetzt schon in dieser selben, wenn auch noch
viel unvollkommneren Betrachtung das höchste Glück genießen
können, dessen wir in diesem Leben fähig sind!





Vierte Betrachtung.

Wahrheit und Irrtum.

Es ist mir in der letzten Zeit zur Gewohnheit geworden,
meinen Geist von den Sinnen abzulenken; ich habe es ganz
deutlich bemerkt, wie wenig wir wirklich über die Körper
erfahren, wieviel mehr aber über den menschlichen Geist, noch
weit mehr aber über Gott; und so vermag ich nun ohne
alle Schwierigkeit mein Denken von den Dingen der Anschauung
weg und den rein begrifflichen und gänzlich immateriellen
Gegenständen zuzuwenden.

In der That ist meine Vorstellung vom menschlichen
Geiste als einem denkenden Wesen, das keine Ausdehnung
nach Länge, Breite und Höhe hat und auch nichts Anderes
mit dem Körper gemein hat, viel deutlicher, als die Vorstellung
von irgend einem körperlichen Wesen.[42] Bedenke
ich nun, daß ich zweifle, also ein unvollkommnes, abhängiges
Wesen bin, so stellt sich mir ganz klar und deutlich die
Vorstellung eines unabhängigen und vollkommnen Wesens,
d. h. Gottes dar, und völlig überzeugend folgere ich aus
dieser einen Thatsache, daß ich jene Vorstellung habe oder
mit derselben existiere, die Existenz Gottes und die Abhängigkeit
meiner ganzen Existenz von ihm in jedem einzelnen

Moment. Daher bin ich der Überzeugung, der Menschengeist
könne überhaupt nichts einleuchtender, nichts sicherer
erkennen!

Nun glaube ich auch einen Weg zu sehen, um von der
Betrachtung des wahrhaften Gottes, in dem alle Schätze
der Wissenschaft und Weisheit verborgen sind, zur Erkenntnis
der übrigen Dinge zu gelangen!

Erstlich nämlich erkenne ich, daß Gott mich unmöglich
je täuschen kann; in allem Lug und Trug findet man eine
Unvollkommenheit. Wenn auch die Fähigkeit zu täuschen
ein Zeichen von Scharfsinn und Macht zu sein scheint, so
beweist doch die Absicht zu täuschen ohne Zweifel Bosheit
oder Schwäche und kann sich darum bei Gott nicht finden.

Zweitens bemerke ich bei mir ein Urteilsvermögen, das
ich sicherlich ebenso wie alles andere, was ich habe, von
Gott erhielt. Da nun aber Gott mich nicht täuschen will,
wird er mir wahrlich kein solches gegeben haben, das mich
bei richtigem Gebrauche jemals zu Irrtümern führen könnte.

Hierüber würde nun auch gar kein Zweifel mehr obwalten,
wenn nicht hieraus zu folgen schiene, ich könne
mithin niemals irren. Wenn ich nämlich alles, was in
mir ist, von Gott habe, und dieser gab mir kein Vermögen
zu irren, so kann ich dem Anscheine nach überhaupt nicht
irren. So lange daher meine Gedanken sich nur mit Gott
beschäftigen und ganz auf ihn gerichtet sind, so finde ich
keinen Anlaß zu Irrtum oder Unwahrheit. Wende ich mich
dann aber zu mir zurück, so bemerke ich, daß ich gleichwohl
zahllosen Irrungen ausgesetzt bin. Forsche ich nach der Ursache
derselben, so finde ich, daß sich mir nicht nur die reale
und positive Vorstellung Gottes oder des vollkommensten
Wesens darstellt, sondern auch sozusagen eine negative Vorstellung
vom Nichts oder dem vollendetsten Gegensatz aller
Vollkommenheit. Ich finde, daß ich gleichsam ein Mittelding
zwischen Gott und dem Nichts bin, oder zwischen dem
vollkommensten Sein und dem Nichtsein, und daß ich so

beschaffen bin, daß ich als Geschöpf jenes vollkommensten
Wesens nichts in mir habe, das mich zur Unwahrheit oder
zum Irrtum führen könnte; inwiefern ich aber auch am
Nichts oder am Nichtsein teilnehme (d. h. inwiefern ich nicht
selbst jenes vollkommenste Wesen bin und gar vieles mir
fehlt), kann es nicht gerade wunderbar erscheinen, wenn
ich irre.

So sehe ich also klar ein, daß der Irrtum als solcher
nichts Wirkliches, von Gott Herrührendes, sondern nur ein
Mangel ist; daß ich also, um zu irren, keines besonderen
Vermögens bedarf, das mir von Gott zu diesem Zwecke
verliehen wäre; vielmehr entspringt mein Irrtum aus der
Beschränktheit des mir von Gott verliehenen Urteilsvermögens.

Doch dies kann mich noch nicht ganz zufrieden stellen.
Der Irrtum ist nämlich nicht die reine Negation, sondern
der Mangel, das Fehlen einer mir gewissermaßen zukommenden
Erkenntnis, und wenn ich das Wesen Gottes betrachte,
so scheint es mir unmöglich, daß Gott ein Vermögen
in mich gelegt habe, das nicht in seiner Art vollkommen
wäre, oder dem eine ihm zukommende Eigenschaft
fehlt. Wenn die Werke, die von einem Künstler ausgehen,
um so vollkommner sind, je kundiger der Künstler ist, kann
dann Gott, der Urheber aller Dinge, etwas geschaffen haben,
das nicht in jeder Hinsicht vollkommen wäre?

Ohne Zweifel konnte doch Gott mich so schaffen, daß
ich nie irrte; ohne Zweifel auch will er stets nur das
Beste. Ist es nun besser ich irre, oder ich irre nicht?

Ich überlege mir dies genauer und finde erstlich, daß
es gar nicht auffallend ist, wenn Gott etwas thut, dessen
Gründe ich nicht einsehe. Auch darf ich nicht darum an
Gottes Existenz zweifeln, weil ich etwa irgend etwas bemerke,
von dem ich nicht begreife, warum und wie er es
gemacht hat. Ich weiß ja, daß ich von Natur sehr schwach
und beschränkt bin, Gott aber ist unermeßlich, unfaßbar,

unendlich! Darum weiß ich, daß er Unzähliges vermag,
dessen Gründe mir unbekannt sind.

Aus diesem einzigen Grunde glaube ich auch, daß jene
ganze Gattung von Ursachen, die man aus dem Zweck entnimmt,
für die Physik von gar keiner Bedeutung sind; denn
es wäre verwegen, wenn ich die Absichten Gottes ausforschen
zu können meinte.

Zweitens finde ich, daß man nicht ein einzelnes Geschöpf
im besonderen, sondern die Gesamtheit aller Dinge
in Betracht ziehen muß, wenn man die Frage untersucht,
ob Gottes Werke vollkommen sind. Ein Ding, das für sich
allein betrachtet mit Recht als sehr unvollkommen erscheinen
könnte, ist vielleicht als Teil des Weltganzen höchst
vollkommen. Ich habe zwar, seit ich mir vornahm, an
allem zu zweifeln, noch nichts weiter erkannt, als daß ich
bin und daß Gott ist. Seit ich aber die unermeßliche Macht
Gottes erkannt, kann ich doch nicht leugnen, daß Gott noch
vieles andere geschaffen hat oder wenigstens hätte schaffen
können, und daß ich mithin in dem All der Dinge nur
die Bedeutung eines Teiles habe.



Trete ich nun näher an mich heran und prüfe, welcher
Art meine Irrtümer sind (die allein eine Unvollkommenheit
in mir beweisen), so bemerke ich, daß dieselben durch das Zusammenwirken
zweier Ursachen bedingt sind, nämlich durch
das Erkenntnisvermögen, das ich habe, und durch das Vermögen
zu wählen oder die Willensfreiheit: d. h. also durch
den Verstand in Verbindung mit dem Willen.

Durch den Verstand allein gelange ich nur zu den
Vorstellungen, über die ich ein Urteil fällen kann, und ein
eigentlicher Irrtum kann in dem Verstande in diesem Sinne
gar nicht vorkommen. Es mögen wohl unzählige Dinge
existieren, ohne daß ich eine Vorstellung von ihnen habe.
Man kann aber nicht eigentlich sagen, ich sei derselben beraubt;
man kann nur negativ sagen, ich habe dieselben

nicht. Ich könnte ja mit keinem Grunde beweisen, daß
Gott mir eigentlich ein größeres Erkenntnisvermögen hätte
geben müssen, als er mir wirklich gab! Wenn ich auch
einen noch so erfahrenen Künstler in ihm erkenne, so glaube
ich darum doch nicht, daß er jedem einzelnen seiner Werke
alle jene Vollkommenheiten hätte verleihen müssen, die er
einigen verleihen kann.

Ich kann mich aber auch nicht beklagen, daß Gott mir
keinen Willen, keine Willensfreiheit gegeben habe, die ausgedehnt
und vollkommen genug sei; ich bemerke vielmehr,
daß dieselbe in der That ohne alle Grenzen ist.

Sehr bemerkenswert ist hierbei, daß nichts anderes
in mir so vollkommen oder so groß ist, daß ich mir es
nicht noch vollkommener und größer denken könnte. Nehme
ich z. B. das Erkenntnisvermögen. Ich bemerke sofort, daß
es äußerst gering und eng begrenzt ist. Ich bilde mir aber
sogleich auch die Vorstellung eines anderen weit größeren,
ja des größtmöglichen, unendlichen Erkenntnisvermögens,
und eben daraus, daß ich imstande bin, mir dies vorzustellen,
erkenne ich, daß es zum Wesen Gottes gehört.
Ebenso, wenn ich das Erinnerungs- oder das Vorstellungsvermögen
oder irgend ein anderes prüfe, so finde ich überhaupt
keins, das nicht in mir selbst gering und beschränkt, in
Gott aber unermeßlich wäre. Der Wille allein oder die
Willensfreiheit ist es, die ich als so groß erkenne, daß
ich sie mir gar nicht größer vorstellen kann. Daher ist sie
es auch vorzüglich, vermöge derer ich in mir ein Ebenbild
Gottes erkenne.

Freilich ist dieser freie Wille in Gott unvergleichlich
größer als in mir, sowohl hinsichtlich der Erkenntnis und
Macht, mit der er verbunden ist, und die ihn stärker und
wirksamer macht, als auch hinsichtlich des Objektes, da er
eine viel weitere Ausdehnung hat. Gleichwohl aber erscheint
er, an sich genau betrachtet, seinem Wesen nach
nicht größer; er besteht nämlich nur darin, daß wir dasselbe

thun oder auch nicht thun (d. h. bejahen oder verneinen,
erstreben oder fliehen) können, oder vielmehr lediglich
darin, daß wir uns von keiner äußeren Macht dazu
gezwungen fühlen, wenn wir das bejahen oder verneinen,
erstreben oder fliehen, was uns der Verstand vorhält.

Um frei zu sein, brauche ich nämlich keineswegs nach
beiden Seiten in gleicher Weise hinzuneigen. Im Gegenteil!
Jemehr ich mich der einen Seite zuneige – sei es
nun, weil ich in ihr das Wahre und Gute klar erkenne,
oder weil Gott in meinem Innersten so mein Denken lenkt
– um so freier wähle ich diese Seite. Weder die göttliche
Gnade, noch die natürliche Erkenntnis beeinträchtigen
je meine Freiheit, sondern mehren und kräftigen sie vielmehr!
Jene Indifferenz aber, die ich empfinde, wenn nichts
mich mehr nach der einen Seite hintreibt als nach der
anderen, ist die tiefste Stufe der Freiheit; sie darf nicht
als Beweis einer Vollkommenheit, sondern lediglich als ein
Mangel im Erkennen, als etwas Negatives angesehen werden.
Sähe ich immerdar, was wahr und gut ist, ich würde
niemals schwanken, wie ich zu urteilen oder zu wählen habe!
Ich würde völlig frei, aber niemals indifferent sein!

Hieraus ersehe ich nun, daß weder die mir von Gott
verliehene Willenskraft, an sich betrachtet, die Ursache meines
Irrtums sein kann; denn sie ist von größter Ausdehnung
und vollkommen in ihrer Art. Noch auch kann es
die Erkenntniskraft sein, denn da ich mein Erkennen von
Gott habe, ist zweifelsohne alles richtig, was ich erkenne
und ich kann mich darin nicht täuschen.

Woher also entstehen meine Irrtümer?

Offenbar nur daraus, daß der Wille sich weiter erstreckt
als mein Verstand, und daß ich ihn nicht in den nämlichen
Schranken halte, sondern auch auf das Nichterkannte
ausdehne. Da er gegen dieses sich indifferent verhält,
weicht er leicht vom Wahren und Guten ab, und so irre
und sündige ich.

Als ich beispielsweise dieser Tage untersuchte, ob irgend
etwas in der Welt existierte, und als ich bemerkte, daß eben
daraus, daß ich es prüfte, mein Dasein evident folgte,
da konnte ich nicht anders urteilen, als es sei wahr,
was ich so klar erkannte, und zwar war ich zu diesem Urteil
nicht durch eine äußere Macht gezwungen, sondern
diese große Neigung meines Willens war eine Folge der
großen Erleuchtung meines Verstandes, und so war mein
Fürwahrhalten um so selbständiger und freier, je weniger
ich dabei indifferent war.[43]

Nun weiß ich aber nicht bloß, daß ich (insoweit ich ein
denkendes Wesen bin) existiere, es schwebt mir auch eine
Vorstellung der körperlichen Natur vor, und so kommt es,
daß ich im Zweifel bin, ob die Denknatur, die in mir ist,
oder die ich vielmehr selber bin, von jener Körpernatur
verschieden ist, oder ob beide ein und dasselbe sind.

Ich nehme nun an, mein Verstand finde noch keinen
Grund, der ihm das Eine wahrer erscheinen lasse als das
Andere, und offenbar treibt mich daher nichts an, das Eine
oder das Andere zu bejahen oder zu verneinen, oder mich
überhaupt jeden Urteils darüber zu enthalten. Diese Indifferenz
erstreckt sich sogar nicht nur auf das, was der Verstand
gar nicht erkennt, sondern überhaupt auf alles, was
er nur mangelhaft erkennt zur Zeit, da er die Entscheidung
in Erwägung zieht. Mögen noch so wahrscheinliche Vermutungen
mich nach der einen Seite hindrängen, der Umstand
allein, daß ich weiß, es sind nur Vermutungen und
keine sicheren, unzweifelhaften Gründe, dies allein ist mir

Veranlassung genug, meine Zustimmung dem Gegenteil zuzuwenden!

Das habe ich ja in diesen Tagen zur Genüge erfahren,
als ich alles für gänzlich falsch annahm, an dessen Wahrheit
ich früher ganz fest geglaubt hatte, und zwar aus dem
einen Grunde, weil ich fand, man könne irgendwie daran
zweifeln!

Wenn ich nun die Wahrheit nicht klar und deutlich genug
erkenne, und ich enthalte mich des Urteils, so handle
ich offenbar recht und bin vor Irrtum bewahrt. Urteile
ich aber „so ist es“ oder „es ist nicht so“, dann mache ich
einen verkehrten Gebrauch von meiner Willensfreiheit!
Wende ich mich dabei dem Falschen zu, so irre ich eben.
Im anderen Falle treffe ich zwar zufällig das Richtige, bin
aber doch nicht ohne Schuld, da mir die Vernunft sagt,
daß die geistige Auffassung stets der Entscheidung des Willens
vorausgehen müsse.

Diese verkehrte Anwendung der Willensfreiheit schließt
jenen Mangel in sich, der das Wesen des Irrtums ausmacht.
In der Anwendung, sage ich, die von mir ausgeht,
liegt jener Mangel, nicht aber in dem Vermögen
selbst, das ich von Gott empfing; auch nicht in dem Gebrauche
desselben, soweit er von Gott abhängig ist!

Daß Gott mir keine größere Verstandeskraft, keine größere
natürliche Einsicht verliehen, als ich nun einmal habe,
darüber kann ich mich in keiner Weise beklagen, denn es
liegt im Wesen des endlichen Verstandes, vieles nicht zu
erkennen, und im Wesen des geschaffenen Verstandes,
endlich zu sein. Ich bin dem, der mir nie was schuldig
war, zu Dank verpflichtet für das, was er mir schenkte,
und ich darf nicht etwa meinen, er hätte mir das vorenthalten,
was er mir nicht gab, oder er hätte es mir weggenommen!

Auch darüber darf ich mich nicht beklagen, daß er meinem
Willen eine größere Ausdehnung gegeben als meinem

Verstande. Da nämlich der Wille Eins und gleichsam unteilbar
ist, so scheint es seiner Natur zu widersprechen,
daß von ihm etwas weggenommen wird, und fürwahr, je
größer er ist, umsomehr bin ich seinem Geber zu Dank
verpflichtet!

Schließlich darf ich auch darüber nicht klagen, daß Gott
beim Zustandekommen jener Willensakte – jener Urteile,
in denen ich irre – mitwirkt. Jene Akte sind, soweit sie
von Gott abhängen, durchaus wahr und gut, und meine
Vollkommenheit ist in gewissem Sinne größer, weil ich sie
hervorzurufen vermag, als wenn ich dies nicht vermöchte,
der Mangel aber, in dem allein das eigentliche Wesen des
Irrtums und der Schuld besteht, bedarf keiner Mitwirkung
Gottes, denn sie sind nichts Positives, und können, in Beziehung
auf Gott als ihre Ursache nicht als ein Fehler, sondern
nur als etwas Negatives bezeichnet werden. Es ist keine
Unvollkommenheit Gottes, daß er mir die Freiheit gab,
auch Dingen zuzustimmen oder nicht, deren klare und deutliche
Erkenntnis er meinem Verstande versagte. Zweifelsohne
aber ist es eine Unvollkommenheit meinerseits, wenn
ich jene Freiheit mißbrauche und über Dinge urteile, die
ich nicht recht verstehe.

Doch meine ich, Gott hätte es wohl leicht so einrichten
können, daß ich nicht irrte und dabei doch frei und von
beschränkter Erkenntnis bliebe. Er hätte nur meinem Verstande
eine klare und deutliche Auffassung alles dessen zu
geben brauchen, das ich je in Erwägung ziehen könnte; oder
er hätte es nur meinem Gedächtnis unvergeßlich einprägen
sollen, daß ich nie über etwas ohne klare und deutliche Einsicht
urteilen dürfe. Hätte Gott mich so geschaffen, so ist
leicht einzusehen, daß ich, wenigstens als Ganzes für sich
betrachtet, viel vollkommener wäre, als ich jetzt bin!

Gleichwohl aber kann ich nicht leugnen, daß das All
der Dinge, wenn einige seiner Glieder nicht frei sind von
Irrtum, andere aber frei sind, eine größere Vollkommenheit

besitzt, als wenn alle einander ganz ähnlich wären,[44]
und ich habe kein Recht, mich zu beschweren, weil Gott
wollte, daß ich in der Welt nicht das vorzüglichste und
vollkommenste Wesen darstelle.

Kann ich nun aber auch nicht auf jene erste Weise mich
vor Irrtum bewahren, nämlich durch den klaren Einblick
in alles, worüber ich mich zu entscheiden habe, so kann ich
es doch auf die andere Art, indem ich nämlich darauf achte,
mich stets des Urteils zu enthalten, wenn ich mir über die
Wahrheit der Sache nicht ganz klar bin. Wenngleich ich
mich auch zu schwach fühle, um stets mein Augenmerk auf
einen und denselben Punkt zu richten, so kann ich es doch
durch aufmerksame und oft wiederholte Betrachtung dahin
bringen, daß ich daran denke, sobald es nötig wird, und
mich so gleichsam daran gewöhne, nicht zu irren.

Darin nun besteht die größte und hauptsächlichste menschliche
Vollkommenheit, und ich glaube daher, nicht wenig
durch meine heutige Betrachtung gewonnen zu haben, da
ich die Ursache des Irrtums und der Falschheit erforschte.
Diese Ursache kann gar keine andere sein, als die oben entwickelte,
denn sowie ich den Willen beim Urteilen so zügele,
daß er nur auf das klar und deutlich Erkannte sich erstreckt,
so ist ein Irrtum gänzlich unmöglich; denn eine jede

klare und deutliche Vorstellung ist ohne Zweifel doch Etwas,
kann also nicht von Nichts kommen, sondern hat notwendigerweise
Gott zum Urheber, – Gott, das vollkommenste
Wesen, das weder irren noch lügen kann![45] Und somit ist
die Vorstellung ganz unzweifelhaft wahr.

Ich habe nun heute nicht nur gelernt, wovor ich mich
zu hüten habe, um nie zu irren, sondern auch, was ich zu
thun habe, um zur Wahrheit zu gelangen. Ich werde dahin
gelangen, wenn ich nur auf alles hinreichend achte,
was ich völlig einsehe, und dies von dem anderen absondere,
das ich weniger klar und deutlich erfasse. Dies
soll in Zukunft mein ernstes Bestreben sein!





Fünfte Betrachtung.

Das Wesen der Materie und nochmals die
Existenz Gottes.

Vielerlei bleibt mir nun noch zu untersuchen übrig bezüglich
der Eigenschaften Gottes, vielerlei auch bezüglich
meines oder meines Geistes Wesen. Doch darauf werde ich
an andrer Stelle zurückkommen. Jetzt (da ich gesehen, was
ich zu meiden und zu thun habe, um zur Wahrheit zu gelangen)
scheint es mir viel dringlicher, daß ich aus meinen
Zweifeln herauszukommen suche, in die ich während der
letzten Tage geraten bin, und zusehe, ob sich etwas Gewisses
über die materiellen Dinge ausmachen lasse.

Bevor ich jedoch untersuche, ob irgendwelche derartigen
Dinge außer mir existieren, muß ich ihre Vorstellungen,
soweit dieselben in meinem Denken sind, betrachten und zusehen,
welche von diesen deutlich und welche verworren
sind.

Deutlich stelle ich mir die Größe vor, welche die Philosophen
gewöhnlich „stetig“ nennen, oder die Längen-, Breiten-
und Tiefen-Ausdehnung dieser Größe oder vielmehr
des Dinges, das eine gewisse Größe hat. Ich unterscheide
darin verschiedene Teile; jedem dieser Teile schreibe ich eine
gewisse Größe, Gestalt, Lage und Ortsbewegung zu und
jeder Bewegung eine gewisse Dauer.

Doch nicht allein, was ich so allgemein betrachte, ist mir
ganz bekannt und klar, ich nehme auch bei einiger Aufmerksamkeit
unzählige Einzelheiten an Gestalt, Zahl, Bewegung
u. s. w. wahr, deren Wahrheit so offenbar und

meinem Wesen entsprechend ist, daß ich nichts Neues meine
kennen zu lernen, wenn ich sie zum erstenmal bemerke, sondern
scheinbar nur dessen mich erinnere, was ich längst
schon wußte, oder erst aufmerksam werde auf etwas, das
längst schon in mir war, wenn ich auch früher den Blick
meines Geistes noch nicht fest darauf gerichtet hatte.

Ganz besonders beachtenswert scheint es mir noch, daß
sich in mir unzählige Vorstellungen von Dingen finden, die
ich, auch wenn sie vielleicht nirgendwo außer mir existierten,
doch nicht als ein bloßes Nichts bezeichnen könnte;
zwar denke ich sie mir gewissermaßen willkürlich, doch sind
sie nicht von mir erdacht, sie haben vielmehr eine eigene,
wahre und unveränderliche Natur. So, wenn ich mir z. B.
ein Dreieck vorstelle, so mag vielleicht eine solche Figur nirgends
in der Welt außer meinem Denken existieren und
überhaupt nie existiert haben. Doch aber ist sie von ganz
bestimmter Natur, von unveränderlicher und ewiger Form
und Wesenheit, und ist von mir nicht erdichtet, hängt auch
nicht von meinem Geiste ab, wie schon daraus hervorgeht,
daß sich eine Reihe von Sätzen über das Dreieck beweisen
lassen, wie: „die Summe der Dreieckswinkel beträgt zwei
Rechte“, „dem größten Dreieckswinkel liegt die größte Seite
gegenüber“ u. s. w. Ob ich nun will oder nicht – diese
Sätze erkenne ich jetzt ganz bestimmt an, auch wenn ich
früher nie an sie dachte, wenn ich mir ein Dreieck vorstellte.
Sie können also nicht von mir erdichtet sein.

Es ändert auch nichts an der Sache, wenn ich sagen
wollte, jene Vorstellung von einem Dreieck sei mir vielleicht
durch Vermittlung der Sinnesorgane von äußeren Dingen
zugekommen, da ich ja zuweilen Körper von Dreiecksgestalt
sah. Kann ich mir denn nicht unzählige andere Gestalten
ausdenken, bei denen gar nicht anzunehmen ist, daß sie mir
je durch die Sinne zugekommen sind? – Und doch kann
ich auch von diesen, ebenso wie vom Dreieck, eine Reihe von
Sätzen beweisen, die auch wirklich alle wahr sind, wenn ich

sie nur klar einsehe. Sie sind also doch auch Etwas,
kein bloßes Nichts: denn offenbar ist doch alles, was wahr
ist, irgend Etwas, und daß alles wahr ist, was ich klar erkenne,
das habe ich ja schon ausführlich dargethan. Hätte
ich das aber auch noch nicht bewiesen, so müßte ich gleichwohl,
der Natur meines Geistes gemäß, dies anerkennen,
solange ich es wenigstens klar einsehe. Auch früher, als ich
noch völlig am Sinnlichen hing, hielt ich, wie ich mich erinnere,
alle jene Wahrheiten für die allergewissesten, die ich
von Figuren oder Zahlen klar einsah oder von anderen
Dingen der Arithmetik oder Geometrie oder überhaupt der
reinen, abstrakten Mathematik.

Wenn nun daraus allein, daß ich die Vorstellung eines
Dinges aus meinem Denken entnehmen kann, folgt, daß
alles, was ich klar und deutlich als zu dem Dinge gehörig
erkenne, auch wirklich dazu gehört, läßt sich dann nicht hieraus
auch ein Beweis für das Dasein Gottes gewinnen?

Sicherlich finde ich die Vorstellung Gottes als des vollkommensten
Wesens ganz ebenso bei mir vor, wie die Vorstellung
irgend einer Gestalt oder Zahl. Ich erkenne aber
ebenso klar und deutlich, daß zu Gottes Wesen die ewige
Existenz gehört, wie ich eine Eigentümlichkeit, die ich von
einer Figur oder Zahl nachweise, als zum Wesen dieser
Figur oder Zahl gehörig, erkenne. Wäre also auch nicht
alles das wahr, was ich in den Betrachtungen der letzten
Tage fand, so müßte die Existenz Gottes doch mindestens
denselben Grad von Gewißheit für mich besitzen, wie bisher
die Wahrheiten der Mathematik.

Allerdings leuchtet dies wohl auf den ersten Blick nicht
ganz ein, sondern sieht wie ein Sophisma aus. Ich bin
nämlich gewohnt, in allen anderen Dingen die Existenz von
der Wesenheit zu unterscheiden, und so komme ich leicht zu
der Meinung, sie könne auch von der Wesenheit Gottes getrennt
werden, sodaß man sich Gott auch als nicht-existierend
denken könne. Sieht man aber genauer zu, so zeigt

sich klar, daß die Existenz Gottes ebensowenig von seiner
Wesenheit trennbar ist, wie vom Wesen des Dreiecks die
Größe seiner Winkelsumme (= zwei Rechten), oder von der
Vorstellung des Berges die Vorstellung eines Thals. Es
ist also ebenso widersprechend, zu denken, Gott (– dem
vollkommensten Wesen –) fehle die Existenz (d. h. ihm
fehle eine Vollkommenheit), wie es widersprechend ist, einen
Berg zu denken, zu dem das Thal fehlt!

Kann ich aber auch Gott gar nicht als nicht-existierend
denken, wie ich keinen Berg ohne ein Thal denken kann, so
folgt doch daraus, daß ich einen Berg mit einem Thale
denke, noch lange nicht, daß ein Berg in der Welt vorhanden
ist; ebensowenig aber scheint die Existenz Gottes daraus
zu folgen, daß ich Gott als existierend denke! Mein Denken
legt ja den Dingen keinen Zwang auf! Ich kann mir
ein Flügelpferd vorstellen, wenn auch kein Pferd Flügel hat,
und so kann ich wohl auch Gott die Existenz andichten,
wenn es auch gar keinen Gott gäbe![46]

Doch hier haben wir nun wirklich ein Sophisma!
Wenn ich mir einen Berg nicht ohne ein Thal denken kann,
so folgt daraus allerdings noch lange nicht, daß irgendwo
ein Thal mit dem Berge ist. Es folgt lediglich, daß Berg
und Thal untrennbar vereint sind, einerlei ob sie existieren
oder nicht! Daraus aber, daß ich mir Gott nicht anders
als seiend denken kann, folgt eben, daß Gott und das
Sein untrennbar vereint sind; daß also Gott ist. – Nicht,

als ob mein Denken dies zu Wege brächte; als ob es
irgend ein Ding zum Sein zwinge! Im Gegenteil! Die
Notwendigkeit des Dinges (nämlich der Existenz Gottes)
zwingt mich, so zu denken. Sonst müßte es ja in meinem
Belieben liegen, Gott ohne Existenz (d. h. das vollkommenste
Wesen ohne höchste Vollkommenheit) zu denken, wie es mir
freisteht, ein Pferd mit oder ohne Flügel zu denken![47]

Man darf auch hier nicht etwa sagen, man müsse zwar
notwendig Gott als existierend denken, nachdem einmal die
Annahme gemacht ist, er besitze alle Vollkommenheiten, und
dazu gehöre auch das Sein. Diese Voraussetzung aber sei
gar nicht nötig gewesen. So sei es auch nicht notwendig,
anzunehmen, alle Vierecke können einem Kreise eingeschrieben
werden. Nehme ich es aber einmal an, so bin ich gezwungen
zu sagen, auch ein Rhombus könne dem Kreise eingeschrieben
werden, was ganz offenbar falsch ist!

Wie gesagt, dergleichen darf man hier nicht einwenden,
denn wenn ich auch niemals notwendig auf den Gedanken
Gottes zu kommen brauche, so muß ich doch dem ersten
und höchsten Wesen, sobald ich an es denke und seine Vorstellung
gleichsam aus dem Schatze meines Geistes hervorhole,
notwendig alle Vollkommenheiten zuschreiben, wenn
ich sie auch nicht gleich alle aufzähle und einzeln ins
Auge fasse. Diese Notwendigkeit aber genügt völlig, um
nachher, wenn ich das Sein als eine Vollkommenheit erkenne,[48]

richtig zu schließen, daß das erste und höchste Wesen
existiert. So brauche ich auch nicht notwendig ein Dreieck vorzustellen.
Sobald ich aber eine gradlinige, dreiwinklige Figur
betrachten will, muß ich sie mir notwendig so beschaffen
denken, daß die Summe der drei Winkel gleich zwei Rechten
ist, wenn ich auch diese Eigenschaft noch gar nicht
beachte. Untersuche ich aber, welche Figuren dem Kreise
einbeschrieben werden können, so braucht man keineswegs
notwendig anzunehmen, alle Vierecke gehörten dazu; ja ich
kann mir dies nicht einmal einbilden, solange ich nur das
klar und deutlich Erkannte gelten lassen will!

So ist also ein großer Unterschied zwischen solchen falschen
Voraussetzungen und meinen wahren, angeborenen
Vorstellungen, worunter die erste und hauptsächlichste die
Vorstellung Gottes ist.

Daß diese in der That nicht erdichtet und von meinem
Denken abhängig ist, sondern das Bild eines wirklichen unveränderlichen
Wesens, das sehe ich aus mehreren Gründen
ein. Erstlich kann von mir nichts Anderes außer Gott
allein erdacht werden, zu dessen Wesen die Existenz gehörte.
Zweitens kann ich mir nicht zwei oder mehr Götter dieser
Art denken; setze ich aber einen als existierend, so sehe
ich klar, daß dieser notwendigerweise von Ewigkeit her da
war und fortbestehen wird in alle Ewigkeit. Endlich nehme
ich auch noch vieles andere an Gott wahr, das ich nicht
wegdenken, nicht anders denken kann.

Welcher Beweisart ich mich aber auch bedienen mag,
immer wieder komme ich darauf zurück, daß ich nur von
dem ganz überzeugt sein kann, was ich klar und deutlich
erkenne.

Von dem so Erkannten tritt zwar einiges einem jeden
entgegen, anderes aber entdecken nur die, welche genauer

zusehen und sorgfältig forschen. Hat man es aber einmal
entdeckt, so hält man es für ebenso gewiß wie jenes. So
ist zwar nicht so ohne weiteres klar, daß im rechtwinkligen
Dreieck das Quadrat der Hypotenuse gleich der Summe
der Quadrate der Katheten ist. Viel leichter sieht man ein,
daß diese Hypotenuse dem größten Winkel gegenüberliegt.
Hat man jenes aber einmal eingesehen, so hält man es
nicht weniger für wahr als dieses.

Was aber Gott anbetrifft, so würde ich sicherlich nichts
eher und leichter erkennen als ihn, wenn ich nicht von Vorurteilen
eingenommen wäre und die Bilder sinnlicher Dinge
von allen Seiten in mein Denken eindringen. Denn was
ist an und für sich klarer, als daß das höchste
Wesen, Gott, der allein in seinem Wesen schon
das Dasein einschließt, existiert?

Wenn ich auch zu dieser Erkenntnis aufmerksamer Betrachtung
bedurfte, so bin ich doch nunmehr ebenso im Gewissen
darüber, wie über alles andere, was mir bisher am
allersichersten erschien. Ich bemerke auch außerdem, daß
die Gewißheit aller anderen Dinge so sehr von jener einen
Erkenntnis abhängt, daß man ohne sie niemals irgend
etwas vollkommen zu erkennen vermag.

Zwar bin ich so beschaffen, daß ich etwas für wahr
halten muß, so lange ich es ganz klar und deutlich erkenne;
andrerseits kann ich aber meiner Natur gemäß mein geistiges
Auge nicht immer unverwandt auf denselben Gegenstand
richten, um ihn klar aufzufassen, und oft falle ich in
meine alten Vorurteile zurück. Wenn ich nun nicht mehr
auf die Gründe achte, aus denen ich ein solches Urteil fälle,
so könnten mir andere Gründe entgegentreten, die mich
leicht von der Meinung abbringen könnten, und so hätte
ich nie von irgend etwas eine wahre und gewisse Kenntnis,
sondern nur unbestimmte, veränderliche Meinungen.

Wenn ich z. B. das Wesen des Dreiecks betrachte, so
erscheint es mir, da ich mit den Prinzipien der Geometrie

vertraut bin, ganz klar, daß die drei Winkel des Dreiecks
zusammen zwei Rechte betragen, und ich muß dies für wahr
halten, solange ich den Beweis vor Augen habe. Sowie
ich aber meinen geistigen Blick von diesem wegwende, so
kann es leicht vorkommen (selbst wenn ich noch daran denke,
wie überaus klar ich den Satz einsah), daß ich seine Wahrheit
bezweifle, wenn ich nicht an Gott denke. Ich könnte
mir nämlich einreden, ich sei von Natur so beschaffen, daß
ich zuweilen selbst darin irre, was ich aufs klarste zu erfassen
meine; besonders wenn ich daran denke, wie oft ich
vieles für wahr und gewiß hielt, was ich später aus anderen
Gründen für falsch erklärte.

Nun habe ich aber Gottes Dasein erkannt, und habe
gleichzeitig erkannt, daß alles andere von Gott abhängt
und daß er nicht irren und lügen kann, und daraus habe
ich entnommen, daß alles, was ich klar und deutlich erkenne,
wahr ist. Wenn ich daher nun auch nicht weiter
auf die Gründe achte, aus denen ich gerade ein solches Urteil
fällte, so brauche ich mich nur zu erinnern, daß ich einmal
einen klaren und deutlichen Einblick in die Sache hatte,
und es läßt sich kein Gegengrund beibringen, der mich zweifelhaft
machen könnte; ich habe vielmehr eine wahre und
sichere Kenntnis von der Sache; aber nicht nur in diesem
Fall, sondern auch bezüglich alles dessen, was ich mich
erinnere einmal bewiesen zu haben, wie z. B. die Sätze
der Geometrie u. s. w.

Was könnte man mir denn jetzt noch entgegenhalten?
Ich sei so beschaffen, daß ich oft irre? – Ich weiß ja aber
nun, daß ich in dem, was ich klar einsehe, nicht irren kann!

Oder, ich habe sonst vieles für wahr und gewiß gehalten,
was ich später für falsch befand? – Doch von alledem
hatte ich nichts klar und deutlich erfaßt! Ohne Kenntnis
dieses Kriteriums der Wahrheit hatte ich es wohl aus
irgend welchen anderen Gründen für wahr gehalten, deren
Schwäche ich erst später entdeckte.

Was will man also sagen? Etwa (wie ich neulich selbst
mir entgegenhielt) daß ich wohl träume, oder daß alles,
was ich nun denke, ebensowenig wahr sei, wie das, was
mir im Traume in den Sinn kommt? – Allein auch dies
ändert nichts an der Sache! Selbst wenn ich schlafe, wäre
alles durchaus wahr, was mein Verstand vollkommen klar
einsähe.

So sehe ich es also nun ganz offenbar, daß die Gewißheit
und Wahrheit alles Wissens allein von der Erkenntnis
des wahren Gottes abhängt, sodaß ich von nichts Anderem
eine vollkommene Kenntnis erlangen kann, bevor ich von
Gott Kenntnis habe. Jetzt aber kann mir Unzähliges ganz
bekannt und gewiß sein, sowohl von Gott und den übrigen
geistigen Wesen, wie auch von jener ganzen Körperwelt,
welche Gegenstand der reinen Mathematik ist.





Sechste Betrachtung.

Das Dasein der Körper und der Wesensunterschied
zwischen Leib und Seele.

Es bleibt mir nun noch zu untersuchen übrig, ob es
Körper giebt.

Zum wenigsten weiß ich nun, daß sie, soweit sie Gegenstand
der reinen Mathematik sind, existieren können, da
ich diese klar und deutlich erfasse. Denn Gott ist ohne
Zweifel imstande, alles das zu bewirken, was ich so klar
aufzufassen imstande bin; nur wenn ein Ding eine deutliche
Auffassung nicht zuläßt, ist es meiner Meinung nach
für Gott unmöglich.

Außerdem scheint das Vorstellungsvermögen, dessen Gebrauch
mir bewußt ist, wenn ich mich mit materiellen
Gegenständen befasse, die Existenz solcher Gegenstände zu
beweisen. Denn genau betrachtet scheint mir das Vorstellungsvermögen
nur eine Anwendung des Erkenntnisvermögens
auf einen Körper zu sein, der ihm innerlich gegenwärtig
ist und mithin existiert.

Um dies klar zu machen, prüfe ich zunächst den Unterschied
zwischen dem Vorstellen und dem reinen Erkennen.
Stelle ich mir z. B. ein Dreieck vor, so sehe ich nicht nur,
daß dies eine von drei Linien eingeschlossene Figur ist, vielmehr
schaut auch mein geistiges Auge gleichsam jene drei
Linien an als ständen sie vor mir, und dies nenne ich
„vorstellen“. Will ich mir aber ein Tausendeck denken,
so erkenne ich ebensowohl, daß dies eine aus tausend Seiten
gebildete Figur ist, wie ich das Dreieck als dreiseitige

Figur erkenne; vorstellen aber oder gegenwärtig anschauen
kann ich mir diese tausend Seiten nicht ganz so leicht.

Gewohnt, mir stets irgend etwas vorzustellen, wenn ich
an etwas Körperliches denke, vergegenwärtige ich mir zwar
auch dann irgend eine unbestimmte Figur; ein Tausendeck
aber ist dies offenbar nicht, denn ich könnte mir unter genau
dieser nämlichen Vorstellung auch ein Zehntausendeck
oder eine andere Figur von noch mehr Seiten denken! Die
charakteristischen Unterschiede zwischen Tausendeck und anderen
Vielecken vermag ich aus dieser Vorstellung nicht zu
erkennen!

Handelt es sich aber um ein Fünfeck, so kann ich zwar
seine Figur ohne Hilfe der Vorstellung erkennen, wie beim
Tausendeck; ich kann sie mir aber auch vorstellen, indem ich
mein Augenmerk auf die fünf Seiten richte und auf die
von ihnen eingeschlossene Fläche. So bemerke ich hier, daß
zum Vorstellen eine besondere Geistesanstrengung erforderlich
ist, deren ich beim Erkennen nicht bedarf. Darin
zeigt sich klar der Unterschied zwischen Vorstellen und reinem
Erkennen.

Zudem ist auch, wie ich sehe, jenes Vorstellungsvermögen
in mir, soweit es sich vom Erkenntnisvermögen unterscheidet,
zu meinem, d. h. meines Geistes Wesen gar nicht erforderlich.
Denn, hätte ich es auch nicht, so würde ich
doch trotzdem derselbe bleiben, der ich nun bin. Es scheint
sonach durch etwas von mir Verschiedenes bedingt zu sein!

Nun ist leicht ersichtlich: gäbe es einen Körper, mit dem
mein Geist so innig verbunden ist, daß er sich nur nach
ihm hinzuwenden braucht, um ihn gleichsam nach Belieben
zu betrachten, so wäre es möglich, daß ich so zu Vorstellungen
körperlicher Gegenstände gelangte. Diese Art des
Denkens unterschiede sich dann nur dadurch vom reinen
Erkennen, daß der Geist beim Erkennen sich gleichsam auf
sich selbst richtet und einen der ihm innewohnenden Gedanken
ins Auge faßt. Beim Vorstellen aber wendet er sich

dem Körper zu und schaut in ihm etwas seinem Gedanken
(– den er aus sich selbst oder aus den Sinnen haben kann –)
Entsprechendes an.

Daß das Vorstellen so zustande kommen kann, wenn es
wirklich Körper giebt, das ist, wie gesagt, leicht ersichtlich.
Nun findet sich aber keine passendere Erklärungsart und
ich vermute daher, daß ein Körper existiert. Doch vermute
ich es nur. Einen Grund, aus dem mit Notwendigkeit
das Daseins eines Körpers folgte, vermag ich selbst
bei sorgfältigster Prüfung nicht aus der ganz deutlichen Vorstellung
des Körperwesens zu entnehmen, die ich in meinem
Vorstellen finde.

Ich pflege aber außer jenem körperlichen Wesen, das
Gegenstand der reinen Mathematik ist, noch vieles andere
vorzustellen, wie Farben, Töne, Geschmack, Schmerz und
ähnliches, nichts aber mit solcher Deutlichkeit. Dies aber
nehme ich besser durch die Sinne wahr, von denen es mit
Hilfe des Gedächtnisses zur Vorstellung gelangt zu sein
scheint. Um es nun bequemer untersuchen zu können, müssen
wir mit derselben Sorgfalt auch das sinnliche Empfinden
behandeln und zusehen, ob sich ein sicherer Beweis für
das Dasein von Körpern aus jener Denkweise gewinnen
läßt, die ich „Empfinden“ nenne.

Zuerst will ich mir darum hier wieder ins Gedächtnis
rufen, was das war, das ich früher als sinnliche Wahrnehmung
für wahr hielt, und warum ich es für wahr
hielt. Dann will ich auch die Gründe erwägen, warum
ich später darüber Zweifel hegte. Dann will ich zusehen,
was ich nun davon zu halten habe.

Erstlich also sagten mir die Sinne, ich habe einen Kopf,
Hände, Füße und die übrigen Glieder, die jenen Leib bilden,
den ich als zu mir gehörig, ja als mein ganzes Ich
ausmachend ansah.

Dieser Körper befand sich, meiner Wahrnehmung gemäß,
unter vielen anderen Körpern, die ihn angenehm oder

unangenehm beeinflussen können. Das Angenehme bemaß
ich nach dem Gefühle der Lust, das Unangenehme nach dem
des Schmerzes. Außer Lust und Schmerz empfand ich aber
auch Hunger, Durst und andere derartige Gelüste, ferner
gewisse körperliche Anlagen zu Frohsinn, Traurigkeit, Zorn
und anderen ähnlichen Gemütsbewegungen.

Außerhalb aber nahm ich außer der Ausdehnung, Gestalt
und Bewegung auch Härte, Wärme, und andere fühlbare
Eigenschaften an den Körpern wahr, ferner Licht und
Farben, Gerüche, Geschmack und Töne, und je nach ihrer
Verschiedenheit unterschied ich Himmel und Erde und die
anderen Körper voneinander.

In Anbetracht der Vorstellungen aller Eigenschaften, die
sich meinem Denken darboten und die allein ich eigentlich
und unmittelbar empfand, glaubte ich nicht ohne Grund
gewisse von meinem Denken ganz verschiedene Dinge wahrzunehmen,
nämlich Körper, von denen jene Vorstellungen
ausgingen. Ich merkte nämlich, daß sie ganz ohne mein
Zuthun sich einstellen, sodaß ich auch wenn ich es wollte,
kein Objekt wahrnehmen könnte, das nicht dem Sinnesorgan
gegenwärtig wäre, daß ich es aber denken muß, wenn
es diesem gegenwärtig ist. Da ferner die sinnlichen Wahrnehmungen
weit lebhafter und bestimmter und in ihrer
Art auch weit deutlicher sind als alle, die ich selbst mit bewußter
Überlegung durch Nachdenken bildete oder meinem
Gedächtnis eingeprägt vorfand, so schienen sie aus mir
gar nicht hervorgehen zu können. So blieb nur übrig,
daß sie von anderen Dingen herkämen. Da ich aber von
diesen Dingen einzig und allein durch meine Vorstellungen
Kenntnis hatte, dachte ich gar nicht anders, als die
Dinge seien diesen ähnlich.

Ich erinnerte mich auch, daß ich mich der Sinne früher
bediente als der Vernunft; ich sah, daß die von mir selbst
gebildeten Vorstellungen nicht so ausgeprägt wie die sinnlich
wahrgenommenen seien, und daß sie meist aus Teilen der

letzteren zusammengesetzt sind. So redete ich mir leicht ein,
ich habe überhaupt keine Vorstellung im Verstande, die ich
nicht vorher durch die Sinne empfangen hätte.

Nicht ohne Grund war ich auch der Meinung, daß jener
Körper, den ich mit ganz besonderem Rechte den meinigen
nannte, viel enger zu mir gehörte als jeder andere. Von
ihm konnte ich nicht, wie von den anderen, mich trennen;
in ihm und für ihn fühlte ich alle Triebe und Affekte; den
Schmerz und den Kitzel der Lust empfinde ich in Teilen
des Körpers, nicht in etwas außer ihm Liegendem. Warum
aber aus dieser nicht näher zu beschreibenden Schmerzempfindung
eine Traurigkeit in meinem Gemüte und aus
der Empfindung des Kitzels eine Freude folgt, warum jenes
undefinierbare Brennen im Magen, das ich Hunger nenne,
für mich eine Aufforderung ist, zu essen, die Trockenheit der
Kehle eine Mahnung zu trinken u. s. w., dafür hatte ich
nur die eine Erklärung: die Natur hat es mich so gelehrt.
Es besteht nämlich gar kein innerer Zusammenhang (wenigstens
kenne ich keinen) zwischen jenem Brennen und dem
Willen zu essen, zwischen der Empfindung von etwas
Schmerzbringendem und der Traurigkeit des Geistes, die
aus dieser Empfindung hervorgeht.

Aber auch alles andere, was ich bezüglich der Sinnesobjekte
annahm, schien die Natur mich gelehrt zu haben.
Schon ehe ich irgend einen Beweisgrund erwogen, war ich
ja überzeugt, daß der Gegenstand gerade so beschaffen sei!

Später haben aber allmählich vielerlei Erfahrungen das
ganze Zutrauen, das ich den Sinnen schenkte, erschüttert.
Türme, die von ferne rund aussahen, erschienen von nahem
viereckig und mächtige Statuen, die oben standen, nahmen
sich von unten gesehen gar nicht groß aus, und noch in
unzähligen anderen Fällen der Art merkte ich, daß das Urteil
der äußeren Sinne trügerisch war; ja nicht bloß der
äußeren, auch das der inneren Sinne! Mit was kann ich
wohl vertrauter sein als mit meinem Schmerze? Und doch,

ich hörte manchmal von Leuten, denen man ein Bein oder
einen Arm abgenommen hatte, es käme ihnen zuweilen vor
als schmerzte der fehlende Körperteil. So schien es mir
denn sogar ein wenig ungewiß, ob ein Glied mich schmerzt,
selbst wenn ich den Schmerz in ihm fühle.

Hierzu kommen nun noch jene beiden ganz allgemeinen
Zweifelsgründe, die ich neulich anführte. Erstens nämlich
kann ich alles, was ich wachend zu empfinden glaube, auch
im Schlafe einmal zu empfinden meinen. Nun glaube ich
aber nicht, daß das, was ich dem Anscheine nach im Schlaf
empfinde, wirklich von außer mir liegenden Dingen herrührt,
und so sah ich nicht ein, warum ich dies eher von
den Empfindungen glauben soll, die ich im Wachen zu
haben scheine. – Zweitens aber kannte ich den Urheber
meines Daseins noch nicht oder setzte ihn wenigstens als
unbekannt voraus, und so sah ich nicht, warum ich nicht
von Natur so hätte beschaffen sein können, daß ich selbst
dann irrte, wenn mir etwas ganz wahr erschien.

Auf die Gründe aber, die mich früher von der Wahrheit
der sinnlichen Gegenstände überzeugten, fand ich leicht
die Erwiderung. Ich sah, daß die Vernunft vielem widerrät,
wozu meine Natur mich antreibt, und so glaubte ich
den Lehren der Natur nicht viel Vertrauen schenken zu dürfen.
Zwar sind die sinnlichen Wahrnehmungen unabhängig
von meiner Willkür; ich glaubte aber doch nicht schließen
zu dürfen, sie gingen von Dingen aus, die von mir verschieden
sind, da ich vielleicht ein Vermögen besitze, das ich
nur noch nicht kenne, und durch das ich sie hervorbringe.

Nun aber beginne ich mich und meinen Schöpfer besser
zu erkennen. Ich glaube zwar nicht, jetzt alles, was mir
die Sinne zu bieten scheinen, ohne weiteres hinnehmen zu
sollen; ebensowenig aber darf ich einfach alles in Zweifel
ziehen!

Erstlich weiß ich, daß alles, was ich klar und deutlich
einsehe, von Gott so geschaffen sein könnte, wie ich es erkenne,

und wenn ich ein Ding klar und deutlich von einem
anderen getrennt zu erkennen vermag, so genügt dies, um
mich zu vergewissern, daß die beiden wirklich verschieden
sind, da sie einzeln für sich von Gott ins Dasein gesetzt
werden können. Worauf das beruht, daß ich sie für verschieden
halte, ist dabei gleichgültig. Somit schließe ich daraus,
daß ich von meiner Existenz weiß und dabei nur das
Eine als zu meiner Natur oder Wesenheit gehörig erkenne,
nämlich daß ich ein denkendes Wesen bin, – mit Recht
schließe ich daraus, daß meine Wesenheit nur darin allein
besteht, daß ich ein denkendes Wesen bin, d. h. eine
Substanz, deren ganze Natur und Wesenheit lediglich im
Denken besteht.

Zwar habe ich vielleicht (bald werde ich sagen können:
„gewiß!“) einen Körper, der aufs innigste mit mir verbunden
ist. Einerseits aber habe ich eine klare und deutliche
Vorstellung meiner selbst, sofern ich lediglich denkendes,
nicht ausgedehntes Wesen bin. Andrerseits habe ich eine
deutliche Vorstellung vom Körper, sofern er lediglich ausgedehntes,
nicht denkendes Wesen ist. Somit ist sicher,
daß ich wirklich etwas Anderes als der Körper bin und
ohne ihn existieren kann.[49]

Zweitens finde ich in mir gewisse Vermögen, denen
besondere Denkweisen zukommen: das (sinnliche) Vorstellungsvermögen
und das Empfindungsvermögen. Ich kann
mich vollständig auch ohne diese klar und deutlich erkennen,
nicht aber umgekehrt jene ohne mich, d. h. ohne die denkende
Substanz, der sie innewohnen. Ihrem Wesen nach
aufgefaßt schließen sie nämlich ein Denken in sich. Daraus
ersehe ich, daß sie sich zu mir verhalten wie die Eigenschaften
zum Dinge.

Ich erkenne auch gewisse andere Fähigkeiten: den Ort
zu verändern, verschiedene Gestalten anzunehmen u. s. w.
Diese können ebensowenig, wie die schon erwähnten ohne
eine Substanz gedacht werden, der sie innewohnen, und
können also auch nicht ohne eine solche bestehen. Offenbar
aber können sie, wenn sie bestehen, nur der körperlichen
oder ausgedehnten Substanz angehören, nicht aber der erkennenden,
da ihre klare und deutliche Auffassung zwar Ausdehnung,
aber gar kein Denken einschließt.

Nun besitze ich aber ein passives Vermögen, zu empfinden
oder Vorstellungen sinnlicher Dinge zu empfangen
und zu erkennen. Ich könnte aber gar keinen Gebrauch davon
machen, wenn es nicht auch ein aktives Vermögen
in mir oder außer mir gäbe, welches jene Vorstellungen
verursacht oder hervorruft. In mir kann dies nun aber
nicht liegen. Es setzt ja gar kein Denken voraus und die
sinnlichen Vorstellungen entstehen auch ganz ohne mein
Zuthun, oft sogar gegen meinen Willen. Es bleibt also
nur übrig, daß jenes Vermögen in einer von mir verschiedenen
Substanz sich finde. In dieser muß nun, wie
wir oben sahen, alle Realität wirklich oder noch in höherem
Grade enthalten sein, die wir in den Vorstellungen
vergegenständlicht finden, welche jenes Vermögen hervorruft.
Sonach ist jene Substanz entweder Körper, körperliches
Wesen und enthält also wirklich alles ebenso, wie es
in den Vorstellungen sich darstellt, oder sie ist Gott oder

ein höheres Geschöpf als der Körper, das vermöge seiner
höheren Macht jene vorgestellte Realität hervorzurufen imstande
ist.

Da nun aber Gott wahrhaftig ist, so kann er offenbar
weder selbst mir jene Vorstellungen unmittelbar eingeben,
noch auch mittelbar durch ein anderes Wesen, das
nicht wirklich das in sich schlösse, was ich mir als real vorstelle,
sondern nur vermöge seiner höheren Macht Vorstellungen
von solcher Realität in mir zu erregen vermöchte.[50]
Gott hat mir ja gar nicht die Fähigkeit verliehen, dies herauszufinden;
er pflanzte mir im Gegenteil eine große Neigung
ein, zu glauben, jene Vorstellungen kämen von Körpern
her. Wie könnte ich ihn noch für wahrhaftig halten,
wenn sie nun doch wo anders herkämen als von Körpern?[51]

So giebt es also wirklich Körper!

Vielleicht aber existieren nicht alle genau so, wie ich sie
sinnlich wahrnehme, denn die sinnliche Wahrnehmung ist
vielfach sehr dunkel und verworren. Wenigstens findet sich
aber alles das an den Körpern, was ich klar und deutlich
erkenne, d. h. alle jene allgemeinen Eigenschaften, die den
Gegenstand der reinen Mathematik bilden.

Andere Bestimmtheiten betreffen entweder nur Einzelheiten,
wie Gestalt und Größe der Sonne u. s. w., oder wir haben
nur einen unklaren Begriff von ihnen, so von Licht, Schall,
Schmerz und ähnlichen. Diese stellen uns nun zwar nichts
Zweifelloses, Gewisses dar. Allein Gott täuscht uns nicht

und etwas Falsches kann sich also in meinen Ansichten nicht
finden, es sei denn, daß Gott mir auch das Vermögen
gab, den Irrtum zu berichtigen. Dies gewährt
mir die sichere Hoffnung, auch hierin zur Wahrheit zu gelangen.

In der That hat alles, was die Natur mich lehrt, einen
gewissen Grad von Wahrheit. Unter Natur im allgemeinen
verstehe ich nämlich jetzt nichts anderes als entweder
Gott selbst oder die von Gott eingesetzte Weltordnung;
unter meiner eigenen Natur im besonderen
aber verstehe ich lediglich den Inbegriff alles dessen, was
Gott mir verliehen hat.

Nun sagt mir diese Natur aber aufs allerausdrücklichste,
ich habe einen Körper, dessen Wohlbefinden gestört ist, wenn
ich Schmerz empfinde; der Speise oder Trank bedarf, wenn
ich Hunger oder Durst empfinde u. dgl. Ich muß also
annehmen, es sei etwas Wahres daran.

Weiter lehrt mich die Natur durch die Empfindungen
des Schmerzes, des Hungers, Durstes u. s. w., ich sei meinem
Leibe nicht nur zugesellt wie etwa ein Schiffer dem
Schiffe, sondern sei aufs innigste mit ihm vereint, ich durchdringe
ihn gleichsam und bilde mit ihm ein einheitliches
Ganzes. Wie könnte sonst ich, ein lediglich denkendes
Wesen, bei einer Verletzung des Körpers Schmerz empfinden?
Ich würde jene Verletzung rein geistig wahrnehmen,
wie das Auge des Schiffers es wahrnimmt, wenn am
Schiffe etwas zerbricht, und wenn mein Körper Speise oder
Trank bedarf, so würde ich dies ausdrücklich wissen und
hätte nicht das unklare Hunger- oder Durstgefühl. Denn
jene Gefühle von Hunger, Durst, Schmerz u. s. w. sind
sicherlich nur verworrene Gedanken von besonderer Art, die
in der Vereinigung und gleichsam Verquickung von Leib
und Seele ihren Ursprung haben.

Fernerhin lehrt mich die Natur auch, daß mein Körper
von verschiedenen anderen Körpern umgeben ist, die ich teils
suchen, teils fliehen muß. Da ich nun sehr verschiedenartige

Empfindungen von Farbe, Schall, Geruch, Geschmack,
Wärme, Härte u. s. w. habe, so schließe ich gewiß mit
Recht, es gebe in den Körpern, von denen jene Sinneswahrnehmungen
herrühren, entsprechend verschiedene Eigenschaften,
wenn sie auch mit unseren Empfindungen vielleicht
keine Ähnlichkeit haben. Auch geht daraus, daß von
jenen Wahrnehmungen die einen mir angenehm, die anderen
unangenehm sind, mit Sicherheit hervor, daß mein Körper
oder vielmehr mein ganzes Ich, insofern ich aus Leib
und Seele bestehe, von den umliegenden Körpern in verschiedener
Weise angenehm und unangenehm beeinflußt werden
kann.

Nun giebt es aber auch vieles andere, das mich zwar
scheinbar die Natur lehrte, aber doch rührt es nicht von
ihr her, sondern von der Angewohnheit, unüberlegt zu
urteilen, und so kommt es leicht vor, daß ich darin irre;
so z. B. wenn ich meine, aller Raum, der nichts sinnlich
Wahrnehmbares enthält, sei leer, ein warmer Körper
enthalte etwas der Wärmeempfindung ähnliches, das empfundene
Weiß oder Grün sei ebenso in dem weißen oder
grünen Körper, in dem bitteren oder süßen sei der betreffende
Geschmack u. s. w.,[52] oder Sterne, Türme und andere
entfernte Körper hätten nur gerade jene Größe und Gestalt,
in der sie meinen Sinnen erscheinen und ähnliches mehr.

Doch um alle Unklarheit zu beseitigen, muß ich genauer
feststellen, was ich eigentlich damit meine, wenn ich sage,
die Natur lehre mich etwas. Ich nehme nämlich „Natur“
hier in einem engeren Sinne, nicht als Inbegriff alles
dessen, was Gott mir verliehen. Darin wäre nämlich vieles

rein Geistige enthalten (so die Erkenntnis, daß Geschehenes
nicht ungeschehen sein kann und vieles andere, das ich durch
mein natürliches Erkenntnisvermögen weiß); von diesem ist
nicht die Rede. Auch vieles nur auf den Körper Bezügliche
wäre einbegriffen (sodaß er nach unten strebt und ähnliches)
um das es sich ebenfalls nicht handelt. Nur um das handelt
es sich, was Gott mir verlieh, inwiefern ich aus Körper
und Geist bestehe.

Insofern nun lehrt mich die Natur, zu fliehen, was
Schmerzempfindung bereitet, zu erstreben, was Lust bereitet
und ähnliches. Sie scheint uns aber nicht außerdem noch
zu lehren, daß wir aus jenen sinnlichen Erregungen ohne
vorherige Prüfung durch den Verstand einen Schluß auf
die Dinge außer uns ziehen dürfen, denn die Erkenntnis
der Wahrheit scheint nur dem Geiste allein, nicht aber der
Vereinigung von Körper und Geist anzugehören.

Wenn also auch ein Stern mein Auge nicht mehr erregt,
als die Flamme einer kleinen Fackel, so liegt doch
darin keine wirkliche, positive Nötigung zu der Annahme,
er sei in der That nicht größer. Ich habe dies von Jugend
auf ganz ohne Grund geglaubt. – Wenn ich mich einem
Feuer nähere, so fühle ich zwar Wärme, und wenn ich ihm
allzu nahe komme, empfinde ich Schmerz. Aber dies ist
wahrlich kein Grund zu glauben, im Feuer sei etwas dem
Wärmegefühl oder gar dem Schmerze ähnliches; es beweist
vielmehr lediglich, daß im Feuer ein gewisses irgendwie beschaffenes
Etwas ist, das in uns die Wärme- oder Schmerzempfindung
erregt. – Ebenso, wenn ich auch irgendwo im
Raume nichts sinnlich wahrzunehmen vermag, so folgt doch
noch nicht, daß dort kein Körper sei, vielmehr werde ich gewahr,
wie sehr ich daran gewöhnt bin, hier und in vielen
anderen Fällen die natürliche Ordnung umzukehren!

Die sinnlichen Wahrnehmungen sind mir nämlich eigentlich
nur dazu von der Natur verliehen, um dem Geiste anzuzeigen,

was dem Ganzen, dessen Teil er ist, zuträglich
oder nicht ist, und dafür sind sie klar und deutlich genug.

Ich lasse sie mir aber als sichere Richtschnur dienen,
um ohne weiteres über das Wesen der körperlichen Außenwelt
zu entscheiden, während sie doch hierfür nur ganz dunkle
und unbestimmte Anhaltspunkte geben!



Wie trotz der Güte Gottes meine Urteile falsch sein
können, das habe ich schon oben genugsam erkannt. Nun
bietet sich aber hier eine neue Schwierigkeit dar bezüglich
dessen, was mir die Natur als begehrens- oder vermeidenswert
hinstellt, sowie ferner bezüglich der inneren Sinne, bei
denen ich Irrtümer entdeckt zu haben meine. So läßt sich
z. B. einer durch den Wohlgeschmack einer Speise verleiten,
das Gift, das sie in sich birgt, zu sich zu nehmen. Allein
diesen treibt dann die Natur nur an, ein Wohlschmeckendes,
nicht aber ein Gift, von dem er ja gar nichts weiß, zu sich
zu nehmen, und daraus läßt sich nur folgern, daß die
menschliche Natur nicht allwissend ist. Dies aber ist gar
nicht wunderbar, denn der Mensch ist ein endliches Wesen
und so kommt auch seiner Natur nur eine beschränkte Vollkommenheit
zu.

Allein nicht selten irren wir auch in dem, wozu uns
geradezu die Natur antreibt. So verlangt z. B. ein Kranker
nach einem Getränk oder einer Speise, das ihm bald
darauf Schaden bringt. Nun könnte man ja wohl sagen,
ein solcher Kranker irre, weil seine Natur gestört sei. Allein
dies hebt die Schwierigkeit nicht. Ist doch ein kranker Mensch
ebenso gewiß ein Geschöpf Gottes, wie ein gesunder! Es
wäre ganz ebenso widersprechend, daß Gott diesem eine unwahre
Natur gegeben hätte!

Eine Uhr, die aus Rädern und Gewichten besteht, folgt
ganz ebenso genau allen Naturgesetzen, ob sie nun verkehrt
eingerichtet ist und die Stunden unrichtig anzeigt, oder ob
sie in allen Stücken dem Wunsche des Künstlers entspricht.

So kann ich auch den menschlichen Leib als eine Art Maschine
ansehen, die aus Knochen, Nerven, Muskeln, Adern,
Blut und Haut besteht und so eingerichtet ist, daß er auch
ohne den Geist alle jene Bewegungen vollzöge, die jetzt
ohne unseren Willen, also ohne den Geist zustande kommen.
Dann ist leicht ersichtlich, daß er, wenn er beispielsweise an
Wassersucht leidet, seiner Natur nach ganz ebenso jene
Trockenheit der Kehle erleidet, die sich dem Geist als Durstempfindung
darstellt, und daß dadurch auch die Nerven und
die anderen Körperteile ganz ebenso dazu hindrängen, daß
er den Trank nimmt, der die Krankheit steigert, wie er ohne
eine solche Krankheit durch eine ähnliche Trockenheit der
Kehle dazu gebracht würde, einen nützlichen Trank zu sich
zu nehmen.

Zwar kann ich mit Rücksicht auf den Zweck der Uhr
sagen, sie entspreche nicht ihrer natürlichen Bestimmung,
wenn sie die Stunden falsch angiebt; ganz ebenso könnte
ich auch die Maschine des menschlichen Körpers als von
Natur bestimmt für die gewöhnlichen Bewegungen ansehen
und könnte meinen, es sei ihrer natürlichen Bestimmung
zuwider, wenn die Kehle trocken ist, solange das Trinken
für die Erhaltung des Körpers ohne Nutzen ist. Allein
ich merke recht wohl, daß diese letztere Auffassung von „Natur“
von der anderen sehr verschieden ist. Sie ist nämlich
eine bloß rein äußerliche Benennung, die ich aus meinem
Denken herleite, indem ich den kranken Menschen und die
schlechte Uhr mit der Vorstellung des gesunden Menschen
und der guten Uhr vergleiche. In jenem anderen Sinne
dagegen verstehe ich unter „Natur“ etwas, das sich wirklich
bei den Dingen findet. Daran ist also etwas Wahres.

So ist es also zwar eine rein äußerliche Bezeichnung,
wenn ich im Hinblick auf den wassersüchtigen Körper dessen
Natur verdorben nenne, weil seine Kehle trocken ist, ohne
daß er des Trankes bedarf. Hinsichtlich des ganzen Menschen
oder des Geistes, der mit einem solchen Körper vereint

ist, ist es aber gleichwohl sicherlich keine leere Benennung,
vielmehr ist es ein thatsächlicher Irrtum, daß er
dürstet, während das Trinken ihm schaden würde. So
bleibt hier also noch die Frage offen, wie es sich mit der
Güte Gottes verträgt, daß die Natur in diesem Sinne
uns täuscht?

Da bemerke ich nun in erster Linie einen großen Unterschied
zwischen Körper und Geist, insofern nämlich der
Körper seiner Natur nach stets teilbar, der Geist aber
durchaus unteilbar ist. In der That, achte ich hierauf,
betrachte ich mich selbst lediglich als denkendes Wesen,
so kann ich keine Teile in mir unterscheiden, vielmehr erkenne
ich in mir ein durchaus einheitliches Ganzes.

Zwar scheint der ganze Geist mit dem ganzen Körper
vereint zu sein; verliere ich aber einen Fuß, einen Arm
oder einen anderen Körperteil, so merke ich doch nicht, daß
etwas am Geiste fehlt!

Auch die verschiedenen Vermögen des Geistes, das Wollen,
Empfinden, Erkennen u. s. w. können nicht etwa als
Teile desselben aufgefaßt werden, denn es ist derselbe Eine
Geist, der will, der empfindet, der erkennt!

Hingegen kann ich mir keinen Körper, nichts Ausgedehntes
denken, das ich mir nicht mit Leichtigkeit in Teile
zerlegt denken könnte, und so erkenne ich dessen Teilbarkeit.

Dies allein würde genügen, mir den gänzlichen Unterschied
von Geist und Körper zu beweisen, wenn ich es jetzt
nicht schon aus anderen Gründen klar erkannt hätte!

Weiterhin bemerke ich, daß der Geist nicht von allen
Teilen des Körpers unmittelbar Eindrücke empfängt, sondern
nur vom Gehirn, vielleicht sogar nur von einem kleinen
Teile desselben, nämlich von dem, welcher Sitz des
Gemeinsinns sein soll. Sowie in diesem ganz dieselben Zustände
gegeben sind, stellt er auch dem Geiste dasselbe dar,
wie verschieden auch unterdessen die Verhältnisse in den
übrigen Körperteilen sein mögen. Zahlreiche Erfahrungen,

auf die wir hier nicht näher einzugehen brauchen, bestätigen
dies.

Ich bemerke außerdem, daß mein Körper so beschaffen
ist, daß keiner seiner Teile durch einen etwas entfernteren
Teil erregt werden kann, ohne daß er auch ganz ebenso
von jedem der zwischenliegenden Teile aus erregt werden
könnte, wenn auch der entferntere Teil nicht mitwirkt.

Denken wir uns z. B. ein Seil A B C D; es finde
an seinem äußersten Ende D ein Zug statt. Der erste Teil
A wird sich ganz ebenso bewegen, wie es auch der Fall
sein würde, wenn der Zug von einem zwischenliegenden
Punkte B oder C stattfände und D in Ruhe bliebe. In
ganz ähnlicher Weise zeigt die Physik, wenn ich Schmerzen
im Fuß empfinde, daß dies durch Vermittlung der im Fuß
verbreiteten Nerven geschehe, die sich von da wie Fäden bis
in das Gehirn erstrecken. Werden sie nun im Fuße angezogen,
so pflanzt sich der Zug fort bis ins Innere des
Gehirns, mit dem sie in Verbindung stehen. Dort erregen
sie eine gewisse Bewegung, die von der Natur dazu bestimmt
ist, in meinem Geiste die Empfindungen zu erregen, als
schmerze der Fuß.

Um aber vom Fuße zum Gehirn zu gelangen, müssen
jene Nerven durch Unterschenkel, Oberschenkel, Lenden, Rücken
und Hals gehen. Da kann es nun vorkommen, daß das
im Fuß gelegene Ende gar nicht berührt wird, sondern nur
eine der zwischenliegenden Partieen. Die Bewegung im
Gehirn aber ist ganz dieselbe, als ob der Fuß schmerzhaft
berührt würde. Der Geist wird sonach notwendig ganz
den nämlichen Schmerz fühlen müssen. Ganz dasselbe gilt
von jeder beliebigen anderen Empfindung.

Jede einzelne Bewegung, die in dem Teile des Gehirns
stattfindet, der unmittelbar auf den Geist einwirkt, vermittelt
nun aber dem Geiste stets nur eine und dieselbe
Empfindung.

So bemerke ich denn schließlich auch, daß man es sich

gar nicht besser wünschen und denken könnte, als wenn die
Gehirnbewegung immer gerade die Empfindung erregte,
die von allen möglichen am meisten und häufigsten zur Erhaltung
des gesunden Menschen beiträgt. Derartig sind
nun wirklich, wie die Erfahrung zeigt, alle unsere natürlichen
sinnlichen Erregungen beschaffen, und so findet sich
nichts in ihnen, das nicht von Gottes Macht und Güte zeugte.

Werden z. B. die Nerven des Fußes heftig und in ungewohnter
Weise erregt, so pflanzt sich diese Erregung durch
das Rückenmark bis ins Innere des Gehirns fort und giebt
dort dem Geist das Zeichen zu einer Empfindung, nämlich
zur Empfindung als sei im Fuße ein Schmerz. Dadurch
wird nun der Geist angetrieben, die Ursache des Schmerzes
als etwas dem Fuße Schädliches nach Kräften zu beseitigen.

Gott hätte aber die menschliche Natur auch so einrichten
können, daß jene nämliche Gehirnbewegung dem Geiste
etwas Anderes darstellen würde, etwa den Geist selbst als
im Gehirne oder im Fuße oder an einer dazwischenliegenden
Stelle befindlich, oder irgend etwas Anderes. Nichts Anderes
aber wäre in gleichem Maße der Erhaltung des Körpers
förderlich gewesen.

In gleicher Weise entsteht auch durch das Bedürfnis
nach Trank eine gewisse Trockenheit in der Kehle, welche
die Nerven und durch deren Vermittlung das Innere des
Gehirnes erregt. Diese Erregung ruft im Geiste gerade die
Durstempfindung hervor, weil bei diesem ganzen Vorgang
nichts für uns von größerem Nutzen ist, als zu wissen,
daß wir zur Erhaltung unserer Gesundheit des Trankes
bedürfen. Entsprechendes gilt in den anderen Fällen.

Hieraus ergiebt sich nun ganz klar, daß trotz der unermeßlichen
Güte Gottes die Natur des Menschen als eines
aus Leib und Seele bestehenden Doppelwesens doch zuweilen
irren kann. Würde nämlich eine Ursache nicht im Fuße,
sondern an einer anderen Stelle der Nerven auf seinem
Wege vom Fuße zum Gehirn, oder auch im Gehirn selbst,

genau die nämliche Erregung hervorrufen, die bei einer
Verletzung des Fußes einzutreten pflegt, so würden wir doch
den Schmerz im Fuße empfinden und unsere Empfindung
irrt dann, und zwar ihrer Natur gemäß, denn ein und
dieselbe Gehirnerregung kann dem Geist stets nur die gleiche
Empfindung mitteilen.

Diese Erregung pflegt aber viel öfter durch eine Verletzung
des Fußes zu entstehen als durch eine Einwirkung
an andrer Stelle, und darum ist es vernunftgemäß, daß
jene Erregung uns immer einen Schmerz im Fuße vergegenwärtigt,
statt ihn uns ein für allemal an einer anderen
Stelle zu zeigen! Wenn auch einmal die Trockenheit in
der Kehle nicht, wie gewöhnlich, daraus entsteht, daß das
Trinken der Gesundheit des Körpers förderlich ist, sondern
aus einer gerade entgegengesetzten Ursache (wie beim Wassersüchtigen),
so ist es doch jedenfalls weit besser, die Trockenheit
führt uns in dem einen Falle irre, als wenn sie es
im Gegenteil immer thäte, wenn unser Körper in gutem
Zustande ist! Entsprechendes gilt für die übrigen Fälle.

Diese Erwägung trägt sehr viel dazu bei, die Irrtümer
zu bemerken, denen meine Natur ausgesetzt ist. Sie ermöglicht
es mir aber auch, dieselben leicht zu berichtigen
oder zu vermeiden. Weiß ich doch nun, daß alle Sinne
bezüglich dessen, was dem Körper frommt weit öfter wahre
als falsche Angaben machen; fast immer kann ich mich auch
mehrerer Sinne bedienen, um mich einer Sache zu vergewissern;
und dann habe ich ja noch das Gedächtnis, das
die Gegenwart mit der Vergangenheit verknüpft, und den
Verstand, der die Ursachen des Irrtums bereits alle durchschaute!
Da brauche ich nicht mehr zu fürchten: was die
Sinne mir täglich entgegenhalten, das sei falsch! Die übertriebenen
Zweifel der letzten Tage sind als lächerlich zu verwerfen;
besonders jener bedeutendste, wegen des Traumes,
den ich vom Wachen nicht unterscheiden konnte! Jetzt sehe
ich, wie groß der Unterschied zwischen beiden ist: niemals

verknüpft das Gedächtnis die Träume mit allem anderen,
was wir im Leben thun; bei dem jedoch, was wir im
Wachen erleben, ist dies der Fall.

Würde mir jemand im Wachen plötzlich erscheinen und
gleich wieder verschwinden, ganz wie im Traume, und zwar
ohne daß ich merkte, woher oder wohin er gekommen, so
würde ich mit Recht eher meinen, das sei ein Gespenst oder
ein Wahngebilde meines Gehirns, als ein wirklicher Mensch.
Begegnen mir aber Dinge, bei denen ich deutlich bemerke,
woher sie kommen, und wann sie sich ereignen, und steht
ihre Wahrnehmung durchaus in stetigem Zusammenhang
mit meinem ganzen übrigen Leben, so weiß ich ganz gewiß,
daß dies nicht im Traume, sondern im Wachen geschieht.
Habe ich dann noch alle Sinne, das Gedächtnis und den
Verstand angerufen, um jene Wahrnehmungen zu prüfen,
und alle diese stehen in vollster Übereinstimmung, so darf ich
auch nicht den geringsten Zweifel mehr an ihrer Wahrheit
hegen, denn aus der Wahrhaftigkeit Gottes folgt, daß ich
in solchen Fällen überhaupt nicht in Irrtum geraten kann.

Allerdings bleibt uns im Drange der Geschäfte nicht
immer die Zeit zu einer so genauen Prüfung, und so muß
ich gestehen, daß das menschliche Leben im einzelnen doch
gar oft Irrtümern unterliegt, und ich muß die Schwäche
unserer Natur anerkennen.


Ende.



[1] „Cartesius“ nannte er sich zuweilen in seinen lateinischen
Schriften.


[2] Nicht, wie Kirchmann angiebt, am 30. März. Ein Bildnis
von ihm aus 1644 giebt in der Umschrift an: „natus … ultimo die
Martii“.


[3] „Disc. d. l. Méth.“ I.


[4] Brief vom 8. Oktober.


[5] Die erste (Pariser) Ausgabe hatte auf dem Titel: „Enthaltend
den Beweis für das Dasein Gottes und die Unsterblichkeit der
Seele“. Die Unsterblichkeit der Seele wird aber in der Schrift selbst
nicht speziell behandelt, wohl aber kurz in der Übersicht der zweiten
Betrachtung.

Anm. d. Übersetzers.


[6] „res cogitans, cogitandi“; französisch: „une chose qui pense,
ou une chose qui a en soi la faculté de penser“.


[7] Descartes beachtet zu wenig den Unterschied dazwischen, ob ich
positiv erkenne, daß nichts anderes zu meinem Wesen gehört –
oder ob ich bloß nicht zu erkennen vermag, ob noch etwas anderes
als das Denken zu meinem Wesen gehört. Dies ist aber offenbar der
Kernpunkt der ganzen Streitfrage. Descartes scheint sich dessen
gar nicht völlig bewußt geworden zu sein.


[8] Diese Einwände und Erwiderungen sind nicht in die vorliegende
Übersetzung aufgenommen. Sie betragen ihrem Umfange nach
etwa das Sechsfache der vorliegenden „Betrachtungen“ und liegen teilweise
dem Interesse der heutigen Zeit ferner. Eine vollständige
deutsche Übersetzung derselben existiert unseres Wissens bis jetzt überhaupt
noch nicht.


[9] Diese Übersicht rührt von Descartes selbst her.


[10] „quae a Deo creari debent ut existant.“ Die Kirchmann'sche
Übersetzung: „welche von Gott zum Dasein geschaffen werden sollen,“
scheint mir keinen rechten Sinn zu geben.


[11] „in genere sumptum.“


[12] Descartes unterscheidet den Körper seiner Substanz und seinen
besonderen Eigenschaften nach. Erstere ist unveränderlich, unvergänglich,
letztere ist veränderlich und vergänglich. Als Substanz ist auch
unser Leib unvergänglich. Seiner besonderen Form und Zusammensetzung
nach aber, die ihn eben als „Leib“ charakterisiert, ist er
veränderlich und vergänglich. Die Seele dagegen, als einfaches
Wesen, ist sowohl ihrer Materie wie ihrer Form nach unvergänglich.
Seele und Körper im Gegensatz zum Leibe wären etwa zu bezeichnen
als „primäre Individuen“, „Individuen niederer Ordnung“, während
der Leib als solcher ein „Individuum höherer Ordnung“ zu nennen
wäre. (Vgl. über die Ordnungen der Individualität meinen „Grundriß
der Philosophie als Bestimmungslehre“ Seite 111 ff.)


[13] Vgl. Schluß der Vorrede Descartes'.


[14] Die Bedeutung der Worte: Die Idee (oder Vorstellung) hat
„objektive Realität“, wird in der französischen Ausgabe näher
erläutert durch den Zusatz: „d. h. sie nimmt gleichsam symbolisch (auf
vorgestellte Weise „par représentation“) teil an den Graden des
Seins und der Vollkommenheit.“ Im Anhang zu den Antworten auf
die zweite Reihe von Einwänden („Rationes …“) definiert Descartes:
„Unter der objektiven Realität einer Vorstellung verstehe ich
das Wesen oder Sein des vorgestellten Gegenstandes, inwiefern
es in der Vorstellung ist. … Alles was wir in den Gegenständen
der Vorstellung wahrnehmen, ist in der Vorstellung selbst enthalten,
und zwar objektiv, symbolisch („par représentation“)“. Man könnte
vielleicht objectivus hier mit „vergegenständlicht“, vielfach geradezu
mit „vorgestellt“ wiedergeben. Klare Rechenschaft über das Verhältnis
von objektiver Realität zur Realität der Idee selbst und zur
Realität des Gegenstandes hat sich Descartes nicht gegeben, was
um so bedeutungsvoller ist, als der Gottesbeweis, den Descartes
in der dritten Betrachtung liefert, sich auf dieses Verhältnis gründet!


[15] „objectivum“.


[16] Descartes nennt es stets „lumen naturale“, das „natürliche
Licht“. Es steht im Gegensatz zur bloßen Erfahrung und zur Offenbarung,
denen die Gebiete des praktischen Lebens und des Glaubens
entsprechen, die Descartes hier und an anderen Stellen ausdrücklich
von seiner Betrachtung ausschließt.


[17] „Abzuweisen“ – nicht aber gänzlich zu „verwerfen“, wie
Kirchmann übersetzt; es handelt sich nur um ein „Nichtalsgewißannehmen“.
Das ganz Sichere und Gewisse ist es, das Descartes
sucht, indem er alles, was nicht ganz sicher ist, aus der Betrachtung
ausscheidet, ohne es deshalb ein für allemal zu verwerfen.
Hierin besteht eben die Eigenartigkeit der Descartes'schen Methode,
die Wahrheit zu finden.


[18] „Contumax vapor ex atra bile“, „der hartnäckige Dunst aus
der schwarzen Galle“. Die schwarze Galle, μέλαινα χολή wurde bekanntlich
früher als Ursache des „melancholischen“ Temperaments und
gewisser Formen des Wahnsinns angesehen.


[19] Die französische Ausgabe sagt: … „und daß ich nichtsdestoweniger
die Vorstellungen aller dieser Dinge habe und daß mir alles
genau so da zu sein scheint, wie ich es sehe.“


[20] Kuno Fischer übersetzt offenbar widersinnig: „So will ich denn
annehmen, daß nicht der allgütige Gott die Quelle der Wahrheit sei,
sondern irgend ein böser und zugleich sehr mächtiger und listiger Dämon,
der alle seine Kunst daran gesetzt habe, mich in Irrtum zu stürzen.“
– Es kann gewiß nicht Descartes' Absicht sein, den Geist der Lüge
als Quelle der Wahrheit anzunehmen! Vielmehr ist im Gegenteil
der Sinn: Gott sei die Quelle der Wahrheit, nicht aber des Luges
und Truges, der von einem Lügengeiste herrühre. Daher ist auch
v. Kirchmanns Übersetzung nicht ganz korrekt: „… daß nicht der
allgütige Gott die Quelle der Wahrheit ist, sondern daß ein boshafter
Geist seine Kraft anwendet, um mich zu täuschen.“


[21] Hiermit ist der erste gewisse Satz gefunden: „Ich bin“. In
der That scheint es auf den ersten Blick, als könne es für uns nichts
Unmittelbareres und Gewisseres geben, als unser eigenes Ich, unser
Sein. Verfolgen wir aber einmal den Weg, den Descartes gegangen,
um zum „Ich bin“ zu gelangen! Descartes zweifelt an allem; nirgends
bietet sich ihm ein fester Anhaltspunkt, soweit er auch ausschaut.
Da richtet sich sein Blick, der bisher nur nach außen gerichtet war,
nach innen. Hier findet er eine Quelle von Wahrheit!

So lange er an Dinge, die außer ihm lagen, dachte, konnte er in
nichts einen ganz unmittelbaren Einblick bekommen. Die Dinge lagen
eben außer ihm, und nur durch eine Reihe vermittelnder Faktoren,
an deren absoluter Zuverlässigkeit er gerechte Zweifel hegte, gelangte
er zu einer Vorstellung von den Dingen. Weiter hatte er
nichts von den Dingen, als diese seine eigene Vorstellung, die von
den Dingen selbst himmelweit verschieden sein konnte. Darum
zweifelte er.

Nun hatte er aber doch einmal diese Vorstellungen. Sie waren
ihm gegeben, und sollten ihm nichts nützen können zur Erkenntnis?
Er sah doch ganz gewiß vielerlei, hörte Töne, fühlte auch Festes,
Weiches, Warmes, Kaltes u. s. w. Das waren unumstößliche
Thatsachen, und doch mußte er zweifeln, ob wirklich das Gesehene
auch da sei, ob das Feste, Warme u. s. w. außer ihm vorhanden
sei, oder ob es nur seine Existenz als Wahngebilde seiner
Phantasie, in ihm selbst habe? – – Aber in ihm selbst, in seinem
Vorstellen, war es nun einmal.

Nun wandte sich Descartes' Blick nach innen! Er suchte ja nur
etwas Gewisses, Sicheres. Einerlei, wo dies sich auch finde. Nun
kam ihm zum klaren Bewußtsein, daß bei all seinem Zweifeln ein solch
Gewisses ihm längst gegeben sei, nur merkte er es nicht, solange sein
Blick nach außen gerichtet gewesen. Dieses unumstößlich Gewisse war
nämlich sein Sehen, Hören, Fühlen, auch sein Zweifeln, kurz, sein
Denken und Vorstellen. Wenn er überhaupt nicht sähe, hörte u. s. w.
so könnte er ja gar nicht zweifeln, ob das Gesehene, Gehörte
wahr sei. Überhaupt würde dann uns alles entschwinden, in ein
vollkommnes Nichts übergehen. Wir könnten auch nicht sagen: „Ich
bin“, denn dies „Ich“ ist erst dadurch uns überhaupt gegeben, daß
wir sehen, hören u. s. w., kurz, daß wir denken. In Wahrheit
wäre also nicht das „Ich bin“ als das Erste zu bezeichnen, was sich
uns als gewiß darstellt, sondern das „Ich denke“, dem sich dann das
„Ich bin“ anschlösse. So verfährt auch Descartes in anderen Schriften
gewöhnlich, und sein erster gewisser Satz bekommt dann die Form:
„Ich denke, ich bin“ oder auch: „Ich denke, also bin ich“
(„Cogito, ergo sum“). (Ausführlich habe ich mich über die Bedeutung
des Descartes'schen Fundamentalsatzes ausgesprochen in meiner Abhandlung:
„Cogito, ergo sum“. Wiesbaden 1890.)


[22] K. Fischer (und ganz ähnlich v. Kirchmann) übersetzt: „Hier
finde ich: das Denken ist; das Denken allein kann von meinem Wesen
nicht abgetrennt werden; ich bin, ich existiere: dieser Satz ist gewiß.“
Dies trifft sehr schlecht den Sinn Descartes, der hier die Antwort
findet auf die Frage: ‚Was ist es, das zu meinem Wesen gehört?‘
Unsere Übersetzung wird zudem auch durch die französische Ausgabe
der „Betrachtungen“ gerechtfertigt.

Das „Ich“ ist an und für sich ganz inhaltslos. Seine Bedeutung
erhält es erst durch das Denken, auf Grund dessen wir überhaupt
erst zu dem Ich gelangen, wie wir bereits oben bemerkten. Weil
Descartes von vornherein gleich das „Ich bin“ als das erste Gewisse
hinstellte, war er genötigt, das Dazugehörige wieder dazu zu suchen.
Er sucht zu der an sich leeren Form „Ich bin“ wieder den Inhalt,
den er oben außer acht gelassen. Er that dies mit offenbarer
Absicht. Die Korrektheit der Darstellung leidet nicht wesentlich darunter,
der Leser aber wird tiefer in die Bedeutung des Fundamentalsatzes
eingeführt, der nunmehr erst in seinem ganzen Umfange uns
entgegentritt: „Ich denke – ich bin!“

Unterziehen wir nun den Fundamentalsatz einer kurzen Prüfung!

Das erste Gewisse ist das „Ich denke“ und damit zugleich das
„Ich bin“. Der Begriff „denken“ bedarf aber noch einer genaueren
Bestimmung, um wirklich genau nur das unmittelbare und erste Gewisse
zu bedeuten. Gewiß ist uns – so sagten wir in Anm. zu S. 33
– daß wir sehen, hören u. s. w. Nichts aber ist uns gewiß über
das Wesen dieses Sehvorganges. Auch nichts ist gewiß über das
Ding, welches wir zu sehen glauben. Gewiß ist nur, daß wir es
sehen, oder daß es uns so zu Mute ist, als sehen wir, daß der
gegenwärtige Zustand ein solcher ist, wie wir ihn als „Sehen“ zu bezeichnen
gewohnt sind. Gewisse Bestimmtheiten, die zusammen ein
„Bild“ (oder einen „Ton“ u. s. w.) ausmachen, schweben uns vor,
d. h. sie sind gegenwärtig, sie sind gegeben, und zwar so wie sie eben
sind. Das nennen wir dann „Vorstellung“ oder sonst wie. Was
man aber weiter noch unter Vorstellung, Denken u. s. w. sich denken
könnte, was über jenes bloße So- oder so-sein, jene ganz unmittelbaren
gegenwärtigen Bestimmtheiten hinausgeht, alles das ist nicht
absolut und in erster Linie gewiß! Unmittelbar gewiß ist nicht
einmal das „Ich bin“. Erst wenn jene Bestimmtheiten thatsächlich
gegeben sind, gelangen wir zum „Ich“; an sich wäre das Ich gänzlich
inhaltsleer und bedeutungslos! Ohne die Beziehung auf das „Ich“,
würden aber jene Bestimmtheiten niemals „Sehen“ oder „Vorstellen“,
„Denken“ heißen können. Denn nur dadurch, daß ich mir die Bestimmtheiten
zuschreibe, sage ich, „ich denke“. Da aber das Ich nicht
unmittelbar gewiß ist, kann sonach auch das unmittelbar Gewisse
nicht als Denken, Vorstellen u. s. w. bezeichnet werden! In der
That vollzieht es sich auch in unserem Bewußtsein stets vermöge einer
Vermittlung, nie unmittelbar, wenn wir dessen inne werden,
daß wir vorstellen u. s. w. Zuerst sind stets, als schlechthinige
beziehungslose Thatsachen die Bestimmtheiten gegeben, die erst
durch einen besonderen Akt der Beziehung (oder Reflexion) als „Vorstellungen“
selbst aufgefaßt werden. Dies wiederum ist nur möglich
vermöge einer Gegensetzung („Nicht-Ich“ und „Ich“), ohne die
jene Bestimmtheiten ganz indifferent bleiben würden und nie
irgendwie bezogen werden könnten (da keine Beziehungsrichtung da
wäre). Je nach der Beziehung der Bestimmtheiten aber (auf das
Nicht-Ich oder das Ich) wird die Bestimmtheit als Bestimmtheit eines
Dinges oder einer „Vorstellung“ aufgefaßt. So sei z. B. die
indifferente Bestimmtheit „weiß“ gegenwärtig. Wird sie nach außen
bezogen, so ist sie Eigenschaft eines Nicht-Ich; wir sagen „Ein Ding
ist weiß“. Wird sie nach innen bezogen, so sagen wir: „ich habe
die Vorstellung von weiß“. Unmittelbar gegeben ist aber lediglich
die indifferente Bestimmtheit. Ich und Nicht-Ich, Ding und
Vorstellung sind nur Beziehungsformen, die, um thatsächlich und
gewiß werden zu können, eine Bestimmtheit voraussetzen. Nur indem
eine Bestimmtheit nach innen bezogen wird, kann der Ich-Gedanke
praktisch vollzogen werden. Das sogenannte „reine Ich“ ist nur eine
Abstraktion aus der konkreten, bestimmten Ichbeziehung. Darum ist
auch das Erste die Bestimmtheit; durch Beziehung geht aus dieser
das „Ich stelle vor“ hervor oder das „Ich denke“, und hieraus, durch
Abstraktion, das „Ich“ („Ich bin“). Man sieht leicht, eben in jenem
Beziehen der Bestimmtheiten besteht überhaupt erst das eigentliche
„Vorstellen“! Wenn sich nun auch stets sofort an das Bestimmtsein
sogleich ein Beziehen anknüpft, sodaß wir nie eine ganz
beziehungslose, indifferente (gegenstandslose) Bestimmung dauernd ins
Auge fassen können, so ist doch leicht einzusehen, daß doch in Wahrheit
genau genommen das Erste und Unmittelbarste und Gewisseste
die Bestimmung ist.

Das ist nun keineswegs bedeutungslos! Heben wir an mit einer
Untersuchung der Bestimmung, so ergiebt sich uns daraus bald das
Wesen jener Beziehung und Gegensetzung, wir vermögen einen tiefen
Blick in das Wesen des Bewußtseins, des „Ich“ und der Dinge außer
uns zu thun. Es gelingt die Lösung von Problemen, die bisher die
Metaphysik nicht einmal bestimmt ins Auge zu fassen gewagt hatte.
Auch das innerste Wesen und die Entstehung von Raum und Zeit
enthüllt sich vor uns und die obersten Grundlagen der Mathematik
und der Mechanik werden unserem Verständnis erschlossen. Die ganze
Wissenschaft schließt sich zusammen zu einem festen einheitlichen System.

Ich habe versucht, von diesem System einen Überblick zu geben
in der Schrift: „Grundriß der Philosophie als Bestimmungslehre“
(Wiesbaden 1890).


[23] Daß ich wirklich nichts weiter bin als ein bloß denkendes
Wesen, will natürlich Descartes nicht behaupten; dies beweist er erst
später. Hier wird nur gezeigt, daß wir nichts weiter unzweifelhaft
uns zuschreiben dürfen als das Denken, alles andre aber von uns
weggedacht werden kann.

Daß wirklich nur das Denken zu unserem Wesen gehört, beweist
er mit Hilfe des Satzes, daß alles, was von dem Wesen eines Dinges
weggedacht werden kann, in Wahrheit nicht zum Wesen des Dinges
gehört. Dieser Satz wird aus dem Gottesbegriffe hergeleitet, der
selbst wieder aus dem Denken entwickelt wird.


[24] Der scheinbare Widerspruch, daß Descartes oben, S. 36, das
Empfinden als ungewiß vom Denken trennt, während er es hier zu
den unmittelbar gewissen Denkvorgängen zählt, löst sich dadurch, daß
Descartes das Empfinden in doppeltem Sinne versteht. Als Thätigkeit
der Sinnesorgane – so ist es S. 36 zu verstehen – ist es ungewiß,
weil der Körper überhaupt uns noch ungewiß ist. Hier aber
redet Descartes – wie er sogleich weiter unten ausdrücklich betont
– lediglich von der Empfindung, inwiefern wir uns gewisser Bestimmtheiten
bewußt werden. Insofern handelt es sich dabei um
unmittelbar gewisse Thatsachen, um ein Denken.


[25] Kirchmann übersetzt – wahrscheinlich durch ein Versehen („vera“
statt cera?) – „was das Wahre ist“. Hiermit läßt sich indessen nur
schwer ein passender Sinn verbinden.


[26] Somit ist selbst die Gewißheit des Satzes des Widerspruchs
und die Gewißheit des „Ich bin“ bedingt durch die Erkenntnis Gottes.
Da diese aber von dem vorausgegangenen Ungewissen abhängig
ist, sollte man meinen, sie könnte selbst nie gewiß werden oder gar
das Ungewisse, aus dem sie selbst hervorgeht, gewiß machen. Man
hat darum Descartes vorgeworfen, er bewege sich im Kreise; sein
System gründe sich in letzter Linie auf einen Zirkelschluß. Formal
ist das bis zu einem gewissen Grade zutreffend. Einen Vorwurf
wird aber nur derjenige darin erblicken, der das Wesen philosophischer
Systeme ganz und gar verkennt. Die letzte Stütze eines Systems
muß stets im Systeme selbst liegen. Das Zusammengehen aller
Teile zu einem großen, einheitlichen, abgeschlossenen, festgefugten
Ganzen ist es, was dem System Gewißheit giebt. Eins fordert das
andere; das andere fordert das erste. Für sich wäre weder das eine noch
das andere in jeder Beziehung klar und gewiß: zusammengefügt ergänzen
und stützen beide sich und werden über allen Zweifel erhaben. Das
„Ich bin“ ist zwar ganz sicher wahr. Es bleibt aber die Forderung –
solange das System noch nicht geschlossen – daß diese Wahrheit durch die
Gottesidee bestätigt werde, wenn wir voll befriedigt sein sollen.
Die Gottesidee, durch das Ich (einerlei ob dies gewiß oder ungewiß
ist) involviert, wird aus diesem entwickelt, die Forderung wird erfüllt,
und dadurch beide – Gott und ich – gleichzeitig vollkommen klar
und gewiß. Ein „Zirkel“ liegt hier nicht vor! – „Ich“ und „Gott“
sind gleichsam die beiden „Pole“ des Descartes'schen Systems. Vgl.
auch Anm. S. 52 u. S. 60.


[27] Es ist klar, daß in demselben Sinne, in dem die Vorstellungen
und Begehrungen als wahr bezeichnet werden, auch die Urteile
wahr sind: mag das, was ich urteile, noch so verkehrt und so falsch
sein, so bleibt es doch stets gewiß, daß ich so oder so urteile! Die
Urteile sind an sich, ihrem Wesen nach genau ebenso wahre Gedanken,
wie die Vorstellungen und Begehrungen. Ihrem Inhalte
nach aber können sie ebensogut Falsches zum Gegenstande
haben, wie die Vorstellungen und die Begehrungen! Die
Descartes'sche Einteilung ist daher nicht ganz korrekt gewählt. Alle
Gedanken sind als solche für sich betrachtet wahr; sie sind
schlechthin gegebene Thatsachen; ihrem Inhalte nach aber, – d. h.
wenn sie auf einen Gegenstand bezogen werden, mit einem anderen
in Verbindung gebracht werden – sind sie dem Irrtum ausgesetzt,
indem die Frage entsteht: sind die Bestimmtheiten wirklich da, wohin
sie unser Denken bezieht? Will man nun dieses „Beziehen“ und „in
Verbindung bringen“ als Urteilen bezeichnen, so sind allerdings
die „Urteile“ dem Irrtum ausgesetzt, wie Descartes sagt. Sie dürfen
aber insofern nicht mit den an sich wahren Bewußtseinsthatsachen in
eine Reihe gestellt werden, sondern sind eine über diese hinausgehende
Thätigkeit, die natürlich für sich als solche ebenfalls sich als schlechthinige
Thatsache darstellt.

Es ist dann auch zu beachten, daß jede eigentliche Vorstellung
eines Gegenstandes schon implicite ein solches Urteil enthält, welches,
wenn man die Vorstellung lediglich als Denkweise betrachtet, nur durch
ein zweites Urteil in gewisser Weise eingeschränkt wird.


[28] „lumen naturale“.


[29] Dieses „Licht“, das uns die Wahrheit der Sätze, wie: „ich
zweifle, also bin ich“, unmittelbar verbürgen soll, spielt eine eigentümliche
Rolle in der Descartes'schen Philosophie. Descartes giebt
keine näheren Erläuterungen über die Bedeutung dieses Lichtes, auf
das er sich später häufig beruft. Er setzt damit ein Wort an die Stelle
des Beweises, um wenigstens die Frage nach dem „Warum?“ nicht ganz
unbeantwortet zu lassen in Fällen, wo ein Beweis thatsächlich nicht
mehr möglich ist, wo es sich um eine einfache, unmittelbare Einsicht
handelt. Eine seiner hinterlassenen unvollendet gebliebenen Schriften
trug den eigentümlichen Titel: „Erforschung der Wahrheit mit Hilfe
des natürlichen Lichtes“.

Bemerkenswert ist übrigens, daß Descartes jetzt dem „ich denke,
ich bin“ vollkommenste Gewißheit vermöge des natürlichen Lichtes zuschreibt,
während er oben erklärte, noch einen Zweifel an der Wahrheit
dieses Satzes beseitigen zu müssen. Nach unserer an jener Stelle
gegebenen Erläuterung kann dies nicht als ein Widerspruch angesehen
werden. Das „natürliche Licht“ zeigt uns, daß jener Satz der wahrste
und sicherste ist. Wir können daran keinen realen, wirklichen
Zweifel hegen. Theoretisch aber, formal, ist es stets möglich,
zu sagen, ich zweifle, also einen Zweifel zu fingieren. Um einen
solchen fingierten Zweifel handelte es sich an jener Stelle. Descartes
nannte ihn einen „metaphysischen“ Zweifel. Er stützte sich
darauf, daß es doch möglich sei, daß wir notwendig stets irrende
Wesen seien, und daß es ein Irrtum sei, wenn ich zu sein glaube.
Das ist eine Fiktion, die wir niemals wirklich glauben können,
die den Thatsachen unseres Bewußtseins widerspricht. Um aber selbst
diesem Zweifelsgrund den Boden zu entziehen, untersucht Descartes
das Wesen Gottes.


[30] Vgl. die Anm. 2 S. 22. Auch hier hat die französische Ausgabe
denselben Zusatz, wie an jener Stelle.


[31] Unter „aktualer“ oder „formaler“ Realität ist die wirkliche
Seinsfülle eines Gegenstandes zu verstehen im Gegensatz zur „objektiven“
Realität, welche bloß die in der Vorstellung symbolisierte Realität
eines vorgestellten Gegenstandes bedeutet. Die Ausdrücke
rühren aus der aristotelisch-scholastischen Philosophie her und decken
sich ihrem Sinne nach nicht mehr mit den heutigen gleichlautenden
Benennungen. – „Formal“ heißt jene wirkliche Realität, weil man
das Prinzip des wirkenden Seins als „formal“ bezeichnete.


[32] „vel formaliter vel eminenter“.


[33] Bezüglich des Verhältnisses der wirklichen Seinsfülle der
Ursache der Vorstellung zur vorgestellten Seinsfülle des Gegenstandes
der Vorstellung, beweist obiges Argument nicht das geringste. Der
Descartes'sche Satz (auf den sich sein Gottesbeweis stützt) ist durchaus
unbegründet.


[34] D. h. mehr Realität Enthaltendes. Vgl. S. 55.


[35] Bei der materialen Falschheit handelt es sich um einen Irrtum
bezüglich der Vorstellung selbst: ob sie nämlich „objektive Realität“
besitzt oder nicht. In letzterem Falle wäre sie nur in negativem
Sinne eine Vorstellung (ähnlich wie „Finsternis“ nur im negativen
Sinne eine Gesichtswahrnehmung ist).


[36] Hier zeigt es sich klarer, was wir schon oben (Anm. S. 49) bemerkten,
daß nämlich Gott eine notwendige Ergänzung zum Ich ist,
von diesem gefordert wird, wie der Nordpol vom Südpol, und daß das
Ich, zwar an sich gewiß, erst seine volle Bedeutung und allseitige Bestätigung
durch die Gottesidee erhält. Hieraus ergiebt sich dann leicht,
inwiefern selbst das „Ich bin“, wiewohl es als das Erste und Gewisseste
erkannt wird, doch in Bezug auf seine Gewißheit noch durch die noch
unentwickelte, in ihrer Bedeutung noch nicht klar erkannte Gottesvorstellung
in gewissem Sinne bedingt genannt werden konnte.
Gott ist sowohl seinem Wesen nach dem Ich entgegengesetzt (unendlich
– endlich), wie auch dem Kausalverhältnis nach (Ursache –
Wirkung). Dadurch bildet er auch – wie etwa Jak. Böhm sich
ausdrücken würde – den Gegenwurf, an dem der Geist sich spiegelt,
dadurch er in sich selbst eingeht und seine Schranken erkennt.


[37] D. h. material, in Bezug auf ihre objektive Realität.
(Vgl. S. 59 Anm.)


[38] „Nec obstat quod non comprehendam infinitum, vel quod
alia innumera in Deo sint, quae …“ Kuno Fischer übersetzt: „Und
der Begriff des Unendlichen wird dadurch nicht gehindert, daß etwa
in Gott noch zahllose andere Wesen sind, die …“ Danach würde
gegen die Unendlichkeit die Schwierigkeit erhoben, daß in Gott
zahllose unfaßbare Wesen seien; dies entspricht nicht dem Sinne
Descartes und giebt auch überhaupt keinen klaren Sinn!


[39] D. h. „formaliter“ oder „eminenter“ in ihm enthalten sei.


[40] Die französische Ausgabe hat hier folgenden Wortlaut: „Nun
könnte ich wohl annehmen, ich sei immer gewesen, wie ich jetzt bin.
Dadurch entziehe ich mich aber nicht der Macht dieser Gründe und
erkenne gleichwohl die Notwendigkeit, Gott als Urheber meines Daseins
anzunehmen.“


[41] Dies ist der Descartessche Gottesbeweis. Er ist kurz folgender:
„Die objektive Realität einer Vorstellung kann nicht größer
sein als die formale Realität ihrer Ursache.


Nun habe ich eine Gottesvorstellung. Ihre objektive Realität
ist unendlich groß, also größer als meine formale Realität. Sonach
kann ich nicht die Ursache dieser Vorstellung sein. Nur ein unendliches
Wesen, Gott selbst kann die Ursache sein: Gott existiert!“

Über die Voraussetzung, auf der der ganze Beweis beruht, daß die
objektive Realität nicht größer als die formale Realität der Ursache
sein kann, vgl. S. 56 Anm.

Weiter unten giebt Descartes noch einen zweiten Gottesbeweis,
der dem ontologischen Beweise Anselms aufs engste verwandt ist (fünfte
Betrachtung).


[42] „sane multo magis distinctam habeo ideam mentis humanae,
quatenus est res cogitans, non extensa in longum, latum et profundum,
nec aliud quid a corpore habens, quam ideam ullius rei corporeae.“
Kuno Fischer und Kirchmann beziehen irrtümlicherweise das
„quam …“ auf aliud, statt auf „multo magis“, wie wir es (in
Übereinstimmung mit der französischen Ausgabe) thun. Kuno Fischer
übersetzt: „ohne etwas vom Körper zu haben, als die Idee eines
körperlichen Wesens.“


[43] Man sieht hier deutlich, wie der Streit um die Willensfreiheit
lediglich ein Wortstreit ist.

Descartes nimmt die Willens„freiheit“ an, weil nicht äußere
Ursachen den Willen bestimmen, sondern der Verstand, unsere
eigene Erkenntnis, das Ich. Weil der Wille bestimmt wird
durch den Verstand (der selbst wieder bestimmt wird durch die Objekte),
nennen andere den Willen unfrei. Beide Behauptungen
sind ihrem Sinne nach nicht widersprechend!


[44] Es ist schwer verständlich, warum ein Ganzes, um vollkommner
zu sein, unvollkommnere Teile enthalten soll. Das Ganze verliert
offenbar nichts von seiner Vollkommenheit, wenn seine Teile
vollkommen sind; zudem schließt ja auch das Vollkommnere implicite
das Unvollkommnere schon in sich. Descartes scheint die
Mannigfaltigkeit als zur Vollkommenheit des Weltganzen erforderlich
anzusehen. Angenommen, das wäre richtig, so könnte doch diese
Mannigfaltigkeit auch in anderer Weise erzeugt werden, als durch Einfügung
von Unvollkommnem zwischen das Vollkommne. (Ein solches
Verfahren widerspräche dem Wesen eines allervollkommensten Gottes
offenbar am allermeisten!) Müssen denn Dinge, die auf gleicher Stufe
der Vollkommenheit stehen, einander notwendig „ganz ähnlich“ sein?
Kann man sich nicht denken, Gott habe Wesen ganz verschiedener Art
schaffen können, die dennoch jedes für sich den höchsten Grad der ihm,
seinem Wesen nach, möglichen Vollkommenheiten besäße?


[45] Hier bezeichnet Descartes Gott als Urheber unserer Vorstellungen.
Es entstand nun bald die Frage, ob Gott jede einzelne
Vorstellung durch einen besonderen Akt in uns errege und uns gewissermaßen
fortwährend mitteile, was außer uns vorgehe, oder ob
er uns von vornherein so geschaffen habe, daß jene bestimmte Folge
von Vorstellungen in steter Übereinstimmung mit den äußeren Vorgängen
in uns sich entwickeln müsse. Ersteres behauptete der Occasionalismus,
letzteres die Lehre von der prästabilierten Harmonie.

Eine gewisse Einschränkung erleidet übrigens die Descartes'sche
Behauptung durch die Ausführungen der letzten Betrachtung. (Vgl.
bes. S. 97.)


[46] Descartes macht sich hier den Einwand, aus meinem Vorstellen
folge noch nicht das Sein des Vorgestellten. Er weist den
Einwand zurück, da sein Beweis gar nicht vom Vorstellen im allgemeinen
auf das Sein schließe, sondern nur behaupte, was wir in der
Vorstellung vom Wesen eines Dinges nicht abtrennen können, das
gehöre wirklich zum Wesen des Dinges. Darum gehöre das Sein
zum Wesen Gottes, denn es sei eine der unabtrennbaren Eigenschaften
Gottes. Kant zeigte nun, daß das Sein keineswegs
zu den Eigenschaften gehöre und entkräftet damit den Beweis Descartes'
(„Kritik der reinen Vernunft“, Kehrbachs Ausgabe S. 468 ff.).
Es ist offenbar unzutreffend, dieses Kantsche Argument für identisch
zu halten mit dem Cartesischen Einwand, wie v. Kirchmann es thut!


[47] Descartes' Beweis ist im Wesentlichen identisch mit dem ontologischen
Beweis des Anselm v. Canterbury. Dieser sagt, die Vollkommenheit
eines seienden Dinges ist größer als die eines bloß vorgestellten.
Gott, als das vollkommenste Wesen, muß also sein. Descartes
sagt: ich muß Gott als existierend denken, was aber denknotwendig
ist, ist wahr. Also existiert Gott. Daß wir aber Gott
als existierend denken müssen, beweist er – genau wie Anselm – damit,
daß das Sein zu den Vollkommenheiten gehöre, daß ein seiendes
Wesen vollkommner sei, als ein nicht seiendes. Dieser Satz nun beruht
auf einer ganz unklaren Auffassung von „Sein“ und „Vollkommenheit“.
Wie wir bereits bemerkten, hat Kant dies treffend nachgewiesen
in „Kritik der reinen Vernunft“.


[48] Gerade diesen wichtigsten Punkt, auf den alles ankommt: daß
das Sein eine Vollkommenheit ist, hat Descartes auffallenderweise
nicht näher berührt!


[49] Es beruht auf einem Irrtum, daß Denken und Ausdehnung
wirklich ganz voneinander getrennt werden können. Descartes behandelt
beide als vollkommne Gegensätze. Wäre dies richtig, so bliebe
die Vereinigung von Körper und Geist nicht nur unbegreiflich, sondern
wäre geradezu widersprechend. Descartes bereitet denn
auch die Thatsache der Vereinigung von Leib und Seele nicht geringe
Verlegenheiten, über die er sich durch die verschiedensten Vergleiche
und Annahmen vergeblich hinwegzuhelfen sucht (besonders in Respons.
und Princ. Phil.). Auch der Begriff eines lediglich denkenden und
lediglich ausgedehnten Wesens hat an sich seine unüberwindlichen
Schwierigkeiten, mit denen Descartes besonders in späterer Zeit viel
zu kämpfen hatte (vgl. Descartes Briefwechsel). Kants unsterbliches
Verdienst war es, das Verhältnis von Ausdehnung (Raum)
und Denken im wesentlichen richtig erkannt und das Fundament für
alle weitere Forschung festgelegt zu haben. Descartes' Verdienst wird
dadurch nicht geschmälert: er hat allererst den Weg gezeigt und angebahnt,
der zur Wahrheit führt!


[50] Die Worte: „Das nicht wirklich … erregen vermöchte“ geben
das lateinische: „in qua earum realitas objectiva non formaliter,
sed eminenter tantum contineatur“ wieder, formaliter und eminenter
lassen sich hier nicht wohl mit „in gleichem Maße“ und „in
höherem Maße“ (v. Kirchmann) oder durch einen anderen einfachen
Ausdruck wiedergeben. Das „tantum“ macht eine genauere Wiedergabe
des Sinnes erforderlich, was nur durch Umschreibung möglich
ist. Die unveränderte Herübernahme der scholastischen Ausdrücke
(Kuno Fischer) scheint, da dieselben heute zu wenig geläufig sind, in
dieser Übersetzung nicht ratsam.


[51] Vgl. Anm. S. 79.


[52] Hiermit ist die Subjektivität der empfindbaren Qualitäten
ausgesprochen. Die erregenden Ursachen der Empfindungen bestimmt
Descartes an anderen Orten als Bewegungen (man vgl. auch S. 104).
Schon vor ihm hatte Galilei diese Lehre mit aller Klarheit ausgesprochen
(vgl. Natorp, Descartes' Erkenntnistheorie, S. 135). Durch
die moderne Physik und Physiologie hat sie ihre allseitige Bestätigung
und tiefere Begründung erfahren.




Liste aller vorgenommenen Änderungen:


	Seite 11:

Während es einerseits noch deutlich die Scholastik
widerspiegelt


	Seite 26:

daß ich in jeder einzelnen einen Grund zum Zweifeln finde.


	Seite 27:

wenn sie
Sirenen und Satyrisken in den allerungewöhnlichsten Gestalten
darzustellen suchen


	Seite 32:

Zweite Betrachtung.


	Seite 39:

was
ich
mit Hilfe


	Seite 66:

in welcher Weise ich jene Vorstellung von Gott erhalten.


	Anmerkung 12:

„Grundriß der Philosophie als Bestimmungslehre“ Seite 111 ff.)


	Anmerkung 14:

und zwar objektiv, symbolisch („par représentation“)“.


	Anmerkung 21:

ob das Feste, Warme u. s. w. außer ihm vorhanden sei,


	Anmerkung 22:

kann der Ich-Gedanke praktisch vollzogen werden.


	Anmerkung 27:

die natürlich für sich als solche ebenfalls sich als schlechthinige Thatsache darstellt.


	Anmerkung 37:

(Vgl. S. 59 Anm.)


	Anmerkung 40:

Gott als Urheber meines Daseins anzunehmen.“


	Anmerkung 45:

(Vgl. bes. S. 97.)









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK BETRACHTUNGEN ÜBER DIE GRUNDLAGEN DER PHILOSOPHIE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6828740687840228928_27532-cover.png
Betrachtungen iiber die Grundlagen der
Philosophie

René Descartes





