
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Vom Musikalisch-Schönen

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Vom Musikalisch-Schönen


Author: Eduard Hanslick



Release date: October 18, 2008 [eBook #26949]


Language: German


Credits: Produced by Jana Srna, Norbert H. Langkau and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK VOM MUSIKALISCH-SCHÖNEN ***




Anmerkungen zur Transkription:

Schreibweise und Interpunktion des Originaltextes wurden
übernommen; lediglich offensichtliche Druckfehler wurden
korrigiert. Änderungen sind im Text gekennzeichnet,
der Originaltext erscheint beim Überfahren mit der Maus.



Das Inhaltsverzeichnis wurde vom Ende des Buches hinter die
Titelseite verschoben.



In MIDI und PDF des Musikbeispiels auf Seite 38 wurden folgende
Korrekturen vorgenommen:


	Auftakt/Takt 1: Che fa-rò-sen-za → Che fa-rò sen-za

	Takt 1/2: Euri-di-ce! → Euri-di-ce?

	Takt 4: ben! → ben?

	Takt 7, oben, 2. Note: A → G

	Takt 10: ben. → ben?



Abgesehen von diesen Änderungen wurde das Musikbeispiel wie im Original
belassen. Die heutige Aufführungspraxis weicht von der Notation in
diesem Buch ab.



VOM MUSIKALISCH-

SCHÖNEN



EIN BEITRAG ZUR REVISION

DER ÄSTHETIK DER TONKUNST

VON



Dr. EDUARD HANSLICK

WEILAND PROF. AN DER WIENER UNIVERSITÄT

13.–15. AUFLAGE





LEIPZIG

DRUCK UND VERLAG von BREITKOPF & HÄRTEL

1922

 

Inhalt.



	Seite



	Kapitel I.



	Die Gefühlsästhetik
	1



	Kapitel II.



	Die »Darstellung von Gefühlen« ist nicht Inhalt der Musik
	20



	Kapitel III.



	Das Musikalisch-Schöne
	58



	Kapitel IV.



	Analyse des subjektiven Eindruckes der Musik
	93



	Kapitel V.



	Das ästhetische Aufnehmen der Musik gegenüber dem pathologischen
	120



	Kapitel VI.



	Die Beziehungen der Tonkunst zur Natur
	141



	Kapitel VII.



	Die Begriffe »Inhalt« und »Form« in der Musik
	160




 



Vorwort.

An der achten Auflage (1891) dieser zuerst im
Jahre 1854 erschienenen Schrift war nichts
weiter neu, als das passendere Format und die geschmackvollere
Ausstattung. Dasselbe gilt von der
hier vorliegenden neuen Auflage. Auch dieser darf
ich die Worte anpassen, welche Fr. Th. Vischer
dem Wiederabdruck einer älteren Abhandlung (»der
Traum«) vorausschickte.[1] »Ich nehme«, sagt Vischer,
»diese Studie in die gegenwärtige Sammlung auf,
ohne sie gegen Angriffe, die sie erfahren hat, zu
schützen. Auch verbessernden Überarbeitens habe
ich mich enthalten, ausgenommen kleine unwichtige
Nachhilfen. Ich würde jetzt manches vielleicht
anders sagen, mehr auseinandersetzen, gedeckter, beschirmter
hinstellen; wem gefällt eine Arbeit ganz,
wenn er sie nach Jahren wieder liest? Allein man
weiß auch, wie leicht mit nachbesserndem Eingreifen
mehr verderbt als besser gemacht wird.«

Wollte ich hier in Polemik eingehen, auf alle
Kritiken antwortend, welche meine Schrift hervorgerufen
hat, so würde dies Büchlein zu einem erschreckend
starken Band anschwellen. Meine Überzeugungen
sind dieselben geblieben, desgleichen die
Positionen und schroff sich gegenüberstehenden
Musikparteien der Gegenwart. Der Leser wird mir
daher wohl auch die Wiederholung einiger Bemerkungen
gestatten, mit welchen ich das Erscheinen
der dritten Auflage begleitet habe. Der Mängel
dieser Abhandlung bin ich mir sehr lebhaft bewußt.
Demungeachtet hat das weit über Erwarten günstige
Schicksal der früheren Auflagen und der mich hocherfreuende
Anteil, mit welchem bedeutende Fachmänner
philosophischer wie musikalischer Disziplin
davon Akt nahmen, mich überzeugt, daß meine
Ideen, auch in der etwas scharfen und rhapsodischen
Weise ihres ursprünglichen Auftretens, auf gutes
Erdreich gefallen sind. Eine merkwürdige Übereinstimmung
mit diesen Anschauungen fand ich, aufs
freudigste überrascht, in den erst nach dem Tode
des Dichters erschienenen kleinen Aufsätzen und
Aphorismen über Musik von Grillparzer. Einige
der wertvollsten dieser Aussprüche habe ich in dieser
neuen Auflage zu zitieren mir nicht versagen können;
ausführlicher davon ist in meinem Essay: »Grillparzer
und die Musik« gehandelt.[2]

Leidenschaftliche Gegner haben mir mitunter eine
vollständige Polemik gegen alles, was Gefühl heißt,
aufgedichtet, während jeder unbefangene und aufmerksame
Leser doch unschwer erkennt, daß ich
nur gegen die falsche Einmischung der Gefühle in
die Wissenschaft protestiere, also gegen jene
ästhetischen Schwärmer kämpfe, die mit der Prätension,
den Musiker zu belehren, nur ihre klingenden
Opiumträume auslegen. Ich teile vollkommen die
Ansicht, daß der letzte Wert des Schönen immer auf
unmittelbarer Evidenz des Gefühls beruhen wird.
Aber ebenso fest halte ich an der Überzeugung, daß
man aus all den üblichen Appellationen an das Gefühl
nicht ein einziges musikalisches Gesetz ableiten
kann.

Diese Überzeugung bildet den einen, den negativen
Hauptsatz dieser Untersuchung. Er wendet
sich zuerst und vornehmlich gegen die allgemein
verbreitete Ansicht, die Musik habe »Gefühle darzustellen«.
Es ist nicht einzusehen, wie man daraus
die »Forderung einer absoluten Gefühllosigkeit der
Musik« herleiten will. Die Rose duftet, aber ihr
»Inhalt« ist doch nicht »die Darstellung des Duftes«;
der Wald verbreitet schattige Kühle, allein er stellt
doch nicht »das Gefühl schattiger Kühle dar«. Es
ist kein müßiges Wortgefecht, wenn ausdrücklich
gegen den Begriff »darstellen« vorgegangen wird;
denn aus ihm sind die größten Irrtümer der musikalischen
Ästhetik entsprungen. Etwas »darstellen«
involviert immer die Vorstellung von zwei getrennten,
verschiedenen Dingen, deren eines erst ausdrücklich
durch einen besonderen Akt auf das andere bezogen
wird.

Emanuel Geibel hat durch ein glückliches Bild
dies Verhältnis anschaulicher und erfreulicher ausgedrückt,
als philosophische Analyse es vermochte,
und zwar in den Distichen:[3]


»Warum glückt es dir nie, Musik mit Worten zu schildern?


Weil sie, ein rein Element, Bild und Gedanken verschmäht.


Selbst das Gefühl ist nur wie ein sanft durchscheinender Flußgrund,


Drauf ihr klingender Strom schwellend und sinkend entrollt.«





Wenn dies schöne Sinngedicht obendrein unter
dem nachhallenden Eindruck dieser Schrift entstand,
wie ich zu vermuten Anlaß habe, so muß sich
meine, von poetischen Gemütern zumeist verketzerte,
Anschauung doch auch mit wahrer Poesie leidlich
vertragen.

Jenem negativen Hauptsatz steht korrespondierend
der positive gegenüber: die Schönheit eines
Tonstücks ist spezifisch musikalisch, d. h. den
Tonverbindungen ohne Bezug auf einen fremden,
außermusikalischen Gedankenkreis innewohnend. Es
lag in der redlichen Absicht des Verfassers, das
»Musikalisch-Schöne« als Lebensfrage unserer Kunst
und oberste Norm ihrer Ästhetik vollständig zu beleuchten.
Wenn trotzdem das polemische, negierende
Element in der Ausführung ein Übergewicht erlangt,
so wird man dieses in Erwägung der besonderen
Zeitumstände hoffentlich entschuldigen. Als ich diese
Abhandlung schrieb, waren die Wortführer der Zukunftsmusik
eben am lautesten bei Stimme und
mußten wohl Leute von meinem Glaubensbekenntnis
zur Reaktion reizen. Als ich die zweite Auflage
veranstaltete, waren eben Liszts Programm-Symphonien
hinzugekommen, welche vollständiger, als
es bisher gelungen ist, die selbständige Bedeutung
der Musik abdanken, und diese dem Hörer nur
mehr als gestaltentreibendes Mittel eingeben. Seither
besitzen wir nun auch Richard Wagners »Tristan«,
»Nibelungenring« und seine Lehre von der »unendlichen
Melodie«, d. h. die zum Prinzip erhobene
Formlosigkeit, den gesungenen und gegeigten Opiumrausch,
für dessen Kultus ja in Bayreuth ein eigener
Tempel eröffnet worden ist.

Man möge es mir zugute halten, wenn ich angesichts
solcher Zeichen keine Neigung fühlte, den
polemischen Teil meiner Schrift zu kürzen oder abzuschwächen,
sondern im Gegenteil noch dringender
auf das Eine und Unvergängliche in der Tonkunst,
auf die musikalische Schönheit hinwies, wie sie
unsere großen Meister verkörperten und echt musikalische
Erfinder auch in aller Zukunft pflegen
werden.

Ed. H.

 



I.

Die Gefühlsästhetik.

Die bisherige Behandlungsweise der musikalischen
Ästhetik leidet fast durchaus an dem empfindlichen
Mißgriff, daß sie sich nicht sowohl mit der
Ergründung dessen, was in der Musik schön ist, als
vielmehr mit der Schilderung der Gefühle abgibt, die
sich unser dabei bemächtigen. Diese Untersuchungen
entsprechen vollständig dem Standpunkt jener älteren
ästhetischen Systeme, welche das Schöne nur in bezug
auf die dadurch wachgerufenen Empfindungen betrachteten
und bekanntlich auch die Philosophie des
Schönen als eine Tochter der Empfindung (αἴσθησις)
aus der Taufe hoben.

An und für sich unphilosophisch, bekommen solche
Ästhetiken in ihrer Anwendung auf die ätherischeste
aller Künste geradezu etwas Sentimentales; das, so
erquickend als möglich für schöne Seelen, dem Lernbegierigen
äußerst wenig Aufklärung bietet. Wer
über das Wesen der Tonkunst Belehrung sucht, der
wünscht eben aus der dunklen Herrschaft des Gefühls
herauszukommen, und nicht – wie ihm in den
meisten Handbüchern geschieht – fortwährend auf
das Gefühl verwiesen zu werden.


Der Drang nach einer möglichst objektiven Erkenntnis
der Dinge, wie er in unserer Zeit alle Gebiete
des Wissens bewegt, muß notwendig auch an
die Erforschung des Schönen rühren. Diese wird
ihm nur dadurch genügen können, daß sie mit einer
Methode bricht, welche vom subjektiven Gefühl ausgeht,
um nach einem poetischen Spaziergang über
die ganze Peripherie des Gegenstandes wieder zum
Gefühl zurückzukehren. Sie wird, will sie nicht ganz
illusorisch werden, sich der naturwissenschaftlichen
Methode wenigstens so weit nähern müssen, daß sie
versucht, den Dingen selbst an den Leib zu rücken,
und zu forschen, was in diesen, losgelöst von den
tausendfältig wechselnden Eindrücken, das Bleibende,
Objektive sei.

Die Poesie und die bildenden Künste sind in ihrer
ästhetischen Erforschung und Begründung dem gleichen
Erwerb der Tonkunst weit voraus. Ihre Gelehrten
haben größtenteils den Wahn abgelegt, es
könne die Ästhetik einer bestimmten Kunst durch
bloßes Anpassen des allgemeinen, metaphysischen
Schönheitsbegriffs (der doch in jeder Kunst eine
Reihe neuer Unterschiede eingeht) gewonnen werden.
Die knechtische Abhängigkeit der Spezial-Ästhetiken
von dem obersten metaphysischen Prinzip einer allgemeinen
Ästhetik weicht immer mehr der Überzeugung,
daß jede Kunst in ihren eigenen technischen
Bestimmungen gekannt, aus sich selbst heraus begriffen
sein will. Das »System« macht allmählich
der »Forschung« Platz, und diese hält fest an dem
Grundsatz, daß die Schönheitsgesetze jeder Kunst
untrennbar sind von den Eigentümlichkeiten ihres
Materials, ihrer Technik.[4]

Sodann pflegen die Ästhetiken der redenden und
der bildenden Künste, sowie ihre praktischen Ausläufer,
die Kunstkritiken, bereits die Regel festzuhalten,
daß in ästhetischen Untersuchungen vorerst
das schöne Objekt und nicht das empfindende Subjekt
zu erforschen ist.

Die Tonkunst allein scheint diesen sachlichen
Standpunkt noch immer nicht erringen zu können.
Sie scheidet streng ihre theoretisch-grammatikalischen
Regeln von den ästhetischen Untersuchungen und
liebt es, erstere so trocken verständig, letztere so
lyrisch-sentimental als möglich zu halten. Sich ihren
Inhalt als eine selbständige Art des Schönen klar
und scharf gegenüberzustellen, war der musikalischen
Ästhetik bisher eine unerschwingliche Anstrengung.
Statt dessen treiben da die »Empfindungen«
den alten Spuk bei hellichtem Tage fort.
Das musikalisch Schöne wird nach wie vor nur
von Seite seines subjektiven Eindrucks angesehen,
und in Büchern, Kritiken und Gesprächen täglich
bekräftigt, daß die Affekte die einzige ästhetische
Grundlage der Tonkunst und allein berechtigt seien,
die Grenzen des Urteils über dieselbe abzustecken.

Die Musik – so wird uns gelehrt – kann nicht
durch Begriffe den Verstand unterhalten, wie die
Dichtkunst, ebensowenig durch sichtbare Formen
das Auge, wie die bildenden Künste, also muß sie
den Beruf haben, auf die Gefühle des Menschen
zu wirken. »Die Musik hat es mit den Gefühlen
zu tun.« Dieses »zu tun haben« ist einer der charakteristischen
Ausdrücke der bisherigen musikalischen
Ästhetik. Worin der Zusammenhang der
Musik mit den Gefühlen, bestimmter Musikstücke
mit bestimmten Gefühlen bestehe, nach welchen
Naturgesetzen er wirke, nach welchen Kunstgesetzen
er zu gestalten sei, darüber ließen uns diejenigen
vollkommen im Dunkeln, die eben damit »zu tun«
hatten. Erst wenn man sein Auge ein wenig an
dieses Dunkel gewöhnt hat, gelangt man dahin, zu
entdecken, daß in der herrschenden musikalischen
Anschauung die Gefühle eine doppelte Rolle spielen.

Fürs erste wird als Zweck und Bestimmung
der Musik aufgestellt, sie solle Gefühle oder »schöne
Gefühle« erwecken. Fürs zweite bezeichnet man
die Gefühle als den Inhalt, welchen die Tonkunst
in ihren Werken darstellt.

Beide Sätze haben das Ähnliche, daß der eine
genau so falsch ist, wie der andere.

Die Widerlegung des ersteren, die meisten musikalischen
Handbücher einleitenden Satzes darf uns
nicht lange aufhalten. Das Schöne hat überhaupt
keinen Zweck; denn es ist bloße Form, welche
zwar nach dem Inhalt, mit dem sie erfüllt wird,
zu den verschiedensten Zwecken verwandt werden
kann, aber selbst keinen andern hat, als sich selbst.
Wenn aus der Betrachtung des Schönen angenehme
Gefühle für den Betrachter entstehen, so gehen diese
das Schöne als solches nichts an. Ich kann wohl
dem Betrachter Schönes vorführen in der bestimmten
Absicht, daß er daran Vergnügen finde, allein diese
Absicht hat mit der Schönheit des Vorgeführten
selbst nichts zu schaffen. Das Schöne ist und bleibt
schön, auch wenn es keine Gefühle erzeugt, ja wenn
es weder geschaut noch betrachtet wird; also zwar
nur für das Wohlgefallen eines anschauenden Subjekts,
aber nicht durch dasselbe.

Von einem Zweck kann also in diesem Sinn
auch bei der Musik nicht gesprochen werden, und
die Tatsache, daß diese Kunst in einem lebhaften
Zusammenhang mit unseren Gefühlen steht, rechtfertigt
keineswegs die Behauptung, es liege in diesem
Zusammenhange ihre ästhetische Bedeutung.

Um dieses Verhältnis näher zu untersuchen, müssen
wir vorerst die Begriffe »Gefühl« und »Empfindung«
– gegen deren Verwechselung im gewöhnlichen
Sprachgebrauch nichts einzuwenden ist – hier streng
unterscheiden.

Empfindung ist das Wahrnehmen einer bestimmten
Sinnesqualität: eines Tons, einer Farbe.
Gefühl das Bewußtwerden einer Förderung oder
Hemmung unseres Seelenzustandes, also eines Wohlseins
oder Mißbehagens. Wenn ich den Geruch
oder Geschmack eines Dinges, dessen Form, Farbe
oder Ton mit meinen Sinnen einfach wahrnehme
(perzipiere), so empfinde ich diese Qualitäten;
wenn Wehmut, Hoffnung, Frohsinn oder Haß mich
bemerkbar über den gewöhnlichen Seelenzustand
emporheben oder unter denselben herabdrücken, so
fühle ich.[5]

Das Schöne trifft zuerst unsere Sinne. Dieser
Weg ist ihm nicht eigentümlich, es teilt ihn mit
allem überhaupt Erscheinenden. Die Empfindung ist
Anfang und Bedingung des ästhetischen Gefallens
und bildet erst die Basis des Gefühls, welches
stets ein Verhältnis und oft die kompliziertesten
Verhältnisse voraussetzt. Empfindungen zu erregen
bedarf es nicht der Kunst; ein einzelner Ton,
eine einzelne Farbe kann das. Wie gesagt, werden
beide Ausdrücke willkürlich vertauscht, meistens
aber in älteren Werken »Empfindung« genannt, was
wir als »Gefühl« bezeichnen. Unsere Gefühle
also, meinen jene Schriftsteller, solle die Musik erregen
und uns abwechselnd mit Andacht, Liebe,
Jubel, Wehmut erfüllen.

Solche Bestimmung hat aber in Wahrheit weder
diese noch eine andere Kunst. Die Kunst hat vorerst
ein Schönes darzustellen. Das Organ, womit
das Schöne aufgenommen wird, ist nicht das Gefühl,[6]
sondern die Phantasie, als die Tätigkeit
des reinen Schauens.

Merkwürdig ist es, wie die Musiker und älteren
Ästhetiker sich nur in dem Kontrast von »Gefühl«
und »Verstand« bewegen, als läge nicht die Hauptsache
gerade inmitten dieses angeblichen Dilemmas.
Aus der Phantasie des Künstlers entsteigt das Tonstück
für die Phantasie des Hörers. Freilich ist die
Phantasie gegenüber dem Schönen nicht bloß ein
Schauen, sondern ein Schauen mit Verstand,
d. i. Vorstellen und Urteilen, letzteres natürlich mit
solcher Schnelligkeit, daß die einzelnen Vorgänge
uns gar nicht zum Bewußtsein kommen, und die
Täuschung entsteht, es geschehe unmittelbar, was
doch in Wahrheit von vielfach vermittelnden Geistesprozessen
abhängt. Das Wort »Anschauung«, längst
von den Gesichtsvorstellungen auf alle Sinneserscheinungen
übertragen, entspricht überdies trefflich dem
Akte des aufmerksamen Hörens, welches ja in einem
sukzessiven Betrachten der Tonformen besteht. Die
Phantasie ist dabei keineswegs ein abgeschlossenes
Gebiet: so wie sie ihren Lebensfunken aus den
Sinnesempfindungen zog, sendet sie wiederum ihre
Radien schnell an die Tätigkeit des Verstandes und
des Gefühls aus. Dies sind für die echte Auffassung
des Schönen jedoch nur Grenzgebiete.

In reiner Anschauung genießt der Hörer das erklingende
Tonstück, jedes stoffliche Interesse muß
ihm fern liegen. Ein solches ist aber die Tendenz,
Affekte in sich erregen zu lassen. Ausschließliche
Betätigung des Verstandes durch das Schöne verhält
sich logisch anstatt ästhetisch, eine vorherrschende
Wirkung auf das Gefühl ist noch bedenklicher,
nämlich gerade pathologisch.

Alles das, von der allgemeinen Ästhetik längst
entwickelt, gilt gleichmäßig für das Schöne aller
Künste. Behandelt man also die Musik als Kunst,
so muß man die Phantasie und nicht das Gefühl
als die ästhetische Instanz derselben erkennen. Der
bescheidene Vordersatz scheint uns darum rätlich,
weil bei dem wichtigen Nachdruck, welcher unermüdlich
auf die durch Musik zu erzielende Sänftigung
der menschlichen Leidenschaften gelegt wird,
man in der Tat oft nicht weiß, ob von der Tonkunst
als von einer polizeilichen, einer pädagogischen
oder medizinischen Maßregel die Rede ist.

Die Musiker sind aber weniger in dem Irrtume
befangen, alle Künste gleichmäßig den Gefühlen
vindizieren zu wollen, als sie darin vielmehr etwas
spezifisch der Tonkunst Eigentümliches sehen. Die
Macht und Tendenz, beliebige Affekte im Hörer zu
erwecken, sei es eben, was die Musik vor den
übrigen Künsten charakterisiere.[7]

Allein so wenig wir diese Wirkung als die Aufgabe
der Künste überhaupt anerkannten, so wenig
können wir in ihr das spezifische Wesen der Musik
erblicken. Einmal festgehalten, daß die Phantasie
das eigentliche Organ des Schönen ist, wird eine
sekundäre Wirkung auf das Gefühl in jeder Kunst
vorkommen. Bewegt uns nicht ein großes Geschichtsbild
mit der Kraft eines Erlebnisses? Stimmen
uns Raphaels Madonnen nicht zur Andacht, Poussins
Landschaften nicht zu sehnsüchtiger Wanderlust?
Bleibt etwa der Anblick des Straßburger Doms
ohne Wirkung auf unser Gemüt? Die Antwort
kann nicht zweifelhaft sein. Sie gilt ebenso von
der Poesie, ja von mancher außerästhetischen Tätigkeit,
z. B. religiöser Erbauung, Eloquenz u. a. Wir
sehen, daß die übrigen Künste ebenfalls stark genug
auf das Gefühl einwirken. Den angeblichen prinzipiellen
Unterschied derselben von der Musik müßte
man daher auf ein Mehr oder Weniger dieser Wirkung
basieren. Ganz unwissenschaftlich an sich,
hätte dieser Ausweg obendrein die Entscheidung,
ob man stärker und tiefer fühle bei einer Mozartschen
Symphonie oder bei einem Trauerspiele Shakespeares,
bei einem Gedicht von Uhland oder einem
Hummelschen Rondo, füglich jedermann selbst zu
überlassen. Meint man aber, die Musik wirke »unmittelbar«
auf das Gefühl, die andern Künste erst
durch die Vermittlung von Begriffen, so fehlt man
nur mit andern Worten, weil, wie wir gesehen, die
Gefühle auch von dem Musikalisch-Schönen nur in
zweiter Linie beschäftigt werden sollen, unmittelbar
nur die Phantasie. Unzähligemal wird in musikalischen
Abhandlungen die Analogie herbeigerufen,
die zweifellos zwischen der Musik und der Baukunst
besteht. Ist aber je einem vernünftigen Architekten
beigefallen, die Baukunst habe den Zweck,
Gefühle zu erregen, oder es seien diese der Inhalt
derselben?

Jedes wahre Kunstwerk wird sich in irgendeine
Beziehung zu unserm Fühlen setzen, keines in eine
ausschließliche. Man sagt also gar nichts für das
ästhetische Prinzip der Musik Entscheidendes, wenn
man sie nur ganz allgemein durch ihre Wirkung auf
das Gefühl charakterisiert. Ebensowenig etwa, als
man das Wesen des Weins ergründet, indem man
sich betrinkt. Es wird einzig auf die spezifische
Art ankommen, wie solche Affekte durch Musik
hervorgerufen werden. Statt also an der sekundären
und unbestimmten Gefühlswirkung musikalischer Erscheinungen
zu kleben, gilt es, in das Innere der
Werke zu dringen und die spezifische Kraft ihres
Eindrucks aus den Gesetzen ihres eigenen Organismus
zu erklären. Ein Maler oder ein Poet überredet
sich kaum mehr, Rechenschaft von dem Schönen
seiner Kunst abgelegt zu haben, wenn er untersuchte,
welche »Gefühle« seine Landschaft oder sein
Drama hervorruft: er wird der zwingenden Macht
nachspüren, warum das Werk gefällt und weshalb
gerade in dieser und keiner andern Weise. Daß diese
Untersuchung, wie wir später sehen werden, in der Tonkunst
viel schwieriger ist als in den andern Künsten, ja
daß das Erforschliche in ihr nur bis zu einer gewissen
Tiefe hinabreicht, berechtigt ihre Kritiker noch lange
nicht, Gefühlsaffektionen und musikalische Schönheit
unmittelbar zu vermengen, statt sie in wissenschaftlicher
Methode möglichst getrennt darzustellen.


Kann überhaupt das Gefühl keine Basis für ästhetische
Gesetze sein, so ist obendrein gegen die
Sicherheit des musikalischen Fühlens Wesentliches
zu bemerken. Wir meinen hier nicht bloß die konventionelle
Befangenheit, die es ermöglicht, daß unser
Fühlen und Vorstellen oft durch Texte, Überschriften
und andere bloß gelegentliche Gedankenverbindungen,
besonders in Kirchen-, Kriegs- und Theaterkompositionen
eine Richtung erhält, welche wir fälschlich
dem Charakter der Musik an sich zuzuschreiben
geneigt sind. Vielmehr ist überhaupt der Zusammenhang
eines Tonstückes mit der dadurch hervorgerufenen
Gefühlsbewegung kein unbedingt kausaler,
sondern es wechselt diese Stimmung mit dem wechselnden
Standpunkt unserer musikalischen Erfahrungen
und Eindrücke. Wir begreifen heute oft kaum,
wie unsere Großeltern diese Tonreihe für einen
entsprechenden Ausdruck gerade dieses Affekts
ansehen konnten. Dafür ist z. B. die außerordentliche
Verschiedenheit ein Beweis, mit der viele
Mozartsche, Beethovensche und Webersche Kompositionen
zur Zeit ihrer Neuheit im Gegensatz zu
heute auf die Herzen der Hörer wirkten. Wie viele
Werke von Mozart erklärte man zu ihrer Zeit für
das Leidenschaftlichste, Feurigste und Kühnste, was
überhaupt an musikalischen Stimmungsbildern möglich
schien. Der Behaglichkeit und dem reinen
Wohlsein, welches aus Haydns Symphonien ausströme,
stellte man die Ausbrüche heftiger Leidenschaft,
ernstester Kämpfe, bitterer, schneidender
Schmerzen in Mozarts[8] Musik gegenüber. Zwanzig
bis dreißig Jahre später entschied man genau so
zwischen Beethoven und Mozart. Die Stelle Mozarts
als Repräsentanten der heftigen, hinreißenden
Leidenschaft nahm Beethoven ein, und Mozart war
zu der olympischen Klassizität Haydns avanciert.
Ähnliche Wandlungen seiner Anschauung erfährt
jeder aufmerksame Musiker im Laufe eines längeren
Lebens an sich selbst. Durch diese Verschiedenheit
der Gefühlswirkung ist jedoch die musikalische
Schätzung vieler einst so aufregend wirkender
Werke, der ästhetische Genuß, den ihre Originalität
und Schönheit uns heute noch bereitet, an und
für sich nicht alteriert. Der Zusammenhang musikalischer
Werke mit gewissen Stimmungen besteht
also nicht immer, überall, notwendig, als ein absolut
Zwingendes, er ist vielmehr unvergleichlich wandelbarer
als in jeder andern Kunst.

So besitzt denn die Wirkung der Musik auf das
Gefühl weder die Notwendigkeit, noch die Ausschließlichkeit,
noch die Stetigkeit, welche eine Erscheinung
aufweisen müßte, um ein ästhetisches
Prinzip begründen zu können.


Die starken Gefühle selbst, welche die Musik aus
ihrem Schlummer wachsingt, und all die süßen wie
schmerzlichen Stimmungen, in die sie uns Halbträumende
einlullt: wir möchten sie nicht durchaus
unterschätzen. Zu den schönsten, heilsamsten Mysterien
gehört es ja, daß die Kunst solche Bewegungen
ohne irdischen Anlaß, recht von Gottes
Gnaden hervorzurufen vermag. Nur gegen die unwissenschaftliche
Verwertung dieser Tatsachen für
ästhetische Prinzipien legen wir Verwahrung
ein. Lust und Trauer können durch Musik in hohem
Grade erweckt werden; das ist richtig. Nicht in
noch höherem vielleicht durch den Gewinnst des
großen Treffers, oder durch die Todeskrankheit eines
Freundes? Solange man Anstand nimmt, deshalb
ein Lotterielos den Symphonien, oder ein ärztliches
Bulletin den Ouvertüren beizuzählen, so lange darf
man auch faktisch erzeugte Affekte nicht als eine
ästhetische Spezialität der Tonkunst oder eines bestimmten
Tonstücks behandeln. Es wird einzig auf
die spezifische Art ankommen, wie solche Affekte
durch Musik hervorgerufen werden. Wir werden
im IV. und V. Kapitel den Einwirkungen der Musik
auf das Gefühl die aufmerksamste Betrachtung widmen,
und die positiven Seiten dieses merkwürdigen
Verhältnisses untersuchen. Hier, am Eingang unserer
Schrift, konnte die negative Seite, als Protest gegen
ein unwissenschaftliches Prinzip, nicht zu scharf hervorgekehrt
werden.

Der erste, der meines Wissens diese Gefühlsästhetik
in der Musik angegriffen hat, ist Herbart (im
9. Kapitel seiner Enzyklopädie). Nachdem er sich
gegen die »Deutelei« von Kunstwerken erklärt hat,
sagt er: »Die Traumdeuter und Astrologen haben
sich Jahrtausende nicht wollen sagen lassen, daß ein
Mensch träume, weil er schläft, und daß die Gestirne
sich bald da, bald dort zeigen, weil sie sich
bewegen. So wiederholen bis auf den heutigen Tag
selbst gute Musikkenner den Satz, die Musik drücke
Gefühle aus, als ob das Gefühl, das etwa durch
sie erregt wird, und zu dessen Ausdruck sie eben
deshalb, wenn man will, sich gebrauchen läßt, den
allgemeinen Regeln des einfachen und doppelten
Kontrapunktes zugrunde läge, auf denen ihr wahres
Wesen beruht. Was mögen doch die alten Künstler,
welche die möglichen Formen der Fuge entwickelten,
auszudrücken beabsichtigt haben? Gar nichts wollen
sie ausdrücken; ihre Gedanken gingen nicht hinaus,
sondern in das innere Wesen der Kunst hinein;
diejenigen aber, die sich auf Bedeutungen legen, verraten
ihre Scheu vor dem innern und ihre Vorliebe
für den äußern Schein.« Leider hat Herbart diese
gelegentliche Opposition im einzelnen nicht näher
begründet, und neben dieser glänzenden finden sich
bei ihm auch manche schiefe Bemerkungen über
Musik. Jedenfalls haben seine obigen Worte, wie
wir sogleich sehen werden, nicht die verdiente Beachtung
gefunden.


Anmerkung. Es dünkt uns für den vorliegenden Zweck
kaum notwendig, den Ansichten, deren Bekämpfung uns beschäftigt,
die Namen ihrer Autoren beizusetzen, da diese Ansichten
weniger die Blüte eigentümlicher Überzeugungen, als
vielmehr der Ausdruck einer allgemein gewordenen traditionellen
Denkweise sind. Nur um einen Einblick in die ausgebreitete
Herrschaft dieser Grundsätze zu gewähren, mögen
einige Zitate älterer und neuerer Musikschriftsteller aus der
großen Menge derer, welche dafür zu Gebote stehen, hier
Platz finden.

Mattheson: »Wir müssen bei jeder Melodie uns eine Gemütsbewegung
(wo nicht mehr als eine) zum Hauptzweck
setzen.« (Vollkomm. Kapellmeister. S. 143.)

Neidhardt: »Der Musik Endzweck ist, alle Affekte
durch die bloßen Töne und deren Rhythmum, trotz dem
besten Redner, rege zu machen.« (Vorrede zur »Temperatur«.)

J. N. Forkel versteht unter den »Figuren in der Musik«
»dasselbe, was sie in der Dichtkunst und Redekunst sind,
nämlich der Ausdruck der unterschiedenen Arten, nach
welchen sich Empfindungen und Leidenschaften
äußern«. (Über die Theorie der Musik. Göttingen 1777.
S. 26.)

J. Mosel definiert die Musik als »die Kunst, bestimmte
Empfindungen durch geregelte Töne auszudrücken«.

C. F. Michaelis: »Musik ist die Kunst des Ausdrucks
von Empfindungen durch Modulation der Töne. Sie
ist die Sprache der Affekte« usw. (Über den Geist der
Tonkunst, 2. Versuch. 1800. S. 29.)

Marburg: »Der Zweck, den der Komponist sich in seiner
Arbeit vorsetzen soll, ist, die Natur nachzuahmen …
die Leidenschaften nach seinem Willen zu regen … die
Bewegungen der Seele, die Neigungen des Herzens nach
dem Leben zu schildern.« (Krit. Musikus, 1. Band. 1750.
40. Stück.)

W. Heinse: »Der Hauptendzweck der Musik ist die Nachahmung
oder vielmehr Erregung von Leidenschaften.«
(Musikal. Dialoge. 1805. S. 30.)

J. J. Engel: »Eine Sinfonie, eine Sonate usw. muß die Ausführung
einer Leidenschaft, die aber in mannigfaltige Empfindungen
ausbeugt, enthalten.« (Über musikal. Malerei.
1780. S. 29.)

J. Ph. Kirnberger: »Ein melodischer Satz (Thema) ist ein
verständlicher Satz aus der Sprache der Empfindung, der
einen empfindsamen Zuhörer die Gemütslage, die ihn hervorgebracht
hat, fühlen läßt.« (Kunst des reinen Satzes,
II. Teil, S. 152.)

Pierers Universallexikon (2. Auflage): »Musik ist die Kunst,
durch schöne Töne Empfindungen und Seelenzustände auszudrücken.
Sie steht höher als die Dichtkunst, welche
nur (!) mit dem Verstande erkennbare Stimmungen darzustellen
vermag, da die Musik ganz unerklärliche Empfindungen
und Ahnungen ausdrückt.«

G. Schillings Universallexikon der Tonkunst bringt unter
dem Artikel »Musik« die gleiche Erklärung.

Koch definiert die Musik als die »Kunst, ein angenehmes
Spiel der Empfindungen durch Töne auszudrücken«. (Musik.
Lexikon: »Musik«.)

A. André: »Musik ist die Kunst, Töne hervorzubringen,
welche Empfindungen und Leidenschaften schildern, erregen
und unterhalten.« (Lehrbuch der Tonkunst I.)

Sulzer: »Musik ist die Kunst, durch Töne unsere Leidenschaften
auszudrücken, wie in der Sprache durch Worte.«
(Theorie der schönen Künste.)


J. W. Böhm: »Nicht den Verstand, nicht die Vernunft,
sondern nur das Gefühlsvermögen beschäftigen der
Saiten harmonische Töne.« (Analyse des Schönen der Musik.
Wien 1830. S. 62.)

Gottfried Weber: »Die Tonkunst ist die Kunst, durch
Töne Empfindungen auszudrücken.« (Theorie der Tonsetzkunst,
2. Aufl. I. Bd. S. 15.)

F. Hand: »Die Musik stellt Gefühle dar. Jedes Gefühl
und jeder Gemütszustand hat an sich und so
auch in der Musik seinen besonderen Ton und Rhythmus.«
(Ästhetik der Tonkunst, I. Bd. 1837. § 24.)

Amadeus Autodidaktus: »Die Tonkunst entquillt und
wurzelt nur in der Welt der geistigen Gefühle und
Empfindungen. Musikalisch melodische Töne (!) erklingen
nicht dem Verstande, welcher Empfindungen ja
nur beschreibt und zergliedert, … sie sprechen zu dem
Gemüt« usw. (Aphorismen über Musik. Leipzig 1857.
S. 329.)

Fermo Bellini: »Musica è l'arte, che esprime i sentimenti
e le passioni col mezzo di suoni.« (Manuale di Musica.
Milano, Ricordi. 1853.)

Friedrich Thiersch: Allgemeine Ästhetik (Berlin 1846)
§ 18. S. 101: »Die Musik ist die Kunst, durch Wahl und
Verbindung der Töne Gefühle und Stimmungen des Gemütes
auszudrücken oder zu erregen.«

A. v. Dommer: Elemente der Musik (Leipzig 1862): »Aufgabe
der Tonkunst: Die Tonkunst soll Gefühle und
durch das Gefühl Vorstellungen in uns erregen.«
(S. 174.)

Rich. Wagner, »Das Kunstwerk der Zukunft« (1850. Gesamm.
Schr. III, 99 und ähnlich sonst): »Das Organ
des Herzens ist der Ton, seine künstlerisch bewußte
Sprache die Tonkunst.« In den späteren Schriften freilich
werden Wagners Definitionen noch nebelhafter; da ist ihm
Musik gleich »Kunst des Ausdrucks« überhaupt (in »Oper
und Drama«, Ges. Schriften III, 343), die ihm als »Idee der
Welt« befähigt scheint, »das Wesen der Dinge in seiner
unmittelbarsten Kundgebung zu erfassen« usw. (»Beethoven«.
1870. S. 6 ff.).




 



II.

Die »Darstellung von Gefühlen« ist nicht
der Inhalt der Musik.

Teils als Konsequenz dieser Theorie, welche die
Gefühle für das Endziel musikalischer Wirkung
erklärt, teils als Korrektiv derselben, wird der Satz
aufgestellt: die Gefühle seien der Inhalt, welchen
die Tonkunst darzustellen habe.

Die philosophische Untersuchung einer Kunst
drängt zu der Frage nach dem Inhalt derselben.
Die Verschiedenheit des Inhalts der Künste (untereinander)
und die damit zusammenhängende Grundverschiedenheit
ihrer Gestaltung folgt mit Notwendigkeit
aus der Verschiedenheit der Sinne, an welche
sie gebunden sind. Jeder Kunst eignet ein Kreis
von Ideen, welche sie mit ihren Ausdrucksmitteln
als Ton, Wort, Farbe, Stein darstellt. Das einzelne
Kunstwerk verkörpert demnach eine bestimmte Idee
als Schönes in sinnlicher Erscheinung. Diese bestimmte
Idee, die sie verkörpernde Form, und die
Einheit beider sind Bedingungen des Schönheitsbegriffs,
von welchen keine wissenschaftliche Ergründung
irgend einer Kunst sich mehr trennen kann.

Was Inhalt eines Werks der dichtenden oder
bildenden Kunst sei, läßt sich mit Worten ausdrücken
und auf Begriffe zurückführen. Wir sagen:
dies Bild stellt ein Blumenmädchen vor, diese Statue
einen Gladiator, jenes Gedicht eine Tat Rolands.
Das mehr oder minder vollkommene Aufgehen des
so bestimmten Inhalts in der künstlerischen Erscheinung
begründet dann unser Urteil über die Schönheit
des Kunstwerks.

Als Inhalt der Musik hat man ziemlich einverständlich
die ganze Stufenleiter menschlicher Gefühle
genannt, weil man in diesen den Gegensatz
zu begrifflicher Bestimmtheit und daher die richtige
Unterscheidung von dem Ideal der bildenden und
dichtenden Kunst gefunden glaubte. Demnach seien
die Töne und ihr kunstreicher Zusammenhang bloß
Material, Ausdrucksmittel, wodurch der Komponist
die Liebe, den Mut, die Andacht, das Entzücken
darstellt. Diese Gefühle in ihrer reichen Mannigfaltigkeit
seien die Idee, welche den irdischen Leib
des Klanges angetan, um als musikalisches Kunstwerk
auf Erden zu wandeln. Was uns an einer
reizenden Melodie, einer sinnigen Harmonie ergötzt
und erhebt, sei nicht diese selbst, sondern was sie
bedeutet: das Flüstern der Zärtlichkeit, das Stürmen
der Kampflust.

Um auf festen Boden zu gelangen, müssen wir
vorerst solche altverbundene Metaphern schonungslos
trennen: Das Flüstern? Ja; – aber keineswegs
der »Sehnsucht«; das Stürmen? Allerdings,
doch nicht der »Kampflust«. In der Tat
besitzt die Musik das eine oder das andere; sie
kann flüstern, stürmen, rauschen, – das Lieben und
Zürnen aber trägt nur unser eigenes Herz in sie
hinein.

Die Darstellung eines bestimmten Gefühls oder
Affektes liegt gar nicht in dem eigenen Vermögen
der Tonkunst.

Es stehen nämlich die Gefühle in der Seele nicht
isoliert da, so daß sie sich aus ihr gleichsam herausheben
ließen von einer Kunst, welcher die Darstellung
der übrigen Geistestätigkeiten verschlossen ist. Sie
sind im Gegenteil abhängig von physiologischen und
pathologischen Voraussetzungen, sind bedingt durch
Vorstellungen, Urteile, kurz durch eben das ganze
Gebiet verständigen und vernünftigen Denkens, welchem
man das Gefühl so gern als ein Gegensätzliches
gegenüberstellt.

Was macht denn ein Gefühl zu diesem bestimmten
Gefühl? Zur Sehnsucht, Hoffnung, Liebe?
Etwa die bloße Stärke oder Schwäche, das Wogen
der inneren Bewegung? Gewiß nicht. Diese kann
bei verschiedenen Gefühlen gleich sein und auch
wieder bei demselben Gefühl, in mehreren Individuen,
zu andern Zeiten, verschieden. Nur auf Grundlage
einer Anzahl – im Momente starken Fühlens
vielleicht unbewußter – Vorstellungen und Urteile
kann unser Seelenzustand sich zu eben diesem bestimmten
Gefühl verdichten. Das Gefühl der Hoffnung
ist untrennbar von der Vorstellung eines glücklicheren
Zustandes, welcher kommen soll und mit
dem gegenwärtigen verglichen wird. Die Wehmut
vergleicht ein vergangenes Glück mit der Gegenwart.
Das sind ganz bestimmte Vorstellungen, Begriffe, ohne
sie, ohne diesen Gedankenapparat, kann man das
gegenwärtige Fühlen nicht »Hoffnung«, nicht »Wehmut«
nennen, er macht sie dazu. Abstrahiert man
von ihm, so bleibt eine unbestimmte Bewegung,
allenfalls die Empfindung allgemeinen Wohlbefindens
oder Mißbehagens. Die Liebe kann ohne die Vorstellung
einer geliebten Persönlichkeit, ohne den
Wunsch und das Streben nach der Beglückung,
Verherrlichung, dem Besitz dieses Gegenstandes
nicht gedacht werden. Nicht die Art der bloßen
Seelenbewegung, sondern ihr begrifflicher Kern, ihr
wirklicher, historischer Inhalt macht sie zur Liebe.
Ihrer Dynamik nach kann diese ebensogut sanft
als stürmisch, ebensowohl froh als schmerzlich auftreten
und bleibt doch immer Liebe. Diese Betrachtung
allein reicht hin, zu zeigen, daß Musik
nur jene verschiedenen begleitenden Adjektiva ausdrücken
könne, nie das Substantivum, die Liebe
selbst. Ein bestimmtes Gefühl (eine Leidenschaft,
ein Affekt) existiert als solches niemals ohne einen
wirklichen historischen Inhalt, der eben nur in Begriffen
dargelegt werden kann. Begriffe kann die
Musik als »unbestimmte Sprache« zugestandenerweise
nicht wiedergeben – ist da nicht die Folgerung
psychologisch unablehnbar, daß sie auch bestimmte
Gefühle nicht auszudrücken vermag? Die
Bestimmtheit der Gefühle ruht ja gerade in deren
begrifflichem Kern.


Wie es komme, daß Musik dennoch Gefühle, wie
Wehmut, Frohsinn u. dgl. erregen kann (nicht
muß), das wollen wir später, wo vom subjektiven
Eindruck der Musik die Rede sein wird, untersuchen.
Hier mußte bloß theoretisch festgestellt
werden, ob die Musik fähig sei, ein bestimmtes Gefühl
darzustellen. Die Frage war zu verneinen,
da die Bestimmtheit der Gefühle von konkreten Vorstellungen
und Begriffen nicht getrennt werden kann,
welche letztere außer dem Gestaltungsbereich der
Musik liegen. – Einen gewissen Kreis von Ideen
hingegen kann die Musik mit ihren eigensten Mitteln
reichlichst darstellen. Dies sind, entsprechend dem
sie aufnehmenden Organ, unmittelbar alle diejenigen
Ideen, welche auf hörbare Veränderungen der Kraft,
der Bewegung, der Proportionen sich beziehen, also
die Idee des Anschwellenden, des Absterbenden,
des Eilens, Zögerns, des künstlich Verschlungenen,
des einfach Fortschreitenden u. dgl. – Es kann
ferner der ästhetische Ausdruck einer Musik anmutig
genannt werden, sanft, heftig, kraftvoll, zierlich,
frisch: lauter Ideen, welche in Tonverbindungen
eine entsprechende sinnliche Erscheinung finden.
Wir können diese Eigenschaftswörter daher unmittelbar
von musikalischen Bildungen gebrauchen, ohne
an die ethische Bedeutung zu denken, welche sie
für das menschliche Seelenleben haben, und die eine
geläufige Ideenverbindung so schnell zur Musik heranbringt,
ja mit den rein musikalischen Eigenschaften
unter der Hand zu verwechseln pflegt.


Die Ideen, welche der Komponist darstellt, sind
vor allem und zuerst rein musikalische. Seiner
Phantasie erscheint eine bestimmte schöne Melodie.
Sie soll nichts anderes sein als sie selbst. Wie aber
jede konkrete Erscheinung auf ihren höheren Gattungsbegriff,
auf die sie zunächst erfüllende Idee
hinweist, und so fort immer höher und höher bis
zur absoluten Idee, so geschieht es auch mit den
musikalischen Ideen. So wird z. B. dieses sanfte,
harmonisch ausklingende Adagio die Idee des Sanften,
Harmonischen überhaupt zur schönen Erscheinung
bringen. Die allgemeine Phantasie, welche gern die
Ideen der Kunst in bezug zum eigenen, menschlichen
Seelenleben setzt, wird dies Ausklingen noch
höher, z. B. als den Ausdruck milder Resignation
eines in sich versöhnten Gemütes auffassen, und
kann vielleicht sofort bis zur Ahnung eines ewigen
jenseitigen Friedens aufsteigen.

Auch die Poesie und bildende Kunst stellen vorerst
ein Konkretes dar. Erst mittelbar kann das
Bild eines Blumenmädchens auf die allgemeinere Idee
mädchenhafter Zufriedenheit und Anspruchslosigkeit,
ein beschneiter Kirchhof auf die Idee der irdischen
Vergänglichkeit hinweisen. Geradeso, nur mit ungleich
unsicherer und willkürlicher Deutung, kann
der Hörer in diesem Musikstück die Idee jugendlichen
Genügens, in jenem die Idee der Vergänglichkeit
heraushören; allein ebensowenig als in den
genannten Bildern sind diese abstrakten Ideen der
Inhalt des musikalischen Werkes: von einer Darstellung
des »Gefühls der Vergänglichkeit«, des
»Gefühls der jugendlichen Genügsamkeit« kann
nun vollends keine Rede sein.

Es gibt Ideen, welche durch die Tonkunst vollkommen
repräsentiert werden und trotzdem nicht als
Gefühl vorkommen, sowie umgekehrt Gefühle von
solcher Mischung das Gemüt bewegen können, daß
sie in keiner durch Musik darstellbaren Idee ihre
entsprechende Bezeichnung finden.

Was kann also die Musik von den Gefühlen darstellen,
wenn nicht deren Inhalt?

Nur das Dynamische derselben. Sie vermag
die Bewegung eines physischen Vorganges nach den
Momenten: schnell, langsam, stark, schwach, steigend,
fallend nachzubilden. Bewegung ist aber nur
eine Eigenschaft, ein Moment des Gefühls, nicht
dieses selbst. Gemeiniglich glaubt man, das darstellende
Vermögen der Musik genügend zu begrenzen,
wenn man behauptet, sie könne keineswegs
den Gegenstand eines Gefühls bezeichnen, wohl
aber das Gefühl selbst, z. B. nicht das Objekt einer
bestimmten Liebe, wohl aber »Liebe«. Sie kann
dies in Wahrheit ebensowenig. Nicht Liebe, sondern
nur eine Bewegung kann sie schildern, welche
bei der Liebe oder auch einem andern Affekt vorkommen
kann, immer jedoch das Unwesentliche
seines Charakters ist. »Liebe« ist ein abstrakter Begriff,
so gut wie »Tugend« und »Unsterblichkeit«.
Die Versicherung der Theoretiker, Musik habe keine
abstrakten Begriffe darzustellen, ist überflüssig; denn
keine Kunst kann dies. Daß nur Ideen, d. i.
lebendig gewordene Begriffe Inhalt künstlerischer
Verkörperung sind, versteht sich von selbst.[9] Aber
auch die Ideen der Liebe, des Zornes, der Furcht
können Instrumentalwerke nicht zur Erscheinung
bringen, weil zwischen jenen Ideen und schönen
Tonverbindungen kein notwendiger Zusammenhang
besteht. Welches Moment dieser Ideen ist's denn
also, dessen die Musik sich in der Tat so wirksam
zu bemächtigen weiß? Es ist die Bewegung (natürlich
in dem weiteren Sinne, der auch das Anschwellen
und Abschwächen des einzelnen Tones
oder Akkordes als »Bewegung« auffaßt). Sie bildet
das Element, welches die Tonkunst mit den Gefühlszuständen
gemeinschaftlich hat, und das sie
schöpferisch in tausend Abstufungen und Gegensätzen
zu gestalten vermag.

Der Begriff der Bewegung ist bisher in den
Untersuchungen des Wesens und der Wirkung der
Musik auffallend vernachlässigt worden; er dünkt
uns der wichtigste und fruchtbarste.

Was uns außerdem in der Musik bestimmte
Seelenzustände zu malen scheint, ist symbolisch.

Wie die Farben, so besitzen nämlich die Töne
schon von Haus aus und in ihrer Vereinzelung
symbolische Bedeutung, welche außerhalb und vor
aller künstlerischen Absicht wirkt. Jede Farbe atmet
eigentümlichen Charakter: sie ist uns keine bloße
Ziffer, welche durch den Künstler lediglich eine
Stellung erhält, sondern eine Kraft, schon von Natur
aus in sympathetischen Zusammenhang mit gewissen
Stimmungen gesetzt. Wer kennt nicht die Farbendeutungen,
wie sie in ihrer Einfachheit gang und
gäbe, oder durch feinere Geister zu poetischem
Raffinement gehoben werden? Wir verbinden Grün
mit dem Gefühl der Hoffnung, Blau mit der Treue.
Rosenkranz erkennt in Rotgelb »anmutige Würde«,
in Violett »philisterhafte Freundlichkeit« usw. (Psychologie,
2. Aufl. S. 102.)

In ähnlicher Weise sind uns die elementaren
Stoffe der Musik: Tonarten, Akkorde und Klangfarben
schon an sich Charaktere. Wir haben auch
eine nur zu geschäftige Auslegekunst für die Bedeutung
musikalischer Elemente; Schubarts Symbolik
der Tonarten bietet in ihrer Art ein Seitenstück zu
Goethes Deutung der Farben. Es folgen jedoch
diese Elemente (Töne, Farben) in ihrer künstlerischen
Verwendung ganz andern Gesetzen, als jene Wirkung
ihrer isolierten Erscheinung. So wenig auf
einem Historienbild jedes Rot uns Freude, jedes
Weiß Unschuld bedeutet, ebensowenig wird in einer
Symphonie alles As-dur uns eine schwärmerische,
alles H-moll eine menschenfeindliche Stimmung erwecken,
oder jeder Dreiklang Befriedigung, jeder
verminderte Septakkord Verzweiflung. Auf ästhetischem
Boden neutralisieren sich derlei elementare
Selbständigkeiten unter der Gemeinsamkeit höherer
Gesetze. Von einem Ausdrücken oder Darstellen
ist solche Naturbeziehung weit entfernt.
»Symbolisch« nannten wir sie, indem sie den Inhalt
keineswegs unmittelbar darstellt, sondern eine von
diesem wesentlich verschiedene Form bleibt. Wenn
wir im Gelben Eifersucht, in G-dur Heiterkeit, in
der Zypresse Trauer sehen, so hat diese Deutung
einen physiologisch-psychologischen Zusammenhang
mit Bestimmtheiten dieser Gefühle, allein es hat ihn
eben nur unsere Deutung, nicht die Farbe, der Ton,
die Pflanze an und für sich. Man kann daher weder
von einem Akkord an sich sagen, er stelle ein bestimmtes
Gefühl dar, noch weniger tut er das im
Zusammenhang des Kunstwerkes.

Ein anderes Mittel für den angeblichen Zweck,
außer der Analogie der Bewegung und der Symbolik
der Töne, hat die Musik nicht.

Läßt sich somit ihr Unvermögen, bestimmte Gefühle
darzustellen, leicht aus der Natur der Töne
ableiten, so scheint es fast unbegreiflich, daß es auf
dem Erfahrungswege nicht noch viel schneller ins
allgemeine Bewußtsein gedrungen ist. Versuche jemand,
dem noch so viele Gefühlssaiten aus einem
Instrumentalstück anklingen, mit klaren Gründen nachzuweisen,
welcher Affekt den Inhalt desselben
bilde. Die Probe ist unerläßlich. – Hören wir
z. B. Beethovens Ouvertüre zu »Prometheus«. Was
das aufmerksame Ohr des Kunstfreundes in stetiger
Folge aus ihr vernimmt, ist ungefähr folgendes: Die
Töne des ersten Taktes perlen nach einem Fall in
die Unterquarte rasch und leise aufwärts, wiederholen
sich genau im zweiten; der dritte und vierte
Takt führen denselben Gang in größerem Umfang
weiter, die Tropfen des in die Höhe getriebenen
Springbrunnens perlen herab, um in den nächsten
vier Takten dieselbe Figur und dasselbe Figurenbild
auszuführen. Vor dem geistigen Sinn des Hörers
erbaut sich also in der Melodie die Symmetrie
zwischen dem ersten und dem zweiten Takte, dann
dieser beiden Takte zu den zwei folgenden, endlich
der vier ersten Takte als eines großen Bogens gegen
den gleich großen korrespondierenden der folgenden
vier Takte. Der den Rhythmus markierende Baß
bezeichnet den Anfang der ersten drei Takte mit je
einem Schlag, den vierten mit zwei Schlägen; in
gleicher Weise bei den folgenden vier Takten. Hier
ist also der vierte Takt gegen die drei ersten eine
Verschiedenheit, welche durch die Wiederholung in
den nächsten vier Takten symmetrisch wird und
das Ohr als ein Zug der Neuheit im alten Gleichgewicht
erfreut. Die Harmonie in dem Thema
zeigt uns wieder das Korrespondieren eines großen
und zweier kleinen Bogen: dem C-dur-Dreiklang in
den vier ersten Takten entspricht der Sekundakkord
im fünften und sechsten, dann der Quintsextakkord
im siebenten und achten Takt. Dieses wechselseitige
Korrespondieren zwischen Melodie, Rhythmus
und Harmonie erzeugt ein symmetrisches und
doch abwechslungsvolles Bild, welches durch die
Klangfarben der verschiedenen Instrumente und den
Wechsel der Tonstärke noch reichere Lichter und
Schatten erhält.


Musikbeispiel
[Anhören | PDF]



Einen weiteren Inhalt als den eben angedeuteten
vermögen wir durchaus nicht in dem Thema zu erkennen,
am wenigsten ein Gefühl zu nennen, welches
es darstellte oder im Hörer erwecken müßte.
Solche Zergliederung macht freilich ein Gerippe aus
blühendem Körper, geeignet, alle Schönheit, aber
auch alle falsche Deutelei zu zerstören.


Wie mit diesem ganz zufällig gewählten Motiv
geht es mit jedem andern Instrumentalthema. Eine
große Klasse von Musikfreunden hält es bloß für
ein Charakteristikum der älteren »klassischen« Musik,
den Affekten abhold zu sein, und gibt von vornherein
zu, daß niemand in einer der 48 Fugen und
Präludien aus J. S. Bachs »wohltemperiertem Klavier«
ein Gefühl werde nachweisen können, das den Inhalt
derselben bilde. So dilettantisch und willkürlich
diese Unterscheidung auch ist, welche in dem Umstand,
daß in der älteren Musik der Selbstzweck
noch unverkennbarer, die Deutbarkeit schwieriger
und weniger verlockend erscheint, ihre Erklärung
findet, – der Beweis wäre dadurch schon hergestellt,
daß die Musik nicht Gefühle erwecken und
zum Gegenstand haben muß. Das ganze Gebiet
der Figuralmusik fiele hinweg. Müssen aber große,
historisch wie ästhetisch begründete Kunstgattungen
ignoriert werden, um einer Theorie Haltbarkeit zu
erschleichen,[10] dann ist diese falsch. Ein Schiff muß
untergehen, sobald es auch nur ein Leck hat. Wem
dies nicht genügt, der mag ihr immerhin den ganzen
Boden ausschlagen. Er spiele das Thema irgend
einer Mozartschen oder Haydnschen Symphonie,
eines Beethovenschen Adagios, eines Mendelssohnschen
Scherzos, eines Schumannschen oder Chopinschen
Klavierstückes, den Stamm unserer gehaltvollsten
Musik; oder auch die populärsten Ouvertürenmotive
von Auber, Donizetti, Flotow. Wer
tritt hinzu und getraut sich, ein bestimmtes Gefühl
als Inhalt dieser Themen aufzuzeigen? Der eine
wird »Liebe« sagen. Möglich. Der andere meint
»Sehnsucht«. Vielleicht. Der dritte fühlt »Andacht«.
Niemand kann das widerlegen. Und so
fort. Heißt dies nun ein bestimmtes Gefühl darstellen,
wenn niemand weiß, was eigentlich dargestellt
wird? Über die Schönheit und Schönheiten
des Musikstückes werden wahrscheinlich alle übereinstimmend
denken, von dem Inhalt jeder verschieden.
Darstellen heißt aber einen Inhalt klar, anschaulich
produzieren, ihn uns vor Augen »daher stellen«.
Wie mag man nun dasjenige als das von einer
Kunst Dargestellte bezeichnen, welches, das ungewisseste,
vieldeutigste Element derselben, einem
ewigen Streit unterworfen ist?

Wir haben absichtlich Instrumentalsätze zu
Beispielen gewählt. Denn nur was von der Instrumentalmusik
behauptet werden kann, gilt von der
Tonkunst als solcher. Wenn irgendeine allgemeine
Bestimmtheit der Musik untersucht wird, etwas so
ihr Wesen und ihre Natur kennzeichnen, ihre Grenzen
und Richtung feststellen soll, so kann nur von
der Instrumentalmusik die Rede sein. Was die Instrumentalmusik
nicht kann, von dem darf nie
gesagt werden, die Musik könne es; denn nur sie
ist reine, absolute Tonkunst. Ob man nun die
Vokal- oder die Instrumentalmusik an Wert und
Wirkung vorziehen wolle, – eine unwissenschaftliche
Prozedur, bei der meist dilettantische Einseitigkeit
das Wort führt, – man wird stets einräumen
müssen, daß der Begriff »Tonkunst« in einem
auf Textworte komponierten Musikstück nicht rein
aufgehe. In einer Vokalkomposition kann die Wirksamkeit
der Töne nie so genau von jener der Worte,
der Handlung, der Dekoration getrennt werden, daß
die Rechnung der verschiedenen Künste sich streng
sondern ließe. Sogar Tonstücke mit bestimmten
Überschriften oder Programmen müssen wir ablehnen,
wo es sich um den »Inhalt« der Musik
handelt. Die Vereinigung mit der Dichtkunst erweitert
die Macht der Musik, aber nicht ihre
Grenzen.[11]

Wir haben in der Vokalkomposition ein untrennbar
verschmolzenes Produkt vor uns, aus dem es nicht
mehr möglich ist, die Größe der einzelnen Faktoren
zu bestimmen. Wenn es sich um die Wirkung der
Dichtkunst handelt, so wird es niemand einfallen,
die Oper als Beleg hervorzuheben; es braucht
größerer Verleugnung, aber nur derselben Einsicht,
um bei den Grundbestimmungen musikalischer
Ästhetik ein Gleiches zu tun.

Die Vokalmusik illuminiert die Zeichnung des
Gedichtes.[12] Wir haben in den musikalischen Elementen
Farben von größter Pracht und Zartheit
erkannt, von symbolischer Bedeutsamkeit obendrein.
Sie werden vielleicht ein mittelmäßiges Gedicht zur
innigsten Offenbarung des Herzens umwandeln.
Trotzdem sind es die Töne nicht, welche in einem
Gesangstücke darstellen, sondern der Text. Die
Zeichnung, nicht das Kolorit, bestimmt den dargestellten
Gegenstand. Wir appellieren an das Abstraktionsvermögen
des Hörers, das sich irgendeine
dramatisch wirksame Melodie abgelöst von aller
dichterischen Bestimmung rein musikalisch vorstellen
wolle. Man wird z. B. in einer sehr wirksamen
dramatischen Melodie, welche Zorn auszudrücken
hat, an und für sich keinen weiteren psychischen
Ausdruck finden, als den einer raschen, leidenschaftlichen
Bewegung. Worte einer leidenschaftlich bewegten
Liebe, also das gerade Gegenteil, werden
vielleicht gleich richtig durch dieselbe Melodie interpretiert
sein.

Als die Arie des Orpheus:


»J'ai perdu mon Euridice,


Rien n'égale mon malheur«




Tausende (und darunter Männer wie J. J. Rousseau)
zu Tränen rührte, bemerkte ein Zeitgenosse Glucks,
Boyé, daß man dieser Melodie ebensogut, ja weit
richtiger die entgegengesetzten Worte unterlegen
könnte:


»J'ai trouvé mon Euridice,


Rien n'égale mon bonheur.«





Wir setzen den Anfang der Arie, der Kürze
wegen mit Klavierbegleitung, doch genau nach der
italienischen Originalpartitur her:


Musikbeispiel
[Anhören | PDF]




Wir sind zwar durchaus nicht der Meinung, daß
in diesem Falle der Komponist ganz freizusprechen
sei, indem die Musik für den Ausdruck schmerzlichster
Traurigkeit gewiß weit bestimmtere Töne
besitzt. Allein wir wählen aus Hunderten gerade
dies Beispiel, einmal weil es den Meister trifft, dem
die größte Genauigkeit im dramatischen Ausdruck
zugeschrieben wird, sodann weil mehrere Generationen
an dieser Melodie das Gefühl höchsten
Schmerzes bewunderten, welchen die mit ihr verbundenen
Worte aussprechen.

Allein auch weit bestimmtere und ausdrucksvollere
Gesangsstellen werden, losgelöst von ihrem Text,
uns höchstens raten lassen, welches Gefühl sie ausdrücken.
Sie gleichen Silhouetten, deren Original
wir meistens erst erkennen, wenn man uns gesagt
hat, wer das sei.

Was hier an einzelnem gezeigt wurde, erweist
sich ebenso an Werken von größerem und größtem
Umfang. Man hat ganzen Gesangstücken oft andere
Texte untergelegt. Wenn man in Wien Meyerbeers
»Hugenotten« mit Veränderung des Schauplatzes,
der Zeit, der Personen, der Begebenheit und der
Worte als »Ghibellinen in Pisa« aufführt, so stört
ohne Zweifel die ungeschickte Mache einer solchen
Umarbeitung, allein der rein musikalische Ausdruck
wird nicht im mindesten beleidigt. Und doch soll
das religiöse Gefühl, der Glaubensfanatismus geradezu
die Springfeder der »Hugenotten« bilden,
welche in den »Ghibellinen« ganz entfällt. Der
Choral Luthers darf hier nicht eingewendet werden;
er ist ein Zitat. Als Musik paßt er zu jeder Konfession.
– Hat der Leser nie das fugierte Allegro
aus der Ouvertüre zur »Zauberflöte« als Vokalquartett
sich zankender Handelsjuden gehört? Mozarts
Musik, an der nicht eine Note geändert ist,
paßt zum Entsetzen gut auf den niedrigkomischen
Text, und man kann sich in der Oper nicht herzlicher
an dem Ernst der Komposition erfreuen, als
man hier über die Komik derselben lachen muß.
Derlei Belege für das weite Gewissen jedes musikalischen
Motivs und jedes menschlichen Affektes
ließen sich zahllos vorbringen. Die Stimmung religiöser
Andacht gilt mit Recht für eine der musikalisch
am wenigsten vergreifbaren. Nun gibt es unzählige
deutsche Dorf- oder Marktkirchen, wo zur
heiligen Wandlung das »Alphorn« von Proch oder
die Schlußarie aus der »Sonnambula« (mit dem koketten
Dezimensprung »in meine Arme«) oder ähnliches
auf der Orgel vorgetragen wird. Jeder
Deutsche, der nach Italien kommt, hört mit Staunen
in den Kirchen die bekanntesten Opernmelodien von
Rossini, Bellini, Donizetti und Verdi. Diese und
noch weltlichere Stücke, wenn sie nur halbwegs
sanften Charakters klingen, sind weit entfernt, die
Gemeinde in ihrer Andacht zu stören, im Gegenteil
pflegt alles aufs äußerste erbaut zu sein. Wäre die
Musik an sich imstande, religiöse Andacht als Inhalt
darzustellen, so würde solch ein quid pro quo
ebenso unmöglich sein, als daß der Prediger statt seiner
Exhorte eine Tiecksche Novelle oder einen Parlamentsakt
von der Kanzel rezitierte. Unsere größten
Meister geistlicher Tonkunst bieten Beispiele in Fülle
für unsern Satz. Namentlich Händel verfuhr hierin
mit großartiger Ungeniertheit. Winterfeld hat
nachgewiesen, daß viele der berühmtesten und ob
ihres frommen Ausdrucks bewundertsten Stücke im
»Messias« aus den weltlichen, meist erotischen
Duetten herübergenommen sind, welche Händel (1711
bis 1712) für die Kurprinzessin Caroline von Hannover
auf Madrigale von Mauro Ortensio gesetzt
hatte. Die Musik zu dem zweiten Duett:


»Nò, di voi non uo' fidarmi,


Cieco amor, crudel beltà;


Troppo siete menzognere


Lusinghiere deità!«[13]



verwendete Händel unverändert in Tonart und Melodie
für den Chor im ersten Teil des Messias:
»Denn uns ist ein Kind geboren.« – Der dritte
Satz desselben Duetts »Sò per prova i vostri
inganni« hat dieselben Motive wie der Chor im
zweiten Teil des Messias »Wie Schafe gehen«. Das
Madrigal Nr. 16 (Duett für Sopran und Alt) ist im
wesentlichen ganz übereinstimmend mit dem Duett
im dritten Teil des Messias: »O Tod, wo ist dein
Stachel«; – dort lautet der Text:


»Si tu non lasci amore


Mio cor, ti pentirai,


Lo so ben io!«



Von den zahlreichen anderen Beispielen bei Seb.
Bach sei nur an sämtliche madrigalische Stücke des
»Weihnachts-Oratoriums« erinnert, die bekanntlich
aus ganz verschiedenen weltlichen Gelegenheitskantaten
arglos herübergenommen sind. Und Gluck,
von dem uns gelehrt wird, er habe die hohe dramatische
Wahrheit seiner Musik nur dadurch erreicht,
daß er jede Note genau der bestimmten
Situation anpaßte, ja seine Melodie aus dem Tonfall
der Verse selbst zog, – Gluck hat in die
»Armida« nicht weniger als fünf Musikstücke aus
seinen älteren italienischen Opern herübergenommen.
(Vgl. m. »Moderne Oper« S. 16.) Man sieht, daß
die Vokalmusik, deren Theorie niemals das
Wesen der Tonkunst bestimmen kann, auch praktisch
nicht imstande ist, die aus dem Begriff der
Instrumentalmusik gewonnenen Grundsätze Lügen
zu strafen.

Der von uns bekämpfte Satz ist übrigens so in
Fleisch und Blut der gangbaren ästhetisch-musikalischen
Anschauung eingedrungen, daß auch alle
seine Deszendenten und Seitenverwandten sich gleicher
Unantastbarkeit erfreuen. Dazu gehört die
Theorie von der Nachahmung sichtbarer oder unmusikalisch
hörbarer Gegenstände durch die Tonkunst.
Mit besonderer Wohlweisheit wird uns bei
der Frage von der »Tonmalerei« immer wieder versichert,
die Musik könne keineswegs die außer ihrem
Bereich liegende Erscheinung selbst malen, sondern
nur das Gefühl, welches dadurch in uns erzeugt
wird. Gerade umgekehrt. Die Musik kann
nur die äußere Erscheinung nachzuahmen trachten,
niemals aber das durch sie bewirkte, spezifische
Fühlen. Das Fallen der Schneeflocken, das Flattern
der Vögel, den Aufgang der Sonne kann ich nur
dadurch musikalisch malen, daß ich analoge, diesen
Phänomenen dynamisch verwandte Gehörseindrücke
hervorbringe. In Höhe, Stärke, Schnelligkeit, Rhythmus
der Töne bietet sich dem Ohr eine Figur,
deren Eindruck jene Analogie mit der bestimmten
Gesichtswahrnehmung hat, welche Sinnesempfindungen
verschiedener Gattung gegeneinander erreichen
können. Wie es physiologisch ein »Vikarieren«
eines Sinnes für den andern bis zu einer
gewissen Grenze gibt, so auch ästhetisch ein gewisses
Vikarieren eines Sinneseindruckes für den
andern. Da zwischen der Bewegung im Raume
und jener in der Zeit, zwischen der Farbe, Feinheit,
Größe eines Gegenstandes und der Höhe,
Klangfarbe, Stärke eines Tones wohlbegründete Analogie
herrscht, so kann man in der Tat einen Gegenstand
musikalisch malen, das »Gefühl« aber in Tönen
schildern zu wollen, das der fallende Schnee, der
krähende Hahn, der zuckende Blitz in uns hervorbringt,
ist einfach lächerlich.

Obgleich, meines Erinnerns, alle musikalischen
Theoretiker auf dem Grundsatz, die Musik könnte
bestimmte Gefühle darstellen, stillschweigend folgern
und weiter bauen, so hinderte doch manche ein
richtiges Gefühl, ihn geradezu anzuerkennen. Der
Mangel begrifflicher Bestimmtheit in der Musik
störte sie und ließ sie den Satz dahin ändern: die
Tonkunst habe nicht etwa bestimmte, wohl aber
»unbestimmte Gefühle« zu erwecken und darzustellen.
Vernünftigerweise kann man damit nur
meinen, die Musik solle die Bewegung des Fühlens,
abgezogen von dem Inhalt desselben, dem
Gefühlten, enthalten; das also, was wir das Dynamische
der Affekte genannt und der Musik vollständig
eingeräumt haben. Dies Element der Tonkunst
ist aber kein »Darstellen unbestimmter Gefühle«.
Denn »Unbestimmtes« »darstellen« ist ein
Widerspruch. Seelenbewegungen als Bewegungen
an sich, ohne Inhalt, sind kein Gegenstand künstlerischer
Verkörperung, weil diese ohne die Frage:
was bewegt sich oder wird bewegt, nirgend Hand
anlegen kann. Das Richtige an dem Satz, nämlich
die involvierte Forderung, Musik solle kein bestimmtes
Gefühl schildern, ist ein lediglich negatives
Moment. Was aber ist das Positive, das
Schöpferische im musikalischen Kunstwerk? Ein
unbestimmtes Fühlen als solches ist kein Inhalt;
soll eine Kunst sich dessen bemächtigen, so kommt
alles darauf an, wie es geformt wird. Jede Kunsttätigkeit
besteht aber im Individualisieren, in dem
Prägen des Bestimmten aus dem Unbestimmten, des
Besondern aus dem Allgemeinen. Die Theorie der
»unbestimmten Gefühle« verlangt das gerade Gegenteil.
Man ist hier noch schlimmer daran, als bei dem
früheren Satz, man soll glauben, daß die Musik etwas
darstelle, und weiß doch niemals, was. Sehr einfach
ist von hier der kleine Schritt zu der Erkenntnis,
daß die Musik gar keine, weder bestimmte noch
unbestimmte, Gefühle schildert. Welcher Musiker
hätte aber diese durch unvordenklichen Besitz ersessene
Reichsdomäne seiner Kunst aufgeben wollen?[14]

Unser Resultat ließe vielleicht noch der Meinung
Raum, daß die Darstellung bestimmter Gefühle für
die Musik zwar ein Ideal sei, das sie niemals ganz
erreichen, dem sie sich aber immer mehr nähern
könne und solle. Die vielen großsprechenden Redensarten
von der Tendenz der Musik, die Schranken
ihrer Unbestimmtheit zu durchbrechen und konkrete
Sprache zu werden, die beliebten Lobpreisungen
solcher Kompositionen, an welchen man dies Bestreben
wahrnimmt oder wahrzunehmen vermeint,
zeugen von der wirklichen Verbreitung solcher Ansicht.

Allein noch entschiedener, als wir die Möglichkeit
musikalischer Gefühlsdarstellung bekämpften, haben
wir die Meinung abzuwehren, als könne diese jemals
das ästhetische Prinzip der Tonkunst abgeben.

Das Schöne in der Musik würde mit der Genauigkeit
der Gefühlsdarstellung auch dann nicht
kongruieren, wenn diese möglich wäre. Nehmen
wir diese Möglichkeit für einen Moment an, um
uns praktisch zu überzeugen.

Offenbar können wir diese Fiktion nicht an der
Instrumentalmusik versuchen, welche die Nachweisung
bestimmter Affekte von selbst verwehrt,
sondern nur an der Vokalmusik, der das Betonen
vorgezeichneter Seelenzustände zukommt.[15]


Hier bestimmen die dem Komponisten vorliegenden
Worte das zu schildernde Objekt; die Musik
hat die Macht, es zu beleben, zu kommentieren, ihm
in mehr oder weniger hohem Grade den Ausdruck
individueller Innerlichkeit zu verleihen. Sie tut dies
durch möglichste Charakteristik der Bewegung und
durch Verwertung der den Tönen innewohnenden
Symbolik. Faßt sie als Hauptgesichtspunkt den Text
ins Auge, und nicht die eigene ausgeprägte Schönheit,
so kann sie es zu hoher Individualisierung, ja
zu dem Scheine bringen, sie allein stelle wirklich
das Gefühl dar, welches in den Worten bereits unverrückbar,
wenngleich steigerungsfähig vorlag. Diese
Tendenz erreicht in der Wirkung etwas Ähnliches
mit dem vorgeblichen »Darstellen eines Affektes
als Inhalt des bestimmten Musikstücks«. Gesetzt
den Fall, jene wirkliche und diese angebliche Kraft
der Tonkunst wären kongruent, die Gefühlsdarstellung
möglich und Inhalt der Musik, so würden wir
folgerichtig solche Kompositionen die vollkommensten
nennen, welche die Aufgabe am bestimmtesten
lösen. Allein wer kennt nicht Tonwerke
von höchster Schönheit ohne solchen Inhalt? (Wir
erinnern an Bachs Fugen und Präludien.) Umgekehrt
gibt es Vokalkompositionen, welche ein bestimmtes
Gefühl aufs genauste, innerhalb der eben
erklärten Grenzen, abzukonterfeien suchen, und welchen
die Wahrheit dieses Schilderns über jedes
andere Prinzip geht. Bei näherer Betrachtung gelangen
wir zu dem Ergebnis, daß das rücksichtslose
Anschmiegen solcher musikalischen Schilderung meist
in umgekehrtem Verhältnis steht zu ihrer selbständigen
Schönheit, daß also die deklamatorisch-dramatische
Genauigkeit und die musikalische
Vollendung nur die Hälfte Weges miteinander
fortschreiten, dann aber sich trennen.

Am deutlichsten zeigt dies das Rezitativ, als
diejenige Form, welche am unmittelbarsten und bis
auf den Akzent des einzelnen Wortes sich dem
deklamatorischen Ausdruck anschmiegt, nicht mehr
anstrebend, als einen getreuen Abguß bestimmter,
meist rasch wechselnder Gemütszustände. Dies
müßte, als wahre Verkörperung jener Lehre, die
höchste, vollkommenste Musik sein; in der Tat aber
sinkt diese im Rezitativ ganz zur Dienerin herab
und verliert ihre selbständige Bedeutung. Ein Beweis,
daß der Ausdruck bestimmter Seelenvorgänge
mit der Aufgabe der Musik nicht kongruiert, sondern
in letzter Konsequenz derselben hemmend entgegensteht.
Man spiele ein längeres Rezitativ mit
Hinweglassung der Worte und frage dann nach
seinem musikalischen Wert und Bedeuten. Diese
Probe aber muß jede Musik aushalten, welcher
allein wir die hervorgebrachte Wirkung zuschreiben
sollen.

Keineswegs auf das Rezitativ beschränkt, können
wir vielmehr an den höchsten und erfülltesten Kunstformen
dieselbe Bestätigung finden, wie die musikalische
Schönheit stets geneigt sei, dem speziell
Ausdrückenden zu weichen, weil jene ein
selbständiges Entfalten, dieses ein dienendes Verleugnen
erheischt.

Steigen wir empor vom deklamatorischen Prinzip
im Rezitativ zum dramatischen in der Oper. Die
Musikstücke in Mozarts Opern stehen im vollen
Einklang mit ihrem Text. Hört man selbst die
kompliziertesten, die Finales, ohne Text, so werden
Mittelglieder etwa unklar bleiben, die Hauptpartien
und deren Ganzes aber an sich schöne Musik sein.
Das gleichmäßige Genügen an die musikalischen
und die dramatischen Anforderungen gilt bekanntlich
darum mit Recht für das Ideal der Oper. Daß
jedoch das Wesen derselben eben dadurch ein steter
Kampf ist zwischen dem Prinzip der dramatischen
Genauigkeit und dem der musikalischen Schönheit,
ein unaufhörliches Konzedieren des einen an das
andere, dies ist meines Wissens nie erschöpfend entwickelt
worden. Nicht die Unwahrheit, daß sämtliche
handelnde Personen singen, macht das Prinzip
der Oper schwankend und schwierig – solche Illusionen
geht die Phantasie mit großer Leichtigkeit
ein – die unfreie Stellung aber, welche Musik und
Text zu einem fortwährenden Überschreiten oder
Nachgeben zwingt, macht, daß die Oper wie ein
konstitutioneller Staat auf einem steten Kampfe
zweier berechtigter Gewalten beruht. Dieser Kampf,
in dem der Künstler bald das eine, bald das andere
Prinzip muß siegen lassen, ist der Punkt, aus welchem
alle Unzulänglichkeiten der Oper entspringen
und alle Kunstregeln auszugehen haben, welche eben
für die Oper Entscheidendes sagen wollen. In
ihre Konsequenzen verfolgt, müssen das musikalische
und das dramatische Prinzip einander notwendig
durchschneiden. Nur sind die beiden Linien lang
genug, um dem menschlichen Auge eine beträchtliche
Strecke hindurch parallel zu scheinen.

Ähnliches gilt vom Tanze, wie wir in jedem
Ballett beobachten können. Je mehr er die schöne
Rhythmik seiner Formen verläßt, um mit Gestikulation
und Mimik sprechend zu werden, bestimmte
Gedanken und Gefühle auszudrücken, desto mehr
nähert er sich der formlosen Bedeutsamkeit der
bloßen Pantomime. Die Steigerung des dramatischen
Prinzips im Tanze wird im selben Maß eine
Verletzung seiner plastisch-rhythmischen Schönheit.
Ganz wie ein gesprochenes Drama oder ein reines
Instrumentalwerk vermag eine Oper nicht dazustehen.
Darum wird das Augenmerk des echten
Opernkomponisten wenigstens ein stetes Verbinden
und Vermitteln sein, niemals ein prinzipielles verhältnismäßiges
Vorherrschen des einen oder des
andern Moments. Im Zweifel wird er sich aber
für die Bevorzugung der musikalischen Forderung
entscheiden; denn die Oper ist vorerst Musik,
nicht Drama. Man kann dies leicht an der eigenen,
sehr verschiedenen Intention ermessen, mit der
man ein Drama besucht, oder aber eine Oper derselben
Handlung. Die Vernachlässigung des musikalischen
Teils wird uns immer weit empfindlicher
treffen.[16]

Die größte kunstgeschichtliche Bedeutung des berühmten
Streites zwischen den Gluckisten und
den Piccinisten liegt für uns darin, daß dabei der
innere Konflikt der Oper durch den Widerstreit
ihrer beiden Faktoren, des musikalischen und des
dramatischen, zum erstenmal ausführlich zur Sprache
kam. Freilich geschah dies ohne ein wissenschaftliches
Bewußtsein von der unermeßlichen prinzipiellen
Bedeutung des Entscheides. Wer sich die lohnende
Mühe nicht gereuen läßt, auf die Quellen jenes
Musikstreites selbst zurückzugehen,[17] wird wahrnehmen,
wie darin auf der reichen Skala zwischen
Grobheit und Schmeichelei die ganze witzige Fechtergewandtheit
französischer Polemik herrscht, zugleich
aber eine solche Unmündigkeit in der Auffassung
des prinzipiellen Teiles, ein solcher Mangel an
tieferem Wissen, daß für die musikalische Ästhetik
ein Resultat aus diesen langjährigen Debatten
nicht zutage steht. – Die bevorzugtesten Köpfe:
Suard und Abbé Arnaud auf Glucks Seite,
Marmontel und La Harpe wider ihn, gingen
zwar wiederholt über die Kritik Glucks hinaus zu
einer Beleuchtung des dramatischen Prinzips in
der Oper und seines Verhältnisses zum musikalischen;
allein sie behandelten dieses Verhältnis
wie eine Eigenschaft der Oper unter vielen, nicht
aber als das innerste Lebensprinzip derselben. Sie
hatten keine Ahnung, daß von der Entscheidung
dieses Verhältnisses die ganze Existenz der Oper
abhänge. Merkwürdig ist, wie ganz nahe insbesondere
Glucks Gegner einigemal dem Punkte sind,
von dem aus der Irrtum des dramatischen Prinzips
vollkommen erschaut und besiegt werden mag. So
sagt de la Harpe im Journal de Politique et de
Littérature vom 5. Oktober 1777: »On objecte,
qu'il n'est pas naturel, de chanter un air de cette
nature dans une situation passionée, que c'est un
moyen d'arrêter la scène et de nuir à l'effet. Je
trouve ces objections absolument illusoires. D'abord
dès qu'on admet le chant, il faut l'admettre le plus
beau possible, et il n'est pas plus naturel de chanter
mal, que de chanter bien. Tous les arts sont fondées
sur des conventions, sur des données. Quand je
viens à l'opéra, c'est pour entendre la musique. Je
n'ignore pas, qu'Alceste ne faisait ses Adieux à
Admète en chantant un air; mais comme Alceste
est sur le théâtre pour chanter, si je retrouve sa
douleur et son amour dans un air bien melodieux,
je jouirai de son chant en m'intéressant à son infortune.«
Sollte man glauben, daß de la Harpe
selbst nicht erkannte, wie prächtig er da auf festem
Boden stand? Denn bald darauf läßt er sich beikommen,
das Duo zwischen Agamemnon und
Achilles in der »Iphigenia« aus dem Grunde zu bekämpfen,
»weil es sich durchaus nicht mit der
Würde dieser beiden Helden vertrage, daß sie zu
gleicher Zeit redeten«. Damit hatte er jenen festen
Boden, das Prinzip der musikalischen Schönheit,
verlassen und verraten, das Prinzip des Gegners
stillschweigend, unbewußt anerkennend.

Je konsequenter man das dramatische Prinzip
in der Oper rein halten will, ihr die Lebensluft der
musikalischen Schönheit entziehend, desto siecher
schwindet sie dahin, wie ein Vogel unter der Luftpumpe.
Man muß notwendig bis zum rein gesprochenen
Drama zurückkommen, womit man
wenigstens den Beweis hat, daß die Oper wirklich
unmöglich ist, wenn man nicht dem musikalischen
Prinzip (mit vollem Bewußtsein seiner realitätfeindlichen
Natur) die Oberherrschaft in der Oper
einräumt. In der wirklichen künstlerischen Ausübung
ist diese Wahrheit auch niemals geleugnet
worden, und selbst der strengste Dramatiker, Gluck,
stellt zwar die falsche Theorie auf, die Opernmusik
habe nichts anderes zu sein als eine gesteigerte
Deklamation – in der Ausübung bricht aber die
musikalische Natur des Mannes oft genug durch,
und stets zum großen Vorteil seines Werkes. Dasselbe
gilt von Richard Wagner. Für unseren
Zusammenhang ist nur scharf hervorzuheben, daß
der Hauptgrundsatz Wagners, wie er ihn im ersten
Band von »Oper und Drama« ausspricht: »Der Irrtum
der Oper als Kunstgenre besteht darin, daß ein
Mittel (die Musik) zum Zweck, der Zweck (das
Drama) aber zum Mittel gemacht wird«, – auf
falschem Boden steht. Denn eine Oper, in der die
Musik immer und wirklich nur als Mittel zum
dramatischen Ausdruck gebracht wird, ist ein musikalisches
Unding.[18]


Eine Konsequenz des Wagnerschen Satzes (von
Mittel und Zweck) wäre u. a. auch, daß alle Komponisten
schweres Unrecht getan haben, wenn sie zu
mittelmäßigen Texten und Situationen mehr als mittelmäßige
Musik zu machen suchten, und wir ebenso
schweres Unrecht begehen, jene Musik zu lieben.


Die Verbindung der Poesie mit der Musik und
der Oper ist eine Ehe zur linken Hand. Je näher
wir diese morganatische Ehe betrachten, welche die
musikalische Schönheit mit dem ihr bestimmt vorgeschriebenen
Inhalt eingeht, desto trügerischer dünkt
uns ihre Unauflöslichkeit.

Wie kommt es, daß wir in jedem Gesangstück
manche kleine Änderung vornehmen können, welche,
die Richtigkeit des Gefühlsausdrucks nicht im mindesten
schwächend, doch die Schönheit des Motivs
sogleich vernichtet? Das wäre unmöglich, wenn die
letztere in der ersten läge. Wie kommt es, daß
manches Gesangstück, welches seinen Text tadellos
ausdrückt, uns unleidlich schlecht erscheint? Vom
Standpunkt des Gefühlsprinzips kann man ihm nicht
beikommen. Was bleibt also das Prinzip des Schönen
in der Tonkunst, nachdem wir die Gefühle, als dafür
unzureichend, abgelehnt?

Ein ganz anderes selbständiges Element, das wir
sogleich näher betrachten wollen.

 



III.

Das Musikalisch-Schöne.

Wir sind bisher negativ zu Werke gegangen und
haben lediglich die irrige Voraussetzung abzuwehren
gesucht, daß das Schöne der Musik in dem Darstellen
von Gefühlen bestehen könne.

Nun haben wir den positiven Gehalt zu jenem Umriß
hinzuzubringen, indem wir die Frage beantworten,
welcher Natur das Schöne der Tondichtung sei.

Es ist ein spezifisch Musikalisches. Darunter
verstehen wir ein Schönes, das unabhängig
und unbedürftig eines von außen her kommenden
Inhalts, einzig in den Tönen und ihrer künstlerischen
Verbindung liegt. Die sinnvollen Beziehungen in
sich reizvoller Klänge, ihr Zusammenstimmen und
Widerstreben, ihr Fliehen und sich Erreichen, ihr
Aufschwingen und Ersterben, – dies ist, was in
freien Formen vor unser geistiges Anschauen tritt
und als schön gefällt.

Das Urelement der Musik ist Wohllaut, ihr
Wesen Rhythmus. Rhythmus im Großen, als die
Übereinstimmung eines symmetrischen Baues, und
Rhythmus im Kleinen, als die wechselnd-gesetzmäßige
Bewegung einzelner Glieder im Zeitmaß. Das Material,
aus dem der Tondichter schafft, und dessen Reichtum
nicht verschwenderisch genug gedacht werden
kann, sind die gesamten Töne, mit der in ihnen
ruhenden Möglichkeit zu verschiedener Melodie, Harmonie
und Rhythmisierung. Unausgeschöpft und unerschöpflich
waltet vor allem die Melodie, als
Grundgestalt musikalischer Schönheit; mit tausendfachem
Verwandeln, Umkehren, Verstärken bietet
die Harmonie immer neue Grundlagen; beide vereint
bewegt der Rhythmus, die Pulsader musikalischen
Lebens, und färbt der Reiz mannigfaltiger
Klangfarben.

Fragt es sich nun, was mit diesem Tonmaterial
ausgedrückt werden soll, so lautet die Antwort:
Musikalische Ideen. Eine vollständig zur Erscheinung
gebrachte musikalische Idee aber ist bereits
selbständiges Schöne, ist Selbstzweck und keineswegs
erst wieder Mittel oder Material der Darstellung von
Gefühlen und Gedanken.

Der Inhalt der Musik sind tönend bewegte
Formen.

In welcher Weise uns die Musik schöne Formen
ohne den Inhalt eines bestimmten Affektes bringen
kann, zeigt uns entfernt bereits ein Zweig der Ornamentik
in der bildenden Kunst: die Arabeske. Wir
erblicken geschwungene Linien, hier sanft sich neigend,
dort kühn emporstrebend, sich findend und loslassend,
in kleinen und großen Bogen korrespondierend, scheinbar
inkommensurabel, doch immer wohlgegliedert,
überall ein Gegen- oder Seitenstück begrüßend, eine
Sammlung kleiner Einzelheiten und doch ein Ganzes.
Denken wir uns nun eine Arabeske nicht tot und
ruhend, sondern in fortwährender Selbstbildung vor
unsern Augen entstehend. Wie die starken und
feinen Linien einander verfolgen, aus kleiner Biegung
zu prächtiger Höhe sich heben, dann wieder senken,
sich erweitern, zusammenziehen und in sinnigem
Wechsel von Ruhe und Anspannung das Auge stets
neu überraschen! Da wird das Bild schon höher und
würdiger. Denken wir uns vollends diese lebendige
Arabeske als tätige Ausströmung eines künstlerischen
Geistes, der die ganze Fülle seiner Phantasie unablässig
in die Adern dieser Bewegung ergießt, – wird
dieser Eindruck dem musikalischen nicht einigermaßen
nahekommend sein?

Jeder von uns hat als Kind sich wohl an dem
wechselnden Farben- und Formenspiel eines Kaleidoskops
ergötzt. Ein solches Kaleidoskop, jedoch
auf unmeßbar höherer idealer Erscheinungsstufe, ist
Musik. Sie bringt in stets sich entwickelnder Abwechselung
schöne Formen und Farben, sanft übergehend,
scharf kontrastierend, immer zusammenhängend
und doch immer neu, in sich abgeschlossen
und von sich selbst erfüllt. Der Hauptunterschied
ist, daß solch unserm Ohr vorgeführtes Tonkaleidoskop
sich als unmittelbare Emanation eines künstlerisch
schaffenden Geistes gibt, jenes sichtbare aber
als ein sinnreich-mechanisches Spielzeug. Will man
nicht bloß in Gedanken, sondern in Wirklichkeit
die Erhebung der Farbe zur Musik vollziehen, und
die Mittel der einen Kunst in die Wirkungen der
andern einbetten, so gerät man auf die abgeschmackte
Spielerei des »Farbenklaviers« oder der »Augenorgel«,
deren Erfindung jedoch beweist, wie die formelle Seite
beider Erscheinungen auf gleicher Basis ruht.

Sollte irgend ein gefühlvoller Musikfreund unsere
Kunst durch Analogien wie die obige herabgewürdigt
finden, so entgegnen wir, es handle sich bloß darum,
ob die Analogien richtig seien oder nicht. Herabgewürdigt
wird nichts dadurch, daß man es besser
kennen lernt. Will man auf die Eigenschaft der
Bewegung, der zeitlichen Entwicklung, wodurch das
Beispiel vom Kaleidoskop besonders treffend wird,
verzichten, so kann man allerdings für das Musikalisch-Schöne
eine höhere Analogie etwa in der
Architektur, dem menschlichen Körper, oder einer
Landschaft finden, die auch eine primitive Schönheit
der Umrisse und Farben (abgesehen von der Seele,
dem geistigen Ausdruck) haben.

Wenn man die Fülle von Schönheit nicht zu erkennen
verstand, die im rein Musikalischen lebt, so
trägt die Unterschätzung des Sinnlichen viel
Schuld, welcher wir in älteren Ästhetiken zugunsten
der Moral und des Gemüts, in Hegel zugunsten der
»Idee« begegnen. Jede Kunst geht vom Sinnlichen
aus und webt darin. Die »Gefühlstheorie« verkennt
dies, sie übersieht das Hören gänzlich und geht unmittelbar
ans Fühlen. Die Musik schaffe für das
Herz, meinen sie, das Ohr sei ein triviales Ding.

Ja, was sie eben Ohr nennen – für das »Labyrinth«
oder »Trommelfell« dichtet kein Beethoven.
Aber die Phantasie, die auf Gehörsempfindungen
organisiert ist, und welcher der Sinn etwas ganz
anderes bedeutet, als ein bloßer Trichter an die
Oberfläche der Erscheinungen, sie genießt in bewußter
Sinnlichkeit die klingenden Figuren, die sich
aufbauenden Töne, und lebt frei und unmittelbar in
deren Anschauung.

Es ist von außerordentlicher Schwierigkeit, dies
selbständige Schöne in der Tonkunst, dies spezifisch
Musikalische zu schildern. Da die Musik kein Vorbild
in der Natur besitzt und keinen begrifflichen Inhalt
ausspricht, so läßt sich von ihr nur mit trocknen
technischen Bestimmungen, oder mit poetischen Fiktionen
erzählen. Ihr Reich ist in der Tat »nicht von
dieser Welt«. All die phantasiereichen Schilderungen,
Charakteristiken, Umschreibungen eines Tonwerks
sind bildlich oder irrig. Was bei jeder andern Kunst
noch Beschreibung, ist bei der Tonkunst schon Metapher.
Die Musik will nun einmal als Musik aufgefaßt
sein und kann nur aus sich selbst verstanden,
in sich selbst genossen werden.

Keineswegs ist das »Spezifisch-Musikalische« als
bloß akustische Schönheit oder proportionale Symmetrie
zu verstehen, – Zweige, die es als untergeordnet
in sich begreift, – noch weniger kann von
einem »ohrenkitzelnden Spiel in Tönen« die Rede
sein und ähnlichen Bezeichnungen, womit der Mangel
an geistiger Beseelung hervorgehoben zu werden
pflegt. Dadurch, daß wir auf musikalische Schönheit
dringen, haben wir den geistigen Gehalt nicht
ausgeschlossen, sondern ihn vielmehr bedingt. Denn
wir anerkennen keine Schönheit ohne jeglichen Anteil
von Geist. Indem wir aber das Schöne in der
Musik wesentlich in Formen verlegt haben, ist
schon angedeutet, daß der geistige Gehalt in engstem
Zusammenhange mit diesen Tonformen steht. Der
Begriff der »Form« findet in der Musik eine ganz
eigentümliche Verwirklichung. Die Formen, welche
sich aus Tönen bilden, sind nicht leer, sondern erfüllte,
nicht bloße Linienbegrenzung eines Vakuums,
sondern sich von innen heraus gestaltender Geist.
Der Arabeske gegenüber ist demnach die Musik in
der Tat ein Bild, allein ein solches, dessen Gegenstand
wir nicht in Worte fassen und unsern Begriffen
unterordnen können. In der Musik ist Sinn
und Folge, aber musikalische; sie ist eine Sprache,
die wir sprechen und verstehen, jedoch zu übersetzen
nicht imstande sind. Es liegt eine tiefsinnige
Erkenntnis darin, daß man auch in Tonwerken von
»Gedanken« spricht, und wie in der Rede unterscheidet
da das geübte Urteil leicht echte Gedanken
von bloßen Redensarten. Ebenso erkennen wir das
vernünftig Abgeschlossene einer Tongruppe, indem
wir sie einen »Satz« nennen. Fühlen wir doch so
genau wie bei jeder logischen Periode, wo ihr Sinn
zu Ende ist, obgleich die Wahrheit beider ganz inkommensurabel
dasteht.

Das befriedigend Vernünftige, das an und für sich
in musikalischen Formbildungen liegen kann, beruht
in gewissen primitiven Grundgesetzen, welche die
Natur in die Organisation des Menschen und in
die äußeren Lauterscheinungen gelegt hat. Das
Urgesetz der »harmonischen Progression« ist es
vorzugsweise, welches, analog der Kreisform bei
den bildenden Künsten, den Keim der wichtigsten
Weiterbildung und die – leider fast unerklärte –
Erklärung der verschiedenen musikalischen Verhältnisse
in sich trägt.

Alle musikalischen Elemente stehen unter sich in geheimen,
auf Naturgesetze gegründeten Verbindungen
und Wahlverwandtschaften. Diese den Rhythmus, die
Melodie und Harmonie unsichtbar beherrschenden
Wahlverwandtschaften verlangen in der menschlichen
Musik ihre Befolgung und stempeln jede ihnen widersprechende
Verbindung zu Willkür und Häßlichkeit.
Sie leben, wenngleich nicht in der Form wissenschaftlichen
Bewußtseins, instinktiv in jedem gebildeten
Ohr, welches demnach das Organische, Vernunftgemäße
einer Tongruppe, oder das Widersinnige, Unnatürliche
derselben durch bloße Anschauung empfindet,
ohne daß ein logischer Begriff den Maßstab oder das
tertium comparationis hierzu abgäbe.[19]


In dieser negativen, inneren Vernünftigkeit, welche
dem Tonsystem durch Naturgesetze innewohnt, wurzelt
dessen weitere Fähigkeit zur Aufnahme positiven
Schönheitsgehalts.

Das Komponieren ist ein Arbeiten des Geistes in
geistfähigem Material. So reichhaltig wir dies musikalische
Material befunden haben, so elastisch und
durchdringbar erweist es sich für die künstlerische
Phantasie. Diese baut nicht wie der Architekt aus
rohem, schwerfälligem Gestein, sondern auf der Nachwirkung
vorher verklungener Töne. Geistigerer, feinerer
Natur als jeder andere Kunststoff, nehmen die Töne
willig jedwede Idee des Künstlers in sich auf. Da
nun die Tonverbindungen, in deren Verhältnissen das
musikalisch Schöne ruht, nicht durch mechanisches
Aneinanderreihen, sondern durch freies Schaffen der
Phantasie gewonnen werden, so prägt sich die geistige
Kraft und Eigentümlichkeit dieser bestimmten Phantasie
dem Erzeugnis als Charakter auf. Als Schöpfung
eines denkenden und fühlenden Geistes hat demnach
eine musikalische Komposition in hohem Grade
die Fähigkeit, selbst geist- und gefühlvoll zu sein.
Diesen geistigen Gehalt werden wir in jedem musikalischen
Kunstwerk fordern, doch darf er in kein
anderes Moment desselben verlegt werden, als in die
Tonbildungen selbst. Unsere Ansicht über den
Sitz des Geistes und Gefühls einer Komposition verhält
sich zu der gewöhnlichen Meinung wie die Begriffe
Immanenz und Transscendenz. Jede Kunst
hat zum Ziel, eine in der Phantasie des Künstlers
lebendig gewordene Idee zur äußeren Erscheinung
zu bringen. Dies Ideelle in der Musik ist ein tonliches,
nicht ein begriffliches, welches erst in Töne
zu übersetzen wäre. Nicht der Vorsatz, eine bestimmte
Leidenschaft musikalisch zu schildern, sondern
die Erfindung einer bestimmten Melodie ist der
springende Punkt, aus welchem jedes weitere Schaffen
des Komponisten seinen Ausgang nimmt. Durch jene
primitive, geheimnisvolle Macht, in deren Werkstätte
das Menschenauge nun und nimmermehr dringen
wird, erklingt in dem Geist des Komponisten ein
Thema, ein Motiv. Hinter die Entstehung dieses
ersten Samenkorns können wir nicht zurückgehen,
wir müssen es als einfache Tatsache hinnehmen. Ist
es einmal in die Phantasie des Künstlers gefallen, so
beginnt sein Schaffen, welches, von diesem Hauptthema
ausgehend und sich stets darauf beziehend,
das Ziel verfolgt, es in allen seinen Beziehungen darzustellen.
Das Schöne eines selbständigen einfachen
Themas kündigt sich in dem ästhetischen Gefühl mit
jener Unmittelbarkeit an, welche keine andere Erklärung
duldet, als höchstens die innere Zweckmäßigkeit
der Erscheinung, die Harmonie ihrer Teile, ohne
Beziehung auf ein außerhalb existierendes Drittes.
Es gefällt uns an sich, wie die Arabeske, die Säule,
oder wie Produkte des Naturschönen, wie Blatt und
Blume.


Nichts irriger und häufiger, als die Anschauung,
welche »schöne Musik« mit und ohne geistigen Gehalt
unterscheidet. Sie faßt den Begriff des Schönen
in der Musik viel zu eng und stellt sich die kunstreich
zusammengefügte Form als etwas für sich selbst
Bestehendes, die hineingegossene Seele gleichfalls als
etwas Selbständiges vor und teilt nun konsequent die
Kompositionen in gefüllte und leere Champagnerflaschen.
Der musikalische Champagner hat aber das
Eigentümliche, er wächst mit der Flasche.

Ein bestimmter musikalischer Gedanke ist ohne
weiteres durch sich geistvoll, der andere gemein; diese
abschließende Kadenz klingt würdig, durch Veränderung
von zwei Noten wird sie platt. Mit voller
Richtigkeit bezeichnen wir ein musikalisches Thema
als großartig, graziös, innig, geistlos, trivial; all diese
Ausdrücke bezeichnen aber den musikalischen
Charakter der Stelle. Zur Charakterisierung dieses
musikalischen Ausdrucks eines Motivs wählen wir
häufig Begriffe aus unserem Gemütsleben, als »stolz,
mißmutig, zärtlich, beherzt, sehnend«. Wir können
die Bezeichnungen aber auch aus anderen Erscheinungskreisen
nehmen und eine Musik: »duftig, frühlingsfrisch,
nebelhaft, frostig« nennen, Gefühle sind
also zur Bezeichnung musikalischen Charakters nur
Phänomene wie andere, welche Ähnlichkeiten dafür
bieten. Derlei Epitheta mag man im Bewußtsein
ihrer Bildlichkeit brauchen, ja man kann ihrer
nicht entraten, nur hüte man sich zu sagen: diese
Musik schildert Stolz usf.


Die genaue Betrachtung aller musikalischen Bestimmtheiten
eines Themas überzeugt uns aber, daß
es – bei aller Unerforschlichkeit der letzten, ontologischen
Gründe – doch eine Anzahl näherliegender
Ursachen gibt, mit welchen der geistige Ausdruck
einer Musik in genauem Zusammenhang steht. Jedes
einzelne musikalische Element (d. h. jedes Intervall,
jede Klangfarbe, jeder Akkord, jeder Rhythmus usf.)
hat seine eigentümliche Physiognomie, seine bestimmte
Art zu wirken. Unerforschlich ist der Künstler, erforschlich
das Kunstwerk.

Dasselbe Thema klingt anders über dem Dreiklang,
als über einem Sextakkord; ein Melodienschritt in
die Septime trägt ganz anderen Charakter als in die
Sexte, der Rhythmus, der ein Motiv begleitet, ob
laut oder leise, von dieser oder jener Klanggattung,
ändert dessen spezifische Färbung: kurz jeder einzelne
Faktor einer Stelle trägt dazu mit Notwendigkeit
bei, daß sie gerade diesen geistigen Ausdruck
annimmt, so und nicht anders auf den Hörer wirkt.
Was die Halévysche Musik bizarr, die Aubersche
graziös macht, was die Eigentümlichkeit bewirkt,
an der wir sogleich Mendelssohn, Spohr erkennen,
dies alles läßt sich auf rein musikalische
Bestimmungen zurückführen, ohne Berufung auf das
rätselhafte Gefühl.

Warum die häufigen Quintsext-Akkorde, die
engen, diatonischen Themen bei Mendelssohn,
die Chromatik und Enharmonik bei Spohr, die
kurzen, zweiteiligen Rhythmen bei Auber usw.
gerade diesen bestimmten, unvermischbaren Eindruck
erzeugen – dies kann freilich weder die Psychologie
noch die Physiologie beantworten.

Wenn man jedoch nach der nächsten bestimmenden
Ursache fragt, – und darauf kommt es ja
in der Kunst vorzüglich an, – so liegt die leidenschaftliche
Einwirkung eines Themas nicht in dem
vermeintlich übermäßigen Schmerz des Komponisten,
sondern in dessen übermäßigen Intervallen, nicht in
dem Zittern seiner Seele, sondern im Tremolo der
Pauken, nicht in seiner Sehnsucht, sondern in der
Chromatik. Der Zusammenhang beider soll keineswegs
ignoriert, vielmehr bald näher betrachtet werden;
festzuhalten ist aber, daß der wissenschaftlichen
Untersuchung über die Wirkung eines Themas nur
jene musikalischen Faktoren unwandelbar und
objektiv vorliegen, niemals die vermutliche Stimmung,
welche den Komponisten dabei erfüllte. Will man
von dieser unmittelbar auf die Wirkung des Werkes
folgern, oder diese aus jener erklären, so kann der
Schlußsatz vielleicht richtig ausfallen, aber das
wichtigste Mittelglied der Deduktion, nämlich die
Musik selbst, wurde übersprungen.

Die praktische Kenntnis des Charakters jedes
musikalischen Elements hat der tüchtige Komponist,
sei es in mehr instinktiver oder bewußter Weise, inne.
Zur wissenschaftlichen Erklärung der verschiedenen
musikalischen Wirkungen und Eindrücke gehört jedoch
eine theoretische Kenntnis der genannten
Charaktere, von ihrer reichsten Zusammensetzung
bis in das letzte unterscheidbare Element. Der bestimmte
Eindruck, mit welchem eine Melodie Macht
über uns gewinnt, ist nicht schlechthin »rätselhaftes,
geheimnisvolles Wunder«, das wir nur »fühlen und
ahnen« dürfen, sondern unausbleibliche Konsequenz
der musikalischen Faktoren, welche in dieser bestimmten
Verbindung wirken. Ein knapper oder
weiter Rhythmus, diatonische oder chromatische
Fortschreitung, – alles hat seine charakteristische
Physiognomie und besondere Art uns anzusprechen;
darum wird es dem gebildeten Musiker eine ungleich
deutlichere Vorstellung von dem Ausdruck eines
ihm fremden Tonstückes geben, daß z. B. zuviel
verminderte Septakkorde und Tremolo darin vorherrschen,
als die poetischeste Schilderung der Gefühlskrisen,
welche der Referent dabei durchgemacht.

Die Erforschung der Natur jedes einzelnen musikalischen
Elementes, seines Zusammenhanges mit
einem bestimmten Eindruck, – nur der Tatsache,
nicht des letzten Grundes, – endlich die Zurückführung
dieser speziellen Beobachtungen auf allgemeine
Gesetze: das wäre jene »philosophische Begründung
der Musik«, welche so viele Autoren
ersehnen, ohne uns nebenbei mitzuteilen, was sie
darunter eigentlich verstehen. Die psychische und
physische Einwirkung jedes Akkords, jedes Rhythmus,
jedes Intervalls wird aber nimmermehr erklärt,
indem man sagt: dieser ist Rot, jener Grün, oder
dieser Hoffnung, jener Mißmut, sondern nur durch
Subsumierung der spezifisch musikalischen Eigenschaften
unter allgemeine ästhetische Kategorien und
dieser unter Ein oberstes Prinzip. Wären dergestalt
die einzelnen Faktoren in ihrer Isolierung erklärt, so
müßte weiter gezeigt werden, wie sie einander in
den verschiedensten Kombinationen bestimmen und
modifizieren. Der Harmonie und der kontrapunktischen
Begleitung haben die meisten Tongelehrten
eine vorzügliche Stellung zu dem geistigen
Gehalt der Komposition eingeräumt. Nur ging
man in dieser Vindikation viel zu oberflächlich und
atomistisch zu Werke. Man bestimmte die Melodie
als Eingebung des Genies, als Trägerin der Sinnlichkeit
und des Gefühls – bei dieser Gelegenheit
erhielten die Italiener ein gnädiges Lob; im Gegensatz
zur Melodie wurde die Harmonie als Trägerin
des gediegenen Gehalts aufgeführt, als erlernbar und
Produkt des Nachdenkens. Es ist seltsam, wie
lange man sich mit einer so dürftigen Anschauungsweise
zufrieden stellen konnte. Beiden Behauptungen
liegt ein Richtiges zugrunde, doch gelten sie weder
in dieser Allgemeinheit, noch kommen sie in solcher
Isolierung vor. Der Geist ist Eins und die musikalische
Erfindung eines Künstlers gleichfalls. Melodie
und Harmonie eines Themas entspringen zugleich in
einer Rüstung aus dem Haupt des Tondichters.
Weder das Gesetz der Unterordnung noch des
Gegensatzes trifft das Wesen des Verhältnisses der
Harmonie zur Melodie. Beide können hier gleichzeitige
Entfaltungskraft ausüben, dort sich einander
freiwillig unterordnen, – in dem einen wie dem
andern Fall kann die höchste geistige Schönheit erreicht
werden. Ist's etwa die (ganz fehlende) Harmonie
in den Hauptmotiven zu Beethovens Coriolan-
und Mendelssohns Hebriden-Ouvertüre, was
ihnen den Ausdruck gedankenreichen Tiefsinns verleiht?
Wird man Rossinis Thema »O, Mathilde«
oder ein neapolitanisches Volkslied mit mehr Geist
erfüllen, wenn man einen basso continuo oder komplizierte
Akkordenfolgen an die Stellen des notdürftigen
Harmoniegeländes setzt? Diese Melodie
mußte mit dieser Harmonie zugleich erdacht werden,
mit diesem Rhythmus und dieser Klanggattung.
Der geistige Gehalt kommt nur dem Verein aller
zu, und die Verstümmlung eines Gliedes verletzt
den Ausdruck auch der übrigen. Das Vorherrschen
der Melodie oder der Harmonie oder des
Rhythmus kommt dem Ganzen zugute, und hier
allen Geist in den Akkorden, dort alle Trivialität
in deren Mangel zu finden, ist bare Schulmeisterei.
Die Kamelie kommt duftlos zutage, die Lilie farblos,
die Rose prangt für beide Sinne – da läßt sich
nichts übertragen, und ist doch jede von ihnen schön!

So hätte die »philosophische Begründung der
Musik« vorerst zu erforschen, welche notwendigen
geistigen Bestimmtheiten mit jedem musikalischen
Element verbunden sind, und wie sie miteinander
zusammenhängen. Die doppelte Forderung eines
streng wissenschaftlichen Gerippes und einer höchst
reichhaltigen Kasuistik machen die Aufgabe zu einer
sehr schwierigen, aber kaum unüberwindlichen, es
wäre denn, daß man das Ideal einer »exakten«
Musikwissenschaft, nach dem Muster der Chemie
oder Physiologie, erstrebte!

Die Art, wie der Akt des Schaffens im instrumentalen
Tondichter vorgeht, gibt uns den sichersten
Einblick in das Eigentümliche des musikalischen
Schönheitsprinzips. Eine musikalische Idee entspringt
primitiv in des Tondichters Phantasie, er
spinnt sie weiter, – es schießen immer mehr und
mehr Kristalle an, bis unmerklich die Gestalt des
ganzen Gebildes in ihren Hauptformen vor ihm
steht und nur die künstlerische Ausführung, prüfend,
messend, abändernd, hinzuzutreten hat. An die
Darstellung eines bestimmten Inhaltes denkt der instrumentale
Tonsetzer nicht. Tut er es, so stellt er
sich auf einen falschen Standpunkt, mehr neben als
in der Musik. Seine Komposition wird die Übersetzung
eines Programms in Töne, welche dann
ohne jenes Programm unverständlich bleiben. Wir
verkennen weder, noch unterschätzen wir Berlioz'
glänzendes Talent, wenn wir an dieser Stelle seinen
Namen nennen. Ihm ist Liszt mit seinen weit
schwächeren »symphonischen Dichtungen« nachgefolgt.

Wie aus dem gleichen Marmor der eine Bildhauer
bezaubernde Formen, der andere eckiges Ungeschick
heraushaut, so gestaltet sich die Tonleiter unter verschiedenen
Händen zur Beethovenschen Ouvertüre,
oder zur Verdischen. Was unterscheidet die beiden?
Etwa, daß die eine höhere Gefühle, oder dieselben
Gefühle richtiger darstellt? Nein, sondern daß sie
schönere Tonformen bildet. Nur dies macht eine
Musik gut oder schlecht, daß ein Komponist ein
geistsprühendes Thema einsetzt, der andere ein gemeines,
daß der erstere es nach allen Beziehungen
immer neu und bedeutend entwickelt, der letztere
seines womöglich immer schlechter macht, die Harmonie
des einen wechselvoll und originell sich entfaltet,
während die zweite vor Armut nicht vom
Flecke kommt, der Rhythmus hier ein lebenswarm
hüpfender Puls ist, dort ein Zapfenstreich.

Es gibt keine Kunst, welche so bald und so viele
Formen verbraucht, wie die Musik. Modulationen,
Kadenzen, Intervallenfortschreitungen, Harmonienfolgen
nutzen sich in fünfzig, ja dreißig Jahren dergestalt
ab, daß der geistvolle Komponist sich deren
nicht mehr bedienen kann und fortwährend zur Erfindung
neuer, rein musikalischer Züge gedrängt wird.
Man kann von einer Menge Kompositionen, die hoch
über dem Alltagstand ihrer Zeit stehen, ohne Unrichtigkeit
sagen, daß sie einmal schön waren. Die
Phantasie des geistreichen Künstlers wird aus den
geheim-ursprünglichen Beziehungen der musikalischen
Elemente und ihrer unzählbar möglichen Kombinationen
die feinsten, verborgensten entdecken, sie wird
Tonformen bilden, die aus freiester Willkür erfunden
und doch zugleich durch ein unsichtbar feines Band
mit der Notwendigkeit verknüpft erscheinen. Solche
Werke oder Einzelheiten derselben werden wir ohne
Bedenken »geistreich« nennen. Hiermit berichtigt
sich leicht Oulibicheffs mißverständliche Ansicht,
eine Instrumentalmusik könne nicht geistreich sein,
indem »für einen Komponisten der Geist einzig und
allein in einer gewissen Anwendung seiner Musik
auf ein direktes oder indirektes Programm bestehe«.
Es wäre unserer Ansicht nach ganz richtig, das berühmte
dis in dem Allegro der »Don Juan«-Ouvertüre
oder den absteigenden Unisonogang darin einen
geistreichen Zug zu nennen, – nun und nimmermehr
hat aber das erstere (wie Oulibicheff meint)
»die feindliche Stellung Don Juans gegen das Menschengeschlecht«,
und letzterer die Väter, Gatten,
Brüder und Liebhaber der von Don Juan verführten
Frauen vorgestellt. Sind alle diese Deutungen an
sich schon vom Übel, so werden sie es doppelt bei
Mozart, welcher – die musikalischste Natur, welche
die Kunstgeschichte aufweist – alles, was er nur
berührt hat, in Musik verwandelte. Oulibicheff
sieht auch in der G-moll-Symphonie die Geschichte
einer leidenschaftlichen Liebe in vier verschiedenen
Phasen genau ausgedrückt. Die G-moll-Symphonie
ist Musik und weiter nichts. Das ist jedenfalls genug.
Man suche nicht die Darstellung bestimmter
Seelenprozesse oder Ereignisse in Tonstücken, sondern
vor allem Musik, und man wird rein genießen,
was sie vollständig gibt. Wo das Musikalisch-Schöne
fehlt, wird das Hineinklügeln einer großartigen Bedeutung
es nie ersetzen; und dies ist unnütz, wo
jenes existiert. Auf alle Fälle bringt es die musikalische
Auffassung in eine ganz falsche Richtung.
Dieselben Leute, welche der Musik eine vorragende
Stellung unter den Offenbarungen des menschlichen
Geistes vindizieren wollen, welche sie nicht hat und
nie erlangen wird, weil sie nicht imstande ist, Überzeugungen
mitzuteilen, – dieselben Leute haben
auch den Ausdruck »Intention« in Schwang gebracht.
In der Tonkunst gibt's keine »Intention«, welche die
fehlende »Invention« ersetzen könnte. Was nicht
zur Erscheinung kommt, ist in der Musik gar nicht
da, was aber zur Erscheinung gekommen ist, hat
aufgehört, bloße Intention zu sein. Der Ausspruch:
»Er hat Intentionen«, wird meist in lobender Absicht
angewandt, – mir scheint er eher ein Tadel,
welcher in trockenes Deutsch übersetzt etwa lauten
würde: der Künstler möchte wohl, allein er kann
nicht. Kunst kommt aber von Können; wer nichts
kann, – hat »Intentionen«.

Wie das Schöne eines Tonstücks lediglich in dessen
musikalischen Bestimmungen wurzelt, so folgen auch
die Gesetze seiner Konstruktion nur diesen. Es
herrschen darüber eine Menge schwankender, irriger
Ansichten, von welchen hier nur eine angeführt
werden mag.

Dies ist nämlich die aus der Gefühlsanschauung
hervorgegangene landläufige Theorie der Sonate und
Symphonie. Der Tonsetzer, heißt es, habe vier
voneinander verschiedene Seelenzustände, die aber
miteinander (wie?) zusammenhängen, in den einzelnen
Sätzen der Sonate darzustellen. Um den unleugbaren
Zusammenhang der Sätze zu rechtfertigen und
ihre verschiedene Wirkung zu erklären, zwingt man
ordentlich den Zuhörer, ihnen bestimmte Gefühle als
Inhalt unterzulegen. Die Deutung paßt manchmal,
öfter auch nicht, niemals mit Notwendigkeit. Dies
aber wird immer mit Notwendigkeit passen, daß vier
Tonsätze zu einem Ganzen verbunden sind, welche
nach musikalisch-ästhetischen Gesetzen sich abzuheben
und zu steigern haben.

Wir verdanken dem phantasiereichen Maler M. v. Schwind
eine sehr anziehende Illustration der Klavierphantasie
op. 80 von Beethoven, deren einzelne
Sätze der Künstler als zusammenhängende Ereignisse
derselben Hauptpersonen auffaßte und bildlich darstellte.
Geradeso wie der Maler Szenen und Gestalten
aus den Tönen heraussieht, so legt der Zuhörer
Gefühle und Ereignisse hinein. Beides hat
damit einen gewissen Zusammenhang, aber keinen
notwendigen, und nur mit diesem haben es wissenschaftliche
Gesetze zu tun.

Man pflegt oft anzuführen, daß Beethoven beim
Entwurf mancher seiner Kompositionen sich bestimmte
Ereignisse oder Seelenzustände gedacht haben soll.
Wo Beethoven oder irgend ein anderer Tonsetzer
diesen Vorgang beobachtet hat, benützte er ihn bloß
als Hilfsmittel, sich durch den Zusammenhang eines
objektiven Ereignisses das Festhalten der musikalischen
Einheit zu erleichtern. Wenn Berlioz, Liszt u. a.
mehr als dies an der Dichtung, dem Titel oder dem
Erlebnis zu haben glaubten, so ist es eine Selbsttäuschung.
Die Einheit der musikalischen Stimmung
ist's, was die vier Sätze einer Sonate als
organisch verbunden charakterisiert, nicht aber der
Zusammenhang mit dem vom Komponisten gedachten
Objekte. Wo sich dieser solch poetisches Gängelband
versagte und rein musikalisch erfand, da wird
man keine andere Einheit der Teile finden, als eine
musikalische. Es ist ästhetisch gleichgültig, ob sich
Beethoven allenfalls bei seinen sämtlichen Kompositionen
bestimmte Vorwürfe gewählt; wir kennen sie
nicht, sie sind daher für das Werk nicht existierend.
Dieses selbst, ohne allen Kommentar, ist's, was vorliegt,
und wie der Jurist aus der Welt hinausfingiert,
was nicht in den Akten liegt, so ist für die ästhetische
Beurteilung nicht vorhanden, was außerhalb
des Kunstwerks lebt. Erscheinen uns die Sätze einer
Komposition als einheitlich, so muß diese Zusammengehörigkeit
in musikalischen Bestimmungen ihren
Grund haben.[20]


Einem möglichen Mißverstehen wollen wir schließlich
dadurch begegnen, daß wir unsern Begriff des
»Musikalisch-Schönen« nach drei Seiten feststellen.
Das »Musikalisch-Schöne« in dem von uns angenommenen
spezifischen Sinn beschränkt sich nicht auf
das »Klassische«, noch enthält es eine Bevorzugung
desselben vor dem »Romantischen«. Es gilt sowohl
in der einen als der andern Richtung, beherrscht
Bach so gut wie Beethoven, Mozart so gut wie
Schumann. Unsere Thesis also enthält auch nicht
die Andeutung einer Parteinahme. Der ganze Verlauf
der gegenwärtigen Untersuchung spricht überhaupt
kein Sollen aus, sondern betrachtet nur ein
Sein; kein bestimmtes musikalisches Ideal läßt sich
daraus als das wahrhaft Schöne deduzieren, sondern
bloß nachweisen, was in jeder, auch in den entgegengesetztesten
Schulen in gleicher Weise das Schöne ist.

Es ist nicht lange her, seit man angefangen hat,
Kunstwerke im Zusammenhang mit den Ideen und
Ereignissen der Zeit zu betrachten, welche sie erzeugte.
Dieser unleugbare Zusammenhang besteht
wohl auch für die Musik. Eine Manifestation des
menschlichen Geistes, muß sie wohl auch in Wechselbeziehung
zu dessen übrigen Tätigkeiten stehen: zu
den gleichzeitigen Schöpfungen der dichtenden und
bildenden Kunst, den poetischen, sozialen, wissenschaftlichen
Zuständen ihrer Zeit, endlich den individuellen
Erlebnissen und Überzeugungen des Autors.
Die Betrachtung und Nachweisung dieses Zusammenhangs
an einzelnen Tonkünstlern und Tonwerken ist
demnach wohl berechtigt und dankenswert. Doch
muß man dabei sich stets in Erinnerung halten, daß
ein solches Parallelisieren künstlerischer Spezialitäten
mit bestimmten historischen Zuständen ein kunstgeschichtlicher,
keineswegs ein rein ästhetischer
Vorgang ist. So notwendig die Verbindung der Kunstgeschichte
mit der Ästhetik von methodologischem
Standpunkt erscheint, so muß doch jede dieser beiden
Wissenschaften ihr eigenstes Wesen von einer unfreien
Verwechselung mit der andern rein erhalten.
Mag der Historiker, eine künstlerische Erscheinung
im großen und ganzen auffassend, in Spontini den
»Ausdruck des französischen Kaiserreichs«, in Rossini
die »politische Restauration« erblicken, – der
Ästhetiker hat sich lediglich an die Werke dieser
Männer zu halten, zu untersuchen, was daran schön
sei und warum. Die ästhetische Untersuchung weiß
nichts und mag nichts wissen von den persönlichen
Verhältnissen und der geschichtlichen Umgebung des
Komponisten; nur was das Kunstwerk selbst ausspricht,
wird sie hören und glauben. Sie wird demnach
in Beethovens Symphonien, auch ohne Namen
und Biographie des Autors zu kennen, ein Stürmen,
Ringen, unbefriedigtes Sehnen, kraftbewußtes Trotzen
herausfinden, allein daß der Komponist republikanisch
gesinnt, unverheiratet, taub gewesen, und all die
andern Züge, welche der Kunsthistoriker beleuchtend
hinzuhält, wird jene nimmermehr aus den Werken
lesen und zur Würdigung derselben verwerten dürfen.
Die Verschiedenheit der Weltanschauung eines Bach,
Mozart, Haydn zu vergleichen und den Kontrast
ihrer Kompositionen darauf zurückzuführen, mag für
eine höchst anziehende, verdienstliche Unternehmung
gelten, doch sie ist unendlich kompliziert und wird
Fehlschlüssen um so ausgesetzter sein, je strenger sie
den Kausalnexus darlegen will. Die Gefahr der Übertreibung
ist bei Annahme dieses Prinzips außerordentlich
groß. Man kann da leicht den losesten Einfluß
der Gleichzeitigkeit als eine innere Notwendigkeit
darstellen und die ewig unübersetzbare Tonsprache
deuten, wie man's eben braucht. Es wird rein auf
die schlagfertige Durchführung desselben Paradoxons
ankommen, daß es im Munde des geistreichen Mannes
eine Weisheit, in jenem des schlichten ein Unsinn
erscheint.

Auch Hegel hat in Besprechung der Tonkunst
oft irregeführt, indem er seinen vorwiegend kunstgeschichtlichen
Standpunkt unmerklich mit dem
rein ästhetischen verwechselt und in der Musik Bestimmtheiten
nachweist, die sie an sich niemals hatte.
»Einen Zusammenhang« hat der Charakter jedes
Tonstückes mit dem seines Autors gewiß, allein er
steht für den Ästhetiker nicht zutage; – die Idee
des notwendigen Zusammenhangs aller Erscheinungen
kann in ihrer konkreten Nachweisung bis zur
Karikatur übertrieben werden. Es gehört heutzutage
ein wahrer Heroismus dazu, dieser pikanten, geistreich
repräsentierten Richtung entgegenzutreten und auszusprechen,
daß das »historische Begreifen« und das
»ästhetische Beurteilen« verschiedene Dinge sind.[21]
Objektiv aber steht fest: erstens, daß die Verschiedenartigkeit
des Ausdrucks der verschiedenen
Werke und Schulen auf einer durchgreifend verschiedenen
Stellung der musikalischen Elemente
beruhe, und zweitens, daß, was an einer Komposition,
sei es die strengste Bachsche Fuge, oder das
träumerischste Notturno von Chopin, mit Recht
gefällt, musikalisch schön ist.

Noch weniger als mit dem Klassischen kann das
»Musikalisch-Schöne« mit dem Architektonischen
zusammenfallen, das jenes als Zweig in sich faßt.
Die starre Erhabenheit übereinander getürmter Figuration,
die kunstreiche Verschlingung vieler Stimmen,
von denen keine frei und selbständig ist, weil
es alle sind, haben ihre unvergängliche Berechtigung.
Doch sind jene großartig düstern Stimmpyramiden
der alten Italiener und Niederländer ebensosehr nur
ein kleiner Bezirk auf dem Gebiete der musikalischen
Schönheit, als die vielen zierlich ausgearbeiteten Gestalten
in den Suiten und Konzerten von Sebastian
Bach.

Viele Ästhetiker halten den musikalischen Genuß
durch das Wohlgefallen am Regelmäßigen und
Symmetrischen für ausreichend erklärt, worin doch
niemals ein Schönes, vollends ein Musikalisch-Schönes
bestand. Das abgeschmackteste Thema kann vollkommen
symmetrisch gebaut sein. »Symmetrie« ist
ja nur ein Verhältnisbegriff und läßt die Frage offen:
Was ist es denn, das hier symmetrisch erscheint? –
Die regelmäßige Anordnung geistloser, abgenützter
Teilchen wird sich gerade in den allerschlechtesten
Kompositionen nachweisen lassen. Der musikalische
Sinn verlangt immer neue symmetrische Bildungen.[22]


Zuletzt hat für die Musik die Platonische Ansicht
Oerstedt an dem Beispiel des Kreises entwickelt,
dem er positive Schönheit vindiziert. Sollte er niemals
die Entsetzlichkeit einer ganz kreisrunden Komposition
an sich erlebt haben?

Vorsichtiger vielleicht als notwendig, sei endlich
noch hinzugefügt, daß die musikalische Schönheit mit
dem Mathematischen nichts zu tun hat. Die Vorstellung,
welche Laien (darunter auch gefühlvolle
Schriftsteller) von der Rolle hegen, welche die Mathematik
in der musikalischen Komposition spielt, ist
eine merkwürdig vage. Nicht zufrieden damit, daß
die Schwingungen der Töne, der Abstand der Intervalle,
das Konsonieren und Dissonieren sich auf
mathematische Verhältnisse zurückführen lassen, sind
sie überzeugt, auch das Schöne einer Tondichtung
gründe sich auf Zahlen. Das Studium der Harmonielehre
und des Kontrapunkts gilt für eine Art Kabbala,
welche die »Berechnung« der Komposition
lehre.

Wenn für die Erforschung des physikalischen Teils
der Tonkunst die Mathematik einen unentbehrlichen
Schlüssel liefert, so möge im fertigen Tonwerk hingegen
ihre Bedeutung nicht überschätzt werden. In
einer Tondichtung, sei sie die schönste oder die
schlechteste, ist gar nichts mathematisch berechnet.
Schöpfungen der Phantasie sind keine Rechenexempel.
Alle Monochordexperimente, Klangfiguren, Intervallproportionen
u. dgl. gehören nicht hierher, der ästhetische
Bereich fängt erst an, wo jene Elementarverhältnisse
in ihrer Bedeutung aufgehört haben. Die
Mathematik regelt bloß den elementaren Stoff zu
geistfähiger Behandlung und spielt verborgen in den
einfachsten Verhältnissen, aber der musikalische Gedanke
kommt ohne sie ans Licht. Wenn Oerstedt
fragt: »Sollte wohl die Lebenszeit mehrerer Mathematiker
hinreichen, alle Schönheiten einer Mozartschen
Symphonie zu berechnen?«[23], so bekenne ich,
daß ich das nicht verstehe. Was soll denn oder
kann berechnet werden? Etwa das Schwingungsverhältnis
jedes Tones zum nächstfolgenden, oder die
Längen der einzelnen Perioden gegeneinander? Was
eine Musik zur Tondichtung macht und sie aus der
Reihe physikalischer Experimente hebt, ist ein Freies,
Geistiges, daher unberechenbar. Am musikalischen
Kunstwerk hat die Mathematik einen ebenso kleinen
oder ebenso großen Anteil wie an den Hervorbringungen
der übrigen Künste. Denn Mathematik
muß am Ende auch die Hand des Malers und Bildhauers
führen, Mathematik webt im Gleichmaß der
Vers- und Strophenlängen, Mathematik im Bau des
Architekten, in den Figuren des Tänzers. In jeder
genauen Kenntnis muß die Anwendung der Mathematik,
als Vernunfttätigkeit, eine Stelle finden. Nur
eine wirklich positive, schaffende Kraft muß man ihr
nicht einräumen wollen, wie dies manche Musiker,
diese Konservativen der Ästhetik, gern möchten. Es
ist mit der Mathematik ähnlich, wie mit der Erzeugung
der Gefühle im Zuhörer, – sie findet bei
allen Künsten statt, aber großer Lärm darüber ist
bloß bei der Musik.

Auch mit der Sprache hat man die Musik häufig
zu parallelisieren und die Gesetze der ersteren für
die letztere aufzustellen versucht. Die Verwandtschaft
des Gesanges mit der Sprache lag nahe
genug, mochte man sich nun an die Gleichheit der
physiologischen Bedingungen halten oder an den gemeinsamen
Charakter als Entäußerung des Innern
durch die menschliche Stimme. Die analogen Beziehungen
sind zu auffällig, als daß wir hier darauf
einzugehen hätten; es sei demnach nur ausdrücklich
eingeräumt, daß, wo es sich bei der Musik wirklich
bloß um die subjektive Entäußerung eines inneren
Dranges handelt, in der Tat die Gesetzlichkeit des
sprechenden Menschen teilweise maßgebend für den
singenden sein wird. Daß der in Leidenschaft Geratende
mit der Stimme steigt, während die Stimme
des sich beruhigenden Redners fällt; daß Sätze besonderen
Gewichtes langsam, gleichgültige Nebensachen
schnell gesprochen werden: dies und ähnliches
wird der Gesangskomponist, insbesondere der dramatische,
nicht unbeachtet lassen dürfen. Allein
man hat sich mit diesen begrenzten Analogien nicht
begnügt, sondern die Musik selbst als eine (unbestimmtere
oder feinere) Sprache aufgefaßt und
nun ihre Schönheitsgesetze aus der Natur der Sprache
abstrahieren wollen. Jede Eigenschaft und Wirkung
der Musik wurde auf Ähnlichkeiten mit der Sprache
zurückgeführt. Wir sind der Ansicht, daß, wo es
sich um das Spezifische einer Kunst handelt, ihre
Unterschiede von verwandten Gebieten wichtiger sind
als die Ähnlichkeiten. Unbeirrt durch diese oft verlockenden,
aber das eigentliche Wesen der Musik
gar nicht treffenden Analogien muß die ästhetische
Untersuchung unablässig zu dem Punkte vordringen,
wo Sprache und Musik sich unversöhnlich scheiden.
Nur aus diesem Punkte werden der Tonkunst wahrhaft
fruchtbringende Bestimmungen sprießen können.
Der wesentliche Grundunterschied besteht aber darin,
daß in der Sprache der Ton nur ein Zeichen, d. h.
Mittel zum Zweck eines diesem Mittel ganz fremden
Auszudrückenden ist, während in der Musik der
Ton eine Sache ist, d. h. als Selbstzweck auftritt.
Die selbständige Schönheit der Tonformen hier und
die absolute Herrschaft des Gedankens über den Ton
als bloßes Ausdrucksmittel dort stehen sich so ausschließend
gegenüber, daß eine Vermischung der
beiden Prinzipe eine logische Unmöglichkeit ist.

Der Schwerpunkt des Wesens liegt also ganz wo
anders bei der Sprache und bei der Musik, und um
diesen Schwerpunkt gruppieren sich alle übrigen Eigentümlichkeiten.
Alle spezifisch musikalischen Gesetze
werden sich um die selbständige Bedeutung und
Schönheit der Töne drehen, alle sprachlichen Gesetze
um die korrekte Verwendung des Lautes zum
Zweck des Ausdrucks.

Die schädlichsten und verwirrendsten Anschauungen
sind aus dem Bestreben hervorgegangen, die
Musik als eine Art Sprache aufzufassen; sie weisen
uns täglich praktische Folgen auf. So mußte es
hauptsächlich Komponisten von schwacher Schöpferkraft
geeignet erscheinen, die ihnen unerreichbare
selbständige musikalische Schönheit als ein falsches,
sinnliches Prinzip anzusehen, und die charakteristische
Bedeutsamkeit der Musik dafür auf den Schild zu
heben. Ganz abgesehen von Richard Wagners Opern,
findet man in den kleinsten Instrumentalsächelchen
oft Unterbrechungen des melodischen Flusses durch
abgerissene Kadenzen, rezitativische Sätze u. dgl.,
welche, den Hörer befremdend, sich anstellen, als
bedeuteten sie etwas Besonderes, während sie in
der Tat nichts bedeuten als Unschönheit. Von modernen
Kompositionen, welche fortwährend den großen
Rhythmus durchbrechen, um mysteriöse Zusätze oder
gehäufte Kontraste vorzudrängen, pflegt man zu
rühmen, es strebe darin die Musik, ihre engen Grenzen
zu durchbrechen und zur Sprache sich zu erheben.
Uns ist ein solches Lob immer sehr zweideutig erschienen.
Die Grenzen der Musik sind durchaus
nicht eng, aber recht genau festgesteckt. Die Musik
kann sich niemals »zur Sprache erheben« – herablassen
müßte man eigentlich vom musikalischen Standpunkt
sagen –, indem die Musik ja offenbar eine
gesteigerte Sprache sein müßte.[24]


Das vergessen auch unsere Sänger, welche in Momenten
größten Affekts Worte, ja Sätze sprechend
herausstoßen und damit die höchste Steigerung der
Musik gegeben zu haben glauben. Sie übersehen,
daß der Übergang vom Singen zum Sprechen stets
ein Sinken ist, so wie der höchste normale Sprechton
noch immer tiefer klingt als selbst die tieferen
Gesangstöne desselben Organes. Ebenso schlimm
als diese praktischen Folgen, ja noch schlimmer, weil
nicht allsogleich durch das Experiment geschlagen,
sind die Theorien, welche der Musik die Entwickelungs-
und Konstruktionsgesetze der Sprache
aufdringen wollen, wie es in älterer Zeit zum Teil
von Rousseau und Rameau, in neuerer Zeit von
den Jüngern R. Wagners versucht wird. Es wird
dabei das wahrhafte Herz der Musik, die in sich
selbst befriedigte Formschönheit, durchstoßen und
dem Phantom der »Bedeutung« nachgejagt. Eine
Ästhetik der Tonkunst müßte es daher zu ihren
wichtigsten Aufgaben zählen, die Grundverschiedenheit
zwischen dem Wesen der Musik und dem der
Sprache unerbittlich darzulegen, und in allen Folgerungen
das Prinzip festzuhalten, daß, wo es sich um
Spezifisch-Musikalisches handelt, die Analogien mit
der Sprache jede Anwendung verlieren.

 



IV.

Analyse des subjektiven Eindruckes der Musik.

Erachten wir es auch als Prinzip und erste Aufgabe
der musikalischen Ästhetik, daß sie die usurpierte
Herrschaft des Gefühls unter die berechtigte
der Schönheit stelle – da nicht das Gefühl, sondern
die Phantasie, als Tätigkeit des reinen Schauens,
das Organ ist, aus welchem und für welches alles
Kunstschöne zunächst entsteht – so behaupten doch
die affirmativen Äußerungen des Fühlens im praktischen
Musikleben eine zu auffallende und wichtige
Rolle, um durch bloße Unterordnung abgetan zu
werden.

So sehr die ästhetische Betrachtung sich nur an
das Kunstwerk selbst zu halten hat, so erweist sich
doch in der Wirklichkeit dieses selbständige Kunstwerk
als wirksame Mitte zwischen zwei lebendigen
Kräften: seinem Woher und seinem Wohin, d. i.
dem Komponisten und dem Hörer. In dem Seelenleben
dieser beiden kann die künstlerische Tätigkeit
der Phantasie nicht so zu reinem Metall ausgeschieden
sein, wie sie in dem fertigen, unpersönlichen
Kunstwerk vorliegt – vielmehr wirkt sie
dort stets in enger Wechselbeziehung mit Gefühlen
und Empfindungen. Das Fühlen wird somit vor
und nach dem fertigen Kunstwerk, vorerst im Tondichter,
dann im Hörer, eine Bedeutung behaupten,
der wir unsere Aufmerksamkeit nicht entziehen
dürfen.

Betrachten wir den Komponisten. Ihn wird
während des Schaffens eine gehobene Stimmung erfüllen,
wie sie zur Befreiung des Schönen aus dem
Schacht der Phantasie kaum entbehrlich gedacht
werden kann. Daß diese gehobene Stimmung, nach
der Individualität des Künstlers, mehr oder minder
die Färbung des werdenden Kunstwerkes annehmen,
daß sie bald hoch, bald mäßiger fluten wird, nie
aber bis zum überwältigenden Affekte, der das künstlerische
Hervorbringen vereitelt, daß die klare Besinnung
hierbei wenigstens gleiche Wichtigkeit behauptet
mit der Begeisterung, – das sind bekannte,
der allgemeinen Kunstlehre angehörige Bestimmungen.
Was speziell das Schaffen des Tonsetzers betrifft,
so muß festgehalten werden, daß es ein stetes
Bilden ist, ein Formen in Tonverhältnissen. Nirgend
erscheint die Souveränität des Gefühls, welche
man so gern der Musik andichtet, schlimmer angebracht,
als wenn man sie im Komponisten während
des Schaffens voraussetzt und dieses als ein begeistertes
Extemporieren auffaßt. Die schrittweis
vorgehende Arbeit, durch welche ein Musikstück,
das dem Tondichter anfangs nur in Umrissen vorschwebte,
bis in die einzelnen Takte zur bestimmten
Gestalt ausgemeißelt wird, allenfalls gleich in der
empfindlichen vielgestaltigen Form des Orchesters,
ist so besonnen und kompliziert, daß sie kaum verstehen
kann, wer nicht selbst einmal Hand daran
gelegt. Nicht bloß etwa fugierte oder kontrapunktische
Sätze, in welchen wir abmessend Note gegen
Note halten, auch das fließendste Rondo, die melodiöseste
Arie erfordert, wie es unsere Sprache bedeutsam
nennt, ein »Ausarbeiten« ins kleinste. Die
Tätigkeit des Komponisten ist eine in ihrer Art
plastische und jener des bildenden Künstlers vergleichbar.
Ebensowenig als dieser darf der Tondichter
seinem Stoff unfrei verwachsen sein; denn
gleich ihm hat er ja sein (musikalisches) Ideal objektiv
hinzustellen, zur reinen Form zu gestalten.

Das dürfte von Rosenkranz vielleicht übersehen
worden sein, wenn er den Widerspruch bemerkt,
aber ungelöst läßt, warum die Frauen, welche
doch von Natur vorzugsweise auf das Gefühl angewiesen
sind, in der Komposition nichts leisten?[25]
Der Grund liegt – außer den allgemeinen Bedingungen,
welche Frauen von geistigen Hervorbringungen
ferner halten – eben in dem plastischen
Moment des Komponierens, das eine Entäußerung
der Subjektivität nicht minder, wenngleich in verschiedener
Richtung erheischt, als die bildenden
Künste. Wenn die Stärke und Lebendigkeit des
Fühlens wirklich maßgebend für das Tondichten
wäre, so würde der gänzliche Mangel an Komponistinnen
neben so zahlreichen Schriftstellerinnen und
Malerinnen schwer zu erklären sein. Nicht das
Gefühl komponiert, sondern die speziell musikalische,
künstlerisch geschulte Begabung. Ergötzlich klingt
es daher, wenn F. L. Schubart die »meisterhaften
Andantes« des Komponisten Stamitz ganz ernsthaft
als eine natürliche »Folge seines gefühlvollen
Herzens« hinstellt,[26] oder Christian Rolle uns versichert,
»ein leutseliger, zärtlicher Charakter mache
uns geschickt, langsame Sätze zu Meisterstücken zu
bilden«.[27]

Ohne innere Wärme ist nichts Großes noch
Schönes im Leben vollbracht worden. Das Gefühl
wird beim Tondichter, wie bei jedem Poeten, sich
reich entwickelt vorfinden, nur ist es nicht der
schaffende Faktor in ihm. Selbst wenn ein starkes,
bestimmtes Pathos ihn gänzlich erfüllt, so wird dasselbe
Anlaß und Weihe manches Kunstwerks werden,
allein – wie wir aus der Natur der Tonkunst
wissen, welche einen bestimmten Affekt darzustellen
weder die Fähigkeit noch den Beruf hat – niemals
dessen Gegenstand.

Ein inneres Singen, nicht ein bloßes inneres
Fühlen treibt den musikalisch Talentierten zur Erfindung
eines Tonstücks.

Wir haben die Tätigkeit des Komponierens als
ein Bilden aufgefaßt; als solches ist sie durchaus
objektiv. Der Tonsetzer formt ein selbständiges
Schöne. Der unendlich ausdrucksfähige, geistige
Stoff der Töne läßt es zu, daß die Subjektivität des
in ihnen Bildenden sich in der Art seines Formens
auspräge. Da schon den einzelnen musikalischen
Elementen ein charakteristischer Ausdruck eignet,
so werden vorherrschende Charakterzüge des Komponisten:
Sentimentalität, Energie, Heiterkeit usw.
sich durch die konsequente Bevorzugung gewisser
Tonarten, Rhythmen, Übergänge recht wohl nach
den allgemeinen Momenten ausdrücken, welche
die Musik wiederzugeben fähig ist. Einmal vom
Kunstwerk aufgesogen, interessieren aber diese Charakterzüge
nunmehr als musikalische Bestimmtheiten,
als Charakter der Komposition, nicht des Komponisten.[28]
Was der gefühlvolle und was der geistreiche
Komponist bringt, der graziöse oder der erhabene,
ist zuerst und vor allem Musik, objektives
Gebilde. Ihre Werke werden sich voneinander durch
unverkennbare Eigentümlichkeiten unterscheiden und
als Gesamtbild die Individualität ihrer Schöpfer abspiegeln;
doch wurden sie alle, die einen wie die
andern, als selbständiges Schöne rein musikalisch um
ihretwillen erschaffen.

Nicht das tatsächliche Gefühl des Komponisten,
als eine bloß subjektive Affektion, ist es, was die
gleiche Stimmung in den Hörern wachruft. Räumt
man der Musik solch eine zwingende Macht ein, so
anerkennt man dadurch deren Ursache als etwas
Objektives in ihr; denn nur dieses zwingt in allem
Schönen. Dies Objektive sind hier die musikalischen
Bestimmtheiten eines Tonstücks. Streng ästhetisch
können wir von irgendeinem Thema sagen, es
klinge stolz oder trübe, nicht aber, es sei ein Ausdruck
der stolzen oder der trüben Gefühle des Komponisten.
Noch ferner liegen dem Charakter eines
Tonwerkes als solchem die sozialen und politischen
Verhältnisse, welche seine Zeit beherrschen. Jener
musikalische Ausdruck des Themas ist notwendige
Folge seiner so und nicht anders gewählten Tonfaktoren;
daß diese Wahl aus psychologischen oder
kulturgeschichtlichen Ursachen hervorging, müßte an
dem bestimmten Werke (nicht bloß aus Jahreszahl
und Geburtsort) nachgewiesen werden, und nachgewiesen
wäre dieser Zusammenhang, wie interessant
auch immer, zunächst eine lediglich historische oder
biographische Tatsache. Die ästhetische Betrachtung
kann sich auf keine Umstände stützen, die
außerhalb des Kunstwerks selbst liegen.

So gewiß die Individualität des Komponisten in
seinen Schöpfungen einen symbolischen Ausdruck
finden wird, so irrig wäre es, aus diesem persönlichen
Moment Begriffe ableiten zu wollen, die ihre
wahrhafte Begründung nur in der Objektivität des
künstlerischen Bildens finden. Dahin gehört der Begriff
des Stils.[29]

Wir möchten den Stil in der Tonkunst von seiten
seiner musikalischen Bestimmtheiten aufgefaßt wissen,
als die vollendete Technik, wie sie im Ausdruck
des schöpferischen Gedankens als Gewöhnung erscheint.
Der Meister bewährt »Stil«, indem er, die
klar erfaßte Idee verwirklichend, alles Kleinliche, Unpassende,
Triviale wegläßt und so in jeder technischen
Einzelheit die künstlerische Haltung des Ganzen übereinstimmend
wahrt. Mit Vischer (Ästhetik § 527)
würden wir das Wort »Stil« auch in der Musik absolut
gebrauchen und, absehend von den historischen
oder individuellen Einteilungen, sagen: dieser Komponist
hat Stil, in dem Sinne wie man von jemand
sagt: er hat Charakter.

Die architektonische Seite des Musikalisch-Schönen
tritt bei der Stilfrage recht deutlich in den
Vordergrund. Eine höhere Gesetzlichkeit, als die
der bloßen Proportion, wird der Stil eines Tonstücks
durch einen einzigen Takt verletzt, der, an sich untadelhaft,
nicht zum Ausdruck des Ganzen stimmt.
Genau so wie eine unpassende Arabeske im Bauwerk,
nennen wir stillos eine Kadenz oder Modulation,
welche als Inkonsequenz aus der einheitlichen
Durchführung des Grundgedankens abspringt. Natürlich
ist diese Einheit im weiteren, höheren Sinne zu
nehmen, wonach sie unter Umständen den Kontrast,
die Episode und manche Freiheiten in sich begreift.

In der Komposition eines Musikstückes findet
daher eine Entäußerung des eigenen persönlichen
Affektes nur insoweit statt, als es die Grenzen einer
vorherrschend objektiven, formenden Tätigkeit zulassen.

Der Akt, in welchem die unmittelbare Ausströmung
eines Gefühls in Tönen vor sich gehen kann, ist
nicht sowohl die Erfindung eines Tonwerkes, als
vielmehr die Reproduktion, die Aufführung, desselben.
Daß für den philosophischen Begriff das
komponierte Tonstück, ohne Rücksicht auf dessen
Aufführung, das fertige Kunstwerk ist, darf uns
nicht hindern, die Spaltung der Musik in Komposition
und Reproduktion, eine der folgenreichsten
Spezialitäten unserer Kunst, überall zu beachten, wo
sie zur Erklärung eines Phänomens beiträgt.

In der Untersuchung des subjektiven Eindrucks der
Musik macht sie sich ganz vorzugsweise geltend. Dem
Spieler ist es gegönnt, sich von dem Gefühl, das
ihn eben beherrscht, unmittelbar durch sein Instrument
zu befreien und in seinen Vortrag das wilde
Stürmen, das sehnliche Glühen, die heitere Kraft und
Freude seines Innern zu hauchen. Schon das körperlich
Innige, das durch meine Fingerspitzen die innere
Bebung unvermittelt an die Saite drückt oder den
Bogen reißt oder gar im Gesange selbsttönend wird,
macht den persönlichsten Erguß der Stimmung im
Musizieren recht eigentlich möglich. Eine Subjektivität
wird hier unmittelbar in Tönen tönend wirksam,
nicht bloß stumm in ihnen formend. Der Komponist
schafft langsam, unterbrochen, der Spieler in
unaufhaltsamem Flug; der Komponist für das Bleiben,
der Spieler für den erfüllten Augenblick. Das Tonwerk
wird geformt, die Aufführung erleben wir.
So liegt denn das gefühlsentäußernde und erregende
Moment der Musik im Reproduktionsakt, welcher
den elektrischen Funken aus dunkelm Geheimnis lockt
und in das Herz der Zuhörer überspringen macht.
Freilich kann der Spieler nur das bringen, was die
Komposition enthält, allein diese erzwingt wenig mehr
als die Richtigkeit der Noten. »Der Geist des Tondichters
sei es ja nur, den der Spieler errate und
offenbare« – wohl, aber eben diese Aneignung im
Moment des Wiederschaffens ist sein, des Spielers,
Geist. Dasselbe Stück belästigt oder entzückt, je
nachdem es zu tönender Wirklichkeit belebt wird.
Es ist, wie derselbe Mensch, einmal in seiner verklärendsten
Begeisterung, das andere Mal in mißmutiger
Alltäglichkeit aufgefaßt. Die künstliche Spieluhr
kann das Gefühl des Hörers nicht bewegen,
doch der einfachste Musikant wird es, wenn er mit
voller Seele bei seinem Liede ist.


Zur höchsten Unmittelbarkeit befreit sich die Offenbarung
eines Seelenzustandes durch Musik, wo Schöpfung
und Ausführung in einen Akt zusammenfallen.
Dies geschieht in der freien Phantasie. Wo diese
nicht mit formell künstlerischer, sondern mit vorwiegend
subjektiver Tendenz (pathologisch in höherem
Sinn) auftritt, da kann der Ausdruck, welchen der
Spieler den Tasten entlockt, ein wahres Sprechen
werden. Wer dies zensurfreie Sprechen, dies entfesselte
Sichselbstgeben mitten in strengem Bannkreise
je an sich selbst erlebt hat, der wird ohne weiteres
wissen, wie da Liebe, Eifersucht, Wonne und Leid
unverhüllt und doch unfahndbar hinausrauschen aus
ihrer Nacht, ihre Feste feiern, ihre Sagen singen,
ihre Schlachten schlagen, bis der Meister sie zurückruft,
beruhigt, beunruhigend.

Durch die entbundene Bewegung des Spielens teilt
sich der Ausdruck des Gespielten dem Hörer mit.
Wenden wir uns zu diesem.

Wir sehen ihn oft von einer Musik ergriffen, froh
oder wehmütig bewegt, weit über das bloß ästhetische
Wohlgefallen hinaus im Innersten emporgetragen oder
erschüttert. Die Existenz dieser Wirkungen ist unleugbar,
wahrhaft und echt, oft die höchsten Grade
erreichend, zu bekannt endlich, als daß wir ihr ein
beschreibendes Verweilen zu widmen brauchten. Es
handelt sich hier nur um zweierlei: – worin im Unterschied
von andern Gefühlsbewegungen der spezifische
Charakter dieser Gefühlserregung durch Musik liege,
und wieviel von dieser Wirkung ästhetisch sei.


Müssen wir auch das Vermögen, auf die Gefühle
zu wirken, allen Künsten ausnahmslos zuerkennen,
so ist doch der Art und Weise, wie die Musik es
ausübt, etwas Spezifisches, nur ihr Eigentümliches
nicht abzusprechen. Musik wirkt auf den Gemütszustand
rascher und intensiver als irgend ein anderes
Kunstschöne. Mit wenigen Akkorden können wir
einer Stimmung überliefert sein, welche ein Gedicht
erst durch längere Exposition, ein Bild durch anhaltendes
Hineindenken erreichen würde, obgleich
diesen beiden, im Vorteil gegen die Tonkunst, der
ganze Kreis der Vorstellungen dienstbar ist, von
welchen unser Denken die Gefühle von Lust und
Schmerz abhängig weiß. Nicht nur rascher, auch
unmittelbarer und intensiver ist die Einwirkung der
Töne. Die andern Künste überreden, die Musik
überfällt uns. Diese ihre eigentümliche Gewalt auf
unser Gemüt erfahren wir am stärksten, wenn wir
uns in einem Zustand größerer Aufregung oder Herabstimmung
befinden.

In Gemütszuständen, wo weder Gemälde noch
Gedichte, weder Statuen noch Bauten mehr imstande
sind, uns zu teilnehmender Aufmerksamkeit zu reizen,
wird Musik noch Macht über uns haben, ja gerade
heftiger als sonst. Wer in schmerzhaft aufgeregter
Stimmung Musik hören oder machen muß, dem
schwingt sie wie Essig in der Wunde. Keine Kunst
kann da so tief und scharf in unsere Seele schneiden.
Form und Charakter des Gehörten verlieren dann
ganz ihre Bedeutung, sei es nächtigtrübes Adagio
oder ein hellfunkelnder Walzer, wir können uns nicht
loswinden von seinen Klängen, – nicht mehr das
Tonstück fühlen wir, sondern die Töne selbst, die
Musik als gestaltlos dämonische Gewalt, wie sie
glühend an die Nerven unseres ganzen Leibes rückt.

Als Goethe in hohem Alter noch einmal die
Gewalt der Liebe erfuhr, da erwachte in ihm zugleich
eine nie gekannte Empfänglichkeit für Musik.
Er schreibt über jene wunderbaren Marienbader
Tage (1823) an Zelter: »Die ungeheure Gewalt der
Musik auf mich in diesen Tagen! Die Stimme der
Milder, das Klangreiche der Szymanowska, ja sogar
die öffentliche Exhibition des hiesigen Jägerkorps falten
mich auseinander, wie man eine geballte Faust freundlich
flach läßt. Ich bin völlig überzeugt, daß ich im
ersten Takte Deiner Singakademie den Saal verlassen
müßte.« Zu einsichtsvoll, um nicht den großen Anteil
nervöser Aufregung in dieser Erscheinung zu
erkennen, schließt Goethe mit den Worten: »Du
würdest mich von einer krankhaften Reizbarkeit heilen,
die denn doch eigentlich als die Ursache jenes Phänomens
anzusehen ist.«[30] Diese Beobachtungen müssen
uns schon aufmerksam machen, daß in den musikalischen
Wirkungen auf das Gefühl häufig ein fremdes,
nicht rein ästhetisches Element mit im Spiele sei.
Eine rein ästhetische Wirkung wendet sich an die
volle Gesundheit des Nervenlebens und zählt auf
kein krankhaftes Mehr oder Weniger desselben.


Die intensivere Einwirkung der Musik auf unser
Nervensystem vindiziert ihr in der Tat einen Machtüberschuß
vor den anderen Künsten. Wenn wir
aber die Natur dieses Machtüberschusses untersuchen,
so erkennen wir, daß er ein qualitativer
sei, und daß die eigentümliche Qualität auf physiologischen
Bedingungen ruhe. Der sinnliche Faktor,
der bei jedem Schönheitsgenuß den geistigen trägt,
ist bei der Tonkunst größer als in den andern Künsten.
Die Musik, durch ihr körperloses Material die
geistigste, von seiten ihres gegenstandlosen Formspiels
die sinnlichste Kunst, zeigt in dieser geheimnisvollen
Vereinigung zweier Gegensätze ein lebhaftes Assimilationsbestreben
mit den Nerven, diesen nicht minder
rätselhaften Organen des unsichtbaren Telegraphendienstes
zwischen Leib und Seele.

Die intensive Wirkung der Musik auf das Nervenleben
ist als Tatsache von der Psychologie wie von
der Physiologie vollständig anerkannt. Leider fehlt
noch eine ausreichende Erklärung derselben. Es
vermag die Psychologie nimmermehr das Magnetisch-Zwingende
des Eindrucks zu ergründen, den
gewisse Akkorde, Klangfarben und Melodien auf
den ganzen Organismus des Menschen üben, weil
es dabei zuvörderst auf eine spezifische Reizung der
Nerven ankommt. Ebensowenig hat die im Triumph
fortschreitende Wissenschaft der Physiologie etwas
Entscheidendes über unser Problem gebracht.

Was die musikalischen Monographien dieses Zwittergegenstandes
betrifft, so ziehen sie es fast durchgängig
vor, die Tonkunst durch Ausbreitung glänzender
Schaustücke in einen imposanten Nimbus
von Wundertätigkeit zu bringen, als in wissenschaftlicher
Forschung den Zusammenhang der Musik
mit unserm Nervenleben auf sein Wahres und Notwendiges
zurückzuführen. Dies allein aber tut uns
not, und weder die Überzeugungstreue eines Doktor
Albrecht, welcher seinen Patienten Musik als
schweißtreibendes Mittel verschrieb, noch der Unglaube
Oerstedts, der das Heulen eines Hundes
bei gewissen Tonarten durch rationelle Prügel erklärt,
mittelst welcher derselbe zum Heulen abgerichtet
worden sei.[31]

Manchem Musikfreunde dürfte es unbekannt sein,
daß wir eine ganze Literatur über die körperlichen
Wirkungen der Musik und deren Anwendung zu
Heilzwecken besitzen. An interessanten Kuriositäten
reich, doch in der Beobachtung unzuverlässig, in der
Erklärung unwissenschaftlich, suchen die meisten
dieser Musiko-Mediziner eine sehr zusammengesetzte
und beiläufige Eigenschaft der Tonkunst zu selbständiger
Wirksamkeit aufzustelzen.

Von Pythagoras, der zuerst Wunderkuren durch
Musik verrichtet haben soll, bis auf unsere Tage
taucht zeitweilig immer wieder, mehr durch neue
Beispiele als durch neue Ideen bereichert, die Lehre
auf, man könne die aufregende oder lindernde Wirkung
der Töne auf den körperlichen Organismus als
Heilmittel gegen zahlreiche Krankheiten in Anwendung
bringen. Peter Lichtenthal erzählt uns ausführlich
in seinem »Musikalischen Arzt«, wie durch
die Macht der Töne Gicht, Hüftweh, Epilepsie,
Starrsucht, Pest, Fieberwahnsinn, Konvulsionen,
Nervenfieber, ja sogar »Dummheit«
(stupiditas) geheilt worden sei.[32]

Rücksichtlich der Begründung dieser Theorie
lassen sich diese Schriftsteller in zwei Klassen teilen.

Die einen argumentieren vom Körper aus und
gründen die Heilkraft der Musik auf die physische
Einwirkung der Schallwellen, welche sich durch den
Gehörnerv den übrigen Nerven mitteile und durch
solch allgemeine Erschütterung eine heilsame Reaktion
des gestörten Organismus hervorrufe. Die
Affekte, welche zugleich sich bemerkbar machten,
seien nur eine Folge dieser nervösen Erschütterung,
indem Leidenschaften nicht bloß gewisse körperliche
Veränderungen hervorrufen, sondern diese auch ihrerseits
die ihnen entsprechenden Leidenschaften zu
erzeugen vermögen.

Nach dieser Theorie, welcher (unter dem Vortritt
des Engländers Webb) Nikolai, Schneider,
Lichtenthal, J. J. Engel, Sulzer u. a. anhängen,
würden wir durch die Tonkunst nicht anders bewegt,
als etwa unsere Fenster und Türen, die bei
einer starken Musik zu zittern beginnen. Als unterstützend
werden Beispiele angeführt, wie der Bediente
Boyles, dem die Zähne zu bluten anfingen,
sobald er eine Säge wetzen hörte, oder viele Personen,
welche beim Kratzen einer Messerspitze auf
Glas Konvulsionen bekommen.

Das ist nur keine Musik. Daß Musik mit jenen
so heftig auf die Nerven wirkenden Erscheinungen
dasselbe Substrat, den Schall, teilt, wird uns für
spätere Folgerungen wichtig genug werden, hier ist
– einer materialistischen Ansicht gegenüber –
lediglich hervorzuheben, daß die Tonkunst erst da
anfange, wo jene isolierten Klangwirkungen aufhören,
übrigens auch die Wehmut, in welche ein Adagio
den Hörer versetzen kann, mit der körperlichen
Empfindung eines schrillen Mißklangs gar nicht zu
vergleichen ist.

Die andere Hälfte unserer Autoren (unter ihnen
Kausch und die meisten Ästhetiker) erklärt die heilkräftigen
Wirkungen der Musik von der psychologischen
Seite aus. Musik – so argumentieren
sie – erzeugt Affekte und Leidenschaften in der
Seele, Affekte haben heftige Bewegungen im Nervensystem
zur Folge, heftige Bewegungen im Nervensystem
verursachen eine heilsame Reaktion im kranken
Organismus. Dieses Raisonnement, auf dessen
Sprünge gar nicht erst hingedeutet zu werden braucht,
wird von der genannten idealen »psychologischen«
Schule gegen die frühere materielle so standhaft
verfochten, daß sie, unter der Autorität des Engländers
Whytt, sogar aller Physiologie zu Trotz
den Zusammenhang des Gehörnervs mit den übrigen
Nerven leugnet, wonach eine körperliche Übertragung
des durch das Ohr empfangenen Reizes auf
den Gesamtorganismus freilich unmöglich wird.

Der Gedanke, durch Musik bestimmte Affekte
als Liebe, Wehmut, Zorn, Entzücken, in der Seele
zu erregen, welche den Körper durch wohltätige
Aufregung heilen, klingt so übel nicht. Uns fällt
dabei stets das köstliche Parere ein, welches einer
unserer berühmtesten Naturforscher über die sogenannten
»Goldbergerschen elektromagnetischen
Ketten« abgab. Er sagte: es sei nicht ausgemacht,
ob ein elektrischer Strom gewisse Krankheiten zu
heilen vermöge, – das aber sei ausgemacht, daß
die »Goldbergerschen Ketten« keinen elektrischen
Strom zu erzeugen imstande sind. Auf unsere Tondoktoren
angewandt, heißt dies: Es ist möglich,
daß bestimmte Gemütsaffekte eine glückliche Krisis
in leiblichen Krankheiten herbeiführen, – allein es
ist nicht möglich, durch Musik jederzeit beliebige
Gemütsaffekte hervorzubringen.

Darin kommen beide Theorien, die psychologische
und die physiologische, überein, daß sie aus bedenklichen
Voraussetzungen noch bedenklichere Ableitungen
folgern und endlich die bedenklichste praktische
Schlußfolgerung daraus ziehen. Logische
Ausstellungen mag sich eine Heilmethode etwa gefallen
lassen, aber daß sich bis jetzt noch immer
kein Arzt bewogen findet, seine Typhuskranken in
Meyerbeers »Propheten« zu schicken, oder statt
der Lanzette ein Waldhorn herauszuziehen, ist unangenehm.

Die körperliche Wirkung der Musik ist weder
an sich so stark, noch so sicher, noch von psychischen
und ästhetischen Voraussetzungen so unabhängig,
noch endlich so willkürlich behandelbar, daß
sie als wirkliches Heilmittel in Betracht kommen
könnte.

Jede mit Beihilfe von Musik vollführte Kur trägt
den Charakter eines Ausnahmefalles, dessen Gelingen
niemals der Musik allein zuzuschreiben war,
sondern zugleich von speziellen, vielleicht von ganz
individuellen körperlichen und geistigen Bedingungen
abhing. Es ist sehr bemerkenswert, daß die einzige
Anwendung von Musik, welche wirklich in der
Medizin vorkommt, nämlich in der Behandlung von
Irrsinnigen, vorzugsweise auf die geistige Seite der
musikalischen Wirkung reflektiert. Die moderne
Psychiatrie verwendet bekanntlich Musik in vielen
Fällen und mit glücklichem Erfolge. Dieser beruht
aber weder auf der materiellen Erschütterung des
Nervensystems, noch auf der Erregung der Leidenschaften,
sondern auf dem besänftigend aufheiternden
Einfluß, welchen das halb zerstreuende, halb
fesselnde Tonspiel auf ein verdüstertes oder überreiztes
Gemüt auszuüben vermag. Lauscht der
Geisteskranke auch dem Sinnlichen, nicht dem
Künstlerischen des Tonstücks, so steht er doch,
wenn er mit Aufmerksamkeit hört, schon auf einer,
wenngleich untergeordneten Stufe ästhetischer Auffassung.

Was nun alle diese musikalisch-medizinischen
Werke für die richtige Erkenntnis der Tonkunst
beitragen? Die Bestätigung einer von jeher beobachteten
starken physischen Erregung bei allen durch
Musik hervorgerufenen »Affekten« und »Leidenschaften«.
Steht einmal fest, daß ein integrierender
Teil der durch Musik erzeugten Gemütsbewegung
physisch ist, so folgt weiter, daß dies Phänomen,
als wesentlich in unserm Nervenleben vorkommend,
auch von dieser seiner körperlichen Seite erforscht
werden müsse. Es kann demnach der Musiker über
dies Problem sich keine wissenschaftliche Überzeugung
bilden, ohne sich mit den Ergebnissen bekannt
zu machen, bei welchen der gegenwärtige Standpunkt
der Physiologie in Untersuchung des Zusammenhangs
der Musik mit den Gefühlen hält.

Verfolgen wir den Gang, welchen eine Melodie
nehmen muß, um auf unsere Gemütsstimmung zu
wirken, so finden wir ihren Weg vom vibrierenden
Instrument bis zum Gehörnerv, besonders nach den
epochemachenden Bereicherungen dieses Gebiets durch
Helmholtz' »Lehre von den Tonempfindungen«
hinreichend aufgeklärt. Die Akustik weist genau die
äußeren Bedingungen nach, unter welchen wir einen
Ton überhaupt, unter welchen wir diesen oder jenen
bestimmten Ton vernehmen; die Anatomie deckt uns
unter Mithilfe des Mikroskops den Bau des Gehörorgans
bis ins Innerste und Feinste auf; die Physiologie
endlich kann zwar an diesem überaus kleinen
und zarten, tief verborgenen Wunderbau keine direkten
Versuche anstellen, hat aber doch dessen Wirkungsweise
zum Teil mit Sicherheit ermittelt, zum Teil
durch eine, von Helmholtz aufgestellte Hypothese so
klargelegt, daß uns jetzt der ganze Vorgang der
Tonempfindung physiologisch verständlich ist. Selbst
darüber hinaus, auf dem Gebiete, in dem sich bereits
die Naturwissenschaft eng mit der Ästhetik
berührt, haben uns die Forschungen von Helmholtz
über die Konsonanz und die Verwandtschaft der
Töne viel Licht gegeben, wo noch bis vor kurzem
viel Dunkel herrschte. Aber damit freilich stehen
wir auch am Ende unserer Kenntnis. Das für uns
Wichtigste ist und bleibt unerklärt: der Nervenprozeß,
durch welchen nun die Empfindung des Tones
zum Gefühl, zur Gemütsstimmung wird. Die
Physiologie weiß, daß das, was wir als Ton empfinden,
eine Molekularbewegung in der Nervensubstanz ist,
und zwar wenigstens ebensogut als im Akustikus
in den Centralorganen. Sie weiß, daß die Fasern
des Gehörnervs mit den anderen Nerven zusammenhängen
und seine Reize auf sie übertragen, daß das
Gehör namentlich mit dem kleinen und großen Gehirn,
dem Kehlkopf, der Lunge, dem Herzen in Verbindung
steht. Unbekannt ist ihr aber die spezifische
Art, wie Musik auf diese Nerven wirkt, noch mehr
die Verschiedenheit, mit welcher bestimmte musikalische
Faktoren, Akkorde, Rhythmen, Instrumente
auf verschiedene Nerven wirken. Verteilt sich eine
musikalische Gehörsempfindung auf alle mit dem
Akustikus zusammenhängende Nerven oder nur auf
einige? Mit welcher Intensität? Von welchen musikalischen
Elementen wird das Gehirn, von welchen
werden die zum Herzen oder zur Lunge führenden
Nerven am meisten affiziert? Unleugbar ist, daß
Tanzmusik in jungen Leuten, deren natürliches Temperament
nicht durch die Zivilisation ganz zurückgehalten
wird, ein Zucken im Körper, namentlich
in den Füßen, hervorruft. Es wäre einseitig, den
physiologischen Einfluß von Marsch- und Tanzmusik
zu leugnen; und ihn lediglich auf psychologische
Ideenassoziation reduzieren zu wollen. Was
daran psychologisch ist, – die wachgerufene Erinnerung
an das schon bekannte Vergnügen des
Tanzes, – entbehrt nicht der Erklärung, allein diese
reicht für sich keineswegs aus. Nicht weil sie Tanzmusik
ist, hebt sie die Füße, sondern sie ist Tanzmusik,
weil sie die Füße hebt. Wer in der Oper
ein wenig um sich blickt, wird bald bemerken, wie
bei lebhaften, faßlichen Melodien die Damen unwillkürlich
mit dem Kopfe hin- und herschaukeln, nie
wird man dies aber bei einem Adagio sehen, sei es
noch so ergreifend oder melodisch. Läßt sich daraus
schließen, daß gewisse musikalische, namentlich
rhythmische Verhältnisse auf motorische Nerven
wirken, andere nur auf Empfindungsnerven? Wann
ist das erstere, wann das letztere der Fall?[33] Erleidet
das Solargeflecht, welches traditionell für einen vorzugsweisen
Sitz des Empfindens gilt, bei der Musik
eine besondere Affektion? Erleiden sie etwa die
»sympathischen Nerven« – an denen, wie Purkinje
mir einst bemerkte, ihr Name das Schönste
ist –? Warum ein Klang schrillend, widerwärtig,
ein anderer rein und wohllautend erscheine, das wird
auf akustischem Wege durch die Gleichförmigkeit
und Ungleichförmigkeit der aufeinanderfolgenden Luftstöße
– warum mehrere zusammenklingende Töne
konsonieren oder dissonieren, wird durch ihren ungestörten,
gleichmäßigen oder gestörten, ungleichmäßigen
Abfluß erklärt.[34] Diese Erklärungen mehr
oder minder einfacher Gehörsempfindungen können
aber dem Ästhetiker nicht genügen; er verlangt nach
der Erklärung des Gefühls und fragt: wie kommt
es, daß die eine Reihe von wohlklingenden Tönen
den Eindruck der Trauer, eine zweite von gleichfalls
wohlklingenden den Eindruck der Freude macht?
Woher die entgegengesetzten, oft mit zwingender
Kraft auftretenden Stimmungen, welche verschiedene
Akkorde oder Instrumente von gleich reinem, wohlklingendem
Ton dem Hörer unmittelbar einflößen?

Dies alles kann – soweit unser Wissen und Urteil
reicht – die Physiologie nicht beantworten. Wie
sollte sie auch? Weiß sie doch nicht, wie der Schmerz
die Träne erzeugt, wie die Freude das Lachen, –
weiß sie doch nicht, was Schmerz und Freude sind!
Hüte sich deshalb jeder, von einer Wissenschaft
Aufschlüsse zu verlangen, die sie nicht geben kann.[35]

Freilich muß der Grund jedes durch Musik hervorgerufenen
Gefühls vorerst in einer bestimmten
Affektionsweise der Nerven durch einen Gehörseindruck
liegen. Wie aber eine Reizung des Gehörnervs,
die wir nicht einmal bis zu dessen Ursprungsstelle
verfolgen können, als bestimmte Empfindungsqualität
ins Bewußtsein fällt, wie der körperliche
Eindruck zum Seelenzustand, die Empfindung endlich
zum Gefühle wird, – das liegt jenseits der
dunkeln Brücke, die von keinem Forscher überschritten
ward. Es sind tausendfältige Umschreibungen
des einen Urrätsels: vom Zusammenhang des
Leibes mit der Seele. Diese Sphinx wird sich niemals
vom Felsen stürzen.[36]

Was die Physiologie der Musikwissenschaft bietet,
ist von höchster Wichtigkeit für unsere Erkenntnis
der Gehörseindrücke als solcher; in dieser Beziehung
kann durch sie noch mancher Fortschritt geschehen:
in der musikalischen Hauptfrage wird dies kaum je
der Fall sein.

Aus diesem Resultate ergibt sich für die Ästhetik
der Tonkunst die Betrachtung, daß diejenigen Theoretiker,
welche das Prinzip des Schönen in der Musik
auf Gefühlswirkungen bauen, wissenschaftlich verloren
sind, weil sie über das Wesen dieses Zusammenhanges
nichts wissen können, also bestenfalls
nur darüber zu raten oder zu phantasieren vermögen.
Vom Standpunkte des Gefühls wird eine künstlerische
oder wissenschaftliche Bestimmung der Musik niemals
ausgehen können. Mit der Schilderung der
subjektiven Bewegungen, welche den Kritiker bei
Anhörung einer Symphonie überkommen, wird er
deren Wert und Bedeutung nicht begründen, ebensowenig
kann er von den Affekten ausgehend den
Kunstjünger etwas lehren. Letzteres ist wichtig. Denn
stünde der Zusammenhang bestimmter Gefühle mit
gewissen musikalischen Ausdrucksweisen so zuverlässig
da, als man geneigt ist zu glauben, und als
er dastehen müßte, um die ihm vindizierte Bedeutung
zu behaupten, so wäre es ein leichtes, den angehenden
Komponisten bald zur Höhe ergreifendster
Kunstwirkung zu leiten. Man wollte dies auch wirklich.
Mattheson lehrt im dritten Kapitel seines
»vollkommenen Kapellmeisters«, wie Stolz, Demut
und alle Leidenschaften zu komponieren seien, indem
er z. B. sagt, die »Erfindungen zur Eifersucht
müssen alle was Verdrießliches, Grimmiges und Klägliches
haben«. Ein anderer Meister des vorigen
Jahrhunderts, Heinchen, gibt in seinem »Generalbaß«
acht Bogen Notenbeispiele, wie die Musik
»rasende, zankende, prächtige, ängstliche oder verliebte
Empfindungen« ausdrücken sollte.[37] Es fehlt
nur noch, daß derlei Vorschriften mit der Kochbuchformel
»Man nehme« anhüben, oder mit der medizinischen
Signatur m. d. s. endigten. Es holt sich aus
solchen Bestrebungen die lehrreichste Überzeugung,
wie spezielle Kunstregeln immer zugleich zu eng und
zu weit sind.

Diese an sich bodenlosen Regeln für die musikalische
Erweckung bestimmter Gefühle gehören aber
um so weniger in die Ästhetik, als die erstrebte
Wirkung keine rein ästhetische, sondern ein unausscheidbarer
Anteil daran körperlich ist. Das ästhetische
Rezept müßte lehren, wie der Tonkünstler
das Schöne in der Musik erzeuge, nicht aber beliebige
Affekte im Auditorium. Wie ganz ohnmächtig
diese Regeln wirklich sind, das zeigt am schönsten
die Erwägung, wie zaubermächtig sie sein müßten.
Denn wäre die Gefühlswirkung jedes musikalischen
Elements eine notwendige und erforschbare, so könnte
man auf dem Gemüt des Hörers, wie auf einer
Klaviatur, spielen. Und falls man es vermöchte –
würde die Aufgabe der Kunst dadurch gelöst? So
nur lautet die berechtigte Frage und verneint sich
von selbst. Musikalische Schönheit allein ist die
wahre Kraft des Tonkünstlers. Auf ihren Schultern
schreitet er sicher durch die reißenden Wogen der
Zeit, in denen das Gefühlsmoment ihm keinen Strohhalm
bietet vor dem Ertrinken.

Man sieht, unsere beiden Fragen – nämlich,
welches spezifische Moment die Gefühlswirkung durch
Musik auszeichne, und ob dies Moment wesentlich
ästhetischer Natur sei – erledigen sich durch die
Erkenntnis ein und desselben Faktors: der intensiven
Einwirkung auf das Nervensystem. Auf dieser
beruht die eigentümliche Stärke und Unmittelbarkeit,
mit welcher die Musik im Vergleich mit jeder andern
nicht durch Töne wirkenden Kunst Affekte aufzuregen
vermag.

Je stärker aber eine Kunstwirkung körperlich überwältigend,
also pathologisch auftritt, desto geringer ist
ihr ästhetischer Anteil; ein Satz, der sich freilich
nicht umkehren läßt. Es muß darum in der musikalischen
Hervorbringung und Auffassung ein anderes
Element hervorgehoben werden, welches das unvermischt
Ästhetische dieser Kunst repräsentiert und als
Gegenbild zu der spezifisch musikalischen Gefühlserregung
sich den allgemeinen Schönheitsbedingungen
der übrigen Künste annähert. Dies ist die reine
Anschauung. Ihre besondere Erscheinungsform in
der Tonkunst, sowie die vielgestaltigen Verhältnisse,
welche sie in der Wirklichkeit zum Gefühlsleben eingeht,
wollen wir im folgenden Abschnitt betrachten.

 



V.

Das ästhetische Aufnehmen der Musik
gegenüber dem pathologischen.

Nichts hat die wissenschaftliche Entwicklung der
musikalischen Ästhetik so empfindlich gehemmt als
der übermäßige Wert, welchen man den Wirkungen
der Musik auf die Gefühle beilegte. Je auffallender
sich diese Wirkungen zeigten, desto höher pries
man sie als Herolde musikalischer Schönheit. Wir
haben im Gegenteil gesehen, daß gerade den überwältigendsten
Eindrücken der Musik ein stärkster
Anteil körperlicher Erregung von seiten des Hörers
beigemischt ist. Von seiten der Musik liegt diese
heftige Eindringlichkeit in das Nervensystem nicht
sowohl in ihrem künstlerischen Moment, das ja
aus dem Geiste kommt und an den Geist sich
wendet, als vielmehr in ihrem Material, dem die
Natur jene unergründliche physiologische Wahlverwandtschaft
eingeboren hat. Das Elementarische
der Musik, der Klang und die Bewegung ist es,
was die wehrlosen Gefühle so vieler Musikfreunde
in Ketten schlägt, mit denen sie gar gerne klirren.
Weit sei es von uns, die Rechte des Gefühls an
die Musik verkürzen zu wollen. Allein dies Gefühl,
welches sich tatsächlich mehr oder minder mit der
reinen Anschauung paart, kann nur dann als künstlerisch
gelten, wenn es sich seiner ästhetischen Herkunft
bewußt bleibt, d. h. der Freude an einem und
zwar gerade diesem bestimmten Schönen.

Fehlt dies Bewußtsein, fehlt die freie Anschauung
des bestimmten Kunstschönen, und fühlt das Gemüt
sich nur von der Naturgewalt der Töne befangen,
so kann die Kunst sich solchen Eindruck um so
weniger zugute schreiben, je stärker er auftritt. Die
Zahl derer, welche auf solche Art Musik hören
oder eigentlich fühlen, ist sehr bedeutend. Indem
sie das Elementarische der Musik in passiver Empfänglichkeit
auf sich wirken lassen, geraten sie in
eine vage, nur durch den ganz allgemeinen Charakter
des Tonstücks bestimmte übersinnlich sinnliche
Erregung. Ihr Verhalten gegen die Musik ist
nicht anschauend, sondern pathologisch; ein stetes
Dämmern, Fühlen, Schwärmen, ein Hangen und
Bangen in klingendem Nichts. Lassen wir an dem
Gefühlsmusiker mehrere Tonstücke gleichen, etwa
rauschend fröhlichen Charakters, vorbeiziehen, so
wird er in dem Banne desselben Eindrucks verbleiben.
Nur was diesen Stücken gleichartig ist,
also die Bewegung des rauschend Fröhlichen, assimiliert
sich seinem Fühlen, während das Besondere jeder
Tondichtung, das künstlerisch Individuelle, seiner
Auffassung entschwindet. Gerade umgekehrt wird
der musikalische Zuhörer verfahren. Die eigentümliche
künstlerische Gestaltung einer Komposition,
das, was sie unter einem Dutzend ähnlich wirkender
zum selbständigen Kunstwerk stempelt, erfüllt sein
Aufmerken so vorherrschend, daß er ihrem gleichen
oder verschiedenen Gefühlsausdruck nur geringes
Gewicht beilegt. Das isolierte Aufnehmen eines abstrakten
Gefühlsinhalts anstatt der konkreten Kunsterscheinung
ist in solcher Ausbildung der Musik
ganz eigentümlich. Nur die Gewalt einer besonderen
Beleuchtung erscheint ihr nicht selten analog,
wenn sie manchen so ergreift, daß er über die beleuchtete
Landschaft selbst sich gar keine Rechenschaft
zu geben vermag. Eine unmotivierte und
darum desto eindringlichere Totalempfindung wird
in Bausch und Bogen eingesaugt.[38]

Halbwach in ihren Fauteuil geschmiegt, lassen
jene Enthusiasten von den Schwingungen der Töne
sich tragen und schaukeln, statt sie scharfen Blickes
zu betrachten. Wie das stark und stärker anschwillt,
nachläßt, aufjauchzt oder auszittert, das versetzt sie in
einen unbestimmten Empfindungszustand, den sie für
rein geistig zu halten so unschuldig sind. Sie bilden
das »dankbarste« Publikum und dasjenige, welches
geeignet ist, die Würde der Musik am sichersten zu
diskreditieren. Das ästhetische Merkmal des geistigen
Genusses geht ihrem Hören ab; eine feine
Zigarre, ein pikanter Leckerbissen, ein laues Bad
leistet ihnen unbewußt, was eine Symphonie. Vom
gedankenlos gemächlichen Dasitzen der einen bis
zur tollen Verzückung der andern ist das Prinzip
dasselbe: die Lust am Elementarischen der Musik.
Die neue Zeit hat übrigens eine herrliche Entdeckung
gebracht, welche für Hörer, die ohne alle
Geistesbetätigung nur den Gefühlsniederschlag der
Musik suchen, diese Kunst weit überbietet. Wir
meinen den Schwefeläther, das Chloroform. In der
Tat zaubern uns diese Mittel einen, den ganzen
Organismus süßtraumhaft durchbebenden Rausch –
ohne die Gemeinheit des Weintrinkens, welches auch
nicht ohne musikalische Wirkung ist.

Die Werke der Tonkunst reihen sich für solche
Auffassung zu den Naturprodukten, deren Genuß
uns entzücken, aber nicht zwingen kann zu
denken, einem bewußt schaffenden Geiste nachzudenken.
Der süße Atem eines Akazienbaumes läßt
sich auch geschlossenen Auges, träumend einsaugen.
Hervorbringungen menschlichen Geistes verwehren
das durchaus, wenn sie nicht eben auf die Stufe
sinnlicher Naturreize herabsinken sollen.

In keiner andern Kunst ist dies so hohen Grades
möglich, wie in der Musik, deren sinnliche Seite
einen geistlosen Genuß wenigstens zuläßt. Schon
das Verrauschen derselben, während die Werke
der übrigen Künste bleiben, gleicht in bedenklicher
Weise dem Akt des Verzehrens.

Ein Bild, eine Kirche, ein Drama lassen sich
nicht schlürfen, eine Arie sehr wohl. Darum gibt
auch der Genuß keiner andern Kunst sich zu solch
akzessorischem Dienst her. Die besten Kompositionen
können als Tafelmusik gespielt werden und
die Verdauung der Fasane erleichtern. Musik ist
die zudringlichste und auch wieder die nachsichtigste
Kunst. Die jämmerlichste Drehorgel, so sich vor
unser Haus postiert, muß man hören, aber zuhören
braucht man selbst einer Mendelssohnschen
Symphonie nicht.

Die gerügte Art des Musikhörens ist übrigens nicht
etwa identisch mit der in jeder Kunst vorkommenden
Freude des naiven Publikums an dem bloß sinnlichen
Teil derselben, während der ideale Gehalt nur von
dem gebildeten Verständnis erkannt wird. Diese unkünstlerische
Auffassung eines Musikstückes zieht
nicht den eigentlich sinnlichen Teil, die reiche Mannigfaltigkeit
der Tonreihen an sich, sondern deren
abstrakte, als bloßes Gefühl empfundene Totalidee.
Dadurch wird die höchst eigentümliche Stellung
ersichtlich, welche in der Musik der geistige
Gehalt zu den Kategorien der Form und des
Inhalts einnimmt. Man pflegt nämlich das ein
Tonstück durchwehende Gefühl als den Inhalt, die
Idee, den geistigen Gehalt desselben anzusehen; die
künstlerisch geschaffenen, bestimmten Tonfolgen
hingegen als die bloße Form, das Bild, die sinnliche
Einkleidung jenes Übersinnlichen. Allein gerade der
»spezifisch-musikalische« Teil ist die Schöpfung des
künstlerischen Geistes, mit welchem der anschauende
Geist sich verständnisvoll vereinigt. In diesen konkreten
Tonbildungen liegt der geistige Gehalt der
Komposition, nicht in dem vagen Totaleindruck eines
abstrahierten Gefühls. Die dem Gefühl, als vermeintlichem
Inhalt, gegenübergestellte bloße Form
(das Tongebilde) ist gerade der wahre Inhalt der
Musik, ist die Musik selbst, während das erzeugte
Gefühl weder Inhalt noch Form heißen kann, sondern
faktische Wirkung. Ebenso ist das vermeintliche
Materielle, Darstellende, gerade das vom
Geiste Gebildete, während das angeblich Dargestellte,
die Gefühlswirkung, der Materie des Tons innewohnt
und zur guten Hälfte physiologischen Gesetzen
folgt.

Aus den obigen Betrachtungen ergibt sich leicht
die richtige Wertschätzung für die sogenannten »moralischen
Wirkungen« der Musik, die als glänzendes
Seitenstück zu den vorher erwähnten »physischen«
von älteren Autoren mit so viel Vorliebe
herausgestrichen werden. Da hierbei die Musik nicht
im entferntesten als ein Schönes genossen, sondern
als rohe Naturgewalt empfunden wird, die bis zu
besinnungslosem Handeln treibt, so stehen wir an
dem geraden Widerspiel alles Ästhetischen. Überdies
liegt das Gemeinschaftliche dieser angeblich
»moralischen« Wirkungen mit den anerkannt physischen
zutage.


Der drängende Gläubiger, der durch die Töne
seines Schuldners bewogen wird, ihm die ganze
Summe zu schenken,[39] ist dazu nicht anders angetrieben
als der Ruhende, den ein Walzermotiv plötzlich
zum Tanz begeistert. Der erstere wird mehr
durch die geistigeren Elemente: Harmonie und Melodie,
der zweite durch den sinnlicheren Rhythmus
bewegt. Keiner von beiden handelt aber aus freier
Selbstbestimmung, keiner überwältigt durch geistige
Überlegenheit oder ethische Schönheit, sondern infolge
befördernder Nervenreize. Die Musik löst ihm
die Füße oder das Herz, geradeso wie der Wein
die Zunge. Solche Siege predigen nur die Schwäche
des Besiegten. Ein Erleiden unmotivierter ziel- und
stoffloser Affekte durch eine Macht, die in keinem
Rapport zu unserem Wollen und Denken steht, ist
des Menschengeistes unwürdig. Wenn vollends Menschen
in so hohem Grade von dem Elementarischen
einer Kunst sich hinreißen lassen, daß sie ihres freien
Handelns nicht mehr mächtig sind, so scheint uns
dies weder ein Ruhm für die Kunst, noch viel weniger
für die Helden selbst.

Die Musik hat diese Bestimmung keineswegs, allein
ihr intensives Gefühlsmoment macht es möglich, daß
sie in solcher Tendenz genossen werde. Dies ist der
Punkt, in welchem die ältesten Anklagen gegen die
Tonkunst ihre Wurzel haben; daß sie entnerve, verweichliche,
erschlaffe.


Wo man Musik macht als ein Erregungsmittel
»unbestimmter Affekte«, als Nahrung des »Fühlens«
an sich, da wird jener Vorwurf nur zu wahr. Beethoven
verlangte, die Musik solle dem Mann »Feuer
aus dem Geiste schlagen«. Wohlgemerkt: »soll«.
Ob aber nicht selbst ein Feuer, das durch Musik
erzeugt und genährt wird, die willensstarke, denkkräftige
Entwickelung des Mannes hemmend zurückhält?

Jedenfalls scheint uns diese Anklage des musikalischen
Einflusses würdiger als dessen übermäßige
Lobpreisung. Sowie die physischen Wirkungen der
Musik im geraden Verhältnis stehen zu der krankhaften
Gereiztheit des ihnen entgegenkommenden
Nervensystems, so wächst der moralische Einfluß
der Töne mit der Unkultur des Geistes und
Charakters. Je kleiner der Widerhall der Bildung,
desto gewaltiger das Dreinschlagen solcher Macht.
Die stärkste Wirkung übt Musik bekanntlich auf
Wilde.

Das schreckt unsere Musik-Ethiker nicht ab. Sie
beginnen, gleichsam präludierend, am liebsten mit
zahlreichen Beispielen, »wie sogar die Tiere« sich der
Macht der Tonkunst beugen. Es ist wahr, der Ruf
der Trompete erfüllt das Pferd mit Mut und Schlachtbegier,
die Geige begeistert den Bären zu Ballettversuchen,
die zarte Spinne und der plumpe Elefant
bewegen sich horchend bei den geliebten Klängen.
Ist es denn aber wirklich so ehrenvoll, in solcher
Gesellschaft Musikenthusiast zu sein?


Auf die Tierproduktionen folgen die menschlichen
Kabinettstücke. Sie sind meist im Geschmack Alexanders
des Großen, welcher durch das Flötenspiel
des Timotheus zuerst wütend gemacht, hierauf
durch Gesang wieder besänftigt wurde. So ließ der
minder bekannte König von Dänemark Ericus bonus,
um sich von der gepriesenen Gewalt der Musik zu
überzeugen, einen berühmten Musikus spielen und
zuvor alles Gewehr entfernen. Der Künstler versetzte
durch die Wahl seiner Modulationen alle
Gemüter zuerst in Traurigkeit, dann in Frohsinn.
Letzteren wußte er bis zur Raserei zu steigern.
»Selbst der König brach durch die Tür, griff zum
Degen und brachte von den Umstehenden vier ums
Leben.« (Albert Krantzius, Dan. lib. V., cap. 3.)
Und das war noch der »gute Erich«.

Wären solche »moralische Wirkungen« der Musik
noch an der Tagesordnung, so käme man wahrscheinlich
vor innerer Empörung gar nicht dazu, sich über
die Hexenmacht vernünftig auszusprechen, welche in
souveräner Exterritorialität den Menschengeist unbekümmert
um dessen Gedanken und Entschlüsse bezwingt
und verwirrt.

Die Betrachtung jedoch, daß die berühmtesten
dieser musikalischen Trophäen dem grauen Altertum
angehören, macht wohl geneigt, der Sache einen
historischen Standpunkt abzugewinnen.

Es leidet gar keinen Zweifel, daß die Musik bei
den alten Völkern eine weit unmittelbarere Wirkung
äußerte als gegenwärtig; weil die Menschheit eben
in ihren primitiven Bildungsstufen dem Elementarischen
viel verwandter und preisgegebener ist als
später, wo Bewußtsein und Selbstbestimmung in ihr
Recht treten. Dieser natürlichen Empfänglichkeit kam
der eigentümliche Zustand der Musik im griechischen
Altertum hilfreich entgegen. Sie war nicht Kunst
in unserem Sinn. Klang und Rhythmus wirkten
in fast vereinzelter Selbständigkeit und vertraten in
dürftigem Vordrängen die Stelle der reichen, geisterfüllten
Formen, welche die gegenwärtige Tonkunst
bilden. Alles, was von der Musik jener Zeiten bekannt
ist, läßt mit Gewißheit auf ein bloß sinnliches,
dafür aber in dieser Beschränkung verfeinertes Wirken
derselben schließen. Musik in der modernen, künstlerischen
Bedeutung gab's nicht im klassischen Altertum,
sonst hätte sie für die spätere Entwickelung
ebensowenig verloren gehen können, als die klassische
Dichtkunst, Plastik und Architektur verloren gegangen
sind. Die Vorliebe der Griechen für ein gründliches
Studium ihrer ins Subtilste zugespitzten Tonverhältnisse
gehört als rein wissenschaftliche nicht hierher.

Der Mangel an Harmonie, die Befangenheit der
Melodie in den engsten Grenzen rezitativischen Ausdrucks,
endlich die Entwickelungsunfähigkeit des alten
Tonsystems zu wahrhaft musikalischem Gestaltenreichtum
machten eine absolute Bedeutung der Musik
als Tonkunst im musikalischen Sinne unmöglich; sie
ward auch fast niemals selbständig, sondern stets in
Verbindung mit Poesie, Tanz und Mimik angewendet,
mithin als eine Ergänzung der andern Künste.
Musik hatte nur den Beruf, durch rhythmischen
Pulsschlag und Verschiedenheit der Klangfarben zu
beleben; endlich als intensive Steigerung rezitierender
Deklamation Worte und Gefühle zu kommentieren.
Die Tonkunst wirkte daher hauptsächlich nach ihrer
sinnlichen und ihrer symbolischen Seite. Auf
diese Faktoren hingedrängt, mußte sie dieselben durch
solche Konzentration zu großer, ja raffinierter Wirksamkeit
ausbilden. Die Zuspitzung des melodischen
Materials bis zur Anwendung der Vierteltöne und
des »enharmonischen Tongeschlechts« hat die heutige
Tonkunst ebensowenig mehr aufzuweisen, als den
charakteristischen Sonderausdruck der Tonarten und
ihr enges Anschmiegen an das gesprochene oder gesungene
Wort.

Diese gesteigerten tonlichen Verhältnisse fanden
für ihren engen Kreis überdies eine viel größere
Empfänglichkeit in den Hörern vor. Wie das griechische
Ohr unendlich feinere Intervallenunterschiede
zu fassen fähig war, als es das unsere in der schwebenden
Temperatur auferzogene ist, so war auch das
Gemüt jener Völker der wechselnden Umstimmung
durch Musik weit zugänglicher und begehrlicher als
wir, die an dem künstlerischen Bilden der Tonkunst
ein kontemplatives Gefallen hegen, das deren elementarischen
Einfluß paralysiert. So erscheint denn eine
intensivere Wirkung der Musik im Altertum wohl
begreiflich.

Desgleichen ein bescheidener Teil der Historien,
die uns von der spezifischen Wirkung der verschiedenen
Tonarten bei den Alten überliefert sind. Sie
gewinnen einen Erklärungsgrund in der strengen
Scheidung, mit welcher die einzelnen Tonarten zu
bestimmten Zwecken gewählt und unvermischt erhalten
wurden. Die dorische Tonart brauchten die
Alten für ernste, namentlich religiöse Anlässe; mit
der phrygischen feuerten sie die Heere an; die lydische
bedeutete Trauer und Wehmut, und die äolische erklang,
wo es in Liebe oder Wein lustig herging.
Durch diese strenge, bewußte Trennung von vier
Haupttonarten für ebensoviele Klassen von Seelenzuständen,
sowie durch ihre konsequente Verbindung
mit nur zu dieser Tonart passenden Gedichten
mußten Ohr und Gemüt unwillkürlich eine entschiedene
Tendenz gewinnen, beim Erklingen einer Musik
gleich das ihrer Tonart entsprechende Gefühl zu
reproduzieren. Auf der Grundlage dieser einseitigen
Ausbildung war nun die Musik unentbehrliche, fügsame
Begleiterin aller Künste, war Mittel zu pädagogischen,
politischen und anderen Zwecken, sie war
alles, nur keine selbständige Kunst. Wenn es bloß
einiger phrygischen Klänge bedurfte, um den Soldaten
mutig gegen den Feind zu treiben, und die Treue
der Strohwitwen durch dorische Lieder gesichert
war, so mag der Untergang des griechischen Tonsystems
von Feldherren und Ehegatten betrauert
werden, – der Ästhetiker und der Komponist werden
es sich nicht zurückwünschen.

Wir setzen jenem pathologischen Ergriffenwerden
das bewußte reine Anschauen eines Tonwerks
entgegen. Diese kontemplative ist die einzig künstlerische,
wahre Form des Hörens; ihr gegenüber fällt
der rohe Affekt des Wilden und der schwärmende
des Musik-Enthusiasten in Eine Klasse. Dem Schönen
entspricht ein Genießen, kein Erleiden, wie ja
das Wort »Kunstgenuß« sinnig ausdrückt. Die Gefühlvollen
halten es freilich für Ketzerei gegen die
Allmacht der Musik, wenn jemand von den Herzens-Revolutionen
und -Krawallen Umgang nimmt, welche
sie in jedem Tonstück antreffen und redlich mitmachen.
Man ist dann offenbar »kalt«, »gemütlos«,
»Verstandesnatur«. Immerhin. Edel und bedeutend
wirkt es, dem schaffenden Geist zu folgen, wie er
zauberisch eine neue Welt von Elementen vor uns
aufschließt, diese in alle denkbaren Beziehungen
zueinander lockt, und so fortan aufbaut, niederreißt,
hervorbringt und vernichtet, den ganzen Reichtum
eines Gebietes beherrschend, welches das Ohr zum
feinsten und ausgebildetsten Sinneswerkzeug adelt.
Nicht eine angeblich geschilderte Leidenschaft reißt
uns in Mitleidenschaft. Freudigen Geistes, in affektlosem,
doch innig-hingebendem Genießen sehen wir
das Kunstwerk an uns vorüberziehen und feiner erkennend,
was Schelling so schön »die erhabene
Gleichgültigkeit des Schönen« nennt.[40] Dieses Sich-Erfreuen
mit wachem Geiste ist die würdigste,
heilvollste und nicht die leichteste Art, Musik zu
hören.


Der wichtigste Faktor in dem Seelenvorgang,
welcher das Auffassen eines Tonwerks begleitet und
zum Genusse macht, wird am häufigsten übersehen.
Es ist die geistige Befriedigung, die der Hörer darin
findet, den Absichten des Komponisten fortwährend
zu folgen und voranzueilen, sich in seinen Vermutungen
hier bestätigt, dort angenehm getäuscht
zu finden. Es versteht sich, daß dieses intellektuelle
Hinüber- und Herüberströmen, dieses fortwährende
Geben und Empfangen, unbewußt und blitzschnell
vor sich geht. Nur solche Musik wird vollen künstlerischen
Genuß bieten, welche dies geistige Nachfolgen,
welches ganz eigentlich ein Nachdenken
der Phantasie genannt werden könnte, hervorruft
und lohnt. Ohne geistige Tätigkeit gibt es überhaupt
keinen ästhetischen Genuß. Der Musik aber
ist diese Form von Geistestätigkeit darum vorzüglich
eigen, weil ihre Werke nicht unverrückbar und
mit Einem Schlag dastehen, sondern sich sukzessiv
am Hörer abspinnen, daher sie von diesem kein, ein
beliebiges Verweilen und Unterbrechen zulassendes
Betrachten, sondern ein in schärfster Wachsamkeit
unermüdliches Begleiten fordern. Diese Begleitung
kann bei verwickelten Kompositionen sich
bis zur geistigen Arbeit steigern. Wie viele einzelne
Individuen, so können auch manche Nationen
sich ihr nur sehr schwer unterziehen. Die singende
Alleinherrschaft der Oberstimme bei den Italienern
hat einen Hauptgrund in der geistigen Bequemlichkeit
dieses Volkes, welchem das ausdauernde Durchdringen
unerreichbar ist, womit der Nordländer
einem künstlichen Gewebe von harmonischen und
kontrapunktischen Verschlingungen zu folgen liebt.
Dafür wird Hörern, deren geistige Tätigkeit gering
ist, der Genuß leichter, und solche Musikbolde
können Massen von Musik verzehren, vor welchen
der künstlerische Geist zurückbebt.

Das bei jedem Kunstgenuß notwendige geistige
Moment wird sich bei Zuhörern desselben Tonwerks
in sehr verschiedener Abstufung tätig erweisen; es
kann in sinnlichen und gefühlvollen Naturen auf ein
Minimum sinken, in vorherrschend geistigen Persönlichkeiten
das geradezu Entscheidende werden. Die
wahre »rechte Mitte« muß sich, nach unserer Meinung,
hier eher etwas nach rechts neigen. Zum
Berauschtwerden braucht's nur der Schwäche, aber
wirklich ästhetisches Hören ist eine Kunst.[41]


Das Gefühlsschwelgen ist meist Sache jener Hörer,
welche für die künstlerische Auffassung des Musikalisch-Schönen
keine Ausbildung besitzen. Der
Laie »fühlt« bei Musik am meisten, der gebildete
Künstler am wenigsten. Je bedeutender nämlich das
ästhetische Moment im Hörer (gerade wie im
Kunstwerk), desto mehr nivelliert es das bloß elementarische.
Darum ist das ehrwürdige Axiom der
Theoretiker: »Eine düstere Musik erregt Gefühle
der Trauer in uns, eine heitere erweckt Fröhlichkeit«
– in dieser Ausdehnung nicht immer richtig.
Wenn jedes hohle Requiem, jeder lärmende Trauermarsch,
jedes winselnde Adagio die Macht haben
sollte, uns traurig zu machen – wer möchte dann
länger so leben? Blickt eine Tondichtung uns an
mit klaren Augen der Schönheit, so erfreuen wir
uns inniglich daran, und wenn sie alle Schmerzen
des Jahrhunderts zum Gegenstand hätte. Der lauteste
Jubel aber eines Verdischen Finales oder einer Musardschen
Quadrille hat uns nicht immer froh gemacht.


Der Laie und Gefühlsmensch fragt gerne, ob eine
Musik lustig sei oder traurig – der Musiker, ob sie
gut sei oder schlecht. Dieser kurze Schlagschatten
weist deutlich, auf welch verschiedener Seite beide
Parteien gegen die Sonne stehen.

Wenn wir sagten, daß unser ästhetisches Wohlgefallen
an einem Tonstück sich nach dessen künstlerischem
Wert richte, so hindert dies nicht, daß
ein einfacher Hornruf, ein Jodler im Gebirg uns
mitunter zu größerem Entzücken anrufen kann, als
die vortrefflichste Symphonie. In diesem Fall tritt
aber die Musik in die Reihe des Naturschönen.
Nicht als dieses bestimmte Gebilde
in Tönen, sondern als diese bestimmte Art von
Naturwirkung kommt uns das Gehörte entgegen
und kann übereinstimmend mit dem landschaftlichen
Charakter der Umgebung und der persönlichen
Stimmung jeden Kunstgenuß an Macht hinter sich
zurücklassen. Es gibt also ein Übergewicht an
Eindruck, welches das Elementarische über das Artistische
erreichen kann, allein die Ästhetik, als Lehre
vom Kunstschönen, hat die Musik lediglich von ihrer
künstlerischen Seite aufzufassen, also auch nur
jene ihrer Wirkungen anzuerkennen, welche sie als
menschliches Geistesprodukt, durch eine bestimmte
Gestaltung jener elementarischen Faktoren, auf die
reine Anschauung hervorbringt.

Die notwendigste Forderung einer ästhetischen
Aufnahme der Musik ist aber, daß man ein Tonstück
um seiner selbst willen höre, welches es
nun immer sei und mit welcher Auffassung immer.
Sobald die Musik nur als Mittel angewandt wird,
eine gewisse Stimmung in uns zu fördern, akzessorisch,
dekorativ, da hört sie auf, als reine Kunst zu
wirken. Das Elementarische der Musik wird unendlich
oft mit der künstlerischen Schönheit derselben
verwechselt, also ein Teil für das Ganze
genommen und dadurch namenlose Verwirrung verursacht.
Hundert Aussprüche, die über »die Tonkunst«
gefällt werden, gelten nicht von dieser, sondern
von der sinnlichen Wirkung ihres Materials.

Wenn Heinrich der Vierte bei Shakespeare
(II. Teil. IV. 4.) sich sterbend Musik machen läßt,
so geschieht es wahrlich nicht, um die vorgetragene
Komposition anzuhören, sondern um träumend in
deren gegenstandlosem Element sich zu wiegen.
Ebensowenig werden Porzia und Bassanio (im
»Kaufmann von Venedig«) gestimmt sein, während
der verhängnisvollen Kästchenwahl der bestellten
Musik Aufmerksamkeit zu schenken. J. Strauß hat
reizende, ja geistreiche Musik in seinen bessern
Walzern niedergelegt, – sie hört auf, es zu sein,
sobald man lediglich dabei im Takt tanzen will. In
allen diesen Fällen ist es ganz gleichgültig, welche
Musik gemacht wird, wenn sie nur den verlangten
Grundcharakter hat. Wo aber Gleichgültigkeit gegen
das Individuelle eintritt, da herrscht Klangwirkung,
nicht Tonkunst. Nur derjenige, welcher nicht bloß
die allgemeine Nachwirkung des Gefühls, sondern die
unvergeßliche, bestimmte Anschauung eben dieses
Tonstücks mit sich nimmt, hat es gehört und genossen.
Jene erhebenden Eindrücke auf unser Gemüt
und ihre hohe psychische wie physiologische
Bedeutung dürfen nicht hindern, daß die Kritik
überall unterscheide, was bei einer vorhandenen
Wirkung künstlerisch, was elementarisch sei. Eine
ästhetische Anschauung hat Musik nicht sowohl als
Ursache, denn als Wirkung aufzufassen, nicht als
Produzierendes, sondern als Produkt.

Ebenso häufig als die elementarische Wirkung der
Musik wird deren maßhaltendes, Ruhe und Bewegung,
Dissonanz und Konkordanz vermittelndes, allgemein
harmonisches Wesen mit der Tonkunst selbst
verwechselt. Bei dem gegenwärtigen Stand der Tonkunst
und Philosophie dürfen wir uns im Interesse
beider die altgriechische Ausdehnung des Begriffs
»Musik« auf alle Wissenschaft und Kunst, sowie
auf die Bildung sämtlicher Seelenkräfte nicht gestatten.
Die berühmte Apologie der Tonkunst im
»Kaufmann von Venedig« (V. I.)[42] beruht auf solcher
Verwechselung der Tonkunst selbst mit dem
sie beherrschenden Geist des Wohlklangs, der Übereinstimmung,
des Maßes. Man könnte in ähnlichen
Stellen ohne viel Änderung statt »Musik« auch
»Poesie«, »Kunst«, ja »Schönheit« überhaupt setzen.
Daß aus der Reihe der Künste gerade die Musik
hervorgeholt zu werden pflegt, verdankt sie der zweideutigen
Macht ihrer Popularität. Gleich die weiteren
Verse der angeführten Rede bezeugen dies,
wo die zähmende Wirkung der Töne auf Bestien
sehr gerühmt wird, die Musik also wieder einmal
als Tierbändiger erscheint.

Die lehrreichsten Beispiele bieten Bettinas »musikalische
Explosionen«, wie Goethe ihre Briefe über
Musik galant bezeichnete. Als der wahrhafte Prototyp
aller vagen Schwärmerei über Musik, zeigt Bettina,
wie ungebührlich man den Begriff dieser Kunst
ausdehnen kann, um sich bequem darum zu tummeln.
Mit der Prätension, von der Musik selbst zu
sprechen, redet sie stets von der dunklen Einwirkung,
welche diese auf ihr Gemüt übt, und deren
üppige Traumseligkeit sie absichtlich von jedem
forschenden Denken absperrt. In einer Komposition
sieht sie immer ein unerforschliches Naturerzeugnis,
nicht ein menschliches Kunstwerk, und begreift
daher Musik nie anders als rein phänomenologisch.
»Musik«, »musikalisch« nennt Bettina
unzählige Erscheinungen, die lediglich ein oder das
andere Element der Tonkunst: Wohlklang, Rhythmus,
Gefühlserregung mit ihr gemein haben. Auf
diese Faktoren kommt es aber gar nicht an, sondern
auf die spezifische Art, wie sie in künstlerischer
Gestaltung als Tonkunst erscheinen. Es versteht
sich von selbst, daß die musiktrunkene Dame in
Goethe, ja in Christus große Musiker sieht, obwohl
von letzterem niemand weiß, daß er einer, von
ersterem jedermann, daß er keiner gewesen.


Das Recht historischer Bildungen und poetischer
Freiheit halten wir in Ehren. Wir begreifen, warum
Aristophanes in den »Wespen« einen feingebildeten
Geist »den Weisen und Musikalischen« (σοφὸν καὶ μουσικόν)
nennt, und finden den Ausdruck Graf
Reinhardts sinnig, Oehlenschläger habe »musikalische
Augen«. Wissenschaftliche Betrachtungen
jedoch dürfen der Musik nie einen andern Begriff
beilegen oder voraussetzen, als den ästhetischen,
wenn nicht alle Hoffnung zur einstigen Feststellung
dieser zitternden Wissenschaft aufgegeben werden soll.

 



VI.

Die Beziehungen der Tonkunst zur Natur.

Das Verhältnis zur Natur ist für jedes Ding das
Erste, das Ehrwürdigste und das Einflußreichste.
Wer auch nur flüchtig an den Puls der Zeit gefühlt,
der weiß, wie die Herrschaft dieser Erkenntnis in
mächtigem Anwachsen begriffen ist. Durch die moderne
Forschung geht ein so starker Zug nach der
Naturseite aller Erscheinungen, daß selbst die abstraktesten
Untersuchungen merklich gegen die Methode
der Naturwissenschaften gravitieren. Auch die
Ästhetik, will sie kein bloßes Scheinleben führen,
muß die knorrige Wurzel kennen, wie die zarte Faser,
an welcher jede einzelne Kunst mit dem Naturgrunde
zusammenhängt. Und gerade für die musikalische
Ästhetik erschließt das Verhältnis der Tonkunst
zur Natur die wichtigsten Folgerungen. Die
Stellung ihrer schwierigsten Materien, die Lösung
ihrer kontroversesten Fragen hängt von der richtigen
Würdigung dieses Zusammenhanges ab.

Die Künste, – vorerst als empfangend, noch nicht
als rückwirkend betrachtet – stehen zu der umgebenden
Natur in einer doppelten Beziehung. Erstens
durch das rohe, körperliche Material, aus welchem
sie schaffen, dann durch den schönen Inhalt, den sie
für künstlerische Behandlung vorfinden. In beiden
Punkten verhält sich die Natur zu den Künsten als
mütterliche Spenderin der ersten und wichtigsten Mitgift.
Es gilt den Versuch, diese Ausstattung im Interesse
der musikalischen Ästhetik rasch zu besichtigen
und zu prüfen, was die vernünftig und darum
ungleich schenkende Natur für die Tonkunst getan
hat.

Untersucht man, inwiefern die Natur Stoff für
die Musik biete, so ergibt sich, daß sie dies nur in
dem Sinn des rohen Materials tut, welches der
Mensch zum Tönen zwingt. Das stumme Erz der
Berge, das Holz des Waldes, der Tiere Fell und
Gedärm sind alles, was wir vorfinden, um den eigentlichen
Baustoff für die Musik, den reinen Ton, zu
bereiten. Wir erhalten also vorerst nur Material
zum Material, dies letztere ist der reine, nach Höhe
und Tiefe bestimmte, d. i. meßbare Ton. Er ist
erste und unumgängliche Bedingung jeder Musik.
Diese gestaltet ihn zu Melodie und Harmonie, den
zwei Hauptfaktoren der Tonkunst. Beide finden sich
in der Natur nicht vor, sie sind Schöpfungen des
Menschengeistes.

Das geordnete Nacheinanderfolgen meßbarer Töne,
welches wir Melodie nennen, vernehmen wir in der
Natur auch nicht in den dürftigsten Anfängen; ihre
sukzessiven Schallerscheinungen entbehren der verständlichen
Proportion und entziehen sich der Reduktion
auf unsere Skala. Die Melodie aber ist »der
springende Punkt«, das Leben, die erste Kunstgestalt
des Tonreichs, an sie ist jede weitere Bestimmtheit,
alle Erfassung des Inhalts geknüpft.

Ebensowenig wie Melodie kennt die Natur, diese
großartige Harmonie aller Erscheinungen, Harmonie
im musikalischen Sinn, als Zusammenklingen bestimmter
Töne. Hat jemand in der Natur einen
Dreiklang gehört, einen Sext- oder Septimakkord?
Wie die Melodie, so war auch (nur in viel langsamerem
Fortschreiten) die Harmonie ein Erzeugnis
menschlichen Geistes.

Die Griechen kannten keine Harmonie, sondern
sangen in der Oktave oder im Einklang, wie noch
heutzutage jene asiatischen Völkerschaften, bei welchen
überhaupt Gesang angetroffen wird. Der Gebrauch
der Dissonanzen (wozu auch Terz und
Sext gehörten) begann allmählich vom 12. Jahrhundert
an, und bis ins 15. beschränkte man sich bei Ausweichungen
auf die Oktave. Jedes der Intervalle,
die jetzt unserer Harmonie dienstbar sind, mußte einzeln
gewonnen werden, und oft reichte ein Jahrhundert
nicht hin für solch kleine Errungenschaft.
Das kunstgebildetste Volk des Altertums sowie die
gelehrtesten Tonsetzer des früheren Mittelalters konnten
nicht, was unsere Hirtinnen auf der entlegensten
Alp: in Terzen singen. Durch die Harmonie aber
ist der Tonkunst nicht etwa ein neues Licht aufgegangen,
sondern es ist zum erstenmal Tag geworden.
»Die ganze Tonschöpfung wurde von dieser Zeit an
erst ausgeboren.« (Nägeli.)


Harmonie und Melodie fehlen also in der Natur.
Nur ein drittes Element in der Musik, dasjenige,
von dem die beiden ersten getragen werden, existiert
schon vor und außer dem Menschen: der Rhythmus.
Im Galopp des Pferdes, dem Klappern der
Mühle, dem Gesang der Amsel und Wachtel äußert
sich eine Einheit, zu welcher aufeinander folgende
Zeitteilchen sich zusammenfassen und ein anschauliches
Ganze bilden. Nicht alle, aber viele Lautäußerungen
der Natur sind rhythmisch. Und zwar
herrscht in ihr das Gesetz des zweiteiligen Rhythmus,
als Hebung und Senkung, Anlauf und Auslauf.
Was diesen Naturrhythmus von der menschlichen
Musik trennt, muß alsbald auffallen. In der Musik
gibt es nämlich keinen isolierten Rhythmus als solchen,
sondern nur Melodie und Harmonie, welche rhythmisch
sich äußert. In der Natur dagegen trägt der
Rhythmus weder Melodie noch Harmonie, sondern
nur unmeßbare Luftschwingungen. Der Rhythmus,
das einzige musikalische Urelement in der Natur, ist
auch das erste, so im Menschen erwacht, im Kinde,
im Wilden am frühesten sich entwickelt. Wenn die
Südsee-Insulaner mit Metallstücken und Holzstäben
rhythmisch klappern und dazu ein unfaßliches Geheul
ausstoßen, so ist das natürliche Musik; denn
es ist eben keine Musik. Was wir aber einen
Tiroler Bauer singen hören, zu welchem anscheinend
keine Spur von Kunst gedrungen, ist durchaus künstliche
Musik. Der Mann meint freilich, er singe,
wie ihm der Schnabel gewachsen ist: aber damit
dies möglich wurde, mußte die Saat von Jahrhunderten
wachsen.

Wir hätten somit die notwendigen Elementarbestandteile
unserer Musik betrachtet und gefunden,
daß der Mensch von der ihn umgebenden Natur
nicht musizieren lernte. In welcher Art und Folge
sich unser heutiges Tonsystem ausgebildet hat, lehrt
die Geschichte der Tonkunst. Wir haben diese
Nachweisung vorauszusetzen und nur ihr Ergebnis
festzuhalten, daß Melodie und Harmonie, daß unsere
Intervallenverhältnisse und Tonleiter, die Teilung von
Dur und Moll nach der verschiedenen Stellung des
Halbtons, endlich die schwebende Temperatur, ohne
welche unsere (europäisch-abendländische) Musik unmöglich
wäre, langsam und allmählich entstandene
Schöpfungen des menschlichen Geistes sind. Die
Natur hat dem Menschen nur die Organe und die
Lust zum Singen mitgegeben, dazu die Fähigkeit,
sich auf Grundlage der einfachsten Verhältnisse nach
und nach ein Tonsystem zu bilden. Nur diese einfachsten
Verhältnisse (Dreiklang, harmonische Progression)
werden als unwandelbare Grundpfeiler jedem
künftigen Weiterbau bleiben. – Man hüte sich vor
der Verwechselung, als ob dieses (gegenwärtige)
Tonsystem selbst notwendig in der Natur läge.
Die Erfahrung, daß selbst Naturalisten heutzutage
mit den musikalischen Verhältnissen unbewußt und
leicht hantieren wie mit angeborenen Kräften, die
sich von selbst verstehen, stempelt die herrschenden
Tongesetze keineswegs zu Naturgesetzen; es ist dies
bereits Folge der unendlich verbreiteten musikalischen
Kultur. Hand bemerkt ganz richtig, daß darum
auch unsere Kinder in der Wiege schon besser singen
als erwachsene Wilde. »Läge die Tonfolge der
Musik in der Natur fertig vor, so sänge auch jeder
Mensch immer rein.«[43]

Wenn man unser Tonsystem ein »künstliches«
nennt, so gebraucht man dies Wort nicht in dem
raffinierten Sinn einer willkürlichen konventionellen
Erfindung. Es bezeichnet bloß ein Gewordenes im
Gegensatz zum Erschaffenen.

Dies übersieht Hauptmann, wenn er den Begriff
eines künstlichen Tonsystems einen »durchaus nichtigen«
nennt, »indem die Musiker ebensowenig haben
Intervalle bestimmen und ein Tonsystem erfinden
können, als die Sprachgelehrten die Worte der Sprache
und die Sprachfügung erfunden haben«.[44] Gerade
die Sprache ist in demselben Sinne wie die Musik
ein künstliches Erzeugnis, indem beide nicht in der
äußeren Natur vorgebildet liegen, sondern allmählich
geworden sind und erlernt werden müssen. Nicht
die Sprachgelehrten, aber die Nationen bilden sich
ihre Sprache nach ihrem Charakter und ändern sie
vervollkommnend immerfort. So haben auch die
»Tongelehrten« unsere Musik nicht »errichtet«, sondern
lediglich das fixiert und begründet, was der
allgemeine, musikalisch befähigte Geist mit Vernünftigkeit,
aber nicht mit Notwendigkeit unbewußt ersonnen
hatte.[45] Aus diesem Prozeß ergibt sich, daß
auch unser Tonsystem im Zeitverlauf neue Bereicherungen
und Veränderungen erfahren wird. Doch
sind innerhalb der gegenwärtigen Gesetze noch so
vielfache und große Evolutionen möglich, daß eine
Änderung im Wesen des Systems sehr fernliegend
erscheinen dürfte. Bestände z. B. die Bereicherung
in der »Emanzipation der Vierteltöne«, wovon eine
moderne Schriftstellerin schon Andeutungen bei Chopin
finden will,[46] so würden Theorie, Kompositionslehre
und Ästhetik der Musik eine total andere. Der
musikalische Theoretiker kann daher gegenwärtig den
Ausblick auf diese Zukunft noch kaum anders frei
lassen, als durch die einfache Anerkennung ihrer
Möglichkeit.


Unserem Ausspruch, es gebe keine Musik in der
Natur, wird man den Reichtum mannigfaltiger Stimmen
einwenden, welche die Natur so wunderbar beleben.
Sollte das Rieseln des Baches, das Klatschen
der Meereswellen, der Donner der Lawinen, das
Stürmen der Windsbraut nicht Anlaß und Vorbild
der menschlichen Musik gewesen sein? Hatten all'
die lispelnden, pfeifenden, schmetternden Laute mit
unserem Musikwesen nichts zu schaffen? Wir müssen
in der Tat mit Nein antworten. Alle diese Äußerungen
der Natur sind lediglich Schall und Klang,
d. h. in ungleichen Zeitteilen aufeinander folgende
Luftschwingungen. Höchst selten und dann nur
isoliert bringt die Natur einen Ton hervor, d. i. einen
Klang von bestimmter, meßbarer Höhe und Tiefe.
Töne sind aber die Grundbedingungen aller Musik.
Mögen diese Klangäußerungen der Musik noch so
mächtig oder reizend das Gemüt anregen, sie sind
keine Stufe zur menschlichen Musik, sondern lediglich
elementarische Andeutungen einer solchen, welche
allerdings später für die ausgebildete menschliche
Musik oft sehr kräftige Anregungen bieten. Selbst
die reinste Erscheinung des natürlichen Tonlebens,
der Vogelgesang, steht zur menschlichen Musik in
keinem Bezug, da er unserer Skala nicht angepaßt
werden kann. Auch das Phänomen der Naturharmonie
– jedenfalls die einzige und unumstößliche
Naturgrundlage, auf welcher die Hauptverhältnisse
unserer Musik beruhen – ist auf seine richtige Bedeutung
zurückzuführen. Die harmonische Progression
erzeugt sich auf der gleichbesaiteten Äolsharfe
von selbst, gründet also auf einem Naturgesetz, allein
das Phänomen selbst hört man nirgend von der Natur
unmittelbar erzeugt. Sobald nicht auf einem musikalischen
Instrument ein bestimmter, meßbarer Grundton
angeschlagen wird, erscheinen auch keine sympathischen
Nebentöne, keine harmonische Progression.
Der Mensch muß also fragen, damit die Natur
Antwort gebe. Die Erscheinung des Echo erklärt
sich noch einfacher. Es ist merkwürdig, wie selbst
tüchtige Schriftsteller sich von dem Gedanken einer
eigentlichen »Musik« in der Natur nicht losmachen
können. Selbst Hand, von dem wir absichtlich
früher Beispiele zitierten, welche seine richtige Einsicht
in das inkommensurable, kunstunfähige Wesen
der natürlichen Schallerscheinungen dartun, bringt ein
eigenes Kapitel »von der Musik der Natur«, deren
Schallerscheinungen »gewissermaßen« auch Musik
genannt werden müssen. Ebenso Krüger.[47] Wo es
sich aber um Prinzipienfragen handelt, da gibt es
kein »gewissermaßen«; was wir in der Natur vernehmen,
ist entweder Musik, oder es ist keine
Musik. Das entscheidende Moment kann nur in die
Meßbarkeit des Tons gelegt werden. Hand legt den
Nachdruck überall auf die »geistige Beseelung«, »den
Ausdruck inneren Lebens, innerer Empfindung«, »die
Kraft der Selbsttätigkeit, wodurch unmittelbar ein
Inneres zur Aussprache gelangt«. Nach diesem Prinzip
müßte der Vogelgesang Musik genannt werden,
die mechanische Spieluhr hingegen nicht; während
gerade das Entgegengesetzte wahr ist.

Die »Musik« der Natur und die Tonkunst des
Menschen sind zwei verschiedene Gebiete. Der
Übergang von der ersten zur zweiten geht durch die
Mathematik. Ein wichtiger, folgenreicher Satz.
Freilich darf man ihn nicht so denken, als hätte der
Mensch seine Töne durch absichtlich angestellte Berechnungen
geordnet; es geschah dies vielmehr durch
unbewußte Anwendung ursprünglicher Größen- und
Verhältnisvorstellungen durch ein verborgenes Messen
und Zählen, dessen Gesetzmäßigkeit erst später die
Wissenschaft konstatierte.

Dadurch, daß in der Musik alles kommensurabel
sein muß, in den Naturlauten aber nichts kommensurabel
ist, stehen diese beiden Schallreiche fast unvermittelt
nebeneinander. Die Natur gibt uns nicht
das künstlerische Material eines fertigen, vorgebildeten
Tonsystems, sondern nur den rohen Stoff der Körper,
die wir der Musik dienstbar machen. Nicht die
Stimmen der Tiere, sondern ihre Gedärme sind uns
wichtig, und das Tier, dem die Musik am meisten
verdankt, ist nicht die Nachtigall, sondern das Schaf.

Nach dieser Untersuchung, welche für das Verhältnis
des Musikalisch-Schönen nur ein Unterbau,
aber ein notwendiger, war, heben wir uns eine Stufe
höher, auf ästhetisches Gebiet.

Der meßbare Ton und das geordnete Tonsystem
sind erst, womit der Komponist schafft, nicht, was
er schafft. Wie Holz und Erz nur »Stoff« waren
für den Ton, so ist der Ton nur »Stoff« (Material)
für die Musik. Es gibt noch eine dritte und höhere
Bedeutung von »Stoff«: Stoff im Sinne des behandelten
Gegenstandes, der dargestellten Idee, des Sujets.
Woher nimmt der Komponist diesen Stoff? Woher
erwächst einer bestimmten Tondichtung der Inhalt,
der Gegenstand, welcher sie als Individuum hinstellt
und von andern unterscheidet?

Die Poesie, die Malerei, die Skulptur haben
ihren unerschöpflichen Quell von Stoffen in der uns
umgebenden Natur. Der Künstler findet sich durch
irgendein Naturschönes angeregt, es wird ihm
Stoff zu eigner Hervorbringung.

In den bildenden Künsten ist das Vorschaffen
der Natur am auffallendsten. Der Maler könnte
keinen Baum, keine Blume zeichnen, wenn sie nicht
schon in der äußeren Natur vorgebildet wären; der
Bildhauer keine Statue, ohne die wirkliche Menschengestalt
zu kennen und zum Muster zu nehmen. Dasselbe
gilt von erfundenen Stoffen. Sie können nie
im strengen Sinn »erfunden« sein. Besteht nicht die
»ideale« Landschaft aus Felsen, Bäumen, Wasser
und Wolkenzügen, lauter Dingen, die in der Natur
vorgebildet sind? Der Maler kann nichts malen, was
er nicht gesehen und genau beobachtet hat. Gleichviel
ob er eine Landschaft malt oder ein Genrebild,
ein Historiengemälde erfindet. Wenn uns Zeitgenossen
einen »Huß«, »Luther«, »Egmont« malen, so
haben sie ihren Gegenstand nie wirklich gesehen,
aber für jeden Bestandteil desselben müssen sie das
Vorbild genau der Natur entnommen haben. Der
Maler muß nicht diesen Mann, aber er muß viele
Männer gesehen haben, wie sie sich bewegen, stehen,
gehen, beleuchtet werden, Schatten werfen; der gröbste
Vorwurf wäre gewiß die Unmöglichkeit oder Naturwidrigkeit
seiner Figuren.

Dasselbe gilt von der Dichtkunst, welche ein
noch weit größeres Feld naturschöner Vorbilder hat.
Die Menschen und ihre Handlungen, Gefühle, Schicksale,
wie sie uns durch eigene Wahrnehmungen oder
durch Tradition – denn auch diese gehört zu dem
Vorgefundenen, dem Dichter Dargebotenen – gebracht
werden, sind Stoff für das Gedicht, die Tragödie,
den Roman. Der Dichter kann keinen Sonnenaufgang,
kein Schneefeld beschreiben, keinen Gefühlszustand
schildern, keinen Bauer, Soldaten, Geizigen,
Verliebten auf die Bühne bringen, wenn er nicht die
Vorbilder dazu in der Natur gesehen und studiert
oder durch richtige Traditionen so in seiner Phantasie
belebt hat, daß sie die unmittelbare Anschauung
ersetzen.

Stellen wir nun diesen Künsten die Musik entgegen,
so erkennen wir, daß sie ein Vorbild, einen
Stoff für ihre Werke nirgend vorfindet.

Es gibt kein Naturschönes für die Musik.

Dieser Unterschied zwischen der Musik und den
übrigen Künsten (nur die Baukunst findet gleichfalls
kein Vorbild in der Natur) ist tiefgehend und
folgenschwer.


Das Schaffen des Malers, des Dichters ist ein
stetes (inneres oder wirkliches) Nachzeichnen, Nachformen,
– etwas nachzumusizieren gibt es in
der Natur nicht. Die Natur kennt keine Sonate,
keine Ouvertüre, kein Rondo. Wohl aber Landschaften,
Genrebilder, Idyllen, Trauerspiele. Der
aristotelische Satz von der Naturnachahmung in der
Kunst, welcher noch bei den Philosophen des vorigen
Jahrhunderts gang und gäbe war, ist längst berichtigt
und bedarf, bis zum Überdruß abgedroschen, hier
keiner weiteren Erörterung. Nicht sklavisch nachbilden
soll die Kunst die Natur, sie hat sie umzubilden.
Der Ausdruck zeigt schon, daß vor
der Kunst etwas da sein mußte, was umgebildet
wird. Dies ist eben das von der Natur dargebotene
Vorbild, das Naturschöne. Der Maler findet sich
von einer reizenden Landschaft, einer Gruppe, einem
Gedicht, der Dichter von einer historischen Begebenheit,
einem Erlebnis, zur künstlichen Darstellung des
Vorgefundenen veranlaßt. Bei welcher Naturbetrachtung
könnte aber der Tonsetzer jemals ausrufen:
das ist ein prächtiges Vorbild für eine Ouvertüre,
eine Symphonie! Der Komponist kann gar
nichts umbilden, er muß alles neu erschaffen.
Was der Maler, der Dichter in Betrachtung des
Naturschönen findet, das muß der Komponist durch
Konzentration seines Innern herausarbeiten. Er muß
der guten Stunde warten, wo es in ihm anfängt zu
singen und zu klingen: da wird er sich versenken
und aus sich heraus etwas schaffen, was in der
Natur nicht seinesgleichen hat und daher auch, ungleich
den andern Künsten, geradezu nicht von
dieser Welt ist.

Es unterliegt keineswegs eine parteiische Begriffsbestimmung,
wenn wir zu dem »Naturschönen« für
den Maler und Dichter den Menschen hinzurechneten,
für den Musiker hingegen den kunstvoll
aus der Menschenbrust quellenden Gesang verschwiegen.
Der singende Hirt ist nicht Objekt, sondern
schon Subjekt der Kunst. Besteht sein Lied aus
meßbaren, geordneten, wenn noch so einfachen Tonfolgen,
so ist's ein Produkt des Menschengeistes, ob
es nun ein Hirtenjunge erfunden hat oder Beethoven.

Wenn daher ein Komponist wirkliche Nationalmelodien
benützt, so ist dies kein Naturschönes;
denn man muß bis zu einem zurückgehen, der sie
erfunden hat, – woher hatte sie dieser? Fand er
ein Vorbild dafür in der Natur? Dies ist die berechtigte
Frage. Die Antwort kann nur verneinend
lauten. Der Volksgesang ist kein Vorgefundenes,
kein Naturschönes, sondern die erste Stufe wirklicher
Kunst, naive Kunst. Er ist für die Tonkunst
ebensowenig ein von der Natur erzeugtes
Vorbild, wie die mit Kohle an Wachtstuben und
Schuttböden geschmierten Blumen und Soldaten
natürliche Vorbilder für die Malerei sind. Beides
ist menschliches Kunstprodukt. Für die Kohlenfiguren
lassen die Vorbilder in der Natur sich nachweisen,
für den Volksgesang nicht; man kann nicht
hinter ihn zurückgehen.


Zu einer sehr gangbaren Verwirrung gelangt man,
wenn man den Begriff des »Stoffs« für die Musik
in einem angewandten, höheren Sinne nimmt und
darauf hinweist, daß Beethoven wirklich eine Ouvertüre
zu Egmont, – oder damit das Wörtchen »zu«
nicht an dramatische Zwecke mahne, – eine Musik
»Egmont« geschrieben hat, Berlioz einen »König
Lear«, Mendelssohn eine »Melusina«. Haben diese
Erzählungen, fragt man, dem Tondichter nicht ebenso
den Stoff geliefert wie dem Dichter? Keineswegs.
Dem Dichter sind diese Gestalten wirkliches Vorbild,
das er umbildet, dem Komponisten bieten sie
bloß Anregung, und zwar poetische Anregung.
Das Naturschöne für den Tondichter müßte ein
Hörbares sein, wie es für den Maler ein Sichtbares,
für den Bildhauer ein Greifbares ist. Nicht
die Gestalt Egmonts, nicht seine Taten, Erlebnisse,
Gesinnungen sind Inhalt der Beethovenschen Ouvertüre,
wie dies im Bilde »Egmont«, im Drama
»Egmont« der Fall ist. Der Inhalt der Ouvertüre
sind Tonreihen, welche der Komponist vollkommen
frei nach musikalischen Denkgesetzen aus sich erschuf.
Sie sind für die ästhetische Betrachtung ganz unabhängig
und selbständig von der Vorstellung »Egmont«,
mit welcher sie lediglich die poetische Phantasie
des Tonsetzers in Zusammenhang gebracht
hat, sei es, daß diese Vorstellung auf eine unerforschliche
Weise den Keim zur Erfindung jener
Tonreihen gelegt hat, sei es, daß er diese nachträglich
seinem Vorwurf entsprechend fand. Dieser
Zusammenhang ist so lose und willkürlich, daß niemals
ein Hörer des Musikstückes auf dessen angeblichen
Gegenstand verfallen würde, wenn nicht der
Autor durch die ausdrückliche Benennung unserer
Phantasie im vorhinein die bestimmte Richtung
oktroyierte. Berlioz' düstere Ouvertüre hängt an
und für sich mit der Vorstellung »König Lear«
ebensowenig zusammen, als ein Straußscher Walzer.
Man kann das nicht scharf genug aussprechen, da
hierüber die irrigsten Ansichten allgemein sind. Erst
mit dem Augenblick erscheint der Straußsche Walzer
der Vorstellung »König Lear« widersprechend, die
Berliozsche Ouvertüre hingegen entsprechend, wo
wir diese Musiken mit jener Vorstellung vergleichen.
Allein eben zu dieser Vergleichung existiert
kein innerer Anlaß, sondern nur eine ausdrückliche
Nötigung vom Autor. Durch eine bestimmte Überschrift
werden wir zur Vergleichung des Musikstückes
mit einem außer ihm stehenden Objekt
genötigt, wir müssen es mit einem bestimmten
Maßstab messen, welcher nicht der musikalische
ist.

Man darf dann vielleicht sagen, Beethovens Ouvertüre
»Prometheus« sei zu wenig großartig für diesen
Vorwurf. Allein nirgend kann man ihr von innen
her beikommen, nirgend ihr eine musikalische Lücke
oder Mangelhaftigkeit nachweisen. Sie ist vollkommen,
weil sie ihren musikalischen Inhalt vollständig
ausführt; ihr dichterisches Thema analog
auszuführen ist eine zweite, ganz verschiedene Forderung.
Diese entsteht und verschwindet mit dem
Titel. Überdies kann ein solcher Anspruch an ein
Tonwerk mit bestimmter Überschrift nur auf gewisse
charakteristische Eigenschaften lauten: daß die Musik
erhaben oder niedlich, düster oder froh klinge, von
einfacher Exposition zu betrübtem Abschluß sich
entwickle usw. An die Dichtkunst oder Malerei
stellt der Stoff die Forderung einer bestimmten konkreten
Individualität, nicht bloßer Eigenschaften.
Darum wäre es recht wohl denkbar, daß Beethovens
Ouvertüre zu »Egmont« ebenfalls »Wilhelm Tell«
oder »Jeanne d'Arc« überschrieben sein könnte. Das
Drama Egmont, das Bild Egmont lassen höchstens
die Verwechslung zu, daß dies ein anderes Individuum
in den gleichen Verhältnissen, nicht aber, daß
es ganz andere Verhältnisse sind.

Man sieht, wie eng das Verhältnis der Musik
zum Naturschönen mit der ganzen Frage von ihrem
Inhalt zusammenhängt.

Noch einen Einwand wird man aus der musikalischen
Literatur herholen, um der Musik ein Naturschönes
zu vindizieren. Beispiele nämlich, daß Tonsetzer
aus der Natur nicht bloß den poetischen Anlaß
geschöpft (wie in obigen Historien), sondern wirklich
hörbare Äußerungen ihres Tonlebens direkt nachgebildet
haben: der Hahnenruf in Haydns Jahreszeiten,
Kuckuck, Nachtigall- und Wachtelschlag in
Spohrs »Weihe der Töne« und in Beethovens
Pastoralsymphonie. Allein wenn wir gleich diese
Nachahmung hören und in einem musikalischen
Kunstwerk hören, so haben sie doch darin keine
musikalische Bedeutung, sondern eine poetische. Es
soll uns der Hahnenschrei alsdann nicht als schöne
Musik oder überhaupt als Musik vorgeführt, sondern
nur der Eindruck zurückgerufen werden, welcher
mit jener Naturerscheinung zusammenhängt.
»Ich habe Haydns Schöpfung – gesehen beinahe«,
schreibt Jean Paul nach einer Aufführung dieses
Tonwerks an Thieriot. Allgemein bekannte Stichwörter,
Zitate sind es, welche uns erinnern: es ist
früher Morgen, laue Sommernacht, Frühling. Ohne
diese bloß beschreibende Tendenz hat nie ein Komponist
Naturstimmen direkt zu wirklichen musikalischen
Zwecken verwenden können. Ein Thema
können alle Naturstimmen der Erde zusammen nicht
hervorbringen, eben weil sie keine Musik sind,[48] und
bedeutungsvoll erscheint es, daß die Tonkunst von
der Natur nur Gebrauch machen kann, wenn sie
in die Malerei pfuscht.

 



VII.

Die Begriffe »Inhalt« und »Form«
in der Musik.

Hat die Musik einen Inhalt?

So lautet, seit man gewohnt ist, über unsere Kunst
nachzudenken, ihre hitzigste Streitfrage. Sie wurde
für und wider entschieden. Gewichtige Stimmen
behaupten die Inhaltslosigkeit der Musik, sie gehören
beinahe durchaus den Philosophen: Rousseau,
Kant, Hegel, Herbart,[49] Kahlert u. a. Von den
zahlreichen Physiologen, welche diese Überzeugungen
unterstützen, sind uns die durch musikalische Bildung
hervorragenden Denker Lotze und Helmholtz die
wichtigsten. Die ungleich zahlreicheren Kämpfer
fechten für den Inhalt der Tonkunst! es sind die
eigentlichen Musiker unter den Schriftstellern, und
das Gros der allgemeinen Überzeugung steht zu ihnen.

Fast mag es seltsam erscheinen, daß gerade diejenigen,
welchen die technischen Bestimmungen der
Musik vertraut sind, sich nicht von dem Irrtum einer
diesen Bedingungen widersprechenden Ansicht lossagen
mögen, die man eher den abstrakten Philosophen
verzeihen könnte. Das kommt daher, weil
es vielen Musikschriftstellern in diesem Punkt mehr
um die vermeintliche Ehre ihrer Kunst, als um die
Wahrheit zu tun ist. Sie befehden die Lehre von
der Inhaltlosigkeit der Musik nicht wie Meinung
gegen Meinung, sondern wie Ketzerei gegen Dogma.
Die gegnerische Ansicht erscheint ihnen als unwürdiges
Mißverstehen, als grober, frevelnder Materialismus.
»Wie, die Kunst, die uns hoch erhebt und
begeistert, der so viele edle Geister ihr Leben gewidmet,
die den höchsten Ideen dienstbar werden
kann, sie sollte mit dem Fluch der Inhaltlosigkeit
beladen sein, bloßes Spielwerk der Sinne, leeres Geklingel!?«
Mit derlei vielgehörten Ausrufungen, wie
sie meist koppelweise losgelassen werden, obwohl
ein Satz zum andern nicht gehört, wird nichts widerlegt
noch bewiesen. Es handelt sich hier um keinen
Ehrenpunkt, kein Parteizeichen, sondern einfach um
die Erkenntnis des Wahren, und zu dieser zu gelangen,
muß man sich vor allem über die Begriffe
klar sein, die man bestreitet.

Die Verwechslung der Begriffe: Inhalt, Gegenstand,
Stoff ist es, was in der Materie so viel
Unklarheit verursacht hat und noch immer veranlaßt,
da jeder für denselben Begriff eine andere Bezeichnung
gebraucht, oder mit dem gleichen Wort verschiedene
Vorstellungen verbindet. »Inhalt« im ursprünglichen
und eigentlichen Sinne ist: was ein Ding
enthält, in sich hält. In dieser Bedeutung sind die
Töne, aus welchen ein Musikstück besteht, welche
als dessen Teile es zum Ganzen bilden, der Inhalt
desselben. Daß sich mit dieser Antwort niemand zufriedenstellen
mag, sie als etwas ganz Selbstverständliches
abfertigend, hat seinen Grund darin, daß man gemeiniglich
den »Inhalt« mit »Gegenstand« verwechselt.
Bei der Frage nach dem »Inhalt« der Musik hat man
die Vorstellung von »Gegenstand« (Stoff, Sujet)
im Sinne, welchen man als die Idee, das Ideale, den
Tönen als »materiellen Bestandteilen« geradezu entgegengesetzt.
Einen Inhalt in dieser Bedeutung, einen
Stoff im Sinne des behandelten Gegenstandes hat
die Tonkunst in der Tat nicht. Kahlert stützt sich
mit Recht nachdrücklich darauf, daß sich von der
Musik nicht, wie vom Gemälde, eine »Wortbeschreibung«
liefern läßt (Ästh. 380), wenngleich seine
weitere Annahme irrig ist, daß solche Wortbeschreibung
jemals eine »Abhilfe für den fehlenden Kunstgenuß«
bieten könne. Aber eine erklärende Verständigung,
um was es sich handelt, kann sie bieten.
Die Frage nach dem »Was« des musikalischen Inhaltes
müßte sich notwendig in Worten beantworten
lassen, wenn das Musikstück wirklich einen »Inhalt«
(einen Gegenstand) hätte. Denn ein »unbestimmter
Inhalt«, den sich jedermann als etwas anderes denken
kann, der sich nur fühlen, nicht in Worten wiedergeben
läßt, ist eben kein Inhalt in der genannten
Bedeutung.

Die Musik besteht aus Tonreihen, Tonformen,
diese haben keinen andern Inhalt als sich selbst. Sie
erinnern abermals an die Baukunst und den Tanz,
die uns gleichfalls schöne Verhältnisse ohne bestimmten
Inhalt entgegenbringen. Mag nun die Wirkung
eines Tonstücks jeder nach seiner Individualität
anschlagen und benennen, der Inhalt desselben ist
keiner, als eben die gehörten Tonformen; denn die
Musik spricht nicht bloß durch Töne, sie spricht
auch nur Töne.

Krüger, wohl der kenntnisreichste Verfechter des
musikalischen »Inhalts« gegen Hegel und Kahlert,
behauptet, die Musik gebe bloß eine andere Seite
desselben Inhalts, welcher den übrigen Künsten,
z. B. der Malerei, zusteht. »Jede plastische Gestalt«,
sagt er (Beiträge, 131), »ist eine ruhende: sie gibt
nicht die Handlung, sondern die gewesene Handlung
oder das Seiende. Also nicht: Apollo überwindet,
sagt das Gemälde aus, sondern es zeigt den Überwinder,
den zornigen Kämpfer« usw. Hingegen »die
Musik gibt zu jenen stillstehenden plastischen Substantiven
das Verbum, die Tätigkeit, das innere
Wogen hinzu, und wenn wir dort als den wahren
ruhenden Inhalt erkannt haben: zürnend, liebend, so
erkennen wir hier nicht minder den wahren bewegenden
Inhalt: zürnt, liebt, rauscht, wogt, stürmt.«
Letzteres ist nur bis zur Hälfte richtig: »rauschen,
wogen und stürmen« kann die Musik, aber »zürnen«
und »lieben« kann sie nicht. Das sind schon hineingefühlte
Leidenschaften. Wir müssen hier auf unser
zweites Kapitel zurückweisen. Krüger fährt fort,
der Bestimmtheit des gemalten Inhalts die des
musizierten an die Seite zu stellen. Er sagt: »Der
Bildner stellt Orest von Furien verfolgt dar: es
erscheint auf der Außenfläche seines Leibes, in Auge,
Mund, Stirn und Haltung der Ausdruck des Flüchtigen,
Düstern, Verzweifelten, neben ihm die Gestalten
des Fluchs, die ihn beherrschen, in gebietender,
furchtbarer Hoheit, ebenfalls äußerlich in verharrenden
Umrissen, Gesichtszügen, Stellungen. Der Tondichter
stellt Orest den Verfolgten nicht im beruhenden
Umriß hin, sondern nach der Seite, die
dem Bildner fehlt: er singt das Grausen und Beben
seiner Seele, die fliehend kämpfende Regung« usf.
Dies ist meines Erachtens ganz falsch. Der Tonkünstler
kann den Orestes weder so noch so, er
kann ihn gar nicht darstellen.

Man wende nicht ein, daß ja auch die bildenden
Künste uns die bestimmte, historische Person nicht
zu geben vermögen, und wir die gemalte Gestalt nicht
als dieses Individuum erkennen würden, brächten
wir nicht die Kenntnis des Historisch-Tatsächlichen
hinzu. Freilich ist es nicht Orest, der Mann mit
diesen Erlebnissen und bestimmten biographischen
Momenten; diesen kann nur der Dichter darstellen,
weil nur er zu erzählen vermag. Allein das Bild
»Orest« zeigt uns doch unverkennbar einen Jüngling
mit edlen Zügen, in griechischem Gewand, Angst
und Seelenpein in den Mienen und Bewegungen, es
zeigt uns die furchtbaren Gestalten der Rachegöttinnen,
ihn verfolgend und quälend. Dies alles
ist klar, unzweifelhaft, sichtlich erzählbar – ob nun
der Mann Orest heiße oder anders. Nur die Motive:
daß der Jüngling einen Muttermord begangen usw.,
sind nicht ausdrückbar. Was kann die Tonkunst
jenem sichtbaren (vom Historischen abstrahierten) Inhalt
des Gemäldes an Bestimmtheit entgegensetzen?
Verminderte Septimakkorde, Mollthemen, wogende
Bässe u. dgl., kurz musikalische Formen, welche
ebensogut ein Weib, anstatt eines Jünglings, einen
von Häschern anstatt von Furien Verfolgten, einen
Eifersüchtigen, Rachesinnenden, einen von körperlichem
Schmerz Gequälten, kurz alles Erdenkliche
bedeuten können, wenn man schon das Tonstück
etwas will bedeuten lassen.

Es bedarf wohl auch nicht der ausdrücklichen Berufung
auf den früher begründeten Satz, daß, wenn
vom Inhalt und der Darstellungsfähigkeit der Tonkunst
die Rede ist, nur von der reinen Instrumentalmusik
ausgegangen werden darf. Niemand wird
dies so weit vergessen, uns z. B. den Orestes in
Glucks »Iphigenia« einzuwenden. Diesen »Orestes«
gibt ja nicht der Komponist; die Worte des Dichters,
Gestalt und Mimik des Darstellers, Kostüm und
Dekorationen des Malers – dies ist's, was den
Orestes fertig hinstellt. Was der Musiker hinzugibt,
ist vielleicht das Schönste von allem, aber es ist
gerade das Einzige, was nichts mit dem wirklichen
Orest zu schaffen hat: Gesang.

Lessing hat mit wunderbarer Klarheit auseinandergesetzt,
was der Dichter und was der bildende
Künstler aus der Geschichte des Laokoon zu machen
vermag. Der Dichter, durch das Mittel der Sprache,
gibt den historischen, individuell bestimmten Laokoon,
der Maler und Bildhauer hingegen einen Greis mit
zwei Knaben (von diesem bestimmten Alter, Aussehen,
Kostüm usf.), von den furchtbaren Schlangen
umwunden, in Mienen, Stellung und Gebärden die
Qual des nahenden Todes ausdrückend. Vom Musiker
sagt Lessing nichts. Ganz begreiflich; denn
nichts ist es eben, was dieser aus dem Laokoon
machen kann.

Wir haben bereits angedeutet, wie eng die Frage
nach dem Inhalt der Tonkunst mit deren Stellung
zum Naturschönen zusammenhängt. Der Musiker
findet nirgend das Vorbild für seine Kunst, welches
den anderen Künsten die Bestimmtheit und Erkennbarkeit
ihres Inhalts gewährleistet. Eine Kunst, der
das vorbildende Naturschöne abgeht, wird im eigentlichen
Sinne körperlos sein. Das Urbild ihrer Erscheinungsform
begegnet uns nirgend, fehlt daher in
dem Kreis unserer gesammelten Begriffe. Es wiederholt
keinen bereits bekannten, benannten Gegenstand,
darum hat Musik für unser in bestimmte Begriffe
gefaßtes Denken keinen nennbaren Inhalt.

Vom Inhalt eines Kunstwerkes kann eigentlich
nur da die Rede sein, wo man diesen Inhalt einer
Form entgegenhält. Die Begriffe »Inhalt« und »Form«
bedingen und ergänzen einander. Wo nicht eine
Form von einem Inhalt dem Denken trennbar erscheint,
da existiert auch kein selbständiger Inhalt.
In der Musik aber sehen wir Inhalt und Form, Stoff
und Gestaltung, Bild und Idee in dunkler, untrennbarer
Einheit verschmolzen. Dieser Eigentümlichkeit
der Tonkunst, Form und Inhalt ungetrennt zu besitzen,
stehen die dichtenden und bildenden Künste
schroff gegenüber, welche denselben Gedanken, dasselbe
Ereignis in verschiedener Form darstellen
können. Aus der Geschichte des Wilhelm Tell
machte Florian einen historischen Roman, Schiller
ein Drama, Goethe begann sie als Epos zu bearbeiten.
Der Inhalt ist überall derselbe, in Prosa
aufzulösende, erzählbare, erkennbare; die Form ist
verschieden. Die dem Meer entsteigende Aphrodite
ist der gleiche Inhalt unzähliger gemalter und gemeißelter
Kunstwerke, die durch die verschiedene
Form nicht zu verwechseln sind. Bei der Tonkunst
gibt es keinen Inhalt gegenüber der Form, weil sie
keine Form hat außerhalb des Inhalts. Betrachten
wir dies näher.

Die selbständige, ästhetisch nicht weiter teilbare,
musikalische Gedankeneinheit ist in jeder Komposition
das Thema. Die primitiven Bestimmungen,
die man der Musik als solcher zuschreibt, müssen
sich immer schon am Thema, dem musikalischen
Mikrokosmus, nachweisbar finden. Hören wir irgendein
Hauptthema, z. B. zu Beethovens B-dur-Symphonie.
Was ist dessen Inhalt? Was seine Form?
Wo fängt diese an, wo hört jener auf? Daß ein bestimmtes
Gefühl nicht Inhalt des Satzes sei, hoffen
wir dargetan zu haben, und wird in diesem wie in
jedem andern konkreten Fall nur immer einleuchtender
erscheinen. Was also will man den Inhalt
nennen? Die Töne selbst? Gewiß; allein sie sind
eben schon geformt. Was die Form? Wieder die
Töne selbst, – sie aber sind schon erfüllte Form.

Jeder praktische Versuch, in einem Thema Form
von Inhalt trennen zu wollen, führt auf Widerspruch
oder Willkür. Zum Beispiel: wechselt ein Motiv,
das von einem andern Instrument oder in einer
höheren Oktave wiederholt wird, seinen Inhalt oder
seine Form? Behauptet man, wie zumeist geschieht,
das letztere, so bliebe als Inhalt des Motivs bloß
die Intervallenreihe als solche, als Schema der Notenköpfe,
wie sie in der Partitur dem Auge sich darstellt.
Dies ist aber keine musikalische Bestimmtheit,
sondern ein Abstraktum. Es verhält sich damit,
wie mit den gefärbten Glasfenstern eines Pavillons,
durch welche man dieselbe Gegend rot, blau, gelb
erblicken kann. Diese ändert hierdurch weder ihren
Inhalt, noch ihre Form, sondern lediglich die
Färbung. Solch zahlloser Farbenwechsel derselben
Formen vom grellsten Kontrast bis zur feinsten
Schattierung ist der Musik ganz eigentümlich und
macht eine der reichsten und ausgebildetsten Seiten
ihrer Wirksamkeit aus.

Eine für Klavier entworfene Melodie, die ein
zweiter später instrumentiert, bekommt durch ihn
ebenfalls eine neue Form, aber nicht erst Form;
sie ist schon geformter Gedanke. Noch weniger
wird man behaupten wollen, ein Thema ändere durch
Transposition seinen Inhalt und behalte die Form,
da sich bei dieser Ansicht die Widersprüche verdoppeln
und der Hörer augenblicklich erwidern muß,
er erkenne einen ihm bekannten Inhalt, nur »klinge
er verändert«.

Bei ganzen Kompositionen, namentlich größerer
Ausdehnung, pflegt man freilich von deren Form und
Inhalt zu sprechen. Dann gebraucht man aber diese
Begriffe nicht in ihrem ursprünglichen logischen Sinne,
sondern schon in einer spezifisch musikalischen
Bedeutung. Die »Form« einer Symphonie, Ouvertüre,
Sonate, Arie, eines Chors usw. nennt man die
Architektonik der verbundenen Einzelteile und Gruppen,
aus welchen das Tonstück besteht, näher also:
die Symmetrie dieser Teile in ihrer Reihenfolge, Kontrastierung,
Wiederkehr und Durchführung. Als den
Inhalt begreift man aber dann die zu solcher Architektonik
verarbeiteten Themen. Hier ist also von
einem Inhalt als »Gegenstand« keine Rede mehr,
sondern lediglich von einem musikalischen. Bei ganzen
Tonstücken wird daher »Inhalt« und »Form« in einer
künstlerisch angewandten, nicht in der rein logischen
Bedeutung gebraucht; wollen wir diese an den Begriff
der Musik legen, so müssen wir nicht an einem
ganzen, daher zusammengesetzten Kunstwerk operieren,
sondern an dessen letztem, ästhetisch nicht
weiter teilbarem Kerne. Dies ist das Thema oder
die Themen. Bei diesen läßt sich in gar keinem
Sinne Form und Inhalt trennen. Will man jemand
den »Inhalt« eines Motivs namhaft machen, so muß
man ihm das Motiv selbst vorspielen. So kann
also der Inhalt eines Tonwerks niemals gegenständlich,
sondern nur musikalisch aufgefaßt werden, nämlich
als das in jedem Musikstück konkret Erklingende.
Da die Komposition formellen Schönheitsgesetzen
folgt, so improvisiert sich ihr Verlauf nicht in willkürlich
planlosem Schweifen, sondern entwickelt sich
in organisch übersichtlicher Allmählichkeit wie reiche
Blüten aus Einer Knospe.

Dies ist das Hauptthema, – der wahre Stoff und
Inhalt (Gegenstand) des ganzen Tongebildes. Alles
darin ist freie Folge und Wirkung des Themas, durch
dieses bedingt und gestaltet, von ihm beherrscht und
erfüllt. Es ist das selbständige Axiom, das zwar
augenblicklich befriedigt, aber von unserm Geist bestritten
und entwickelt gesehen werden will, was
dann in der musikalischen Durchführung, analog
einer logischen Entwickelung, stattfindet. Wie die
Hauptfigur eines Romans bringt der Komponist das
Thema in die verschiedensten Lagen und Umgebungen,
in die wechselndsten Erfolge und Stimmungen,
– alles andere, wenn noch so kontrastierend,
ist in bezug darauf gedacht und gestaltet.

Inhaltlos werden wir demnach etwa jenes freieste
Präludieren nennen, bei welchem der Spieler, mehr
ausruhend als schaffend, sich bloß in Akkorden,
Arpeggios, Rosalien ergeht, ohne eine selbständige
Tongestalt bestimmt hervortreten zu lassen. Solch
freie Präludien werden als Individuen nicht erkennbar
oder unterscheidbar sein, wir werden sagen
dürfen, sie haben (im weiteren Sinne) keinen Inhalt,
weil kein Thema.

Das Thema resp. die Themen eines Tonstückes
sind also sein wesentlicher Inhalt.

In Ästhetik und Kritik wird auf das Hauptthema
einer Komposition lange nicht das gehörige
Gewicht gelegt. Das Thema allein offenbart schon
den Geist, der das ganze Werk geschaffen. Wenn
ein Beethoven die Ouvertüre zur »Leonore« so anfängt,
oder ein Mendelssohn die Ouvertüre zur
»Fingalshöhle« so, da wird jeder Musiker, ohne von
der weiteren Durchführung noch eine Note zu
wissen, ahnen, vor welchem Palast er steht. Klingt
uns aber ein Thema entgegen, wie das zur Fausta-Ouvertüre
von Donizetti oder »Louise Miller« von
Verdi, so bedarf es ebenfalls keines weiteren Eindringens
in das Innere, um uns zu überzeugen, daß
wir in der Kneipe sind. In Deutschland legt Theorie
und Praxis einen überwiegenden Wert auf die musikalische
Durchführung gegenüber dem thematischen
Gehalt. Was aber nicht (offenkundig oder versteckt)
im Thema ruht, kann später nicht organisch entwickelt
werden, und weniger vielleicht in der Kunst
der Entwickelung, als in der symphonischen Kraft
und Fruchtbarkeit der Themen liegt es, daß unsere
Zeit keine Beethovenschen Orchesterwerke mehr
aufweist.

Bei der Frage nach dem Inhalt der Tonkunst
muß man sich insbesondere hüten, das Wort in
lobender Bedeutung zu nehmen. Daraus, daß die
Musik keinen Inhalt (Gegenstand) hat, folgt nicht,
daß sie des Gehalts entbehre. »Geistigen Gehalt«
meinen offenbar diejenigen, welche mit dem Eifer
einer Partei für den »Inhalt« der Musik fechten.
Wir müssen hier auf das im 3. Kapitel Gesagte
verweisen. Die Musik ist ein Spiel, aber keine
Spielerei. Gedanken und Gefühle rinnen wie Blut
in den Adern des ebenmäßig schönen Tonkörpers;
sie sind nicht er, sind auch nicht sichtbar, aber
sie beleben ihn. Der Komponist dichtet und denkt.
Nur dichtet und denkt er, entrückt aller gegenständlichen
Realität, in Tönen. Muß doch diese
Trivialität hier ausdrücklich wiederholt sein, weil sie
selbst von denjenigen, die sie prinzipiell anerkennen,
in den Konsequenzen allzuhäufig verleugnet und
verletzt wird. Sie denken sich das Komponieren als
Übersetzung eines gedachten Stoffs in Töne, während
doch die Töne selbst die unübersetzbare Ursprache
sind. Daraus, daß der Tondichter gezwungen
ist, in Tönen zu denken, folgt ja schon
die Inhaltlosigkeit der Tonkunst, indem jeder begriffliche
Inhalt in Worten müßte gedacht werden
können.

So strenge wir bei der Untersuchung des Inhalts
alle Musik über gegebene Texte, als dem
reinen Begriff der Tonkunst widersprechend, ausschließen
mußten, so unentbehrlich sind die Meisterwerke
der Vokalmusik bei der Würdigung des Gehaltes
der Tonkunst. Vom einfachen Lied bis zur
gestaltenreichen Oper und der altehrwürdigen Gottesfeier
durch Kirchenmusik hat die Tonkunst nie aufgehört,
die teuersten und wichtigsten Bewegungen
des Menschengeistes zu begleiten und somit indirekt
zu verherrlichen.

Nebst der Vindikation des geistigen Gehaltes
muß noch eine zweite Konsequenz nachdrücklich
hervorgehoben werden. Die gegenstandlose Formschönheit
der Musik hindert sie nicht, ihren Schöpfungen
Individualität aufprägen zu können. Die
Art der künstlerischen Bearbeitung, sowie die Erfindung
gerade dieses Themas ist in jedem Fall eine
so einzige, daß sie niemals in einer höheren Allgemeinheit
zerfließen kann, sondern als Individuum
dasteht. Eine Melodie von Mozart oder Beethoven
ruht so fest und unvermischt auf eigenen Füßen,
wie ein Vers Goethes, ein Ausspruch Lessings,
eine Statue Thorwaldsens, ein Bild Overbecks.
Die selbständigen musikalischen Gedanken (Themen)
haben die Sicherheit eines Zitats und die Anschaulichkeit
eines Gemäldes; sie sind individuell, persönlich,
ewig.

Wenn wir daher schon Hegels Ansicht von der
Gehaltlosigkeit der Tonkunst nicht teilen können,
so scheint es uns noch irrtümlicher, daß er dieser
Kunst nur die Aussprache des »individualitätslosen
Innern« zuweist. Selbst von Hegels musikalischem
Standpunkt, welcher die wesentlich formende, objektive
Tätigkeit des Komponisten übersieht, die Musik
rein als freie Entäußerung der Subjektivität auffassend,
folgt nicht die »Individualitätslosigkeit« derselben,
da ja der subjektiv produzierende Geist
wesentlich individuell erscheint.

Wie die Individualität sich in der Wahl und Bearbeitung
der verschiedenen musikalischen Elemente
ausprägt, haben wir im 3. Kapitel berührt. Gegenüber
dem Vorwurf der Inhaltlosigkeit also hat die
Musik Inhalt, allein musikalischen, welcher ein nicht
geringerer Funke des göttlichen Feuers ist, als das
Schöne jeder andern Kunst. Nur dadurch aber,
daß man jeden andern »Inhalt« der Tonkunst unerbittlich
negiert, rettet man deren »Gehalt«. Denn
aus dem unbestimmten Gefühle, worauf sich jener
Inhalt im besten Fall zurückführt, ist ihr eine geistige
Bedeutung nicht abzuleiten, wohl aber aus der bestimmten
schönen Tongestaltung als der freien Schöpfung
des Geistes aus geistfähigem Material.


[1] »Altes und Neues« von Fr. Th. Vischer (Stuttgart 1881)
S. 187.


[2] »Musikalische Stationen« von Ed. Hanslick. Berlin, Verein
f. dt. Lit. 1885. 5. Aufl.


[3] Neue Gedichte.


[4] R. Schumann hat viel Unheil angestiftet mit seinem Satz
(I, 43 der Gesammelten Schriften): »Die Ästhetik der einen
Kunst ist die der andern, nur das Material ist verschieden.«

Ganz anders urteilt Grillparzer und trifft das Richtige mit
folgendem Ausspruch (IX, 142 der sämtl. Werke): »Der übelste
Dienst, den man in Deutschland den Künsten erweisen konnte,
war wohl der, sie sämtlich unter den Namen der Kunst zusammenzufassen.
So viel Berührungspunkte sie unter sich allerdings
wohl haben, so unendlich verschieden sind sie in den
Mitteln, ja in den Grundbedingungen ihrer Ausübung. Wenn
man den Grundunterschied der Musik und der Dichtkunst
schlagend charakterisieren wollte, so müßte man darauf aufmerksam
machen, wie die Wirkung der Musik vom Sinnenreiz,
vom Nervenspiel beginnt und, nachdem das Gefühl angeregt
worden, höchstens in letzter Instanz an das Geistige gelangt,
indes die Dichtkunst zuerst den Begriff erweckt, nur durch ihn
auf das Gefühl wirkt und als äußerste Stufe der Vollendung
oder der Erniedrigung erst das Sinnliche teilnehmen läßt; der Weg
beider ist daher gerade der umgekehrte. Die eine Vergeistigung
des Körperlichen, die andere Verkörperung des Geistigen.«


[5] In dieser Begriffsbezeichnung stimmen die älteren Philosophen
mit den neueren Physiologen überein, und wir mußten
sie unbedingt den Benennungen der Hegelschen Schule vorziehen,
welche bekanntlich innere und äußere Empfindung unterscheidet.


[6] Hegel hat gezeigt, wie die Untersuchung der »Empfindungen«
(nach unserer Terminologie: der Gefühle), welche eine
Kunst erweckt, ganz im Unbestimmten stehen bleibt und gerade
vom eigentlichen konkreten Inhalt absieht. »Was empfunden
wird«, sagt er, »bleibt eingehüllt in der Form abstraktester,
einzelner Subjektivität, und deshalb sind auch die Unterschiede
der Empfindung ganz abstrakte, keine Unterschiede der
Sache selbst« (Ästhetik I, 42).


[7] Wo »Gefühl« nicht einmal von »Empfindung« getrennt
wurde, da kann von einem tieferen Eingehen in die Unterschiede
des ersteren um so weniger die Rede sein; sinnliche
und intellektuelle Gefühle, die chronische Form der Stimmung,
die akute des Affektes, Neigung und Leidenschaft, sowie die
eigentümlichen Färbungen dieser als »pathos« der Griechen und
»passio« der neueren Lateiner wurden in bunter Mischung
nivelliert, und von der Musik lediglich ausgesagt, sie sei speziell
die Kunst, Gefühle zu erregen.


[8] Namentlich von Rochlitz existieren manche solcher für
uns heute sehr verwunderlichen Aussprüche über Mozarts Instrumentalmusiken.
Derselbe Rochlitz bezeichnet das reizende
Menuetto capriccio in Webers As-dur-Sonate als einen »ununterbrochen
fortströmenden Erguß einer leidenschaftlichen,
heftig aufgeregten Seele, und doch mit bewunderungswürdiger
Festigkeit zusammengehalten«.


[9] Vischer (Ästh. § 11 Anmerkung) definiert die bestimmten
Ideen als die Reiche des Lebens, sofern ihre Wirklichkeit als
ihrem Begriff entsprechend gedacht wird. Denn Idee bezeichnet
immer den in seiner Wirklichkeit rein und mangellos gegenwärtigen
Begriff.


[10] Bachianer wie Spitta freilich erstreben dies umgekehrt,
indem sie, statt zugunsten ihres Meisters die Theorie selbst zu
bestreiten, die Fugen und Suiten desselben mit ebenso beredten
und positiven Gefühlsergüssen interpretieren, wie nur ein subtiler
Beethovenianer seines Meisters Sonaten.


[11] Gervinus hat den Rangstreit zwischen der Vokal- und
Instrumentalmusik in seinem »Händel und Shakespeare« (1868)
wieder aufgenommen; aber indem er die »Sangkunst« für echte
und wahre Musik, die »Spielkunst« für »ein von allem Innerlichen
auf das Äußerliche herabgekommenes Kunstwerk«, für
ein physikalisches Mittel zu physiologischen Reizen erklärt, beweist
er mit allem Aufwand seines Scharfsinnes doch nur, daß
man ein gelehrter Händel-Enthusiast und dennoch in wunderlichen
Irrtümern über das Wesen der Musik befangen sein
kann. Niemand hat diese Irrtümer schlagender widerlegt, als
Ferdinand Hiller, dessen Kritik des Buches von Gervinus
wir nachstehende treffende Stellen entnehmen: »Die Verbindungen
des Wortes mit dem Tone sind von der mannigfachsten
Art. Von dem einfachsten, in Tönen noch halb gesprochenen
Rezitativ bis zu einem Chore von Bach oder einem Opernfinale
von Mozart – welch eine Reihe von Zusammensetzungen!
Aber nur im Rezitativischen, mag es selbständig auftreten oder
den Gang eines Gesangstückes auch nur durch einen Ausruf
unterbrechen, kann der Text mit der Musik in gleicher Kraft
den Hörer ergreifen. Sobald die Musik in ihrer vollständigen
Wesenheit auftritt, läßt sie das Wort, das sonst omnipotente
Wort, weit hinter sich zurück. Der Beweis liegt, leider
möchte man sagen, allzu nahe. Schön komponiert, kann das
schlechteste Gedicht die Freude an der Komposition kaum
schmälern, das größte poetische Meisterwerk aber kann eine
langweilige Musik nicht einmal stützen. Welch geringes Interesse
erregt der Text eines Oratoriums bei der Lektüre; man
begreift es kaum, daß er dem genialen Tondichter den Stoff
geben konnte zu einer stundenlangen, Ohr, Herz und Seele
erfüllenden Musik. Ja, mehr noch, es ist in den meisten Fällen
dem Hörer gar nicht möglich, Worte und Melodie gleichzeitig
zu erfassen. Die konventionellen Klänge, aus welchen sich ein
Satz in der Sprache zusammensetzt, müssen ziemlich rasch miteinander
verbunden werden, damit sie, vom Gedächtnisse zusammengehalten,
im Geiste zum Verständnisse gelangen. Die
Musik aber erfaßt den Hörer mit dem ersten Tone und führt
ihn mit sich fort, ohne ihm die Zeit, ja nur die Möglichkeit zu
lassen, auf das Gehörte zurückzukommen.… Mögen wir«,
fährt Hiller weiter fort, »dem naivsten Volksliede lauschen,
mag uns Händels Halleluja, von tausend Stimmen getragen,
entgegenklingen, so wird es im ersteren Falle der Reiz einer
kaum entfalteten Melodienknospe, im letzteren die Kraft und
Pracht der vereinigten Elemente der ganzen Tonwelt sein, was
uns reizt oder begeistert. Das dort vom Feinsliebchen, hier
vom Himmelreich die Rede, trägt zu jener ersteren, unmittelbaren
Wirkung nichts bei; diese ist rein musikalischer Natur
und würde nicht ausbleiben, auch wenn man die Worte weder
verstände, noch verstehen könnte.« (Aus dem Tonleben unserer
Zeit. Neue Folge. Leipzig 1871. S. 40 ff.)


[12] Diesen bekannten bildlichen Ausdruck können wir hier als
zutreffend gebrauchen, wo es sich noch, abgesehen von jeder
ästhetischen Forderung, bloß um das abstrakte Verhalten
der Musik zu Textworten überhaupt und damit um die Entscheidung
handelt, von welchem dieser beiden Faktoren die
selbständige, maßgebende Bestimmung des Inhaltes (Gegenstandes)
ausgehe. Sobald es sich aber nicht mehr um das
Was, sondern um das Wie der musikalischen Leistungen
handelt, hört der Satz freilich auf, passend zu sein. Nur im
logischen (wir hätten beinahe gesagt im »juristischen«) Sinn
ist der Text Hauptsache, die Musik Akzessorium, die ästhetische
Anforderung an den Komponisten geht viel höher, sie
verlangt selbständige (zugleich natürlich textentsprechende)
musikalische Schönheit. Fragt es sich also nicht mehr
abstrakt, was die Musik, indem sie Textworte behandelt, tut,
sondern wie sie es im wirklichen Falle tun soll, so darf man
ihre Abhängigkeit vom Gedicht nicht in gleich enge Schranken
bannen, wie sie der Zeichner dem Koloristen zieht. Seit Gluck
in der großen, notwendigen Reaktion gegen die melodischen
Übergriffe der Italiener nicht auf, sondern hinter die rechte
Mitte zurückschritt (genau wie in unsern Tagen Richard
Wagner), wird der in der Dedikation zur »Alceste« ausgesprochene
Satz, es sei der Text die »richtige und wohlangelegte
Zeichnung«, welche die Musik lediglich zu kolorieren habe,
unablässig nachgebetet. Wenn die Musik nicht in viel großartigerem,
als bloß kolorierendem Sinne das Gedicht behandelt,
wenn sie nicht – selbst Zeichnung und Farbe zugleich –
etwas ganz Neues hinzubringt, das in ureigener Schönheitskraft
blättertreibend die Worte zum bloßen Epheuspalier umschafft:
dann hat sie höchstens die Staffel der Schülerübung oder Dilettantenfreude
erklommen, die reine Höhe der Kunst nimmermehr.


[13] »Nein, ich will euch nicht trauen, blinder Amor, grausame
Schönheit, ihr seid zu lügenhafte, schmeichlerische Gottheiten!«


[14] Zu welchen Absurditäten das falsche Prinzip führt, in
jedem Musikstück die Darstellung eines bestimmten Gefühles
zu finden, und das noch falschere: für jede Gattung musikalischer
Kunstformen ein spezielles Gefühl als notwendigen Inhalt
zu diktieren, – ersieht man aus den Werken geistreicher
Männer wie Mattheson. Getreu seinem Grundsatz: »Wir
müssen bei jeder Melodie uns eine Gemütsbewegung zum
Hauptzweck setzen«, lehrt er in seinem »Vollkommenen Kapellmeister«
(S. 230 ff.): »Die Leidenschaft, welche in einer Kurrende
vorgetragen werden soll, ist die Hoffnung.« »Die Sarabande
hat keine andere Leidenschaft auszudrücken, als die
Ehrsucht.« »Im Concerto grosso führt die Wollust das
Regiment.« Die Chaconne habe »Ersättigung« auszudrücken,
die Ouvertüre »Edelmut«.


[15] In Kritiken von Vokalmusik hat der Verfasser (und andere
seinen Grundsätzen beistimmende Kritiker) der Kürze und Bequemlichkeit
halber häufig die Worte »Ausdrücken«, »Schildern«,
»Darstellen« von den Tönen u. dgl. arglos gebraucht, und
man darf sie wohl gebrauchen, wenn man sich ihrer Uneigentlichkeit
streng bewußt bleibt, d. h. ihrer Beschränktheit auf
symbolischen und dynamischen Ausdruck.


[16] Ungemein charakteristisch ist, was Mozart über die Stellung
der Musik zur Poesie in der Oper sagt. Ganz im
Gegensatz zu Gluck, der die Musik der Poesie untergeordnet
wissen will, meint Mozart, daß die Poesie der Musik gehorsame
Tochter sein solle. Er weist in der Oper der Musik, wo sie
zum Ausdruck der Stimmung verwandt wird, entschieden die
Herrschaft zu. Er beruft sich auf das Faktum, daß gute Musik
die elendesten Texte vergessen lasse, – ein Fall, wo das Umgekehrte
stattfand, dürfte kaum anzuführen sein –; es folgt
aber auch unwidersprechlich aus dem Wesen und der Natur
der Musik. Schon dadurch, daß sie unmittelbar und mächtiger
als jede andere Kunst die Sinne ergreift und ganz in Anspruch
nimmt, macht sie den Eindruck, welchen die poetische
Darstellung durch die Sprache hervorbringen kann, für den
Augenblick zurücktreten; sie wirkt ferner durch den Sinn des
Gehörs in einer, wie es scheint, noch nicht aufgeklärten Weise
unmittelbar auf die Phantasie und das Gefühl mit einer erregenden
Kraft ein, welche ebenfalls die der Poesie momentan überflügelt
(O. Jahn, »Mozart«, III. 91).


[17] Die wichtigsten dieser Streitschriften finden sich in der
Sammlung: »Mémoires pour servir à l'histoire de la Révolution
opérée dans la musique par Mr. le chevalier Gluck.«
Naples et Paris 1781.


[18] Ich kann mir nicht versagen, hier einige treffende Aussprüche
von Grillparzer und M. Hauptmann zu zitieren:

»Unsinnig« nennt es Grillparzer, »die Musik bei der Oper
zur bloßen Sklavin der Poesie zu machen«, und fährt weiter
fort: »wäre die Musik in der Oper nur da, um das
noch einmal auszudrücken, was der Dichter schon
ausgedrückt hat, dann laßt mir die Töne weg… Wer
deine Kraft kennt, Melodie! die du, ohne der Worterklärung
eines Begriffes zu bedürfen, unmittelbar aus dem Himmel durch
die Brust wieder zum Himmel zurückziehst, wer deine Kraft
kennt, wird die Musik nicht zur Nachtreterin der Poesie
machen: er mag der letzteren den Vorrang geben (und ich
glaube, sie verdient ihn auch, wie ihn das Mannesalter verdient
vor der Kindheit), aber er wird auch der ersteren ihr eigenes,
unabhängiges Reich zugestehen, beide wie Geschwister betrachten,
und nicht wie Herrn und Knecht oder auch nur wie
Vormund und Mündel.« Als Grundsatz will er festgehalten
wissen: »Keine Oper soll vom Gesichtspunkte der Poesie betrachtet
werden – von diesem aus ist jede dramatisch-musikalische
Komposition Unsinn –, sondern vom Gesichtspunkte
der Musik.«

Eine andere Stelle bei Grillparzer lautet: »Es wird keinem
Opernkompositeur leichter sein, genau auf die Worte des Textes
zu setzen, als dem, der seine Musik mechanisch zusammensetzt;
da hingegen der, dessen Musik ein organisches Leben,
eine in sich selbst gegründete Notwendigkeit hat, leicht mit den
Worten in Kollision kommt. Jedes eigentlich melodische Thema
hat nämlich sein inneres Gesetz der Bildung und Entwicklung,
das dem eigentlich musikalischen Genie heilig und unantastbar
ist, und das er den Worten zu Gefallen nicht aufgeben kann.
Der musikalische Prosaist kann überall anfangen und überall
aufhören, weil Stücke und Teile sich leicht versetzen und anders
ordnen lassen; wer aber Sinn für ein Ganzes hat, kann es nur
entweder ganz geben oder ganz bleiben lassen. Das soll nicht
der Vernachlässigung des Textes das Wort reden, sondern sie
nur in einzelnen Fällen entschuldigen, ja rechtfertigen. Daher
ist Rossinis kindisches Getändel doch mehr wert, als Mosels
prosaische Verstandesnachäffung, welche das Wesen der Musik
zerreißt, um den hohlen Worten des Dichters nachzustottern,
daher kann man Mozarten häufig Verstöße gegen den Text
vorwerfen, Glucken nie; daher ist das so gepriesene Charakteristische
der Musik häufig ein sehr negatives Verdienst,
das sich meistens darauf beschränkt, daß die Freude durch
Nicht-Traurigkeit, der Schmerz durch Nicht-Lustigkeit, die
Milde durch Nicht-Härte, der Zorn durch Nicht-Milde, die
Liebe durch Flöten und die Verzweiflung durch Trompeten
und Pauken mit Kontrabässen ausgedrückt wird. Der Situation
muß der Tonsetzer treu bleiben, den Worten nicht; wenn
er bessere in seiner Musik findet, so mag er immer die des
Textes übergehen.« Klingt nicht vieles in diesen, vor Dezennien
geschriebenen Aphorismen wie eine Polemik gegen Wagners
Theorien und den Walkürenstil? Einen tiefen Blick in die Natur
des Publikums wirft Grillparzer mit dem Ausspruch: »Die von
einer Oper eine rein dramatische Wirkung fordern, sind gewöhnlich
jene, die dagegen auch von einem dramatischen
Gedicht eine musikalische Wirkung begehren, d. i. Wirkung
mit blinder Gewalt.« IX, 144 ff.

Ähnlich M. Hauptmann an O. Jahn: »Mir war's (beim
Hören Gluckscher Opern) so oft wie Absicht des Komponisten
wahr zu sein, aber nicht musikwahr, nur wortwahr, und
dadurch wird's nicht selten musikunwahr; das Wort schließt
kurz ab, die Musik will ausklingen. Die Musik bleibt doch
immer der Vokal, zu dem das Wort nur der Konsonant ist,
und den Akzent wird hier wie sonst immer nur der Vokal
haben können, das Lautende, nicht das Mitlautende. Man
hört doch immer die Musik, wenn sie noch so wortgetreu
ist, auch für sich; so muß sie also auch für
sich zu hören sein.« (Briefe an Spohr usw. ed. F. Hiller.
Leipzig 1867. S. 106.)


[19] »Die Poesie darf das Häßliche (Unschöne) schon einigermaßen
freigebig anwenden. Denn da die Wirkung der Poesie
nur durch das Medium der unmittelbar von ihr erweckten Begriffe
an das Gefühl gelangt, so wird die Vorstellung der Zweckmäßigkeit
den Eindruck des Häßlichen (Unschönen) von vornherein
insoweit mildern, daß es als Reizmittel und Gegensatz
sogar die höchste Wirkung hervorbringen kann. Der Eindruck
der Musik aber wird unmittelbar vom Sinn empfangen und genossen,
die Billigung des Verstandes kommt zu spät, um die
Störungen des Mißfälligen wieder auszugleichen. Daher darf
Shakespeare bis zum Gräßlichen gehen, Mozarts Grenze war
das Schöne.« (Grillparzer, IX. 142.)


[20] Diese Zeilen haben Beethoven-Auguren wie Herrn Lobe
u. a. sehr entsetzt. Wir können ihnen nicht besser antworten
als mit folgender, unserer Ansicht vollkommen zustimmenden
Ausführung Otto Jahns in seinem Aufsatz über die neue
Beethoven-Ausgabe von Breitkopf & Härtel (»Ges. Aufsätze
über Musik«). Jahn knüpft an Schindlers bekannte Mitteilung
an, Beethoven habe, um die Bedeutung seiner D-moll-
und F-moll-Sonate befragt, geantwortet: »Lesen Sie nur Shakespeares
Sturm.« Vermutlich, sagt Jahn, wird der Frager von
seiner Lektüre die sichere Überzeugung mitbringen, daß Shakespeares
Sturm auf ihn anders wirke, als auf Beethoven und
keine D-moll- und F-moll-Sonaten in ihm erzeuge. Daß gerade
dieses Drama Beethoven zu solchen Schöpfungen anregen
konnte, ist freilich nicht ohne Interesse zu erfahren; aus dem
Shakespeare das Verständnis derselben herholen wollen, hieße
nur die Unfähigkeit der musikalischen Auffassung bezeugen.
Bei dem Adagio des F-dur-Quartetts (op. 18 Nr. 1) soll Beethoven
die Grabesszene aus Romeo und Julie vorgeschwebt
haben; wer nun etwa diese in seinem Shakespeare aufmerksam
nachliest und dann beim Anhören des Adagio sich zu vergegenwärtigen
sucht, wird der sich den wahren Genuß des Musikstücks
erhöhen oder stören? Überschriften und Notizen, auch
authentische, von Beethoven selbst herrührende, würden das Eindringen
in Sinn und Bedeutung des Kunstwerks nicht wesentlich
fördern, es ist vielmehr zu fürchten, daß sie ebensowohl
Mißverständnisse und Verkehrtheiten hervorrufen würden, wie
die, welche Beethoven veröffentlicht hat. Die schöne Sonate
in Es-dur (op. 81) trägt bekanntlich die Überschriften »Les
adieux, l'absence, le retour« und wird daher als zuverlässiges
Beispiel von Programm-Musik mit Sicherheit interpretiert. »Daß
es Momente aus dem Leben eines liebenden Paares sind«, sagt
Marx, der es dahingestellt sein läßt, ob die Liebenden verheiratet
sind, oder nicht, »setzt man schon voraus, aber die
Komposition bringt auch den Beweis.« »Die Liebenden öffnen
ihre Arme, wie Zugvögel ihre Flügel«, sagt Lenz vom Schluß
der Sonate. Nun hat Beethoven auf das Original der ersten
Abteilung geschrieben: »Das Lebewohl bei der Abreise Sr.
Kais. Hoheit des Erzherzogs Rudolf, d. 4. Mai 1809« und
auf den Titel der zweiten: »Die Ankunft Sr. Kais. Hoheit des
Erzherzogs Rudolf, d. 30. Januar 1810.« Wie würde er
protestiert haben, daß er dem Erzherzoge gegenüber diese »in
schmeichelndem Kosen beseligter Lust« flügelschlagende Sie vorstellen
sollte! – »Darum können wir zufrieden sein«, schließt
Jahn, »daß Beethoven (in der Regel) solche Worte nicht ausgesprochen
hat, welche nur zu viele zu dem Irrtum verleitet
haben würden, wer die Überschrift verstehe, der verstehe auch
das Kunstwerk. Seine Musik sagt alles, was er sagen
wollte«.


[21] Wenn wir hier die »Musikalischen Charakterköpfe« von
Riehl nennen, so geschieht dies gleichwohl mit dankbarer Anerkennung
dieses geistreich anregenden Buches.


[22] Ich erlaube mir, zur Erläuterung hier eine Stelle aus
meinem Buch »Die Moderne Oper« (Vorwort S. VI) anzuführen:

»Das berühmte Axiom, es könne das ›wahrhaft Schöne‹
(– wer ist Richter über diese Eigenschaft? –) niemals, auch
nach längstem Zeitverlauf, seinen Zauber einbüßen, ist für die
Musik wenig mehr, als eine schöne Redensart. Die Tonkunst
macht es wie die Natur, welche mit jedem Herbst eine Welt
voll Blumen zu Moder werden läßt, aus dem neue Blüten entstehen.
Alle Tondichtung ist Menschenwerk, Produkt einer
bestimmten Individualität, Zeit, Kultur und darum stets durchzogen
von Elementen schnellerer oder langsamerer Sterblichkeit.
Unter den großen Musikformen ist wieder die Oper die
zusammengesetzteste, konventionellste und daher vergänglichste.
Es mag traurig stimmen, daß selbst neuere Opern von edelster
und glänzender Bildung (Spohr, Spontini) schon vom Theater
zu verschwinden beginnen. Aber die Tatsache ist unanfechtbar
und der Prozeß nicht aufzuhalten durch das in allen Perioden
stereotype Schelten auf den bösen ›Zeitgeist‹. Die Zeit ist
auch ein Geist und schafft ihren Körper. Die Bühne repräsentiert
das Forum für die tatsächlichen Bedürfnisse des Publikums,
im Gegensatz zu der Studierstube des stillen Partiturenlesers.
Die Bühne bedeutet das Leben des Dramas, der Kampf
um ihren Besitz den Kampf um sein Dasein. In diesem Kampf
siegt gar häufig ein geringeres Kunstwerk über seine besseren
Vorfahren, wenn dasselbe den Atem der Gegenwart, den Pulsschlag
unseres Empfindens und Begehrens uns entgegenbringt.
Publikum wie Künstler fühlen einen berechtigten Trieb nach
Neuem in der Musik, und eine Kritik, welche nur Bewunderung
für das Alte hat und nicht auch den Mut der Anerkennung
für das Neue, untergräbt die Produktion. Dem schönen Unsterblichkeitsglauben
müssen wir entsagen, – hat doch jede
Zeit mit demselben getäuschten Vertrauen die Unvergänglichkeit
ihrer besten Opern proklamiert. Noch Adam Hiller in
Leipzig behauptete, daß, wenn jemals die Opern Hasses nicht
mehr entzücken sollten, die allgemeine Barbarei hereinbrechen
müßte. Noch Schubart, der Musikästhetiker vom Hohenasperg,
versicherte von Jomelli, es sei gar nicht denkbar, daß
dieser Tondichter jemals in Vergessenheit geraten könne. Und
was sind uns heute Hasse und Jomelli?«


[23] »Geist in der Natur«, 3. Band, deutsch von Kannegießer.
S. 32.


[24] Es darf nicht verschwiegen werden, daß eines der genialsten,
großartigsten Werke aller Zeiten durch seinen Glanz beitrug
zu dieser Lieblingslüge der modernen Musikkritik von dem
»inneren Drängen der Musik zur Bestimmtheit der Wortsprache«
und »zur Abwerfung der eurhythmischen Fesseln«. Wir meinen
Beethovens »Neunte«. Sie ist eine jener geistigen Wasserscheiden,
die weithin sichtbar und unübersteiglich sich zwischen
die Strömung entgegengesetzter Überzeugungen legen.

Die Musiker, welchen die Großartigkeit der »Intention«, die
geistige Bedeutung der abstrakten Aufgabe über alles geht,
stellen die neunte Symphonie an die Spitze aller Musik; während
die kleine Schar, welche, an dem überwundenen Standpunkt der
Schönheit festhaltend, für rein ästhetische Forderungen kämpft,
ihrer Bewunderung einige Einschränkungen setzt. Wie zu erraten,
handelt es sich vorzugsweise um das Finale, da über die
hohe Schönheit der ersten drei Sätze unter aufmerksamen und
vorbereiteten Hörern kaum ein Streit entstehen wird. In diesem
letzten Satz vermochten wir nie mehr als den Riesenschatten
zu sehen, den ein Riesenkörper wirft. Die Größe der Idee, das
bis zur Verzweiflung vereinsamte Gemüt zuletzt in der Freude
aller zur Versöhnung zu bringen, kann man vollkommen verstehen
und erkennen, und dennoch die Musik des letzten Satzes
(bei all' ihrer genialen Eigentümlichkeit) unschön finden. Das
allgemeine Verdammungsurteil, dem solche Sondermeinung verfällt,
kennen wir recht wohl. Einer der geistvollsten und vielseitigsten
Gelehrten Deutschlands, der 1853 in der »A. Allgemeinen
Zeitung« den formellen Grundgedanken der neunten
Symphonie anzufechten unternahm, erkannte deshalb die humoristische
Notwendigkeit, sich gleich auf dem Titel für einen
»beschränkten Kopf« zu erklären. Er beleuchtete die ästhetische
Ungeheuerlichkeit, welche das Ausmünden eines mehrsätzigen
Instrumentalwerks in einen Chor involviert, und vergleicht
Beethoven mit einem Bildhauer, der Beine, Leib, Brust, Arme
einer Figur aus farblosem Marmor fertigte, den Kopf aber
koloriert. Man sollte glauben, daß jeden feinfühlenden Hörer
beim Eintritt der Menschenstimme das gleiche Unbehagen überkommen
müsse, »weil hier das Kunstwerk mit Einem Ruck
seinen Schwerpunkt verändert und dadurch auch den Hörer
umzuwerfen droht«. Fast ein Dezennium später erlebten wir
die Freude, daß der »beschränkte Kopf« sich als David Strauß
demaskierte.

Hingegen nennt Dr. Becher, der hier als Repräsentant einer
ganzen Klasse erscheinen möge, in einer 1843 gedruckten Abhandlung
über die neunte Symphonie den vierten Satz »den
mit jedem andern bestehenden Tonwerke an Eigentümlichkeit
der Gestaltung wie an Großartigkeit der Komposition und kühnstem
Aufschwung der einzelnen Gedanken völlig inkommensurabeln
Ausfluß von Beethovens Genialität« und versichert,
dies Werk stehe ihm »mit Shakespeares König Lear und etwa
einem Dutzend anderer Emanationen des Menschengeistes in
seiner höchsten poetischen Potenz im Himalayagebirge der
Kunst als Dhawalagirispitze, selbst seine ebenbürtigen Genossen
überragend«. Wie fast alle seine Meinungsgenossen gibt Becher
eine ausführliche Schilderung der Bedeutung des »Inhalts«
jedes der vier Sätze und ihrer tiefen Symbolik, – der Musik
geschieht auch nicht mit Einer Silbe Erwähnung. Das ist
höchst charakteristisch für eine ganze Schule musikalischer
Kritik, welche der Frage, ob eine Musik schön sei, mit der
tiefsinnigen Erörterung auszuweichen liebt, was sie Großes bedeute.


[25] Rosenkranz, Psychologie. 2. Aufl. S. 60.


[26] Schubart, »Ideen zur Ästhetik der Tonkunst«. 1806.


[27] »Neue Wahrnehmungen zur Aufnahme der Musik.« Berlin
1784. S. 102.


[28] Welche Vorsicht bei Rückschlüssen von den Kompositionen
auf den menschlichen Charakter des Komponisten notwendig
ist, und wie groß dabei die Gefahr, daß die Phantasie die
nüchterne Untersuchung zum Nachteil der Wahrheit beeinflußt,
das hat neuerdings u. a. die Beethoven-Biographie von
A. B. Marx gezeigt, deren musikalisch voreingenommene Panegyrik
einer sorgfältigen Untersuchung der Tatsachen überhoben
zu sein glaubte und daher durch Thayers genaue
Quellenforschungen in vielen Punkten drastisch berichtigt worden
ist.


[29] Irrig ist deshalb Forkels Ableitung der verschiedenen musikalischen
Schreibarten aus »den Verschiedenheiten zu denken«,
wonach der Stil jedes Komponisten darin seinen Grund hat,
daß »der schwärmerische, der aufgeblasene, der kalte, kindische
und pedantische Mann in den Zusammenhang seiner Gedanken
Schwulst und unerträgliche Emphasis bringt, oder frostig und
affektiert ist«. (Theorie der Musik. 1777. S. 23.)


[30] Briefwechsel zwischen Goethe und Zelter. 3. Band, S. 332.


[31] »Der Geist der Natur.« III, 9.


[32] Die höchste Konfusion erreichte diese Lehre bei dem berühmten
Arzt Baptista Porta, welcher die Begriffe von Medizinalpflanze
und Musikinstrument kombinierte und die Wassersucht
mit einer Flöte heilte, die aus den Stengeln des Helleborus
verfertigt war. Ein aus dem populus verfertigtes
Musikinstrument sollte Hüftschmerzen, ein aus Zimtrohr geschnitztes
Ohnmachten heilen. (Encyclopédie, article »musique«.)


[33] Wenn Carus den Reiz zur Bewegung damit erklärt, daß
er den Hörnerv im kleinen Gehirn entspringen läßt, in dieses
den Sitz des Willens verlegt und aus beiden die eigentümlichen
Wirkungen der Gehörseindrücke auf Handlungen des Mutes u. a.
ableitet, so ist das eine sehr unsichere Hypothese; denn nicht
einmal die Abstammung des Gehörnervs aus dem kleinen
Gehirn ist eine wissenschaftlich ausgemachte Tatsache.

Harleß (in R. Wagners Handwörterbuch der Physiologie,
Artikel »Hören«) vindiziert der bloßen Wahrnehmung des
Rhythmus, ohne allen Gehörseindruck, denselben Trieb zu Bewegungen
wie der rhythmischen Musik.


[34] Helmholtz, Lehre von den Tonempfindungen. 2. Aufl. 1870.
S. 319.


[35] Einer unserer geistvollsten Physiologen, Lotze, sagt in
seiner »medizinischen Psychologie« (S. 237): »Die Betrachtungen
der Melodien würde zu dem Geständnis führen, daß wir gar
nichts über die Bedingungen wissen, unter denen ein Übergang
der Nerven aus einer Form der Erregung in die andere
eine physische Grundlage für die kraftvollen ästhetischen Gefühle
bietet, die der Abwechslung der Töne folgen.« Ferner
über den Eindruck von Lust und Unlust, den selbst ein einfacher
Ton auf das Gefühl ausüben kann (S. 236): »Es ist uns
völlig unmöglich, gerade für diese Eindrücke einfacher Empfindungen
einen physiologischen Grund anzugeben, da uns die
Richtung, in welcher sie die Nerventätigkeit verändern, zu unbekannt
ist, als daß wir aus ihr die Größe der Begünstigung
oder Störung, die sie erfährt, abzuleiten vermöchten.«


[36] Eine neue wertvolle Bestätigung dieser Ansicht enthält
Du Bois-Reymonds Rede auf der Naturforscherversammlung
in Leipzig 1872: »Über die Grenzen des Naturerkennens.«


[37] Köstlich sind die Belehrungen des Herrn geheimen Rats
und Doktors der Philosophie v. Böcklin, welcher S. 34 seiner
»Fragmente zur höheren Musik« (1811) unter anderem sagt:
»Angenommen, der Komponist wollte einen Beleidigten darstellen,
so muß in dieser Musik ganz ästhetische Wärme auf
Wärme, Schlag auf Schlag, ein erhabener Gesang mit äußerster
Lebhaftigkeit hervorspringen, die Mittelstimmen rasen und
schaudervolle Stöße den erwartungsvollen Zuhörer schrecken.«


[38] Der verliebte Herzog in Shakespeares »Twelfth night« ist
eine poetische Personifikation solchen Musikhörens. Er sagt:


»If music be the food of love, play on


— — — — — — — — — — — — —


O, it came o'er my ear like the sweet south,


That breathes upon a bank of violets,


Stealing and giving odour.«



Und später, im 2. Akt, ruft er:


»Give me some music. — —


Me thought it did relieve my passion much« etc.





[39] Wird von dem neapolitanischen Sänger Palma und von
anderen erzählt (Anecdotes on music, by A. Burgh, 1814).


[40] »Über das Verhältnis der bildenden Künste zur Natur.«


[41] W. Heinses schwärmerisch-dissolutem Temperament
mußte es vollkommen entsprechen, von der bestimmten musikalischen
Schönheit zugunsten des vagen Gefühlseindruckes abzusehen.
Er geht (in der »Hildegard von Hohenthal«) so weit,
zu sagen: »Die wahre Musik … geht überall auf den Zweck
los, den Sinn der Worte und der Empfindung in die Zuhörer
zu übertragen, so leicht und angenehm, daß man sie (die Musik)
nicht merkt. Solche Musik dauert ewig, sie ist gerade so natürlich,
daß man sie nicht merkt, sondern nur der Sinn der
Worte übergeht.«

Ein ästhetisches Aufnehmen der Musik findet aber gerade
im Gegenteil da statt, wo man sie vollkommen »merkt«, ihr
aufmerkt und jeder ihrer Schönheiten sich unmittelbar bewußt
wird. Heinse, dessen genialem Naturalismus wir den Zoll
einer angemessenen Bewunderung nicht versagen, ist in poetischer,
noch mehr in musikalischer Hinsicht sehr überschätzt worden.
Bei der Armut an geistreichen Schriften über Musik hat man
sich gewöhnt, Heinse als einen vorzüglichen musikalischen Ästhetiker
zu behandeln und zu zitieren. Konnte man dabei wirklich
übersehen, wie nach einigen treffenden Aperçus meist eine
Flut von Plattheiten und offenbaren Irrtümern hereinstürzt,
daß man über solche Unbildung geradezu erschrickt? Überdies
geht Hand in Hand mit technischer Unkenntnis Heinses schiefes
ästhetisches Urteil, wie seine Analysen der Opern von Gluck,
Jomelli, Traëtta u. a. dartun, in welchen man anstatt künstlerischer
Belehrung fast nur enthusiastische Ausrufungen erhält.


[42]

»The man that has no music in himself,


Nor is not moved with concord of sweet sounds,


Is fit for treasons, stratagems and spoils;« etc.







[43] Hand, Ästh. d. T. I. 50. Ebendaselbst wird passend angeführt,
daß die Gälen in Schottland mit den indischen Völkerstämmen
den Mangel der Quart und Septime teilen, die Folge
ihrer Töne also cdegac lautet. Bei den körperlich sehr ausgebildeten
Patagoniern im südlichen Amerika findet sich keine
Spur von Musik oder Gesang. – Sehr gründlich und im Resultat
ganz übereinstimmend mit dem Obigen ist die Entwickelung
unseres Tonsystems neuerdings von Helmholtz (»Lehre
von den Tonempfindungen«) dargelegt worden.


[44] M. Hauptmann, Die Natur der Harmonik und Metrik.
1853. S. 7.


[45] Unsere Ansicht stimmt mit den Forschungen Jacob
Grimms überein, welcher u. a. andeutet: »Wer nun die Überzeugung
gewonnen hat, daß die Sprache freie Menschenerfindung war,
wird auch nicht zweifeln über die Quelle der Poesie und Tonkunst.«
(Ursprung der Sprache. 1852.)


[46] Johanna Kinkel, Acht Briefe über Klavierunterricht.
1852, Cotta.


[47] Beiträge für Leben und Wissenschaft der Tonkunst, S. 149 ff.


[48] Von diesem Mißverständnis, den Naturlaut unmittelbar
realistisch in das Kunstwerk zu übertragen – was, wie O. Jahn
treffend bemerkt, nur in seltenen Fällen als Scherz zugestanden
werden kann, ist es ja gänzlich verschieden und sollte eigentlich
nicht Malerei genannt werden, wenn gewisse in der Natur
gegebene, durch ihren rhythmischen oder klanglichen Charakter
halb musikalisch wirkende Elemente, wie sie im Rauschen und
Plätschern des Wassers, im Vogelgesang, in Wind und Wetter,
im Schwirren der Pfeile, im Schnurren des Spinnrads u. dgl.
enthalten sind, von den Komponisten – nicht etwa »nachgeahmt«
werden, sondern ihnen Impulse zu Motiven von selbständiger
Schönheit hergeben, welche sie künstlerisch frei konzipieren
und durchführen. »Dieses Rechts bedient sich der
Dichter in der Sprache wie im Rhythmus; in der Musik greift
es aber noch viel weiter, weil der musikalischen Elemente viele
durch die ganze Natur zerstreut sind«, und herrliche Beispiele
aus unseren klassischen nicht minder wie aus unseren modernen
Komponisten (die nur ungleich raffinierter verfahren als jene)
sind jedem in Fülle gegenwärtig.


[49] Auf Herbartschen Grundlagen hat in neuester Zeit
Robert Zimmermann in seiner »Allgemeinen Ästhetik
als Formwissenschaft« (Wien 1865) das formale Prinzip
in strenger Konsequenz in allen Künsten, somit auch in der
Musik, durchgeführt.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK VOM MUSIKALISCH-SCHÖNEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7047626168870686202_26949-cover.png
Vom Musikalisch-Schonen

Eduard Hanslick






