
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Soldan's Geschichte der Hexenprozesse. Zweiter Band

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Soldan's Geschichte der Hexenprozesse. Zweiter Band


Author: Wilhelm Gottlieb Soldan


Editor: Heinrich Heppe



Release date: April 11, 2008 [eBook #25048]

                Most recently updated: January 3, 2021


Language: German


Credits: Produced by Wolfgang Menges, Constanze Hofmann, Juliet

        Sutherland and the Online Distributed Proofreading Team

        at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SOLDAN'S GESCHICHTE DER HEXENPROZESSE. ZWEITER BAND ***





Anmerkungen zur Transkription:

Schreibweise und Zeichensetzung des Originaltextes wurden beibehalten, nur offensichtliche Druckfehler wurden
korrigiert.

Änderungen gegenüber dem Originaltext sind durch eine gestrichelte blaue Linie
gekennzeichnet; der ursprüngliche Text erscheint beim Darüberfahren mit dem Mauszeiger.

Griechische Passagen sind mit einer gestrichelten grauen Linie
gekennzeichnet; hier erscheint beim Darüberfahren eine Umschreibung in lateinischen Buchstaben.

Der Hinweis auf das Namen- und Sachregister wurde zusätzlich ins Inhaltsverzeichnis aufgenommen.




SOLDAN'S GESCHICHTE

DER

HEXENPROZESSE.


NEU BEARBEITET

VON

DR. HEINRICH HEPPE.



ZWEITER BAND.



STUTTGART.

VERLAG DER J. G. COTTA'SCHEN BUCHHANDLUNG.

1880.

Druck von Gebrüder Kröner in Stuttgart.

INHALT.




	 	Seite

	Neunzehntes Kapitel: Cornelius Agrippa von Nettesheim. Johann Weier und der durch ihn angeregte Streit. Bodin. Reginald
Scot. Binsfeld. Cornelius Loos. Flade. Remigius. Jakob I. Delrio u. A.
	1

	Zwanzigstes Kapitel: Die Hexenprozesse in der zweiten Hälfte des sechszehnten und in der ersten Hälfte des siebenzehnten Jahrhunderts
in den geistlichen Fürstenthümern Deutschlands.
	32

	Einundzwanzigstes Kapitel: Die Hexenprozesse von der zweiten Hälfte
des sechszehnten bis zum Ende des siebenzehnten Jahrhunderts
in den weltlichen Territorien Deutschlands.
	87

	Zweiundzwanzigstes Kapitel: Die Hexenprozesse von der zweiten Hälfte
des sechszehnten bis zum Ende des siebenzehnten Jahrhunderts ausserhalb Deutschlands.
	133

	Dreiundzwanzigstes Kapitel: Bekämpfung und Vertheidigung des Glaubens
an Hexerei und der Hexenverfolgung während des siebenzehnten Jahrhunderts in Deutschland.
	180

	Vierundzwanzigstes Kapitel: Allmähliche Abnahme der Prozesse — Balthasar
Bekker.
	223

	Fünfundzwanzigstes Kapitel: Christian Thomasius.
 	245

	Sechsundzwanzigstes Kapitel: Hexenprozesse des achtzehnten Jahrhunderts.
Aufhören der gerichtlichen Verfolgungen.
	266

	Siebenundzwanzigstes Kapitel: Hexerei und Hexenverfolgung im neunzehnten
Jahrhundert. — Die neuesten Vertreter des Glaubens an Hexerei.
	330

	Achtundzwanzigstes Kapitel: Schluss.
	352

	Namen- und Sachregister.
	403







NEUNZEHNTES KAPITEL.

Cornelius Agrippa von Nettesheim. Johann
Weier und der durch ihn angeregte Streit. Bodin.
Reginald Scot. Binsfeld. Cornelius Loos. Flade.
Remigius. Jakob I. Delrio u. A.

Der erste kühne Held, der es wagte gegen den Dämon,
welcher am Marke der Menschheit nagte, seine Stimme
zu erheben, war Cornelius Agrippa von Nettesheim,
Generaladvokat zu Metz[1]. In seiner Jugend hatte sich
derselbe viel mit den auf die Magie bezüglichen Schriften
beschäftigt, und war bald zu dem Schlusse gekommen,
dass dieselbe entweder auf Betrug oder auf einer besonderen
Kenntniss der Natur beruhen müsse. Aus diesen
Gedanken ging seine erste Hauptschrift „de incertitudine
et vanitate scientiarum“ hervor, die eine Satire auf den
damaligen Zustand der Wissenschaften enthält. Von hier
aus gelang es ihm auch allmählich sich zu einer von dem
Aberglauben der Zeit unabhängigen Beurtheilung des
Hexenglaubens und der Hexenverfolgung zu erheben.
Gegen beide richtete er seine Schrift „de occulta philosophia“

(Paris 1531, Köln 1533). Diese Schrift jedoch
sowie seine geschickte Vertheidigung einer Bäuerin, welche
der Inquisitor Savin verbrennen wollte, machte ihn suspect.
Man sagte ihm nach, dass er selbst mit dem Teufel im
Bunde stehe und Magie treibe, und wegen der letzteren
angeklagt, musste er ein Jahr lang zu Brüssel im Gefängniss
schmachten. Nach seinem Tode erzählte man, er habe
auf seinem Sterbebette einen schwarzen Hund aus seinem
Nacken gezogen, der ein Dämon war, und habe dabei gerufen:
der sei die Ursache seines Verderbens. Es lag ein
furchtbarer Hass auf dem freisinnigen und muthigen Manne.
Doch war sein Auftreten nicht erfolglos geblieben, indem
er wenigstens Einen Schüler hinterliess, der auf den Wegen
des Lehrers weiter zu gehen wagte. Es war dieses der
Leibarzt des Herzogs Wilhelm von Cleve, Johann Weier[2]
(in seinen lateinischen Schriften Wierus, auch Piscinarius
genannt). — Zu Grave an der Maas (nicht weit
von Cleve) 1515 geboren, hatte sich Weier als vierzehnjähriger
Schüler in Antwerpen an Agrippa von Nettesheim
angeschlossen, dem er auch 1530 nach Bonn gefolgt war,
worauf er seine Studien in Paris fortgesetzt, dann 1537 in
Orleans die medizinische Doktorwürde erlangt und hernach
zur Erweiterung seiner Weltkenntniss Aegypten und andere
Theile des Orients, sowie auch die griechischen Inseln,
namentlich Kandia bereist hatte. Im Jahr 1545 in die
Heimath zurückgekehrt, hatte er sich in Arnheim als Arzt
niedergelassen, wo er wegen der ungewöhnlichen Vielseitigkeit
seiner Bildung die besondere Aufmerksamkeit
Konrad von Heresbach's auf sich zog, der 1550 seine
Berufung auf die Stelle eines fürstlichen Leibarztes an dem
Hofe zu Düsseldorf bewirkte. Mit grosser Freude nahm
nun Weier wahr, wie sein Fürst mit den Unglücklichen,
die der Zauberei angeklagt waren, weit vorsichtiger und
milder verfuhr, als man anderwärts that, und nur dann zu
scharfer Strafe griff, wenn er sich überzeugte, dass eigentliche
Giftmischerei im Spiele war. Die Hoffnung, auch

andern Ländern ein wohlthätiges Licht anzünden zu können,
bestimmte den wackeren Arzt im Jahr 1563 zur Herausgabe
seiner fünf Bücher De praestigiis daemonum et incantationibus
ac veneficiis, — eines Werkes, welches rasch
(1564, 1566, 1568) eine Reihe von Auflagen, 1583 zu Basel
die sechste, erlebte und welches ausserdem auch in deutscher
und französischer Uebersetzung weithin Verbreitung fand[3].
Weier war nach Agrippa von Nettesheim (dessen Andenken
er in dem Buche mit rührender Pietät vertheidigt,) der
erste, der gegen Alles was zum Hexenwahn gehörte und
gegen die ganze Tollheit, Rohheit und Niederträchtigkeit
der Hexenverfolgung mit offenem Visir und mit solcher
Entschiedenheit zu Felde zog, dass alle nachfolgenden
Schriftsteller, die diesen Gegenstand berührten, in ihm entweder
einen Bundesgenossen, oder einen Gegner ersten
Rangs erkannten[4]. Zwar hat auch er über die Begriffe
seiner Zeit hinsichtlich der Macht des Teufels sich nicht
ganz erhoben, und es bleibt auch für ihn noch eine Magie,
die durch den Beistand des bösen Geistes wirkt[5]; aber
sein Verdienst ist es, dass er die grobsinnlichen Vorstellungen
von den sichtbaren Erscheinungen desselben und seinem
persönlichen Verkehr mit den Menschen bekämpft und
Vieles aus natürlichen Gründen erklärt, was man bisher
dem Teufel zugeschrieben hatte. Seine auctoritätsgläubigen

Zeitgenossen suchte er auf eine bessere Bahn zu lenken,
indem er ihnen nachwies, wie das neuere Hexenwesen nur
auf der Einbildung beruhe und derjenigen Zauberei gänzlich
fremd sei, welche die Bibel und das römische Recht
mit der Todesstrafe bedrohen. Dabei lag seinem literarischen
Auftreten gegen die Hexenverfolgung ein ganz bestimmtes
religiöses Interesse zum Grunde. Es war ihm
Herzenssache, dem Reiche Gottes, dem Interesse des Glaubens
zu dienen. Das wesentlichste Hinderniss des Glaubens
sah er aber im Aberglauben, in welchem er eine
eigentliche Epidemie seiner Zeit erkannte. Darum entwarf
er 1562 bei einer grossen Jagd, die Herzog Wilhelm
hielt, im Schlosse Hambach sein Buch „von den Blendwerken
der Dämonen, von Zauberei und Hexerei“, das er
im folgenden Jahre wie eine Brandfackel in die Nacht
seiner Zeit hinauswarf[6]. Geist und Charakter des Buches,
so wie der Zeit selbst, welcher es zum Heilmittel bestimmt
war, werden durch Hervorhebung einzelner Stellen sich
am treuesten kund geben[7].

„Als aber dieser Gräuel, — heisst es in der Zueignung
an Wilhelm von Cleve, — jetzund von etwas Jahren her
ein wenig gestillet, und ich derhalb gute Hoffnung gefasst
hatte, es würde ohn Zweifel der liebe Gott verleihen
sein Gnad und Kraft, dass er durch die Predigt der gesunden
Lehr gar abgeschafft und aufgehebt würde, so sehe
ich doch wohl von Tag zu Tag je länger je mehr, dass
ihn der leidige Teufel wiederum viel stärker, weder (als)
von je Zeiten her auf die Bahn gebracht hat und täglich
bringt. — Dieweil dann zu solchem gottlosen Wesen der
Mehrtheil Theologi schweigen und durch die Finger sehen;
die verkehrten Meinungen von Ursprung der Krankheiten,
auch gottloser abergläubischer Ableinung derselben die
Medici leiden und gestatten, auch überdas die Erfahrenen
der Rechten, angesehen, dass es ein alt Herkommen und

derhalb ein ausgesprochene Sach ist, fürüber passieren
lassen, und zu dem Allem Niemand, der aus Erbarmniss
zu den armen Leutlin diesen verworrenen, schädlichen
Handel zu offenbaren oder zum wenigsten zu verbessern
sich unterwinden wölle, gehört wird: so hat mich, Gnädiger
Fürst und Herr, für nützlich und nothwendig angesehen,
die Hand, wie man spricht, an Pflug zu legen, und ob ich
gleich meines Vorhabens nicht in alleweg gewährt, jedoch
Andern, so in Verstand und Urtheil solcher Sachen mir
den Stein weit vorstossen, ein Anlass, ja (wie man pflegt
zu sprechen) die Sporn, diesem Handel fleissiger nachzutrachten
und ihre Meinungen auch zu fällen, zu geben.“

In der dem Werke vorgedruckten Supplik an Kaiser
und Reich[8] wird mit eben so viel Bescheidenheit, als
Freimüthigkeit gesagt: „Bitte demnach fürs Andere Ew.
Majestäten, Durchleuchtigkeiten und Gnaden nicht weniger
dann zuvor aufs Allerdemüthigste, Ew. Majestäten, Durchl.
und Gnaden wöllen sich nicht irr machen lassen den alten
und von vielen Jahren her eingewurzelten Wahn, sondern
vielmehr, wann etwa in Ew. Majest. und Durchl. Herrschaft,
Landen und Gebiet sich zuträgt, dass über solche
teufelische Sachen berathschlagt, Gericht besessen und
Urtheil gefällt soll werden, dass alsdann gedachtem Rath,
so in diesen Büchern gezeigt, nachgesetzt und gefolgt soll
werden: zuvorderst aber und am allermeisten, wann es zu
thun ist um Hexen oder Unholden, mit welchen man's
bisher unrichtig und verworren genug gehalten hat. Auf
solche Weis zweifelt mir gar nicht, werden alle rechtgeschaffenen
Christen des leidigen Satans Betrug und
Täuscherei desto besser merken, und dass er so viel nicht
vermöge, wie bisher dafür gehalten worden, wohl erkennen

können. Auch wird hinfürder desto weniger unschuldiges
Blut vergossen werden, nach welchem sonst den leidigen
Teufel, als der ein Mörder von Anbeginn an gewest, ohn
Unterlass hüngert und dürstet. Dessgleichen wird auch
gemeiner Landfried, welchem er als der Stifter alles Lärmens
zum Bittersten feind, so leichtlich nicht zerstöret
werden können. So werden sich auch die Regenten und
Obrigkeiten für dem nagenden Wurm des Gewissens desto
weniger zu fürchten haben; und wird endlichen so des
Teufels Gewalt und Reich von Tag zu Tag je länger je
mehr abnehmen, fallen und brechen, dagegen aber das
Reich unsers Herrn Christi je länger je weiter sich ausbreiten.“

Buch II. Kap. 1. „Also ist nun gewiss und offenbar,
dass vielerlei Schwarzkünstler, auch für dieselben in hebräischer,
griechischer und lateinischer Zungen mancherlei
Namen sind. Aber unsere Teutschen nennen den Handel
kurz und geben ihnen allensammen den einzigen Titel
Zäuberer. Daher kommt es auch, dass alsbald man die
Hexen und Hexenmeister zu Red wird, den allernächsten
die Zäuberer des ägyptischen Königs Pharaonis, deren
Hanthierung aber weit ist vom Hexenwerk gewesen, anzeucht
und auf die Bahn bringt. Derhalben nehm ich kein
Blatt für das Maul, sondern sag's gut rund, dass alle
teutschen Scribenten, welche ich noch gesehen und gelesen
hab, in diesem Argument, wiewohl sie es vornen
her mit herrlichen Titeln schön aufmutzen und allein auf
die heilige Schrift sich berufen, hören lassen, jedoch alle
sammt und sonders des rechten Zwecks verfehlt und an
einen Stock gefahren sind. Und das um so viel mehr,
dieweil ich sehe, dass sie den elenden, arbeitseligen Zaubervetteln,
das Ungewitter und Leibsverletzungen betreffend,
gar zu viel zumessen und sie hiedurch ohn alles Urtheil,
Unterschied und Erbärmde dem Henker an die Hand geben
und im Rauch gen Himmel schicken.“ Weier will nun
unter denen, welche man bisher in eine Kategorie zusammenwarf,
drei Klassen unterschieden haben:

1) „Des Teufels Eidgeschworene, die Magi infames,

d. i. Zäuberer und Schwarzkünstler, welche wissentlich
und willentlich mit Hülf und Beistand der bösen Geister
allerlei Verblendung und eitel vorschwebende Phantaseien
unseren Augen entgegenwerfen, auch durch ihr Wahrsagen
und Versegnen ihren Nächsten hinters Licht führen
und das edel Studium der Medicin mit ihren teuflischen
Betrügereien beflecken.“ Zwischen Magie und Theurgie
will er keinen Unterschied gelten lassen: „es sind zwei
Paar Hosen eines Tuchs.“

2) „Hexen sind Weibsbilder, mehrtheils schwache Geschirr,
betagtes Alters, ihrer Sinnen auch nicht aller Dinge
bei ihnen selber, in welcher arbeitseliger elenden Vetteln
Phantasei und Einbildung, wann sie mit einer Melancholei
beladen oder sonst etwa zaghaft sein, der Teufel sich als
ganz subtiler Geist einschleicht und verkreucht, und bildet
ihnen durch seine Verblendung und Täuschereien allerlei
Unglück, Schaden und Verderben anderer Leut so stark
ein, dass sie nicht anders meinen, dann sie haben's gethan,
da sie doch der Sachen allerdings unschuldig sein.“ Anderwärts
sagt er: „Lamiam heisse ich ein solches Weib,
welches mit dem Teufel ein schändliches, grausames oder
imaginirtes Verbündniss aus freiem Willen, oder durch
des Teufels Anreizung, Zwang, Treiben, heftiges Anhalten
um seine Hülf, etzliche böse Ding durch Gedanken, unheilsames
Wünschen, zu begehen und zu vollbringen vermeint,
als dass sie die Luft mit ungewöhnlichem Donner,
Blitz oder Hagel bewegen, ungeheuer Ungewitter erwecken,
die Früchte auf dem Felde verderben oder anderswohin
bringen, unnatürliche Krankheiten der Menschen oder
Viehe zufügen, solche wiederumb heilen und abwenden,
in wenig Stund in fremde Land weit umherschweifen, mit
den bösen Geistern tanzen, sich mit ihnen vermischen, die
Menschen in Thiere verwandeln und sonsten tausenderlei
närrische Dinge zeigen und zu Werk bringen können, wie
dann die Poeten viel Lügen hiervon erdichtet und geschrieben,
dem Sprichwort nach: Pictoribus atque poëtis
quidlibet audendi semper fuit aequa potestas.“

3) „Veneficae, welche mit angeboten, angestrichen

oder an Ort und End, da es mit dem Athem angezogen
mag werden, hingelegten Gift beide die Menschen und das
Vieh härtiglich beschädigen und verletzen. — Zwischen
den Zäuberern, Hexen und Giftbereitern, welche doch bisher
in ein Zunft und Gesellschaft gerechnet, ist ein langer,
breiter und dicker Unterscheid.“

Die Schwarzkünstler und Giftmischer nun will Weier
mit dem Tode bestraft haben; auf die sogenannten Hexen
aber seien die im Pentateuch und im römischen Recht
enthaltenen Strafandrohungen mit Unrecht bezogen worden.
Der Kanon Episcopi breche sogar dem ganzen Hexenglauben
den Stab, indem er denselben für das Erzeugniss
einer kranken Phantasie erkläre. Die Hexenbrände seien
desshalb eine Ungerechtigkeit. „Die wahnwitzigen, vom
bösen Geist gefatzten Mütterlinen, welchen der Dachstuhl
verrückt ist, so doch keine sonderbare Missethat begangen,
hat man ohn alles Erbarmen in tiefe, finstere Thürn geworfen,
für Gericht gestellt, zum Tod verdammt und endlich
in dem Rauch gen Himmel geschickt, aus Ursach,
dass man allein auf ihr blosse Bekanntniss und Bericht
aushin führe, auch nicht genugsam, was zwischen einer
Unholden und einer Giftköcherin Unterschieds sei, erwäge.“
„Von der Art der Prozesse kommt es, dass solche arme,
geplagte Leut viel lieber einmal im Feuer sterben wollen,
denn so unmenschlicher Weise so vielmal aus einander
gestreckt und unverschuldter Weise geplagt und gemartert
zu werden. Noch wollen's etwan die unbarmherzigen
Leute und Peiniger nicht erkennen, dass oftmals
unschuldig Blut vergossen und durch die grosse Pein hingerichtet
worden. Denn wenn die Armen, wie oftmals
geschieht, von der schweren Tortur ihre leiblichen Kräfte
verlieren und in dem Gefängniss ihr Leben enden, alsdann
wollen die Richter in diesem ihre Entschuldigung fürwenden,
dass sie sagen, die armen gefolterten Leute haben
sich selbst im Gefängniss umbracht, seyen verzweifelt und
der Teufel habe ihnen den Hals gebrochen, damit sie zu
öffentlicher Straf nicht seyen geführet worden.“

Unwissende Aerzte und intriguante Kleriker sind die

Hauptbeförderer des Hexenglaubens[9]. „Die Münche rühmen
sich der Arznei, deren sie sich aber eben wie ein
Kuh Sackpfeifens verstehen. Sie überreden die unverständigen
Leute, dass eine Krankheit von Zauberern komme.
Hierdurch hängen sie mancher unschuldigen, gottesfürchtigen
Matronen ein solch Schlötterlein an, das weder ihr,
noch ihren Nachkommen der Rhein zu ewigen Zeiten
nimmermehr abwäscht. Denn sie je vermeinen, der Sach
sey nicht genug geschehen, wenn sie allein in Anzeigung
und Entdeckung der Krankheiten Ursprung und Herkommen
ein Puppen schiessen, sondern sie müssen auch die
Unschuldigen verleumden und Verdacht machen, bei leichtgläubigen
Leuten untödtlichen und nimmer ablöschlichen
Neid und Hass anzünden, mit Zank und Hader ganze Nachbarschaften
erfüllen, Freundschaften zertrennen, das Band
der Blutsverwandtschaft auflösen, zu Scharmutz und Streit,
also zu reden, Lärmen schlagen, Kerker und Gefängnisse
zurüsten und aufs allerletzt Todschläg und Blutvergiessen
auf mancherlei Weise anstiften, nicht allein der unschuldigen,
falsch angegebenen und verdachten Weiber, sondern
auch derer, so sich ihren mit einem Wörtlein annehmen
und sie zu vertheidigen unterwinden dürfen. Dass der
Sach aber in Wahrheit also sey, darf ich eigentlich, kein
Blatt für das Maul genommen, bezeugen, und wenn ihnen
schon der Kopf zu tausend Stücken zerspringen sollt.
Denn es erfährt's und rühmt's ihr Prinzipal Beelzebub, dass
diese fleischlichen, oder geistlichen sollt ich sagen, Personen,
so zu seinem Fürnehmen treffliche gute Werkzeug
sind, mehrertheils unter dem Deckmantel der Geistlichkeit
ihren Dienst ihm treulich und unverdrossen leisten: welche
entweder von Gelds oder Ehrgeiz wegen ihre eigenen
und auch anderer Leute Seelen dem Teufel so schändlich
auf den Schwanz binden und hieneben die uralte fast nützliche,
ja nothwendige Kunst der Medicin mit solchem
falschen Wahn des Verhexens in natürlichen Krankheiten
beflecken und besudeln.“



Von der Art, wie zu Weier's Zeit sich manche Priester
bei der Heilung von Zauberschäden benahmen, zwei Beispiele.

„Es hat einer aus dieser beschorenen Rott kürzlich
ein erdichtet, erlogen Gespräch in Druck verfertigt, doch
allein in deutscher Zungen (denn vielleicht das Latein um
das liebe Herrlein ziemlich theuer ist gewesen): es sey
nämlich vor etlich Jahren einem Weibe das Bäuchlein dermaassen
aufgegangen, dass Jedermann, sie gehe schwanger,
gänzlich vermeinet habe. Und dieweil sie guter Hoffnung,
sie würde noch vor Fastnacht des Kinds genesen, und aber
solches wider ihre Hoffnung nicht beschehen, habe sie bei
ihm Rath und Hülf gesucht, da habe er ihr einen Trank
eingegeben, dadurch er bei seinem geschworenen Eid zwo
Kannen Kirschenstein, die zum Theil schon angefangen
grünen, zum Theil aber eines Fingers lang aufgeschossen,
von ihr getrieben habe. Es wird dieser Kauz die Anatomica
etwan nicht wohl gestudirt haben; denn dass es
eine lange, breite, dicke Lügen sey, mag ein Jeder dabei
wohl leichtlich abnehmen“[10].

„Eben dieser Gaukler hat in einer berühmten Stadt
in Geldern, da ich vor Zeiten Stadtarzt gewesen, ein Klosterfräulein,
so mit etwas Krankheit beladen, gänzlich überredet,
sie sey veruntreuet worden, es sey ihr auch durch
kein ander Mittel zu helfen, es werde ihr denn das Amt
der heiligen Mess auf dem Bauch gehalten. Welches als
es ihm zugelassen und vergönnt, ist ihre Sache zehnfältig
böser geworden, denn sie vor nahem nicht mehr denn von
einer natürlichen Krankheit beschwert, hat aber nachmals
nicht anders, denn als ob sie verzaubert wäre, angefangen
zu wüthen, dass es ihm von der Aebtissin oder Priorin oft
verwiesen und unter die Nasen gestossen worden. Aber
es seyn doch diese Zoten wie lahm sie immer wollen, so
hat doch dieser spöttliche Brillenreisser und Merlinschreiber
seine Kunden, die ihm anhangen und ihn, vielleicht dass

sie mehr Geistlichkeit und Andacht, als aber ist, hinter
ihm suchen (denn er Amts halben ein Pfarrherr ist) gar
hoch achten.“

Das achtzehnte Kapitel des zweiten Buchs zieht gegen
die unwissenden Aerzte, besonders die anmassenden Jünger
des Paracelsus, zu Felde. Die Chemie aber will Weier
nicht verachten.

„Darzwischen aber bin ich nicht darwider, dass es
aller ungeschickter Knöpfen, die sich der Arznei unverschämt
und betrüglich rühmen, einige und allgemeine Zuflucht
sei, wenn sie einer Krankheit Ursach und noch viel
minder mit was Mittel ihr zu begegnen sey, nicht wissen
und desshalb aus ihrer Unwissenheit, wie ein Blinder von
der Farben ein Urtheil fällen müssen, dass sie denn allernächsten,
es sey der Mensch verzäubert oder veruntreuet,
fürwenden, wöllen also mit diesem Deckmäntelein ihre Unwissenheit
und Unerfahrniss in Sachen dieser theuren Kunst
verstreichen und verdecken, die Händ wäschen, nach dem
Sprichwort, aufstehen und von dannen gehen, nicht anderst
denn wie das ungehöbelt Geschwärm der Chirurgen oder
Wundärzten, ich hätte schier gesagt der Kälberärzten,
auch thun, welche dem allernächsten, so sie Gangrenam,
Sphacelum, Phagedenam oder andere zornige unheilsame
Geschwer nicht heilen können, S. Quirino, Antonio und
andern Heiligen sie zuschreiben. Welche doch Anfangs
so bös nicht gewesen, sondern durch ihr Salben und
Schmieren, so sie aus keinen gewissen Gründen wissen,
sondern allein aus wenig ungewissen Erfahrnissen muthmassen
und auf des Schleifers Lebkuchen und gerad wohl
hin brauchen, erst so bös worden sind. Aber damit die
Schälk nicht müssen Nachred besorgen, oder etwan, dass
man mit ihnen gar für die Schmitten fahre, gewärtig seyn,
wissen sie sich nit besser denn mit solcher Ausred zu beschönen
und aus der Sach zu schleichen.“

Die Facta in Betreff der fremdartigen Gegenstände,
die sich zuweilen im menschlichen Körper finden sollen,
wie Haarknäuel, Eisenstücke, Steine, Nadeln, Sand u. dgl.
im Magen und Darmkanal, leugnet Weier nicht, erklärt

sie aber durch diabolische Besessenheit, nicht durch Behexung.

Mit Beifall verweilt er bei dem weisen Verfahren seines
Herrn, des Herzogs von Cleve, in Zaubersachen. Ein
Bauer, dessen Kühen die Milch ausblieb, hatte einen Wahrsager
befragt, und dieser des Maiers junge Tochter als
Hexe angegeben. Das Mädchen ward ergriffen, gestand,
was man wollte, und bezeichnete noch sechszehn Weiber
als Mitschuldige. Als nun der Herzog um die Genehmigung
weiterer Schritte angegangen wurde, befahl er, den
Wahrsager zu verhaften, das Mädchen in einen guten Religionsunterricht
zu geben, die sechszehn Weiber aber ungekränkt
zu lassen. „Wollte Gott“ — fährt Weier fort,
„dass alle Obrigkeiten diesem Exempel nachkämen, so
würde nicht so viel unschuldiges Blut dem Teufel zu gefallen
vergossen werden. Aber es ist fürwahr hoch zu
bedauern, dass oftmals der Fürsten Räth, auch andere
Fürgesetzten und Amtleute so ungeschickte Schlingel seyn
(— die es nicht antrifft, verzeihen mir —), dass sie weder
in dieser, noch in einigen andern zweifelhaftigen Sachen
ein recht satt Urtheil fällen können, und derhalben nirgends
anders wohin, denn dass es Blut koste, sehen und
sich richten können.“

Das Aufsehen, welches Weier's Buch machte, war
daher ungemein, seine wohlthätigen Wirkungen freilich
nur von allzukurzer Dauer. Binnen vierzehn Jahren erschienen
fünf Auflagen, und 1586 besorgte Fuglinus eine
deutsche Uebersetzung[11]. Viele Gelehrte, besonders Aerzte,
gaben einen lauten Beifall zu erkennen, der edle Cujacius
schätzte das Werk[12], und Johann Brentz, Probst zu

Stuttgart, trat in einen Briefwechsel mit dem Verfasser,
worin er bei grosser Hochachtung vor dessen humanen
Bestrebungen das Ansehen der Strafgesetze dadurch zu
retten suchte, dass er den Hexen, deren Unvermögen
Hagel zu machen er selbst in früheren Predigten behauptet
hatte, wenigstens einen strafbaren Conat beimass. Vom
Pfalzgrafen Friedrich, dessen theologische Fakultät Anfangs
noch scharf hinter den Hexen her gewesen war[13],
rühmt Weier selbst, dass er bald der Stimme der Vernunft
Gehör gegeben habe; Aehnliches sagt er von der
clevischen Regierung und vom Grafen von Nieuwenar.
Letzterer begnügte sich, eine geständige Angeklagte des
Landes zu verweisen, hauptsächlich aus Rücksicht auf ihre
eigene Sicherheit. Dieses Beispiel fand bald in Worms
und anderwärts Nachahmung. Nehmen wir hierzu noch,
dass man auch in Württemberg um dieselbe Zeit wenigstens
zu grösserer Vorsicht im Verfahren sich bequemte,
eine gründlichere Generalinquisition und deutlichere Indizien
verlangte und, — was als etwas Besonderes hervorgehoben
wird, — zur Folterung niemals anders als auf
gerichtliches Erkenntniss schritt[14]: so bleibt kein Zweifel

daran übrig, dass Weier's Buch dem Hexenprozesse im
deutschen Reiche einen harten Stoss gegeben hat. Er
selbst spricht in seinen späteren Schriften mit Befriedigung
über die Erfolge seines Kampfes; Crespet klagt über
die Rückwirkungen desselben auf Frankreich; das glänzendste
Zeugniss aber hat ihm, ohne es zu wollen, der
fanatische Bartholomäus de Spina ausgestellt. „Die
Pest des Hexenwesens“, sagt der Magister sacri palatii, — „ist
gegenwärtig so arg, dass neulich in einer Versammlung
Satan, der, wie einige der vom Inquisitor Verhafteten
ausgesagt haben, in Gestalt eines Fürsten erschien, zu den
Hexen sprach: Seid alle getrost; denn es werden nicht
viele Jahre vergehen, so triumphirt ihr über alle Christen,
weil es mit dem Teufel vortrefflich steht durch die Bemühungen
Weier's und seiner Jünger, die sich gegen die
Inquisitoren mit der Behauptung aufwerfen, dass diess alles
nur thörichte Einbildung sei, und so diese gottlosen Apostaten
begünstigen und in ihren Ketzereien indirekt bestärken.
Denn sähen sich nicht die Väter Inquisitoren
gehemmt durch die Bedenklichkeiten dieser Leute, auf
deren Aussprüche oft die Fürsten wie auf die Worte der
Weisen horchen und der Inquisition die schuldige Hülfe
entziehen, so wäre durch den glühenden Eifer besagter
Inquisitoren diese Sekte bereits gänzlich ausgerottet, oder
wenigstens aus dem Gebiete der Christenheit verjagt“[15].

Satan hatte diessmal auf Weier's Wirksamkeit allzu
kühne Hoffnungen für die Ungestörtheit seiner Verbündeten
gebaut. Der Theorie und der Praxis war von dem
muthigen Arzte allzu derb auf den Fuss getreten worden,
als dass sich nicht beide zum Bunde gegen ihn hätten die
Hand reichen sollen. Kaum hatte man sich daher von
der ersten Ueberraschung etwas erholt, so eröffneten Gesetzgeber,
Richter und Gelehrte aus den vier akademischen
Fakultäten gegen ihn einen dreissigjährigen Krieg, in
welchem nur wenige, obwohl achtungswerthe, Bundesgenossen
ihm zur Seite standen, und an dessen Ende das

von ihm vertheidigte Gebiet der Vernunft ein erobertes
Land war, in welchem die Barbarei für mehr als ein ganzes
Jahrhundert ihr blutiges Panier aufpflanzen durfte.

Zuerst begannen ein angeblicher Fürst della Scala
und der pseudonyme Leo Suavius (eigentlich Johannes
Campanus), ein französischer Paracelsist, das Geplänkel;
Weier schrieb gegen sie eine Apologie[16] und wies sie mit
siegender Derbheit zurück. Dann trat die schon oben erwähnte
kursächsische Kriminalordnung hervor (1572)
und verkündete mit Ueberbietung der Carolina folgende
Strafbestimmung: „So jemands in Vergessung seines christlichen
Glaubens mit dem Teufel ein Verbündniss aufrichtet,
umgehet, oder zu schaffen hat, dass dieselbige Person, ob
sie gleich mit Zauberey niemands Schaden zugefüget, mit
dem Feuer vom Leben zum Tode gerichtet und gestraft
werden soll.“ Man sieht, wie in dem protestantischen Lande
der Fürst als summus episcopus auch das geistliche Moment
vertrat, während die Carolina vom Umgang mit dem
Teufel schweigt und nur eine äussere Rechtsverletzung
mit dem Scheiterhaufen bedroht. In den Motiven zu dieser
Kriminalordnung wird Weier vornehm abgefertigt; er sei
Arzt, nicht Jurist.

Zunächst trat dann eine theologische Auctorität für den
Hexenglauben und die Hexenverfolgung in die Schranken,
indem der berühmte Lambert Danäus — der eigentliche
Vater der reformirten Moraltheologie, als selbstständiger
theologischen Disciplin — 1575 zu Köln seinen Dialog
De veneficis, quos olim sortilegos, nunc autem vulgo sortiarios
vocant, herausgab, worin die im Hexenhammer vorgeschriebene
Auffassung und Verfolgung der Hexerei
(z. B. auch das Abscheeren der Haare vor der Tortur)
vom theologischen Standpunkte aus vollständig gerechtfertigt
ward. Des heidelberger Arztes Thomas Erastus
Buch de lamiis et strigibus (1577), in dialogischer Form,

angefüllt mit dem seit dem Malleus längst Gewohnten und
ohne polemische Taktik, machte jedoch mehr eine Demonstration,
als einen wirklichen Angriff[17].

Zwei oder drei Jahre später trat der in Frankreich
hoch gefeierte Philosoph Jean Bodin (1530, †1596), Heinrich's III.
Günstling, und bereits durch seine staatsphilosophischen
Träumereien bekannt, mit seinem Traité de la
démonomanie des sorciers (Paris, 1580, 4o.) hervor[18]. Bodin
hatte bei einigen Hexenprozessen als Richter den Vorsitz
geführt und mit unglaublichem Eifer sich in die auf Zauberei
und Hexenwesen bezügliche Literatur vertieft. Dadurch
war es ihm klar geworden, dass im Volksglauben
aller Völker und aller Zeiten die Realität des Hexenwesens
verbürgt sei. Er wusste auch über zahllose Hexenprozesse
und über die Motive der Verurtheilung einer Legion von
Hexen zu berichten, wesshalb in seinen Augen das Auftreten
Weier's nichts anderes als eine auf der lächerlichsten
Selbstüberschätzung beruhende Missachtung einer
jedem vernünftigen Menschen von selbst einleuchtenden
Auctorität und zugleich Gottlosigkeit war. Nicht zwecklos
ist das Buch dem Präsidenten des seit langer Zeit besonneneren
pariser Parlaments in äusserst schmeichelnden
Ausdrücken gewidmet. Ueberall ist man dem Verfasser
zu lau, obgleich er anerkennt, dass unter Heinrich weit
mehr zur Vertilgung der Hexen geschehe, als unter der
vorigen Regierung. Er fordert die Richter auf, aus eigenem
Antriebe einzuschreiten und nicht erst die Schritte
des königlichen Prokurators abzuwarten; ja er will nach
Mailänder Sitte Kasten mit Deckelspalten in den Kirchen

eingeführt wissen, um die Denunciationen zu erleichtern.
Er zählt fünfzehn einzelne Verbrechen auf, aus welchen
die Zauberei sich zusammensetze, und beweist daraus eine
fünfzehnfache Todeswürdigkeit. Dem Werke hängte Bodin
eine ausführliche Widerlegung Weier's an, um, wie er
sagt, die durch diesen angegriffene Ehre Gottes zu schirmen.
Diese Vertheidigung nun beruht, ausser der Wiederholung
der alten Fabeln und der Berufung auf die Ergebnisse
der neueren Praxis, hauptsächlich auf der boshaften
Taktik, Weier mit dem Doktor Edelin auf gleiche Stufe
zu stellen und zu insinuiren, dass er des verdächtigen
Agrippa Schüler war. Ohne Zweifel hätte es der französische
Philosoph gerne gesehen, wenn sein Gegner auch
Edelin's Ausgang genommen hätte[19]. Bodin ist indessen
eine Auctorität geworden, und selbst im Auslande hat man
sich oft auf ihn bezogen[20].

Wenige Jahre nach Bodin begegnet uns der deutsche,
protestantische Philosoph Wilhelm Adolph Scribonius,
Professor zu Marburg, als Parteigänger in dem grossen
Kampfe. Seine zufällige Anwesenheit zu Lemgo, als man
gerade mit einem Weibe die kalte Wasserprobe vornahm,
veranlasste es, dass die Herren vom Rathe, selbst noch

ungewiss über die Rechtmässigkeit des Geschehenen, den
damals viel geltenden Gelehrten um ein nachträgliches
Gutachten baten. Dieser entwarf in Folge dessen im Jahr
1583 gegen Weier's Einwendungen ein so seichtes Sendschreiben
zur Rechtfertigung des Hexenbades[21] und verwickelte
sich in eine so unhaltbare Deduktion über die
spezifische Schwere der Dämonen und ihrer Gehülfen, dass
er sich alsbald von einigen in der Physik festeren Aerzten
nachdrücklichst befehdet sah und dass selbst bei manchen
erklärten Hexenverfolgern jene Probe in Misskredit
brachte[22].

Einen wuchtigen Schlag führte damals in England ein
Laie, Reginald Skot, der als Privatmann zu Smeeth lebte
und 1599 starb, durch Veröffentlichung seiner Schrift Discovery
of witchcraft aus[23]. Skot deckte in seinem
Buche den Trug des Hexenglaubens mit einer Kühnheit
auf, die vor ihm noch kein Schriftsteller gewagt hatte.
Unerschrockenen Muthes legte er es in beredtester Sprache
dar, mit welcher Grausamkeit die Geständnisse erpresst
und mit welcher Lüderlichkeit die Indizien beschafft würden.
Er zeigte, dass die Gaukeleien, welche man dem
Teufel und den Hexen zuschreibe, nichts als Absurditäten
und Gemeinheiten wären, die auf gar nichts beruhten.
Dabei legte Skot nicht nur an den gesunden Menschenverstand,
sondern auch (sehr geschickt) an das protestantische
Bewusstsein seiner Landsleute Berufung ein, um ihnen

ein von der katholischen Inquisition aufgestelltes Verfolgungssystem
gehässig erscheinen zu lassen.

Was die Hexenfeinde des strikten Glaubens am meisten
verdross, war, dass sie in ihrem eigenen Lager eine Spaltung
entstehen sahen. Denn Viele, die an der Befähigung
der Hexen zum Schadenstiften und an der Strafbarkeit
derselben im Allgemeinen festhielten, wollten doch wenigstens
den Luftflug, den Sabbath und den Concubitus nicht
mehr als wirklich gelten lassen. Der gelehrte Frankfurter
Jurist Joh. Fichard gestand in seinen „Consilien“
(z. B. Tom. II. Cons. 113 vom Jahr 1564), dass er die
nächtlichen Teufelstänze und Mahle und die Vermischung
des Teufels mit Frauen für nichts Anderes als für Träumereien
und Täuschungen halte, wegen deren man nicht
auf Feuertodesstrafe erkennen dürfe (wobei er freilich im
Uebrigen ganz vom Hexenglauben befangen erschien, und
auf den Feuertod erkannte, wenn Hexen gestanden, dass
sie durch Erregung von Gewittern oder in anderer Weise
Schaden verursacht hätten). — Noch entschiedener als
Fichard trat der mecklenburgische Jurist Joh. Georg
Godelmann auf[24]. In Vorlesungen, die er im Jahr 1584
in Rostock über die Carolina gehalten hatte, und die er
später erweitert unter dem Titel herausgab: Tractatus de
magis veneficis et lamiis deque his recte cognoscendis et
puniendis, sagt er unter Anderem (Lib. III. cap. 11): „Die
Hexen gestehen entweder Mögliches, nämlich dass sie
Menschen und Vieh durch ihre magische Kunst und Zauberei
getödtet haben, und wenn sich dieses so erfindet, so
sind sie nach Art. 109 der Carolina zu verbrennen; oder
sie gestehen Unmögliches, z. B. dass sie durch einen
engen Schornstein in die Luft geflogen seien, in Thiere
sich verwandelt, mit dem Teufel sich vermischt haben,
und dann sind sie nicht zu strafen, sondern vielmehr mit
Gottes Wort besser zu unterrichten; oder endlich gestehen
sie einen Vertrag mit dem Teufel, in welchem Falle sie
mit einer ausserordentlichen Strafe, z. B. Staupenschlag,

Verbannung oder Geldstrafe (wenn sie reuig sind,) belegt
werden können. — Diese Strafe soll ihrem Leichtsinn
gelten, weil sie den teuflischen Einflüsterungen nicht standhaft
genug widerstanden, ja sogar denselben zustimmten.“
— In einem anderen, dem Lib. III. jenes Werkes vorgedruckten
Gutachten von 1587 sagt Godelmann: „Was
das Reiten und Fahren der Hexen auf Böcken, Besen,
Gabeln nach dem Blocksberg oder Heuberg zum Wohlleben
und zum Tanz, desgleichen auch die fleischlichen
Vermischungen, so die bösen Geister mit solchen Weibern
vollbringen sollen, anbelangt, achte ich nach meiner Einfalt
dafür, dass es ein lauter Teufelsgespinst, Trügerei und
Phantasie ist. Dergleichen Phantasie ist auch, dass Etliche
glauben, dass die Hexen und Zauberer in Katzen,
Hunde und Wölfe können verwandelt werden. Denn dass
solche Veränderung unmöglich sei, ist bereits in einem
alten Concilio, so zu Ancyra gehalten (Kanon Episcopi!),
geschlossen worden. — Endlich wird auch den Hexen vorgeworfen,
dass sie böse Wetter machen können, so doch
Wettermachen Gottes und keines Menschen Werk ist. —
Derentwegen kann kein Richter Jemanden auf solche
Punkte peinigen, viel weniger tödten, weil derselbigen mit
keinem Wort in der Peinlichen Halsgerichtsordnung gedacht
wird.“

In demselben Sinne veröffentlichte damals Augustin
Lercheimerus 1585 zu Heidelberg ein „Bedenken von
der Zauberey“, welches 1593 auch zu Basel, 1597 zu Speier
neu edirt ward. Lercheimer sagt: „Die Hexen werden in
ihrem Sinn betrogen in Buhlschaft mit dem Satan. Ist
kein natürlich Werk, noch wahre natürliche Lust dabei,
wie sie selbst bekennen. — Denn was kann ein Geist und
ein Leib miteinander schaffen? — Und dass es zu mehrmalen
eine Fantasey und eine Einbildung sei, zeigen die
Hexen damit an, dass sie bekennen, sie seien vom Geiste
beschlafen, da sie bei ihrem Manne im Bette gelegen und
er habs nicht empfunden.“ — Selbst der strenge Ketzerrichter
Hard. a Dassell (Verf. des oben erwähnten
Responsum von 1597,) war der Meinung, dass sehr oft die

Aussagen von Frauen über ihre Hexenfahrten, ihre Buhlerei
mit dem Teufel etc. auf Einbildung und Träumerei beruhten.

Inzwischen begann in Frankreich eine Denkweise
durchzubrechen, welche sich vor Allem dadurch kennzeichnete,
dass sie von jeder Auctorität und Tradition unabhängig,
principiell Alles, was nur auf dieser Grundlage
ruhte, in Zweifel zog. Der „Philosoph“, der mit dieser
Anschauungsweise zuerst (1588) hervortrat, war der originelle
Michel de Montaigne, ein Gelehrter, der seinen
Ruhm weit weniger der Tiefe seines Geistes als der Kühnheit
seiner Skepsis verdankt. Seiner Meinung nach war
von dem, was man über die Hexen und deren Treiben
sagte, gar nichts verbürgt; vielmehr sei anzunehmen, dass
es theilweise mit ganz natürlichen Dingen zugehe, theilweise
auf Sinnentäuschung, beziehungsweise auf Lüge beruhe.
Er meint, es sei weit wahrscheinlicher, dass unsere
Sinne uns täuschen, als dass ein altes Weib auf einem
Besenstiel im Schornstein hinauffahre; und es müsse weit
weniger befremden, wenn Zungen lügen, als wenn Hexen
die angeblichen Thaten ausführten. Darum möge man
den Weibern, wenn sie ihre Nachtfahrten u. dgl. eingestehen
wollten, lieber Niesswurz als Schierling zuerkennen.
C'est mettre, sagt er, ses conjectures à bien haut prix,
que d'en faire cuire un homme tout vif!

Was nun Montaigne in der Form eines Zweifels
ausgesprochen, das wurde von dem gleichzeitigen Skeptiker,
dem Grossvikar Pierre Charron zu Paris (†1603) geradezu
geleugnet und bekämpft, und es begann jetzt in
Frankreich eine Weltanschauung herrschend zu werden,
die alles Wunderbare mit Widerwillen betrachtete, die
Alles aus einem natürlichen Zusammenhange erfassen
wollte, und daher in dem Hexenglauben nichts anderes
als Wahn und Trug erkannte.

Um gegen solche Freigeistereien wenigstens die Hauptbasis
des Hexenprozesses, die Glaubwürdigkeit der Bekenntnisse,
zu retten, schrieb der trierische Suffraganbischof
Peter Binsfeld 1589 seinen Traktat de confessionibus

maleficorum et sagarum und gab denselben zwei
Jahre darauf, besonders zum Gebrauch der baierischen
Gerichte, wo er Beifall gefunden hatte, neu bearbeitet
heraus[25]. Die Realität des Pactums wird darin gegen
Weier aus der Versuchungsgeschichte Jesu dargethan;
die Auctorität des Kanons Episcopi aber, als einer von ganz
andern Dingen redenden Stelle, abgewiesen. Kirchenväter,
Scholastiker und die Bekenntnisse der damals im
Trierischen stark verfolgten Hexen liefern die Beweise
für die Wahrheit eben dieser Bekenntnisse. Binsfeld's
Schrift hat in der Praxis Ansehen erlangt, er selbst aber
den traurigen Ruhm, an dem Sturze zweier Ehrenmänner,
die dem blutigen Treiben entgegentraten, mitgewirkt zu haben.

Cornelius Callidius Loos (Loseus), um 1546 zu
Gouda in Holland geboren (in seinen Schriften sich auch
Cornelius Callidius und Finius nennend), Canonicus in seiner
Vaterstadt, war zwar ein erklärter Gegner des Protestantismus,
der ihn bei Einführung der Reformation von seiner
Stelle vertrieben hatte, aber einer der wenigen Aufgeklärten
des Jahrhunderts, die in der ganzen Hexerei und
ihren Wirkungen nur Trug und Einbildung und in der
Hexenverfolgung eine „neue Alchymie“ erkannten, nach
welcher man „aus Menschenblut Gold und Silber mache“[26].
Im Trierischen, wohin er sich geflüchtet, fand er unter

dem schwachen Johann VI. alle Gräuel des Hexenprozesses
vor. Schon früher durch einige gelehrte Streitschriften
bekannt, schien er gerade der Mann zu sein, von dem man
eine siegende Widerlegung Weiers erwarten durfte. Als
er jedoch nach einiger Zeit eine Schrift, de vera et falsa
magia betitelt, zu Köln in Druck geben wollte, fand es
sich, dass er darin die Unwissenheit, Tyrannei und Habsucht
der Hexenverfolger aufs Rücksichtsloseste gezüchtigt
hatte. Das Manuscript ward confiscirt, er selbst auf Befehl
des päpstlichen Nuntius im Kloster St. Maximin bei
Trier eingekerkert und zum schimpflichsten Widerruf gezwungen,
den er am 15. März 1592 vor dem Generalvikar
der Diözese Trier, Peter Binsfeld, und dem Abt des Klosters
ablesen und unterzeichnen musste. Die Anführung einiger
Artikel dieses (sechszehn Artikel umfassenden) Widerrufs
wird den Geist seines Wirkens und die Grösse der ihm
angethanen Schmach darthun[27].

„Art. I. Erstens widerrufe, verdamme, verwerfe und
missbillige ich, was ich oft schriftlich und mündlich vor
vielen Personen behauptet und als den Hauptgrundsatz
meines Traktats aufgestellt habe, dass nur Einbildung,
leerer Aberglaube und Erdichtung sei, was man von der
körperlichen Ausfahrt der Hexen schreibt; sowohl weil
diess ganz und gar nach ketzerischer Bosheit riecht, als
auch weil diese Meinung mit dem Aufruhr Hand in Hand
geht und darum nach dem Verbrechen der beleidigten
Majestät schmeckt.

„Art. II. Denn (was ich zweitens widerrufe) ich habe
durch heimlich an gewisse Personen abgesandte Briefe
gegen die Obrigkeit hartnäckig und ohne haltbaren Grund
ausgesprengt, dass die Hexenfahrt unwahr und eingebildet
sei, mit der weiteren Behauptung, dass die armen Weiber
durch die Bitterkeit der Tortur gezwungen werden, zu
gestehen, was sie niemals gethan haben, dass durch hartherzige
Schlächterei unschuldiges Blut vergossen und dass

mittelst einer neuen Alchymie aus Menschenblut Gold und
Silber hervorgelockt werde.

„Art. III. Durch dieses und Aehnliches, theils durch
Privatunterredungen, theils durch verschiedene Briefe an
beide Obrigkeiten, habe ich die Oberen und Richter bei
den Untergebenen der Tyrannei beschuldigt.

„Art. IV. Und folglich, da der hochwürdigste und
durchlauchtigste Erzbischof und Kurfürst von Trier nicht
nur gestattet, dass in seiner Diözese die Zauberer und
Hexen zur verdienten Strafe gezogen werden, sondern
auch eine Verordnung wegen des Verfahrens und der
Gerichtskosten in Hexensachen erlassen hat, habe ich in
unüberlegter Verwegenheit besagten Kurfürsten stillschweigend
der Tyrannei bezichtigt.

„Art. V. Ausserdem widerrufe und verdamme ich
folgende meine Sätze: dass es keine Zauberer gebe, die
Gott absagen, dem Teufel einen Kult erweisen, mit Hülfe
desselben Wetter machen und Aehnliches ausführen, sondern
dass diess alles Träume seien.“ U. s. w.

Am Schlusse dieser vor Binsfeld protokollirten Palinodie
erkannte sich Loos, wenn er rückfällig werden sollte,
jeder willkürlichen Bestrafung würdig und wurde sodann
aus dem Lande gejagt. In Brüssel fand er nach einigem
Umherirren eine Freistätte und Anstellung als Vicarius
an einer Kirche. Bald trat er mit seinen Sätzen von
Neuem hervor und büsste dafür als Rückfälliger lange
Zeit im Kerker. Aus demselben entlassen, betrat er nochmals
den alten Weg. Es drohte ihm eben die dritte Anklage,
als der Tod am 3. März 1593 zu Brüssel (nach
anderer Angabe zu Mainz) ihn aller Verfolgung entzog.

Rascher war es mit dem andern Opfer zu Ende gegangen.
Der Doctor Dietrich Flade, kurfürstlicher Rath
und Schultheiss zu Trier, einst auch Rektor der Universität,
war vielleicht eine von jenen obrigkeitlichen Personen, an
welche Loos sich schriftlich und mündlich gewandt hatte[28].

Wenigstens suchte auch er in seinem praktischen Kreise
dem Unwesen Einhalt zu thun, indem er Alles aufbot, um
die gesammte Hexerei als Chimäre hinzustellen. Doch
mochte er noch so nachdrücklich auf den Kanon Episcopi
sich berufen, gerade dieses machte man zum Indicium gegen
ihn selbst. Wer die Hexen vertheidigte, der war ja
selbst der Hexerei verdächtig. „Ihm trat, sagt Delrio,
Peter Binsfeld tapfer mit einer gelehrten Widerlegung
entgegen und gab seinen Traktat über die Bekenntnisse
der Hexen heraus. Flade wurde verhaftet, gestand endlich
sein Verbrechen und seinen Betrug, wie Edelin, und
wurde lebendig verbrannt. Das gegen ihn geltend gemachte
Indizium gründet sich auf eine offenbare Rechtsvermuthung
u. s. w.“ Mit ihm fielen zwei Bürgermeister,
einige Rathsherren und Schöffen und mehrere Priester.
Die Hinrichtung geschah im Jahre 1589. Flade war ein
reicher Mann gewesen. Eine Summe von 4000 fl., die er
bei der Stadt Trier stehen hatte, wurde auf Befehl des
Kurfürsten an die Pfarrkirchen zu frommen Zwecken vertheilt.
In späteren Prozessen wird sein Name mehrfach
unter den Mitschuldigen beim Hexentanze auf der hetzeroder
Haide genannt[29].

Gleichzeitig mit Binsfeld wirkte in dem Nachbarlande
Lothringen Nikolaus Remigius, herzoglich lothringischer
Geheimerrath und Oberrichter. Aus dem reichen
Schatze seiner Amtserfahrungen stellte er seine Dämonolatrie
zusammen, die zuerst lateinisch und gleich darauf,
ihrer Gemeinnützigkeit halber, auch deutsch erschien[30].

Sie ist dem Richter ein wahres Arsenal in jeder Verlegenheit
und führt ihn auf den scheinbar verschiedensten
Wegen zu demselben Ziele; es gibt nicht leicht einen
Punkt, für welchen der Verfasser nicht aus irgend einem
nach Namen und Tag bezeichneten Prozessfall einen Beleg
beibrächte. So verficht er zwar die leibliche Ausfahrt
der Hexen, lässt aber daneben auch eine eingebildete,
obgleich eben so verdammliche bestehen. Die Salbe der
Hexen ist zugleich giftig und unschädlich: giftig, sobald
sie die Hexe selbst auch nur in der geringsten Quantität
aufstreicht; unschädlich, sobald sie in die Hände des
Gerichts fällt, und wären es ganze Töpfe voll. Das Weib,
dem man ankommen will, ist verdächtig, wenn es oft,
und wenn es nie in die Kirche geht, wenn sein Leib
warm, und wenn er kalt ist. Während der sechszehn
Jahre, dass Remigius dem Halsgerichte beiwohnte, sind,
seiner eigenen Angabe zufolge, in Lothringen nicht weniger
als achthundert Zauberer zum Tode verurtheilt
worden, eben so viele waren entweder entwichen, oder
hatten durch die Tortur nicht überführt werden können.
Remigius sieht im Ganzen mit Zufriedenheit auf sein
Wirken zurück; doch hat er sich eine Schwachheitssünde
vorzuwerfen. Einst hatte er nämlich, dem Mitleiden seiner
Collegen nachgebend, siebenjährige Kinder, die beim
Hexentanze gewesen waren, nur dadurch bestraft, dass er
sie, nackt ausgezogen, dreimal um den Platz, wo ihre
Eltern den Feuertod erlitten hatten, mit Ruthen herumhauen
liess. Seine richterliche Ueberzeugung sagte ihm,
dass auch sie den Tod verdient hatten; denn „ein heylsamer
Eyffer ist allezeit dem schedlichen eusserlichen
Schein der Begnadigung vorzuziehen“[31]. In Würzburg

und Bamberg hat man später diesen heilsamen Eifer zu
wahren gewusst.

Mit dem Minister Remigius wetteiferte bald ein königlicher
Schriftsteller um den Preis in der Bekämpfung des
satanischen Reiches, kein geringerer als Jakob I. von
Schottland und England, jener Fürst, der so stolz war auf
seine Theologie und sein Lateinsprechen. Noch bevor er
den englischen Thron bestieg, hatte er seine Dämonologie
geschrieben und den Grundsätzen derselben in seinem
schottischen Reiche Geltung verschafft[32]. Ein wahres
Wort hat er in der Vorrede gesprochen, indem er von
Bodin's Dämonomanie versichert, sie sei „majore collecta
studio, quam scripta judicio“; aber die Nachwelt muss von
der königlichen Dämonologie leider dasselbe sagen. —
Jakob unterscheidet zwischen der Magie (auch necromantia)
und dem Veneficium (auch incantatio oder Hexerei). Die
Venefici sind Sklaven, die Nekromanten Gebieter des
Teufels. Zwar gebieten sie nicht absolut, sondern bedingt,
nicht kraft ihrer Kunst, sondern vermöge eines Vertrags.
Denn um ihnen Leib und Seele abzugewinnen, macht sich
der Teufel verbindlich, in einigen untergeordneten Dingen
ihrem Befehle zu gehorchen. Die kindischen Beschwörungen
zur Heilung, das Nestelknüpfen, die Astrologie
und das Horoskopstellen sind nur das ABC des Teufels,
wodurch er, da diese Dinge ziemlich unschuldig erscheinen,
die Neugierigen in sein Netz lockt. Der hierdurch verführte
gelehrte Magier schreitet bald zum mündlichen oder
schriftlichen Pactum. Der Teufel ist der Affe Gottes; der
Kuss wird ihm auf die Hinterseite gegeben, weil Moses
den Herrn auch nur von hinten sehen konnte. Zwei Arten
der Hexenfahrt müssen angenommen werden: 1) eine leibliche,
wenn die Hexen an nahegelegene Orte theils zu
Fuss oder Pferd, theils mit des Teufels Hülfe durch die
Luft kommen; 2) eine im Geiste, wenn der Ort so entfernt
ist, dass die in einem Moment zu vollendende Reise

vermöge ihrer Schnelligkeit die Unmöglichkeit des Athemholens
voraussetzen würde. Den Coitus mit den Incuben
und Succuben räumt der König ein, nicht aber die Erzeugung
von Ungeheuern und wirklichen Kindern. Die
Magier sowohl, als die Hexen sollen mit dem Tode bestraft
werden. In einem andern, der Ausbildung seines
Sohns zum Regenten gewidmeten Werke[33] stellt Jakob
unter denjenigen Verbrechen, wo die königliche Begnadigung
Sünde wäre, die Zauberei oben an.

Oft liegt dem König die Wahrheit so nahe vor den
Füssen, dass er gleichsam darüber stolpert, aber sein dämonenaufspürendes
Auge bleibt stets nach den Wolken
gerichtet. So antwortet er auf die Frage: warum in Lappland,
Finnland, den Orkaden und shetländischen Inseln
der dämonische Concubitus häufiger sei, als anderwärts:
„Wo die Unwissenheit der Menschen am dicksten ist, da
ist auch die Unverschämtheit des Teufels am gröbsten.“
Da, wo er die Wahrnehmung abhandelt, dass es früher
mehr Gespenster gegeben habe, jetzt mehr Hexen, heisst
es: „So ist's uns auch in England gegangen; denn während
der papistischen Finsterniss sah man mehr Gespenster
und Geister, als mit Worten auszudrücken möglich ist;
jetzt sind sie so selten, dass man in einem ganzen Jahrhundert
kaum von einem einzigen Falle hört. Aber damals
waren die Hexereien nicht so häufig als jetzt, wo dieselben
sich allerdings im höchsten Grade vervielfacht haben.“
Freilich hatte England in den Zeiten des Papismus noch
keinen Jakob I., der die Kunst besass, überall Hexereien
zu entdecken. Bei näherer Prüfung würde der König gefunden
haben, dass er, anstatt zu Gunsten des Papismus
Zeugniss zu geben, der bekanntermaassen sowohl vor, als
nach der Reformation auf dem Continent in der Hexenverfolgung
sich überschwänglich zeigte, sich selbst anzuklagen
hatte, indem er dieses Erbstück des Papismus, ohne
es als solches zu erkennen, blindlings durch Schrift und
Gesetze in alle Adern seiner Völker verbreitete.



Endlich trat der gewaltigste Verfechter des Hexenprozesses,
Martin del Rio (Delrio) hervor, um den Angriffen
auf denselben ein für allemal ein Ende zu machen. Delrio
war 1551 zu Antwerpen von spanischen Eltern geboren, hatte
zu Paris, Douai und Löwen Philosophie und die Rechte
studirt und in der letzteren Wissenschaft zu Salamanca den
Doktorgrad erlangt[34]. In Brabant wurde er dann in rascher
Folge zum Rathe des höchsten Conseils, zum Intendanten
der Armee, zum Vicekanzler und Procureur-Général ernannt.
Während der Bürgerkriege verliess er die Niederlande und
ward Jesuit in Valladolid, kehrte aber bald zurück und
lehrte an verschiedenen Universitäten Philosophie und
Theologie. Er starb 1608 zu Löwen.

Im Jahre 1599 erschienen seine berühmten Disquisitiones
magicae in sechs Büchern[35]. Sie sollten dasjenige leisten,
was man von Loos vergeblich erwartet hatte. Unter allen
Hexenverfolgern ist Delrio unstreitig der gelehrteste und
schlaueste. Stellenweise zeigt er sogar eine gewisse Aufklärung,
Liberalität und Billigkeit. Verschiedene Arten
abergläubischer Heilungen werden von ihm gründlich bekämpft,
um andern, nicht weniger abergläubischen, Platz
zu machen. Charaktere, Sigille, Bilder, Zahlen und Worte
haben ihm zufolge keine natürliche oder magische Fähigkeit,
Krankheiten oder andere Schäden zu entfernen; Amulette
besitzen nur insofern Kraft, als dieselbe etwa in ihrem Stoffe
liegt. Alle Theurgie oder weisse Magie ist unwirklich; die
Dämonen lassen sich vom Menschen nicht zwingen. Diess
alles aber bahnt nur den Weg zu dem Grundsatze, dass jene
Charaktere, Sigille u. s. w. nur willkürlich verabredete

Zeichen seien, unter welchen der Teufel allerdings wirke,
nicht gezwungen, sondern in Folge eines Vertrages.
Das Pactum mit dem Teufel, in welchem die Abschwörung
des Christenthums inbegriffen ist, bildet die Grundlage aller
Zauberei; die dämonische Magie zu leugnen, ist ketzerisch.
Sie ist der Inbegriff alles Diabolischen und des Todes
würdig; gegen sie, wie gegen alle andern Uebel, schützen
nur die Heilmittel der katholischen Kirche, wie Segen,
Exorcismen, Kreuze, Reliquien, Agnus Dei u. s. w., deren
Verdienst gepriesen und durch erbauliche Geschichten beglaubigt
wird. Niemand kann in diesen Dingen abergläubischer
sein, als Delrio. In der Lehre von den Zaubergräueln
folgt er ganz seinen Vorgängern, die er nur an
Kenntnissen und dialektischer Gewandtheit übertrifft. Der
Kanon Episcopi wird in einer weitläuftigen Abhandlung
aller Bedeutung beraubt: er handle weder von den Hexen
der neueren Zeit, noch würde er, selbst wenn diess wäre,
denselben irgendwie nützen, da er auch diejenigen Weiber,
welche die Luftfahrt nur in der Einbildung machen, als
Ungläubige (infideles) bezeichne. Die Hexen aber sollen,
auch wenn sie Niemanden beschädigt haben, schon blos
um ihres Teufelsbundes willen getödtet werden. Auch im
Prozesse weiss Delrio sich das Ansehen der Besonnenheit
zu geben, indem er unwesentliche Einzelheiten, die gleichwohl
grossen Anstoss gegeben hatten, wie das Hexenbad
und die Nadelprobe, missbilligt, auch mit schönen Worten
zum Maasshalten in der Tortur räth; dabei bleibt ihm aber,
wie allen Uebrigen, die Zauberei ein crimen exceptum,
wo Alles vom Ermessen des Richters abhängt, und aus
dem den Inquisiten von ihm umgeworfenen Netze ist kein
Entkommen möglich. Völlige Lossprechung, obgleich
rechtlich denkbar, widerräth er; der Richter soll nur von
der Instanz entbinden.

Wo Gelehrsamkeit und Sophismen nicht mehr ausreichen
wollen, da wird durch vornehmes Naserümpfen,
durch Verdächtigen und Schrecken gewirkt. Die früheren
Gegner seines Systems oder einzelner Sätze desselben,
einen Melanchthon, Alciatus, Agrippa, Weier, Montaigne

u. A. macht er lächerlich. Ketzer, einseitige Literatoren,
Legisten und Rabulisten müssen schweigen, wo der Jesuit
redet, und dürfen sich weder auf den Kanon Episcopi,
noch auf den gesunden Menschenverstand berufen; wer
keine Hexen glaubt, ist kein Katholik. Seinen künftigen
Gegnern aber hält er erst die Katastrophe eines Edelin,
Loos und Flade vor, und dann fordert er sie auf, seine
Lehre von der Wirklichkeit der Hexenfahrten entweder
zu widerlegen, oder anzunehmen. Dieses geschieht in eben
demselben Kapitel, in welchem das Läugnen der Hexengräuel
als Indizium der Zauberei aufgestellt wird. In der
That, von solchem Geschütz vertheidigt, ist Delrio's Werk
ein Bollwerk des Hexenprozesses geworden, und mehrere
Menschenalter sind vergangen, ehe der erste wirksame
Angriff auf dasselbe gewagt wurde. Kaum dass einzelne
Stimmen über das Tumultuarische und die unmässige Barbarei
der Prozessbehandlung sich vernehmlich zu machen
wagten; die Hauptsache blieb unangefochten.

Kurz nach Delrio schrieb sein Landsmann Torreblanca
eine Dämonologie in vier Büchern[36]. Sie ist dem Papste
Paul V. gewidmet und hat die Approbation des heiligen
Officiums. Hieraus folgt von selbst der Schluss, dass sie
sich von dem bereits bekannten System nicht entferne[37].





ZWANZIGSTES KAPITEL.

Die Hexenprozesse in der zweiten Hälfte des
sechszehnten und in der ersten Hälfte des siebenzehnten
Jahrhunderts in den geistlichen Fürstenthümern
Deutschlands.

In der Zeit, welche unmittelbar auf den Passauer und
Augsburger Religionsfrieden des Reichs folgte, finden wir
alle geistlichen Stiftslande desselben von dem Protestantismus
so durchdrungen, dass in vielen derselben das evangelische
Bekenntniss geradezu herrschend geworden war.
In der Mitte der zweiten Hälfte des sechszehnten Jahrhunderts
beginnt aber in allen geistlichen Fürstenthümern
Deutschlands die hierarchische Reaktion einzutreten. Die
Werkzeuge derselben waren die damals in alle unter geistlicher
Herrschaft stehenden Lande hereingerufenen Jesuiten
— oder die „spanischen Priester“, wie das Volk die Fremdlinge
nannte, — die zunächst durch Errichtung von Volksschulen,
durch gelegentliche Besitzergreifung von Pfarreien
und durch die mannigfachen Mittel der inneren Mission
ihrem Ziele, der Ausrottung des Protestantismus, immer
näher zu kommen suchten. Doch genügten diese friedlichen
Mittel zur Erreichung des Zweckes nicht; es musste
auch mit Gewalt vorgegangen und durchgegriffen, es
musste die Ketzerei durch Ausrottung der Ketzer aus dem
Lande geschafft werden, und das hierbei sich am meisten

empfehlende und den besten Erfolg versprechende Verfahren
war das der Identifizirung oder Vermengung der
Ketzerei mit der Hexerei.

Wir fassen daher, um uns diese Vorgänge klar zu
machen, diejenigen geistlichen Fürstenthümer ins Auge,
über welche uns Nachrichten bezüglich der Hexenverfolgung
vorliegen.

Im geistlichen Kurfürstenthum Trier war einst der
Kurfürst-Bischof Johann (v. Baden), des Trithemius Freund,
von Innozenz VIII. wiederholt zum Beginne der Hexenverfolgung
aufgefordert und gedrängt worden. Johann
hatte jedoch dieses Ansinnen mit der Erklärung zurückgewiesen,
dass es in seinem Lande keine Hexen gebe,
wesshalb, so lange er lebte, im Kurfürstenthum Trier keinerlei
Hexenverfolgung vorkam. Hernach drang auch hier
die reformatorische Bewegung ein. Trarbach bekannte
sich 1558 ganz entschieden zur Augsburgischen Confession,
und mit Berufung auf ihre angebliche Reichsfreiheit erklärte
sich auch die Stadt Trier für dieselbe. Kaspar
Olevian, ein geborener Trierer (der einige Jahre später
[1563] mit Zacharias Ursinus den Heidelberger Katechismus
verfasste), predigte in der Hospitalskirche zu Trier
die evangelische Lehre, und die Rathsherrn und Zünfte
hielten fast sämmtlich zu ihm[38]. Kurfürst Johann V.
(v. d. Leyen), der die Reichsfreiheit der Stadt nicht anerkannte
und dieselbe infolge des Anschlusses der Bürgerschaft
an die Reformation verlassen hatte, musste daher
seine Rückkehr in dieselbe mit Gewalt erzwingen. Wieder
im Besitz der Regierungsgewalt begann nun der Kurfürst
dieselbe alsbald in der wüstesten Weise zu gebrauchen.
Der protestantische Gottesdienst ward ein für allemal untersagt,
Todesurtheile und Landesverweisungen machten bald
die Führer der evangelischen Bewegung für immer unschädlich,
und den Jesuiten, welche der Kurfürst 1560

nach Trier berief, wurde das Weitere überlassen. Mit
reichlichster Dotation wurden dieselben von vornherein
bedacht, — um sie in Trier recht heimisch zu machen[39].
Indessen steigerte sich dadurch nur die Unzufriedenheit
und das Misstrauen[40]. Politische Streitfragen kamen hinzu;
es drohte ein Aufstand. Koblenz, welches ebenfalls für
sich Reichsunmittelbarkeit in Anspruch nahm, musste 1561
mit Gewalt zum Gehorsam gebracht werden, und noch
war der Kurfürst mit der Pacifizirung seiner gegen ihn
aufgebrachten Stände beschäftigt, als er 1567 eines plötzlichen
Todes starb. Sein Nachfolger Jakob III. (v. Elz)
führte gegen die Stadt den sogenannten Bohnenkrieg, der
nur durch kaiserliches Gebot geendigt wurde. Vor dem
nunmehr ernannten Schiedsgerichte führte die Sache der
Stadt der Doktor Kyriander, den die trierischen Geschichtschreiber
als einen schlauen Ketzer bezeichnen, der unter
der Maske einer historischen Deduction die Geistlichen,
Erzbischöfe und Päpste verspottet und verleumdet habe.
Kaiser Rudolph II. unterwarf endlich Trier der Landeshoheit
des Kurfürsten. Als dieser einzog, ritt an der Spitze
des Zuges ein Koch, einen Schaumlöffel von der Länge
eines Spiesses in der Hand haltend. Dreimal umkreiste
er den Marktbrunnen, schäumte denselben ab und spritzte
das Wasser oder den Schaum auf die umstehende Menge,
um symbolisch anzudeuten, dass die Stadt abgeschäumt
werden müsse. „Doch, — bemerkt der trierische Historiograph,
hat man geglaubt, dass diess ohne Genehmigung
des Kurfürsten von Andern angestellt gewesen sei“. Wie
dem auch sein mag, — zum Abschäumen hatte Jakob
weder Zeit noch Gelegenheit; er sah sich bis zu völliger
Erledigung der Angelegenheit einen kaiserlichen Commissär

zur Seite gestellt und starb wenige Monate nach seinem
Einzuge. Es folgte Johann VI. (1581). Die Gesta Trevirorum
rühmen ihn als einen klugen, frommen und demüthigen
Mann, dessen Aeusseres eher einen Pfarrer, als
einen Kurfürsten verrathen habe. Als die um der Religion
willen zerfallenen Fürsten ihn zum ersten Male auf
dem Reichstage sahen, sollen sie, entzückt von seinem
Benehmen, gesagt haben: „Wenn alle geistlichen Fürsten
wären, wie dieser, so könnten wir uns bei ihrem Rathe
beruhigen.“ Von diesem sanften und demüthigen Manne
erzählt nun der Geschichtschreiber weiter: „In der Stadt
Trier wucherte noch das von Kaspar Olevianus und Andern
gesäete Unkraut der Ketzerei, wovon wir oben im
Leben Johann's V. erzählt haben; es war durch den Krieg
genährt worden, und Jakob hatte es in den wenigen Monaten,
die zwischen dem Kriege und seinem Tode lagen,
nicht ausrotten können. Um nun dasselbe zu vertilgen,
ächtete Johann VI. durch ein Edikt alle diejenigen, welche
nicht binnen einer bestimmten Anzahl von Wochen zur
orthodoxen Lehre zurückkehren würden (doctrinam sanam
non admitterent). Manche bekehrten sich. Johannes Biener,
Goldschmiedmeister, und etliche Andere dagegen wurden
aus der Stadt vertrieben; unter diesen auch des Kaspar
Olevianus Mutter, welche die den Frauen nöthige Heilkunst
verstand, Johannes Steus und Lorenz Streichart, die beiden
Drommeten des Bürgerkriegs, und Mehrere vom gemeinen
Volk. Die Leichname von Coppenstein und Prück durften
nicht innerhalb der Mauern begraben werden; — und so
wurde die Stadt gereinigt. Durch gleiches Edikt und
gleichen Eifer säuberte er auch Koblenz von der Ketzerei.
Dessgleichen verbannte er auf eine ziemlich harte Weise
(duro satis modo) die Juden aus der trierischen Erzdiöcese.“

Diess geschah in den Jahren 1583 und 1584, und wir
finden nach dieser Zeit im Trierischen allerdings keine
Edikte gegen die Protestanten mehr. Wer aber will es
glauben, dass durch einige Verweisungen der bis dahin
so hartnäckige Protestantismus mit Stumpf und Stiel ausgerottet

worden sei? Zumal in einem Lande, dessen Fürst
durch die Steuern, die er den verarmten, von Freund und
Feind ausgesogenen Unterthanen auferlegte, sich verhasst
machte[41] und die Jesuiten im Uebermaasse beschenkte[42].
Den letzteren flossen vom Volke nur sparsame Almosen
zu[43]; sie hatten aber den Bau einer prachtvollen Kirche
begonnen. Was half es, die heimlichen Protestanten aufzuspüren,
zu überführen und zu verbannen? Ihr Vermögen
blieb dann gesetzlich den Erben. Das Haus des Kaspar
Olevianus musste der Kurfürst, als er es zum Amthause
machen wollte, käuflich an sich bringen[44]; dagegen zog
er wenige Jahre später das Vermögen des wegen Zauberei
verurtheilten Schultheissen Flade ein und schenkte es an
die Kirchen. Die Inquisiten mussten bekennen, dass ihr
Zauberwesen sich von dem Einfalle des protestantischen
Albrecht von Brandenburg herschreibe[45]. Gerade seit
jener Zeit waren protestantische Regungen bemerklich
gewesen. Denjenigen, welche gegen die Hexenprozesse
sprachen oder schrieben, traten die Jesuiten entgegen,
welche die Reformation und die Zauberei in so enge
Wechselbeziehung, wie wir oben bei Delrio gesehen haben,
zu bringen verstanden. Zweifeln wir noch, dass die grosse
Hexenverfolgung zu Trier, die im Jahr 1586 ausbrach,

zum Theil nur Fortsetzung der Verfolgung des Protestantismus
und eines von jenen Mitteln war, welche der Scharfsinn
der Jesuiten ergründet hatte, um die Aufgabe zu
lösen, wesshalb sie ins Land gerufen waren?

Von Lothar, dem Nachfolger Johann's, sagt der Geschichtschreiber:
„Das Erzbisthum fand er bei seinem Regierungsantritt
in geistlicher Hinsicht ruhig, von keiner
Ketzerei zerrissen, in zeitlicher aber erschöpft, was der
Unfruchtbarkeit der vorhergehenden Jahre zuzuschreiben
ist.“ Woher diese Unfruchtbarkeit rührte, wissen wir bereits
von Linden.

Die Bemühungen des (uns schon bekannten) Ketzerrichters
Binsfeld hatten es dahin gebracht, dass das Land
einer Wüste glich, und das Vermögen der Begüterten in
die Hände der Gerichtspersonen und des Nachrichters
überging. Es sind daselbst nicht bloss gemeine Leute,
sondern auch Doktoren, Bürgermeister, Kanoniker und
andere Geistliche verbrannt worden. Laut amtlicher Nachrichten
bestiegen aus etwa zwanzig Dörfern in der nächsten
Umgegend der Hauptstadt in kaum sieben Jahren (1587
bis 1593) dreihundertachtundsechzig Personen den Scheiterhaufen,
von Hinrichtungen in der Stadt selbst ist hierbei
keine Rede[46].

Die Geschichte anderer katholischer Stifte lässt uns
im Wesentlichen denselben Verlauf der Dinge erkennen,
wie in Trier.

Auch im Fürstbisthum Bamberg hatte die evangelische
Lehre fast in allen Gemeinden Boden gefunden[47].

Weissenohe, Michelfeld und viele andere Klöster nahmen
die neue Lehre an; der Abt des reichen Klosters Banz
ward mit seinen Benediktinern evangelisch und verheirathete
sich. Schon Bischof Wigand (1522–56) musste der neuen
Bewegung nachgeben und sich zu Unterhandlungen verstehen.
Neidhard von Thungen (1591–98) fand bei seinem
Regierungsantritte nur noch zwei katholische Rathsmitglieder
in seiner Hauptstadt, auf dem Lande oft nicht ein
einziges mehr. Fast der ganze Adel war evangelisch, die
Bürgerschaft in Bamberg grösstentheils. Die Domherren
waren lau und sahen durch die Finger, weil ihre nächsten
Verwandten sich offen zur Gegenpartei bekannten. Aber
Neidhard war fest entschlossen, den alten Glauben wieder
herzustellen. Er gebot die Landesverweisung der
„Lutheraner“ und bedrohte Alle, welche sich diesem Befehle
widersetzen würden, mit der Confiscation ihrer Güter.
Daher wanderten Viele, ihre Kapitalien mit sich nehmend,
aus dem Lande; andere blieben in der Heimath und verbargen
ihre Gesinnungen. Um der Vertreibungen willen
gerieth aber der Bischof in Streitigkeiten mit Pfalz, Brandenburg,
der fränkischen Ritterschaft, dem Magistrat von
Bamberg und seinem eigenen Domkapitel. Ein Aufruhr
schien zu drohen. Etwas ruhigere Zeiten folgten unter
dem mildthätigen Johann Philipp von Gebsattel (1598
bis 1609). Der Protestantismus war immer noch nicht erstickt.
Darum führte Gottfried von Aschhausen (1609–22) die
Jesuiten ein und setzte das unvollendete Werk fort, um
es eben so unvollendet seinem Nachfolger zu hinterlassen.
Die protestantischen Fürsten hatten sich bereits im dritten
Jahre seiner Regierung über seine gewaltsame Reaktion
beschwert und Repressalien gedroht. Gegen das Ende
seines Lebens begann der Bischof seine Aufmerksamkeit
den Hexen zuzuwenden. Johann Georg II. (Fuchs von
Dornheim, von 1622–33) fand das Lutherthum noch
sehr ausgebreitet und machte sogleich Anstalten zur Ausrottung
desselben. Aber er war nicht glücklicher als sein
Vorgänger. Seine siebenundzwanzig Anfrageartikel, die
er desshalb 1624 an die Pfarrer ergehen liess, blieben

sogar an vielen Orten unbeantwortet. „Der 1625 erneuerte
Krieg machte auch jede weitere Anstalt zur Wiedergeburt
des allgemeinen Katholicismus unwirksam“, — sagt Jäck
in seiner bambergischen Geschichte (Th. II. S. 120). —
War es nun eine jener weiteren Anstalten, oder war es
ein neues Feld, auf welchem sich die Thätigkeit des Bischofs
Raum suchte, — genug, genau im Jahre 1625 beginnt
unter Johann Georg jene lange Reihe von Hexenprozessen,
welche die bambergischen Annalen schändet.
Des Bischofs rechte Hand war hierbei Friedrich Forner,
Suffragan von Bamberg, ein unbedingter Jesuitenanhänger
und Todfeind der Ketzer und Zauberer, gegen welche er
auch als Schriftsteller aufgetreten ist[48].

G. von Lamberg, welcher aus aktenmässigen Quellen
geschöpft hat[49], bestimmt die Anzahl der von 1625
bis 1630 allein in den beiden Landgerichten Bamberg und
Zeil anhängig gewesenen Prozesse auf mehr als neunhundert;
und eine im Jahr 1659 mit bischöflicher Genehmigung
zu Bamberg selbst gedruckte Broschüre[50] meldet,

dass der Bischof im Ganzen sechshundert habe verbrennen
lassen[51]. — Heben wir Einiges aus der letzteren aus:

„Darauf der Cantzler und Doctor Horn, des Cantzlers
Sohn, sein Weib und zwo Töchter, auch viele vornehme
Herrn und Rathspersonen, die mit dem Bischof über der
Tafel gesessen, sind alle gerichtet und zu Asche verbrandt
worden.

„Und haben bekennet, dass sich ihrer über die eintausendzweihundert
mit einander verbunden haben, und
wenn ihre Teuffels-Kunst und Zauberei nicht an den Tag
kommen, wollen sie gemacht haben, dass in vier Jahren
kein Wein noch Getreydig im gantzen Lande gerathen
wäre und dadurch viel Menschen und Viehe Hungers sterben
und ein Mensch das ander fressen müssen.

„Es sind auch etliche katholische Pfaffen darunter gewesen,
die so grosse Zauberei und Teuffels-Kunst getrieben,
dass sie nicht alles zu beschreiben ist, wie sie in ihrer
Pein bekannt, dass sie viel Kinder in Teuffels Nahmen
getaufft haben.

„Der eine Bürgermeister in der Langen-Gassen und
der ander Bürgermeister Stephan Bawer, die haben bekannt,
dass sie viel schreckliche Wetter und grosse Wunder
gemacht, viel Häuser und Gebäu eingeworffen, und
viel Bäum im Wald und Felde aus der Erde gerissen und
nicht anders vermeint, sie wollten das Wetter und den
Wind so arg machen, dass es den Thurm zu Bamberg
übern Hauffen werffen solt.

„Die Becken auf dem Markt haben bekannt, wie sie

viel Menschen haben gesterbet, die Wecke mit ihrer teuffelischen
Salbe geschmieret, dass viel Leute haben müssen
verdorren. Die Bürgermeisterin Lambrech und die dicke
Metzgerin haben bekannt, dass sie den Zaubern die Salbe
gemacht haben, und von einer jeden Hexen wöchentlich
zwey Pfennig bekommen, hat ein Jahr sechshundert Gülden
gemacht.

„Der Bürgermeister Neidecker hat mit seiner teuffelischen
Gesellschaft bekannt, wie sie die Brunn vergifftet
haben. Wer davon getrunken, hat alsbald die Beul oder
Pestilentz bekommen, und viel Menschen dadurch gesterbet.

„Es haben auch die Zauberin bekannt, wie ihrer 3000
die Walpurgis-Nacht bei Würtzburg auf dem Kreydeberg
auf dem Tanz gewesen, hat ein jeder dem Spielmann einen
Kreutzer geben, darmit der Spielmann 40 Gülden zu Lohn
bekommen, und haben auf demselben Tanz sieben Fuder
Wein dem Bischof zu Würtzburg aus dem Keller gestohlen.

„Es sind etliche Mägdlein von sieben, acht, neun und
zehn Jahren unter diesen Zauberin gewesen, deren zwey
und zwanzig sind hingericht und verbrannt worden, wie
sie denn auch Zetter über die Mütter geschrien, die sie
solche Teuffels-Kunst gelehrt haben, und seynd in dem
Stifft Bamberg über die 600 Zauberin verbrannt worden,
deren noch täglich viel eingelegt und verbrannt werden.“

Das Verfahren in diesen zum Theil von eignen Commissarien
geleiteten Prozessen war höchst formlos und
grausam; in der Untersuchung und Aburtheilung strotzte
es von Nichtigkeiten. Gewöhnlich wurde die ganze Handlung
in ein einziges, unabgesetztes Protokoll zusammmengefasst,
und wenn mehrere Personen zugleich
verurtheilt wurden, so waren sie nicht mit ihren Namen,
sondern mit Nummern bezeichnet. Z. B.

„Auff Clag, Antwortt, auch alles Gerichtliches vorunndt
anbringen und nottürftiger erfahrung unndt sowohl
güet alls peinlich selbst aigene bekhandtnus unndt aussag,
So desshalb alles nach laut dess Hochwürdigen Unssers

Gnedigen Fürsten unndt Herrns von Bamberg etc. rechtmessigen
reformation geschehen, Ist endtlich zu recht erkhandt,
dass nachfolgende 8 Personen, deren extrahirte
aussag mit Nris 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 und 8 angehöret worden,
wegen mit der Hexerey verübten Uebelthaten, indem
Sie erstlichen Gott den Allmechtigen und dem ganzen
Himmlischen Heer erschröckhlich und unchristlich abgesagt
dem Laidigen Sathan sich mit Laib unndt Seel ergeben,
Auch anders Uebel und Unheil mehr gestifftet,
Sonderlich Nro. 1, 2, 4 unndt 5 wegen ihrer Uebelthaten,
so Sie mit der heiligen Hostien verübt, andern zur abscheü,
so offt sie diesselbe dishonorirt, soviel Zwickh mit glüenden
Zangen gegeben. Nro. 4, weilen sie ihr aigen Kindt
umbbracht, die rechte Handt abgehieben, wie auch Nro. 2,
weilen sie die h. Hostie so vielmahls verunehrt unndt
Nro. 5 in solche Hostie zweymahl gestochen, dass das
Bluet herauss gangen, Jeder auch zuvor die rechte Hand
abgehieben werden,

Allssdann neben den andern mit feüer lebendig zum
todt hingericht werden sollen. Actum Bamberg den 12: Octobris
anno 1629.


Richter unndt ganzer Schöpffenstuhl

daselbsten“[52].


Die Beichtväter, gewöhnlich Jesuiten, erstatteten nach
der Exekution dem Commissär Bericht, ob der Verurtheilte
früher gethane Complicenangaben im Momente des Todes
zurückgenommen oder verändert hatte. War dieses nicht,
so schloss der Commissär, dass diesen Angaben um so
mehr Glauben beizumessen sei[53]. Eine Verletzung des
Beichtgeheimnisses, die eine direkte Denunciation enthielt,
berichtet v. Lamberg S. 25.

Die Gelderpressungen waren so arg, dass selbst die
Hinterbliebenen herangezogen wurden. Man raubte, so
lange noch etwas da war; als aber die Verarmung durch
Krieg, Misswachs und Hexenprozess allgemein geworden

war, rieth sogar das bischöfliche Kabinet zur Einschränkung
des letzteren, weil man nicht mehr wisse, woher die Unkosten
zu bestreiten[54]. Zwischendurch hatte sich auch
Kaiser Ferdinand II. durch eingelaufene Beschwerden zum
Einschreiten bewogen gefunden. Es liegen von ihm Schreiben
an den Bischof vor, worin er sich selbst die Ernennung
des Oberrichters vorbehält, das Anfangen des Prozesses
mit Captur und Folter rügt und ganz besonders die
Güterconfiskation nachdrücklich verbietet. „Was aber die
höchst schmutzige Confiskation in diesem Crimine anbelangt,
können wir diese Dero Andacht durchaus nicht und
unter keinerlei Vorwand mehr gestatten“[55]. Aus einer
jener Beschwerden ergibt sich, dass man das Vermögen
der Inculpaten unmittelbar nach deren Verhaftung zu consigniren
und dem Fiscus und den Inquirenten pro rata
zuzuschreiben pflegte[56].

Im Stifte Würzburg hatte die Reformation ebenfalls
grosse Fortschritte gemacht[57]. Als Bischof Julius (von
Mespelbrunn) 1575 zur Regierung kam, fand er den Katholizismus
fast in der Minorität. „Wie es dann dahin
fast kommen gewesen, — heisst es in dieser Beziehung
bei Gropp[58], — dass nicht allein in dem Lande, sondern
auch bei der Kanzlei die Katholischen von den Unkatholischen
überstimmt und eingethan, die eingekommenen
Klagen, so die katholische Religion betroffen, supprimirt
oder verzucket, denen so widriger Religion, die Stangen
gehalten, — und den Beamten auf dem Land, auch den
bürgerlichen Magistraten und Unterthanen, so sich noch
zur katholischen Religion bekenneten und hielten, deren
gleichwohl wenig, — — sehr verächtlich begegnet wurde.“
Julius begann, nachdem er der Bildung der Theologen
durch die Stiftung der Universität einen Halt gegeben

hatte, 1585 eine wirksame Gegenreformation; er selbst zog
predigend im Lande umher und soll in zwei Jahren hunderttausend
Seelen zur katholischen Confession zurückgeführt
haben. Hundertundzwanzig evangelische Prädikanten
wurden vertrieben und die hartnäckigen Laien
ebenfalls zur Auswanderung gezwungen. Viele von den
Reichen, — denn gerade diese waren fast alle protestantisch[59], —
zogen hinweg. Dem Lande wurden hierdurch
bedeutende Summen entzogen und der Bischof überdiess
in Verdriesslichkeiten mit den evangelischen Fürsten verwickelt.

Mit dem Protestantismus gedachte aber Julius zugleich
auch sein Land von der Hexerei zu säubern, wesshalb er
überall die eifrigste Hexenverfolgung eintreten liess[60]. In
dem kleinen Orte Gerolzhofen wurden allein im Jahr 1616
neunundneunzig Hexen verbrannt.

Julius starb am 13. September 1617, als das begonnene
Werk der Reinigung des Landes noch unvollendet
war, wesshalb sein Nachfolger, der bisherige Fürstbischof
von Bamberg, Johann Gottfried von Aschhausen
(1617–1623) dasselbe rüstig fortsetzte. Schon im ersten
Jahre seiner Regierung liess er in dem neu erbauten Gefängnisse
in der Münze zu Würzburg acht Kammern und
zwei Stuben für Hexen und Unholde einrichten, damit sie
nicht mehr über die Strasse zu den Verhören geschleppt
werden müssten[61]. Die grausigste Thätigkeit entfaltete
aber in der Verfolgung der Hexen wie der Evangelischen
sein Nachfolger Philipp Adolph von Ehrenberg
(1623–1631). Seinem gegen den Protestantismus gerichteten
Bekehrungseifer stellte sich freilich gleich Anfangs
die fränkische Ritterschaft entgegen, und als er nicht
nachliess, verklagte sie ihn beim Kaiser wegen Verletzung
des Religionsfriedens. Der Kaiser gab dem Bischof Inhibition
(1628) und wiederholte dieselbe im folgenden Jahre,

als die Beschwerden fortwährten[62]. Ehe es indessen zu
diesem letzten kaiserlichen Worte kam, hatte Philipp
Adolph seinem Verfolgungseifer eine Richtung gegeben,
deren Rechtmässigkeit weder vom Kaiser, noch von den
Protestanten angefochten wurde. Er betrat 1627 den Weg,
den ihm sein Nachbar zu Bamberg vorgezeichnet hatte,
und betrieb die Hexenverfolgung im Grossen[63]. Personen
jeden Alters, Standes und Geschlechts, Einheimische und
Fremde, Geistliche, Rathsherren und Söhne des fränkischen
Adels, Matronen, Jungfrauen und unmündige Kinder
sind in rasch auf einander folgenden „Bränden“ zum Tode
geführt worden, und das Vermögen der Reichen, die auf
diese Weise endeten, ist nicht mehr in's Ausland gegangen[64].
Noch haben wir ein Verzeichniss der Hinrichtungen, die
bis zum Februar 1629 vollzogen wurden. Dasselbe reicht
bis zum neunundzwanzigsten Brande und macht hundertsiebenundfünfzig
Personen aus dieser kurzen Periode namhaft;
in seiner Fortsetzung bis zum zweiundvierzigsten
Brande kannte es der Biograph des Bischofs bei Gropp,
wo sich die Zahl der Opfer auf zweihundertundneunzehn
stellte. Hiermit sind aber ohne Zweifel nur die in der
Stadt Würzburg selbst zum Tode Geführten gemeint; die
Gesammtzahl der Hinrichtungen im Stift unter Philipp
Adolph belief sich laut einer mit bambergischer Censur
gedruckten Nachricht auf neunhundert. Die anschaulichste
Widerlegung der nicht ungewöhnlichen Meinung,
als hätte die Verfolgungswuth in Deutschland der Regel
nach nur arme, alte Weiber zu erreichen gewusst, wird
sich aus der wörtlichen Mittheilung der erwähnten Liste
ergeben. Sie reicht von 1627 bis zum Anfange von 1629.



„Verzeichniss der Hexen-Leut, so zu Würzburg
mit dem Schwert gerichtet und hernacher
verbrannt worden[65].

Im ersten Brandt vier Personen.


	Die Lieblerin.

	Die alte Anckers Wittwe.

	Die Gutbrodtin.

	Die dicke Höckerin.



Im andern Brandt vier Personen.


	Die alte Beutlerin.

	Zwey fremde Weiber.

	Die alte Schenckin.



Im dritten Brandt fünf Personen.


	Der Tungersleber, ein Spielmann.

	Die Kulerin.

	Die Stierin, eine Prokuratorin.

	Die Bürsten-Binderin.

	Die Goldschmidtin.



Im vierdten Brandt fünf Personen.


	Die Siegmund Glaserin, eine Burgemeisterin.

	Die Brickmannin.

	Die Schickelte Amfrau [Hebamme]. NB. von der kommt das ganze Unwesen her.

	Die alte Rumin.

	Ein fremder Mann.



Im fünften Brandt acht Personen.


	Der Lutz, ein vornehmer Kramer.

	Der Rutscher, ein Kramer.

	Des Herrn Dom-Propst Vögtin.

	Die alte Hof-Seilerin.

	Des Jo. Steinbachs Vögtin.

	Die Baunachin, eines Raths-Herrn Frau.

	Die Znickel Babel.

	Ein alt Weib.



Im sechsten Brandt sechs Personen.


	Der Rath-Vogt, Gering genannt.

	Die alte Canzlerin.

	Die dicke Schneiderin.

	Des Herrn Mengerdörfers Köchin.

	Ein fremder Mann.

	Ein fremd Weib.



Im siebenden Brandt sieben Personen.


	Ein fremd Mägdlein von zwölf Jahren.

	Ein fremder Mann.

	Ein fremd Weib.

	Ein fremder Schultheiss.

	Drey fremde Weiber.

	NB. Damahls ist ein Wächter, so theils Herrn ausgelassen, auf dem Markt gerichtet worden.



Im achten Brandt sieben Personen.


	Der Baunach, ein Raths-Herr, und der dickste Bürger in Würtzburg.

	Des Herrn Dom-Propst Vogt.

	Ein fremder Mann.

	Der Schleipner.

	Die Visirerin.

	Zwei fremde Weiber.



Im neundten Brandt fünf Personen.


	Der Wagner Wunth.

	Ein fremder Mann.

	Der Bentzen Tochter.

	Die Bentzin selbst.

	Die Eyeringin.



Im zehnten Brandt drey Personen.


	Der Steinacher, ein gar reicher Mann.

	Ein fremd Weib.

	Ein fremder Mann.



Im eilften Brandt vier Personen.


	Der Schwerdt, Vicarius am Dom.

	Die Vögtin von Rensacker.

	Die Stiecherin.

	Der Silberhans, ein Spielmann.



Im zwölften Brandt zwey Personen.


	Zwey fremde Weiber.



Im dreyzehenden Brandt vier Personen.


	Der alte Hof-Schmidt.

	Ein alt Weib.

	Ein klein Mägdlein von neun oder zehn Jahren.

	Ein geringeres, ihr Schwesterlein.



Im vierzehenden Brandt zwey Personen.


	Der erstgemeldten zwey Mägdlein Mutter.

	Der Lieblerin Tochter von 24 Jahren.



Im fünfzehenden Brandt zwey Personen.


	Ein Knab von 12 Jahren, in der ersten Schule.

	Eine Metzgerin.



Im sechzehenden Brandt sechs Personen.


	Ein Edelknab von Ratzenstein, ist Morgens um 6 Uhr
      auf dem Cantzley-Hof gerichtet worden und den ganzen
      Tag auf der Pahr stehen blieben, dann hernacher den andern
      Tag mit den hierbeygeschriebenen verbrannt worden.

	Ein Knab von zehn Jahren.

	Des obgedachten Raths-Vogt zwo Töchter und seine Magd.

	Die dicke Seilerin.



Im siebenzehenden Brandt vier Personen.


	Der Wirth zum Baumgarten.

	Ein Knab von eilf Jahren.

	Eine Apotheckerin zum Hirsch, und ihre Tochter.

	NB. Eine Harfnerin hat sich selbst erhenket.




Im achtzehenden Brandt sechs Personen.


	Der Batsch, ein Rothgerber.

	Ein Knab von zwölf Jahren, noch

	Ein Knab von zwölf Jahren.

	Des D. Jungen Tochter.

	Ein Mägdlein von funfzehn Jahren.

	Ein fremd Weib.



Im neunzehenden Brandt sechs Personen.


	Ein Edelknab von Rotenhan, ist um 6 Uhr auf dem
      Cantzley-Hof gerichtet und den andern Tag verbrannt
      worden.

	Die Secretärin Schellharin, noch

	Ein Weib.

	Ein Knab von zehn Jahren.

	Noch ein Knab von zwölf Jahren.

	Die Brüglerin, eine Beckin, ist lebendig verbrannt worden.



Im zwanzigsten Brandt sechs Personen.


	Das Göbel Babelin, die schönste Jungfrau in Würtzburg.

	Ein Student in der fünften Schule, so viel Sprachen
      gekont, und ein vortreflicher Musikus vocaliter und instrumentaliter.

	Zwey Knaben aus dem neuen Münster von zwölf Jahren.

	Der Steppers Babel Tochter.

	Die Hüterin auf der Brücken.



Im einundzwanzigsten Brandt sechs Personen.


	Der Spitalmeister im Dietricher Spital, ein sehr gelehrter Mann.

	Der Stoffel Holtzmann.

	Ein Knab von vierzehn Jahren.

	Des Stolzenbergers Rathsherrn Söhnlein.

	Zween Alumni.



Im zweiundzwanzigsten Brandt sechs Personen.


	Der Stürmer, ein reicher Büttner.

	Ein fremder Knab.

	
      Des Stolzenbergers Raths-Herrn grosse Tochter.

	Die Stolzenbergerin selbst.

	Die Wäscherin im neuen Bau.

	Ein fremd Weib.



Im dreiundzwanzigsten Brandt neun Personen.


	Des David Croten Knab von 12 Jahren, in der andern Schule.

	Des Fürsten Kochs zwey Söhnlein, einer von 14 Jahren, der ander von zehn Jahr aus der ersten Schule.

	Der Melchior Hammelmann, Vicarius zu Hach.

	Der Nicodemus Hirsch, Chor-Herr im neuen Münster.

	Der Christophorus Berger, Vicarius im neuen Münster.

	Ein Alumnus.

	NB. Der Vogt im Brennerbacher Hof und ein Alumnus sind lebendig verbrannt worden.



Im vierundzwanzigsten Brandt sieben Personen.


	Zween Knaben im Spital.

	Ein reicher Bütner.

	Der Lorenz Stüber, Vicarius im neuen Münster.

	Der Betz, Vicarius im neuen Münster.

	Der Lorenz Roth, Vicarius im neuen Münster.

	Die Rossleins Martin.



Im fünfundzwanzigsten Brandt sechs Personen.


	Der Friedrich Basser, Vicarius im Dom Stift.

	Der Stab, Vicarius zu Hach.

	Der Lambrecht, Chor-Herr im neuen Münster.

	Des Gallus Hausen Weib.

	Ein fremder Knab.

	Die Schelmerey Krämerin.



Im sechsundzwanzigsten Brandt sieben Personen.


	Der David Hans, Chor-Herr im neuen Münster.

	Der Weydenbusch, ein Raths-Herr.

	Die Wirthin zum Baumgarten.

	Ein alt Weib.

	Des Valkenbergers Töchterlein ist heimlich gerichtet und mit der Laden verbrannt worden.

	
      Des Raths-Vogt klein Söhnlein.

	Der Herr Wagner, Vicarius im Dom-Stift, ist lebendig verbrannt worden.



Im siebenundzwanzigsten Brandt sieben Personen.


	Ein Metzger, Kilian Hans genannt.

	Der Hüter auf der Brücken.

	Ein fremder Knab.

	Ein fremd Weib.

	Der Hafnerin Sohn, Vicarius zu Hach.

	Der Michel Wagner, Vicarius zu Hach.

	Der Knor, Vicarius zu Hach.



Im achtundzwanzigsten Brandt, nach Lichtmess
anno 1629 sechs Personen.


	Die Knertzin, eine Metzgerin.

	Der D. Schützen Babel.

	Ein blind Mägdlein. NB.

	Der Schwartz, Chor-Herr zu Hach.

	Der Ehling, Vicarius.

	Der Bernhard Mark, Vicarius am Dom-Stift, ist lebendig verbrannt worden.



Im neunundzwanzigsten Brandt sieben Personen.


	Der Viertel Beck.

	Der Klingen Wirth.

	Der Vogt zu Mergelsheim.

	Die Beckin bei dem Ochsenthor.

	Die dicke Edelfrau.

	NB. Ein geistlicher Doctor, Meyer genannt, zu Hach, und

	Ein Chorherr ist früh um 5 Uhr gerichtet und mit der Bar verbrannt worden.

	Ein guter vom Adel, Junker Fleischbaum genannt.

	Ein Chor-Herr zum Hach ist auch mit dem Doctor eben um die Stunde heimlich gerichtet und mit der Bar verbrannt worden.

	Paulus Vaecker zum Breiten Huet.



Seithero sind noch zwei Brändte gethan worden.

Datum, den 16. Febr. 1629.



Bisher aber noch viel unterschiedliche Brände gethan
worden.“

Unter den Opfern dieser Gräuelzeit war auch ein Blutsverwandter
des Bischofs. Wir entnehmen die Erzählung
von dem Ende desselben dem salbungsreichen Berichte
desjenigen Jesuiten, der als Aufseher, Beichtvater und —
fast als Scherge eine Hauptrolle in der Begebenheit gespielt
hat, und der durch alle Umstände seiner eignen Erzählung
uns die Alternative stellt, in ihm entweder den
hirnlosesten Kopf seines Ordens, oder einen vollendeten
Schurken zu erkennen. Jedenfalls zeigt die Geschichte,
wie weit die an die Spitze der würzburgischen Studienanstalt
gestellten Jesuiten davon entfernt waren, dem Hexenglauben
selbst nur in seinen allergröbsten Verirrungen
entgegen zu treten[66].

Ernst von Ehrenberg, Page und Verwandter des
Bischofs, der Letzte seines Namens, war ein schöner, talentvoller,
fleissiger und frommer Knabe. (Flere lubet,
quoties recordor, quam multi innocentes angeli in pessimos
lurcones sint commutati. Tam formosum, tam cautum juvenem
nullus socius perversus, nulla procax puella potuit
seducere, potuit autem stygius insidiator praecipitare!) Eine
alte, vornehme Base, die er zuweilen besuchte, verführte
ihn. Ernst spielte eine Zeitlang den Heuchler, dann liess
er seine Studien liegen, vernachlässigte den Gottesdienst
und beschwerte sich über dessen Langweiligkeit, spielte
und ging den Mädchen nach. Die Hexenrichter erfuhren
endlich von gefolterten Inquisiten den Grund dieses Benehmens.
Ernst hatte sich, gelockt durch die Ränke seiner
Base, dem Teufel ergeben, besuchte die Hexentänze, bezauberte
seine Feinde und verführte seine Freunde. Der

Bischof beschloss, seinen Verwandten der Zucht der Mönche
zu übergeben. Man stellte dem Beschuldigten vor, dass
der Fürst trotz der vorliegenden Beweise gnädig sein und
ihn nicht am Leben strafen wolle, wenn er gestünde und
sich bussfertig zeigte. Der Knabe gestand erschrocken,
was man forderte, versprach Besserung und wurde den
Jesuiten anvertraut. Diese nahmen ihn in ihr Haus, bewaffneten
ihn gegen die Angriffe des bösen Feindes mit
heiligen Amuleten, Agnus Dei, Wachs, Reliquien und
Weihwasser, unterwarfen ihn angestrengten geistlichen
Uebungen und bewachten ihn Tag und Nacht. Anfangs
zeigte sich der Pflegebefohlene willfährig, aber bald machten
die Väter der Gesellschaft Jesu die Entdeckung, dass
kein Laster in der Welt schwieriger zu heilen sei, als das
der Zauberei. Ernst legte nämlich in der Nacht zuweilen
die Heiligthümer, mit welchen man ihn ausgerüstet hatte,
ab, und dann kam der Teufel und holte ihn zu den Hexentänzen.
Morgens um vier Uhr, wenn die Väter aufstanden
war er gewöhnlich wieder zurück; doch fanden diese auch
zuweilen sein Bette leer und vernahmen ein sonderbares,
verworrenes Getöse. — Auf Befragen erzählte der Knabe
die erlebten Wunderdinge, gelobte weinend Besserung und
liess es doch immer beim Alten. Die Jesuiten gewannen
die Ueberzeugung, dass Ernst stets zwischen Gott und dem
Teufel schwanke (Id toties factum est, ut nulla vera emendatio,
sed ludus et alternatio videretur, qua dies ad Deum,
nox ad diabolum spectabat). Sie verzweifelten daher an
allem Erfolg ihrer pädagogischen Kunst, und da es den
Franziskanern, die einen letzten Versuch machten, nicht
besser ging, so erklärte man dem Bischofe, dass an dem
jungen Sünder Hopfen und Malz verloren sei (Eapropter
significatum est Principi, viros religiosos et doctos existimare,
in adolescente hoc oleum et operam perdi). Jetzt
liess der Bischof vom Gerichte das Todesurtheil sprechen.
Die Jesuiten sollten den Verurtheilten zum Tode bereiten.
Am bestimmten Tage traten diese, — der Erzähler war
unter ihnen, — bei dem Knaben, der nichts ahnte, ein,
redeten ihm in zweideutigen Ausdrücken von einem besseren

Leben, dem er jetzt entgegen gehe, und lockten ihn
dann auf das Schloss. Hier erinnerte er sich in argloser
Freude aller Plätzchen, die ihm durch seine Kinderspiele
theuer geworden waren, — der Jesuit beschreibt es sehr
rührend, — und merkte noch immer nicht, zu welchem
Gange er abgeholt war. Erst als die Pädagogen ihn in
ein schwarz behangenes Gemach führten, wo ein Schaffot
errichtet war, gingen ihm die Augen auf, und als nun der
Scharfrichter Hand an ihn zu legen begann, erhob er ein
Jammergeschrei, dass selbst die Richter erweicht wurden
und beim Bischofe Fürbitte einlegten. Der Fürst macht
einen letzten Versuch und verheisst durch einen Abgesandten
Verzeihung, wenn Ernst sich aufrichtig bessern
will. Aber der Abgesandte meldet zurück: Alles sei vergebens,
weil der Teufel den Jüngling verhärtet habe, so
dass dieser so frech gewesen zu erklären, er wolle bleiben,
wie er wäre, und wäre er nicht schon so, so würde er's
werden wollen. Da wird der Fürst grimmig und befiehlt,
dass das Recht seinen Lauf habe. Von Neuem schleppt
man den Jüngling in das schwarze Zimmer, zwei Jesuiten
zur Seite, die zur Busse mahnen; er aber bleibt dabei,
dass er keiner Busse bedürfe, jammert um sein Leben,
sucht sich den Händen der Schergen zu entwinden und
gibt den fortgesetzten Vermahnungen der Priester kein
Gehör. Endlich nimmt der Scharfrichter den günstigen
Augenblick wahr und schlägt dem ermatteten Schlachtopfer
den Kopf ab. „Er fiel, — sagt der Jesuit, der diese
Begebenheit überliefert hat, — ohne ein Zeichen des
Schmerzes oder eine andere Aeusserung der Frömmigkeit
zu Boden. Wollte Gott, dass er nicht auch in's ewige
Feuer gefallen wäre!“

Gropp hat eine dramatisirte Darstellung dieser Geschichte
aufbewahrt, wie sie einst bei einem Schulactus in
Heidelberg aufgeführt worden sein soll[67].



Wäre Philipp Adolph nicht Landesherr gewesen,
er selbst hätte ohne Zweifel bald darauf denselben Weg
gehen müssen, den er seinen einzigen Verwandten gehen
hiess. Denn es kam zuletzt dahin, dass die Angeklagten
den Bischof selbst und seinen Kanzler als Mitschuldige
angaben. Jetzt erst gingen dem Betrogenen die Augen
auf. Er sistirte die Prozesse und stiftete ein wöchentliches,
vierteljährliches und jährliches feierliches Gedächtniss für
die Hingerichteten bei den Augustinern zu Würzburg[68].

Auch im geistlichen Fürstenthum Fulda ging die
Ausrottung der Hexen mit der des Protestantismus Hand
in Hand. Der Fürstabt Balthasar von Dernbach musste
allerdings darüber einen Aufstand seiner evangelischen
Stände erleben, infolge dessen das Land unter kaiserliche
Administration kam[69]. Kaum aber waren ihm 1579 von
Kaiser Rudolf II. die Einkünfte des Amtes Bieberstein
zum Unterhalte zugewiesen, als er auch einen seiner
Diener, Balthasar Nuss („Balzer Noss“) zum Zentgrafen
und Malefizmeister des Amtes ernannte. Als er dann im
Dezember 1602 vom Kaiser die Regierung des Fürstenthums
wieder übertragen erhielt, bestellte er den Nuss
1603 zum Zentgrafen und Malefizmeister des ganzen Landes.
Alsbald trat nun in dem (noch immer vorherrschend
evangelischen) Lande Fulda eine Hexenverfolgung ein,
welche in dem Zeitraum von nur drei Jahren gegen dritthalbhundert
Unglücklichen das Leben kostete[70]. Das Gericht,
welches der Abt mit der Ausrottung der Hexen
betraut hatte, war das Stadtgericht zu Fulda, die „Müntz“
genannt. Dasselbe bestand aus dem Zentgrafen Nuss,

einigen Beisitzern und den Schöffen; in Wahrheit aber
hatte Nuss die Hexenverfolgung ganz allein in der Hand,
bei welcher sich derselbe über alle Schranken hinwegsetzte.
War ihm eine Person als Hexe oder Zauberer angezeigt
worden, so liess er sie ohne Vorwissen der Schöffen durch
den Stadt- oder Landknecht in ihrem Hause, oder wo er
sie gerade fand, in Haft nehmen und dem Henker zur
Tortur überliefern. Den Hans Werner von Ditges, einen
Mann von 70 Jahren, griff er selbst ohne Anzeige und
ohne allen Grund auf offenem Wege auf, brachte ihn nach
Fulda und liess ihn foltern. Des Steub Hennes Ehefrau
zu Neuhof liess er aus dem Wochenbett hinweg nach
Fulda ins Gefängniss schaffen, peinigen und verbrennen,
was auch den Tod ihres eben geborenen Kindes zur Folge
hatte. Dabei wurde die Tortur von Nuss in der denkbar
unmenschlichsten Weise zur Anwendung gebracht. Viele
Gefolterte starben während der Tortur oder unmittelbar
nach derselben. Töll Glübs Weib von Neuhof wurde
zweimal Nachts verhaftet, das eine Mal alsbald aufgezogen,
und mit einem scharfen, schneidenden Holz, mit brennenden
Fackeln und anderen „bisher unerhörten Tormenten“ so
furchtbar gepeinigt, dass Nuss selbst ihrem Manne
hundert Thaler versprach, wenn er von diesen Torturen
Niemandem etwas sagen würde. Viele Verhaftete machten
im Kerker aus Verzweiflung ihrem Leben selbst ein Ende,
und schliesslich wurden die Gräuel, die Nuss an seinen
Opfern beging, sogar den Schöffen selbst so arg, dass sie
ihn wiederholt vor deren Fortsetzung warnten und sich
von der Hexenverfolgung zurückzuziehen suchten[71]. Nuss

aber suchte nur um so mehr durch summarisches, ganz
formloses Verfahren — seine Prozesse dauerten von der
Verhaftung bis zur Verbrennung oft nur acht bis vierzehn
Tage —, durch Ermarterung von Denunciationen[72] —
welche aus jedem Hexenprozess eine ganze Reihe
anderer erwachsen liess, — um so rascher zu dem zu
gelangen, worauf er es mit seiner ganzen Hexenverfolgung
abgesehen hatte, — nämlich zu — Geld, indem ihm für
jede Verurtheilung wie für jede Freisprechung ganz beträchtliche
Summen gezahlt werden mussten. So mussten
z. B. Sebastian Orth zu Fulda für sein Weib 31 Gulden,
Hans Herget daselbst für sein Weib 42 Gulden, Joh.
Keller daselbst für seine Mutter 50 Gulden, Hans Döler
zu Hammelburg für seine Schwiegermutter 80 Gulden, die
Erben der Heinfurterin 80 Gulden und Blasius Bien zu

Fulda für sein Weib, welches zweimal eingezogen, das erste
Mal freigesprochen, das zweite Mal aber verbrannt war,
91 1/2 Gulden 5 Batzen bezahlen, — wobei die Hauptbeträge
die für Holz, Reisig und Stroh (zum Scheiterhaufen)
und für den vertrunkenen Wein verrechneten
Gelder waren.

So hauste Nuss im Fulder Lande drei volle, schreckliche
Jahre lang. Ueberall loderten die Feuer der Scheiterhaufen
auf, und nicht selten liess er auf Einem Scheiterhaufen
eine ganze Anzahl von Frauen und Mädchen sterben.
So wurden im Jahre 1604 am 22. Juni neun, am 14. Juli
neun, am 11. August neun, am 9. September elf, am
29. September zwölf, am 17. Oktober zehn, am
12. Dezember acht, im Jahre 1605 am 21. Mai dreizehn,
am 27. Juni zwölf, am 13. Juli zwölf, am
22. August zwölf, am 25. Oktober zehn, am 14. November
elf, und im Jahre 1606 am 13. März sieben Personen
hingerichtet. — In einem Bericht über die bei den Hexenprozessen
gehabten Einnahmen und Ausgaben führte Nuss
selbst 205 Personen namentlich auf, die er in den Jahren
1603–1605 justifizirt habe, — fast lauter Frauen und
Mädchen (nur einzelne wenige Männer) aus den geringeren
Ständen. Dabei waren aber nicht wenige Hingerichtete
(namentlich alle Hammelburger) unerwähnt geblieben.

Glücklicher Weise starb der Abt Balthasar, Nussens
Gönner, am 15. März 1606. Bei seinem Nachfolger Johann
Friedrich von Schwalbach liefen alsbald über die Vergewaltigungen
und Schändlichkeiten, die der Zentgraf sich
erlaubt habe, so gravirende Anzeigen und Beschwerden
ein[73], dass dieser nicht umhin konnte, die sofortige Verhaftung
desselben anzuordnen. In den nun eingeleiteten
Untersuchungen kamen die grössten Betrügereien zu Tage.
Nuss suchte sich zu reinigen; allein darüber musste er

13 Jahre in schrecklicher Haft verbringen und schliesslich
wurde er (1618) öffentlich enthauptet.

Von besonderem Interesse sind die auf die Hexenverfolgung
bezüglichen Vorkommnisse im Fürstbisthum
Münster, indem aus denselben mit besonderer Klarheit
zu ersehen ist, wie sich das Gespenst des Hexenwahns
und der Hexenverfolgung, anfangs noch von Niemandem
gesehen und fast unbekannt, von der Mitte des sechszehnten
Jahrhunderts an allmählich hier und da zeigte
und anfangs nur in vereinzelten Fällen und fast zaghaft,
hernach aber durch das ganze Land hin, seiner Schreckensherrschaft
gewiss, ohne Scheu seine Blutgeissel schwang
und das Mark des Volkes verzehrte[74].

Hier regierte damals der Fürstbischof Bernhard
von Ransfeld, dem ebenso wie seinen Beamten der Gedanke
der Hexenverfolgung fast ganz fremd war. Der
erste Hexenprozess, über welchen wir Nachricht haben,
datirt aus dem Jahre 1565, beziehungsweise 1563. Der Amtsschreiber
zu Stromberg berichtete nämlich unter dem
19. Juli 1565 an den Fürstbischof, dass mehrere Personen
wegen Zauberei anrüchig wären, dieselben wären schon
1563 deshalb gerichtlich eingezogen und peinlich verhört
worden. Sie stellten Alles was man ihnen zur Last lege,
beharrlich in Abrede, allein er „habe ihnen nicht gestattet
sich durch einen Eid zu reinigen“. (Man sieht, dass das
alte Beweisverfahren noch nicht geradezu absolut geworden
war!) Hernach berichtet er an den Landesherrn, dass
er von Malefizien, die die Angeschuldigten Anderen zugefügt
haben sollten, durchaus nichts habe ermitteln können.
Andererseits geben die „weltlichen Räte“ des Fürstbischofs
dem Amtsschreiber bezüglich der Geständnisse der Angeschuldigten
(unter dem 9. November 1565) den Bescheid:
„Weil solche und dergleichen Dinge gewöhnlich aus
einem Afterglauben zu fliessen pflegen, so habt Ihr den

Prädikanten einige Male zu ihnen zu schicken, dass er sie
mit der H. Schrift von solcher teuflischen Phantasie abzustehen
ermahne“ (!). Auch der Fürstbischof bewies dabei,
dass ihm der Glaube der späteren Zeit an die Malefizien
der Hexen noch ganz fremd war, und dass er darum auch
nicht im Entferntesten an eine Verfolgung der Hexen, wie
sie nach seinem Ableben im Lande zu grassiren begann,
dachte. Das durch die Folter erpresste Geständniss der
Angeklagten genügte ihm darum nicht zur gerichtlichen
Feststellung ihrer Schuld, indem er vielmehr den Nachweis
der Schuld durch äussere Beweisgründe oder durch
rechtsgiltige Zeugen verlangte. Zur Einbringung eines
Strafantrags von Seiten des fiscalischen Anwalts forderte
er ferner den Nachweis, dass die Angeklagten durch ihre
Zauberkünste Anderen Schaden zugefügt hatten; und als
dieser Nachweis nicht erbracht werden konnte, befahl er
die Angeklagten trotz ihres Geständnisses zu entlassen
und sie nur der besonderen Obhut ihres Ortspfarrers zu
empfehlen. Ja schliesslich erhielten der Vogt und der
Untersuchungsrichter sogar (unter dem 25. November 1565)
den landesherrlichen Bescheid, in Zukunft nicht wieder
„solche Leute auf blosse Vermuthung in Haft zu nehmen,
es wäre denn, sie suchten sich davon zu machen und
unterständen sich zu entfliehen“.

Das Alles wurde aber nach dem Ableben des Fürstbischofs
Bernhard anders. Im Jahre 1585 wurde Herzog
Ernst von Baiern zum Fürstbischof von Münster erwählt,
und als dieser 1611 die Regierung niederlegte, trat statt
seiner und nach seinem Tode sein Neffe Ferdinand von
Baiern (von 1612–1650) in dieselbe ein. Beide (zugleich
Inhaber vieler anderen bischöflichen Stühle) hatten ihre
kirchliche Bildung von den Jesuiten zu Ingolstadt und
ihre politische Richtung an dem Hofe zu München erhalten.
Beide betrachteten die Ausrottung des Protestantismus
in ihren Diöcesen, von welchem damals der Fortbestand
der katholischen Kirche in denselben bedroht erschien,
als ihre primärste Aufgabe, wozu sie mit Recht vor
Allem die Wiedereinführung katholischer Ordensgesellschaften

für erforderlich hielten. Daher wurden 1588 die
Jesuiten, 1612 die Kapuziner, 1613 die Franziskaner und
Claristen, 1626 die Minoriten, 1642 die Dominikaner in
Münster domiciliirt. Mit Hülfe dieser Orden und aller
sonstigen geistlichen und weltlichen Gewaltmittel, welche
der geistlichen Landesherrschaft zu Gebote standen, ward
nun die Reinigung des Landes von der Ketzerei — die
der Teufel ins Land gebracht hatte, — eifrigst betrieben.
Wie die Ketzerei der Protestanten so war aber auch die
Zauberei der Hexen das Werk des Teufels, weshalb derselbe
Eifer, der die protestantischen Prediger verjagte
und deren Gemeinden gewaltsam zum Katholizismus
zurückführte[75], sich auch auf die Aufspürung und Verfolgung
der Hexen warf. Bald wurde es geradezu zur
Manie in jedem besonders auffallenden Vergehen einen
Zusammenhang mit Zauberei zu vermuthen, und die Folter
und das neue Beweisverfahren, welches auf Erpressung
des Geständnisses durch die Folter beruhte, gab die Mittel
zur Entdeckung der Zauberei an die Hand.

Ein Prozess aus dem Jahre 1596 lässt es deutlich
erkennen, wie eben damals im Fürstenthum Münster der
Umschwung erfolgte, aus dem der eigentliche Hexenprozess
und die epidemische Hexenverfolgung hervorging[76].

Es gab damals nicht Wenige im Lande, welche sich
rühmten im Besitze von Exorcismen zu sein, mittelst deren
sie in allerlei Kräuter eine besondere Heilkraft hineinbringen
könnten, welche diese Kräuter und sonstige angebliche
Geheimmittel verkauften und sich und die Ihrigen
damit ernährten. Einer dieser „Exorcisten“ war ein gewisser
Schneider Hermann Schwechmann, Eigenhöriger
des Gutsbesitzers Rudolf Münnich zu Eickhafen im Amte
Vechta. Derselbe wurde wegen Zauberei anrüchig und
wurde daher in Haft genommen, obschon der Droste zu

Vechta in seinem Bericht an die „weltlichen Räthe“ zu
Münster ihm nichts anderes zur Last legen konnte als
dass er „den Leuten allerlei Briefe für Zauberei und
sonstige Dinge gegeben, durch die er sie von Gott und
seinem Worte ablenkt und sie ihres Geldes beraubt und
entblösst“. Dabei bemerkte der Drost, dass „dieser Handel
hier im Amte viel im Schwange ist“. Nun nahm sich
allerdings der Gutsherr des Angeklagten in mehrfachen
Gnadengesuchen desselben sehr energisch an, indem er
betheuerte, dass Schwechmann niemals Zauberei getrieben,
Niemandem etwas Böses gethan, sondern in seiner Armuth
sich der Exorcismen, gegen die bisher kein Verbot ergangen
sei, bediene um sich und die Seinigen zu ernähren.
Allein diese Gnadengesuche verfehlten ihren Zweck, indem
die Untersuchung unter der Hand eine ganz andere und
für den Angeklagten höchst bedrohliche Richtung angenommen
hatte. Die Regierung zu Münster wollte dem
weit verbreiteten Handel mit Exorcismen, geweihten
Kräutern und Kerzen ein Ende machen, was am sichersten
dadurch geschah, dass man denselben für Teufelswerk
erklärte. Da nun der vorliegende Fall dazu ganz geeignet
zu sein schien, die Exorcisten und deren geheime Formeln
und Mittel an den Tag zu bringen, so erkannten die
„weltlichen Räthe“ am 28. März 1596 gegen den Verhafteten
auf peinliches Verhör durch Anwendung der Folter.
Alsbald richtete daher der Gutsherr, der von diesem Befehle
Kunde erhielt, am Charfreitag 1596 ein neues
Gnadengesuch an die Regierung, worin er hervorhob, dass
Schwechmann durchaus nichts Anderes verbrochen habe,
als was tagtäglich auch von vielen anderen Personen, und
zwar geistlichen und weltlichen Standes im Stifte geschehe.
Ich höre, stellt er den Räthen vor, „dass gegen
alles Erwarten etliche Ankläger meinem Eigenhörigen
H. Schwechmann nach dem Leben trachten, indem sie über
ihn berichten, er sei von der katholischen Religion, in
welcher die Exorcismen doch bis jetzt nicht verboten,
sondern vielmehr angenommen und in gewissen Fällen
sogar befohlen sind, abgefallen. — Ich mache mir (aber)

die ungezweifelte Hoffnung, dass er, wenn er auch zu der
Herren Wohlgefallen auf die eine oder andere Weise
examinirt und verhört werden sollte, dennoch für seine
Person als ein frommer christlicher Mensch befunden
werden wird, da er nichts als Gottes Wort und unschädliche
consecrirte Kräuter gegen Verwünschungen zu gebrauchen
pflegt und hiermit auch schon Vielen, denen es
der allmächtige Gott vergönnte, geholfen hat. — Sofern
Ew. Gestrengen — diese Handlungen nicht für christlich
erachten, so können sie dem armen Menschen bei höchster
Strafe verboten werden, und er muss sich dann derselben
für die Zukunft enthalten. Da aber dieses Werk —
von vielen Personen geistlichen und weltlichen Standes in
diesem Stifte noch heutiges Tages fortgeübt und gebraucht
wird, derowegen will ich zu Gott nicht hoffen, dass zuerst
mit meinem Manne das Recht soll gestärkt werden“.

Allein diese Eingabe des Gutsherrn lief in Münster
ein, als der Verhaftete bereits gefoltert war — und sein
„Geständnis“ abgelegt hatte. Aus dem Protokoll ist deutlich
zu ersehen, an welchen Stellen das „Geständnis“ durch
Suggestivfragen ermartert ist. Nachdem er nämlich zunächst
wegen ganz anderer Vergehen, die man ihm zur Last
gelegt hatte, vernommen war, heisst es plötzlich:

„Weiteres gefragt, wer ihn sothane Künste (NB. von
denen vorher gar keine Rede war) gelehrt, sagt er: Zu
Holte im Gerichte zu Haselünne wohne Einer, der heisse
Morer Johann, der habe ihm die Bücher gegeben und ihn
solche Künste gelehrt.“

Sodann heisst es weiter:

„Sagt, er könne den Teufel zwingen mit Gottes Wort,
da er Schaden thue, dass er allda abweichen müsse.“

„Sagt demnächst, Johann Hagestede sei zu ihm gekommen,
als ihm drei Pferde krank gewesen und habe
ihn um Rat gefragt. Er habe demselben geantwortet:
Er besitze natürliche Kräuter, darüber wolle er Gottes
Wort lesen und sie dann den Pferden eingeben. Werde
es gut oder wiederum besser, so solle er ihm, dem Verstrickten,
einen Reichsthaler und ein Brot geben; wofern

aber nicht, solle er ihm einen Ortsthaler und ein Brot für
die Kräuter und Arbeit geben. Es sei aber darnach mit
den Pferden besser geworden.“

„Haverkamp Buschelmann, dem Meier zu Molen, dem
Schulten Johann zum Ossendorp habe er auch mit solchen
Künsten und Kräutern geholfen, nemlich ihren Thieren,
und zwar habe er gebraucht Hugelicia, Repuntia, Rhabarbara
und Hohlwurzeln. Es würden nachfolgende Worte
darüber gesprochen: Exufilus te Deus Pater, exufilus te
Deus Filius, exufilus te Deus Spiritus Sanctus; Benedicat
te Deus, qui coelum creavit. Ipse vos benedicat in nomine
Patris et Filii et Spiritus Sancti. Amen.“ —

„Sagt, der Teufel werde auch bei Gott und seinen
fünf Wunden, Leiden und Sterben abzuweichen beschworen,
wie er von seinem obgemeldten Meister verstanden und
selber auch versucht und erfahren hätte.“

„Auch sagt, der Teufel komme vor ihm in Gestalt
einer Drossel; auch müsse er kommen in jeder Gestalt,
so ihm befohlen oder geboten werde. Er könne sprechen,
wie er selbst erfahren.“

„Auch sagt, die so hoch in der Kunst seien, dass
ihnen der Teufel allhier auf Erden zu dienen gelobt,
die müssten ihm wiederum nach ihrem Absterben mit
ihren Seelen dienen. Das habe er auch gelobt (das
letztere die offenbarste Suggestion!).“

„Diese Nachbeschriebenen sollen auch diese Kunst
gebrauchen und damit umgehen: Der Pastor zu Bostrup“
u. s. w. u. s. w.

Zum Schlusse des Protokolls heisst es sodann:

„Letzlich bekennt er nochmals zum Ueberfluss, dass
er sothanen Vertrag mit dem Teufel, wie obgemeldet,
geschlossen, und bekennt Alles, was er gesetzter Massen
bekannt, also wahr zu sein. Er will darauf leben und
sterben und bittet um Gottes willen um Gnade, mit Erbietung
und Angelobung, dass er sothane Künste hinferner
nicht mehr gebrauchen will.“

Hier war also dem Unglücklichen das Geständnis
eines Vertrags mit dem Teufel suggerirt, wie es den

Hexenprozessen zum Grunde lag, während derselbe doch
gestanden hatte, dass er seine Mittel gegen den Teufel
gebrauche! Auch was derselbe ausserdem über den Teufel
gesagt hatte, passte mit dem Begriff eines Bundes mit dem
Teufel wenig zusammen.

Die Herrn zu Münster gingen aber auf der einmal
eingeschlagenen Bahn ruhig weiter. Schon am Tage nach
dem Empfange des Protokolls machten sich dieselben in
der Sache schlüssig. Die Exorcismen und Weisungen
Schwechmanns wurden von ihnen kurzer Hand als „teuflische
Handlungen“ hingestellt und die Amtleute zu
Vechta wurden angewiesen mit demselben — Anderen
zum abscheulichen Exempel — nach dem Rechte zu verfahren.
Zugleich wurden diese Amtleute aufgefordert, die
in der Nachbarschaft gesessenen Personen geistlichen und
weltlichen Standes, welche nach dem Geständniss Schwechmanns
ebenfalls der Zauberei ergeben wären, in Untersuchung
zu ziehen und, wenn sich die Angabe desselben
bewahrheiten sollte, in gleicher Weise zu bestrafen.

Hier war also ganz allmählich eine Untersuchung
wegen Wunderdoktorei künstlich so geführt und gedreht
worden, dass sie schliesslich die Unterlagen eines Hexenprozesses
zu Tage zu fördern schien und mit dem grausigen
Ende eines solchen abschloss. Wie sehr es aber
bereits zur Manie geworden war, jede ungewöhnliche
Untersuchung durch das Medium der Folter in einen Hexenprozess
umzuwandeln, ist aus einem Prozess zu ersehen,
der 1615 in der Münsterischen Stadt Ahlen vorkam[77].

Hier lebte ein gewisser Peter Kleikamp, der, dem
Trunke ergeben und wegen eines ihm schuldgegebenen
Diebstahls (obschon in der dessfalls angestellten Untersuchung
nichts auf ihn gebracht war) flüchtig geworden,
später nach Ahlen wieder zurückgekehrt war, wo er
plötzlich des Versuchs der Sodomiterei und anderer Dinge
angeklagt wurde. Von Zauberei war dabei keine Rede.

Der Angeklagte wurde vernommen, die ihm nachgesagten
Vergehen konnten jedoch nicht erwiesen werden und
Kleikamp hätte somit wieder in Freiheit gesetzt werden
müssen, wenn es nicht irgendwie möglich war ihn auf
die Folter und dadurch zu Geständnissen zu bringen. Da
fiel es dem Untersuchungsrichter ein, dass Kleikamp einst
von Ahlen geflohen war, und sofort wurde gesagt, er habe
sich durch die Flucht der Untersuchung entziehen wollen.
Da man nun ausserdem ohne Mühe nachweisen konnte,
dass er mit verdächtigen Personen Umgang gepflogen
habe, so hatte man zwei Gründe, welche zur Anwendung
der Folter berechtigten. Allerdings wurde nun ein rechtskundiger
Vertheidiger des Angeklagten zugelassen, der
die gegen denselben aufgestellte Anklageschrift für neidisches
Strassengewäsch und Geplärr erklärte und namentlich
die mangelhafte Glaubwürdigkeit des Hauptzeugen
hervorhob. Allein nichtsdestoweniger wurde von dem
Gerichtshof die peinliche Verfolgung der Sache in Münster
beantragt, infolge dessen am 16. Juni 1615 die Tortur
statt fand.

Das Protokoll der Tortur fehlt. Kleikamp hatte sich
aber standhaft gehalten und kein „Geständniss“ abgelegt,
wesshalb er „wieder hingesetzt und, damit er während der
Nacht nicht vom bösen Feind gestochen werde, durch die
dazu bestellten Diener bewacht wurde“.

Was man nun während der Nacht mit ihm anfing,
darüber schweigen die Akten. Am anderen Morgen aber
wurde dem Richtercollegium angezeigt, dass Kleikamp
zum Geständniss willig gemacht sei.

Von sodomitischen Sünden, um die es sich im Anfange
der Untersuchung gehandelt hatte, ist in dem über das
Geständniss aufgenommenen Protokoll keine Rede. Vielmehr
heisst es Eingangs desselben so:

„Am folgenden Tage (17. Juni) haben wir — dem
Angeklagten gütlich zugesprochen, um von ihm zu erfahren,
wie es denn mit ihm wäre, ob er ein Zauberer und welchergestalt
er damit umgegangen und von wem er das Zaubern
gelernt.“



„Darauf er gütlich ausgesagt: Er sei seines Alters
44 Jahre. Gestern habe ihn der Teufel unter dem linken
Arm gestochen und nicht haben wollen, dass er bekennen
sollte. Er habe ihn gekniffen bunt und blutig, welches
auch an ihm zu sehen war. Er sei ein Zauberer. —
Seine verstorbene Frau — habe ihn vor ungefähr sechszehn
Jahren das Zaubern gelehrt. Auf der Broickhauser
Haide, im Kirchspiel Walstedde, da habe er Gott und
seinen Heiligen entsagt, dem Teufel Glauben, Treue und
Huld gelobt. Bei dieser Verleugnung Gottes sei er dreimal
rückwärts gesprungen. Darauf wäre der Teufel in
der Gestalt eines schwarzen Hundes zu ihm gekrochen.
Der Hund wäre bald wieder verschwunden; statt seiner
aber habe sich ein Weib neben ihn gestellt. Auch ein
Mann sei erschienen, der Buhle seiner verstorbenen Frau.
Derselbe sei mit seiner Frau auf die Seite gegangen, um
mit derselben zu buhlen.“

„Vor zehn Jahren sei er ein Werwolf geworden.
Sein Gehülfe sei damals gewesen der verstorbene
Johann Ossenkamp. (Hier folgt die Angabe verschiedener
Leute, deren Kälber, Ochsen und Schafe er und Ossenkamp
gebissen). — Später, vor fünf Jahren, sei Christian
zum Loe sein Gehülfe geworden. (Nun folgt wieder die
Angabe einer ganzen Reihe von Leuten, deren Vieh sie
beide gebissen; dann heisst es weiter:) — Meine Frau ist
auch eine Zaubersche, gehört aber zu einer anderen Rotte.
(Nun folgt die Angabe zahlreicher Genossen.) Wir bildeten
zwei Rotten. In meine Rotte gehörte Heinrich Hoyemann
zu Broickhausen. Unser Hauptmann war Cort Busch; derselbe
hatte einen rothen Kopf. Zu jeder Rotte gehören
sieben, und zwar gehören zu meiner Rotte Grethe Cloeths,
Anna Grone, Anna Jaspers, Toniess zu Kellings Frau,
Christian zum Loe etc. — Ich war ihr Trommelschläger.
Unseren Tanz hielten wir auf der Kampfarte. Wir
tanzten auf einer Leine, welche an der Pforte und an der
Mauer befestigt war. Beim Trommelschlagen sass ich auf
der Mauer. Die Trommel wird mit einem Fuchsschwanz
geschlagen und geht: Tup, Tup, Tup, Tup, Tup.“ —



„Weiterhin bekannte er: Auf der Kampstrasse in Schellings
Hause hätten sie sich geschmiert, darauf
wären sie aufgeflogen nach der Mark, in den Weg
nach Mecheln zu, in Suidtholdts Kamp an der Lohelinde
und nach anderen Orten hin. Hier hätten ihnen ihre Buhlen
Kräuter behändigt, welche sie zum Vergiften gebrauchen
sollten. Mit den seinigen habe er nichts ausgerichtet. Nur
im Anfange seiner Lehre habe er von seiner Buhle Kraut
empfangen, mit welchem er einen Hahn, eine Henne und
sich selber ein Schwein vergiftet. Sie wären aufgeflogen
als schwarze Raben. — In die andere Rotte
gehörten die Mutter Lomgensche etc.“

Von den Richtern befragt, woher er diese Rotte und
deren Angehörige kenne, antwortete er: dieselben wären
in Vorsthovels Hause gewesen, als er das bekannte Kopfstück
fortgenommen. (NB. Er meint hier den Diebstahl,
wegen dessen er 1614 angeklagt war); auch habe er solches
von seiner Buhle und von seiner Frau erfahren.

Nach solchen Angaben musste natürlich von dem Untersuchungsrichter
vor Allem die Richtigkeit derselben genauer
ermittelt und festgestellt werden. Auch wandte sich
das Gericht noch an demselben Tage (17. Juni 1615) an
das benachbarte Gericht von Heessen, in dessen Bezirk
der Angeklagte einen Theil seiner Malefizien verübt haben
wollte, mit dem Ersuchen um genauere Auskunft darüber,
ob die bezeichneten Stücke Vieh zu der von dem Angeklagten
angegebenen Zeit und an den von ihm bezeichneten
Orten, so wie er es angegeben, umgekommen wären.
Die in Ahlen wohnenden Personen, denen Kleikamp Schaden
an Vieh zugefügt haben wollte, wurden daher für die folgenden
Tage zur Zeugenaussage nach Ahlen vorgeladen.
Nun hatten allerdings die Zeugen gar Vieles über mannigfache
Schädigungen zu klagen, die ihnen seit Jahren von
Hexen und Zauberern zugefügt wären, aber nur ganz wenige
gaben diese Unglücksfälle oder Vergehen ungefähr
so an, dass die Zeugenaussagen mit Kleikamps „Geständnissen“
in Uebereinstimmung gebracht werden konnten.

Das Zeugenverhör begann am 22. Juni. Zuerst erschien

der von dem Angeklagten genannte Roer aus dem
alten Kirchspiel Ahlen. Demselben wollte Kleikamp mit
seinem Gefährten vor fünf Jahren ein schwarzbuntes Kalb
todt gebissen haben und zwar so, dass er selbst ihm die
Kehle ausgerissen habe. Roer aber wusste nur zu sagen,
dass ihm vor etwa drei Jahren in seinem Gehölz ein rothes
Huhn und ein braunes mit weissen Füssen abhanden gekommen
sei. Ausserdem sei eins seiner Rinder, schwarz
von Farbe, zuerst an den Füssen lahm geworden und bald
darauf gefallen und gestorben. Und dennoch urtheilten die
Richter, dass dieser Fall mit der Aussage des Angeklagten
ganz wohl übereinstimme.

Aber noch weniger stimmte die Aussage eines andern
Zeugen, Recker, mit dem was der Angeklagte erzählt hatte,
überein. In den Kampe desselben wollte Kleikamp mit
Christian zum Loe, wie ihre Buhlen ihnen befohlen hätten,
ein schwarzbuntes Rind in einen trockenen Graben gedrängt
und darin umgebracht haben. Recker aber erklärte
ganz bestimmt: Vor und nach wäre ihm unzweifelhaft von
Hexen viel Schaden zugefügt worden. So sei ihm im verflossenen
Jahre sein bestes Pferd, ein Ochs und eine Kuh
krepirt. Sie alle hätten das Unglück zuerst in den Beinen
gehabt und wären dann stracks niedergefallen und verendet.
Eine schwarz-bunte Kuh aber sei im letztverflossenen
Jahre nicht ihm, sondern dem Roer in einen Graben
gefallen, die sie indessen lebendig wieder herausgezogen
hätten.

Der Zeuge Brune in der Broickhauser Haide, dem
der Angeklagte als Werwolf ein Schaf gebissen haben
wollte, hatte bis dahin Schafe gar nicht besessen; und der
Zeuge Frie zu Broickhausen wusste sich nicht zu erinnern,
dass ihm oder seinen Vorfahren an einem Kalbe zugefügt
sei, wesshalb er die Aussage des Angeklagten nicht zu
bewahrheiten vermochte.

Diese Widersprüche zwischen der Selbstanklage Kleikamps
und den Zeugenaussagen machten aber die Richter
nicht im Entferntesten irre, vielmehr gaben dieselben dem
Richterkollegium nur Veranlassung durch künstliche Wendungen

und Auslegungen der beiderseitigen Aussagen eine
scheinbare Uebereinstimmung zwischen denselben herzustellen,
um so die Selbstanklage des Verhafteten als erwiesen
ansehen und im Prozesse weiter fortfahren zu können.

Dieser aber erlitt plötzlich eine Störung durch das
Auftreten der von Kleikamp genannten Mitschuldigen.
Derselbe hatte die angeblichen Angehörigen der beiden
Rotten genannt, die mit ihm und seiner Frau an den nächtlichen
Hexentänzen und an der Teufelsbuhlschaft Theil
genommen haben sollten. Diese gehörten nun theilweise
den angesehensten Familien in Ahlen an. Als sich daher
in dem durch diesen Prozess in die grösste Aufregung
versetzten Städtchen — in welchem jetzt Kleikamp von
Jedermann als der entdeckte Urheber alles Unglücks der
letzten Jahre angesehen ward, — die Kunde von diesen
Anschuldigungen verbreitete, säumten die nächsten Angehörigen
der Beschuldigten nicht, dem Gericht alsbald einen
entschiedenen Protest gegen die Depositionen Kleikamps
zu überreichen und nochmalige Vernehmung desselben zu
beantragen. Ausserdem erschien auch Christian zum Loe
vor Gericht und erklärte zu Protokoll, dass er mit Kleikamp
confrontirt zu werden begehre. Daher verfügte das
Gericht nochmaliges Verhör des Angeklagten und Confrontation
desselben mit Christian zum Loe.

In diesem neuen Verhör wurde dem ersteren sein „Bekenntniss“
vorgelesen und er dabei befragt, ob er etwas
hinzuzusetzen oder zu widerrufen habe. — Der Unglückliche
wusste, dass ein gänzlicher Widerruf nur eine abermalige
Folterqual zur Folge haben würde; aber es peinigte
ihn der Gedanke, dass er mit dem schwersten Verbrechen,
welches er an seiner Frau begangen, aus der Welt scheiden
sollte. Daher entschloss er sich, seine bezüglich dieser
gethanen Aussagen zu widerrufen; was er auch that. Er
sprach seine Reue darüber aus, dass er seiner Frau Unrecht
gethan, denn dieselbe sei keine Hexe und habe sich
nie mit Zauberei befasst. „Was er aber sonst am 17. Juni
ausgesagt, sei der Wahrheit gemäss, insbesondere auch,
soweit es Christian zum Loe betreffe, und er habe es

ungezwungen und aus freien Stücken gesagt. Er verbleibe
darum bei seinem Bekenntniss und er wolle es vor dem
strengen Gerichte Gottes, bei Verlust seiner
ewigen Seligkeit also verantworten“ (!!!).

Nachdem nun Kleikamp das von ihm aus Verzweiflung —
um Genossen seines Verderbens zu haben, — zusammengebrachte
Lügengewebe abermals anerkannt und
sich selbst so in dasselbe verstrickt hatte, dass er sich
nicht mehr drehen und wenden konnte, ohne vor den
Richtern als der niederträchtigste Lügner und Verleumder
zu erscheinen, fand seine Confrontation mit dem am meisten
von ihm angeschuldigten Christian zum Loe statt, — eine
grausige Scene! „Du bist ein Werwolf, gerade so wie
ich,“ rief ihm Kleikamp entgegen und hielt ihm nun die
ganze, lange Reihe von Malefizien vor, die er gemeinschaftlich
mit ihm verübt haben wollte. Der alte Christian
zum Loe — ein Eingehöriger des Jobst van der Recke
auf dem benachbarten Gute Heessen — war wie niedergedonnert,
denn er sah, wie das Gespenst des Hexenprozesses
bereits auch nach ihm seine Krallen ausstreckte,
um auch ihn zu verderben. Er betheuerte seine Unschuld;
aber Kleikamp blieb bei seiner Aussage.

Der Prozess ging zu Ende. Die Prozessakten wurden
abschriftlich einem auswärtigen Rechtsgelehrten zur Begutachtung
übersandt, worauf das Verdikt erfolgte, welches
dahin lautete, dass Kleikamp „wegen geständiger Zauberei,
dabei verübter Vergiftung und anderer Unthaten
mit der gesetzlichen Strafe des Feuers vom Leben zum
Tode hingerichtet und zu Asche verbrannt“ werden sollte.
Schliesslich machte der Vertheidiger noch einen Versuch,
wenigstens die Qual des Feuertodes von dem Verurtheilten
abzuwenden. Es stellte dem Gericht daher vor, dass der
Verurtheilte „sich für einen armen Sünder erkenne, der
gegen Gott und Gottes Gebot gehandelt habe. Er trage
dessen Reue und Leid,“ und bitte daher, dass er zur Hinrichtung
mit dem Schwerte möge begnadigt werden. Allein
„Richter und Schöffen“ erklärten, die Bitte des Verurtheilten
nur insofern berücksichtigen zu können, „dass sie

die Ausführung des ausgesprochenen Urtheils möglichst
beschleunigten.“ — Daher ward Kleikamp schon in den
nächstfolgenden Tagen zu Asche verbrannt.

Das war das Ergebniss der Anklage eines Einzigen,
die gar nicht auf das Vergehen der Zauberei sondern auf
das der Sodomiterei gerichtet gewesen war.

Aber eine Drachensaat war es, die aus der Asche des
Gemordeten aufging, — was vor Allem der alte Christian
zum Loe erfahren musste[78]. Wie besinnungslos war
derselbe von der Confrontation mit Kleikamp nach Hause
zurückgekehrt. Von Verzweiflung getrieben eilte er nach
Lembeck, um sich dort der Wasserprobe zu unterwerfen
und seinen Leumund wieder herzustellen. Allein die Wasserprobe
misslang. Seine Frau schlich sich in Erwartung der
Dinge, die da kommen würden, heimlich von ihm fort.
Er selbst hielt sich aus Furcht vor einer Verhaftung eine
Zeit lang in den benachbarten Gehölzen auf; allein es war
Alles vergebens. Schon unter dem 13. August 1615 lief
bei den Beamten zu Wollbeck ein Bericht des Gografen
zu Ahlen ein, dessen Eingang lautete: „Ew. Gestrengen —
mag ich dienstlich nicht vorenthalten, wasmassen ein
Zauberer, Peter Kleikamp genannt, welcher unlängst
Anderen zum abscheulichen Exempel ist
hingerichtet worden, nach der scharfen Frage unterschiedliche,
vornehmlich aber Einen mit Namen Christian
zum Loe — des gräulichen Lasters der Zauberei, und
dass derselbe zugleich mit ihm ein Werwolf sein solle
beschuldigt, und dabei angegeben hat, dass derselbe etliche
Thiere mit ihm gebissen habe, wie man solches an den
bezeichneten Orten geschehen zu sein mehreren Theils
erfahren.“ Die Behörden begannen nun über ihn zu verhandeln
und auf ihn zu fahnden, bis endlich am 26. Februar
1616 seine Verhaftung erfolgte. Im Kerker befiel den
Unglücklichen der Wahnsinn, wesshalb die Räthe zu Münster
am 18. April 1616 die alsbaldige Folterung desselben befahlen.
Doch erlöste ihn der Tod aus den Händen seiner

Peiniger, indem er noch am Abend des 18. April starb.
Das Gutachten des Scharfrichters über das Ableben des
Verhafteten lautete: Der Hals des Verstorbenen sei ganz
schwarz und lasse sich umdrehen; die Brust und die Beine
wären zerkratzt. Er sei schon bei mehreren derartigen
Fällen zur Stelle gewesen und halte dafür, dass der zum
Loe dieses sich nicht selbst gethan, sondern dass ihm der
Teufel dabei geholfen habe.

Seitdem loderten die Scheiterhaufen, auf denen man
Hexen zu Asche verbrannte, aller Orten im Münsterlande
auf. Denn in allen Städten, in allen Untergerichten wurden
angebliche Hexen massenweise aufgespürt oder zur
Anzeige gebracht und nur in den seltensten Fällen
endete ein Hexenprozess mit (relativer) Freisprechung der
Angeklagten.

Im Kurfürstenthum Mainz hatte man zwar schon vom
Ende des fünfzehnten Jahrhunderts an Hexen und Zauberer
fleissig verbrannt, indessen liegen doch bis über das Jahr
1570 hinaus nur über ganz vereinzelt vorgekommene
Hexenprozesse Berichte vor, und aus dem dabei angewandten
prozessualischen Verfahren ersieht man, dass die
Hexenverfolgung der nächstfolgenden Zeit damals noch
nicht im Gange war[79].

Im Jahre 1570 wurde Elisabeth, Hans Schmidten Ehefrau,
in dem Orte Altheim der Hexerei verdächtig. Ihre
Nachbarn richteten daher eine Supplik an den Oberamtmann
zu Amorbach, worin sie baten, „wegen dieser Zaubereien
sie gnädig zu bedenken“, infolge dessen die Angeklagte
in den Thurm zu Buchen geworfen und hier an
eine Kette angeschmiedet, in strenger Haft gehalten wurde.
Die Zeugen, welche man am 12. Juni 1570 über sie vernahm,
sagten aus: In jeder Walpurgisnacht sei die Schmidtin,
welche eine Geis geführt, bei dem Vieh auf dem Felde
gewesen und habe mit einer schwarz-weissen Gerte auf

verschiedenes Vieh geschlagen, welches hernach erkrankt
und zu Grunde gegangen sei. Sie habe ferner, als ein
schweres Unwetter entstanden, gesagt: ihretwegen möge
das Wetter Alles erschlagen; sie habe den ganzen Winter
hindurch auch nur Hotzele und Dürrrüben zu essen gehabt.
— Insbesondere sagte noch der Kuhhirte aus: als das Gewitter
sich entladen, seien ihm die Kühe davon gelaufen,
was seiner Ueberzeugung nach nur durch die anwesende
Schmidt verursacht sei. — Ihrem Bericht über diese Depositionen
fügten Schultheiss und Schöffen noch bei: Dem
Dorfschulzen sei durch die Zauberei der Schmidtin inzwischen
eine Kuh krepirt, auch seien „den Leuten, so die Schmidtin
angezeigt, die Kühe und vier Schweine schwach und
krank geworden“. Auch habe zur grossen Verlegenheit
der Gemeinde der Kuhhirt abgedankt, weil er mit solchen
verhexten Kühen nichts mehr zu schaffen haben wollte,
— „ihm überdies drei zauberische Hasen begegnet seien,
von denen einer einen Bauch gehabt wie eine Geis, und
denen kein Hund habe nachlaufen können“.

Am 12. Juli befahlen hierauf die „weltlichen Räthe“
des Kurfürsten, man solle die Schmidtin unaufgezogen
(d. h. ohne Anwendung der Folter) examiniren. Dieses
geschah, die Angeklagte betheuerte aber natürlich ihre
Unschuld.

Nun blieb die Untersuchung (während die Unglückliche
im Kerker schmachtete) beruhen, bis das Raths-Kollegium
am 12. Juli 1571 verfügte, man solle sie entlassen,
ihr aber einschärfen, dass sie sich in Zukunft fromm
und ehrlich zu halten habe. — Aber dennoch liess der
Schultheiss auf des Amtmanns Befehl, wie es in den Akten
heisst, den mit Reverenz zu vermeldenden Wasenmeister
aus Miltenberg kommen, die Schmidt auf die Folter legen
und dergestalt peinigen, dass ihr Leib zerdehnt, zerrissen,
ihre Hände und Arme verrenkt und zerbrochen wurden.
Sie hielt aber aus, ohne das geforderte Geständniss abzulegen,
und der Prozess endete, nachdem die gemarterte
Schmidtin entlassen war, damit, dass deren Ehemann
gegen die Ankläger seiner Frau bei dem Zentgerichte

auf Entschädigung klagte, — was freilich keinen Erfolg
hatte.

Im letzten Dezennium des Jahrhunderts nahm aber die
eigentliche Hexenverfolgung ihren Anfang, indem nicht
mehr Einzelne, sondern ganze Massen von Angeklagten
mit der peinlichen Frage in Untersuchung genommen
wurden. Namentlich scheint von 1593 an im ganzen
Mainzischen Odenwalde überall auf Hexen und Zauberer
Jagd gemacht worden zu sein.

Furcht und Schrecken herrschte damals unter der
Bevölkerung, weil die unsinnigste Klage hinreichte, um
Jemanden auf die Folter und auf den Scheiterhaufen zu
bringen. In den Untersuchungsakten finden sich umfangreiche
Verzeichnisse von Verdächtigen, Eingezogenen,
Entflohenen etc. Selbst alters- und geistesschwache Personen
finden sich unter den Eingezogenen vor. Eine
grosse Zahl schwangerer Frauen wurde ihren Männern
nur gegen schwere Kaution auf so lange zurückgegeben,
„bis sie ihrer weiblichen Bürde entledigt“ seien. Auf der
Folter wurden nun die tollsten Geständnisse zu Wege gebracht.
Die Frau eines Peter Müller gestand, „sie sei
mit Zauberei behaftet, von dem allmächtigen Gott ab- und
dem Teufel zugefallen“. Eine Katharine Lengenfelder von
Reisenbach schrie auf der Folter, „sie sei des Teufels
und wolle sein bleiben“, riss sich dann von der Folter los,
machte einen rasenden Angriff auf den Scharfrichter, und
stürzte todt nieder, worauf die Leiche verbrannt wurde.

Dabei befahlen die weltlichen Räthe noch, „man solle
nicht so viele Umstände machen, und vor Allem das Vermögen
einziehen“.

Eine Margarethe Habeckerin aus Galmbach war entflohen.
Man zog nun ihre Mutter ein, und diese bekannte,
ihre Tochter an einen Teufel verheirathet zu haben. —
Zu Amorbach gab ein Bauer seiner eigenen Mutter vor
Gericht schuld, dass sie das teuflische Hexenwerk treibe.

Gegen das mörderische Treiben der mainzischen Beamten
reichten damals zwei Edelleute eine Beschwerdeschrift
bei dem Kurfürsten Wolfgang zu Mainz ein, worin

sie klagten, dass die Beamten des Kurfürsten Nachts in
ritterschaftliche Gebiete eingefallen, fremde Unterthanen
hinweggeschleppt, unschuldige Personen schändlich gemartert
und selbst den Nachlass der hingerichteten Weiber
confiszirt hätten. — Dagegen richtete die Gesammtbürgerschaft
der Stadt Buchen an den Kurfürsten eine Eingabe,
in welcher der Aberglaube der Zeit in wahrhaft schreckhafter
Weise sich kund gab: In der Nacht vom 4. auf
den 5. Juli habe der Thorwart Veit Meffert zwischen
11 und 12 Uhr ein Rumoren von Pfeifen, Trommeln, umhersprengenden
Reitern und ungeschmierten Kutschen
gehört, dass er vor Schrecken ins Horn gestossen; doch
habe er Niemanden von der Bürgerschaft aufwecken können.
Dessgleichen habe der Thorwart in der Vorstadt ein Springen,
Tanzen und Getümmel vernommen, wie wenn alle Häfen
zerschmissen würden, worauf um den Thorthurm herum
ein gräuliches Wetter sammt Platzregen erfolgt, wie aus
Fässern, dessengleichen noch Niemand gesehen. Ein
Bürger, der aus dem Wirthshaus des Hanns Feierabend
gekommen, habe Alles um sich herumtanzen sehen, und
habe eine merkliche Anzahl teuflischen Zaubergesindels
in Menschengestalt, schwarz angethan, auf der Gasse umher
tanzen und springen bemerkt, das sei vom leidigen
Satan wider alles Verbot geistlicher und weltlicher Obrigkeit
mit seinen untergebenen teuflischen Instrumenten zu
keinem anderen Ende gerichtet, denn um sein Reich durch
solche verdammliche Freude zu erheben. Daher „wolle
die liebe, von Gott eingesetzte, und von Gott mit dem
scharfen Verstande wohl begabte Obrigkeit eine heilsame
Strafe gegen die dem leidigen Satan fürsichtig ergebenen
Zauberer verordnen“.

Alsbald wurden nun wieder, — trotz der Einsprache
des Amtskellers zu Buchen, welcher behauptete, der Bürger,
der die Teufelsgestalten gesehen, müsse offenbar zum Narren
gehalten worden sein, — eine Menge von Zauberern und
Hexen eingezogen, zum Theil unter den unsinnigsten und
lächerlichsten Anschuldigungen. So wurde z. B. eine Frau
beschuldigt, in eine Kuh einen Fiedelbogen hineingezaubert

zu haben. Eine andere Frau, die im Frohndienst Heu
machen musste und ermüdet mit der Arbeit einhielt, sprach
zu andern Weibern: „wenn nur der Teufel das Heu holte!“
Da sich nun unglücklicherweise unmittelbar darauf ein
Sturmwind erhob, der das Heu von der Wiese hinwegtrieb,
so war die Frau als wettermachende Hexe erwiesen
und wurde zur peinlichen Frage eingezogen.

Es war vergeblich, dass die Unglücklichen bei Gott
und allen Heiligen ihre Unschuld betheuerten. Sie wurden
gefoltert, wobei stets in den Akten bemerkt wird, dass sie
sich zwar am Kopfe „gekrauet“, dass aber bei ihnen keine
Thränen geflossen seien. Nicht wenige der Gefolterten
überstanden auch alle Qualen, ohne sich eine Geständniss
abmartern zu lassen. Ueber diesen teuflischen Trotz des
Hexengeschmeisses aufs Höchste erbittert, verfügten daher
die Mainzischen Räthe: „Gegen diejenigen, so in puris
negativis ohne sonderlichen Schmerz beständen und mit
der Sprache nicht losschlagen wollten, solle mit den
Schrauben und Daumeisen angefangen und dann mit den
anderen Instrumentis fortgefahren werden. Sintemalen
aber diese Leute allem Ansehen nach unsichtbare Geister
bei sich hätten und vom bösen Feinde angereizt seien,
sollen geistlicher Leute Mittel gegen diese teuflischen Verführungen
gebraucht werden.“ —

Ueber das Schicksal der einzelnen Angeschuldigten
erfährt man aus den Akten nur selten etwas Bestimmtes.
Zuweilen wird von dieser und jener Unglücklichen auf
der Aussenseite des betreffenden Aktenheftes ausdrücklich
bemerkt, dass dieselbe hingerichtet worden sei. Im Allgemeinen
fand man jedoch diese Notirung unnöthig, da
ein Hexenprozess nur selten anders als auf dem Scheiterhaufen
oder überhaupt unter der Hand des Scharfrichters
endigte. Ein anderes Mal zeigt der Oberamtmann an, er
habe wieder fünf Hexen verbrennen lassen, (deren Namen
nicht einmal genannt werden,) wofür er von den kurfürstlichen
Räthen belobt wird.

Während der ganzen ersten Hälfte des siebenzehnten
Jahrhunderts war in Kurmainz die Hexenverfolgung im

fortwährenden Steigen. Kurfürst Johann Schweikart
(1604–1626) brachte in dieselbe zuerst System, indem er,
nachdem er sich von der theologischen und der juristischen
Fakultät seiner Hochschule umständlichst über das fluchwürdige
Wesen und Treiben der Hexen hatte belehren
lassen, eine Untersuchungsordnung für Hexenprozesse mit
achtzehn General- und achtundneunzig Spezialfragen aufsetzen
und allen Gerichten im Lande zuschicken liess. Die
schrecklichste Zeit nahm jedoch mit dem Regierungsantritt
seines Nachfolgers, des Kurfürsten Georg Friedrich
(v. Greiffenklau) 1626 ihren Anfang. Als sich derselbe
im genannten Jahre zu Dieburg huldigen liess, erschien
vor ihm eine Deputation der Zentmannschaft und bat ihn
inständig und um Gottes Willen, dass er doch zur Ausrottung
des überhandnehmenden Lasters der Zauberei die
nöthigen peinlichen Untersuchungen befehlen möchte. Dieselbe
Bitte wurde ihm, da es dem Kurfürsten mit der
schärferen Verfolgung der Hexen doch nicht so eilig war,
unter dem 6. Februar 1627 auch schriftlich vorgetragen.
In Dieburg stand nämlich damals eine ganze Menge von
Personen im Geruch der Zauberei, und die Masse des
Volks war gegen dieselben mit solcher Wuth erfüllt, dass
selbst die Beamten, welche nicht sofort alle Verdächtigten
in Haft nahmen, sich bedroht sahen. Daher musste zur
Beruhigung der Bürgerschaft endlich wieder ein Hexenprozess
in Scene gesetzt werden. Aus der Menge der
zur Anzeige gebrachten wählte man hierzu eine Frau,
nämlich Martin Padts Witwe, aus, „weil deren Mutter vor
zwanzig Jahren als Hexe verbrannt worden sei“. Am 26. Juni
1627 begann das Verhör, und am 7. Juli wurde die Verhaftete
hingerichtet. Die Padtin hatte aber im Verhör,
in welchem sie wiederholt gefoltert worden war, eine
ganze Anzahl von Mitschuldigen genannt; daher gestaltete
sich aus dieser Einen Inquisition sofort eine ganze Anzahl
anderer Prozesse, von denen jeder einzelne wieder zu neuen
Verfolgungen in Dieburg, Seligenstadt[80], Aschaffenburg

u. s. w. Anlass gab. Aus den massenhaft angestellten
Verhören traten nun auch hier die gewöhnlichen
Angaben der wegen Hexerei Verhafteten hervor. Als
Versammlungsstätten der Hexen wurden der Eichwasen
bei Dieburg, der Humesbühl, der grosse Formel u. s. w.
bezeichnet. Bei der Generalversammlung, die zu Walpurgis
auf dem Eichwasen stattfand, fanden sich oft Tausende,
darunter auch vornehme Leute, aus Darmstadt,
Aschaffenburg, Umstadt, Münster u. s. w. zusammen. Bei
den Gelagen waren die Tische und Stühle gemalt, die
Trinkgeschirre, dem Anschein nach von Gold und Silber,
waren eigentlich Rossköpfe und Schelmenbeine, und was
sich als Krammetsvögel ansah, war in Wirklichkeit eine
Schüssel voll Kröten. Das Brod, welches man auftischte,
musste an einem Sonntag gebacken sein; Salz dagegen
kam bei keiner Gasterei vor. Die Hexen erzählten auch,
sie hätten sich zwar mit den genossenen Speisen gesättigt,
allein, wenn sie nach Hause gekommen, hätten sie sich
hungrig und äusserst matt gefühlt u. s. w. — Alle diese
und ähnliche Geständnisse waren den Verhafteten durch
eine bestialische Anwendung der Folter erpresst[81]. Einer

der Verhafteten, Philipp Krämer aus Dieburg, that im
Verhör die unerhörte Aeusserung, dass die gegen ihn abgelegten
Zeugenaussagen falsch seien und dass das ganze
Hexenwerk nichts als Aberglauben sei. „Wenn dergleichen
Belialszeugnisse auch tausend wären,“ rief er, „so könnten
sie doch alle tausend falsch sein. Denn das wären Leute,
so in ihrer Pein und Marter verzweifelten. Da müsse er
sehen, dass unter Tausenden nicht Einem Recht geschehe.
Es nehme ihn Wunder, dass man solche abergläubische
Sachen glaube. Das seien doch lauter unmögliche Dinge,
und es könne aus keiner Schrift bewiesen werden, dass es
zu glauben sei. Der Teufel verblende die Leute und
nehme frommer Leute Gestalt an.“ — Er wurde dafür
am 6. September 1627 mit dem Schwerte hingerichtet und
sein Leichnam verbrannt. So wurden in Dieburg nach
den vorliegenden Akten im Jahr 1627 überhaupt sechsunddreissig,
— nach einer Aufzeichnung des Pfarrers Laubenheimer
sogar fünfundachtzig — Personen hingerichtet.
Im November 1629 begann hierauf eine neue Untersuchung
gegen einundzwanzig Dieburger Leute. Ganze Familien
sind in jenen Jahren zu Dieburg fast ausgerottet worden.
An andern Orten ging es noch grausiger her. In Grosskrotzenburg
und Bürgel wurden auf Betreiben des
fanatischen Dechanten zu St. Peter in Mainz gegen dreihundert
Personen wegen Hexerei hingerichtet, in Folge
dessen der Kapitularpräsenzkammer zu Mainz bei tausend
Morgen confiszirter Ländereien zufielen. Das aber war
dem Kurfürsten Johann Philipp (von Schönborn, 1647
bis 1673) doch zu arg, wesshalb derselbe das im Lande
herrschend gewordene ganz formlose Verfahren in der
Hexenverfolgung untersagte und daselbe regelte und einschränkte[82].

Im Jahr 1657 wurde von der Bürgerschaft der kurmainzischen
Stadt Amorbach ein Projekt zur Verbrennung
aller Hexen, welche Fröste gemacht und die Weinernte
zu Grunde gerichtet hätten, entworfen. Zu diesem

Behufe waren nicht allein die Einwohner von Amorbach
sondern auch die der angrenzenden Aemter aufgeboten,
und der Oberamtmann Daniel von Frankenstein wurde
in geradezu stürmischer Weise zu einem gerichtlichen
Einschreiten gegen die Hexerei gedrängt. Allein der
Kurfürst Johann Schönborn zu Mainz befahl, man sollte
die bereits Verhafteten ohne Weiteres zu ihren Familien
zurückkehren lassen[83].

In der Erzdiözese Köln (wo der Protestantismus so
tiefe Wurzeln geschlagen hatte) griff die Hexenverfolgung in
der zweiten Hälfte des sechszehnten Jahrhunderts wie ein
rasender Dämon in alle Schichten der Gesellschaft ein.
Kinder und Greise, Geistliche und Laien, Frauen und
Mädchen massenhaft erfassend und zerreissend[84]. Man
vergleiche folgende aus dem Salm'schen Archive (leider
ohne Datum) abgedruckten Akten! Der Pfarrer Duren
zu Alfter berichtet an den Grafen Werner von Salm:
„dass ich vorlängst nicht geschrieben, ist daher kommen,
dass mir nichts Sonderliches vorgekommen, allein dass
man zu Bonn stark zu brennen anfange. Jetzo sitzet
eine Reiche (Frau), deren Mann vormals Schöffe zu Bonn
gewesen, Namens Kurzrock, dem die Herberge „zur
Blume“ eigenthümlich zuständig gewesen. Ob er Ihre
Gnaden bekannt gewesen, weiss ich nicht. Dem sei wie
ihm wolle; sie ist eine Hexe und täglich vermeint man,
dass sie justifizirt werden solle, welcher ohne Zweifel
noch etliche Dickköpfe (d. h. lutherisch Gesinnte) folgen
müssen.“ — Aus einem späteren Briefe desselben
Pfarrers an den Grafen ziehen wir folgende Stelle aus:
„Solche (Opfer des Scheiterhaufens) sind aber mehrertheils
Hexenmeister dieser Art. Es geht gewiss die halbe
Stadt drauf. Denn allhier sind schon Professores, Candidati
juris, Pastores, Canonici und Vicarii, Religiosi eingelegt
und verbrannt. Ihre Fürstliche Gnaden haben siebzig

Alumnos (des Priesterseminars), welche folgends Pastores
werden sollten, von welchen quidam insignis musicus,
gestern eingelegt; zwei andere hat man aufgesucht,
sind aber ausgerissen. Der Kanzler sammt der Kanzlerin
und des geheimen Secretarii Hausfrau sind schon
fort und gerichtet. Am Abend unserer lieben Frauen
(7. September) ist eine Tochter allhier, so den Namen gehabt,
dass sie die schönste und züchtigste gewesen von der
ganzen Stadt, von neunzehn Jahren, hingerichtet, welche
von dem Bischofe selbst von Kind an auferzogen. Einen
Domherrn mit Namen Rotensahe habe ich sehen enthaupten
und folgends verbrennen sehen, Kinder von
drei bis vier Jahren haben ihren Buhlen (Buhlteufel).
Studenten und Edelknaben von neun, von zehn, von elf,
zwölf, dreizehn, vierzehn Jahren sind hier verbrannt.
Summa, es ist ein solcher Jammer, dass man nicht weiss,
mit was Leuten man conversiren und umgehen soll.“

Der Vogt zu Hülchrode, Andreas Heffele, berichtet
unter dem 22. Dezember 1590 an den Amtmann Wilhelm
v. Ladolf in dem Salm'schen Städtchen Dyck: „Nächst
dienstnachbarlicher Ehrerbietung thue Ew. Liebden ich
hiermit zu wissen, wie dass Zeiger dieses, der armen gefangenen
Frauen Eidam, genannt Gort, — bei mir gewesen
und gebeten wegen seiner selbst und seinen Geschwägern,
dass man doch ihre Mutter mit dem Schwerte richten und
in die Erde begraben möchte, dagegen sie unserem gnädigen
Herrn 40 Thaler Kölnisch zu unterthänigster Verehrung
geben wollten. — Die allhier Sitzenden habe ich
examiniren, peinigen und aufs Wasser versuchen lassen,
deren zwei ihre Unthaten umständlich bekannt, die dritte
aber halsstarrig geleugnet, jedoch dieselbe wie die anderen
Zwei auf dem Wasser geschwommen.“

Unter den zahllosen Hexenprozessen, welche damals
und im Anfange des folgenden Jahrhunderts im Kölner
Land und in den unter der geistlichen Jurisdiction Köln
stehenden Territorien geführt wurden, möge es genügen,
Einen hervorzuheben.

In Köln lebte im Jahr 1627 eine junge schöne Dame

Katharine von Henoth[85], Tochter eines kaiserlichen
Postmeisters. Dieselbe leitete das Hauswesen ihres Bruders,
des Propstes und Domherrn Hürtger von Henoth,
und war in den vornehmen Kreisen, die sich mit dem
Hause des Bruders berührten, hoch angesehen. Da geschah
es, dass einige angeblich behexte und vom Teufel
besessene Professschwestern des Klosters zu St. Clara sie
als Hexe verschrieen, infolge dessen sie unter Beihülfe
eines städtischen Ruthenträgers und Gewaltrichters mit
Gewalt aus dem Hause ihres Bruders geholt und ins Gefängniss
geschleppt wurde. Alsbald wurden über sie die
erbärmlichsten Gerüchte in Umlauf gesetzt. In den Gärten,
welche um ihre Wohnung lagen, hatte sich eine auffallende
Menge von Raupen gezeigt, welche Obst und Gemüse
verdarben. Auch bekannten zwei Pfarrer, dass sie an den
geheimsten Theilen ihrer Leiber litten, dass eine Hexe es
ihnen angethan haben müsse, und dass ihnen die Hexe im
Traume wie im wachenden Zustand fortwährend erscheine.
Dass diese Hexe Fräulein v. Henoth sei, stand sehr bald
fest. Sie wurde daher dreimal durch alle Grade hin gefoltert,
„dass die Sonne sie durchscheinen konnte“. Die
grässlichsten Schmerzen waren jedoch nicht im Stande,
der mit zerrissenen Gliedern auf der Folter daliegenden
standhaften jungen Dame das Geständniss zu erpressen,
welches die Richter haben wollten. Sie blieb bei der Betheuerung
ihrer Unschuld. Beinahe wäre auch ihr Bruder
in den Prozess hereingezogen worden. Er hatte alle Ursache,
sich glücklich zu schätzen, dass man ihn unbehelligt
liess, als man die Schwester auf einen Karren lud und
hinaus vor die Stadt zum Scheiterhaufen führte. Die Unglückliche
hatte freilich Freunde, welche auch in der äussersten Noth
nicht von ihr liessen, wesshalb dieselben einen
kaiserlichen Notar gewannen, der sich bereit erklärte, einen
Protest gegen das schreckliche Verfahren aufzusetzen.

An einer Strassenkreuzung der Stadt, wo altem Herkommen
gemäss der Zug nach dem Richtplatze zu halten
pflegte, standen die Freunde, stand der Notar. Die Verwahrungsurkunde
wurde auf den Wagen gereicht, und der
Unglücklichen eine Feder in die Hand gedrückt, damit sie
unterzeichne. „Seht ihr Leute,“ riefen alsbald die Jesuiten,
welche den Karren zum Richtplatz geleiteten, zu dem
Volke, in welchem sich das Gefühl des Mitleids zu regen
begann, „seht ihr, dass sie eine Hexe ist, denn sie schreibt
mit der linken Hand.“ Wirklich hatte Katharine mit der
Linken die Urkunde unterzeichnet. Jetzt aber, als sie die
Rechtsverwahrung in die Hand des Notars zurückgegeben,
riss sie mit der linken Hand den Verband von der Rechten,
zeigte, wie diese in der Folter zu einer blutigen Masse
verstümmelt war und brach in die Worte aus: „Ja, ich
schreibe mit der Linken, weil die Henkersknechte die
Rechte mir verdarben und zerschmetterten, um mich Unschuldige
zum Geständniss zu zwingen!“ — Grausen und
Entsetzen ergriff das Volk; Entrüstung zeigte sich in der
Menge, in welcher bereits harte Worte gegen die Hexenrichter
laut wurden. Da winkten die Jesuiten, stimmten
einen Psalm an und geleiteten den Karren, der sich wieder
in Bewegung setzte, durch die Stadt zum Scheiterhaufen.

Dieses geschah in Köln. An anderen geistlichen
Orten ging es nicht besser.

Zu Ellingen (in Franken), einer Landkomthurei des
deutschen Ordens, wurden 1590 in nur acht Monaten fünfundsechszig
Personen wegen Hexerei hingerichtet. — In
dem reichsunmittelbaren Frauenstift Quedlinburg wurden
1589 an Einem Tage hundertdreiunddreissig Hexen verbrannt.

In dem Stiftslande Zuckmantel, dem Bischof von
Breslau gehörig, wurden schon 1551 nicht weniger als
acht Henker gehalten, welche, wie das Theatrum Europaeum
(VII. S. 148) erzählt, vollauf zu thun hatten. In
den Jahren 1639 wurden nachweisbar zu Zuckmantel, Freiwaldau,
Niklasdorf, Ziegenhals und Neisse zweihundertzweiundvierzig
Personen wegen Hexerei hingerichtet, und

im Jahr 1654 starben hier hundertundzwei Personen den
Feuertod, darunter auch zwei Kinder, deren Vater der
Teufel gewesen sein sollte[86].

In dem Erzstift Salzburg kam die Hexenverfolgung
namentlich seit dem Beginn der Protestantenhetze (1588
unter Wolfgang Dietrich) in Gang. Im Jahr 1679 wurden
hier siebenundneunzig Zauberer und Hexen verbrannt.
Einem damals erschienenen Berichte zufolge sollten die
Salzburger Hexen das einstimmige Bekenntniss abgelegt
haben, dass sie ausser anderen Vergehen allen Heiligen
abgesagt und sich verpflichtet hätten, keine guten Werke
in oder ausser der Kirche zu thun, zum Abendmahl ohne
vorgängige Ohrenbeichte zu gehen und die Hostie zu verunehren.
Sie sollten auch gestanden haben, dass sie oft
die Hostie durchstochen hätten, und dabei aus derselben
Blut hervorzutreten pflege[87].

Im Stift Paderborn, wo die Scheiterhaufen schon
(seit 1585 unter der Regierung des Fürstbischofs Theodor
v. Fürstenberg) lange gelodert hatten[88], rief 1656 ein Jesuit
Löper, der den Teufel durch Exorcisirung der von ihm
Besessenen bekämpfen wollte, eine Bewegung ganz eigener
Art hervor. Die Besessenen, etwa hundert an der Zahl,
liefen in den Strassen der Stadt umher und schrieen Zeter
über den Bürgermeister, über die Kapuziner, die Hexen
und Hexenvertheidiger. Auf Betreiben des Kapuziner-Guardians
wurde der Jesuit ausgewiesen, aber der Unfug
war nun einmal im Gange. „Aus mehr als dreissig besessenen
Leuten,“ sagt das Theatrum Europaeum (Th. VII.
S. 1023) „zu Paderborn und Brackel riefen die Teufel unaufhörlich
über Trinike Morings als über eine Zauberin,
welche die Teufel durch Branntwein, Kuchen, Aepfel,
Bier, Fleisch und andere mehr Sachen hätte in die Menschen
getrieben. Ja die Teufel haben auch öffentlich auf

den Gassen über Etliche als Hexenvertheidiger geschrieen;
und was die Teufel schrieen, das bekannten dann die Hexen
gerichtlich vor den Herrn Commissarien, nämlich dass die
bösen Geister durch Hexerei in so viele Menschen wären
eingetrieben worden.“

Die einmal in Gang gekommene Bewegung liess sich
jedoch nicht so leicht bewältigen, vielmehr drang dieselbe
bald über ihre anfänglichen Grenzen hinaus.

Die ungeheuere Erregung der Gemüther, welche die
Hexenverfolgung hervorgerufen, die grässlichen öffentlichen
„Brände“ und die dem Volke dadurch eingeimpfte Furcht
vor der Hexerei, bewirkte es, dass die Seuche nicht nur das
ganze paderborner Land, sondern auch die Grafschaft Rietberg
und andere westphälische Bezirke erfasste, indem
ganze Schaaren von Frauen und Mädchen das Land durchzogen,
sich für vom Teufel besessen erklärten, die seltsamsten
convulsivischen Geberden zeigten, eine Menge von
Personen als Hexen und Hexenmeister verschrieen und
überall Furcht und Schrecken verbreiteten. Da hierdurch
an vielen Orten tumultuarische Auftritte hervorgerufen
wurden, so schritten die Behörden natürlich gegen die
Unruhestifter ein. Viele wurden ausgepeitscht oder gebrandmarkt
und des Landes verwiesen, einzelne auch am
Leben gestraft. In den zahllosen Verhören, welche darüber
angestellt wurden, gestanden es nicht Wenige, dass
sie von bestimmten Personen zur Simulirung der Besessenheit
verführt und in dem dazu erforderlichen Geberdenspiel
unterwiesen worden wären[89]. Ihre Bedeutung hatte
aber die ganze Erscheinung darin, dass der Betrug im
Volke massenhaft die bereitwilligsten Werkzeuge finden
konnte.





EINUNDZWANZIGSTES KAPITEL.

Die Hexenprozesse von der zweiten Hälfte des
sechszehnten bis zum Ende des siebenzehnten
Jahrhunderts in den weltlichen Territorien
Deutschlands.

Wir haben früher gesehen, dass fast in allen Landen
die Zeit vom Ende des fünfzehnten bis in die zweite Hälfte
des sechszehnten Jahrhunderts die Zeit des eigentlichen
Entstehens der Hexenprozesse war. Denn bis zum Ende
des sechszehnten Jahrhunderts kamen dieselben zumeist —
von einzelnen, namentlich romanischen, Territorien abgesehen,
nur vereinzelt vor. Das Resultat dieser verhältnissmässig
noch sehr moderaten Hexenverfolgung war aber,
dass durch dieselbe 1) die im Hexenhammer enthaltene
Doctrin von der Hexerei dem Volke eingeimpft war, und
dass 2) die Obrigkeiten, die Gerichte, die Geistlichen, indem
sie den Hexenhammer zur Anwendung brachten, sich
mit ihrem Denken selbst in diese Lehre von der Hexerei
einlebten, und, durch ihre ganze Weltanschauung ohnehin
für dieselbe disponirt, sie in ihre Gedankenwelt aufnahmen
und sich an die Verfolgung der Hexerei als des furchtbarsten
Verbrechens, das der Christ begehen könne, gewöhnten.
— Etwa von der Mitte der zweiten Hälfte des
sechszehnten Jahrhunderts an bis gegen das Ende des
siebenzehnten Jahrhunderts sehen wir daher die Hexenverfolgung

auf ihrer höchsten Höhe, die Drachensaat des
heidnischen Dämonismus, welche Papst Innozenz VIII.
aus vollen Händen unter den Völkern des Abendlandes
ausgestreut hatte, war bis zum Anfange jener Periode
aller Orten in üppigster Weise aufgeschossen, und es begann
nun eine Zeit des Schreckens, wie sie die Christenheit
bis dahin noch nie erlebt hatte.

Werfen wir zunächst einen Blick auf die Herzogthümer
Braunschweig-Lüneburg und Braunschweig-Wolfenbüttel[90].
Schon zum Jahre 1561 heisst es in der
Göttinger Chronik (Th. I. S. 163), der Magistrat von Göttingen
sei so sehr mit Hexenprozessen beschäftigt gewesen,
dass fast kein altes Weib vor der peinlichen Frage
und dem Scheiterhaufen sicher war. Herzog Heinrich von
Wolfenbüttel liess 1565 an Einem Tage bei Salzgitter zehn
und bei Lichtenberg sieben Hexen verbrennen, und in den
Jahren 1572 und 1573 kam selbst die Herzogin Sidonie,
die Gemahlin des (katholisch gewordenen) Herzogs Erich II.
von Braunschweig-Calenberg (der man Schuld gab, im
Bunde mit dem Teufel und durch Gift die Beseitigung
ihres Gemahls versucht zu haben,) in solche Bedrängniss,
dass sie es für gut fand, zu ihrem Bruder, dem Kurfürsten
August von Sachsen, zu flüchten. Allerdings wurde noch
Herzog Julius (†1589) von der Frage beunruhigt, ob
denn die Hexen wirklich die Dinge verrichten könnten,
welche sie nach ihren mit der Folter erpressten Aussagen
gethan haben wollten[91]. Allein unter seinem Sohn und
Nachfolger Heinrich Julius (der seit 1566 Bischof von
Halberstadt war,) wurde seit 1590 die Hexenverfolgung so
arg, dass bei Wolfenbüttel oft an Einem Tage zehn bis
zwölf Hexen verbrannt wurden, und dass, wie eine gleichzeitige
Chronik berichtet, die Exekutionsstätte, der Ort
vor dem Lechenholze, von wegen der Menge der daselbst

aufgerichteten Brandpfähle wie ein kleiner Wald anzusehen
war.

In einer ungedruckten Chronik der Stadt Hitzacker
im Fürstenthum Lüneburg wird zum Jahr 1610 berichtet[92]:
„Anno 1610 wurden etliche Personen in Hitzacker und in
der Nähe der Hexerei und Zauberei beschuldigt, welche
dann auf viele andere mehr bekannten, dass auf zehn Personen
incarcerirt und zum Feuer verdammt worden.“ —
Der damalige Pastor zu Hitzacker, Herr Simon Krüger,
schreibt, dass ihm diese Affaire nicht allein grosse Mühe
und Arbeit gemacht, sondern auch tausend Sorgen und
Thränen aus dem Herzen gedrungen. — Es ward geurtheilt,
dass sehr viele dieser Leute unschuldig sterben
müssen, und dass der Scharfrichter bei der Wasserprobe
betrüglich gehandelt, damit er nur viel verdienen möchte.
— Die Pfähle, daran dieselben verbrannt, waren a. 1670
noch häufig auf dem Galgenberge zwischen Marwedel und
Lwau zu sehen. — Man erzählt, dass etliche von den
Pfählen wieder ausgegrünt, welches dann der Regierung
einiges Nachdenken verursacht von solchem Prozess abzustehen
und eine Inquisition wider den Scharfrichter vorzunehmen.

In Kurbrandenburg sehen wir die Hexenverfolgung
bis zur Regierung des grossen Kurfürsten ihren ungestörten
Fortgang nehmen. Unter diesem staatsklugen Fürsten
tritt jedoch eine Wendung zum Besseren ein. Allerdings
dauerten die Prozesse noch immer fort. Aufsehen machte
hier namentlich ein Prozess, der drei Jahre lang gegen
ein 1662 im Dorfe Jagow in der Uckermarck verhaftetes
Weib geführt wurde. Die ganze uckermärkische Ritterschaft
hatte auf den Prozess gedrungen. Endlich erkannte
der brandenburgische Schöffenstuhl auf Tortur. Das Weib
überstand jedoch dieselbe, ohne sich ein Geständniss abmartern
zu lassen. Daher urtheilte ein weiteres Erkenntniss
des Schöffenstuhls, bei der Tortur müsse ihr der Teufel

Hülfe geleistet haben, und da sich inzwischen in Jagow
allerlei seltsame Dinge zugetragen hatten, so erging ein
Endurtheil der Juristenfakultät zu Frankfurt auf Landesverweisung,
welches der Kurfürst bestätigte. Das Weib
musste Urphede schwören, und wurde dann durch den
Nachrichter unter Zuziehung des Uckermärkischen Hof- und
Landrichters des Landes verwiesen. Seitdem endeten
die Hexenprozesse gewöhnlich mit Verweisung in
das Spinnhaus oder mit Verbannung aus dem Lande. Doch
hatte der einsichtsvolle Monarch viel mit den Vorurtheilen
seiner Patrimonialgerichtsherrn zu kämpfen, welche noch
immer der Hexerei durch Verbrennung der Hexen ein
Ende machen zu müssen glaubten. Daher sah er sich
zum Oefteren genöthigt, gegen deren Verfahren Untersuchung
einzuleiten oder die Urtheile der Gerichte zu
kassiren[93].

In Oesterreich hat, wie Abraham a Sancta Clara
erzählt[94], „das werthe Herzogthum Steyer“ seit 1674
durch verruchtes Zaubergeschmeiss unglaublichen Schaden
erlitten, wie es die eigenen Aussagen der Hingerichteten
zu Feldbach, zu Radkersburg, zu Voitsberg, zu Grauwein und
an anderen Orten bezeugten. „Diess Jahr 1688, im Monat
Juni,“ fährt der eifrige Prediger fort, „haben sie einen so
grossen Schauer heruntergeworfen, dass deren etliche
Steine fünf Pfund schwer gewogen, und hat man unweit
der Hauptstadt Gräz gewisse grosse Vögel wahrgenommen,
welche in der Höhe vor diesem grausamen Schauerwetter
geflogen und selbiges hin und her geführt. Einige bekannten,
so nachmals verdienter Massen im Feuer aufgeopfert
worden, wie sie das höchste Gut und die heiligsten
Hostien salva venia in den Sautrog geworfen, selbige mit
einem hölzernen Stössel nach Genügen zerquetscht, dass
auch mehrmalen ihren Gedanken nach das helle Blut hervorgequellt,
dennoch ganz unmenschlich und unbeweglich
in ihrer Bosheit fortgefahren, gedachtes höchstes Geheimniss

mit unfläthigem Wasser begossen, und nachdem sie es mit
einem alten Besenstiel gerührt, sei alsobald der klare
Himmel verfinstert worden und allerseits, wo es ihnen gefällt,
der häufige Schauer heruntergeprasselt.“ Abraham
a Sancta Clara gibt auch noch andere Mittel an, durch
welche die Hexen nach ihrer eigenen Aussage allerlei
Malefizien zu Wege gebracht hätten. Dabei gesteht er
allerdings, dass „sehr viele Ungewitter, Schauer, Platzregen
kommen von natürlichen Ursachen“, doch bekennt
er es zugleich als seine „wohl gesteifte Meinung“, dass
dermalen durch den Teufel und dessen Hexengesinde solches
Uebel verursacht werde, und solches der gerechte
Gott um unserer Sünden halber zulasse, meistens aber,
weil wir des Satans Namen öfters im Maul und auf der
Zunge haben als den Namen des wahren Gottes. „Ja hätte
ich so viele Groschen, als in diesem Jahrmarkt allhier zu
Grätz, da ich solches schreibe, nur ‚der Teufel hole mich!‘
gehört wird, sodann wollte ich gar leicht eine grosse
Herrschaft einkaufen.“

Weiterhin erzählt Abraham a Sancta Clara, dass
„wundersame Aussagen und Erkenntnisse sind ergangen
verwichene Jahre allhier in Steyermark von dem Hexen- und
Zaubergesinde, dass man davon könnte ein grosses
Buch verfassen, nur von Anno 1675 bis in das laufende
Jahr 1688.“ Eine Hexe bekannte, dass sie mehr als achthundertmal
zu ihrem Liebsten, dem Teufel gefahren, „der
in schwarzem Sammet aufgezogen und ausländerisch geredet“,
und wohl gelebt habe. — Eine andere ist mit achtzehn
Personen in Vogelgestalten als Raben und Elstern
ausgeflogen, und als die Braut, welche mit dabei war, vor
lauter Behagen beim Teufelsmahl ausgerufen: „Jesus Maria,
so wohl habe ich nie gelebt!“ sassen sie plötzlich unweit
einer Schinderhütte bei einem verreckten Schimmel. —
Abraham referirt dann noch über die Geständnisse anderer
Hexen und Zauberer und schliesst mit den Worten: „Hundert
und hundert und über hundert dergleichen Begebenheiten
könnten beigebracht werden; wir jedoch geben uns
mit diesen zufrieden.“



In Tirol fasste die Regierung zu Innsbruck im Anfange
des September 1637 den Entschluss, gegen das Hexenwesen
ernstlicher einzuschreiten. Indessen war man sich
doch über die Gesichtspunkte, von denen man dabei auszugehen,
und über die Grundsätze, nach denen man zu
verfahren habe, nicht recht klar, wesshalb die Innsbrucker
Regierung damals den erzfürstlichen Vormundschaftsrath
und Kammerprokurator zu Innsbruck Dr. Volpert Mozel
aufforderte, ein Gutachten über das Zauberwesen und über
die Frage zu verfassen, wie es „mit Constituirung der in
Kriminal- und Hexereisachen gefangenen Personen und
ihrer Complices gehalten werden solle.“ Infolge dessen
arbeitete Mozel seine neun Abschnitte umfassende Schrift
„Instruction und Conclusiones, mit was Umbstenden
die Hexen-Persohnen constituiert werden
khinnen“ aus. Dieselbe bewegt sich allerdings ganz
und gar auf dem Boden des Hexenhammers, enthält aber
dabei doch mancherlei, wodurch sie sich von der bei den
meisten Gerichten üblichen Praxis und von den Anschauungen
vieler Rechtslehrer zu ihrem Vortheil unterscheidet.
Mozel will z. B., dass der Untersuchungsrichter es nie
versuchen soll, die Angeklagten mit Vertröstung einer
Begnadigung zum Geständniss zu bringen. Haben Inquisiten
die Tortur überstanden ohne ein Geständniss abzulegen,
so sind sie freizugeben. Die Tortur soll nicht zu
lange, wenigstens nicht leicht eine Stunde lang dauern,
und Niemand soll öfter als dreimal gemartert werden.
Ferner soll der Untersuchungsrichter nur die nach der
Marter, nicht aber die auf der Folter gemachten Aussagen
protokolliren. Nach den Complices soll der Richter erst
fragen, wenn der Inquisit ein Geständniss abgelegt hat.
Weil aber auf die Aussage einer der Hexerei überführten
Person wenig zu geben ist, so soll der Richter dieselbe
nach gemachter Denunciation noch mit einer „geringen
Marter angreifen“ und sie dabei erinnern, dass sie durch
falsche Angaben sich unzweifelhaft die ewige Verdammniss
zuziehen würden. Sollte dann die gefangene Person
auf der Folter ihre Aussage widerrufen, so habe man derselben

keinen erheblichen Werth beizulegen. Man sieht,
dass Mozel doch einigermaassen bestrebt gewesen ist,
den Forderungen der Vernunft und Humanität wenigstens
hin und wieder zu ihrem Rechte zu verhelfen[95].

Nach Mozel's Instruktion wurde nun die Hexenverfolgung
im ganzen Lande mit frischem Muthe aufs Neue
in Angriff genommen. Umständliche Hexenprozesse kamen
z. B. im Hochstift Brixen 1643–1644, im Primörthale
1647–1651 vor[96]. Unter den Tiroler Hexenprozessen aus
der zweiten Hälfte ist der von Ignaz Pfaundler in der
„Neuen Zeitschrift des Ferdinandeums“ 1843 veröffentlichte
bekannt geworden. Dieser weitläufige Prozess wurde in
den Jahren 1679–1680 bei dem Gerichte Lienz im Pusterthale
gegen eine gewisse Emerenziana Pichlerin und deren
vier unmündige Kinder geführt, und endigte mit der Hinrichtung
der Mutter (25. Septbr.) und der beiden ältesten
Kinder von vierzehn und zwölf Jahren (27. Septbr. 1680).
Wie häufig aber solche Prozesse damals in Tirol waren,
ersieht man aus dem Tagebuche des Benefiziaten Lorenz
Paumgartner zu Meran (1664–1681), der in demselben
berichtet, dass er während der kurzen Zeit von fünf Vierteljahren
dreizehn wegen Hexerei vom Gericht zu Meran
zum Tode Verurtheilte zur Richtstätte begleitet habe[97].

Aus dem Archive der Stadt Augsburg liegen uns
Nachrichten über die Verfolgung der Hexen vom Jahr
1650 an vor. In grösster Monotonie lautet so ziemlich
ein Urtheil wie das andere. Wir wollen nur zwei derselben
mittheilen. Ein Erkenntniss vom 18. April 1654
lautet:



„Der verhassten Anna Schäfflerin von Erlingen sollen
ihrer bekannten Hexerei halber und dass sie nicht allein
der allerheiligsten Dreifaltigkeit, der Mutter Gottes Maria
und allen lieben Heiligen abgesagt, selbe geschändet, geschmäht
und gelästert, wie nicht weniger das hochheilige
Sakrament des Altars zum zweiten Mal mit Füssen getreten
und grausamlich verunehrt, sondern auch mit dem
bösen Geist Unzucht getrieben und sich demselben mit
Leib und Seele auf ewig ergeben, auch die verstorbene
Maria Pihlerin von Haustätten durch Gifteingebung gewaltthätig
ermordet und also selbe ums Leben gebracht,
mit glühenden Zangen zween Griffe in ihren Leib gegeben,
folgens sie mit dem Schwert vom Leben zum Tod gerichtet
und der Körper zu Asche verbrannt werden soll. —
Am 15. April 1666 ward folgendes Urtheil gefällt: Anna
Schwayhoferin, welche sich dem bösen Feind, nachdem
solcher auf dreimaliges Rufen in Mannsgestalt erschienen,
ganz und gar ergeben, ihn für ihren Herrn angenommen
und auf sein Begehren die hochheilige Dreifaltigkeit, die
seligste Mutter Gottes und das ganze himmlische Heer
verleugnet, mehrmals der katholischen Religion entgegen,
ungebeichtet die heil. Communion empfangen und zu drei
unterschiedlichen Malen die heil. Hostie wiederum aus dem
Munde genommen, daheim in ihrer Stube auf den Boden
geworfen, mit Füssen getreten und ganz verrieben, auch
die Stube darauf ausgefegt; nicht weniger mit Hülfe des
bösen Feinds und zauberischer Zusetzung ein Kind ums
Leben gebracht, auch sonst eine Person mit solchen Mitteln
übel zugerichtet, soll solcher verübten schwerer Verbrechen
halber auf einen Wagen gesetzt, zur Richtstatt
ausgeführt, inzwischen aber an beiden Armen mit glühenden
Zangen, und zwar an jedem Arm mit Einem Griff
gerissen. Darauf zwar aus Gnaden, weil sie sich bussfertig
erzeigt, mit dem Schwert und blutiger Hand vom
Leben zum Tod hingerichtet, der todte Körper aber nachmals
zu Asche verbrannt werden, — welches Urtheil auf
einkommende starke Fürbitte um willen ihrer grossen
Leibesschwachheit und hohen Alters noch weiter dahin

aus Gnaden gemildert worden, dass die zween Griffe mit
glühenden Zangen vermieden geblieben.“ — Das letzte
Erkenntniss, welches wir kennen, ist vom 27. Juli 1694[98].

In der (damals freisingischen) Grafschaft Wardenfels
(in Oberbaiern) war in den Jahren 1589–1592 ein
Hexenprozess anhängig, der damit endigte, dass auf sieben
Malefizrechtstagen achtundvierzig Frauen nach den grausamsten
Torturen zum Feuertode verurtheilt, und theils
lebendig, theils nach vorausgegangener Erwürgung verbrannt
wurden. Wäre die Untersuchung mit dem Eifer,
mit dem sie begonnen war, auch fortgesetzt worden, so
würden, wie der Untersuchungsrichter in seinem Bericht
vom 15. Januar 1592 sehr naiv bemerkt, in der ganzen
Grafschaft wenige Weiber der Tortur und der Verbrennung
entgangen sein. Die Hexenprozessakten bezeugen
vielfältig, dass die Peiniger sich im Angesichte ihrer
Schlachtopfer Nichts abgehen liessen. Ein besonderes Heft
dieses ungeheuerlichen Prozesses hat die Aufschrift: „Hierin
lauter Expensregister, was verfressen und versoffen
worden, als die Weiber zu Wardenfels im Schlosse in
Verhaft gelegen und hernach als Hexen verbrannt wurden.“
Hormayr, dem wir diese Mittheilung (S. 332 des Jahrgangs
1831 seines Taschenbuchs für die vaterländische
Geschichte) verdanken, fügt noch hinzu: „Wie weit dieser
Wahnsinn überhaupt in Baiern gegangen sei, mögen
auch die Consilia des berühmten Ingolstädter Lehrers
Eberhard bewähren, da sogar fürstliche und herzogliche
Personen als Zauberer und Hexen verdächtigt wurden,
und die Frage wegen ihrer Verhaftung, Tortur und Hinrichtung
sehr ernsthaft berathen ward“[99].

Im Breisgau, wo (wie anderwärts) Hexenprozesse
im sechszehnten Jahrhundert nur selten vorgekommen
waren, nahm die eigentliche Hexenverfolgung erst während
des dreissigjährigen Kriegs ihren Anfang. In der Stadt

Offenburg begann dieselbe am Ende des Jahres 1627,
nachdem kurz vorher mehrere Hexen in Ortenberg verbrannt
waren, welche mehrere Offenburgerinnen als Mitschuldige
genannt hatten. Gegen diese schritt man nun
sofort mit der Tortur ein. Die dazu erforderlichen Werkzeuge
schaffte man grossentheils erst jetzt an, namentlich
auch einen Hexenstuhl nach dem Muster des Ortenbergers.
Oft wurde die Tortur vier- bis sechsmal angewendet, und
dadurch beinahe immer ein Geständniss erpresst. Die
Exekution fand immer am dritten oder vierten Tage nach
der Fällung des Urtheils statt, und die Prozesse dauerten
höchstens zwei bis drei Wochen. Am 27. Juni 1628 wurden,
um die Hexenprozesse noch mehr in Zug zu bringen
in Offenburg bekannt gemacht, dass Jeder, der eine Hexe
einbringe, mit einer „Fanggebühr“ von zwei Schilling
belohnt werden sollte; aber schon am 10. Juli sah man
sich genöthigt, diese fluchbringende Einrichtung wieder
aufzuheben. — In einem Zeitraum von nicht völlig vier
Jahren wurden so in Offenburg sechszig Personen als
Hexen hingerichtet[100]. — Der Blocksberg des Breisgaus
war der Kandel.

Eine furchtbare Hexenverfolgung erhob sich 1662 in
Württemberg von Esslingen, Möhringen und Vaihingen
aus. Die Untersuchung begann hier im Juni 1662 und
gewann, da von jedem Angeklagten die Anzeige von Mitschuldigen
herausgemartert ward, bald eine kolossale Ausdehnung
und dauerte bis zum Jahr 1665 an. Zu Esslingen
richtete man das damals leerstehende Augustinerkloster
zu einem grossartigen Hexengefängniss ein, welches
mit dem Folterthurm durch einen Gang verbunden, und
zu dessen strengster Beaufsichtigung zwanzig Thurmhüter
in Eid und Pflicht genommen waren. Zeugen wurden zu
Hunderten vorgeladen, um sich darüber vernehmen zu
lassen, ob ihnen nicht vor so und so vielen Jahren ein
Kind erkrankt oder ein Stück Vieh gefallen sei etc., und

der Schrecken, von dem das Land erbebte, liess die Vorgeladenen
Alles bejahen, was man sie fragte[101].

In Elsass werden in dem Malefizprotokoll des einen
Amtes Ballbronn aus den Jahren 1658–1663 dreiundzwanzig
Hinrichtungen von Hexen aufgeführt[102]. In der
zur Stadt Strassburg gehörigen Herrschaft Barr nahmen
die Denunziationen wegen angeblicher Hexerei einen so
schreckenerregenden Umfang an, dass der Magistrat der
Stadt sich 1630 veranlasst sah, ein „Mandat wider das
Diffamiren wegen Hexerei“ zu erlassen[103], „weil bald kein
ehrlicher Mensch mehr sicher sein mag.“

Aus der Landgrafschaft Hessen-Darmstadt liegt
nur ein geringes Aktenmaterial zur Geschichte der Hexenprozesse
im siebenzehnten Jahrhundert vor; aber aus dem
Wenigen ist doch zu ersehen, dass die Hexenverfolgung
in allen Landestheilen von Zeit zu Zeit immer von Neuem
ausbrach. In der Niedergrafschaft Katzenellnbogen, welche
1629 unter darmstädtischer Herrschaft stand, wurden in
diesem Jahre sogar auf ausdrückliches Verlangen der Gemeinden
in den einzelnen Kirchspielen Ausschüsse gebildet,
welche die Hexen aufspüren sollten. Doch wurden
hier die Hexenprozesse, soweit es der herrschende Aberglaube
zuliess, noch immer mit einer gewissen Vorsicht
geführt. Während nämlich in den benachbarten nassauischen
Grafschaften die Hexenrichter ohne Weiteres Urtheile
fällten und die Urtheile vollstrecken liessen, ohne
dass eine höhere Instanz davon Notiz nahm, mussten in
Hessen-Darmstadt nicht nur die Akten des Prozesses der
juristischen Fakultät an der Landesuniversität (damals zu
Marburg, nicht in Giessen) zur gutachtlichen Aeusserung
eingesandt, sondern es musste auch hernach noch das gefällte
Urtheil derselben Fakultät zur Prüfung vorgelegt
werden, die dann die Akten mit einer Urkunde zurückschickte,

worin sie erklärte, dass dieses Urtheil „den Rechten
und uns zugeschickten Akten gemäss“ befunden oder
nicht befunden. Das so unter der Controle der Juristenfakultät
gefällte Urtheil durfte aber nicht eher vollzogen
werden, als bis dasselbe landesherrlich bestätigt war[104]. —
Dadurch wurde natürlich die Hexenverfolgung selbst einigermassen
eingedämmt; grausige Hexenprozesse kamen aber
in den Jahren 1631–1633, 1650–1653 und 1661 in der
(in der Wetterau gelegenen) freien Reichsburg Lindheim
vor, welche damals unter der ganerbschaftlichen Regierung
eines Hermann von Oynhausen, Landdrosten in braunschweigisch-lüneburgischen
Diensten, eines Hartmann von
Rosenbach, Domdechanten zu Würzburg und einiger anderer
Edelleute stand. Besonders schrecklich war die letzte
Hexenverfolgung in den Jahren 1661–1664. Der v. Oynhausische
Justitiar Geiss, ein gemeiner und geldgieriger
Mensch, hatte dem schwachsinnigen Landdrosten v. Oynhausen
im Jahr 1661 vorgestellt, dass es in Lindheim
wieder von Hexen wimmele und dass man doch nicht eher
ruhen dürfe, bis das verfluchte Hexengeschmeiss zur Ehre
der heil. Dreifaltigkeit zu Lindheim und an allen anderen
Orten vom Erdboden vertilgt sei. Die Ganerben gaben
zur Wiederaufnahme der Hexenverfolgung ihre Zustimmung,
Geiss, der sich selbst mehrere gleichgesinnte Bürger
als Blutschöffen erwählte, wurde zum Untersuchungsrichter
ernannt, und alsbald wurden mehrere Personen, die mit
dem Teufel im Bunde stehen sollten, in die Höhlen des
(noch jetzt zu sehenden) Hexenthurms zu Lindheim geschleppt.
Die Verhafteten wurden hier, ohne dass man
irgendwelche Vertheidigung zuliess, durch den Scharfrichter
und Schindersknecht auf die Folter gespannt und
so lange mit den ausgesuchtesten Martern gepeinigt, bis
sie sich selbst als Hexen und Zauberer bekannt hatten.
Der Hebamme zu Lindheim wurde auf diese Weise das
Geständniss abgepresst, das Kind, welches die Ehefrau

des v. Rosenbachschen Müllers Schüler vor einem Jahre
todt geboren, umgebracht zu haben, obgleich die Schüler,
darüber vernommen, keinem Menschen ein Verschulden
an ihrem Kinde beimass. Auf das Bekenntniss der Hebamme
wurden nun sechs Personen eingezogen, welche auf
der Folter bekennen mussten: sie hätten die Leiche des
Kindes ausgegraben, in Stücke zerhauen, diese in einem
Topfe ausgekocht und daraus eine Hexensalbe bereitet.
Obgleich nun die Leiche des Kindes in Beisein des Vaters,
des Ortspfarrers, des Gevatters Schülers, des Rosenbachschen
Verwalters und zweier Blutschöffen ausgegraben und
unversehrt gefunden wurde, so wurde dennoch beschlossen,
die sechs im Thurme eingesperrten Hexen, weil sie ihr
Vergehen an dem Kinde auf der Folter einmal bekannt
hätten, zu verbrennen und der Müller Schüler wurde unter
Androhung schwerer Strafe bedeutet, von dem Befund der
Ausgrabung nichts zu sagen, bis die Justifizirung der sechs
Hexen erfolgt sei. Als nun die letzteren gebrannt waren,
wurde eine andere Person, die alte Becker-Margreth, eingezogen,
zu welcher einer der Blutschöffen in den Kerker
ging und ihr zuredete, sie sollte sich nur des ihr zur Last
Gelegten schuldig bekennen, dann sollte sie auch kein
Meister und Schindersknecht angreifen, sondern sie sollte
dann alsbald aufs Rathhaus geführt, und wenn man sie
hingethan (d. h. hingerichtet) haben werde, neben dem
Kirchhof beerdigt werden. Die Unglückliche sah, dass
sie verloren war, und fügte sich verzweiflungsvoll in ihr
Geschick, gab nun aber noch vierzehn andere Personen
als Mitschuldige mit dem Bemerken an, diese sollten es
auch erfahren, wie das Hinthun und Brennen schmecke.
Infolge dessen ward nun auch Schülers Ehefrau als der
Hexerei verdächtig eingezogen. Alsbald eilte Schüler
nach Würzburg, um dem Domdechanten von Rosenbach
seine Noth zu klagen und durch ihn das geliebte Weib
zu retten. Bei seiner Rückkehr nach Lindheim erfuhr er
jedoch, dass dasselbe inzwischen in furchtbarster Weise
gefoltert worden sei, und nicht allein sich selbst der Zauberei
schuldig bekannt, sondern auch ihn selbst als Mitschuldigen

genannt habe. Schüler hatte kaum Zeit, sich
von dem ersten Schrecken, mit dem ihn diese Nachrichten
befielen, zu erholen, als er sich selbst von dem Blutrichter
verhaftet und in den Hexenthurm geworfen sah, wo er in
Ketten und Banden gelegt ward. Am fünften Tage wurde
er mit Werkzeugen, die ganz eigens für ihn herbeigeschafft
waren, gefoltert. Die unerträgliche Pein der Tortur presste
ihm das Geständniss seiner Schuld ab. Doch nahm er
dasselbe alsbald wieder zurück. Daher wurde er sofort
aufs neue und noch schrecklicher torquirt. Abermals trieb
man ihn so zum Geständniss seiner Schuld, das er jedoch
hernach abermals zurücknahm; und schon wollte ihn Geiss
zum drittenmal auf die Folter spannen, als ein Tumult
ausbrach, in welchem Freunde es ihm möglich machten
zu entfliehen. — Während seiner Abwesenheit wurde sein
Weib am 23. Februar 1664 verbrannt.

Hiermit war aber auch der Anfang vom Ende der
Schreckenstage Lindheims erschienen. Mehrere Weiber
flohen nach Speier und erfüllten die Stadt mit ihrem Wehklagen;
die ganze Gemeinde klagte bei den Ganerben wie
bei dem Reichskammergericht gegen den Justitiar, der gegen
alles göttliche und menschliche Recht lauter Unschuldige
einthürmen, foltern, würgen und brennen lasse, infolge
dessen das Reichskammergericht dem Blutgericht Einhalt
gebot; die Juristenfakultät zu Giessen mahnte zur Mässigung
und Vorsicht. Als daher Matthias Horn einem der Blutschöffen,
der seine Frau zur Folter schleppen wollte, einen
Arm entzweischlug und der Scharfrichter mit seinem Gesindel
vor der Wuth des Volkes sich eiligst durch die
Flucht retten musste, und Andreas Krieger, der verhassteste
unter den Blutschöffen, kaum noch in seinem Hause
Sicherheit fand, sah sich Herr v. Oynhausen endlich (1666)
genöthigt, seinen Justitiar, den er nicht mehr schützen
konnte, zu entlassen. — Nicht weit von Lindheim ist ein
Graben, den das Volk noch heute den Teufelsgraben nennt.
Bei ihm soll der Blutrichter, als er mit dem Pferde über
denselben setzen wollte, vom Pferde gestürzt sein und den
Hals gebrochen haben.



Ein anderer Hexenprozess, der uns in den Originalakten
vorliegt, kam 1672 in dem hessendarmstädtischen
Orte Burkhardsfelden im Busecker Thal vor.

Im Jahre 1672 wurde nämlich Else Schmidt, genannt
die Schul-Else, zu Burkhardsfelden im Busecker-Thale, vor
Gericht gestellt. Dem Anklagelibell des Fiskals zufolge
hatte sie Mäuse gezaubert, einen Knaben zur Hexerei verführt
und in Gegenwart des Teufels umgetauft, Hexentänze
besucht, einen Mann durch Branntwein und eine
Frau durch Sauerkraut zu Tode behext, ein Mädchen bezaubert,
dass ihm die Haare ausfielen, auch Heilungen
durch Lorbeerabsud bewirkt, woraus der Schluss folgte,
dass die behandelten Krankheiten zuvor auch durch ihre
Zauberei erzeugt waren. Mehrere Hexen hatten auf die
Schul-Else ausgesagt, und seit dem letzten Prozesse haftete
übler Ruf auf ihr. Da die Angeklagte leugnete, so wurde
ein Zeugenverhör angestellt und der Fiskal reichte eine
Deductionsschrift ein, die mit Citaten aus Bodin, Binsfeld
und Delrio reichlich ausgestattet ist. In der Refutationsschrift
des Defensors wurden sowohl die Indizien, als die
Qualifikation der Zeugen[105] mit löblicher Klarheit bekämpft.
Dennoch verwarf, nachdem das Gericht die defensio pro
avertenda tortura abgeschlagen hatte, die Juristenfakultät
zu Giessen die Einwendungen des Defensors als unerheblich
und erkannte auf die Folter. Die Angeklagte überstand
demgemäss eine zweistündige Marter, ohne das Mindeste
zu bekennen. Hierauf aber erschien der Fiskal mit
neunundvierzig Additionalartikeln, die im Wesentlichen auf
Folgendes hinausliefen: Die Schul-Else habe einst einer
Frau in einem Wecke Zauberei beigebracht, wodurch
deren Knie so aufgeschwollen, dass der Pfarrer auf öffentlicher
Kanzel über solche Uebelthat gepredigt; die Thäterin
habe dann einen Aufschlag von zerriebenem Tabak
und Bienhonig auf die kranke Stelle gelegt, worauf sich
die Geschwulst geöffnet und anderthalb Maass Materie

und fünf Arten von Ungeziefer, nämlich haarichte Raupen,
Maueresel, Engerlinge, Sommervögel und Schmeissfliegen,
von sich gegeben habe. Auch wird hervorgehoben, dass
bei der neulichen Tortur keine Thräne zu bemerken gewesen,
dass aber der Scharfrichter an der rechten Seite
der Angeklagten ein Stigma entdeckt und beim Hineinstechen
unempfindlich befunden habe. — In der abermaligen
Zeugenvernehmung bestätigte die angeblich Bezauberte
und Geheilte Alles, auch den Punkt von dem
Ungeziefer; der Defensor verwarf sie als Zeugin in eigener
Sache und Todfeindin; die Angeklagte stellte die neuen
Anschuldigungen gleich den früheren in Abrede. In einer
sehr leidenschaftlich gehaltenen Schrift begehrte jetzt der
Fiskal eine geschärftere Tortur; er nannte die Beklagte
einen Höllenbrand, einen Teufelsbraten, der hundertmal
den Scheiterhaufen verdient habe. Von der Juristenfakultät
erging unterdessen, wie der Defensor behauptet, ein lossprechendes
Urtheil puncto repetitionis torturae, von dessen
Existenz der Fiscal jedoch nichts zu wissen vorgab und
von welchem auch das Gerichtsprotokoll nichts erwähnt.
Gewiss ist es, dass man vorerst zur zweiten Tortur nicht
schritt, sondern am 6. Mai 1674, also nach anderthalbjähriger
Gefangenschaft des Weibes, die Nadelprobe vornahm.
Ein von zwei Gerichtsschöffen unterschriebenes
Protokoll bezeugt, dass man unter der rechten Schulter
das Stigma entdeckt, mit zwei Nadeln durchbohrt und ohne
Blut und Empfindung gefunden habe. Hierauf sandte man
die Akten an die Mainzer Juristen, welche unterm 15. Juni
1674 ein Responsum abgaben, aus dem wir folgende wesentliche
Punkte ausheben:

„Wir Senior und übrige Professores etc. befinden — — —
die Acta — — — nicht also beschaffen, dass
mit der vom Herrn Fiskal begehrten zweiten, und zwar
völligen Tortur gegen die peinlich Beklagtin prozedirt
werden könne: und hätte ihrer auch mit der ersten harten
Tortur verschonet und dero Defensional-Articuln keineswegs
verworfen werden sollen, aus folgenden Ursachen:
[Folgen die Gründe]. — Und thut im Uebrigen wenig zur

Sach, dass die löbl. Juristenfakultät zu Giessen die Beklagtin
Elisabeth zu der ersten Tortur condemnirt habe;
dero rationes decidendi sind nicht apud acta. Und ist
daran Unrecht beschehen, dass dieses arme alte Weib nach
Ausweis des Protokolls — zwo ganze Stund lang mit den
Beinschrauben und an der Folter so überaus hart gepeiniget
worden. Noch unrechter aber ist darin beschehen,
dass der Herr Fiskal, ohnerachtet dass die verba finalia
illius protocolli so viel geben, dass sie Elisabeth nach ausgestandener
solcher erschröcklicher Tortur absolvirt worden
seye (nimirum ab ulteriore tortura), nichts desto weniger
in seiner also intitulirten Confutation und Gegensubmission-Schrift,
wie auch endlichen Gegenschlussschrift die reiterationem
torturae contra istam miserrimam decrepitam mulierem
so stark urgirt hat, gleichsam dieses alte Weib
propter suspicionem hominum quovis modo hingerichtet
und verbrennet werden müsste, sie seye gleich eine Zauberin,
oder nicht. — — — Wie deme, so ist die Sach
nunmehr in so schlechtem Stand, dass sich ohne Bedrückung
und Schaden eines oder des andern Theils, oder gar beeder
Theile kein Temperament ersinnen lässt. — Gut wäre es,
wenn die unschuldig beklagte Elisabeth durch glimpfliche
Mittel dahin bewogen werden könnte, dass sie den Ort
ihrer jetzigen Wohnung verändern und sich anders wohin
begeben thäte, angesehen sie ohne Aergerniss, Widerwillen
und continuirliche Unruhe des Orts Unterthanen
nicht wird wohnen können. Dafern das von ihro, wie zu
besorgen, in Güte nicht zu erhalten, so ist nöthig, dass
die Obrigkeit öffentlich verbiete, dass Niemand bei Vermeidung
wohlempfindlicher Geld- und andern Strafen sich
gelüsten lassen solle, sie Elisabeth und die Ihrigen an
ihren Ehren mit Worten oder Werken anzugreifen, oder
auch von dem wider sie bishero geführten peinlichen Hexenprozess
mit andern Personen etwas zu reden. — Und damit
sie Elisabeth desto leichter bewogen werden möge, ihre
gegen den Herrn Fiskal habende schwere Actionem injuriarum,
item ad expensas litis, damna et interesse fallen
und schwinden zu lassen, so ist rathsam, dass die Obrigkeit

sie Elisabeth alsbald ihrer Haften erlasse, mit der
Vertröstung, dass man den Herrn Fiskal zu Zahlung der
Prozesskosten anhalten, auch an allen Orten der Buseckischen
Obrigkeit bei hohen Geld- und andern harten Strafen
ernstlich verbieten wolle, dass Niemand sie Elisabeth, oder
auch ihre Kinder an ihren Ehren angreifen solle. — Im
Fall nun die oftgenannte Elisabeth mit diesem Temperament,
wie zu vermuthen, sich befriedigen lassen wird, so
ist der Herr Fiskal einer grossen Gefahr überhoben, im
Widrigen aber secundum jura in periculo durae sententiae,
der Ursachen halben wir diesem unserm Responso keine
sententiam beifügen. Und dass aller obiger Inhalt den kaiserlichen
Rechten gemäss seye, wird mit unserer Fakultät zu
End aufgedrucktem gewöhnlichen Insiegel beurkundet.“

Hält man dieses Responsum gegen diejenigen, welche
gleichzeitig und später in ähnlichen Sachlagen von andern
katholischen Juristenfakultäten, und selbst von den protestantischen
zu Tübingen, Giessen, Helmstädt u. a. zu ergehen
pflegten, so muss den Mainzer Juristen die Ehre
bleiben, dass sie unter die ersten gehören, welche auf die
Bahn der Humanität einzulenken wussten.

In der Landgrafschaft Hessen-Cassel war im siebenzehnten
Jahrhundert derselbe Aberglaube heimisch, der
damals alle Welt beherrschte. Ein Bettelweib aus Bottendorf,
welches wegen Abfalls von Gott und wegen allerlei
Zauberei (es hatte den Bauern das Vieh behext, Mäuse
gemacht etc.) 1648 hingerichtet war, hatte einen zehnjährigen
Knaben in ihre Zauberkünste eingeweiht und mit
dem Teufel persönlich bekannt gemacht, so dass nun auch
er, wie er selbst gestand, Mäuse machen, Vieh behexen
und sonstiges Teufelszeug verrichten konnte. Die Sache
kam bei der Kanzlei zu Marburg zur Anzeige, welche dem
Pfarrer zu Bottendorf aufgab, des Knaben, der vom Bettelvogt
bereits mit Ruthen gestrichen sei, sich anzunehmen,
ihn seinem Vater zu übergeben und für seine Unterweisung
im Katechismus zu sorgen, damit er womöglich aus den
Stricken des Satans wieder befreit werde. Der Pfarrer
berichtete jedoch hierauf an die Kanzlei, dass es unmöglich

sei, den Knaben in die Schule zu bringen, indem alle
Leute des Orts erklärt hätten, dass sie, wenn dieser
Teufelsbube in die Schule käme, alle ihre Kinder, um sie
nicht ebenfalls in die Hände des Teufels gerathen zu lassen,
vom Besuche derselben zurückhalten würden.

Wie in anderen Orten so fürchtete man auch in Hessen-Cassel
das geheime Treiben und die Begegnung des Teufels.
Im Jahr 1672 sagte in Marburg ein Soldat, Joh.
Scharff, vor Gericht aus: er habe von seiner Wirthin Sohn
einen Zirkel geborgt, und als er denselben aufgethan, sei
aus ihm Wasser herausgespritzt. Darauf habe er den
Zirkel ins Wasser geworfen. Alsbald aber sei ihm der
böse Feind erschienen und habe ihn zwingen wollen, den
Zirkel wieder aus dem Wasser zu holen. Er habe es aber
nicht gethan, sondern sich Gott befohlen. Späterhin sei
ihm der Teufel noch einmal erschienen und habe ihn abhalten
wollen, das heil. Abendmahl zu empfangen etc.

Auch hat der Hexenwahn in Hessen ganz dieselbe
Gestalt, dieselben Merkmale wie anderwärts. Die bösen
Weiber sagen sich von Gott mit den Worten los: „Hier
stehe ich auf dieser Mist, und verleugne den Herrn Jesum
Christ.“ Alsdann kommt der Teufel, lässt das Weib sich
ihm zusagen, tauft es unter dreimaliger unsauberer Begiessung
mit den Worten: „ich taufe dich im Namen des
Teufels“ und fordert es auf, ihm zu Willen zu sein. Unzählige
wüste und einsame Plätze im Lande wurden als
die Malstätten der Hexensabbathe bezeichnet. Da erkieste
sich der vorsitzende Teufel unter den erschienenen Hexen
eine als „Königin“, mit der er den Tanz eröffnete, die
Musik dazu machten Hexenpfeifer, die auf dem Hinteren
von schwarzen Katzen bliesen, Trommler u. s. w. Eine
Anzahl von Hexen diente als „Leuchter“ etc. Am ärgsten
scheint der Hexenwahn im Anfang der zweiten Hälfte des
siebenzehnten Jahrhunderts in Hessen-Cassel grassirt zu
haben. Im Jahr 1669 kam das Gerücht in Umlauf, dass
in dem oberhessischen Dorfe Wohra sich kaum drei Menschen
vorfänden, die nicht der Hexerei ergeben wären,
wesshalb man es in der Umgegend das „Hexendorf“ nannte.



Natürlich war man unter solchen Umständen auch in
Hessen in der Verfolgung der Hexen nicht träge. Die
Verdächtigten wurden eingezogen, „ad bancum geführt“,
wurden „in banco gefragt“ und mussten „güt- und peinlich“
bekennen. Die Folter wurde zuweilen in entsetzlicher
Weise angewendet. Allein wenn schon die Hexenverfolgung
in Hessen durch das ganze siebenzehnte Jahrhundert
hin dauerte[106], so kamen hier verhältnissmässig doch
bei Weitem nicht so viele Hexenverbrennungen vor als in
anderen Ländern. Auch war das Prozessverfahren immer
ein streng geordnetes. Die Prozessakten mussten von der
juristischen Fakultät zu Marburg geprüft und das Todesurtheil
musste dem Landesherrn zur Bestätigung vorgelegt werden.

Hatte es sich im Prozess herausgestellt, dass die Verhörte
sich wohl des Lasters der Zauberei im höchsten
Grade verdächtig gemacht, dass ihr dasselbe aber doch
nicht sicher erwiesen werden konnte, so wurde sie zwar
ab instantia entbunden, aber gewöhnlich mit Landesverweisung
unschädlich gemacht oder zu öffentlicher Arbeit
verurtheilt, und so für eine Zeit unter öffentliche Aufsicht
gestellt und auch ein solches Urtheil musste von der juristischen
Fakultät geprüft und bestätigt sein, wenn es
rechtskräftig sein sollte[107]. Vor der Entlassung aus dem

Kerker musste jedoch die Inquisitin Urphede schwören und
geloben, dass sie nicht allein die aufgelaufenen Gerichtskosten
bezahlen, sondern auch wegen der ausgestandenen
Haft und Tortur sich weder an der Landesherrschaft noch
an deren Beamten und Unterthanen rächen wollte.

Aber auch die Lage der Freigesprochenen war oft,
ja sogar in der Regel, eine überaus traurige. Man hielt
sie im Kerker noch fest, bis die Gerichtskosten bei Heller
und Pfennig bezahlt waren. Die Mutter eines Bürgers
Fröhlich zu Felsberg z. B. war der Zauberei beschuldigt,
zum peinlichen Prozess condemnirt, zwei Jahre im Thurm
„angeschlossen“ in Haft gehalten und gefoltert worden.
Das Gericht selbst bezeugte, dass die Frau die peinliche
Frage zu grosser Verwunderung ausgestanden und nichts
bekannt habe. Daher war die Unglückliche von der Juristenfakultät
zu Marburg 1664 freigesprochen worden. Die
peinlichen Richter wollten sie aber nicht aus ihrer Haft
entlassen, bis ihr Sohn für die Zahlung der (62 Rth. 18 Albus,
d. h. nach dem jetzigen Geldwerth etwa 900 Mark) Bürgschaft
geleistet hätte, worüber der Sohn bei dem Landgrafen
Beschwerde führte.

In der Volksmeinung war jedes Weib, das einmal in
den Verdacht der Hexerei gekommen war, unehrlich. Als
1695 (also ganz am Ende des siebenzehnten Jahrhunderts)
die Wittwe eines dasigen Schneidermeisters, die als der
Zauberei verdächtig lange Zeit auf dem Schlosse im Hexenthurm
gesessen hatte, vor der Beendigung des mit ihr
angestellten Prozesses gestorben war, musste die (anfangs
sich weigernde) Schneiderzunft daselbst durch Drohungen
gezwungen werden, die Leiche der „Hexe“ zu Grabe zu
tragen. — Wie aber in der ersten Hälfte des Jahrhunderts
ein Theil der Geistlichkeit in dieser Beziehung dachte, ist
aus einem Consistorialprotokoll vom 15. April 1664 zu
ersehen. Im Jahr 1663 war nämlich eine zu Eschwege

lebende Wittwe (Holzapfel) in den Verdacht der Hexerei
gekommen. Darüber in Haft und Untersuchung genommen,
hatte sie die völlige Grundlosigkeit dieser Beschuldigung
dargethan und war freigesprochen worden. Aber
gleichwohl wollten der Superintendent Hütterodt und dessen
beide Amtsbrüder zu Eschwege die anrüchig Gewordene
nicht zum Abendmahl zulassen. Die Wittwe wendete sich
daher beschwerdeführend an das Consistorium zu Cassel
und dieses gab Hütterodt auf, der Wittwe die Gemeinschaft
des Sakraments nicht zu versagen. Die drei Geistlichen
aber beharrten hartnäckig bei ihrer Weigerung,
indem sie sogar erklärten, sie würden eher ihre Aemter
niederlegen, als der Holzapfel das Sakrament reichen. Da
beschloss indessen das Consistorium durchzugreifen, lud
die Geistlichen vor seine Schranken und zwang dieselben
der Wittwe, „da sie des beschuldigten Lasters der Hexerei
nicht habe überführt werden können“, den Trost des Sakramentsgenusses
zu gewähren.

Seltsamer Weise kam in Hessen auch der Fall vor,
— wohl der einzige Fall dieser Art, — dass eine Jüdin
als Hexe angesehen ward. Die Jüdin Golda nämlich, des
Kaiphas zu Kell im Amte Ulrichstein Tochter und des
Juden Rubens zu Treis a. d. Lumde Ehefrau, hatte im
Jahr 1669 ihr Häuschen zu Treis in der Absicht angesteckt,
um dadurch das ganze Dorf in Asche zu legen. Vor Gericht
gezogen, gestand sie nicht nur diese ihre Absicht,
sondern auch, dass sie ihre Seele dem Teufel verschrieben,
dass sie in ihrer Jugend mit einem Bäckergesellen gebuhlt
habe, dass sie von ihrer Mutter schon im Mutterleibe
verflucht worden sei, und dass sie darum diese wieder
verflucht habe. Sie erklärte, dass sie sich von Gott verstossen
wisse und nicht mehr beten könne, und bat darum
um den Tod, womöglich mit dem Schwerte. — Sie ward
nach Marburg in den Thurm gebracht, hier aber als irrsinnig
erkannt und bald entlassen. — Von einer etwaigen
Teufelsbuhlschaft war in dem Prozess keine Rede.

Besonders schwunghaft wurde die Hexenverfolgung
in der (seit 1647 zu Hessen-Cassel gehörigen) Grafschaft

Schaumburg betrieben. Hier hatte ein Professor der
Jurisprudenz zu Rinteln, Hermann Göhausen aus Brakel
im Lippeschen (†1632) im Jahr 1630 — zu derselben Zeit
wo in Rinteln (1631) der menschenfreundliche Friedrich
Spee seine Cautio criminalis (heimlich) drucken liess —
seine Anweisung zur Führung des Hexenprozesses[108] herausgegeben,
worin er vor unzeitigem Mitleiden warnte.
Nach diesem Codex wurde nun in Rinteln gegen die Hexen
verfahren. Im hessischen Staatsarchiv liegen namentlich
aus der Zeit von 1654 an zahlreiche Hexenprozessakten
vor, die mancherlei Eigenthümliches wahrnehmen lassen.
Die Verhaftung und Verhörung der Verdächtigen ging
von Bürgermeister und Rath aus, welche die Eingezogenen
im Rathhaussaal zu Protokoll vernahmen. Doch ist zu
beachten, dass Bürgermeister und Rath in Hexensachen
nichts thaten, ohne die juristische Fakultät zu Rinteln zu
befragen, so dass diese der eigentliche Hexenrichter war.
War das erste Protokoll, in welchem die Angeklagten jede
Schuld ableugneten, der Fakultät zugeschickt, so verfügte
diese, dass die Verdächtigen zur Folter geführt und hier
nochmals zu einem reuigen Geständniss ihrer Schuld ermahnt
werden sollten. Gewöhnlich appellirten dann dieselben
an die Wasserprobe, welche an der Weser in der
Weise vorgenommen ward, dass man sie zweimal an Händen
und Füssen kreuzweise gebunden und einmal ungebunden
ins Wasser liess. Regelmässig schwammen aber
dabei die Angeklagten oben auf, wesshalb nun die Fakultät
auf Anwendung der scharfen Frage erkannte. Am 21. Aug.
1660 wurde eine Angeklagte auf der Folter elfmal aufgezogen
und dabei noch „etliche Male gewippt“. Gewöhnlich
schrieb die Fakultät folgende generellen „Inquisitionales“
vor, über welche den Unglücklichen Geständnisse
abgefoltert werden sollten: 1) ob sie zaubern könnten;
2) von wem, zu welcher Zeit und an welchem Orte sie es

gelernt und was sonst dabei vorgegangen; 3) ob sie Menschen
und Vieh mit Bezauberung und Vergiftung Schaden
gethan; 4) wem, an welchem Ort, zu welcher Zeit und mit
was für Mittel; 5) ob sie andere Personen, Männer oder
Weiber kennten und wüssten, so neben ihnen zaubern
könnten, und woher sie solches wüssten. — War nun bezüglich
dieser und der übrigen Spezialfragen den Gefolterten
das gewünschte Geständniss abgepresst, so ordnete
die Fakultät auf Grund des ihr vorgelegten Torturprotokolls
ein peinliches Halsgericht an, welches auf dem Marktplatze
gehalten ward, und von diesem ging es dann entweder
direkt oder nach nochmaliger Einkerkerung der
Verurtheilten zum Scheiterhaufen.

So wüthete die Hyder der Hexenverfolgung Jahr aus
Jahr ein in allen Gauen Hessens, bis zum Jahr 1673, wo
dieselbe nachzulassen begann.

Im Jahr 1672 war auf leeres Geschwätz hin die Katharine,
Ehefrau des Opfermanns Lips zu Betziesdorf in
Oberhessen — ein heldenhaftes Weib — in den Hexenthurm
zu Marburg eingesperrt und in grässlicher Weise
torquirt worden[109]. Indessen hatte man ebensowenig aus

derselben ein Geständniss herausmartern als wirkliche Indizien
herbeischaffen können. Sie wurde daher von der

Instanz entbunden und nach Ausstellung der Urphede
(4. Mai 1672) entlassen. Indessen behielt man die Frau
fortwährend im Auge, und indem man endlich die gewünschten
Indizien gewonnen zu haben glaubte, so wurde
sie im folgenden Jahre wiederum verhaftet und am 4. November
1673 zu Marburg nochmals und noch entsetzlicher
gemartert. Sie wurde viermal aufgezogen, sechzehnmal
wurden die Schrauben so weit geschraubt als es nur möglich
war, und da sie wiederholt in Starrkrampf verfiel, so
wurde ihr wiederholt mit Werkzeugen der Mund aufgebrochen,
damit sie bekennen sollte. Bald betete sie, bald
brüllte sie „wie ein Hund“. Aber grösser noch als die
Bosheit ihrer Peiniger war die Seelenstärke dieses Weibes,
denn sie gestand nichts. In dem Berichte an die Landgräfin
Hedwig Sophie vom 4. November 1673, mit welchem
die fürstlichen Räthe zu Marburg die Einsendung der
Akten einschliesslich des Torturprotokolls begleiteten, bemerkten
dieselben, dass die Frau auf der Folter durch
Zauberei sich müsse unempfindlich gemacht haben, weil
sie sonst die Tortur unmöglich in solcher Weise hätte ertragen
können. Da sah aber doch die Landgräfin ein,
dass sie die Gerichte nicht länger dürfe so fortwüthen
lassen. Allerdings wurde die unglückliche Lips zur Landesverweisung
begnadigt; zugleich aber erliess die Landgräfin
von Kassel aus unter dem 15. November 1673 an
die Kanzlei zu Marburg den Befehl, „das Gericht ernstlich
dahin anzuweisen, dass dasselbe in dergleichen Hexenprozessen
mit sonderbarer Circumspection und Behutsamkeit
verfahre, insonderheit auf blosse Denunziation und
anderen geringen Argwohn, wenn nicht das Corpus delicti
notorie und andere starke und triftige Umstände vorhanden,
nicht so leicht Jemanden zu Haften bringe, weniger
denselben ohne vorhergehende Communikation mit den
Räthen peinlich vorstelle.“

Von da an verringerte sich die Zahl der jährlich vorkommenden
Hexenprozesse. Doch fand und verfolgte man
hier und da in Hessen noch über das Ende des siebenzehnten
Jahrhunderts hinaus Hexen; allein man verfuhr in

der Einziehung und Inquisition vorsichtiger und brannte
weniger. Der letzte Hexenprozess, über welchen im hessischen
Staatsarchiv Akten vorliegen, fand in den Jahren
1710 und 1711 statt. Damals war nämlich die Ehefrau
Anna Elisabeth Ham zu Geismar allerlei zauberischer
Tücken beschuldigt worden. Man hatte sie daher in den
Hexenthurm zu Marburg gebracht, verhört und der Fiskal
hatte, da sich die Verhörte keiner Zauberei schuldig bekennen
wollte, Tortur beantragt. Das Gericht ging jedoch
auf den Antrag nicht ein, sondern entband am 13. Mai 1711
die Angeklagte von der Instanz. In dem Verhör hatte
aber dieselbe auf Befragen noch bekennen müssen, es sei
„wahr und ausser allem Zweifel, dass es wirkliche Hexen
und Zauberer gebe, die nämlich Gott absagen, sich mit
dem Teufel verbinden, durch dessen Hülfe und Unterricht
mit verborgenen Künsten Menschen und Vieh Schaden
zufügen, auch wohl Wunderthaten verrichten.“ — So ging
die Hexen Verfolgung in Hessen zu Ende.

In Nassau wüthete die Hexenverfolgung namentlich
seit 1628. Um hier mit den Unholden recht gründlich
aufzuräumen, bestellte die Landesherrschaft in den Dörfern
Ausschüsse, welche als öffentliche Ankläger alle wegen
Hexerei verdächtig werdenden Personen den im Lande
umherziehenden Hexencommissären zur Anzeige bringen
sollten, woneben den Geistlichen auf einer Landessynode,
welche der Superintendent Weber am 3. November 1630
zu Idstein hielt, aufgegeben ward, ihre Gemeinden von
der Kanzel herab vor dem gräulichen Laster der Zauberei
zu warnen, — was seitdem namentlich an jedem St. Andreastage
geschah. Und rasch füllten sich alle Kerker
mit Unglücklichen, die als Verbündete und Werkzeuge
des Satans galten. Durch die Folter erfuhr man von ihnen
die Namen von gewissen Stätten, an denen die Hexen und
Zauberer ihre Versammlungen hielten, namentlich die Limburger
Haide zwischen Diez und Limburg, die Herrenwiese
bei Dillenburg, die Klippelshaide und die Altenburg
bei Idstein, die Deissighafer Haide bei der Eiche u. s. w.
Dahin kamen die Hexen und Zauberer auf Ofen- und Mistgabeln

reitend, oder in einem von vier schwarzen Katzen
gezogenen Wagen fahrend, zusammen, tanzten nach der
Querpfeife, der Trommel, der Trompete, assen und tranken
und buhlten miteinander. Die Seuche des Hexenwahns
hatte bereits alles Volk erfasst, so dass in der ungeheueren
Erregung, welche die Gemüther ergriff, Einzelne sich selbst
für Hexen hielten. Ein Mädchen aus Amdorf, Katharine
Jung, bekannte sich selbst bei ihrem Vater als Hexe, der
sich infolge dessen in seinem Gewissen dazu gedrängt
fühlte, am 1. Mai 1631 die eigene Tochter in Herborn zur
Anzeige zu bringen, wo sie schon am 11. Mai hingerichtet
wurde. Das Prozessverfahren war meist ein sehr summarisches.
Selten dauerte ein Prozess über vierzehn Tage,
indem man mit der Tortur Alles rasch fertig brachte.
Nicht Wenige starben aber in den Kerkerlöchern der
Hexenrichter infolge der erlittenen Tortur oder machten
aus Verzweiflung ihrem Leben selbst ein Ende. Das Eine
wie das Andere war nach allgemein herrschender Annahme
natürlich das Werk des Teufels. So fand man in
Herborn Hans Martin Stein's Wittwe, die wegen Hexerei
in Untersuchung stand und gefoltert war, Tags darauf todt
im Gefängniss. Das konnte aber nicht mit rechten Dingen
zugegangen sein. Erinnerte man sich doch, dass während
der Tortur eine Speckmaus, so gross wie eine Taube, in den
Thurm geflogen war! Ja es legten selbst zwei berühmte
Aerzte zu Herborn bei drei Frauen, die nach überstandener
Tortur entseelt im Kerker vorgefunden waren, das
visum repertum ab, dass die eine weder an den Folgen
der Tortur noch an einer Krankheit gestorben, sondern
dass ihr der Hals umgedreht sei, dass die zweite müsse
Gift genommen haben, und dass sich bei der dritten über
die Todesursache nichts Sicheres sagen lasse. — Eine
Frau von Langenaubach machte in der Nacht vor dem
bereits bestimmten Tage ihrer Exekution ihrem Leben
dadurch ein Ende, dass sie das feuchte Stroh ihres Schmerzenslagers
anzündete, und sich in dem Rauche erstickte.
Dabei aber lebten die Hexenrichter herrlich und in Freuden.
Der Amtskeller zu Camber schrieb am 28. Nov. 1630,

„dass wenn über die Zauberer Verhör gehalten werde,
Alles auf Kosten der Hexen gehe und man nichts fehlen
lasse, Kost und Wein würden bei dem Wirthe geholt.“

So ging es im Nassauer Lande vier Jahre lang, von
1629–1632, und in diesen vier Jahren sah man in allen
Theilen des Landes die Scheiterhaufen lodern. Allein in
Dillenburg wurden damals fünfunddreissig, in Driedorf dreissig,
in Herborn sogar neunzig Personen justifizirt. Schliesslich
drohte die Hexenverfolgung sogar Leute, die den hervorragenderen
Ständen angehörten, zu erfassen. So war
der Geheimsekretär Dr. Hön zu Dillenburg, ein Vertrauensmann
des Grafen, der denselben zu den wichtigsten Missionen
gebrauchte, von einer wegen Hexerei in Untersuchung
gezogenen Person zu Eibach angezeigt worden,
dass er als Hexenmeister am Hexensabbath Theil genommen
und daselbst die üblichen Gräuel begangen habe. Auf
der Limburger Haide sollten die Vornehmen beim Hexentanz
sich oft haben sehen lassen; ja man fand sogar einmal
bei einer notorischen Hexe den silbernen Becher eines
vornehmen Herrn, mit welchem der Wein bei einem solchen
Gelage kredenzt worden sein sollte.

Vielleicht trug gerade diese Wendung, welche die
Hexenverfolgung nahm, dazu bei, dass dieselbe nach 1632
überall im Lande nachliess. Doch schon 1638 brach die
Seuche aufs Neue aus, indem damals auf ausdrückliches
Verlangen der Gemeinden aufs Neue Ausschüsse zur Aufspürung
der Hexerei ernannt wurden, namentlich im Lande
Siegen. Dem Schultheissen zu Freudenberg wurde ein
Verweis ertheilt, weil er die Denunziationen der öffentlichen
Ankläger unbeachtet gelassen hatte. Bald war daher
keine Frau und kein Mädchen im Lande vor den Fallstricken
der Hexen-Inquisition mehr sicher und die Landesherrschaft
sah sich doch genöthigt, das Treiben derselben
in gewisse Schranken zu verweisen. Der Graf Johann
Ludwig zu Hadamar erliess daher unter dem 20. Juli 1639
an seine Räthe ein Reskript, worin er erklärte, dass allerdings
das Laster der Zauberei bestraft werden müsse, wo
es sich zeige, zugleich aber auch die Räthe ermahnte,

darauf hinzuarbeiten, „dass keinem Unschuldigen weder an
Ehre, Leib und Seele zu kurz oder mehr geschehe, wie
man gemeiniglich zu thun pflege. Dabei sei grosser Fleiss,
Sorge und Fürsichtigkeit zu gebrauchen, und solches mit
gottesfürchtigen und gelehrten Theologen und Rechtsgelehrten
zu berathschlagen, auch unverdächtige, gottesfürchtige,
verständige Leute zu Commissären zu gebrauchen,
damit die Bosheit gestraft und die Unschuld beschützt
werde.“ Durch dieses Einschreiten des Grafen mag manches
schon bedrohte Leben gerettet worden sein; aber die
in dem nassauischen Staatsarchiv zu Idstein massenhaft
aufbewahrten Akten von Hexenprozessen beweisen, dass
der Dämon der Hexenfurcht und der Hexenverfolgung im
Lande Nassau durch das ganze Jahrhundert hin wüthete[110].
Ein grosser Hexenprozess fand 1676 zu Idstein statt, der
insbesondere wegen des Standes der angeklagten und verurtheilten
„Hexe“ besonderes Aufsehen machte. Der Prozess
betraf nämlich die Gattin des Pfarrers von Hefftrich
bei Idstein, Cäcilie, geb. Wicht. Das Gericht erkannte
auf den Tod durch Feuer, und der Graf Johann VI. von
Nassau-Dillenburg bestätigte am 22. März 1676 das gefällte
Urtheil[111], welches alsbald vollzogen ward.

In Hamburg war im Jahre 1603 (oder 1605) die Aufstellung
eines neuen Stadtrechts erfolgt[112], in welchem es
(IV. 2) hiess: „Die Zauberer und Zauberinnen, die mit verbotenen
Mitteln dem Menschen oder dem Vieh an Leib
und Leben Schaden zufügen, oder auch, die aus bösem
Vorsatz von Gott und seinem heil. Wort vergessentlich
abtreten und mit dem bösen Feinde sonderbare, hochärgerliche
Verbündnisse machen, werden, nach Gelegenheit
ihrer beweislichen Bewirkung, mit Feuer oder mit
dem Schwert am Leben gestraft.“ — Das Gesetz unterscheidet

also zweierlei Verbrechen, nämlich das der Schädigung
von Menschen und Vieh durch verbotene Zaubermittel
und das des aus bösem Vorsatz (also auch zum
Zwecke der Schädigung) eingegangenen Teufelsbündnisses.
Die Zauberei an sich wird also nicht ausdrücklich bedroht.
Wichtiger aber ist, dass die im älteren Recht ausgesprochene
Ergreifung des Verbrechers auf frischer That
nicht mehr als Merkmal eines strafbaren Verbrechens hingestellt,
sondern der Kriminalbeweis gefordert wird, womit
die Möglichkeit gegeben war, schon das Geständniss,
das erpresste Geständniss als Beweis geltend zu
machen. Daher kam die Hexenverfolgung in Hamburg
jetzt erst recht in Zug. Doch gelangte dieselbe hier niemals
zu einer solchen Ausdehnung wie anderswo. Im
Jahr 1643 wurde eine „alte Hexe“ Cillie Haubeis hingerichtet.
Es wird von ihr gesagt, dass sie ihren Mann ermordet
habe, dass sie darum viermal mit dem Rade gestossen
und dass alsdann ihr Körper zu Asche verbrannt
worden sei. Dieses war die letzte nachweisbare Hexenverbrennung
in Hamburg, die sich noch damit entschuldigen
lässt, dass hier ein Gattenmord zu sühnen war[113].

In Pommern machte die Prozedur gegen eine adliche
Dame, Sidonie von Borck, besonders viel von sich
reden. Dieselbe war allerdings eine unerquickliche, rohe,
ränkesüchtige und noch im siebenundfünfzigsten Lebensjahre
heirathslustige Person, die im Stift Marienfliess, in
welchem sie mit zweiundzwanzig anderen (meist jüngeren)
Klosterschwestern zusammenlebte, allgemein gehasst ward.
Der Klosterhauptmann bezeichnete sie amtlich als „Klosterteufel,
unruhiges Mensch, Schlange.“ Die allgemein Gehasste
war aber bald auch die von Allen Gefürchtete,
indem sie sich der Kraft ihres Gebets zur Bestrafung
ihrer Feinde rühmte und dabei allerlei Quacksalberei
trieb und sympathetische Kuren machte. Als nun
eine umherziehende alte Wahrsagerin, die „dicke Wolte
Albrechts“, die man als der Hexerei verdächtig eingezogen

hatte, auf der Folter sich der Teufelsbuhlschaft
schuldig und auf die Sidonie von Borck als ihre Mitschuldige
bekannt hatte, war das Geschick der letzteren
bereits entschieden. Die Wahrsagerin ward hingerichtet,
die Urgicht derselben gegen Sidonie stand somit unwiderruflich
fest und diese ward als Teufelsbuhlin, welche den
Herzog Philipp II. von Pommern wegen Rechtsversagung
aus Rache „zu Tode gebetet“ habe, aus dem Kloster
nach Stettin in die damals schon verödete Oderburg gebracht.
In der nun mit ihr angestellten Inquisition wurden
gerichtsseitig die unsinnigsten Dinge zur Belastung der
Unglücklichen vorgebracht. Sie gestand, dass sie oft den
Psalm 109 bete, aber ohne dabei an bestimmte Personen
im Bösen zu denken. Sie sollte aber auch einen „Sachsenspiegel“
haben, durch welchen sie mit Hülfe ihres Buhlteufels,
Chim genannt, alles erfahre. Sidonie wusste sich
trefflich zu vertheidigen, indem sie die gegen sie zusammengehäuften
Anschuldigungen als baaren Unsinn erwies;
allein der Schöppenstuhl zu Magdeburg, dem man die umfangreichen
Untersuchungsakten zugeschickt hatte, erkannte
auf Vornahme der scharfen Frage, worauf die
Greisin am 28. Juli 1620 in dem grossen Saale der Oderburg
im Beisein des Schlosshauptmanns, des Schultheissen
und einiger Gerichtspersonen von dem Scharfrichter entkleidet,
auf die Folter gespannt und so lange torquirt ward,
bis sie die gewünschten Geständnisse abgelegt hatte. Von
der Folter herabgenommen erklärte sie, „sie begehre nicht
länger zu leben“, und bat, zum Sterben bereit, den Beistand
des Seelsorgers. Viele benachbarte Fürsten legten
für die Verurtheilte Fürbitte ein, jedoch ohne Erfolg. Am
19. August 1620 ward sie auf dem Rabenstein vor Stettin
erst enthauptet und dann zu Asche verbrannt[114].

In der Reichsstadt Nordhausen war frühzeitig ein
milderes Verfahren gegen Hexen heimisch geworden. Am
8. März 1644 waren zwei derselben mit Ausweisung aus

der Stadt bestraft worden[115], während in dem benachbarten
Stolberg noch am 30. Oktober 1656 eine Hexe enthauptet
und verbrannt, und 1657 zwei Bürgerfrauen, die
von jener angegeben waren, wegen Umgangs mit dem
Teufel etc. ebenfalls auf den Scheiterhaufen gebracht
wurden[116].

Unter den Prozessen, welche die eigentliche Natur des
Hexenprozesses recht klar aber auch in herzbewegendster
Weise erkennen lassen, verdient eine Verhandlung hervorgehoben
zu werden, die sich 1629 zu Pfalz-Neuburg
zutrug[117]. Dort lebte die ehrbare und fromme Hausfrau
eines Wirthes Käser, der ehedem die Wirthschaft auf der
Trinkstube zu Eichstätt geführt hatte und späterhin nach
Rennertshofen übergesiedelt war. Die Frau, Anna Käserin,
mag an Schwermuth gelitten haben. Ihr Mann,
der sie sehr lieb hatte und während des Prozesses über
sie vernommen wurde, erklärte nämlich zu Protokoll: Er
könne in Wahrheit wohl sagen, dass seine Frau seit sieben
Jahren nie recht fröhlich gewesen. Sie habe zu keiner
Hochzeit oder dergleichen Mahlzeiten und Fröhlichkeiten,
auch wenn er es ihr befohlen, gehen mögen. Sie habe
immer gebetet, gefastet und geweint. Dabei habe sie
fleissig gesponnen und dem Hauswesen abgewartet. Zu
Eichstätt habe sie alle vierzehn Tage oder längstens alle
vier Wochen gebeichtet und communizirt und dann gewöhnlich
einen halben Tag in der Kirche zugebracht. —
Auf diese Frau hatten nun seit 1620 zwölf verhaftete Hexen
und Zauberer bekannt, und die meisten derselben (welche
man verbrannt hatte) waren „auf sie gestorben.“ Infolge
dessen ward sie im Frühling 1629 verhaftet und nach
Neuburg gebracht. Zugleich wurden auf Befehl des Pfalzgrafen
alle Winkel ihres Hauses zu Rennertshofen nach
Büchsen, Gläsern und Ofengabeln durchsucht; man fand
aber nichts. Nun kam der weitere Befehl, die Verhaftete

an eine Kette zu legen und an der Wand fest zu machen.
Auch sollte zu ihrer Bewachung ihr ein Weib beigegeben
werden. Der Mann der Unglücklichen, der sich damals
im tiefsten Jammer zu Neuburg aufhielt, erhielt den Befehl,
ein Bett für sie bringen zu lassen. Er schrieb daher
an seine gefangene Frau folgenden Brief:

„Ehrentugendsame, herzlieber Schatz! Weilen ich noch
zu Neuburg und deiner Person halber ein Lieg- und Deckbett
und ein Kissen begehrt wird, also bitte ich meinen
Schatz, sie wölle mich mündlich wissen lassen, ob ichs
allhie oder von Rennertzhoven aus von dem Unsrigen verschaffen
solle. Bitte von Gott, er wolle dir Erkenntniss
deiner Wissenheit geben. Bist du, o mein Schatz, schuldig,
bekenne es, bist du unschuldig, hast eine gnädige Obrigkeit,
derer wir, zuvörderst Gottes Huld, und unser kleine
Kinder zu getrösten. Seye mit deiner und meiner Geduld
dem Schutz Gottes befohlen!“


Neuburg den 19. März 1629.

Dein Getreuer, weil ich leb,

Georg Keser.



„O mein Schatz, sage mit Wenigem,

wie ich eine Zeitlang die Haushaltung

anstellen solle; und in höchster Bekümmerniss

diess.“



An demselben Tage wurde mit der Verhafteten das
erste Verhör angestellt. Daher wurde Meister Jacob, der
Scharfrichter, nach Neuburg verschrieben und ihr bei einem
weiteren Verhör mit Androhung der Tortur an die Seite
gestellt. Als sie auch jetzt noch leugnete, wurde sie am
21. Mai abermals verhört, an die Tortur gestellt und auf
einen Stuhl gesetzt. Die Marterwerkzeuge lagen vor ihren
Augen ausgebreitet. Auch heute leugnete sie, selbst als
ihr der Daumenstock angeschraubt worden. Jetzt nahm
aber der Scharfrichter die schärfere Tortur vor, und nachdem
sie dieselbe eine halbe Viertelstunde ertragen, waren
ihre Glieder und auch ihr Muth gebrochen. Sie gestand
nun den gewöhnlichen Unsinn. So gestand sie z. B., der

Buhlteufel habe ihr am linken Fusse einen Griff angethan,
aus welchem alsbald Blut geflossen, mit dem sie sich ihm
verschrieben habe. Auch fand der Nachrichter alsbald
den Griff vor, der, wie er sagte, bei Hexen ganz gewöhnlich
vorkomme. Sie sagte auch, dass sie, wenn sie an
einem Erchtag oder Samstag Nachts habe ausfahren wollen,
dann habe sie mit der vom Bösen erhaltenen Salbe ihres
Mannes Rücken bestrichen, so dass dieser vor ihrer Rückkehr
nicht habe erwachen können u. s. w., und gab auch
eine Anzahl Mitschuldiger an. Fortgesetzte Folterungen,
mit denen die Arme in grässlichster Weise gepeinigt ward,
schienen endlich Alles, was man wissen wollte (auch das
Geständniss von Mordthaten), aus ihr herausgepresst zu
haben, wesshalb das Gericht, um sie zum Tode vorzubereiten,
am 13. Juni zwei Geistliche zu ihr schickte. Diesen
aber erklärte die Gemarterte sofort, dass alle ihre Geständnisse
ersonnen und ihr lediglich durch die schreckliche
Folterqual abgepresst wären. Namentlich wären alle
die Leute, die sie als Unholde angegeben, durchaus unschuldig.
Zugleich bat sie die Geistlichen (deren einer
ein Jesuit war), dieses dem Gericht anzuzeigen. Die Geistlichen
thaten dieses, und nun ward die Frau alsbald wieder
so grausigen Martern unterworfen, dass sie nicht nur ihre
früheren „Geständnisse“ wiederholte und bestätigte, sondern
jetzt auch erklärte, sie sei vor dem Teufel niedergekniet,
habe ihn angebetet und gesagt: „Du bist mein
Gott und mein Herr!“ — Vor ihrem letzten Gange aber
sprach sie vor den Richtern die Bitte aus, man möchte
doch sonst Niemanden verbrennen als sie und man möchte
überhaupt „hier im Lande nicht weiter brennen.“ — Am
20. September 1629 ward sodann die Anna Käserin öffentlich
vor der Brücke zu Neuburg enthauptet, ihr Leib dann
bei dem Hochgerichte zu Asche verbrannt und die Asche
ins Wasser geworfen.

Die Erbärmlichkeit des üblichen Gerichtsverfahrens
ist so ziemlich aus jedem Hexenprozess zu ersehen, dessen
Akten vollständig vorliegen. Den jämmerlichsten Eindruck
macht aber die Haltung des obersten Gerichtshofes des

heiligen Reichs, wenn dessen Hülfe angerufen ward. Zum
Belege theilen wir folgenden, aus den Originalakten entnommenen
Fall mit[118].

Im Jahr 1603 hatte eine reiche Bürgersfrau zu Offenburg,
Anna Maria Hoffmann, bei der Hochzeitsfeier ihrer
Tochter an die unbemittelten Familien der Stadt Suppe,
Fleisch und Wein ausgetheilt. Eine Wöchnerin, die von
diesen Speisen, wahrscheinlich unmässig, genossen hatte,
war bald nachher krank geworden und zehn Tage darauf
gestorben. Da die Erkrankte selbst ihr Unglück dem Genusse
dieser Speisen beimass, so war schon damals die
Hoffmann in das Geschrei gekommen, mit der Suppe
Zauberei getrieben zu haben, und hatte es lediglich den
klugen Schritten ihres Ehemannes zu verdanken, dass der
Magistrat den aufgekommenen Verdacht für grundlos erklärte.
Als jedoch fünf Jahre später Rudolph's II. Commissarien
der Stadt den Vorwurf allzugrosser Lassheit in
der Hexenverfolgung machten, obgleich man binnen neun
Jahren auf dem kleinen Gebiete vierundzwanzig Personen
justifizirt hatte, kam die Rede auch wieder auf jenes Ereigniss.
Mehrere gefolterte Weiber thaten die Aussage
und sollen darauf gestorben sein, dass sie die Hoffmann
und ihre Tochter oft bei Hexentänzen, Wettermachen,
Bocksfahrten u. dergl. zu Gefährtinnen gehabt hätten. Die
Mutter rettete sich durch eine schleunige Flucht nach
Strassburg; die Tochter aber, an Eberhard Bapst zu Offenburg
verheiratetet, ward im Oktober 1608 verhaftet und
sogleich mit einem von jenen Weibern confrontirt. Glauben
wir den Rathsakten, so ward ihr hier von einem Weibe ins
Gesicht gesagt, dass sie beide an etlichen Orten zusammen
auf dem Sabbath gewesen; nach einer später protokollirten
Versicherung der Bapst jedoch hatte der Stadtschreiber
aus einem Buche die zu bekennenden Ereignisse und Lokalitäten
vorgelesen und das bettlägerige, in Folge der
Tortur kaum der Sprache mächtige Weib nur zur Bestätigung

des Vorgelesenen aufgefordert. Ohne eine Defension
zu gestatten, schritt man jetzt gegen die neu Verhaftete
mit der Folter vor, und als dieselbe nach dem
ersten Grade, um weiterer Pein zu entgehen, sich selbst
als Hexe und die Mutter als ihre Lehrmeisterin angab,
protokollirte man diese Aussagen als gütliche Bekenntnisse.
Eine Supplik der entflohenen Mutter an das Kammergericht
erwirkte indessen unterm 11. Oktober ein Pönalmandat
an die Stadt Offenburg, welches die geschehenen
Schritte kassirte und dem Magistrate aufgab, hinfort nicht
anders als nach den Rechten zu verfahren. Hiergegen
erklärte der Rath, jenes Mandat sei durch falsche Vorstellungen
erschlichen, sandte einige Protokolle ein, die,
obgleich sie den Stempel absoluter Nichtigkeit an sich
tragen, doch die Rechtmässigkeit jenes Verfahrens beweisen
sollen, und fuhr in dem angefangenen Prozesse
fort. Ja er beklagte sich gegen das Kammergericht, dass
es ihn in dem vom Kaiser wiederholt gebotenen Wirken
hindere: „welchermassen die Röm. Kais. Majestät unser
Allergnädigster Herr — — — zu unterschiedlichen Malen
durch derselben deputirte Hochansehnliche Commissarios
allergnädigst mandirt haben, dass — — — bemeldte Stadt
Offenburg bei Höchstgedachter Röm. Kais. Majestät auch
hin und wieder verschreit worden, als sollte dieselbe gleichsam
ein Asylum der zauberischen Weibspersonen seyn.“
Nach vielfachem Anrufen der Verwandten erfolgte im
Dezember 1609 abermals ein Befehl von Speyer, der Verhafteten
Abschrift der Indizien, Defension und Zutritt der
Angehörigen zu gestatten. Die Mittheilung der Indizien
geschah endlich im Januar 1610; dieselben bestehen, die
Besagungen der hingerichteten Hexen ausgenommen,
sämmtlich aus Dingen, die sich erst nach der Verhaftung
und nach der Tortur während eines längst kassirten Verfahrens
ergeben hatten, namentlich aus den erfolterten
und dann wieder zurückgenommenen Bekenntnissen der
Verhafteten selbst. Dennoch rechtfertigte in dem Schlussartikel
die Logik des Offenburger Magistrats aus allen
diesen Indizien die geschehene Verhaftung und Torquirung

seiner Inquisitin. Obgleich nun das Kammergericht diese
aus nichtigem Verfahren gewonnenen Anzeigen verwarf,
so liess sich doch der Rath in seinem Gange nicht stören.
Er schnitt der Verhafteten willkürlich die wirksamsten
Vertheidigungsmittel ab, setzte ihren Mann wegen unehrerbietigen
Widerspruchs ins Gefängniss, protestirte gegen
die Strafandrohungen des Kammergerichts und begehrte
sogar die Bestrafung des Gegenadvokaten als Injurianten,
weil dieser mit einer Klarheit, gegen welche keine Rechtfertigung
aufkommen konnte, die Nichtigkeit des ganzen
Handels ans Licht gezogen hatte. Aus dem November
und Dezember 1610 liegen noch zwei dringende Suppliken
wegen höchster Lebensgefahr der Inquisitin bei den Akten;
das Kammergericht gab einen abermaligen Inhibitionsbefehl
bei schwerer Strafe und lud den Rath zur Verantwortung
vor; doch ein Aktenstück vom 25. Febr. 1611
redet schon von Anna Maria Bapst als einer incinerirten
Hexe. Der Prozess spann sich nun vor dem Kammergerichte
fort, nicht wegen der Bestrafung des ungehorsamen
Magistrats, sondern wegen des Kostenpunkts. Ueber
denselben ist noch vom 20. Januar 1612 ein mündlicher,
nicht entscheidender Rezess verzeichnet; dann schliesst
das Protokoll ohne Bescheid folgendermassen:


Anno 1613. nihil.

Anno 1614. Visum 2. Decemb.

Reliquis annis nihil.

Anno 617.  14. Novemb. 617. Revisum.

Expedit. raoe. praeambula.



In demselben Städtchen Offenburg wurden übrigens
nicht lange nachher in dem kurzen Zeitraum von 1627
bis 1631 nicht weniger als sechzig Personen als Hexen
hingemordet[119]. Noch Grösseres aber leisteten die Hexenrichter
in dem kleinen Ysenburgischen Städtchen Büdingen,
wo in den Jahren 1633 und 1634 gerade hundertundvierzehn
Personen wegen Hexerei sterben mussten.
— In der Grafschaft Henneberg wurden 1612 zweiundzwanzig

und überhaupt in dem Zeitraum von 1597–1676
im Ganzen hundertsiebenundneunzig Hexen verbrannt[120].

Aus dem Herzogthum Sachsen-Gotha liegt ein
Hexenprozess vor[121], der sich im Jahr 1660 abspielte. Das
dabei zur Anwendung gebrachte Verfahren war entsetzlicher
Art. Die Inquisitin wurde, nachdem sie schon längere
Zeit in Haft gesessen, am 4. September Nachts zwei Uhr
in die Torturstube auf dem Erfurter Thurm gebracht. Hier
wurden ihr nicht weniger als dreihundertundein Frageartikel
vorgelegt, die sie sämmtlich verneinend beantwortete.
Daher ward sie morgens um sieben Uhr von
dem Gericht, welches sich entfernte, dem Scharfrichter
übergeben. Von diesem entkleidet und in üblicher Weise
untersucht, wurde sie dann auf die Folter gespannt und
bis Nachmittags zwei Uhr torquirt, ohne dass sie ein Geständniss
ablegte. „Am selbigen Nachmittage wurde daher
mit der Tortur fortgefahren, und obschon der Scharfrichter
die Schnüre so scharf angezogen, dass er selbst
eine Narbe in die Hand bekam, so fühlte sie doch nichts
davon. Als sie hierauf an die Leiter gestellt und an den
ihr an dem Rücken zusammengebundenen Händen aufgezogen
wurde, schrie sie das eine über das andere Mal, sie
sei eine unschuldige Frau, blöckte auch dem Scharfrichter
so in die Ohren, dass er vorgab, es werde ihm ganz
schwindlig davon. Bald darauf aber stellte sie sich, als
ob sie ohnmächtig würde, sagte solches auch, redete ganz
schwächlich und schlief endlich gar ein. Als ihr aber der
Scharfrichter nur an die Beinschrauben, so er ihr an das
rechte Schienbein gelegt, rührte, konnte sie laut genug
schreien. Wie sie nun etzliche Male so eingeschlafen,
sagte der Scharfrichter, er habe dieses bei gar argen
Hexen auch observirt; der böse Feind mache ihnen nur
tiefen Schlaf, dass sie nichts fühlen sollten.“ — Diese Angabe
des Scharfrichters veranlasste nun eine neue Untersuchung
gegen die unglückliche Frau, infolge deren ihr

abermals die Folter zuerkannt wurde. Ihrem Vertheidiger
gelang es indessen durch rücksichtsloses Aufdecken des
von dem Gerichte angewandten unwürdigen Verfahrens,
die Inquisitin vor einer abermaligen Tortur zu bewahren,
indem der Schöppenstuhl zu Jena sich selbst reformirte
und die Inquisitin absolvirte, jedoch aber „zur Vermeidung
alles Aergernisses“ die „Amtsräumung“ gegen sie erkannte,
welche vonseiten der Regierung noch auf einige andere
Aemter ausgedehnt und aller Suppliken ihres Mannes unerachtet
streng exequirt wurde.

Gleichwohl zeichnete sich Sachsen-Gotha, welches unter
der Regierung eines Ernst des Frommen (1640–1675)
und Friedrich des Ersten (1675–1691) durch seine
weisen und vortrefflichen Einrichtungen fast alle deutschen
Lande überragte und ihnen als ein Musterstaat vorleuchtete,
auch in der Hexenverfolgung wenigstens dadurch
aus, dass nicht nur die Anzahl der Hexenprozesse und der
zum Tode verurtheilten Inquisiten weit geringer war als
in den Nachbarländern, sondern dass auch schon seit 1680
die Verurtheilungen immer seltener wurden, indem man
gar nicht mehr auf Tortur erkannte, sondern nach geschehenem
Verhör und Vernehmung der Zeugen die Inquisiten
ab instantia entband[122].

Nur in dem am Saum des Thüringer Waldes gelegenen
Amte Georgenthal ging es anders her. In diesem
damals kaum viertausend Eingesessene zählenden Amte
wurden 1652–1700 vierundsechzig Hexenprozesse, und
zwar in dem Jahre 1674 allein zwölf, und in den sechs
Jahren 1670–1675 zusammen achtunddreissig Prozesse
geführt. Der Grund davon lag lediglich darin, dass es
sich der damalige Amtsschösser Benedikt Leo in den
Kopf gesetzt hatte, um jeden Preis den ganzen Amtsbezirk
von allem Hexenwesen gänzlich zu säubern.

Natürlich musste hierbei die Folter das Beste thun[123].

Wie man mittelst derselben Geständnisse erpresste, ist insbesondere
aus dem von dem Amtskommissär Jacobs zu
Gotha (dem wir überhaupt unsere Kunde von den Georgenthaler

Prozessen verdanken,)[124] mitgetheilten Prozess gegen
die achtzigjährige „Sachsen-Ursel“ zu ersehen[125].

In München wurde 1666 ein siebenzigjähriger Greis
mit glühenden Zangen gezwickt und dann verbrannt. Es

wird von ihm gemeldet, dass er ein Ungewitter machte,
indem er durch die Wolken fuhr, darüber aber nackt zur
Erde niederfiel, wo man sich seiner bemächtigte. Die
Hostie hatte er siebenmal getreten[126].

In Neisse hatte der Magistrat zum Verbrennen der
Hexen einen eigenen Ofen bauen lassen, in welchem im
Jahr 1651 zweiundvierzig Frauen und Mädchen gemordet
wurden[127]. Im Fürstenthum Neisse sollen im Laufe
von neun Jahren über tausend Hexen hingerichtet worden
sein, darunter Kinder von zwei bis vier Jahren[128].

In Lothringen rühmte sich der Hexenrichter Nicolaus
Remy im Jahr 1697, dass er in diesem Lande binnen
fünfzehn Jahren neunhundert Menschen wegen Zauberei
auf den Scheiterhaufen gebracht habe[129].

Wie es in dem Städtchen Coesfeld zuging, können
wir aus einer von Niesert mitgetheilten Deservitenrechnung
des Scharfrichters entnehmen. Es heisst darin unter andern[130]:

Gertruth Niebers viermal verhort worden baven
uff den Süstern Tornt, von jeder Tortur drey Rthlr.
machet 12 Rthlr.

Den 16 Julii Gertruth Niebers des Morgens twischen
3 und 4 Slegen das Haupt abgeslagen, davon mich
zukumpt viff Rthlr. Darnach verbrandt worden, daervon
mich oech zukumpt viff Rthlr.

Den 18 Julij Johan Specht, anders Dotgrever, uff
der Valkenbruggen porten verhort, davon mich zukumpt
drei Rthlr.

Den 19 Julij Johan Specht uff der Valkenbrugger
porten verhort worden, davon mich zukumpt drey Rthlr.

Demselbigen dito Greite Pipers uff dem Wachtorn
verhort worden, davon mich zukumpt drey Rthlr.



Den 23 Julij Johan Specht under im Süster Torn
verhort, davon mich zukumpt drey Rthlr.

Den 2. Augusti Johan Specht erstlich gestrangulerth
uff ein Ledder (auf einer Leiter) davon mich zukumpt
viff Rthlr. Darnach verbrandt worden, davon
mich och zukumpt viff Rthlr. U. s. w.

Es ergibt sich, dass der Scharfrichter in der Regel
von jedem Inquisiten 15 Rthlr. bezog. Die ganze Rechnung
geht vom Julius bis zum Dezember 1631, betrifft
lauter Hexenprozesse zu Coesfeld und beträgt im Ganzen
169 Rthlr.

Besonders arg wurde in den zahllosen kleinen Patrimonialgerichten
gehaust. Ein katholisch gewordener
Herr Christoph von Rantzow liess 1686 auf einem
seiner Güter im Holsteinischen an Einem Tage achtzehn
Hexen verbrennen, — wofür er freilich eine Geldstrafe
von 2000 Rthlr. zahlen musste[131].

So ging durch die Lande ein Wüthen und Morden
der Hexenrichter, dem gegenüber sich kein Mensch mehr
seines Lebens sicher fühlte. Es war — etwa die Landesherrn
ausgenommen — Niemand, der sich nicht sagen
musste, dass auch er vielleicht schon am nächstfolgenden
Tage von der Hexenverfolgung erfasst und in den Abgrund
eines Hexenprozesses hinabgestürzt würde.

Ein sächsischer Arzt Veith Pratzel hatte (um 1660)
zum Oefteren beim fröhlichen Trunk im Scherz davon gesprochen,
dass er, was die Hexen thäten, auch fertig zu
bringen wisse, dass er in Passau sich habe „festmachen“
lassen[132] und hatte einst sogar vor den staunenden Augen
der Anwesenden zwanzig Mäuse (die er bei sich versteckt
hatte) gemacht. Die Folge davon war, dass er allgemein
als Zauberer galt, eingezogen, durch die Folter zum Geständniss
gebracht und verbrannt wurde. Zum Schluss der
Tragödie wurde aber auch noch beschlossen, die beiden

Kinder des Unglücklichen, welche zweifelsohne schon in
die Hexerei eingeweiht wären, in einer Badewanne sich
zu Tode bluten zu lassen. Das Gericht bezog sich dabei
auf einen Ausspruch des Bodinus, nach welchem alle, die
mit dem Teufel einen Bund schlössen, vor Allem die
Pflicht übernähmen, dem Teufel ihre Kinder, sobald sie
geboren wären, zuzueignen. — Als der unglückliche Vater
vor dem Gange zum Scheiterhaufen noch einmal die Kinder
zu sehen wünschte, ward ihm vom Scharfrichter eröffnet,
dass sie bereits todt wären[133]. — Der grosse Keppler,
der sich zu wissenschaftlichen Zwecken in Regensburg
aufhielt, musste eiligst nach Wyl im Württembergischen
reisen, um seine Mutter zu retten, die als Hexe hingerichtet
werden sollte[134].

Ein grausiges inneres Erbeben erfüllte daher damals
die Gemüther von Millionen in Deutschland. Denn zu dem
Schrecken, den die fortwährend jeden Einzelnen bedrohende
Hexenverfolgung hervorrief, kam noch die Angst und Furcht
vor dem geheimen Treiben der Hexen, die hin und wieder
die frappantesten epidemischen Erscheinungen hervorrief.
Zu Calw im Württembergischen wurde im Jahr 1673 namentlich
die Jugend von einer solchen Epidemie erfasst.
Kinder von sieben bis zehn Jahren gaben vor, nächtlicher
Weile auf Gabeln, Böcken, Geisen, Hühnern, Katzen in
Hexenversammlungen entführt zu werden, wo sie die heil.
Dreieinigkeit verleugnen und mitessen und trinken müssten.
„Die armen Kinder selbst sind voll Schrecken und Angst,
besonders in der nächtlichen Finsterniss und Einsamkeit,
beten selbst und flehen zum Theil bisweilen, man solle für
sie beten. Man hat aber durch fleissiges Bewachen und
Hüten der Kinder in vielen Nächten wahrgenommen, dass
wahrhaftig ihr Leib nirgends hinweggeführt wird, sondern
im Bett oder auch im Schooss und in den Armen der
Eltern und wachender Anverwandten liegen bleibt, bei

einem Schlaf, der bei einigen ganz natürlich scheinet, dass
man sie leicht erwecken kann, bei anderen aber einer
harten Erstarrung ähnlich ist, dabei auch etwa die Glieder
derselben erkalten.“ — Eine aus Juristen und Theologen
zusammengesetzte Commission untersuchte die Sache, und —
verurtheilte eine alte Wittwe mit ihrem Stiefenkel zum
Tode und verwies mehrere andere aus der Stadt, wonach
endlich wieder allmählich sich Alles beruhigte[135].





ZWEIUNDZWANZIGSTES KAPITEL.

Die Hexenprozesse von der zweiten Hälfte des
sechszehnten bis zum Ende des siebenzehnten
Jahrhunderts ausserhalb Deutschlands.

In Ungarn treten Hexenprozesse erst seit dem zweiten
Jahrzehent des siebenzehnten Jahrhunderts hervor[136].
Es wurde nämlich nach dem Zeugniss des gleichzeitigen
Kronstädter Stadtpfarrers Markus Fuchs in Ungarn um
1615 eine grosse Menge von Hexenmeistern und Hexen
verbrannt, weil sie den Willen gehabt haben sollten, durch
ihre Teufelskünste ganz Ungarn und Siebenbürgen mittelst
Hagelschlags zu verderben. Ueber die Entdeckung des
Vorhabens wird Folgendes berichtet: Ein zehn- bis zwölfjähriges
Mädchen ging mit ihrem Vater in den Weinberg,
und da er über die anhaltende Dürre klagte, so sprach
sie zu ihm, sie könnte, wenn er es wünschen sollte, leicht
Regen, ja auch Hagel machen. Als sie nun der Vater
fragte, woher sie dieses gelernt habe, nannte sie ihre eigene
Mutter als ihre Lehrmeisterin und liess auch augenblicklich
ein schreckliches Unwetter über den elterlichen
Weinberg hereinbrechen, wobei nach dem Wunsche des
Vaters die Grundstücke der Nachbarn ganz verschont
blieben. Der Vater aber zeigte die Sache dem Gericht

an, infolge dessen Mutter und Tochter in Haft genommen
und, nachdem sie eine Menge Mitschuldiger genannt hatten,
justifizirt wurden. „Die Sache war von höchster Gefährlichkeit,“
setzt der Berichterstatter hinzu, „weil, wenn man
sie nicht entdeckt hätte, in kurzer Zeit von den Früchten
und Reben in Ungarn und Siebenbürgen nichts übrig geblieben
wäre.“

Um dieselbe Zeit waren die Hexenprozesse auch in
Siebenbürgen, im Sachsenlande in Gang gekommen.
Im Allgemeinen war das Gerichtsverfahren in Ungarn (wo
die Hexen ihren Hauptversammlungsort auf dem St. Gerhardsberg
bei Ofen hatten) und in Siebenbürgen dasselbe
wie in Deutschland; doch fehlte es nicht an charakteristischen
Eigenthümlichkeiten. — In Ungarn nannte man die
Hexen (lateinisch): Ligantes, Albae mulieres, Xurguminae,
Bruxae, in Siebenbürgen: Tridler, Truden, Hundsart, zauberischer
Donnerschlag (welcher letzte Ausdruck auf den
heidnischen Donar hinweist). Sie versammelten sich in
Siebenbürgen in einem wüsten Hof, auf einem Berg, Wasen,
im Pfefferland etc. An manchen Orten kamen verschiedene
Gesellschaften von Hexen (Compagnien, eigene
Arten derselben) zusammen, mit Trommel und Geige. Die
letztere führt der „Trudengeiger“, Er sitzt, wie der Spruch
„trudegëger bûmstëger“ beweist, auf einem Baum, auch
wohl auf dem Brunnenschwengel und bewahrt sein Instrument
in einer Nussschale. — Die Hexen können den Menschen
schädigen an Allem, was er hat. Doch ist in den
sächsischen Hexenprozessen selten der Beschädigte der
Ankläger, sondern der Verdächtige wird moralisch gezwungen,
den Prozess selbst anhängig zu machen. Fast
alle Hexenprozesse sind hier in ihrer Entstehung Injurienprozesse
und gestalten sich erst im Verlaufe der Verhandlungen
zu einem peinlichen Rechtsstreit aus. Allgemein
aber gilt noch der germanische Rechtsgrundsatz: „wo kein
Kläger, da kein Richter.“ Der Hexenprozess ist im Sachsenlande
kein Inquisitionsprozess, sondern es herrscht hier
noch im ganzen siebenzehnten und achtzehnten Jahrhundert
das alte Verfahren, so dass hier auch von keinem Fiskal

die Rede ist. — Zur Klage selbst wurde der Verdächtige
gedrängt entweder durch die vom Pfarrer (wegen ausgesprochenen
Verdachts des Teufelsdienstes) verhängte Excommunikation
oder durch die Nachbarschaft. Hatte Jemand
einen Anderen im Verdacht der Zauberei, so redete
er ihn desshalb vor Zeugen und öffentlich an („du Trud!
du zauberischer Donnerschlag!“), oder er sandte zwei Nachbarn
zu ihm, mit der Aufforderung, den angerichteten
Schaden wieder gut zu machen oder die Kriminalklage zu
gewärtigen. Diese Aufforderung durfte nicht unberücksichtigt
bleiben. Es musste entweder die Versöhnung erfolgen
oder der Beschimpfte musste sein „Recht suchen“.
Geschah keins von beiden, so schloss der Pfarrer den Betreffenden
von der Communion und die Nachbarschaft
schloss ihn von Feuer und Wasser aus, womit ihm alle
bürgerliche Ehre und aller Glaube entzogen war. Scheiterte
die Versöhnung an der Hartnäckigkeit der einen
oder andern Partei, so musste der Beschimpfte vor dem
„sitzenden Gericht“, vor Königs- und Stuhlrichter erscheinen
und gegen seinen Beleidiger einen Injurienprozess anhängig
machen. Dieses geschah an dem von dem Gericht anberaumten
Tage anfangs nur mündlich, im achtzehnten
Jahrhundert auch schriftlich. Die Beschimpfung wurde
von dem Beklagten ganz gewöhnlich eingestanden und der
Beweis angeboten. Nach einer fünfzehntägigen Exmission
wurden die Zeugen von dem Angeklagten vorgeführt, und
nur wenn die zuerst vorgeführten das Verbrechen nur
„scheinbar“ gemacht hatten, wurde eine Frist zur Herbeiführung
neuer Zeugen gestattet. War das Verbrechen
nicht scheinbar gemacht oder war es erwiesen worden,
so wurde alsbald das Urtheil gefällt. — In der Regel
häuften die Zeugen allen Wust des allgemeinen Geredes
und des Aberglaubens auf den unglücklichen Kläger, der
sich nun plötzlich als Angeklagten dastehen sah. — War
dann durch das Verhör dem Verdacht „ein Schein gemacht“,
so war das Gericht in der Sache, weil sie „den
Hals und Bauch anging“, nicht mehr zur Fällung des Urtheils
competent, wesshalb es das ganze bis dahin geführte

Protokoll „ad majorem causae dilucidationem et discussionem“
dem „Rath“ als der mit dem Blutbann betrauten Behörde
übersandte, der dann sofort zur Verhaftung und
Haussuchung schritt. Die Gegenstände, die bei der letzteren
als verdächtig auffielen (Scherben, Töpfchen, in denen
sich „Geschmier“ nachweisen liess, ein Strohwisch im Stall,
ein Federwisch u. dgl.) wurden dem Rath übergeben. Da
nun diese Dinge einerseits ohne Weiteres „ein gewisses
specimen Magicae artis“ ergaben und die Beklagten doch
nicht eingestehen wollten, dass sie dieselben zu Zaubereien
gebraucht hätten, und da man andererseits in den Hexenprozessen
nur nach „gichtigem Mund“ d. h. nach dem Geständniss
des Angeklagten verurtheilen konnte, so schritt
man, um dieses zu erhalten, gewöhnlich zu dem Gottesurtheil
der Wasserprobe oder des Hexenbads, — das in
Ungarn schon von den Zeiten des heil. Ladislaus her üblich
war. Diese Wasserprobe ist — Dank der Geschicklichkeit
der siebenbürgischen Scharfrichter! — allemal zum
Nachtheil der Angeschuldigten ausgefallen. Doch hat es
zahlreiche Fälle gegeben, in denen die Probe — gewöhnlich
die „Schwemmung“ genannt — nicht zum Geständniss
führte. In diesem Falle ging's mit der „geschwemmten“
Person alsbald zur — Folter. Hatte man mit derselben
das gewünschte Geständniss erpresst, dann wurde unter
Mitwirkung aller Glieder des Raths das Urtheil gefällt,
und zwar — da das sächsische Statutarrecht keine speziell
für Hexerei bestimmte Strafe enthielt — nach dem kaiserlichen
Recht, das in diesen Fällen zur Ergänzung des
Landrechts verwendet ward. Im siebenzehnten Jahrhundert
ward in der Regel auf Feuerstrafe, später zum Oefteren
auf Hinrichtung mit dem Schwerte erkannt. Jetzt
erst kam die Geistlichkeit mit dem Prozess in Berührung,
indem ein Geistlicher die Verurtheilten zur Richtstätte begleitete.
Auf derselben angekommen, forderte ein Beamter
die Verurtheilten auf, nochmals die Wahrhaftigkeit und
Freiwilligkeit der gemachten Geständnisse zu bekennen
und die Mitschuldigen anzugeben. Auf diesem Wege
wurde oft eine ganze Reihe von Personen, die sich des

besten Rufes erfreuten, der Hexerei verdächtig. Zuweilen
geschah es auch, dass wer bei der Wasserprobe oder bei
der Hinrichtung seine Theilnahme für die unglückliche
Hexe etwas allzulaut aussprach, dadurch selbst in Verdacht
kam. So wurde, als man am 26. November 1650 zu Reps
in Siebenbürgen zwei Männer schwemmte, auch ein Dritter
„auf Verdacht probiret.“ Nun ging derselbe zwar im
Wasser unter, aber er wurde doch, „weil er zuvor viel
unnützlich geredet“ nur gegen sichere Bürgschaft (von 80 fl.)
freigegeben[137]. —

Im Umfange der heutigen Schweiz hatte sich im
Jurisdictionsgebiet des Bischofs von Lausanne der Hexenprozess
aus dem Ketzerprozess so entwickelt, dass hier
die Versammlungen der Hexen durch das ganze sechszehnte
und siebenzehnte Jahrhundert hin ganz ebenso wie
weiland die der Ketzer allgemein mit dem Namen „Sekte“
bezeichnet wurden. Doch liegen über den Beginn der
Hexenverfolgung erst von 1580 an Nachrichten vor. Damals
kam in dem Neuchateler Val-de-Travers ein Hexenprozess
vor, dem in den Jahren 1581, 1585 und 1586 andere
Prozesse nachfolgten. Doch traten dieselben bis zum
Jahr 1607 immer nur vereinzelt hervor. Erst seit diesem
Jahre kam die Seuche der Hexenverfolgung, immer grausiger
anwachsend, zum Ausbruch[138]. Allein in der Grafschaft
Valangin fanden in den Jahren 1607–1667 achtundvierzig
Hexenprozesse statt. Allein im Jahr 1619 wurden
in Valangin zehn Hexen verbrannt. In einem der kleinsten
der neun Gerichtsbezirke des Neuchateler Landes, in Colombier,
verbrannte man in den beiden Jahren 1619 und
1620 dreizehn Hexen und Zauberer. Der Kastellan von
Thielle liess in seinem winzigen Gerichtsbezirk 1647 in
zwei Monaten elf, im November 1665 zehn Hexen verbrennen[139].
Am entsetzlichsten wüthete hier die Hexenverfolgung

im Jahr 1685[140]. Damals wurden in Thielle
auf Befehl des Kastellans am 13. Nov. zwei, am 18. Nov.
drei, am 24. Nov. fünf Zauberer und Hexen verbrannt. —
In anderen Landestheilen mag es indessen nicht viel besser
hergegangen sein.

Das Prozessverfahren war ein sehr summarisches. Vom
Tage der Einziehung einer Verdächtigten bis zur Vollstreckung
des Urtheils dauerte es in der Regel nur zehn
bis zwölf Tage; dann war Alles vorbei. Die Tortur wurde,
wie es scheint, in der Regel in jedem Prozesse nur Einmal
angewandt, wobei es aber doch an Grausamkeiten
aller Art nicht fehlte. In der Grafschaft Valangin kam
der Fall vor, dass ein Richter eine auch unter den furchtbarsten
Martern ihre Unschuld behauptende Inquisitin, über
diese „Hartnäckigkeit“ aufgebracht, in ihrem Kerkerloch
einmauern liess[141].

Das Urtheil des Gerichts, welches regelmässig auf
lebendige Verbrennung lautete, musste der obersten Landesbehörde
zu Neuchatel zur Bestätigung vorgelegt werden.
Von dieser wurden die Verurtheilten gewöhnlich zur Erwürgung
auf oder neben dem Scheiterhaufen begnadigt.
— Die Exekutionen — welche in Neuchatel vor der Schlossterrasse
stattfanden — galten als Volksschauspiele, zu
denen regelmässig viele Tausende zusammenströmten. Den
Schluss des ganzen Akts bildete regelmässig eine solenne
Schmauserei[142], an welcher das gesammte Gerichtspersonal
und Andere (z. B. auch der Schulmeister, welcher die
Glocken geläutet hatte,) Theil nahmen. Nur die Henkersknechte
speisten an einem besonderen Tisch.

Im Kanton Bern hatte sich allmählich die Praxis
herausgebildet, dass gegen die „Hexen“ ganz nach den
Regeln des Hexenprozesses verfahren, das über die schuldig
Befundenen gefällte Urtheil jedoch von dem Berner Rath
in eine mildere Strafe umgewandelt wurde. So kamen

z. B. im Jahr 1651 von zweiundfünfzig Todesurtheilen nur
drei zu strenger Vollziehung.

In dem genannten Jahre gaben indessen einige im
Waadtlande vorgekommene Fälle zu einer neuen, humaneren
Regelung der Hexenprozesse Anlass[143]. Der Kastellan
von Molondin hatte vier Geschwister Petrognet auf
einfache Anzeige hin einkerkern, durch den Henker visitiren
lassen und ihnen, obgleich sich nichts wider sie ergab,
die Kosten für beides abgefordert. Die vier Geschwister
führten darüber in Bern Beschwerde, infolge
dessen der Gerichtsbeamte selbst verhaftet, und da es sich
herausstellte, dass sowohl er als sein Gerichtsherr sich
Ungebührliches erlaubt, beide zum Tragen der Kosten
und zur vollen Entschädigung der Misshandelten verurtheilt
wurden. Aehnlich erkannte der Berner Rath kurz nachher
über Etienne und Françoise Borbosa von Lonay, welche
ihre Unschuld durch standhaftes Ertragen der Folter erwiesen,
die Freilassung und zwar so, dass die Gerichtspersonen
wegen ungebührlichen Gebrauchs der Folter die
Kosten zu tragen hatten. Dieser letztere Fall insbesondere
veranlasste nun den Rath das bestehende prozessualische
Verfahren aufs Neue zum Gegenstande der ernstlichsten
Erwägung zu machen, wobei sich schliesslich zwei
Fragen als die für das ganze Prozessverfahren massgebenden
Gesichtspunkte herausstellten, nämlich 1) ob auf
das am Leibe einer Eingezogenen vorgefundene Stigma
soweit zu fussen wäre, dass auf Grund desselben alle
Marter angewendet werden möchten, und 2) ob eine Anzeige,
dass zwei oder mehrere Personen an hellem Tage
über Hexensachen sich unterhalten und verabredet, zum
Einschreiten einen gültigen Grund abgeben könnte. Beide
Fragen wurden alsbald den verschiedensten wissenschaftlichen
Auctoritäten, namentlich den medizinischen Fakultäten
zu Bern und Basel, der Juristenfakultät und dem Convente
der Stadtgeistlichen zu Bern zur gutachtlichen Aeusserung

vorgelegt. Die Antworten, welche der Rath auf seine Anfrage
erhielt, lauteten von allen Seiten her verneinend. Namentlich
erklärte sich in diesem Sinne auch der Convent
der Stadtgeistlichen, dem insbesondere die Weisung zugegangen
war, die Fragen theologisch nach der h. Schrift
zu prüfen und sich darüber auszusprechen, „ob nicht auch
in diesen beiden Stücken die arglistige Einmischung und
Verblendung des Satans mit unterlaufen könnte.“ Das
Responsum der Berner Prediger repräsentirt einen Höhegrad
von Intelligenz und Freimüthigkeit, der damals — im
Jahr 1651 — nur selten wahrzunehmen war. Die Prediger
antworteten nämlich nicht allein auf beide Fragen mit dem
entschiedensten Nein, sondern suchten in ihrem Gutachten
auch die socialen und kirchlichen Uebelstände nachzuweisen,
in denen die Krankheit der Hexerei wurzele, und
die Mittel, durch welche sie geheilt werden müsse. Die
Prediger klagten darüber, dass die Bestellung der weltlichen
Aemter mehr nach Gunst als nach Kunst geschehe,
dass deren Inhaber wohl an ihren Eigennutz aber nicht
an die Bestrafung der Laster dächten, und dass sie vorkommende
Streitigkeiten, statt sie in Minne abzuthun, lieber
zu Hass und Rachgier erwachsen liessen, zu deren Befriedigung
dann oft Hülfe bei dem Satan gesucht würde.
Nicht minder schlecht stünde es um den Kirchendienst,
da nicht selten Ein Prediger zwei oder drei Gemeinden versehen
und darob die Unterweisung der Jugend verabsäumen
müsste. Zudem wären die Prediger zum Theil
ungelehrt, untauglich, fahrlässig, mitunter sogar ärgerlich
im Wandel, wodurch dem Satan und dessen Geschworenen
Thor und Thür geöffnet würde. Auch die Schulen, vor
Allem die Dorfschulen, befänden sich im übelsten Zustand.
Bei allem Eifer der Obrigkeit wären doch die Leute gegen
die Schule zu karg, die Eltern gegen ihre Kinder zu
schwach, so dass viele Kinder nicht einmal beten könnten.
Dazu käme die ungetreue Verwaltung der Aemter und
Güter, die übergrosse Toleranz gegen Gaukler, Wahrsager,
Versegner, Hausirer mit Bildern, Kreuzen und
geweihten Wurzeln, Quacksalber, Gespensterbanner und

Geisterbeschwörer, „deren nicht weit von der Stadt sind
und geduldet werden“, und viel anderes „loses Gesindlein,
welches, wenn es nicht einen Bund hat mit dem Teufel,
so ist es doch nicht weit davon.“ Endlich wird noch als
Grund und Anlass der Hexensünden hervorgehoben die
Unwissenheit des Volkes über Gott und Gottes Wort, der
Unglaube, die Ungeduld unter dem Kreuz, der Geiz, Neid,
die Hoffart und andere Leidenschaften, der Umgang mit
schlechten Personen, die Ausschweifungen in der Jugend,
das gegenseitige Verfluchen und Verwünschen, und „dass
man fleissiger in den Zauberbüchern und anderen brotlosen
Künsten liest als in der Bibel.“ — Als wesentlichstes
Heilmittel gegen das arge Unwesen der Hexerei wird bezeichnet:
die christliche Wachsamkeit. Dieselbe soll sich
so bethätigen, „dass die verdächtigen Personen und Beklagten
mit mitleidigem Ernst erforscht werden, nicht alsbald
mit der peinlichen Tortur durch die Scharfrichter,
welche zu Zeiten blutdürstige Leute sind und mit Künsten
umgehen, dadurch sie einen Teufel mit dem anderen sich
unterstehen zu fahen; sondern durch gelehrte und erfahrene
Männer, die aus Gottes Wort mit ihnen nach einem
eifrigen Gebet reden, ob sie zum freien Bekenntniss ihrer
Missethat und herzlicher Begierde, aus den Klauen des
höllischen Löwen erledigt und hingegen des himmlischen
und seligen Lebens theilhaftig zu werden mögen bewegt
werden.“ Ganz besonders aber dringen die Geistlichen
darauf, dass die Geständnisse der Angeschuldigten auf das
sorgfältigste zu prüfen seien, „ob nämlich das (von ihnen)
Bekannte möglich oder unmöglich den Unholden, oder
ihrem Meister, — item an denen Orten oder Personen oder
Gütern, die geschädigt worden seien, es (wirklich) geschehen
sei oder nicht.“ Ausserdem wird auch verlangt, dass die
Predigten sich nicht in Dunkelheiten der Dogmatik oder
Fragen der Polemik verlieren, sondern dass in apostolischer
Einfalt und der Fassungskraft der Zuhörer gemäss
zu denselben geredet werde, und dass ebenso der Schulunterricht
in einer der Jugend wirklich fruchtbringenden
Weise ertheilt werde.



Dieses war das ernste und weise Wort, welches die
Berner Geistlichkeit dem Rathe übersandte. In demselben
war allerdings ebenso wie in den Gutachten der medizinischen
und juristischen Fakultäten der Glaube an die Möglichkeit
des Teufelsbundes und der Hexerei festgehalten,
aber der bisherige Hexenprozess wurde doch in seinen
Grundlagen erschüttert. Unmöglich konnte es daher in
der bisherigen Weise weiter fortgehen, was namentlich
der Berner Rath recht wohl einsah. Zur Berathung eines
neuen Prozessverfahrens wurde alsbald eine Commission
niedergesetzt, welche bedeutet ward, dass einerseits auf
die Vorschläge der Geistlichkeit zur Entfernung öffentlicher
Missstände und zur religiös-sittlichen Hebung des Volks
Bedacht genommen, andrerseits über die Zeichen, ob sie
zur Vornahme der Tortur genugsam seien oder nicht, ein
Vortrag abgefasst und die alte Ordnung revidirt vorgelegt
werde. In der Zwischenzeit gebot man den welschen
Amtleuten (14. November 1651) vorläufig bei Verhaftungen
wegen Hexerei keinerlei Tortur anwenden zu lassen, sondern
in jedem Falle umständlich einzuberichten und den
Bescheid zu gewärtigen, auch auf die Angebungen wegen
gehaltener Gespräche u. dgl., es sei bei Tage oder bei
Nacht, als auf teuflische Illusion keine Rücksicht zu nehmen.
Unter dem 29. Dezember 1651 wurde dann die durchgesehene
und mannigfach verbesserte Prozessordnung
veröffentlicht. Nach derselben sollten vage Anzeigen von
Verhafteten, angebliche Abreden zum Bösen gar nicht mehr
in Betracht kommen. Nur in Fällen von besonderer Wahrscheinlichkeit
soll eine Voruntersuchung über die Umstände
der gesprochenen Worte und den Leumund des Betreffenden
stattfinden, ein weiteres Vorgehen dagegen erst auf
obrigkeitlichen Befehl. Betrifft jedoch die übereinstimmende
Anzeige zweier Personen eine begangene Missethat, so sei
mit Verhaftung, Confrontation und Besichtigung einzuschreiten,
zugleich aber die geschehene Thatsache der
Vergiftung von Menschen oder Thieren in sichere Erfahrung
zu bringen. Erst in dem Falle, wenn dieses sich
wirklich ergebe, die Anzeiger überdies beständig bleiben,

der Leumund nachtheilig laute und der Beklagte dessenungeachtet
kein Bekenntniss ablege, dürfe man zur „ziemlichen“
Folter schreiten, über deren Ergebniss sodann
wieder berichtet werden solle. Dieselbe wird indessen
auf das Anhängen eines Gewichts von höchstens hundert
Pfund mit nur dreimaligem Aufziehen beschränkt und dabei
wird die gebührliche Rücksichtnahme auf persönliche
Umstände zur Pflicht gemacht.

Ausserdem übersandte der Berner Rath das Gutachten
des Convents auch der waadtländischen Geistlichkeit zur
berichtlichen Aeusserung zu, die zwar nicht die Unabhängigkeit
und Freiheit des Urtheils besass, durch welche
die Berner hervorragten, dasselbe aber doch im Wesentlichen
billigte.

Die Frucht aller dieser Verhandlungen trat bald in
mancherlei Weise zu Tage. Sogleich auf die letzte Verordnung
der Regierung hin zeigt sich in den Rathsmanualen
eine auffallend grössere Sorgfalt bei der Prüfung
der eingehenden Prozessverhandlungen, die auch öfters
als ungenau und mangelhaft zurückgewiesen werden. Anstatt
sofort zur Tortur zu schreiten, wird es üblich, dass
zwei Geistliche den stark Verdächtigen zum Bekenntniss
der Wahrheit zu bewegen trachten sollen. Mehrmals
gibt man die Frage zu bedenken, ob nicht Melancholie
d. h. Geisteskrankheit überhaupt sich annehmen lasse.
Gerichte, die leichtfertig und willkürlich vorgingen, erhielten
scharfe Verweise, mussten die Gefangenen augenblicklich
in Freiheit setzen, und zwar, was wohl ihren
allzu raschen Eifer in Etwas dämpfen sollte, ohne Vergütung
der Kosten. Der vorgekommene Fall, dass ein
Angeklagter auf das gefundene Stigma hin grausam gefoltert,
nachher aber kein Stigma mehr an ihm zu entdecken
war, gab den warnenden Beweis, wie leicht man
sich in dieser Sache irren und Unschuldige misshandeln
könne, was zur Aufstellung einer Anzahl darauf bezüglicher
Vorschriften führte. Die Besichtigung sollte demnach
durch Sachverständige am hellen Tage und an einem
hellen Orte geschehen, über das Ergebniss eidlich referirt,

jedoch nichts protokollirt werden, man habe denn das
Zeichen zum dritten Male geprüft[144]. So suchte man wenigstens
im Einzelnen zu bessern, so lange man noch nicht
mit dem Ganzen aufzuräumen wagte.

Allerdings währten die Prozesse noch geraume Zeit
fort; selbst die Frau des Pfarrers Mader von Kappelen
wurde zu Erlach als Hexe enthauptet, und im Jahr 1665
kamen im Waadtland noch vierundzwanzig Hinrichtungen
vor. Zu Carouge wurde damals (16. März 1665) sogar ein
eigener Hülfsgeistlicher zur „Hintertreibung des Satans“
angestellt. Allein mit dem Jahre 1680 verschwinden die
Todesurtheile, mit denen man bisher die Hexerei bestraft
hatte, aus den Berner Rathsmanualen gänzlich. Die Hexenverfolgung
dauerte zwar noch eine Weile fort, allein man
erkannte jetzt nur auf Geld- und Freiheitsstrafen.

Im Kanton Zürich wurde zum ersten Mal eine Unholdin
1654 verbrannt, worauf 1660 in Stein vier Hexen
erst mit dem Schwerte hingerichtet und dann verbrannt
wurden, unter ihnen eine fünfundsiebenzigjährige Frau,
die bis dahin im Rufe grosser Frömmigkeit gestanden
hatte. Aus dem Jahr 1666 wird von einem Metzger Kramer
aus Zürich berichtet, dass derselbe, als teuflischer
Künste verdächtig, zur Ermittelung etwaiger Hexenmale
am ganzen Leibe geschoren worden sei[145].

Unter den englischen Prozessen jener Zeit hat der
von Warbois (1593) einige Berühmtheit erlangt, weil er
eine Stiftung veranlasste, nach welcher jährlich ein Studiosus
der Theologie im Collegium der Königin zu Cambridge
gegen eine Belohnung von vierzig Schillingen einen
Vortrag über die Hexerei zu halten hatte. Das Ganze
war durch das Gerede von Kindern angegangen, die halb
aus thörichter Einbildung, halb aus Bosheit von den abgesandten
Geistern eines alten Weibes geplagt zu werden
vorgaben. Die Alte ward verhaftet, zum Geständniss

gebracht und von den Geschworenen sammt ihrem Ehemanne
und ihrer Tochter, welche indessen jede Schuld
standhaft leugneten, in Huntingdon zum Tode verurtheilt[146].

Schottland erlebte seine Gräuelperiode unter
Jakob VI[147]. Dieser König schürte mit der reformirten
Geistlichkeit das Feuer um die Wette[148]; er selbst bildete
sich ein, um seines Religionseifers willen vom Teufel verfolgt
zu werden, und sein Argwohn traf darum besonders
die schottischen Katholiken als dessen Werkzeuge. — Bei
seiner Rückkehr aus Dänemark (wo er sich vermählt hatte)
war Jakob von gewaltigen Seestürmen bedrängt worden,
die er den Zauberkünsten der Hexen zuschrieb. Daher
ward dieser Sturm der Anlass zu einer ganz entsetzlichen
Hexenverfolgung. Der Argwohn des Königs fiel hauptsächlich
auf einen Dr. Fian, der den Sturm erregt haben
sollte. Derselbe gestand dieses auch auf der Folter, nahm
aber hernach sein Geständniss zurück. Daher wurde derselbe
wiederholt allen nur irgend erdenklichen Martern
unterworfen. Die Knochen der Beine wurden ihm in den
spanischen Stiefeln in einzelne Stücke zerbrochen und
schliesslich wurden dem Unglücklichen (auf Geheiss des
Königs) an allen Fingern die Nägel gespalten, mit einer Kneipzange
ausgerissen und an jeder wunden Stelle wurde ihm
ein eiserner Nagel bis zum Kopfende ins Fleisch eingetrieben.
Aber „der Teufel war so tief in sein Herz eingedrungen,
dass er hartnäckig leugnete, was er vorher eingestanden
hatte“, wesshalb er ohne Geständniss lebendig verbrannt
wurde[149]. — Wie in diesem Falle, so wohnte der König
auch sonst den Verhören persönlich bei, liess sich mitunter
von den Verhörten die Melodien vorspielen, mit

welchen die Teufelsprozessionen begleitet werden, freute
sich, wenn der Teufel französisch von ihm gesagt haben
sollte: „Il est un homme de Dieu“, oder er sei der grösste
Feind, welchen Satan in der Welt habe, — und bedrohte
die Geschworenen mit einer Anklage wegen vorsätzlichen
Irrthums, wenn sie im Verurtheilen nicht eifrig genug
waren.

Mit Jakob's Ueberzug nach London änderte sich die
Scene seines Wirkens; jetzt kam das übersättigte Schottland
etwas zu Athem, und in England erschien sogleich
ein Gesetz (1603), das die Zauberei ganz im Geiste der
königlichen Dämonologie auffasste und die Zauberer, als
der Felonie schuldig, jedes geistlichen Beistandes für unwürdig
erklärte. Jetzt war nicht mehr die Nachweisung
eines durch Zaubermittel begangenen Verbrechens nöthig;
die Zauberei war nun an sich ein solches[150]. Berüchtigt
sind die beiden Prozesse der Lancashire-Hexen in den
Jahren 1613 und 1634, wobei ein boshafter Knabe von
elf Jahren unter der Anleitung seines gewinnsüchtigen
Vaters die Denunziationen machte. Der Betrug wurde
entdeckt, als siebenzehn Weiber schon auf dem Punkte
waren gehängt zu werden[151].

Unerhörte Dinge durchlebte England in der Zeit
seines Bürgerkriegs. Ein gemeiner Mensch, Matthias
Hopkins aus Essex, der sich besonderer Kenntnisse
rühmte, durchzog unter dem Titel eines General-Hexenfinders
(Witch-Finder-general) von 1645 an die Grafschaften
Essex, Sussex, Norfolk und Huntingdon[152]. Wo ein Magistrat
seine Hülfe, die er geschickt zu empfehlen wusste,
in Anspruch nahm, da suchte er gegen freien Unterhalt,
Vergütung der Reisekosten und bestimmte Diäten die
Hexen des Bezirks auf. Als Mittel hierzu dienten ihm
besonders die Proben mit der Nadel und mit dem kalten

Wasser. So brachte er Hunderte von Unglücklichen zum
Tode und fanatisirte den Pöbel täglich mehr.

Unter Anderen fiel auch der Verdacht auf einen fast
achtzigjährigen Greis, einen anglikanischen Geistlichen,
Namens Lowes, der fünfzig Jahre lang seines Amtes in
Ehren gewartet hatte. Derselbe wurde mehrere Tage
und Nächte hindurch mit der landesüblichen tortura insomnii
gequält, bis er ganz ohne Besinnung war und als
Geisteskranker erschien. Schliesslich wurde er ins Wasser
geworfen, verurtheilt und gehängt. Die Einen behaupteten,
er habe standhaft bis ans Ende seine Unschuld betheuert,
während Andere (unter ihnen auch Baxter) erzählten,
er habe bekannt, dass er zwei Teufel (imps) besitze,
von denen der eine ihn immer zum Bösen antreibe,
und mit dessen Hülfe er namentlich ein Segelschiff auf
der See vor seinen Augen zum Sinken gebracht habe[153]. —
Indessen dauerte das Treiben Hopkins nicht lange. Derselbe
hatte eben seinen Besuch der Stadt Houghton in
Huntingdonshire zugedacht, als ein Geistlicher daselbst,
Mr. Gaul, gegen das Unwesen sich erhob. Hopkins, der
nun dem Landfrieden nicht mehr traute, schrieb, um die
Stimmung zu erforschen, an mehrere Magistrate des Orts
folgenden Brief, welcher ausser der Feigheit des Menschen
auch beweist, dass selbst ein ungelehrter Hexenverfolger,
der niemals von Edelin und Loos gehört hat, seine Verdächtigungspolitik
versteht. Er schreibt: „Meinen Empfehl
an Eure Herrlichkeit. Ich erhielt heute einen Brief, der
mich nach der Stadt Namens Gross-Houghton beruft, um
nach übelberüchtigten Personen zu forschen, die man Hexen
nennt (obwohl ich höre, dass Euer Pfarrer in Folge seiner
Unwissenheit arg gegen uns ist). Ich gedenke, geliebt
es Gott, um so eher zu kommen, damit ich dessen seltsame
Meinung in Betreff solcher Angelegenheiten vernehme.
In Suffolk habe ich einen Priester gekannt, der
eben so sehr gegen diese Entdeckung von der Kanzel
herab eiferte, jedoch vom Parlament gezwungen wurde,

an eben derselben Stelle zu widerrufen. Ich wundere
mich sehr, dass solche böse Menschen Verfechter, und noch
dazu unter den Geistlichen, finden, welche täglich Schrecken
und Entsetzen predigen sollten, um die Uebelthäter zu erschüttern.
Ich gedenke Eurer Stadt einen plötzlichen Besuch
abzustatten. Diese Woche komme ich nach Kimbolton,
und es stehen Zehn gegen Eins zu wetten, dass
ich zuerst mich nach Eurer Stadt wende; doch möchte
ich zuvor mit Zuverlässigkeit wissen, ob Eure Stadt viele
Parteinehmer für solches Gesindel zählt, oder ob sie bereit
ist, uns freundlichen Empfang und gute Bewirthung angedeihen
zu lassen, wie andere Orte thaten, in denen ich
war. Wo nicht, so werde ich Euren Bezirk meiden (nicht
als wäre ich zunächst auf mich selbst bedacht), und mich
in solche Gegenden begeben, wo ich nicht nur ohne Controle
handeln und strafen möge, sondern auch Dank und
Belohnung einernte. So verabschiede ich mich ergebenst
und will mich als Euren Diener empfohlen haben.

Matthias Hopkins.“

Hopkins trieb sein Spiel, bis er sich in seinen eigenen
Netzen fing. Das entrüstete Volk nahm zuletzt mit ihm
selbst die Wasserprobe vor, er schwamm, ward schuldig
erkannt und getödtet; ob mit gerichtlichen Formen, oder
nicht, bleibt zweifelhaft. Butler gedenkt seiner im sechsten
Gesange des Hudibras:


Has not this present Parliament


A ledger to the devil sent,


Fully empovered to treat about


Finding revolted witches out?


And has not he within one year


Hang'd threescore of them in a shire? —


Who after proved himself a witch,


And made a rod for his own breech.





Von einer ähnlichen Hexenjagd, die wenige Jahre
später im nördlichen England vorging, berichtet Sykes
in den Local Records. „In den Gemeinderaths-Akten von
Newcastle wird eine Petition in Hexensachen vom 26. März
1649 erwähnt, welche ohne Zweifel von den Einwohnern

unterzeichnet war und deren Inhalt einen Prozess gegen
alle verdächtigen Personen veranlasste. In Folge derselben
schickte die Obrigkeit zwei Gerichtsdiener nach
Schottland und bot einem Schotten, der sich auf die Nadelprobe
zu verstehen vorgab, wenn er nach Newcastle kommen
und die ihm Vorgeführten untersuchen wollte, ausser
freier Her- und Rückreise zwanzig Schillinge für jede
Person, die als Hexe verurtheilt werden würde. Als die
Gerichtsdiener den Hexenfinder zu Pferde in die Stadt
brachten, liess die Obrigkeit durch die Schelle bekannt
machen, wer gegen irgend ein Weib eine Klage wegen
Hexerei vorzubringen habe, der solle es thun; man wolle
dieselbe sogleich verhaften und untersuchen lassen. Dreissig
Weiber wurden in das Rathhaus gebracht, der Nadelprobe
unterworfen und mehrentheils schuldig befunden. Aus
einem Auszuge aus dem Register der Pfarrkirche zu St. Andrews
in Schottland ersieht man, dass ein Mann und
fünfzehn Weiber zu Newcastle wegen Hexerei hingerichtet
wurden. Als der Hexenfinder in dieser Stadt mit seinem
Geschäfte zu Ende war und seine Gebühren in der Tasche
hatte, begab er sich nach Northumberland, um Weiber zu
untersuchen, und erhielt drei Pfund für das Stück; aber
Henry Ogle Esq. bemächtigte sich seiner und forderte
Rechenschaft. Der Mann entwischte nach Schottland, wo
er verhaftet, vor Gericht gestellt und wegen ähnlicher in
diesem Lande verübten Niederträchtigkeiten verurtheilt
wurde. Er gestand am Galgen, dass er über zweihundertundzwanzig
Weiber in beiden Königreichen um den Lohn
von zwanzig Schillingen für den Kopf zum Tode geliefert
habe“[154]. — Ganz England war damals von der unheimlichen
Finsterniss des Hexenglaubens umnachtet. Scenen,
wie sie Shakespeare in seinem Macbeth vorführte, wurden
überall als der Wirklichkeit des Hexenwesens entsprechend
angesehen[155]. — Der berühmte Verfasser der (etwa 1633

erschienenen und den crassesten Aberglauben vertheidigenden)
Religio medici, Thomas Browne, der „Vater
des Deismus“ gab 1664 über zwei Weiber in Suffolk sein
Urtheil dahin ab, dass deren Krämpfe und sonstigen Zufälle
zwar natürlich, aber durch den ihnen einwohnenden
Teufel gesteigert wären, was er durch Berufung auf kurz
vorher in Dänemark vorgekommene Fälle erwies. — Die
beiden Unglücklichen waren mit dieser nichtssagenden Erklärung
als Hexen dargethan und wurden 1665 gehängt[156].
— Im Jahr 1682 wurden in Exeter drei Personen wegen
Hexerei hingerichtet[157].

In Schottland hatten die Hexenprozesse namentlich
seit 1603 ihren ununterbrochenen Fortgang gehabt, und
zwar unter der eifrigsten Mitwirkung der reformirten Geistlichkeit,
die freilich die hochverdiente Hüterin der schottischen
Volksfreiheit war, aber auch den Glauben an Teufelsspuk
und Zauberei sorgsam aufrecht hielt. Um zu
Denunziationen zu ermuntern, waren hier in den Kirchen
Kasten mit Deckelspalten aufgestellt, in welche man die
Namen Verdächtiger werfen sollte. Entsetzlicher Art
waren die eigenthümlichen Torturmittel, die man in Schottland
zur Anwendung brachte[158]. Um eine hartnäckige
Hexe zu wecken, band man ihr einen eisernen Kappzaum
oder Reif mit vier Zacken, die in den Mund eindrangen,
um das Gesicht, und dieser Kappzaum wurde hinten an
der Mauer in einer solchen Weise befestigt, dass die Unglückliche
sich nicht niederlegen konnte. In dieser Stellung
musste dieselbe oft mehrere Tage und Nächte hindurch
verbleiben, während deren sie von Zeit zu Zeit zu

Geständnissen aufgefordert wurde. Gleichzeitig wurde
an ihr mit der tief ins Fleisch eindringenden Nadel zur
Ermittelung des Hexenmales experimentirt[159]. Ausserdem
wurde die Qual noch dadurch gesteigert, dass man die
Gefolterte den sich einstellenden Durst ertragen liess ohne
ihr einen Schluck Wassers zu gewähren. Es soll vorgekommen
sein, dass Einzelne diese Marter — einschliesslich
der tortura insomniae — fünf, sogar neun Tage und Nächte
hindurch ertragen mussten[160].

Ausserdem wurde aber ganz besonders „Verstockten“,
welche auf diesem Wege nicht zum Geständniss zu bringen
waren, mit noch ganz anderen Torturmitteln zu Leibe gegangen.
Hören wir, was Hartpole Lecky[161] S. 101 über
dieselben berichtet: „Die drei vorzüglichsten, welche gewöhnlich
zur Anwendung kamen, waren die Pennywinkis,
die spanischen Stiefeln und die Caschielawis. Erstere war
eine Art Daumenschraube, die zweite ein Gehäuse, in
welches das Bein eingesenkt und darin durch Keile zerquetscht
wurde, die man mit einem Hammer hineintrieb,
die dritte eine eiserne Form, die von Zeit zu Zeit über
einer Kohlenpfanne erhitzt und um den Leib gelegt wurde.
Manchmal wurde der Körper des Opfers mit Schwefelfaden
gebrannt. In einem gleichzeitigen Aktenstücke lesen wir von
einem Manne, der achtundvierzig Stunden unter der scharfen
Tortur in den Caschielawis gehalten wurde, und von einem
anderen, der in derselben schrecklichen Maschine elf Tage
und Nächte lang blieb, dem vierzehn Tage lang die Beine
alltäglich in den spanischen Stiefeln gebrochen und der so
gegeisselt wurde, dass ihm die ganze Haut vom Körper
gerissen ward. — Wie viele Geständnisse durch diese
Mittel erpresst wurden, lässt sich nicht mehr ermitteln.
Zwar ist uns eine grosse Anzahl von Zeugenaussagen und
Geständnissen aufbewahrt, allein diese stammen nur von
einem einzigen Gerichte her. Wir wissen, dass (hier) 1662

mehr als hundertundfünfzig Personen der Hexerei angeklagt
und dass in diesem Jahre vierzehn Untersuchungscommissionen
eingesetzt waren.“ Es kann
also nicht auffallen, wenn ein Reisender gelegentlich bemerkt,
dass er habe 1664 in Leith neun Frauen zusammen
verbrennen sehen oder wie 1678 an einem einzigen
Tage von einem und demselben Gericht neun Frauen verurtheilt
wurden. Ein Graf Mar erzählt, wie einst mehrere
Weiber „mit gellendem Geschrei schon halbverbrannt dem
langsam sie verzehrenden Feuer sich entwanden, einige
Augenblicke mit verzweifelter Kraftanstrengung inmitten
der Zuschauer kämpften, aber bald unter lautem gotteslästerlichem
Angstgeschrei und wilden Unschuldsbetheuerungen
in zuckendem Todeskampfe in die Flammen niedersanken.“[162].

Gegen das Ende des siebenzehnten Jahrhunderts war
die Pest des Hexenglaubens auch nach Nordamerika
von England her eingeschleppt.

Schon im Jahr 1645 waren im Staate Massachusetts
vier Personen der Hexerei angeklagt und hingerichtet
worden. Doch hatte dieses Vorkommniss kein sonderliches
Aufsehen gemacht. Die berüchtigte Hexenjagd
von Salem nahm erst später, im unmittelbaren Anschluss
an eine Quäkerverfolgung, ihren Anfang. — Es ist dabei
zu bemerken, dass die Seele derselben zwei hochangesehene
reformirte Geistliche, Vater und Sohn waren, nämlich
Increase Mather, der zweiundsechszig Jahre als
Seelsorger an der Nordkirche zu Boston gewirkt hat und
dem Neu-England den ersten Grundstein seiner Unabhängigkeit
verdankt, und vor Allem dessen Sohn Cotton
Mather, — wie der Vater ein ernster, gelehrter und
glaubenseifriger Prediger, dessen Name in der englischen
Literatur noch heute mit Auszeichnung genannt wird,
wesshalb seine Dämonomanie noch um so räthselhafter
erscheinen kann.

Ein anscheinend ganz unbedeutendes Ereigniss, welches

sich 1688 zu Boston zutrug, gab den ersten Anlass zu
dem grausigen Drama.

Im Hause eines Maurers war Wäsche abhanden gekommen
— der Verdacht fiel auf eine Waschfrau, welche
in der Familie zeitweise Dienste leistete — diese, empört
über die Beschuldigung, liess sich derbe Aeusserungen
gegen ein Töchterchen der Familie entschlüpfen. Als das
Kind nun den andern Tag erkrankte und das Uebel sich
auch seinen Geschwistern mittheilte, kam man auf den
Gedanken, die Waschfrau habe sie behext. Diese, eine
Irländerin und Papistin (keins von beiden sprach zu ihren
Gunsten) wurde verhaftet, verhört, und da sie unzusammenhängend
und nur gebrochen englisch sprach, schliesslich
in der Verzweiflung auch selbst schuldig zu sein vorgab,
verurtheilt und hingerichtet. — Natürlich hatte
dieser Vorgang einen tiefen Eindruck auf das Volk gemacht
und die Verblendung nahm mehr und mehr zu.
Cotton Mather wurde als Zeuge zu den Kindern des
Maurers gerufen. Nicht zufrieden mit dem, was sich seinen
Augen hier darbot, nahm er das am meisten von Krämpfen
und eigenthümlichen Zuständen befallene Kind mit nach
Hause, um es ungestört examiniren zu können. Es scheint,
dass das kleine Mädchen mancherlei von den Hexereien,
welche in England und Schottland vorgekommen sein
sollten, gehört und seine Phantasie damit erfüllt hatte.
Die Kleine kam nämlich oft in Gegenwart vieler Personen
in einen eigenthümlichen Zustand, setzte sich rittlings auf
einen Stuhl, trabte, galoppirte u. s. w. Bald schien sie
mit unsichtbaren Wesen zu sprechen, bald diesen zuzuhören.
Sie erzählte Cotton Mather von Versammlungen,
welche Hexen weit entfernt von ihrem Hause gehalten
hätten und bezeichnete Personen, welche sie daselbst gesehen
haben wollte u. s. w. — Der, gelind gesagt, etwas
einfältige Geistliche wurde jetzt durch Alles, was er von
der Patientin herausexaminirte, immer mehr von der Wahrheit
der Hexerei überzeugt und hat sogar über den beregten
Fall ein Buch („Memorable Providences relating to Witchcraft
and Possession.“ Lond. 1689) der Nachwelt hinterlassen.



Ein anderer Geistlicher, Paris aus Salem-Village,
welcher seit mehreren Jahren in Unfrieden mit seiner Gemeinde
lebte, war nicht minder von der Sache eingenommen.
Im Februar 1692 wurden einige junge Leute seiner
Familie von eigenthümlichen Zuständen befallen; sie verkrochen
sich unter den Möbeln und in Ecken, sprachen
sonderbar, verrenkten die Glieder und fielen theilweise in
Krämpfe. Der Arzt konnte die Art der Krankheit nicht
erkennen und sprach die Vermuthung aus, dass die Kranken
behext wären. — Nun hatte Paris einen Indianer und dessen
Frau als Dienstboten; — durch diese liess er (wie es in
ihrem Stamm üblich war) einen verzauberten Kuchen
backen und derselbe, einem der Familie gehörenden Hunde
gegeben, sollte es möglich machen, dass die besessenen
Personen erkennen könnten, wer sie behext hätte[163]. Das
Resultat war, dass sie die beiden Indianer für schuldig
erklärten und diese, dazu gedrängt, gestanden es auch ein
und wurden ins Gefängniss geworfen.

Von nun an mehrten sich die Anklagen und am
11. April wurde eine ganze Anzahl der Hexerei beschuldigten
Personen in Salem von einem Gericht, welches aus
sechs Richtern und einigen Geistlichen zusammengesetzt
war, in Untersuchung genommen.

Die wunderbarsten Geständnisse wurden aus dem
Mund der Besessenen herausgelockt. Sie erzählten von
einem schwarzen Manne von übernatürlicher Grösse, welcher
sie verfolge und dränge, dass sie sich in ein von ihm
hingehaltenes Buch einzeichnen und ihre Seele verschreiben
sollten, — von unheimlichen Zusammenkünften solcher
Personen, die sich bereits dem Teufel verschrieben hätten,
welche mit dem Ausdruck von Hohn und Spott Brod und
Wein genössen und es ihr Sakrament nennten, u. s. w.
Sie erzählten weiter, dass sie auf einem Stock zu den
Versammlungen ritten und dass sie die Absicht hätten,
das Reich Christi zu zerstören und das Reich des Teufels

aufzurichten und dass dann Alles gut sein würde. — Die
Tollheit ging bald so weit, dass sogar ein vierjähriges
Mädchen als der Hexerei dringend verdächtig gefänglich
eingezogen wurde. Man gab ihm schuld, dass es sich zuweilen
unsichtbar mache, und dass es denen, von welchen
es angesehen werde, durch seinen bösen Blick Unheil
zufüge.

Als im Mai 1692 Sir W. Phipps als Gouverneur nach
Neu-England kam, erschien dieser keineswegs als Friedensherold,
sondern machte durch seine strengen Massregeln
(er befahl u. A., dass die wegen Hexerei verklagten Gefangenen
in Ketten gelegt werden sollten) die Sache noch
ärger. Immer mehr Anklagen wurden laut und die Angeklagten
glaubten sich oft nur dadurch helfen zu können,
dass sie wieder andere Personen beschuldigten, Hexen zu
sein. Hatte man im Anfange nur niedrige und in schlechtem
Rufe stehende Personen angeklagt, so ging man nun
weiter und belastete auch Höherstehende. Wagte Jemand
zu ihren Gunsten zu sprechen, so wurde er ebenfalls der
Hexerei verdächtig. — Am 31. Mai 1692 wurde ein Seekapitän
aus Boston nach Salem gebracht und vor Gericht
gestellt. Er fragte ganz erstaunt seine Ankläger, wie sie
sich nur denken könnten, dass er nach dieser Stadt kommen
möge, um Personen zu schädigen, da er Salem noch
nie zuvor gesehen? Aber er wurde verurtheilt und ins
Gefängniss geworfen; der Beschliesser jedoch scheint ihm
zur Flucht behülflich gewesen zu sein.

Die Gefängnisse füllten sich immer mehr und manches
Todesurtheil wurde vollstreckt. Die Besessenen nahmen
massenhaft zu und ihre Aussagen, oft ganz barock, wurden
von dem Gericht für Wahrheit hingenommen. Die Besessenen
wollten Besuche von den Hexen erhalten haben,
welche mitten in der Nacht durch das geschlossene Fenster
kamen, sie gleich einem Alp stundenlang drückten, so
dass sie kein Glied rühren und nicht athmen konnten; sie
wollten die Hexen sich bald in ein Schwein, bald in einen
Popanz, bald in andere Gestalt verwandeln gesehen haben.
In den gerichtlichen Verhören behaupteten sie den „schwarzen

Mann“ neben den Angeklagten stehen zu sehen, um
ihnen die Worte ihrer Vertheidigung ins Ohr zu flüstern
und die Richter waren dabei von der Schuld der Angeklagten
so fest überzeugt, dass sie ihnen sogar den einzigen
ihnen gebliebenen Beweis des Alibi nicht gestatteten.

Mehrere Hinrichtungen waren bereits vorgekommen,
da standen am 5. August wieder sechs Angeklagte vor
Gericht, von welchen fünf am 19. August hingerichtet
wurden. Unter diesen befand sich ein Geistlicher, Mr.
Georg Burroughs, welcher seine Richter mit dem Ausspruche,
dass es weder jemals Hexen, welche einen Bund
mit dem Teufel gemacht, gegeben hätte noch gebe, sehr
erzürnt hatte. Auf dem Richtplatze wendete er sich zu
der umstehenden Menge und sprach zu ihr mit so viel
Gefühl, dass aus manchem Auge Thränen flossen. Da
aber riefen die Ankläger: „Der schwarze Mann steht neben
ihm und diktirt ihm was er sagen soll“ und Dr. Cotton
Mather, der zu Pferde anwesend war, rief der Menge zu,
es sei kein wirklicher Geistlicher, sondern seine Frömmigkeit
sei nur Verstellung und auch hier habe, wie so manchmal,
der Teufel die Gestalt eines Engels des Lichts angenommen.
— Sofort war die Sympathie des Volkes verwischt
und der Henker ging zu seiner Amtsverrichtung
über. — Mit Burroughs wurde u. A. ein früherer Gefängnissbeamter
hingerichtet, welcher, um sein trauriges Geschäft
nicht länger betreiben zu müssen, entflohen, aber
auf der Flucht ergriffen worden war.

Ein Rechtsgelehrter, welcher sich geweigert, in einem
Hexenprozess zu fungiren, wurde zu Tod gepresst, die
Zunge ihm aus dem Mund gerissen und als er im Todeskampf
lag, wieder mit einem Stock in den Mund hineingedrückt.

Neunzehn Personen waren nun bereits gehängt worden,
einschliesslich des zu Tode Gequetschten — und die Richter
begannen denn doch, sich zu fragen, wie sie ihr Verfahren
rechtfertigen sollten, wesshalb Cotton Mather auf dringenden
Wunsch des Gouverneurs sieben Hexenprozesse
durch die Presse veröffentlichte und dieselben durch Hinweisung

auf ähnliche in England vorgekommene Fälle zu
rechtfertigen suchte. „More Wonders of the invisible
World“, wurde im Oktober herausgegeben. Indessen
war doch durch verschiedene Vorkommnisse im Volk bereits
ein Zweifel an der Wahrheit der Sache entstanden
und, nachdem man den Durst nach Menschenblut gestillt,
stieg man eine Stufe herunter und richtete seine Wuth
auf Thiere. So wurde z. B. ein Hund, den man für besessen
und ein anderer, den man für einen Zauberer hielt,
gehängt.

Aber die Seuche ging von Salem nach anderen Orten
über. In Andover liessen Leute, deren Angehörige krank
waren, von Salem Personen, welche das „Gespenster-Gesicht“
hatten, kommen, damit sie ihnen sagen sollten, wer
die Kranken behext habe. So begann denn hier dasselbe
Schauspiel wie in Salem und nachdem der Friedensrichter
(Dudley Bradstreet) dreissig bis vierzig Personen verhaften
hatte lassen, fühlte er sich doch sehr in seinem
Gemüthe beunruhigt und weigerte sich, weitere Verhaftsbefehle
auszustellen. Darauf aber wurde er selbst als der
Hexerei schuldig angeklagt und musste, als einziges Mittel
seiner Rettung, die Flucht ergreifen.

Bald darnach wurde ein angesehener Herr aus Boston
angeklagt; dieser jedoch, rasch entschlossen, wusste sich
einen Verhaftsbefehl gegen seine Ankläger zu verschaffen
und berechnete seinen ihm durch Verleumdung zugefügten
Schaden auf tausend Pfund Sterling. — Dieses kühne
Vorgehen richtete viel aus — die Anklagen hörten plötzlich
auf und kamen von dieser Zeit an in Misskredit. Viele,
welche bereits Geständnisse abgelegt hatten, zogen dieselben
wieder zurück und am 3. Januar 1693 wurden an
dem obersten Gerichtshof von Salem von sechsundfünfzig
Anklageschriften dieser Art dreissig einfach bei Seite gelegt,
und von den übrigen sechsundzwanzig, als sie zum
Prozess kamen, nur drei für berechtigt und die betreffenden
Personen für schuldig befunden. Ende Januar wurden
zehn gefangene Personen, welche bereits verurtheilt waren,
frei gelassen.



Im April desselben Jahres wurde der Gouverneur
Phipps von seiner Stelle in Neu-England abgerufen und
vor seiner Abreise setzte er alle wegen Hexerei verdächtigen
Gefangenen in Freiheit. Es betrug die Zahl derselben
um diese Zeit hundertundfünfzig, von welchen fünfzig
gestanden hatten, wirklich Hexen zu sein. Weitere zweihundert
waren angeklagt, aber noch nicht gefänglich eingezogen.
— Das Volk befürchtete von dieser Massregel,
welche es für sehr verkehrte Mildthätigkeit hielt, die
schlimmsten Folgen, allein die Hexerei hörte von diesem
Augenblick an auf. Die Leute begannen nachzudenken,
sahen ihren Irrthum ein und beklagten ihn. Vor Allem
richtete sich nun der Unmuth des Volkes auf den Pfarrer
von Salem-Village, Paris, welcher den ersten Anstoss zur
Verfolgung von Hexen gegeben hatte. Obgleich dieser
nun selbst von seinem Unrecht überzeugt war, dieses eingestand
und bitter bereute, so liessen die Leute ihm doch
keine Ruhe, bis er Stadt und Land verliess.

So erstarb denn nach und nach der Hexenglaube,
wenn auch einzelne Personen nicht ganz davon lassen
wollten. — Einmal allerdings schien er wieder aufleben
zu wollen, indem ein junges Mädchen, Margaret Bule
in Boston, in Convulsionen fiel und von acht Gespenstern,
die Personen ihrer Bekanntschaft sein sollten, besucht sein
wollte. Cotton Mather suchte sie auf, glaubte sich von
der Wahrheit ihrer Aussage zu überzeugen und leicht
hätte eine neue Flamme auflodern können, wäre ihr nicht
von anderer Seite entgegengearbeitet worden. Ein intelligenter
Kaufmann, Calef, von Boston, besuchte nämlich
Margaret Bule ebenfalls und kam dabei zu einem der
Ansicht Cotton Mather's vollständig verschiedenen Resultat.
Von dem Buche Calef's „More Wonders of the invisible
World“ erhalten wir wohl die allergenaueste Anschauung
der damaligen Vorgänge in Salem und Andover.

Seit dieser Zeit hörte man in New-England nichts
mehr von Hexen. Das Volk schämte sich seiner Verirrung
und bereute sie tief. Am 17. Dezember 1696 wurde in
Salem ein grosses Fasten gehalten, wo Gott um Verzeihung

gebeten und angerufen wurde, solche Vorkommnisse nicht
mehr gestatten zu wollen und die Richter unterzeichneten
eine Schrift, worin sie ihre Reue bekannten und Gott
baten, ihnen und den Ihrigen ihre Schuld nicht anzurechnen.
— Eine tiefe Beschämung hatte sich der verirrten
Seelen bemächtigt.

Schliesslich sei noch eine wörtliche Erklärung einiger
der Hexerei angeklagten Frauen beigefügt. Sie sagten
aus: „Als die Frau von Joseph Ballard in Andover krank
war, liess dieser — entweder aus eigenem Antrieb oder
durch Andere dazu veranlasst — aus Salem-Village zwei
von den sogenannten besessenen Personen herüberholen
und diess war die Ursache der schrecklichen Trübsal,
welche über uns in Andover kam. Die Augen wurden
uns verbunden und unsere Hände auf die besessenen Personen
gelegt, welche, als wir in ihre Nähe kamen, von
ihren Krämpfen befallen wurden. Dann sagten sie, wir
wären schuldig an ihrem Ungemach, worauf wir infolge
eines Verhaftsbefehles gefangen genommen und nach Salem
gebracht wurden. Obgleich wir uns nun diesem Verbrechen
gegenüber vollständig unschuldig wussten, waren
wir doch Alle über diese Anklage so überaus erstaunt,
erschreckt und verwirrt, dass wir fast den Verstand verloren.
Unsere nächsten Verwandten, welche uns in dieser
schrecklichen Lage sahen und unsere grosse Gefahr kannten,
verleugneten alle Liebe und alles Mitleid und beschworen
uns, dasjenige zu beichten, was wir denn auch
gebeichtet haben; und wahrhaftig, dieses Bekenntniss war
kein anderes, als das, was uns von einigen Herren aufgenöthigt
(suggested) wurde. Sie sagten uns, dass wir Hexen
wären, dass sie es wüssten und dass wir es wüssten und
dass sie wüssten, wir wüssten es — diess Alles machte
uns verwirrt, dass wir schliesslich dachten, wir wären
wirklich Hexen. Unser Verstand, unsere Vernunft, alle
unsere geistigen Fähigkeiten waren uns abhanden gekommen
und wir waren unfähig, unsern Zustand beurtheilen
zu können, und da sie uns mit ihrer Härte über die Massen
unfähig gemacht hatten uns zu vertheidigen, so sagten wir

Alles und Alles was sie wünschten und das Meiste, was
wir sagten, war in der That eigentlich nur ein Zustimmen
zu dem, was sie gesagt hatten.“ — So endete die grausige
witchcraft-delusion von Salem[164].

In Frankreich verliessen die Parlamente die Bahn
der Besonnenheit, welche ihnen das Lob eines Duarenus
und den Tadel eines Bodin erworben hatte. Das von
Dôle verurtheilte z. B. 1573 Gilles Garnier aus Lyon, der
angeklagt und geständig war, als Wehrwolf mehrere Kinder
in der Umgegend zerrissen zu haben, zum Feuer[165];
das von Paris sprach 1578 ein gleiches Urtheil über den
Wehrwolf Jacques Rollet[166] und bestätigte 1582 das Todesurtheil
einer Hexe, welche einem jungen Mädchen den
Teufel in den Leib geschickt hatte[167]. Mit der Wirksamkeit
der Gerichte unter Heinrich III. ist Bodin überhaupt
zufrieden; doch geschah der Ligue noch bei weitem nicht
genug. Dieser König liess einst einige angebliche Besessene
durch eine Commission untersuchen und dann als
Betrüger einsperren. Man warf ihm darum Begünstigung
der Zauberei vor. Ein kurz vor Clement's That erschienenes
Pamphlet enthielt nicht nur den Vorwurf, dass Heinrich
einige Verurtheilte begnadigt habe, sondern machte
ihn sogar selbst der Zauberei und eines vertrauten Umgangs
mit dem Hofteufel Terragon verdächtig. Clement
soll besonders hierdurch zu seinem Meuchelmord bestimmt

worden sein[168]. Eine Deputation der Sechszehner hatte
vor dem goldenen Cruzifixe des Königs zwei Candelaber
aus getriebenem Silber mit Satyrfiguren bemerkt. Hierüber
berichtet ein damals verbreitetes Pamphlet Folgendes[169]:
„On a trouvé dernièrement, au bois de Vincennes,
deux Satyres d'argent, de la hauteur de quatre pieds. Ils
étaient au-devant d'une croix d'or, au milieu de laquelle
il y avait enchâssé du bois de la vraie croix de notre
Seigneur Jésus-Christ. Les politiques disent, que c'étaient
des chandeliers. Ce qui fait croire le contraire, c'est que,
dans ces vases, il n'y avait pas d'aiguille qui passât pour
y mettre un cierge ou une petite chandelle; joint qu'ils
tournaient le derrière à la dite vraie croix, et que deux
anges ou deux simples chandeliers y eussent été plus décens
que ces Satyres, estimés par les payens êtres des
dieux des forêts, où l'on tient que les mauvais esprits se
trouvent plûtôt qu'en autres lieux. Ces monstres diaboliques
ont été vus par messieurs de la ville. — Outre ces deux
figures on a trouvé une peau d'enfant, laquelle avait été
corroyée; et sur icelle y avait aussi plusieurs mots de sorcellerie
et divers caractères. — Tout ce qu'il (Henri III.)
allait souvent au bois de Vincennes, n'était que pour entendre
à ses sorcelleries, et non pour prier Dieu.“

Auch mit den Zeiten Heinrich's IV. hätte Bodin's
Eifer zufrieden sein dürfen, wenn sein Buch so weit gereicht
hätte. Dass im Hexenprozesse unter diesem König
eine Pause eingetreten sei, ist eine Unwahrheit; die Berichte
aus Poitou, die Register der Parlamente zu Bordeaux
und Paris und das Zeugniss des Convertiten und
Jesuitenjüngers Florimond de Remond, der sich seiner
Mitwirkung rühmt, beweisen das Gegentheil. „Unsere

Gefängnisse, — sagt der letztere, — sind voll von Zauberern;
kein Tag vergeht, dass unsere Gerichte sich nicht
mit ihrem Blute färben und dass wir nicht traurig in unsere
Wohnungen zurückkehren, entsetzt über die abscheulichen,
schrecklichen Dinge, die sie bekennen. Und der
Teufel ist ein so guter Meister, dass wir nicht eine so
grosse Anzahl derselben zum Feuer schicken können, dass
nicht aus ihrer Asche sich wiederum neue erzeugen“[170].
Garinet sucht den Grund, warum auch Heinrich IV. diese
Prozesse geschehen liess, hauptsächlich darin, dass er dadurch
den seinem Vorgänger wegen Begünstigung der
Zauberer gemachten Vorwürfen habe entgehen wollen.
Wie dem auch sei, im Jahr 1609 stellten Despagnet,
Präsident, und De Lancre, Rath des Parlaments zu Bordeaux,
in königlichem Auftrage eine grosse Untersuchung
unter den Basken von Labourd an[171]. Es wurden hier
mehr als sechshundert Personen verbrannt, und der abergläubische
De Lancre stellte aus seinen Erfahrungen zwei
Traktate zusammen, die nach Form und Inhalt der Dämonolatrie
des Remigius nahe kommen[172].

Viele Verfolgte entflohen aus Labourd nach Spanien
und veranlassten daselbst die vor der Inquisition von Logroño
verhandelten Prozesse, aus deren Protokollen wir
oben die Beschreibung des Hexensabbaths mitgetheilt
haben[173]. Am 7. und 8. November 1610 wurde zu Logroño
ein feierliches Auto da Fé gehalten. Unter zweiundfünfzig
Personen, die bestraft wurden, befanden sich neunundzwanzig
Zauberer. Achtzehn von diesen wurden, weil sie

im Verhör sich zur Aussöhnung mit der Kirche willfährig
gezeigt hatten, frei gelassen, eilf aber, weil sie leugneten, zur
Uebergabe an den weltlichen Arm verurtheilt. Als Denunzianten
hatte man hierbei verschiedene Kinder gebraucht,
die der Vikar von Vera bei sich schlafen liess und exorzisirte,
die aber dennoch, als der Exorzismus einst versäumt
wurde, von den Hexen auf den Sabbath entführt sein sollten.
— Dieser Prozess veranlasste eine niemals in den Druck
gekommene Eingabe des Humanisten Peter de Valencia,
eines Freundes von Arias Montanus, an den Grossinquisitor.
Es wird darin ausser andern Missständen des Hexenprozesses
besonders das Unrecht hervorgehoben, bei der
Zweifelhaftigkeit des Gegenstandes selbst Leugnende
zu verurtheilen; eine genaue Instruktion für die Inquisitoren
müsse die Willkür abschneiden. Zwar liest man,
dass der Grossinquisitor diesen Aufsatz mit Verachtung
bei Seite gelegt habe; doch ist es gewiss, dass eine beschränkende
Instruktion für die Provinzialinquisitoren bald
darauf erschien[174].

Unter Ludwig's XIII. Regierung erregten am meisten
Aufsehen die beiden Prozesse gegen die Geistlichen Gaufridy
und Grandier. Der eine derselben fällt in die Periode
von Richelieu's Staatsverwaltung und verlief nicht ohne
Mitwirkung des Kardinals, der in diesem Punkte nicht
über seiner Zeit stand. Letzteres hatte er schon 1618 als
Bischof beurkundet, als er den Gläubigen seiner Diözese
eine Schrift zusandte, die er 1626 wieder auflegen liess,
und in welcher sich unter andern folgende Stelle findet:
„La magie est un art de produire des effets par la puissance
du diable; sorcellerie ou maléficie est un art de nuire aux
hommes par la puissance du diable. Il y a cette différence
entre la magie et la sorcellerie, que la magie a
pour fin principale l'ostentation, se faire admirer; et la sorcellerie
la nuisance“[175].



Louis Gaufridy[176], Benefiziatpriester an der Kirche
des Accoules zu Marseille, galt, wie eine aus der Feder
seiner Feinde geflossene Geschichtserzählung sagt, für den
frömmsten Mann auf Erden und sah seinen Beichtstuhl
besonders vom weiblichen Geschlechte umdrängt. Plötzlich
hört man von Exorzismen, die der Dominikaner Michael,
Prior von St. Maximin, an einigen Nonnen des Ursulinerinnenklosters
vornimmt. Die Teufel Beelzebub, Asmodeus,
Leviathan u. a. reden aus ihnen, weissagen vom
Antichrist und vom jüngsten Tage und erzählen ganz besonders
vom Priester Gaufridy schreckliche Dinge. Derselbe,
sagen sie, habe sich mit Leib und Seele dem Teufel
verschrieben, um Ansehen und Weibergunst zu erlangen:
er sei König der Zauberer in Hispanien, Frankreich, England,
in der Türkei und in Deutschland, und sein Hauch
bezaubere die Frauen, wenn er dieselben missbrauchen
wolle, unwiderstehlich. So habe er die jüngste unter den
Nonnen, Magdalene de la Palud, verführt, zum Hexentanze
mitgenommen und zum Abfalle bewogen; als dieselbe
aber reumüthig ins Kloster zurückgekehrt, habe er
ihr und ihren Gefährtinnen Plageteufel zugesandt, um sie
zu besitzen und zu martern. Nun war zwar in Marseille
die allgemeine Stimme, dass Gaufridy dessen unschuldig
sei und nur aus Missgunst vom Pater Michael verschrieen
werde. Doch kam die Sache vor das Parlament von Aix,
wo Magdalene, nachdem der Präsident ihr das Leben zugesagt,
ein umständliches Bekenntniss über die zauberischen
Schändlichkeiten Gaufridy's ablegte. Dieser ward
verhaftet, von einigen Amtsärzten in Gegenwart des erzbischöflichen
Vikars der Nadelprobe unterworfen und mit
Magdalene, die sich, bei fortdauernden unkeuschen Angriffen
der Teufel, des geistlichen Beistands der Dominikaner
und Kapuziner erfreute, confrontirt. Gaufridy schwur
bei Gott und den Heiligen, dass er falsch angeklagt sei.

Magdalene bekam indessen neue, noch heftigere Anfälle,
und die Teufel Beelzebub und Verrine bezeugten aus der
Besessenen, dass Gaufridy als Fürst der Zauberer weit
schlimmer gewesen sei, als der Teufel selbst. Hierin fand
das Parlament genugsamen Grund, dem Angeklagten das
Leben abzusprechen; er wurde, um Nennung seiner Complicen
zu erpressen, die man als Hunde und Eulen schaarenweise
um das Gefängniss heulen hörte, gefoltert, dann degradirt
und am 30. April 1611 auf dem Dominikanerplatze
zu Aix lebendig verbrannt. Bald nach seinem Tode erschien
eine umständliche Darstellung dieser Teufelsgeschichten,
wie man sie eher bei einem Cäsarius von Heisterbach,
als im Jahrhundert Ludwig's XIV. suchen würde.
Auch liess man ein angeblich von Gaufridy gethanes Geständniss
drucken, welches der Mercure Français von 1617
aufnahm. Dasselbe mag das Detaillirteste sein, was wir
aus französischen Prozessen besitzen, und ist nicht nur in
allen Hauptpunkten, sondern auch in den meisten Nebendingen
denen der spanischen, englischen, deutschen, italienischen
und schwedischen Hexen vollkommen gleich.
Bemerkenswerth ist nur, dass im Pactum sowohl bei Gaufridy,
als bei Magdalene de la Palud noch die seltenere
Form des Chirographums mit Blut vorkommt[177].

Wenden wir uns noch zu einer zweiten Geschichte
von Besessenen, die ebenfalls in einem Ursulinerinnenkloster
spielt[178]. Zu Loudun, in der Diözese von Poitiers,
lebte der Priester Urbain Grandier im Besitze zweier
Präbenden; er verdankte dieselben nicht Familienverbindungen
in der Stadt selbst, wo er fremd war, sondern der
Protektion der Jesuiten zu Bordeaux, in deren Schule er
sich ausgezeichnet hatte. Grandier war schön, kenntnissreich
und gewandt, aber hochfahrend, sarkastisch und

wegen seiner Neigung zum weiblichen Geschlechte von
Ehemännern und Vätern gefürchtet. Darum fehlte es ihm
nicht an Neidern und Feinden. Der königliche Prokurator
Trinquant, aufgebracht über die heimliche Niederkunft
seiner Tochter, die ein dumpfes Gerücht mit Grandier in
Verbindung brachte, vereinigte sich mit etlichen seiner
Verwandten, Priestern und Beamten, die zum Theil schon
wegen verlorener Prozesse auf Grandier erbost waren, zum
Sturze desselben. Man beschuldigte ihn vor dem Bischofe
der Gottlosigkeit, vielfacher Unkeuschheit und sogar mitten
in seiner Kirche verübter Nothzucht. Auf öffentlicher
Strasse kam es zu Zänkereien, und Grandier wurde in
seinem Priesterornate durchgeprügelt. Während er nun
in Paris Genugthuung suchte, verordnete der Bischof von
Poitiers, der eines Dienstvergehens wegen in der Hand
des Complottes war, seine Verhaftung (22. Oktober 1629).
Obwohl es an allen Beweisen fehlte, so wurde Grandier
dennoch vom Offizialate zur Busse verurtheilt und der
Ausübung geistlicher Funktionen zu Loudun auf immer für
unfähig erklärt. Er appellirte, und die Sache ward vor den
königlichen Gerichtshof zu Poitiers verwiesen. Es ergab
sich, dass selbst falsche Zeugnisse abgelegt worden waren;
Grandier wurde daher freigesprochen und vom Erzbischof
von Bordeaux, Henri Escoubleau de Sourdis, in seine
Aemter wieder eingesetzt. Die Versetzung verschmähend,
welche ihm der Erzbischof zur Vermeidung weiterer Verdriesslichkeiten
anbot, zog er jedoch mit einem Lorbeerzweige
in der Hand zu Loudun ein, erhob Entschädigungsklagen
gegen seine Feinde und reizte diese bei jeder Gelegenheit
durch ungemessenen Hohn.

In dieser Stadt war vor wenigen Jahren ein Ursulinerinnenkloster
gestiftet worden; die Nonnen desselben
waren noch arm und wohnten in einem gemietheten Hause,
in welchem sie eine Pension hielten. Doch waren etliche
unter diesen Damen munterer Laune und hatten sich bereits
mehrfach das Vergnügen gemacht, ihre älteren leichtgläubigeren
Schwestern durch Gespenstererscheinungen
zu necken. Jetzt verbreitete sich in der Stadt das Gerücht,

dass der Pater Mignon, Beichtvater des Klosters, der
schon früher gegen Grandier im Bunde gewesen war, etliche
von bösen Geistern besessene Nonnen fleissig exorzisire.
Die Wahrheit war, dass er dieselben durch mancherlei
Vorspiegelungen vermocht hatte, sich zu einer
höchst ruchlosen Rolle abrichten zu lassen. Als sie die
nöthige Fertigkeit erlangt hatten, lud er einige Magistratspersonen
unter der Anzeige, dass eine der Nonnen von
einem lateinischredenden Teufel besessen sei, zum Augenschein
ein. Kaum bemerkte die Oberin (Domina) die eingeführte
Behörde, so sprang sie unter Zuckungen auf,
grunzte wie ein Schwein, kroch unter das Bett und geberdete
sich auf das Seltsamste. Mignon und seine Gehülfen,
Mönche aus dem von Grandier heftig befehdeten
Carmeliterinnenkloster, ergriffen sie, und ersterer richtete
an den aufschürigen Teufel die Frage: Propter quam causam
ingressus es in corpus hujus virginis? Antwort: Causa
animositatis. Frage: Per quod pactum? Antwort: Per
flores. Frage: Quales? Antwort: Rosas. Frage: Quis
misit? Antwort: Urbanus (dieser Name wurde zögernd
und stockend ausgesprochen). Frage: Dic cognomen!
Antwort: Grandier. Frage: Dic qualitatem! Antwort: Sacerdos.
Frage: Cujus ecclesiae? Antwort: Sancti Petri.
Frage: Quae persona attulit flores? Antwort: Diabolica! —
Hierauf kam die Nonne wieder zu sich selbst und betete.
Mignon aber nahm die beiden Magistratspersonen bei
Seite und machte ihnen bemerklich, dieser Fall habe viele
Aehnlichkeit mit der Sache des zu Aix verbrannten Pfarrers
Gaufridy. Dergleichen Scenen wiederholten sich an
den folgenden Tagen vor einer Schaar von Neugierigen.
In einer derselben entstand das Geschrei, eine Katze sei
durch den Schornstein herabgekommen; man suchte, fand
eine Katze auf dem Betthimmel, brachte sie auf das Bette
der Oberin, und einer der Exorzisten beschwor sie unter
vielfacher Bekreuzung. Manche unter den Umstehenden
wollten indessen in dem Thiere nur eine der wohlbekannten
Klosterkatzen erkennen. Zuletzt verkündete man für
den folgenden Tag die definitive Austreibung der Teufel,

und als das Gericht zur bestimmten Stunde erschien, um
ein Protokoll darüber aufzunehmen, ward es an der Thüre
mit der Nachricht empfangen, die Sache sei bereits zu Ende.

Mittlerweile hatte sich Grandier beim königlichen
Baillif und beim Bischof von Poitiers über Verleumdung
beklagt; dieser jedoch gab ihm kein Gehör, und als jener
die Exorzismen durch die bisherigen Priester ohne die
Gegenwart des Gerichts verbot, gehorchten weder die
Nonnen, noch die Exorzisten, sondern beriefen sich auf
den Bischof. Bald fing ein zweiter Akt der Besessenheiten
an, und obgleich sich die Teufel mit ihrem Latein und
Weissagen schmachvoll blamirten, so nannten sie doch
Grandier's Namen deutlich genug, um den Mann in immer
ärgeres Geschrei zu bringen. Das Schlimmste für diesen
war, dass auch ein Offizier zu Loudun, der bei Richelieu
etwas vermochte, zu seinen Feinden hielt. Grandier's
Klagen wurden nirgends gehört. Dem plumpen Betruge
arbeitete nur der Baillif entgegen, der mehrmals die Nonnen
so verwirrte, dass die Exorzisten mit Schimpf bestanden.
Doch predigten diese mit Salbung über den Unglauben,
der die Wunder Gottes und die Herrlichkeit der katholischen
Kirche in dem Geschehenen nicht erkennen wolle,
und sie erhielten neuen Muth, als ihnen der Bischof noch
zwei Helfer sandte. Die Sache sollte eben von Neuem
angehen, als der Erzbischof bei einem zufälligen Besuche
in der Nachbarschaft seinen Arzt mit gemessenen Instruktionen
zur Beobachtung nach Loudun schickte. Jetzt hatten
die Besessenheiten auf einmal ein Ende, und der Prälat erliess
auf Grandier's Bitte für den Fall der Wiederkehr
Bestimmungen hinsichtlich der Behandlung der Nonnen,
welche vorerst weder diesen, noch ihren bisherigen Seelenärzten
angenehm sein konnten. (Anfang 1632.)

Mignon und die Nonnen lebten bereits in tiefer Verachtung,
letztere auch, weil die Kostgänger ausblieben,
in Dürftigkeit, als der Staatsrath von Laubardemont,
eine Kreatur Richelieu's, in Loudun eintraf, um einem
königlichen Befehle zufolge die Schleifung des dasigen
Schlosses zu leiten. Dieser Mann war ein Verwandter der

Domina und wurde bald in das Interesse der Verschworenen
gezogen. Man vereinigte sich, Grandier als den
Verfasser eines Pasquills[179], das kurz zuvor zu Gunsten der
Königin Mutter gegen Richelieu erschienen war, zu bezeichnen.
Kaum war Laubardemont wieder in Paris, so
begannen die Besessenheiten in noch grösserem Style, als
zuvor; nicht nur sämmtliche Nonnen, sondern auch weltliche
Jungfrauen in der Stadt und Umgegend wurden
heimgesucht, und man verbreitete unter dem Titel: la Démonomanie
de Loudun eine Schrift, worin die Einzelheiten
der wunderbaren Ereignisse dargestellt wurden.
Da, gegen das Ende des Jahres, erschien plötzlich Laubardemont
als königlicher ausserordentlicher Untersuchungs-Commissär
für alle früheren und gegenwärtigen Vergehen
Grandier's; seine Vollmachten waren die ausgedehntesten
und schnitten sogar die Appellation ab. Er begann sein
Geschäft mit Grandier's Verhaftung und der Wegnahme
seiner Papiere, unter welchen sich indessen nichts Anstössiges
fand, als eine Abhandlung über den Cölibat. Hiergegen
appellirten die Verwandten, und das pariser Parlament
genehmigte die Appellation, ohne dass darum Laubardemont
in seinem Gange sich hemmen liess. Grandier's
Feinde hatten gewonnenes Spiel: sie waren seine Richter
und Wächter, fungirten als Exorzisten, Experten und
Zeugen.

Die Zahl der beschwörenden Priester mehrte sich jetzt
von Tag zu Tag. Die Mönche Frankreichs, den Pater
Joseph an der Spitze, verhandelten damals stark den vom
Kapuziner Tranquille aufgestellten Satz, dass der Teufel,
wenn er ordnungsmässig beschworen werde, sich gezwungen
sehe, die Wahrheit zu sagen. Dieser Satz
war nicht nur für mancherlei Inquisitionszwecke, sondern
auch wegen seiner Anwendung in der Beweisführung für
angefochtene Kirchendogmen von praktischer Bedeutung.
In der Hoffnung, durch die Besessenen von Loudun die
Frage zur Entscheidung zu bringen, strömten Mönche verschiedener

Orden dahin zusammen. Auch der Pater Joseph
hatte sich incognito eingefunden; da er aber die Sache
allzu plump angelegt fand, um nicht in der öffentlichen
Meinung zu verunglücken, so zog er sich frühzeitig zurück
und überliess geringeren Geistern die Gefahr der Schande.
Diese konnte nicht ausbleiben, da viele der gleichsam
in Programmen vorherverkündigten Taschenspielerstücke
gänzlich scheiterten. Einst war angesagt, dass am folgenden
Tage der Teufel während der Exorzismen dem
Herrn von Laubardemont den Hut vom Kopfe nehmen
und so lange in der Luft schweben lassen werde, als man
ein Miserere singe. Die Exorzismen wurden bis zum Abend
verlängert, Laubardemont sass etwas abgesondert unter
dem Gewölbe; die angekündigte Scene konnte aber nicht
aufgeführt werden, weil etliche neugierige Zweifler unter
das Kirchendach vorgedrungen waren und daselbst einen
Burschen ertappt hatten, der nur auf die Dämmerung
wartete, um mittelst eines Angelhakens, der an einem
Faden durch ein Loch der Decke hinabgelassen werden
sollte, das diabolische Schweben des Hutes zu bewerkstelligen.
Vornehme Fremde, die gekommen waren, reisten
jetzt murrend und kopfschüttelnd ab. Da erschien der
Bischof von Poitiers persönlich, um gegen den Unglauben
zu predigen, und die Exorzisten verkündigten, dass es eine
Beleidigung Gottes, des Königs und des Kardinals Richelieu
sei, nicht an die Wahrheit der Besessenheiten zu glauben.
„Dieses ist es, — schrieb der Pater Tranquille, — dass
wir sagen können, dieses Unternehmen sei Gottes
Werk, weil es ein Werk des Königs.“ Die überaus schamlosen
Reden und Geberden der Besessenen hatten beim
Volke Unwillen erregt; auch davon zu reden wurde durch
öffentlichen Anschlag und durch Verkündigung von der
Kanzel verboten.

Mittlerweile war Grandier verhört, confrontirt und
der Nadelprobe unterworfen worden. Man hatte bei der
letzteren da, wo nach der Aussage der Nonnen das Stigma
sein sollte, das runde Ende der Sonde angesetzt, an den
übrigen Körpertheilen dagegen die Spitze bis auf den

Knochen eingebohrt, um ihn zum Schreien zu bringen.
Falsche Zeugen waren verhört worden, und selbst der
Protokollfälschung hatte man sich nicht geschämt. Grandier's
Dokumente aus den früheren Händeln befanden sich
in Laubardemont's Verwahrung; sein Bruder, ein Parlamentsadvokat,
war durch Verhaftung unschädlich gemacht,
der wackere Baillif mit Frau und Kind selbst der Zauberei
beschuldigt. Was half es, dass jetzt einige der missbrauchten
Nonnen ihre Aussagen widerriefen und unter
Thränen der Reue betheuerten, dass sie nur Werkzeuge
der niederträchtigsten Kabale gewesen? Die Geistlichen
versicherten, dass nur der Teufel aus ihnen rede, und zwar
diessmal nicht die Wahrheit. Eine zahlreiche Commission
trat zusammen, das Endurtheil zu sprechen, dessen Inhalt
nicht zweifelhaft sein konnte. In dieser Noth richtete die
Bürgerschaft von Loudun eine Bittschrift unmittelbar an
den König, stellte ihm die Gefahr vor, die jeder Rechtliche
laufe, wenn das Prinzip durchginge, auf die angeblichen
Aussagen des Teufels ein peinliches Urtheil zu gründen,
und bat um Ueberweisung der Sache an das Parlament
von Paris. Hierauf antwortete die Commission, nicht
der König, mit Cassirung der Supplik, die einer aufwieglerischen
Versammlung „der meisten Einwohner der Stadt,
so der sogenannten reformirten Religion zugethan, und
anderer Handwerksleute“ ihren Ursprung verdanke, verordnete
eine Untersuchung und verbot fernere Schritte der
Art bei schwerer Strafe.

Grandier sah sein Ende nahen. Er hatte in dem
ganzen Prozesse nichts zu bekennen gehabt, als die Autorschaft
hinsichtlich des bei ihm gefundenen Traktats gegen
den Cölibat. Sein Benehmen war resignirt, aber die von
ihm eingereichte Vertheidigungsschrift strafte in unverhülltem
Unwillen die Ungerechtigkeit des gegen ihn gerichteten
Verfahrens. Am 18. August 1634 sprach die
Commission folgendes Urtheil: „Wir haben kund gethan
und thun kund, dass besagter Urbain Grandier gebührender
Weise des Lasters der Zauberei und Hexerei und der Besessenheit
der Teufel, die durch sein Verursachen einigen

Ursulinerinnen aus dieser Stadt Loudun und einigen weltlichen
Personen begegnet, nebst andern hieraus hervorgegangenen
Uebelthaten und Lastern angeklagt und überführt
sei. Zur Abbüssung derselben haben wir diesen
Grandier verdammt und verdammen ihn, mit entblösstem
Haupte, einen Strick um den Hals und eine brennende
Fackel von zwei Pfunden in der Hand, vor der Hauptthüre
von St. Peter auf dem Markte und vor der Kirche
der heiligen Ursula Busse zu thun und daselbst auf den
Knieen Gott, den König und die Gerechtigkeit um Vergebung
zu bitten. Und wenn dieses geschehen ist, so soll
er auf den Platz des heiligen Kreuzes geführt werden und
daselbst an einem Pfahl über einem Scheiterhaufen, welchen
man zu diesem Zwecke aufrichten wird, angebunden, auch
sein Leib lebendig nebst den Bündnissen und zauberischen
Zeichen, die bei den Akten aufgehoben sind, und nebst
dem Buche, das er gegen das uneheliche Leben der
Geistlichen aufgesetzt hat, verbrannt und seine Asche in
die Luft gestreut werden. Wir haben auch kund gethan
und thun hiermit kund, dass alle und jede seine Güter
dem König sollen heimgefallen und confiszirt sein, jedoch
so, dass davon die Summe von hundertundfünfzig Livres
vorausgenommen werde, damit man dafür eine kupferne
Platte ankaufen möge, in welche der Inhalt gegenwärtigen
Urtheils eingegraben und dieselbe alsdann an einem erhabenen
Orte in besagter Ursulinerinnenkirche zu immerwährendem
Gedächtniss aufgehoben werde. Und bevor
man zur Vollstreckung des gegenwärtigen Urtheils schreite,
verordnen wir, dass besagter Grandier wegen Nennung
seiner Mitschuldigen auf die ordentliche und ausserordentliche
Tortur gebracht werde.“

Grandier hörte diese Sentenz mit ruhiger Würde,
überstand die Folter mit Ausdauer, obgleich man ihm die
Beine zwischen zwei Brettern in qualvollster Weise zusammenkeilte,
und erklärte, dass er sich nichts vorzuwerfen
habe als einige längst gebüsste Fleischesverirrungen,
die besessenen Nonnen aber in seinem Leben nicht gesehen
habe. Nach der Folter war Laubardemont über

zwei Stunden bei ihm und suchte ihn zur Unterzeichnung
einer ihm vorgelegten Schrift zu überreden. Grandier
schlug diess standhaft ab. Wahrscheinlich war es ein
solches Bekenntniss, wie dasjenige, welches wir noch von
Gaufridy besitzen, und einige Strafmilderung mochte der
Preis der Selbsterniedrigung sein. Am Abend desselben
Tags wurde das Urtheil vollstreckt, nur dass der Unglückliche
wegen Zerschmetterung seiner Beine nicht, wie der
Buchstabe wollte, auf den Knieen, sondern auf dem Leibe
liegend seine Busse that. Auf dem Scheiterhaufen wollte
er zum Volke reden; die Exorzisten aber schütteten ihm
eine Fluth von Weihwasser ins Gesicht, und als die Wirkung
desselben vorüber war, gaben sie ihm Judasküsse.
Grandier nannte sie selbst so. Wiederholt verlangten sie
Bekenntnisse, und als diese nicht erfolgten, geriethen sie
in so heftigen Zorn, dass sie die vom Propsteirichter zugestandene
Erdrosselung vor dem Anzünden des Holzstosses
zu vereiteln suchten. Sie knüpften in die Schnur,
die dem Scharfrichter übergeben wurde, Knoten, dass sie
nicht zulaufen konnte, und der Pater Lactantius übernahm
selbst das Amt des Henkerknechts, indem er eiligst den
Brand ins Holz warf. Grandier rief: „Deus meus, ad te
vigilo, miserere mei, Deus!“ Seine Stimme wurde von den
Kapuzinern unterdrückt, die abermals den Inhalt ihrer
Weihkessel auf sein Gesicht ausgossen.

Nach dem Tode des Unglücklichen hörten die Exorzismen
noch immer nicht auf. Wir gedenken indessen
dieselben nicht weiter zu verfolgen. Nur verdient noch
bemerkt zu werden, dass einst die Abendmahlshostie in
dem Munde einer Besessenen blutig erschien und die Teufel,
obgleich mit grossem Widerstreben, für die Transsubstantiation
Zeugniss ablegten. Laubardemont nahm den Reformirten
einen Kirchhof und ein Schulhaus ab, um beides
an die Ursulinerinnen zu schenken, die ausserdem durch
die Geschenke der Gläubigen sich eine sorgenfreie Existenz
gesichert sahen. Der Pater Lactantius starb in
Verzweiflung und Raserei; an seiner Stelle übernahm
der Jesuit Surin die Exorzismen. Zahlreiche Schriften

erschienen zur Erbauung des Publikums. Der Gedanke,
das Zeugniss des Teufels für dogmatische und Inquisitionszwecke
zu Ehren zu bringen, rief auch an andern Orten
ganz ähnliche Scenen hervor, unter welchen jedoch einige
sogleich in der Geburt erstickten. So war man eben im
Begriff, die Teufel Beelzebub, Barrabas, Carmin und Gilman
aus dem Leibe eines Mädchens in der Wallfahrtskapelle
U. l. Frauen zu Roquefort, im Gebiet von Avignon,
auszutreiben, als Mazarin, damals päpstlicher Vizelegat,
durch einfache Androhung weltlicher Strafen die Teufel
und ihre Beschwörer auf einmal zur tiefsten Ruhe brachte.
Eine Beschwörung zu Chinon endete mit öffentlichem Skandal,
und Richelieu, der schon bald nach Grandier's Tode
den Exorzisten das bisher bezogene Salar zurückbehalten
hatte, fand es endlich an der Zeit, alle weiteren Wunderthaten
der frommen Väter ernstlich zu verbieten.

Im achtzehnten Jahrhundert schrieb La Menardaye
zur Vertheidigung der Exorzismen von Loudun und veröffentlichte
eine Abschrift derjenigen Urkunde, durch welche
sich Grandier dem Teufel verschrieben haben soll[180]. Das
Original, sagt er, werde, mit dem Blute des Zauberers
unterschrieben, in der Hölle aufbewahrt. Neugierige finden
ein Facsimile desselben, so wie des vom Teufel zur Erwiederung
ausgestellten Reverses als Beilage im ersten
Bande von Collin de Plancy's Dictionnaire infernal. Beide
Stücke sollen sich nach der Versicherung des Herausgebers
vor der Revolution in den Archiven von Poitiers
befunden haben.

In der zweiten Hälfte des siebenzehnten Jahrhunderts
legte der Doctor der Theologie und Pfarrer zu Vibrai,
Jean Baptiste Thiers, die Ueberzeugung der gebildeten
Stände Frankreichs von dem Hexenwesen in einem vierbändigen
Traité des superstitions, qui regardent les sacremens
(Paris, 1679) dar, welches Werk 1741 schon die
vierte Auflage erlebte. Doch gehört nur der erste Band
des Werkes, in welchem der Verfasser alle kirchlichen

Verbote der Zauberei zusammenstellt, und die „schwarze
Magie“ zwar als nichtige Thorheit aber auch als schwerstes
Verbrechen zu erweisen sucht, hierher. Die folgenden
Bände enthalten unter dem Titel des „Aberglaubens“ nichts
anderes, als eine Zusammenstellung derjenigen auf die
sieben Sakramente der katholischen Kirche bezüglichen
Lehren, welche von dieser als Irrlehren verworfen sind.

Von Schweden ist es nicht bekannt, dass es vor dem
dreissigjährigen Kriege oder während desselben Zauberer
verbrannt habe; man weiss sogar, dass Christina und ihre
Generale solche Verfolgungen in den deutschen Landen
hemmten. Aber jetzt, ganz kurz vor der Krise des Uebels,
war es, als hätte das kalte, lutherische Volk dem Aberglauben
den zurückbehaltenen Tribut mit einem Male
nachzahlen sollen. Der Prozess von Mora und Elfdale im
Jahr 1669 ist einer der furchtbarsten, welche die Geschichte
kennt[181]. Kinder waren es, die in ihm die Hauptrolle
spielten.

Bei mehreren Kindern der Kirchspiele Elfdale und
Mora in Dalecarlien zeigten sich auffallende Erscheinungen:
sie fielen in Ohnmachten und Krämpfe und erzählten bald
im gewöhnlichen Zustande, bald in einer Art von Paroxysmus
von einem Orte, den sie Blakulla nannten und wohin
sie von den Hexen mitgenommen worden seien, um dem
daselbst gefeierten Sabbath beizuwohnen. Hierselbst behaupteten
sie zuweilen vom Teufel Schläge erhalten zu
haben, und leiteten von denselben ihre Kränklichkeit ab.
Ein unmässiges Geschrei erhob sich jetzt in ganz Dalecarlien
gegen die Hexen, und vom Hofe ward eine Commission
gesendet, um die Sache zu untersuchen. Dieselbe
verhaftete alsbald eine Menge von Weibern und verhörte
an dreihundert Kinder. Letztere gaben mit mehr oder
weniger Uebereinstimmung ein höchst tolles Bild von den
Gräueln des Hexensabbaths und sagten den mit ihnen

confrontirten Weibern die seltsamsten Dinge ins Gesicht.
Sie sagten aus, wenn sie den Teufel anriefen, so erscheine
derselbe in der Gestalt des tollen Andreas im grauen Rocke
mit roth und blau gewirkten Strümpfen, mit einem rothen
Barte und mit einem hohen Hute, der mit Schnüren von
mancherlei Farbe verziert sei. Dabei trage er Kniebänder
von bedeutender Länge. Er schmiere die Kinder mit einer
Salbe ein, setze sie auf eins seiner Thiere, und fahre mit
ihnen fluggs gen Blakulla, wo ein Palast stehe, in dessen
Hofe die Thiere, von denen sie hingetragen wären, weideten,
und in dessen Gemächern die opulentesten Gastmähler
und wildesten Ausschweifungen stattfänden. Etliche
der Kinder sprachen auch von einem weissen Engel, der
ihnen verboten habe das zu thun, wozu der Teufel sie anreize,
indem er hinzufüge, dass dieses teuflische Treiben
keinen langen Bestand haben werde. Dieser gute Engel
stellte sich auch bisweilen an den Eingang des Blakullahauses
zwischen die Kinder und die Hexen, die letzteren
zurückweisend, damit die Kinder eintreten könnten. —
Von den Eltern erfuhr die Commission, dass die Kinder
Nachts in den Armen derselben und in den Betten gelegen
hätten, wenn sie am Morgen von ihren nächtlichen Fahrten
erzählten. — Mittelst der Folter machte sich die Commission
den ganzen Sachverhalt klar. Nach ihrem Verdikt
wurden vierundachtzig Erwachsene und fünfzehn Kinder
verbrannt, sechsunddreissig Kinder wurden während eines
Jahres allwöchentlich einmal an den Kirchthüren ausgepeitscht
und zwanzig der Kleinsten nur an drei aufeinander
folgenden Tagen gezüchtigt und siebenundvierzig
andere Personen von der Instanz entbunden.

Das Bekenntniss der Verurtheilten gibt im Ganzen
das Gewöhnliche von den Hexentänzen, in einzelnen Zügen
nur noch mehr ins Fratzenhafte gezerrt, als anderwärts.
Der Teufel erscheint in höchst bunter, bänderreicher Tracht,
führt die Hexen durch die Luft nach Blakulla und züchtigt
sie, wenn sie nicht wenigstens fünfzehn oder sechszehn
Kinder mitbringen. Um den letzteren einen bequemen
Sitz zu bereiten, verlängern sie den Rücken ihres Bockes

durch eine in dessen Hintertheil gesteckte Stange. Zu
Blakulla wird in des Teufels Namen getauft, geschmaust,
getanzt und gebuhlt. Der Teufel prügelt oft Hexen und
Kinder, zuweilen ist er gnädig, spielt auf der Harfe, lässt
sich, wenn er krank ist, von den Hexen schröpfen und ist
sogar einmal bei einem solchen Anfalle auf kurze Zeit
gestorben. Er hat auch leibliche Söhne und Töchter zu
Blakulla verheirathet, die aber statt natürlicher Kinder nur
Schlangen, Eidechsen und Kröten erzeugen.

Dieses Alles protokollirten die Commissarien, sprachen
das Urtheil und kehrten, von dem Danke der Thalmänner
begleitet, nach Hofe zurück. Im Lande betete man sonntäglich
in den Kirchen um ferneren Schutz gegen die
Macht des Teufels; König Karl XI. aber äusserte später
gegen den Herzog von Holstein: „seine Richter und Commissarien
hätten auf vorgebrachten eindringlichen Beweis
mehrere Männer, Weiber und Kinder zum Feuertode verurtheilt
und hinrichten lassen; ob aber die eingestandenen
und durch Beweisgründe bestätigten Handlungen wirkliche
Thatsachen oder nur die Wirkung zügelloser Einbildungskraft
gewesen, sei er bis jetzt nicht im Stande zu entscheiden.“

Da uns ausser den allgemeinen Berichten bei Glanvil,
Bekker und Hauber keine Schriften über dieses
merkwürdige Ereigniss zugänglich gewesen sind, so müssen
wir uns eines bestimmten Urtheils über den eigentlichen
Anfang und Verlauf der Sache begeben. Doch scheint
Walter Scott's Vermuthung, dass der ganze Blakulla-Lärm
von der Verstellung einiger boshaften Buben ausgegangen
sei, für die Erklärung des Ganzen nicht weniger unzulänglich,
als die andere, nach welcher Alles auf Fieberträumen
kranker Kinder und der Leichtgläubigkeit ihrer
Eltern beruht haben soll. Dreihundert Kinder, zum Theil
von sehr zartem Alter, können die Gleichmässigkeit ihrer
detaillirten Bekenntnisse weder aus boshaften Collusionen,
noch aus übereinstimmenden Delirien geschöpft und bewahrt
haben. Hier bleibt die Suggestion — von wem sie
auch gekommen sein mag — die einzig mögliche Vermuthung

und klagt die Richter und Commissarien nicht
weniger einer sträflichen Verletzung der Rechtsformen,
wie einer über alle Massen gewaltigen Geistesfinsterniss an.

Aus dem Munde eines reisenden Schweden, der mit
zu Gericht gesessen hatte, berichtet Thomasius, dass die
Juristen Anfangs Anstand genommen hatten, auf das Gerede
unmündiger Kinder eine Untersuchung zu gründen;
die Geistlichen aber bestanden darauf, indem sie behaupteten,
dass der heilige Geist, der immer die Ehre Gottes
gegen das Reich des Teufels vertheidige, nicht zugeben
würde, dass die Knaben lögen; denn es heisse im Psalm:
„Aus dem Munde der jungen Kinder und Säuglinge hast
du dir deine Macht zugerichtet, dass du vertilgest den
Feind und die Rachgierigen.“ Erst als schon viele Unschuldige
verbrannt waren, gelang es einem der weltlichen
Assessoren, den Theologen durch eine angestellte Probe
den Beweis zu führen, dass der heilige Geist nicht aus
den Kindern redete. Er versprach nämlich mit Vorwissen
seiner Collegen einem unter den Knaben einen halben
Thaler und bestimmte ihn dadurch, seine Denunziation von
einer ehrbaren Person alsbald auf eine andere überzutragen[182].

Sollen wir fortfahren in unserer Rundreise? Noch
könnte manche seltsame Geschichte erzählt werden. Es
liesse sich ausser vielem Andern berichten, wie mit Mazarin's
Billigung die Pförtnerin im Kloster zu Louviers
exorzisirt und dann als Buhlerin des Teufels eingemauert
wurde[183]; wie die Schweizer im Begriffe waren,
einen Marionettenmann zum Tode zu führen; wie eine
Chambre de la tournelle zu Aix den Naturforscher Jean
Pierre d'Orenson zum Galgen verurtheilte, weil er ein

Experiment über die Harmonie der Töne an einem Skelet
angestellt hatte; oder wie noch 1670 zu Haye du Puis auf
Anstehen des General-Prokurators an dem Pfarrer von Coignies
die Nadelprobe vorgenommen und das Hexenmal gefunden
wurde. Wir könnten dann weiter durchmustern,
was sich in Dänemark, Preussen, Polen, Ungarn und Italien,
in Spanien und Portugal, ja in Goa und Mexiko begab;
aber wir würden nichts Neues sehen und vor Erreichung
des Ziels ermüden an dem überall wesentlich
gleichen Grundcharakter in Glauben, Verfahren und Strafe,
bei unbedeutenden lokalen Modifikationen. Und diese ermüdende
Wanderung würde nicht einmal mit dem traurigen
Troste enden, dass in jenem Jahrhundert ausser England
irgend eine Nation die unserige in der Anzahl der
Opfer eingeholt oder überboten hätte.

Wenden wir uns lieber zur Geschichte der allmählichen
Abnahme und Heilung der Seuche!





DREIUNDZWANZIGSTES KAPITEL.

Bekämpfung und Vertheidigung des Glaubens an
Hexerei und der Hexenverfolgung während des
siebenzehnten Jahrhunderts in Deutschland.


a) Die drei Jesuiten Adam Tanner, Paul
Leymann und Friedrich Spee.

Welche Wüste, welche Mördergrube war aus Deutschland,
war aus dem gesammten christlichen Abendlande
geworden! Ueberall, in allen Landen ertönte der Schrei
der Verzweiflung in den Folterkammern und aller Orten
rauchten die Scheiterhaufen, auf denen ein dämonischer
Aberglaube seine Opfer brachte, — Jahr aus Jahr ein!
Und immer von Neuem schleppten Gerichte und juristische
Fakultäten Opfer herbei, deren Glieder auf der Marterbank
mit dem Hexenhammer zerschlagen, deren Leiber
zerrissen und in Flammen geworfen wurden! — War denn
da Niemand, der die Gräuel des Wahnsinns erkannte und
seine Stimme gegen sie zu erheben wagte?

Allerdings gab es Einzelne, die es einsahen, dass ein
scheusslicher Molochsdienst in der Hexenverfolgung verübt
ward, und die vor demselben warnten; und diese Einzelnen
fanden sich — im Jesuitenorden vor! Allein es
war ein schreckliches Zeichen der Zeit, dass nachdem zwei
Ordensmänner an dem System der Hexenverfolgung zu
rütteln gewagt hatten, der Dritte, vor dessen Geistesauge

sich die Unvernunft und Unmenschlichkeit derselben am
vollständigsten bloslegte, und der es darum nicht lassen
konnte, seine Stimme laut und vernehmlich gegen das
frevelhafte Martern und Morden zu erheben, die Nothwendigkeit
einsah, dieses nur vom dichtesten Versteck aus
zu thun, in welchem kein Mensch ihn vermuthen konnte.

Der erste Jesuit, der sich der Unglücklichen annahm,
war Adam Tanner (Thanner), der 1572 zu Innsbruck
geboren, 1617 in den Jesuitenorden eintrat, vierzehn Jahre
lang als Professor der Theologie an der Universität zu
Innsbruck fungirte und am 25. Mai 1632 starb[184]. Er hatte
sich ein ungewöhnlich reiches theologisches Wissen angeeignet,
was ihn aber nicht hinderte, sich auch um Naturwissenschaft
und Anderes zu kümmern. Sein Biograph,
der Jesuit Fr. X. Kropf, sagt von ihm (Hist. Prov. Soc.
Jesu Germ. super, P. 5): „seine liebste Erholung war der
Wald und der Gesang der Vögel.“ Sein Hauptwerk war
die von ihm 1626 und 1627 zu Ingolstadt auf Kosten des
akademischen Senats in vier Foliobänden herausgegebene
Schrift „Universa Theologia scholastica, speculativa, practica“,
und dieses Werk ist es eben, welches hier in Betracht
kommt.



In der fünften „Disputatio“ des ersten Bandes spricht
er nämlich von den Engeln und Dämonen, wobei er allerlei
„Dubia“, namentlich auch die Frage erörtert, „was von
der Versetzung der Hexen nach ihren Sammelplätzen zu
halten sei und ob sie wirklich getragen würden“. Indem
er nun dieses für ganz unmöglich erklärt, so äussert er
seine Meinung dahin, dass die Angaben der Weiber,
welche durch den Teufel zu den Hexensabbathen gebracht
sein wollten, in der Regel auf Träumen und Sinnestäuschungen
beruhten. Er bemerkt auch, dass die meisten
dieser Hexen verheirathet seien. Wie wäre es nun möglich,
dass sie so viele Nächte hindurch von ihren Männern
entfernt wären, ohne dass diese es merkten? Doch vielleicht
glaube man, dass der Teufel an die Stelle der
Weiber irgend einen Scheinkörper lege; allein man dürfe
nicht annehmen, dass Gott so leicht und so häufig dem
Teufel eine solche Täuschung und Berückung unschuldiger
Männer gestatte. Viele dieser Weibspersonen, sowohl verheirathete
als unverheirathete, seien auch in ihren Wohnungen
durch Thüren, Fensterbalken und Riegel so wohl
verwahrt, dass sie der Teufel ganz unmöglich entführen
könne, ohne Lärm zu machen. Auf die Geständnisse der
Hexen sei nichts zu geben; denn deren Aussagen ständen
oft miteinander in Widerspruch, und wenn sie behaupteten,
dass sie in Gestalt einer Katze, einer Maus oder eines
Vogels vom Satan hinweggeführt worden seien, so könne
dieses nur als Phantasterei angesehen werden. Die Dämonen
besässen auch nicht die Gewalt, aus sich selbst
(ohne göttliche Zulassung) und durch angebliche Zauberer
Menschen und Thieren zu schaden, ausgenommen den Fall,
dass sie giftige Salben oder sonstige Mittel anwendeten,
welche den Menschen auf natürliche Weise schädlich
wären.

Im dritten Bande seines Werks und zwar in der vierten
Disputatio (Quaestio 5) handelt Tanner eingehend von dem
Prozesse gegen die crimina excepta, insbesondere gegen
das crimen veneficii. Er verlangt, dass in denselben nach
Vernunft und Billigkeit vorgegangen werde, wesshalb die

Richter vor Allem darauf achten sollen, dass nicht aus
einem solchen Prozesse auch für Unschuldige Gefahr erwachse.
Denn „wie gross ist die Schmach, wie gross sind
die Qualen, denen Unschuldige ausgesetzt sein können,
wenn sie Jahre lang in Prozesse wegen angeblicher Hexerei
verwickelt sind! Wie gross ist der Schaden, der daraus
für viele, manchmal auch vornehme, Familien erwächst!“

Ferner müsse es als Grundsatz gelten, dass die wegen
Verdachts der Hexerei Eingezogenen nicht von vornherein
als Schuldige angesehen und behandelt werden dürften,
wesshalb ihnen die Möglichkeit, sich von dem Verdachte
zu reinigen, nothwendig zu geben sei. Die auf der Tortur
erpressten Geständnisse seien ohne allen Werth und jeder
auf dieselben sich gründende Urtheilsspruch sei nichtig
und an sich ungültig.

Hierauf wendet sich Tanner gegen die von vielen
„Doctores“ vertretene Ansicht, dass, um zur peinlichen
Frage schreiten zu können, die Denunziation Eines oder
mehrer Mitschuldigen genüge. Habe man keine sicheren
Indizien, so dürfe man auf blosse Denunziation hin, und
wenn dieselbe von noch so Vielen ausgehe, Personen,
die sich sonst eines guten Rufes erfreuten, weder martern
noch verurtheilen. Diese Behauptung widerspreche zwar
der Ansicht vieler Rechtsgelehrten und der üblichen Praxis
der Gerichte, allein sie beruhe auf der Vernunft. Denn
entweder seien die Denunzianten wirklich, wie sie von sich
selbst aussagen, Hexen und Zauberer oder sie seien es
nicht. Sind sie es nicht, so lügen sie, indem sie dann
„Mitschuldige“ nicht haben können; sind sie aber wirklich,
wie angenommen wird, Hexen und Zauberer, so sind sie
vermöge der Natur dieses Verbrechens solche Personen,
von denen man anzunehmen hat, dass sie Allen, zumal
unschuldigen Leuten, auf jede Weise, also auch durch eine
Verderben bringende falsche Aussage schaden wollen.
Wie könnte also ihre Aussage von solchem Gewicht sein,
dass sie genüge, um sonst unbescholtene Leute einzukerkern
und mit den schrecklichsten Torturen zu peinigen!

Um zu beweisen, wie gefährlich und thöricht es sei,

auf derlei Denunziationen hin die peinliche Frage zu verhängen,
erzählt Tanner, es sei ihm von zwei sehr angesehenen
und gelehrten Männern gesagt worden, dass gewisse
Personen, von deren Unschuld sie vollkommen
überzeugt gewesen, nur um der ihnen drohenden Tortur
zu entgehen, absichtlich allerlei Dinge ausgesagt hätten,
weil sie geglaubt, dass sie nach denselben auf der Folter
befragt werden würden. Wie leichtfertig bisweilen die
Untersuchung geführt werde, beweise der Fall, der sich
unlängst in einer Stadt am Rhein zugetragen, dass nämlich,
(wie in einem völlig zuverlässigen Bericht an die
juristische Fakultät zu Ingolstadt gemeldet werde) dort,
als die Geständnisse der wegen Hexerei Verurtheilten
öffentlich vorgelesen und unter anderen Verbrechen auch
verschiedene Mordthaten und Verzauberungen, die gewissen
und mit Namen genannten Personen daselbst zugefügt
worden seien, aufgerufen wurden, jene Personen selbst,
die gesund und wohlbehalten zugegen waren, die Falschheit
der vorgelesenen Geständnisse bezeugt haben.

Weiterhin weist Tanner (im strikten Gegensatz zu
Delrio) nach, wie nothwendig es sei, dass die Prozessführung
in allen Punkten durch klare Bestimmungen festgestellt
und der Willkür der Richter entzogen werde.
Auch müsse man den wegen Hexerei Angeklagten, die
oft ganz ungebildete, einfältige Personen seien, ordentliche
Vertheidiger geben (was freilich Viele nicht zulassen
wollten!) und bei der Anwendung der Tortur müsse man
das Mass beobachten und Alles vermeiden, wodurch das
Schamgefühl verletzt werde.

Den Geistlichen macht es Tanner zur Pflicht, wenn
sie sich von der Unschuld Angeklagter überzeugt zu haben
glauben, dieses den Richtern mitzutheilen und dieselben
zu einer Revision der Akten zu veranlassen. Namentlich
aber haben dieselben jedem Verurtheilten einzuschärfen,
dass er, wenn er etwa eine unschuldige Person denunzirt
hat, sub peccato mortali verpflichtet ist, diese falsche Aussage
zu widerrufen.

In den folgenden Abschnitten erörtert Tanner die

Fragen, auf welche Weise sich der Christ gegen Zaubereien
zu schützen habe, und durch welche Mittel dieselben
zu bekämpfen und auszurotten seien. In ersterer
Beziehung empfiehlt er den Gebrauch geistlicher Mittel.
Dämonen, Zauberer und Hexen, sagt er, können ja nur
wenn es „ob bonum finem“, mit göttlicher Zulassung geschehe,
nicht aber aus sich selbst heraus leiblichen Schaden
bringen. Weil darum die ganze Sache von der göttlichen
Vorsehung abhängt, sei das beste Mittel zur Abwehr
zauberischer Anläufe fester Glaube an Gott, Gebet, Fleiss
in der Heiligung, Gebrauch der Sakramente, werkthätige
Liebe. Zur Unterdrückung und Ausrottung der Hexerei
könne aber die Strenge des Gerichtsverfahrens gar nichts
beitragen. Vielmehr müsse man hierzu nach dem Gesetze
der Liebe Christi verfahren. Diejenigen, welche vor ihren
Seelsorgern wegen vorgekommener Ausübung der Zauberei
ihre Reue erklärten, sollte man darum gar nicht dem
weltlichen Richter überantworten. Auch würde es sich in
vielen Fällen sehr empfehlen, bei schon Verurtheilten die
weltliche Strafe in öffentliche Kirchenbusse zu verwandeln.
„Ich zweifle nicht,“ sagt Tanner, „dass durch solche Demüthigung
der Teufel weit mehr verwirrt und ohnmächtig
gemacht werden wird als durch tausend Todesurtheile.“
Immer wieder kommt Tanner darauf zurück, dass hier
nicht mit leiblichen, sondern mit geistigen und geistlichen
Waffen zu kämpfen sei; und zu diesen geistigen Waffen
rechnet er vor Allem eine gute Erziehung der Jugend
und eine sorgfältige Unterweisung derselben in den Wahrheiten
des Evangeliums.

Dieses war das ernste und geistesgewaltige Zeugniss,
welches der fromme und aufrichtige Jesuit Tanner gegen
den Dämon des Hexenglaubens ablegte, von dem die
abendländische Christenheit unter der menschenmörderischen
Faust der Justiz über ein Jahrhundert lang zerfleischt
wurde. Der ehrliche Tanner hat darüber vielfache Verfolgung
und grosses Herzeleid ertragen müssen. Zwei
Inquisitoren, welche seine Aeusserungen über die Hexenverfolgung
gelesen hatten, erklärten laut, sie würden diesen

Menschen, sobald sie ihn in ihre Gewalt bekämen, sofort
auf die Folter spannen. — Als Tanner gestorben war,
gab es wohl Wenige, die seine Auslassungen über die
Hexenprozesse nicht für Thorheit hielten.

Unter diesen Wenigen, die anders dachten, war wiederum
ein Jesuit, Paul Laymann, der (1575 zu Innsbruck
geboren) in München und Dillingen Professor des kanonischen
Rechts war und am 13. November 1635 zu Konstanz
an der Pest starb[185]. Sein Hauptwerk, welches er
hinterlassen hat, ist seine zuerst 1625 in München herausgegebene
Theologia moralis. In derselben wirft er (Lib. III.
de institia Tract. 6, cap. 5) die Frage auf: ob es besser
sei, gegen die Zauberer und Hexen vorsichtig und nur
dann einzuschreiten, wenn genügende Indizien vorhanden
seien, oder ob es gerathener sei, wegen der Schwere und
Schädlichkeit dieses Verbrechens auch in zweifelhaften
Fällen den Prozess einzuleiten — und entscheidet sich für
die Ansicht, dass man nicht leicht Denunziationen Glauben
zu schenken habe, wenn nicht die betreffende Person überhaupt
verrufen oder der gegen dieselbe rege gewordene
Verdacht durch sichere Indizien begründet worden sei.
Allerdings stehe es geschrieben: Maleficos non patieris
vivere, aber ebenso fest stehe auch das Gesetz: Ne insontem
occidas! Habe man daher bezüglich eines Angeklagten
zu befürchten, dass derselbe ein Zauberer sei, und
falls er nicht justifizirt werde, Gott und den Menschen
Unbilden zufüge, und habe man andererseits zu besorgen,
dass ihm als einem vielleicht fälschlich Angeklagten durch
das Gefängniss und die Tortur ungerechter Weise an Ehre,
Leib und Leben Schaden zugefügt werde, so habe man
das kleinere Uebel zu ertragen, damit nicht ein grösseres
entstehe, welches durch ein höheres Gesetz verboten sei.

Indessen war die Zeit für die Mahnungen eines Tanner
und Laymann taub. Man marterte und mordete ruhig
weiter, und es schien in Erfüllung gehen zu sollen, worauf
Laymann in seiner Theol. mor. (L. III. Tr. 6, P. 3) hingewiesen

hatte: „Es ist jetzt soweit gekommen, dass, wenn
solche Prozesse noch länger fortgesetzt werden, ganze
Dörfer, Märkte und Städte veröden, und dass Niemand
mehr sicher sein wird, auch nicht einmal Geistliche und
Priester.“

Da wurde plötzlich eine neue Stimme laut, welche
noch vernehmlicher, noch gewaltiger als die bisherigen
auf den Wahnsinn der Hexenverfolgung hinwies und vor
fernerer Vergiessung des Blutes Unschuldiger warnte.

Wir reden von der Cautio criminalis[186], welche 1631
zu Rinteln erschien. Der Verfasser dieser Schrift war
kein anderer, als der Jesuit Friedrich Spee[187], der Sprosse
des adeligen (jetzt gräflichen) Geschlechts der Spee von

Langenfeld. Im Jahre 1591 zu Kaiserswerth im Kölnischen
geboren, war er als neunzehnjähriger Jüngling bei
den Jesuiten zu Trier als Novize eingetreten, von wo er
in das Ordenshaus zu Köln übersiedelte. Hier 1621 unter
die Väter der Gesellschaft aufgenommen, wurde er wegen
seiner ungewöhnlichen Gelehrsamkeit mit der Professur
der Philosophie und Moral betraut, 1624 aber in das Jesuitenkolleg
zu Paderborn versetzt, von wo aus er dem in
die Gemeinden und namentlich in den Adel der Diözese
Paderborn eingedrungenen Protestantismus entgegenarbeiten
sollte. Durch seine Klugheit und sonstige Geschicklichkeit
soll es ihm auch gelungen sein, den grössten Theil
des paderbörner Adels in die katholische Kirche zurückzuführen.
Die grossen Erfolge seiner Missionsarbeit in
Paderborn veranlassten es daher, dass ihn der Orden zu
gleichem Zwecke 1627 nach Bamberg und Würzburg berief.
Hier jedoch, wo eben damals die grausigsten Hexenverfolgungen
im Gange waren, sah sich derselbe alsbald
in einen ganz anderen Beruf hineingestellt, indem er beauftragt
ward, als Beichtvater der zum Tode verurtheilten
Hexen zu fungiren. Diese neue Berufsthätigkeit liess Spee
tief in den Abgrund hineinsehen, der so viele Tausende
verschlang, und bald fiel es ihm wie Schuppen von dem
Auge und es trieb ihn zu kühner, männlicher That. Er
schrieb seine Cautio criminalis, eine Warnungsschrift,
die er jedoch erst, nachdem er aus Franken in das Paderbörner
Land zurückgekehrt war, in einer protestantischen
Stadt (Rinteln) drucken zu lassen wagte, — und zwar
anonym. Alle Welt staunte, als sie das für Jedermann
überraschende Buch sah. Schon binnen wenigen Monaten
waren (wie der Verleger Gronäus zu Frankfurt a. M. im
Vorwort der zweiten Ausgabe bemerkt) alle Exemplare
vergriffen. Niemand ahnte, wer der Verfasser sei und
sogar noch vierzehn Jahre nach Spee's Tode war selbst
dem Uebersetzer des Buches die Herkunft desselben noch
unbekannt. Erst durch Leibnitz, welcher Spee als
Charakter und Schriftsteller mit Recht sehr hochhielt[188],

haben wir erfahren, dass derselbe der Verfasser ist[189]. —
„Dieser grosse Mann — sagt er von Spee — verwaltete
in Franken das Amt eines Beichtvaters, als im Bambergischen
und Würzburgischen viele Personen wegen Zauberei
verurtheilt und verbrannt wurden. Johann Philipp
von Schönborn, später Bischof von Würzburg
und zuletzt Kurfürst von Mainz, lebte damals in Würzburg
als junger Kanonikus und hatte mit Spee eine vertraute
Freundschaft geschlossen. Als nun einst der junge
Mann fragte, warum wohl der ehrwürdige Vater ein graueres
Haupt habe, als seinen Jahren gemäss sei, antwortete
dieser: das rühre von den Hexen her, die er zum Scheiterhaufen
begleitet habe. Hierüber wunderte sich Schönborn,
und Spee löste ihm das Räthsel folgendermassen:
Er habe durch alle Nachforschungen in seiner Stellung
als Beichtvater bei keinem von denjenigen, die er zum
Tode bereitet, etwas gefunden, woraus er sich hätte überzeugen
können, dass ihnen das Verbrechen der Zauberei
mit Recht wäre zur Last gelegt worden. Einfältige Leute
hätten sich auf seine beichtväterlichen Fragen, aus Furcht
vor wiederholter Tortur, anfänglich allerdings für Hexen
ausgegeben, bald aber, als sie sich überzeugten, dass vom
Beichtvater nichts zu besorgen sei, hätten sie Zutrauen
gefasst und aus ganz anderem Tone gesprochen. Unter
Heulen und Schluchzen hätten Alle die Unwissenheit oder
Bosheit der Richter und ihr eigenes Elend bejammert und
noch in ihren letzten Augenblicken Gott zum Zeugen ihrer
Unschuld angerufen. Die häufige Wiederholung solcher
Jammerscenen habe einen so tiefen Eindruck auf ihn gemacht,
dass er vor der Zeit grau geworden. Als
Schönborn mit Spee immer vertrauter geworden war, gestand
ihm dieser, dass er der Verfasser der Cautio criminalis
sei. In der Folge wurde Schönborn Bischof und
Reichsfürst, und so oft eine Person der Zauberei bezüchtigt

wurde, zog er, eingedenk der Worte des ehrwürdigen
Mannes, die Sache vor seine eigene Prüfung und fand die
von jenem ausgesprochenen Warnungen nur allzu begründet.
So hörten in jener Gegend die Menschenbrände auf“[190].

Aus dem Erwähnten ist leicht abzunehmen, was Spee
mit seiner Schrift bezweckte. Er hatte in der nächsten
Nähe den Hexenprozess in seiner furchtbarsten Uebertreibung
kennen gelernt und wollte dem Unwesen entgegentreten.
Indessen ist es nicht das Prinzip selbst, was
er bekämpft, sondern die Praxis. Er räumt die Existenz
der Hexerei und die Nothwendigkeit eines Verfahrens
gegen dieselbe ein; aber unter seinen Händen schmilzt
der Hexenglaube so sehr zusammen und erhält das Verfahren
eine so vollkommene Umgestaltung, dass bei gewissenhafter
Durchführung seiner Grundsätze Deutschland
schwerlich wieder einen einzigen Hexenbrand gesehen
hätte. Seine scharfe Kritik ergiesst sich über den Aberglauben
und die Gehässigkeit des Pöbels, die Habsucht,
Unwissenheit und geistige Unselbstständigkeit der Richter,
den Leichtsinn der Fürsten, die Beschränktheit und den
Fanatismus der Geistlichen, die Trüglichkeit der sogenannten
Indizien, die Ungewissheit und Fabelhaftigkeit
der angeblichen, theils abgefolterten, theils überlieferten
Thatsachen, die Grausamkeit der Tortur und überhaupt
über die Unregelmässigkeit und Nichtigkeit des ganzen
Verfahrens. Die Hervorhebung einzelner Stellen wird
auch diesen Schriftsteller und seine Zeit am besten charakterisiren.

„Erste Frage. Ob auch in Wahrheit Zauberer,
Hexen und Unholden seien?

Ja. Dann ob mir zwar nicht unbewusst, dass etliche,
und darunter auch einige katholische Gelehrte, die ich
eben nicht nennen mag, dasselbige in Zweifel gezogen;
obs auch zwar etliche davor halten oder muthmassen
wollen, dass mans in der katholischen Kirchen nicht allzeit

geglaubt habe, dass die Hexen und Unholden ihre
leiblichen Zusammenkünfte hielten; ob auch wohl endlich
ich selbst, als ich mit unterschiedlichen dieses Lasters
Schuldthätigen in ihren Gefängnissen viel und oft umgegangen
und der Sachen nicht allein fleissig und genau,
sondern fast vorwitzig nachgeforschet, mich nicht ein-,
sondern etlichemal so betreten gefunden, dass ich fast
nicht gewusst, was ich diessfalls glauben sollte. Nichtsdestoweniger
nachdem ich meine hierbei sich ereignende
zweifelhafte und verwirrte Gedanken kürzlich zusammenfasse
und erwäge, so halte ich's gänzlich davor, dass in
der Welt wahrhaftig etliche Zauberer und Unholden seien
und dass dasselbig von Niemandem ohne Leichtfertigkeit
und groben Unverstand geleugnet werden könne. — —
Dass aber deren so viel, oder auch, dass die alle mit einander,
welche bisher unterm Prätext dieses Lasters in die
Luft geflogen, Zauberer oder Hexen seien oder gewesen
sein sollen, das glaube ich nicht, und glauben's auch andere
gottesfürchtige Leute mit mir nicht. Und wird mich
auch Keiner, der nur nicht etwan auf des gemeinen Pöbels
Geschrei oder Ansehen der Personen zuplatzen, sondern
dem Handel mit Witz und Vernunft nachdenken
wird, leichtlich überreden, dass ich dasselbige glauben
soll.“ — —

„Die andere Frage. Ob's in Deutschland mehr
Zauberer, Hexen und Unholden gebe, als anderswo?

Diese Frage trifft eine Sache an, so ich nicht weiss;
ich will aber für die Langeweile mit einem Worte dasjenige
sagen, was mir vorkommt: Man meinet und
hält's einmal davor, dass in Deutschland mehr Zauberer
seien, als anderswo. Ursach ist diese: Es rauchet
ja in Deutschland fast allenthalben. Wovon und warum?
Darum, weil man in Arbeit ist, die Zauberer und
Zauberinnen zu verbrennen und auszurotten; ist denn nicht
hieraus klärlich abzunehmen, dass diess Unheil in Deutschland
weit eingerissen sei? Und zwar diess Rösten, Sengen
und Brennen ist eine Zeitlang in unserem lieben Vaterlande
so gross gewesen, dass wir die deutsche Ehre bei

unsern ausländischen Feinden nicht um ein Geringes verkleinert
und unsern Geruch bei Pharaone stinkend gemacht
haben.“ (Als Ursachen des Wahnes, dass es so
viele Zauberer geben solle, betrachtet Spee: 1) den Aberglauben
des Volks, das sich Hagel, Seuchen etc. nicht aus
natürlichen Ursachen zu erklären wisse, und 2) Missgunst
und Bosheit des Pöbels, welcher Reichthum und Ansehen
Anderer gerne aus verbotenen Künsten herleite.)

Aus der achten Frage.

„Weil wir's in der That verspüren, dass, wann man
den Hexenprozess einmal angefangen hat, derselbe etliche
Jahre währt und die Zahl derer, so gestraft werden sollen,
mehr und mehr zunehme, also dass man ganze Dörfer ausbrennet
und doch anders nichts ausgerichtet hat, als dass
die Protocolla mit deren Namen, so von den Hingerichteten
denunziiret und besaget worden, eben so voll seien,
als auch vorhin, dermassen, dass es scheinet, wo man also
eifrig darin fortfahren wollte, des Brennens kein Ende sein
würde, bis das ganze Land verbrennet oder sonsten hingerichtet
wäre: und gleichwie noch niemals einiger Fürst
oder Herr gefunden ist, der nicht gezwungen worden, dem
Hexenprozess ein Ende zu machen, also hat auch noch
keiner das Ende desselbigen, und wie er zum Aufhören
kommen möchte, gefunden, sondern hat dem Brennen ein
Ende machen müssen. Weil nun dies ein schwer und
weit aussehendes Werk ist, sollte man dann nicht allermöglichsten
Fleiss anwenden, damit ja kein Irrthum dabei
einschleichen und nicht die Unschuldigen in diess Unwesen
mit eingeflochten werden möchten? Insonderheit, da es
die Erfahrung bezeuget, dass, wenn nur eine Einzige in's
Spiel geräth, sobalden unzählige Andere mit eingezogen
werden.“ — — —

Neunte Frage. §. 6.

„Dahero mir ohnlängst einer (ein Inquirent) sagte:
‚Ich weiss wohl, dass in diesem Wesen auch einige Unschuldige
mit unterlaufen; aber desshalben mache ich mir
kein Gewissen, sintemal mein Fürst, der doch ein sehr
vorsichtiger, gewissenhafter Herr ist, mich treibt, dass ich

in diesem Lande fortfahren solle; der wird wohl wissen
und sein Gewissen dabei in Acht nehmen, was er befiehlt;
mir gebührt, dass ich demselbigen nachkomme.‘ — Ist das
nicht (Gott erbarm's!) eine lustige Sache? Fürsten und
Herren legen alle Sorge von sich ab und hängen dieselbe
auf ihre Amtleute und Räthe und deroselben Conscienz
und Gewissen; diese thun dergleichen und werfen's auf
ihrer Herren Gewissen! Der Fürst sagt: Unsere Räthe
mögen sehen, was sie zu thun haben; die Räthe sagen:
Der Fürst möge sehen, dass er's verantworte. Ist das
nicht ein schöner Circul? Welcher aber wird vor Gott
verantworten müssen? Dann weil es jener sehen soll und
dieser soll's sehen, geschieht's, dass es Niemand siehet
oder achtet.“

Ein anschauliches Gesammtbild des damaligen Hexenprozesses
gibt Spee in der

„Einundfünfzigsten Frage: Nun sage mir
die Summa und kurzen Inhalt des Prozesses im Zaubereilaster,
wie derselbige zu dieser Zeit gemeiniglich geführet
wird.

§. 1. Das will ich thun. Du musst aber zum Eingange
merken, dass bei uns Teutschen, und insonderheit
(dessen man sich billig schämen sollte) bei den Katholischen,
der Aberglaube, die Missgunst, Lästern, Afterreden,
Schänden, Schmähen und hinterlistiges Ohrenblasen unglaublich
tief eingewurzelt sei, welches weder von der
Obrigkeit nach Gebühr gestraft, noch von der Kanzel der
Nothdurft nach widerlegt und die Leute davor gewarnt
und abgemahnet werden; und eben daher entstehet der
erste Verdacht der Zauberei, daher kommt's, dass alle
Strafen Gottes, so er in seinem heiligen Worte den Ungehorsamen
gedrohet, von Zauberern und Hexen geschehen
sein sollen, da muss weder Gott oder die Natur etwas
mehr gelten, sondern die Hexen müssen alles gethan
haben.

§. 2. Dahero erfolgt dann, dass Jedermann mit Unvernunft
ruft und schreit: die Obrigkeit soll auf die Zauberer

und Hexen inquiriren (nämlich deren sie mit ihren
Zungen so viel gemacht haben). Hierauf befiehlt die hohe
Obrigkeit ihren Richtern und Räthen, dass sie gegen diese
beschreite lasterhafte Personen prozediren sollen. Dieselbigen
wissen nun nicht, wo und an wem sie anheben
sollen, weil es ihnen an Anzeigungen und Beweisthum ermangelt
und ihnen gleichwohl ihr Gewissen sagt, dass man
hierinnen nicht unbedachtsam verfahren solle. Inmittelst
kommt der zweite und dritte Befehl von der Obrigkeit,
dass sie fortfahren sollen, und darf sich Herr Omnes vernehmen
lassen, es müsse nicht klar mit den Beamten sein,
dass sie nicht wollten, und dessen dürfen auch wohl die
Obrigkeiten selbst sich von Andern überreden lassen.
Sollte man nun der Obrigkeit hierinnen in etwas widerstreben
und nicht stracks zum Werke greifen, das würde
vorab bei uns Teutschen sehr übel gedeutet werden, angesehen,
dass fast männiglich, auch die Geistlichen, alles
vor recht und gut halten, was den Fürsten und der Herrschaft
gefället, da sie, die Geistlichen, doch nicht wissen,
von was Leuten Fürsten und Herren (ob sie sonst wohl
von Natur sehr gut seien) oft angereizt werden. Also
gehet dann der Herrschaft Wille vor, und macht man den
Anfang des Werkes auf Gerathewohl.

§. 3. Ziehet aber der Magistrat diese Sache als ein
schwer und gefährlich Werk weiter in Bedenken, so schickt
die Obrigkeit einen Inquisitorem oder Commissarium; ob
dann gleich derselbige aus Unverstand oder erhitztem Gemüthe
der Sachen etwas zu viel thut, so muss dennoch
dasselbige nicht unrecht gethan heissen, sondern dem gibt
man den Namen eines gottseligen Eiferers zu der Gerechtigkeit,
und derselbe gerechte Eifer wird durch die
Hoffnung des guten Genusses oder Salarii so viel mehr
entzündet und unterhalten, sonderlich wann der Commissarius
bedürftig ist und ihm auf jedes Haupt eine gewisse
Summa von Thalern pro salario zugelegt wird und ihm
ausserdem noch frei stehet, von den Bauern ein und andere
Steuer zu fordern. Trägt sich's dann zu, dass etwa
ein besessener oder wahnwitziger Mensch von einer armen

Gaja ein verdächtiges Wort geredet, oder das heutige
allzu gemeine lügenhaftige Gespräch auf sie fället, so ist
der Anfang gemacht und muss dieselbe herhalten.

§. 4. Damit es aber nicht scheine, als ob man auf
diess blosse Geschrei und ohne andere Indicia also prozedire,
so ist alsbald ein unfehlbar Indicium vorhanden, und
das aus diesem Fallstrick: Entweder Gaja hat ein böses,
leichtfertiges, oder ein frommes, gottseliges Leben geführt.
Ist jenes, so ist's ein grosses Indicium, dann wer böse
ist, kann leicht böser und je länger je weiter verführet
werden; ist dieses, so ist's kein geringer Indicium, dann
sagen sie: so pflegen sich die Hexen zu schmücken und
wollen allezeit gerne vor die Frömmsten gehalten sein.
Da ist dann der Befehl, dass man mit der Gaja zu Loch
solle. Und ist stracks wieder ein neues Indicium, abermals
per dilemma: Entweder die Gaja gibt durch die Anlass,
Wort oder Werk zu verstehen, dass sie sich fürchte,
oder gebärdet und erzeigt sich unerschrocken. Spüret
man dann einige Furcht oder Schrecken bei ihr (dann
wer wollte sich nicht entsetzen, der da weiss, wie jämmerlich
sie dero Orts gemartert werden?), so ist's abermal ein
Indicium; dann (sagen sie) das böse Gewissen macht sie
bang. Fürchtet sie sich nicht, sondern trauet ihrer Unschuld,
so ist's wieder ein Indicium; dann (geben sie vor)
das pflegen die Hexen zu thun, dass sie die Unschuldigen
sein wollen, und der Teufel macht sie so muthig. Damit
es aber an mehreren Indizien nicht mangele, so hat der
Inquisitor oder Commissarius seine Jagdhunde zur Hand,
oftmals gottlose, leichtfertige, beschreite Leute, die müssen
dann auf der armen Gaja ganzes Leben, Handel und
Wandel inquiriren, da es dann nicht wohl sein kann, dass
man nicht etwas finden sollte, welches argwöhnische Leute
nicht auf's Aergste auslegen und auf Zauberei deuten
möchten. Sein dann auch vielleicht etliche, so der Gaja
vorhin nicht viel Gutes gegönnt haben, die thun sich alsdann
herfür, bringen quid pro quo, und ruft Jedermann:
die Gaja hat gleichwohl schwere Indicia gegen sich. Darum
muss die Gaja auf die Folterbank (wofern sie anders nicht

selbigen Tages, da sie gefänglich angenommen, sobald ist
gefoltert worden).

§. 5. Denn bei diesen Prozessen wird keinem Menschen
ein Advocatus oder auch einige Defension, wie aufrichtig
sie auch immer sein möchte, gestattet; dann da
rufen sie, diess sei ein crimen exceptum, ein solch Laster, das
dem gerichtlichen Prozess nicht unterworfen sei; ja da einer
sich darinnen als Advocatus wollte gebrauchen lassen, oder
der Herrschaft einreden und erinnern, dass sie vorsichtig
verfahren wollte, der ist schon im Verdacht des Lasters
und muss ein Patron und Schutzherr der Hexen heissen,
also dass Aller Mund verstummen und alle Schreibfedern
stumpf sein, dass man weder reden, noch schreiben darf.
Insgemein haben gleichwohl die Inquisitores den Brauch,
damit ihnen nicht nachgesaget werde, als ob sie der Gaja
ihre Defension nicht zugelassen hätten, dass sie dieselbige
vorstellen und sie über die Indicia examiniren (soll man's
anders examiniren heissen). Ob dann gleich die Gaja die
gegen sie vorhandenen Indicia sammt und sonders genugsam
ablehnet, so passet man doch darauf nichts, ja man
schreibt's auch wohl nicht einst an, sondern die Indicia
bleiben nichtsdestoweniger auf ihrem Valor und muss die
obstinata Gaja wieder zu Loch und sich besser bedenken;
denn weil sie sich wohl verantwortet, so ist's ein neu Indicium;
dann, wann diese keine Hexe wäre (sagen sie),
so könnte sie so beredt nicht sein.

§. 6. Wann sie sich nun über Nacht also bedacht
hat, stellet man sie des folgenden Morgens wieder für,
und da sie bei ihrer gestrigen Antwort bleibet, so lieset
man ihr das decretum torturae für, nicht anders, als ob
sie gestern nichts geantwortet, noch die Indicia im Geringsten
widerleget hätte. Ehe sie aber gefoltert wird,
führet sie der Henker auf eine Seite und besiehet sie allenthalben
an ihrem blossen Leib, ob sie sich etwan durch
zaubersche Kunst unempfindlich gemacht hätte. Damit
ja nichts verborgen bleibe, schneiden und sengen sie ihr
die Haare allenthalben, auch an dem Orte, den man vor
züchtigen Ohren nicht nennen darf, ab und begucken Alles

auf's Genaueste, haben doch bisher dergleichen noch wenig
gefunden. Und zwar, warum sollten sie solches den Weibern
nicht thun, da sie doch der geistlichen Priester hierinnen
nicht schonen? Und zwar der geistlichen Bischöfe
und Prälaten Inquisitores sein in diesem Fall die besten
Meister, und achtet man die päpstliche Bullam Coenae, so
Päpstl. Heiligkeit gegen die ausgelassen, welche ohne
Ihrer Heiligkeit Spezialbefehl gegen die Geistlichen prozediren,
vor Blitz ohne Donnerschläge, und damit ja fromme
Fürsten und Herren dasselbige nicht erfahren, und also
dergleichen Prozess einen Zaum anwerfen, wissen Inquisitores
dasselbige fein zu verhehlen.

§. 7. Wann nun die Gaja also gesenget und enthäret
ist, so wird sie gefoltert, dass sie die Wahrheit sage, d. i.
sich schlecht vor eine Zauber'sche bekennen soll. Sie mag
anders sagen, was sie wolle, so ist es nicht wahr und
kann nicht wahr sein. Man foltert sie aber erst auf die
schlechteste Manier, welches du also verstehen musst, als
ob sie gleich zum Schärfsten torquiret wird, so heissts
doch die schlechteste Art in Respekt und Erwägung deren,
die nachfolgen sollen. Bekennet nun die Gaja auf
solche Manier, so geben sie vor, sie habe gutwillig und
ohne Folter bekennet. Wie kann denn ein Fürst oder
Herre vorüber, dass er diejenige Person nicht vor eine
Hexin halten sollte, die so gutwillig und ohne Tortur bekennet
hat, dass sie eine sei? Und macht man sich demnach
keine ferneren Gedanken oder Beschwernung, sondern
man führet sie zum Tode, wie man doch würde gethan
haben, wenn sie schon nichts bekennet hätte, sintemal,
wenn der Anfang des Folterns gemacht ist, so ist
das Spiel gewonnen, sie muss bekennen, sie muss sterben.
Sie bekenne nun, oder bekenne nicht, so gilt's gleich.
Bekennet sie, so ist die Sache klar, und wird sie getödtet,
denn Widerrufen gilt hier nichts; bekennet sie nicht, so
torquiret man sie zum zweiten, dritten und vierten Mal,
denn bei diesem Prozesse gilt, was nur dem Commissario
geliebt, da hat man in diesem excepto crimine nicht zu
sehen, wie lang, wie scharf, wie oftmalig die Folter gebraucht

werde, hier meinet Niemand, dass man etwas verbrechen
könnte, darvon man hiernächst Rechnung geben
müsse. Verwendet nun etwa die Gaja in der Folter vor
Schmerzen die Augen, oder starrt mit offenen Augen, so
sein's neue Indicia: denn verwendet sie dieselbigen, so
sprechen sie: Sehet, wie schauet sie sich nach ihrem Buhlen
um. Starret sie dann, so hat sie ihn ersehen; wird sie
denn härter gefoltert und will doch nicht bekennen, verstellet
ihre Gebärden wegen der grossen Marter, oder
kommt gar in eine Ohnmacht, so rufen sie: die lachet und
schläft auf der Folter, die hat etwas gebraucht, dass sie
nicht schwatzen kann, die soll man lebendig verbrennen,
wie denn ohnlängsthin Etlichen widerfahren. Und da saget
männiglich und auch die Geistlichen und Beichtväter, die
habe keine Reue gehabt, habe sich nicht bekehret, noch
ihren Buhlen verlassen, sondern demselben Glauben halten
wollen. Begibt sich's denn, dass Eine oder die Andere
auf der Folter stirbt, so sagt man, der Teufel habe ihr
den Hals gebrochen. Derohalben so ist dann Meister
Hans Knüpfauf her, schleppt das Aas hinaus und begräbt's
unter den Galgen.

§. 8. Kommt aber die Gaja auf der Folter davon
und ist etwan der Richter so nachdenklich, dass er sie
ohne neue Indicia nicht weiter torquiren, auch nicht unbekennet
hinrichten lassen darf, so lässt man sie dennoch
nicht los, sondern legt sie in ein härter Gefängniss, da
sie denn wohl ein ganz Jahr liegen und gleichsam einbeizen
muss, bis sie mürbe werde. Denn hier gilt kein
Purgirens durch die ausgestandene Tortur, wie zwar die
Rechte wollen, sondern sie muss des Lasters einen Weg,
wie den andern schuldig bleiben; denn das wäre den Inquisitoren
eine Schande, dass sie eine Person, so sie einmal
zur Haft gebracht hätten, loslassen sollten. Welchen
sie einmal in's Gefängniss gebracht, der muss schuldig
sein, es geschehe mit Recht oder Unrecht. Immittelst
schickt man ungestüme Priester zu der Gefangenen, welche
ihr oft verdriesslicher sein, als der Henker selbst. Die
plagen denn das arme Mensch so lange und viel, bis sie

bekennen muss, Gott gebe, sie sei eine Hexe oder nicht,
rufen und schreien, dass, wenn sie nicht bekennen werde,
so könne sie nicht selig oder der heil. Sakramente theilhaftig
werden. Und darum hüten sich die Herren Inquisitores
mit allem Fleiss, dass sie keine solchen Priester
bei diesen Sachen und Prozess gebrauchen, die etwas
sittsam seien, Verstand im Herzen und Zähne im Munde
haben, wie ingleichen, damit ja Niemand bei das Gefängniss
komme, der denen Gefangenen guten Rath mittheile, oder
den Fürsten von dem Handel unterrichte. Denn ihnen ist
vor nichts mehr bange, als dass etwan ihre Unschuld auf
eine oder andere Weise zu Tage kommen möchte.

§. 9. Mittlerweile also die Gaja im Stankloch sitzet und
von denen, die sie trösten sollten, gequälet wird, so haben
hurtige und geschwinde Richter schöne Griffe und Fundament,
wie sie auf sie neue Indicia zu Wege bringen und
womit sie sie dermassen in's Gesicht überweisen (verstehe
hinter sich), dass sie auch durch der Juristen-Fakultäten
Responsum lebendig verbrennet zu werden schuldig erkennet
werden muss. Etliche lassen die Gajam beschwören
und bannen und setzen sie demnach in ein ander Gefängniss
und lassen sie also noch eins torquiren, ob man
auf solch Exorzisiren und Veränderung des Orts den stummen
Teufel (wie sie meinen) von ihr bringen möchte. Bekennet
sie alsdann noch nicht, so muss sie lebendig verbrennet
werden. Nun möchte ich (weiss Gott!) gerne
wissen, weil sowohl die, so nicht bekennet, als auch welche
bekennet, Hexen sein und sterben müssen, wie doch ein
Mensch, er sei so unschuldig, wie er immer wolle, sich
allhier retten könne, oder wolle? O du elende Gaja!
Worauf hast du doch gehofft? Warum hast du nicht, sobald
du das Gefängniss betreten, gesagt, du wärest des
Lasters schuldig? O du thörichtes Weib! Warum willst
du so oft sterben, da du Anfangs mit einem Tode hättest
bezahlen können? Folge meinem Rath und sage stracks
zu, du seiest eine Hexe, und stirb; denn vergebens hoffest
du, los zu werden, solches lässet der Eifer der Gerechtigkeit
bei uns Teutschen nicht zu.



§ 10. So nun eine aus Unleidsamkeit der Marter
fälschlich über sich bekennet, so gehet das Elend erst an,
sintemal hier ist insgemein kein Mittel sich loszuwirken,
sondern die Gaja muss Andere, ob sie schon von ihnen
nichts Böses weiss, anzeigen, und oftmals die, welche ihr
von den Inquisitoren oder Schergen in den Mund gegeben
werden, oder wovon sie wissen, dass sie vorhin ein böses
Geschrei haben, oder vorhin besagt oder im Gefängniss
gewesen und dessen wiederum entlassen seien. Werden
dann diese auch gefoltert, so müssen sie wieder Andere
besagen und die aber Andere, und ist hier also kein Ende
oder Aufhören. Und kommt's auf solche Manier so weit,
dass die Richter entweder den Prozess fallen lassen und
ihre Kunst begeben, oder aber die Ihrigen, ja sich selbst
und alle Leute verbrennen müssen. Denn da fehlet's nicht,
die falschen Besagungen werden sie endlich alle mit einander
treffen, und werden sie auch, wann's nur zum Foltern
mit ihnen kommt, alle schuldig machen. Da kommen
dann deren viele mit in's Spiel, die Anfangs so hart gerufen
und getrieben, dass man brennen und brühen sollte,
und haben die guten Herren im Anfang sich nicht besinnen
können, dass die Reihe auch an sie kommen würde, und
die haben denn ihren gerechten Lohn von Gott, weil sie
uns mit ihren giftigen Zungen so viel Zauberer gemacht
und so viele unschuldige Menschen dem Feuer hingegeben
haben. Doch thun sich nunmehr etliche Verständigere
und Gelehrtere hervor, die, gleichsam aus dem tiefen
Schlafe erwachend, ihre Augen aufthun, den Sachen
besser nachdenken und nicht so unbesonnen ins Tausendste
hineintoben.

§. 11. Und obwohl die Richter und Commissarii insgesammt
leugnen, dass sie nicht auf die blossen Besagungen
gehen, so ist's doch nichts damit, und ist's droben im Traktat
erwiesen, dass sie damit nur ihren Fürsten und Herren
einen blauen Dunst für die Nase machen; dann die Fama
oder das böse Gerüchte, so sie gemeiniglich bei die Besagung
ziehen, ist allezeit unkräftig und nichtig, weil dieselbe
nimmermehr zu Recht erwiesen wird, und verwundert

mich's, dass es noch von keinem Richter in Acht genommen
worden, dass dasjenige, was Viele von den zauberischen
Zeichen plaudern, gemeiniglich ein Betrug der
Henker sei. Unterdessen aber und immittelst, dass die
Hexenprozesse noch mit Ernste fortgetrieben und diejenigen,
welche gefoltert werden, aus Unleidsamkeit der Pein auf
Andere und diese wieder auf Andere bekennen müssen,
da kommt's stracks aus, dass diese oder jene besagt seien
(denn so heimlich pflegen's die zu halten, die bei der Folter
adhibiret und gebrauchet werden) und das nicht ohne ihren
Vortheil; denn daraus können sie stracks Indicia ergreifen.
Und das abermals durch diese zweifache Fallthür: denn diejenigen,
welche es vernehmen, dass sie besagt seien (wie
es dann stracks ein offen Gerüchte wird), die nehmen entweder
die Flucht zur Hand, oder halten Fuss beim Male
und warten des Ihrigen. Fliehen sie, so hat sie ihr böses
Gewissen fortgetrieben; bleiben sie aber, so hält sie der
Teufel, dass sie nicht können wegkommen. Gehet aber
Einer zu den Inquisitoren und fragt, ob's wahr sei, dass
er beschwätzt sei, damit er sich bei Zeiten mit seiner rechtmässigen
Defension verantworten möge, so ist's abermal
ein Indicium; denn er weiss sich nicht sicher und fürchtet
sich für seinen eigenen Schatten. Er mache es nun, wie
er wolle, so hat er eine Klette davon, und lässt er dieses
also stille hingehen, so ist's über ein Jahr ein gemein Geschrei,
welches alt und stark genug ist, wann nur etliche
Besagungen dazu kommen, dass man ihn desswegen zur
Folter erkenne, da doch diess Geschrei erst aus der neulichen
Besagung entsprossen ist.

§. 12. Auf eben die Manier geht's denen, welche etwan
von einem leichtfertigen Buben oder einer leichtfertigen
Pletzen vor einen Zauberer oder Zauber'sche gescholten
werden. Dann entweder er vertheidigt sich mit
Recht, oder lasst's anstehen. Vertheidigt er sich nicht,
so ist er des Lasters schuldig, sonst würde er nicht stille
schweigen: vertheidigt er sich mit Recht, so kommt die
Sache je länger je mehr und weiter aus, und kitzelt sich
hie Einer, dort ein Anderer damit und trägt's also weiter

fort, bis es endlich allenthalben auskommen, und das ist
denn ein böses Gerüchte, das nimmermehr wieder ausgetilget
werden kann. Und was ist denn leichters, als diejenigen,
welche hierzwischen torquiret und auf ihre Complices
gefragt werden, eben diese anzeigen? Folget demnach
schliesslich dieses (welches man billig mit rother
Tinte anzeichnen sollte), dass, wenn dieser Prozess bei
jetziger Zeit fortgetrieben werden sollte, kein Mensch, was
Geschlechts, Vermögens, Stands, Amts und Würden er
immer sein möge, von diesem Laster oder Verdacht desselben
sicher sein und bleiben würde, wenn er nur so viel
Feinds hat, der ihn in der Zauberei bezüchtigen oder ihn
davor schelten dürfte. Wannenhero ich, ich wende mich
auch, wohin ich immer wolle, einen armseligen Zustand
um mich her sehe, wann diesem Wesen nicht in andere
Wege sollte vorgebauet werden. Ich hab's droben gesagt
und sage es nochmals mit einem Worte, dass dieses
Uebel oder Laster der Zauberei mit Feuer nicht, sondern
auf eine andere Weise, ohne Blutvergiessen, ganz kräftig
ausgetilget werden könne. Aber wer ist's, der solches
zu wissen begehret? Ob ich zwar Willens gewesen, ein
Mehreres hiervon zu schreiben und die Summa oder Auszug
aus dem Grunde auszuführen, so kann ich's vor Herzeleid
nicht thun; vielleicht möchten sich Andere finden,
welche aus Liebe des Vaterlandes solche Mühe auf sich
nehmen. Dieses will ich endlich alle und jede gelehrte,
gottesfürchtige, verständige und billigmässige Urtheiler
und Richter (denn nach den andern frage ich nicht viel)
um des jüngsten Gerichts willen gebeten haben, dass sie
dieses, was in diesem Traktat geschrieben ist, mit sonderbarem
Fleisse lesen und aber lesen und wohl erwägen
wollen. In Wahrheit, alle Obrigkeiten, Fürsten und Herren
stehen in grosser Gefahr ihrer Seligkeit, wofern sie nicht
sehr fleissige Aufsicht bei diesem Handel anwenden. Sie
wollen sich auch nicht verwundern, wenn ich hierinnen
bisweilen etwas hitzig gewesen und mich bisweilen der
Kühnheit gebraucht, sie zu warnen: denn es gebühret mir
nicht, unter derjenigen Zahl gefunden zu werden, welche

der Prophet verwirft, dass sie stumme Hunde seien, so
nicht bellen können. Sie mögen nun wohl Acht haben
auf sich und ihre Heerde, welche Gott der Allmächtige
dermaleinst von ihrer Hand wieder fordern wird.“ —

Spee starb zu Trier vier Jahre nach dem Erscheinen
seiner merkwürdigen Schrift, im Jahre 1635. Er hatte sich
aufgeopfert in der Verpflegung verwundeter Franzosen;
eine ansteckende Seuche raffte ihn hin[191].

Ehre dem redlichen Jesuiten! Aber nicht darum auch
Ehre seinem Orden. Es finden sich freilich Bewunderer
der Loyoliten, welche die Verdienstkrone des Einzelnen
der ganzen Gesellschaft auf die Stirne drücken möchten.
Jarcke sagt z. B.: „Der Jesuitenorden (denn man kann
füglich annehmen, dass die Schriften von Tanner und Spee
nicht ohne Veranlassung, oder wenigstens nicht ohne ausdrückliche
Genehmigung der Oberen erschienen sind) erklärte
sich zuerst gegen das blutige Unwesen und deckte
schonungslos die Gebrechen der damaligen Strafjustiz auf“[192].
Aber nichts ist unwahrer. Jarcke's Behauptung zeugt von
einer für einen Schriftsteller auf diesem Felde wenig anständigen
Unkunde, wenn nicht von etwas Schlimmerem.
Gibt es denn für Jarcke keinen Johann Weier, Reginald
Scot und Cornelius Loos, die, ohne Jesuiten zu sein, lange
vor Spee die Fahne erhoben hatten? Und ist es ihm unbekannt,
dass dem Werke des Jesuiten Delrio, dem Orakel
der Hexenverfolger, die Approbatio Superiorum deutlich
vorgedruckt ist, ausgestellt vom Pater Manareus kraft der

vom Ordensgeneral Aquaviva ihm verliehenen Vollmacht?
Spee aber, der Delrio's Fabeleien und Kniffe zum grossen
Theile bekämpft, liess sein Buch anonym[193] und an einem
protestantischen Druckorte erscheinen — er mochte an
Loos und Flade denken, und beging auch bei dieser Anonymität
immer noch ein Wagestück[194] — und erst Jahre
lang nach seinem Tode ist es durch seine vertrautesten
Freunde, die keine Jesuiten waren, kund geworden, dass
er der Verfasser war. Und was haben die Jesuiten nach
Spee gethan, das im Geiste dieses Mannes gewesen wäre?
Schwerlich wird man Surin's Exorzismen zu Loudun, Löper's
Treiben zu Paderborn, oder gar die Leichenpredigt
hierher rechnen mögen, die der Pater Gaar zu Würzburg
1749 der hingerichteten Hexe Maria Renata hielt; und
doch konnte solches öffentliche Auftreten nicht ohne Genehmhaltung
der Oberen geschehen. Doch genug von
Jarcke's unglücklichem Einfalle, die Gesellschaft Jesu unter
die Vorkämpfer der Aufklärung zu stellen. Aus Friedrich
Spee hat der Mensch gesprochen, nicht der Jesuit.

Dass man, vielleicht um die Priorität für die Protestanten
zu retten, die ihnen durch Weier ohnehin bleibt,
auch den tübingischen Theologen Theodor Thummius
als wackeren Bekämpfer der Hexenprozesse gerühmt hat,
ist unrecht. Seine hierher gehörige Schrift[195] bezweckt
allerdings zum Theil eine mildere Behandlung der Angeklagten;
aber sie ist so voll vom Glauben an die Gewalt
des Teufels, räumt den Hexenverfolgern im Wesentlichen
so viel ein und verliert sich in so viele scholastische Spitzfindigkeiten,

dass sie auch da, wo sie zum Guten redet,
ihre Wirksamkeit durch klägliche Befangenheit erstickt.
Mit Spee's Sicherheit, Anschaulichkeit und Wärme hält
Thummius keine Vergleichung aus[196].

Mit grösserem Rechte ist dagegen den vorgenannten
drei Jesuiten gegenüber auf protestantischer Seite ein
Prediger hervorzuheben, der zwar nicht unmittelbar gegen
die Hexenverfolgung, aber gegen dasjenige Institut aufgetreten
ist, mit dem dieselbe stehen und fallen musste, —
nämlich gegen die Folter. Es war dieses der Prediger
Joh. Grevius aus dem Clevischen Orte Büderich gebürtig,
der 1605 Pfarrer zu Arnheim geworden war, aber
als Schüler des Conrad Vorstius und Anhänger des Arminius
die Dogmatik der Dordrechter Synode nicht anerkennen
wollte, wesshalb er seines Amtes entsetzt und des
Landes verwiesen wurde. Er begab sich daher nach Emmerich,
von wo aus er heimlich die Glaubensgenossen in
Kampen zu besuchen und zu erbauen pflegte. Darüber
wurde er jedoch ertappt, in Emmerich verhaftet und zuerst
nach dem Haag, dann nach Amsterdam geführt, wo
er anderthalb Jahre lang in einem entsetzlichen Kerker
schmachten musste. Die Fürsprache treuer Freunde bewirkte
endlich seine Freilassung. Während seiner Kerkerhaft

hatte aber Grevius sich fast ausschliesslich mit dem
Gedanken beschäftigt, dass eine der grössten Plagen, unter
welchen die Menschheit dermalen zu leiden habe, die
Folter sei. Unmittelbar nach seiner Freilassung (1621)
arbeitete daher Grevius ein sehr ausführliches Werk aus,
worin er nachwies, dass die Folter dem deutschen Rechtsverfahren
von Haus aus fremd, dass sie mit dem Naturrecht
und mit dem Gesetz der christlichen Liebe durchaus unverträglich,
dass sie (wie man namentlich an der englischen
Kriminaljustiz sehen könne) völlig unnütz und entbehrlich
und dass sie durchaus trügerisch und verderblich sei, indem
ermarterten Bekenntnissen kein Werth beigelegt werden
könnte und auf Grund solcher Geständnisse gar oft Unschuldige
in grässlichster Weise gepeinigt, verurtheilt und
hingerichtet würden. Zur Begründung seiner Sätze theilt
Grevius eine ganze Anzahl von (theilweise angebliche Hexen
betreffenden) Prozessfällen mit. — Im Jahr 1622 erschien die
mit grossem Geschick und in gewandter lateinischer Diktion
ausgearbeitete Schrift im Druck, und machte natürlich grosses
Aufsehen; aber wirklichen Erfolg konnte dieselbe erst
nach Ablauf eines Jahrhunderts haben, wo sie aufs Neue
publizirt wurde[197].

Das erste Land übrigens, in welchem als Frucht der
Bemühungen Spee's die Einstellung der Hexenprozesse
erfolgte, war das Kurfürstenthum Mainz unter der Regierung
Johann Philipps von Schönborn (1647–1673). Auch
im Bisthum Bamberg legte sich seit 1631 die Wuth der
Hexenverfolgung.

Die römische Curie liess sich natürlich durch alle
diese Vorkommnisse in ihrer Stellung zur Hexenverfolgung

anfangs nicht im Entferntesten berücken. Noch unter dem
20. März 1623 verfügte Gregor XV.: Wer einen Pakt
mit dem Satan eingegangen habe, aus welchem Impotenz
oder Schaden für Thiere oder Feldfrüchte hervorgegangen
sei, der solle von der Inquisition lebenslänglich eingekerkert
werden. Doch konnte schon in diesem Breve des
Papstes ein Einlenken auf andere Bahnen wahrgenommen
werden. Noch bemerkenswerther ist aber die neue Instruktion
zur Führung der Hexenprozesse, welche die
römische Inquisition im Jahr 1657 erliess[198]. In derselben
wurde geradezu das Geständniss abgelegt, dass seit langer
Zeit nicht ein einziger Prozess von den Inquisitoren in
correkter Weise geführt worden sei, dass die Hexenrichter
sich durch übermässige Anwendung der Folter und andere
Unregelmässigkeiten arg vergangen hätten und dass noch
täglich sowohl von den Inquisitoren als von den anderen
geistlichen Gerichten die gefährlichsten Irrungen begangen
und auf solche Weise gefährliche Todesurtheile gefällt
würden. Namentlich wurde vor der Anwendung von
Quetschmaschinen in der Tortur gewarnt.

Wenige Jahre vorher waren zu Rom einige Mönche
zum Tode geführt worden, weil sie den Papst durch
zauberische Wachsbilder zu tödten versucht haben sollten[199].
— Eigentliche Hexenbrände scheinen indessen in Rom
nicht vorgekommen zu sein[200].




b) die Theologen und die Juristen und juristischen
Fakultäten im siebenzehnten Jahrhundert.

Dem Vorgange der erwähnten drei Jesuiten wagten
oder vermochten im siebenzehnten Jahrhundert nur wenige
Theologen zu folgen. Allerdings wirkten die Geistlichen
oft im Geiste christlicher Humanität ermässigend auf die
Hexenverfolgung ein. Der evangelische Professor der
Theologie Meyfart zu Erfurt z. B. warnte in einer Schrift
vor dem Missbrauche der Tortur[201], allein der Glaube an
die Wirklichkeit und an die Strafbarkeit der Hexerei stand
doch im Allgemeinen in dieser Zeit ebenso bei den evangelischen
wie bei den katholischen Geistlichen fest. Es
war nichts Unerhörtes, wenn ein evangelischer Prediger
im Gottesdienst von der Kanzel herab seine Gemeindeglieder
vor dem greulichen Verbrechen der Hexerei warnte[202].
Ausserdem suchten einzelne Prediger auch in besonderen
mehr oder weniger ausführlichen Schriften über das Wesen
der Hexerei, das die Seele aller diesem satanischen Treiben
Ergebenen nothwendig der ewigen Verdammniss zuführe,
wissenschaftlich aufzuklären und zu belehren. Ein derartiges
Elaborat wurde z. B. im Jahr 1627 von dem katholischen
Pfarrer Franz Agricola zu Sittart im Fürstenthum
Jülich unter dem Titel veröffentlicht: „Gründlicher
Bericht, ob Zauberei die ärgste vnd grewlichste Sünd auff
Erden sey; zum Andern, ob die Zauberer noch Bussthun
vnd selig werden mögen; zum Dritten, ob die hohe Obrigkeit
die Zauberer vnd Hexen am Leibe und Leben zu
straffen schuldig. Mit Ableinung allerley Einreden“ (Würzburg
1627, S. 277 in 12o.) — Alle drei auf dem Titel angegebenen
Fragen werden natürlich auf das Entschiedenste

verneint. An die Spitze der ganzen Ausführung wird
nämlich der im Hexenhammer entwickelte Begriff der
Hexe gestellt.

Derartige Auslassungen und Kundgebungen der Geistlichen
waren insofern recht vom Uebel, als sie den Glauben
an das Hexenwesen im Volke immer mehr befestigen
halfen und dadurch indirekt das Ihrige zur Fortsetzung
der Hexenverfolgung beitrugen. Weit schlimmer und verderblicher
wirkte jedoch in letzterer Beziehung die Stellung,
welche die Juristen und die juristischen Fakultäten zur
Hexereifrage einnahmen, indem diese durch ihre Auctorität
unmittelbar auf die Hexenverfolgung einwirkten und nicht
allein das Erlöschen derselben verhinderten, sondern auch
deren Fortführung und Steigerung veranlassten.

Unter den Juristen des siebenzehnten Jahrhunderts
gibt es keinen, der bezüglich aller Fragen des Criminalrechts
dem Leipziger Professor Benedikt Carpzov (†1666)
an Auctorität auch nur annähernd gleichkäme. Die Theologen
kennen ihn ebensowohl wie die Juristen. Denn
Carpzov war ein frommer Christ im Stil der lutherischen
Orthodoxie des siebenzehnten Jahrhunderts. Er ging regelmässig
an jedem Sonntag zur Kirche, allmonatlich auch
zur Beichte und zum Empfange des Leibes und Blutes
Jesu Christi und las daheim die Bibel mit unglaublichem
Fleisse, so dass er am Abend seines Lebens von sich
rühmen konnte, dass er die heil. Schrift nunmehr dreiundfünfzigmal
durchgelesen habe. Auch war er ein sehr
ernster, strenger Jurist. Oldenburger rühmt von ihm, dass
er zwanzigtausend Todesurtheile unterzeichnet habe. Selbst
im höchsten Grade auctoritätsgläubig, ist er mit seiner
„Practica nova rerum criminalium Imperialis, Saxonica in
tres partes divisa“ (Viteberg. 1635) für die Juristen seiner
und der nächstfolgenden Zeit zu einer absoluten Auctorität
des Criminalrechts geworden. Diese Anerkennung verdankte
er aber nicht etwa seiner geistigen Bedeutung.
Vielmehr verdankte er dieselbe lediglich dem Umstande,
dass er es verstand, gerade das Starrste im Positiven in

wissenschaftlicher Form vorzuführen und selbst längst bestehende
Missbräuche durch Berufung auf die Meinung
der Rechtslehrer mit dem Scheine des Regelmässigen zu
bekleiden. Durch ihn gewannen Bestimmungen, die zunächst
nur in der sächsischen Criminalordnung fussen, allgemeinere
Verbreitung, und dass namentlich im Punkte
der Hexerei das sächsische Recht engherziger, härter und
unbarmherziger war, als die Carolina, ist bereits oben erwähnt
worden.

Was den Glauben an die Hexengreuel anbelangt, so
bekennt sich Carpzov ganz zur striktesten Observanz.
Bodin, Remigius, Jakob I. und Delrio sind seine Gewährsleute.
Weier wird umständlich bekämpft; kaum dass neben
der regelmässigen körperlichen Hexenfahrt ausnahmsweise
— vermuthlich um Luther und Melanchthon nicht geradezu
des Irrthums zu zeihen — auch eine phantastische zugegeben
wird. In den Strafbestimmungen hält Carpzov sich
natürlich an das sächsische Recht, dessen strengere Bestimmungen
er gern in die Carolina hineininterpretiren
möchte[203].



Auch im Verfahren hat Carpzov nichts Neues aufgestellt;
er suchte nur die sächsische Praxis seiner Zeit durch
Nachweisung ihrer Gesetzmässigkeit und, wo dieses nicht
ging, durch die Auctorität der Rechtslehrer zu schirmen.
Hierdurch bewirkte er freilich eine allgemeinere Anerkennung
für Manches, was bisher bestritten war, und
darin besteht hauptsächlich seine Bedeutung für die Fortbildung
des peinlichen Rechts. Bei allen grösseren, die
öffentliche Ruhe störenden Verbrechen betrachtete er den
inquisitorischen Prozess als den ordentlichen[204] und fasste
denselben als ein summarisches Verfahren auf[205]. Durch
ihn besonders fixirte sich in der Wissenschaft der bisher
schon im geistlichen Gerichtswesen und in der weltlichen
Praxis einheimische Grundsatz, dass bei schwerern und
verborgenen Verbrechen der Richter nicht verbunden sei,
sich an den strengen Gang des ordnungsmässigen Beweisverfahrens
zu halten. Seit den päpstlichen Formeln „simpliciter
et de plano“ und „absque strepitu et figura judicii“
war die Sache längst dagewesen; ohne sie hätte der Hexenprozess

niemals eine so furchtbare Ausbreitung gewinnen
können. Kurz vor Carpzov hatte besonders Torreblanca
diese Lehre umständlich vorgetragen. Die Behandlung
der sogenannten crimina excepta war es gerade, wogegen
Spee seinen Hauptangriff gerichtet hatte, und nun bewies
Carpzov wieder, wie z. B. in der Zauberei das corpus delicti
nur in der Vermuthung vorzuliegen brauche und wie
die leichtesten Indizien zur Tortur und endlichen Verurtheilung
ausreichen[206]. Carpzov schwamm also ganz mit

dem Strome, und darum trug ihn der Strom empor, während
der widerstrebende Spee unter den Wellen begraben
und vergessen ward.

Für die Masse der Juristen war nun Carpzov das Orakel,
von dem man eine absolut sichere und gewisse Wahrheit
empfangen hatte, wesshalb ihm alle blindlings folgten.
Als Zeugen dieser Thatsache wollen wir aus Norddeutschland
nur Einen Rechtslehrer anführen. In Hitzig's Annalen
(XXV. S. 309 ff.) wird nämlich ein Auszug aus des
Nicolaus v. Beckmann Schrift Idea iuris von 1688 mitgetheilt,
worin sich derselbe S. 426 ff. so ausspricht: „dass
es Hexen gibt, und man von ihnen viele wunderliche
Sachen erfährt, ist aus folgenden Argumentis zu entnehmen:
denn 1) ist's wahr, wir verordneten Commissarii
haben es in der That befunden, dass der beschuldigten
Hexen Herzen so sehr verstockt seien, dass sie keine
Thränen vergiessen können, ob sie auch noch so gern
wollten. 2) Haben sie insgesammt gar verwirrte und
verdächtige Gesichter und stellen sich dabei über die
Massen unschuldig und sehr andächtig an. 3) Geben
sie sich bei allem halsstarrigen Verneinen doch in gewissen
Fällen zum Theil selber schuldig, wenn man sie
etwas genauer examinirt, da eine solche selber vor uns
dubitative gesagt, es könnte wohl sein, dass sie mit in
der teuflischen Gesellschaft gewesen etc., allein sie wüsste
es nicht. Wie wir dann auf sothane verdächtige Rede
das geweihte Wasser zu trinken gegeben, da hat sie angefangen
mit den Händen, Füssen und mit dem ganzen
Leibe grausam zu zittern, ist ganz bleich — im Gesicht geworden
und hat den Kopf mit beiden Händen gehalten,
laut rufend: Ach wie ist mir etc. — Wie nun das heil.
Wasser so grosse und wunderbare Kraft und Wirkung
wider den Teufel — verrichtet hat, so hat die arme Person
hierauf selber in Etwas vor uns bekannt, es wäre ihr

schon viel leichter; sie glaube, der Teufel habe ihr das
Maul verstopft gehabt u. s. w., hat dennoch wenig oder
nichts bekennen wollen, wesshalb wir sie von dem Freimann
besichtigen lassen, der dann freilich allsofort das
Teufelszeichen in unserer Präsenz auf dem Rücken gefunden,
und eine grosse Nadel eines ganzen Fingers lang
über die Hälfte bis auf den Knochen in das Teufelszeichen
hineingestochen, welches die Inquisita nicht empfunden,
ist auch kein Blut daraus gegangen, daher wir billig bewogen
worden, diese und andere mehr denunzirte Personen
rebus sic stantibus durch den Freimann zur Peinbank
zu führen, wo sie dann sämmtlich ihre delicta abominanda
circumstantialissime in der Pein bekannt und
selbige hernach folgenden Tages confirmirt haben.“ u. s. w.
u. s. w.

Nicht lange hernach trat in Oesterreich unter den Juristen
ein Gelehrter auf, der Innsbrucker Professor Joh.
Christoph Frölich von Frölichsburg, den man fast
den österreichischen Carpzov nennen könnte. Im Jahr 1657
zu Innsbruck geboren, war Frölich nach Beendigung seiner
Studien Advokat, dann Landrichter zu Rattenberg geworden,
worauf er 1695 die Professur der Institutionen, und
1698 die des bürgerlichen und Lehenrechts an der Universität
zu Innsbruck übertragen erhielt. Im Jahr 1706
wurde er zum wirklichen Rath bei der oberösterreichischen
Regierung und später zum Kanzler ernannt. Er starb im
Mai 1729[207]. Frölich galt als einer der gelehrtesten Juristen
des Landes und seinen Schriften wurde eine ungewöhnliche
Auctorität beigelegt. Unter denselben gehört hierher
seine 1696 zu Innsbruck unter dem Titel „Nemesis
Romano-Austriaco-Tyrolensis d. i.“ etc. herausgegebene
Anweisung zur Führung des Inquisitionsprozesses,
welche 1714 in neuer Auflage unter dem Titel erschien:
„Joh. Chr. Frölichs de Frölichsburg, der Röm. Kayserl.
Majest. Ober-Oesterreichischer Regiments-Rath zu Innsprugg

etc. Commentarius in Kayser Carl des Fünfften
und des H. Röm. Reichs Peinliche Hals-Gerichts-Ordnung“
(zwei Bände in 4o.). Im zweiten Theile seines Werks
(Buch I., Tit. 3) handelt der Verf. sehr weitläufig „von
dem Laster Sortilegii, Magiae oder der Zauberey“. Nach
ihm sind Zauberer oder Schwarzkünstler Diejenigen, welche
„wissentlich mit dem Teufel ein Pact begehen, den Teufel
für ihren Gott halten, dessen Hülfe und Rath ansuchen,
und ihn mit unterschiedlichen bekannten und unbekannten
Worten, Brummeln, verwunderlichen Zeichen, Kreisen,
auch Verfluchung, aus dem Abgrund herauf fordern.“ —
„Es gibt allerdings Schriftsteller, welche der Hexen Ausfahrt
und Buhlschaft bezweifeln und sich vermessen zu
behaupten, es sei dieses Alles nur eine Einbildung unglücklicher
Weiber“, welche desshalb nicht zum Scheiterhaufen
zu verurtheilen seien. Allein die „Hexenpatrone“ sind
„durch andere gelehrte Leute, sowohl Theologos als Juristen
fundamentaliter widerlegt“. — Bei einer solchen
Auffassung der Hexerei begreift es sich, dass Frölich sich
für das strengste Verfahren gegen Hexen und Zauberer
ausspricht. Da die Zauberei „eine der erschröcklichsten
Missethaten ist und billich unter die delicta excepta gerechnet
wird, sonderlich unter diejenigen, so einer sehr
schweren Beweisung seynd“, so sind sowohl zur Inquisition
als zur Tortur nur „geringere Anzeigungen“ erforderlich.
Insbesondere muss schon das „gemeine Geschrei“ zur Einleitung
eines Prozesses genügen. Andere Verdachtsgründe,
welche zur Einziehung rechtfertigen, sind: wenn eine Person
von zauberischen Eltern geboren ist, wenn Jemand andere
Leute nicht „redlich“ anschauen kann oder gewisse Zeichen
am Körper trägt. Der Untersuchungsrichter muss ausserhalb
der Tortur auch durch allerlei Vorspiegelungen (von
Begnadigung etc.) die Wahrheit herauszubringen suchen.
Bezüglich der über Hexen und Zauberer zu verhängenden
Strafen lehrt Frölich Folgendes: 1) Jene, welche einen
wirklichen Bund mit dem Teufel aufgerichtet und sich
demselben mit Leib und Leben ergeben haben, sind einfach
zu verbrennen, auch wenn von ihnen Menschen oder

Vieh kein Schaden zugefügt worden ist[208]. 2) Jene, welche
ohne eigentliches Bündniss mit dem Satan Menschen oder
Vieh durch teuflische Zauberkünste einen Schaden zufügen,
sind mit dem Schwerte hinzurichten. Derselben Strafe
verfallen die „Segensprecher, Brunnengräber, Schatzgräber,
Wahrsager und Teufelsbeschwörer“. Die aber ohne dergleichen
Beschwörungen sich unterschiedlicher abergläubischer
Possen bedienen, sind nach Beschaffenheit der
Sache in anderer Weise zu bestrafen, z. B. mit Gefängniss,
Ruthenstreichen, Landesverweisung und „beim einfältigen
Bauernvolk mit einer heilsamen Geldbusse, daran sie
am längsten denken“. — Es steht in keines Richters Gewalt,
einen Zauberer oder eine Hexe, wenn sie überführt
sind, von der Strafe des Feuers oder des Schwertes zu
befreien, mögen sie auch von Adel oder sonst von Stand
und Würden sein. Die Feuerstrafe kann jedoch in die
Strafe der Hinrichtung mit dem Schwerte umgewandelt
werden, wenn ein Zauberer oder Hexe wahre Reue und
Busse beurkundet haben, bevor sie wegen ihrer Uebelthaten
zur Verantwortung gezogen wurden. Denn die
nach der Einziehung sich zeigende Reue ist ohne Werth
und verdient keine Beachtung.

Die Einwendung, dass die tirolische Landesordnung
solche harte Strafen gegen Hexen und Zauberer nicht
kennt, sucht Frölich durch die kühne Behauptung zu entkräften,
dass in der Polizeiordnung Ferdinands II. von
1573 bloss jene Zauberei gemeint sei, die nicht mit einem
Teufelsbündniss und Abfall vom christlichen Glauben in
Zusammenhang stehe. Liege aber wirklich ein Pakt mit
dem Teufel vor, so trete eben dieselbe Strafe ein, welche
die Tiroler Landesordnung über die Verleugnung des
christlichen Glaubens verhänge, nämlich: der Tod durch
Feuer und die Confiskation des dritten Theiles alles Vermögens,
welches der Verurtheilte hinterlasse.

So dachten und redeten die Koryphäen der Rechtswissenschaft

im siebenzehnten Jahrhundert über die Hexerei
und über die Hexenverfolgung, woraus sich leicht entnehmen
lässt, dass damals die Jurisprudenz überhaupt von
dem Wahn der Hexerei vollständig befangen und geknechtet
war. Bewiesen wird dieses einerseits durch die
Menge der Gutachten, welche im siebenzehnten Jahrhundert
in den Hexenprozesssachen von juristischen Fakultäten
abgegeben und andererseits durch die grosse Zahl von
Dissertationen, worauf hin von juristischen Fakultäten die
juristische Doctor- oder Licentiatenwürde ertheilt wurde.

Aus der grossen Menge der juristischen Gutachten
greifen wir zunächst das Responsum heraus, welches die
juristische (hessen-darmstädtische) Fakultät zu Marburg in
einer Hexenprozesssache unter dem 19. Juli 1631 abgab.
Aus den Akten ersah die Fakultät, dass Angeklagter
H. Sangen aus Biedenkopf „sowohl in- als ausserhalb des
Gerichts ohne einigen Zwang bekannt und gestanden, dass
er Gott abgesagt und sich dem Teufel ergeben, sich auch
mit demselbigen verbunden und in dessen Namen taufen
und einen anderen Namen geben lassen, auch mit dem
Teufel zu verschiedenen Malen Sodomiam begangen, dazu
die hochwürdigen Sakramente schändlich gemissbraucht,
und sonderlich, welches schrecklich zu hören ist, im heil.
Abendmahl das gesegnete Brot iterato in des Teufels
Namen empfangen, auch mit Füssen getreten, und den
gesegneten Wein durch Gebrauch einer süssen, ihm von
dem Teufel gegebenen Wurzel per vomitum von sich gegeben
und ausgewürgt und also von Gott, den er in vielen
Wegen gelästert und geschmähet, allerdings abgefallen“.
— Es könnte nun wohl gefragt werden, ob es nicht möglich
sei, mit Verschiebung der Strafe die Befreiung des
Frevlers aus der Gewalt des Teufels zu versuchen. Allein
die Fakultät erklärt, dass sie dazu nicht rathen könne.
Denn die tägliche Erfahrung beweise es, „dass der Teufel
denen, so er einmal in seine Stricke gebracht, keine Rast
noch Ruhe lässt, dass sie auch lieber todt als lebendig
sein wollen.“ Daher schliesst die Fakultät ihr Gutachten
mit den Worten: „Es will bei diesen Dingen Ernst gebraucht

sein, dass Gottes Ehre gerettet und dem Teufel
sein Reich zerstört werde“ u. s. w.

Ausserdem theilen wir aus den Akten der juristischen
Fakultät bezüglich eines im Jahr 1639 zu Arnum im Fürstenthum
Calenberg vorgekommenen Prozesses Folgendes mit[209]:
Katharine Holenkamp, verwitwete Lükken, war hier auf
die vagsten Aussagen einiger unbeeidigten Zeugen hin
verhaftet worden. Der Juristenfakultät zu Helmstedt wurde
von den Zeugenaussagen Mittheilung gemacht, und diese
erkannte ohne Weiteres auf Tortur, welche am 12. Sept.
1639 vollzogen ward. Höre man nun weiter! „Sobald
(heisst es in dem Bericht, welchen der Amtmann an die
Juristenfakultät zu Helmstedt einschickte,) der Scharfrichter
ein wenig mit den Beinschrauben angegriffen, hat sie zwar
anfangs Schmerzen gefühlt, dennoch aber nichts bekennen
wollen, bald darauf ein schreckliches und abscheuliches
Gesicht gemacht, dem Gehör nach mit dreien verschiedenen
Zungen, und sonderlich hoch deutsch, geredet, alsbald eingeschlafen
und nachgehends von der Tortur nichts gefühlt,
sich auch also dabei bezeigt, dass sie in Sorgen gestanden,
das Weib wäre gar todt. Dero Ursachen ich dem Nachrichter
befohlen, das Weib gänzlich zu lassen und auf die
Erde niederzulegen. Etwa nach Ablauf einer halben Stunde
ist sie wiederum erwacht und in die Custodie gebracht
worden.“

Auf diesen Bericht rescribirt die Juristenfakultät zu
Helmstedt unter dem 10. Oktober 1639 an den Amtmann:
„Da Inquisitin sich bei der Tortur ganz wunderlich und
übernatürlich betragen, so solle er sie in ein anderes Gefängniss
bringen und durch den Scharfrichter fleissig besichtigen
lassen, ob etwas Verdächtiges bei ihr zu finden,
dadurch sie ihr Bekenntniss hinterhalten könnte. Auch
habe er sie zu befragen, woher es komme, dass sie wider
alle Vernunft gleichsam mit dreien Zungen geredet, sich

so ungeberdig bezeigt und nichts bekennen wollen, ferner
auch sie zu richtigem Bekenntniss anzumahnen. Sollte sie
aber also noch nicht richtig zugehen und bei ihrem Leugnen
verharren, dann diessfalls Beschaffenheit nach die scharfe
peinliche Frage auch wohl mit anderen Instrumenten,
als wie vorhin gebraucht, ziemlicher
Weise zu repetiren sei.“

Nach dieser bestialen Weisung der Helmstedter Juristenfakultät
wurde das arme Weib am 26. Novbr. 1639
abermals auf die Folter gespannt. In dem Torturprotokoll
heisst es: „Verstriktin ist einen Weg wie den anderen
bei ihrem Verleugnen geblieben, und dass sie ein redlich
Weib, auch von nichts Anderem zu sagen wisse, als von
dem lieben Gott; gestalt sie dann immer den Namen des
lieben Gottes im Munde führt, unterdessen aber ihrer
vorigen Art nach in der Tortur eingeschlafen (!), ungeachtet
der Scharfrichter sie aufgezogen und mit lebendigem
Schwefel beworfen und mit Ruthen
gehauen, welches aber Verstriktin alles nicht geachtet
und sich desswegen nicht einmal bewegt (!), dass auch der
Scharfrichter sich darüber verwundert und gesagt: er hätte
ein solch Weib noch nie vor sich gehabt. — Etwa über
eine halbe Stunde hat der Scharfrichter mit den Beinschrauben
abermals hart angegriffen, da dieselbe dann
überlaut gerufen, sie wäre eine Zauberin, als aber Verstriktin
erlassen und derselben ihre Aussage wieder vorgehalten,
hat sie Alles revociret, wäre unschuldig und
ein ehrlich Weib.“

Auf diesen Bericht erkannte nun die Juristenfakultät
zu Helmstedt unter dem 17. Decbr. 1639: „dass Verstriktin
gestalten Sachen nach, da vermuthlich, dass ihr muss vom
Teufel sein angethan, dass durch die Pein und Marter
zum andern Mal nichts hat können gebracht werden, und
man sich ihrethalben weiter nichts zu befahren habe, auch
andere Leute dieses Ort nicht ärgern mögen, des Landes
zu verweisen. Von Rechts Wegen.“

So war es der krasseste Aberglaube, der die juristischen
Fakultäten ihre Erkenntnisse abfassen liess, und mit

diesem Aberglauben tritt oft zugleich eine Rohheit der
Gesinnung zu Tage, der die Fakultäten zu geradezu rechtswidrigen
Urtheilen verleitete. So erkannte z. B. die Juristen-Fakultät
zu Rinteln unter dem 20. Juni 1653 in einem
Fall, wo nichts als das einfältige Geschwätz eines Kindes,
der Tod eines Hundes und die Erblindung zweier Kühe
vorlag, und wo die Zeugenaussagen ganz verschieden
lauteten, ohne Weiteres auf Anwendung der Tortur[210]! —
Innerhalb der juristischen Fakultät zu Helmstedt machte
sich (wie Raumer in den Märkischen Forschungen, I.
S. 258 richtig sagt,) ein erster „Fortschritt zum Vernünftigern“
bemerklich, als dieselbe 1671 bezüglich einer auf
Zauberei angeklagten armen Magd aus einem brandenburgischen
Dorfe erkannte, „dass man sie zuvor zur Beredung
mit einem Geistlichen verstatten solle. Beharre
sie dann noch bei dem Bunde mit dem Teufel, so sei sie
am Leben zu strafen.“

Mit diesen Gutachten der juristischen Fakultäten stimmt
bezüglich der Auffassung des Hexereiglaubens eine Menge
von Promotionsabhandlungen überein, welche von juristischen
Fakultäten approbirt wurden. Wir heben unter denselben
vier hervor: nämlich 1) die Dissertation des Tübinger
Doctors Christoph Dauer De denuntiatione sagarum
von 1644; 2) das Examen juridicum judicialis lamiarum
confessionis, se ex nefando cum Satana coitu prolem suscepisse
humanam, welche Nicolaus Pütter 1698 vor der
Juristenfakultät zu Rostock vertheidigte; 3) die Disputatio
inauguralis de fallacibus indiciis magiae, quam praeside
Domino H. Bodino — die 22. Oct. 1701 — — eruditorum
disquisitioni submittit Felix Martinus Braehm; 4) der von
einem gewissen Bechmann 1749 in Halle überreichte „Discursus
juridicus de crimine maleficii, von der Zauberei“[211].

Die erstgenannte Abhandlung enthält eine ziemlich

allgemein gehaltene Besprechung des Hexenprozesses.
Das Wesen der Hexerei findet der Verfasser in der abnegatio
Dei et religionis, wesshalb sie verfolgt werden
muss. Wer überhaupt „mit verdächtigen Dingen, Geberden,
Worten und Wesen umgeht“, ist als der Zauberei
verdächtig anzusehen. Zu den verdächtigen Dingen gehört
aber vor Allem der Umgang mit der Natur und die
Kenntniss ihrer Kräfte, welches eine „einem Christenmenschen
nicht geziemliche Kenntniss“ ist.

Ueber den Inhalt der zweiten Abhandlung lässt sich
nicht gut etwas mittheilen, weil in ihr sich nur die obscönsten
Untersuchungen über das Bündniss und den Coitus der
Hexen mit dem Satan vorfinden. Gleichwohl ist sie „Deo,
patriae et parenti“ dedizirt. Veranlasst war die Schrift
übrigens, wie der Verfasser sagt, durch ein vom Spruchkolleg
der Rostocker Fakultät im Oktober 1698 gefälltes
Urtheil. Eine Weibsperson hatte sich das Geständniss
extorquiren lassen, dass sie mit dem Teufel, der in der
Gestalt eines feingekleideten Ritters mit Federbusch zu
ihr gekommen, Unzucht getrieben habe. Auf dieses Geständniss
hatte die Fakultät erkannt, „die Gefangene sei
wegen solcher mit dem Teufel gehabten Gemeinschaft mit
dem Feuer vom Leben zum Tode zu führen.“

Der Verfasser der dritten Abhandlung, F. M. Brähm,
welcher dieselbe am 22. Oktober 1701 unter dem Vorsitz
des Professors der Jurisprudenz Heinrich Bodin zu Halle
vertheidigte, weist zwar die Unhaltbarkeit der meisten
bisher gültig gewesenen Indizien nach, aber sein Bekenntniss
lautet wörtlich: „Mit Einem Worte, es gibt wahrhaftig
Zauberer und Hexen, welche wissentlich
ein Bündniss mit dem Teufel machen und Anderen
schaden thun, aber, wie ich dafür halte, nicht
in so grosser Menge.“

Die vierte — in der Mitte des 18. Jahrhunderts
erschienene — Abhandlung gründet sich ganz und gar
auf die Auctorität — Carpzovs.

Unter den wenigen juristischen Fakultäten, deren Intelligenz
und Urtheil sich über den Aberglauben der Zeit

erhob, ist insbesondere die Strassburger Fakultät zu
nennen[212].





VIERUNDZWANZIGSTES KAPITEL.

Allmähliche Abnahme der Prozesse — Balthasar
Bekker.

Noch wüthete der Hexenwahn und die Hexenverfolgung
unter den Völkern des Abendlandes und raffte
jahraus jahrein Tausende von Opfern dahin, als doch schon
eine ganze Reihe von Erscheinungen zu Tage trat, welche
es erkennen liessen, dass es in der bisherigen Weise mit
dem Brennen der Hexen nicht lange mehr fortgehen könne.
Einzelne Regenten, vorerst zwar noch selbst im Glauben
an Zauberei befangen, aber einsichtsvoll genug, um eine
verheerende Praxis zu verabscheuen, weisen dann den
fessellosen Gerichtsgang in gesetzliche Schranken, aboliren
und begnadigen; ein freies Wort führt an solchen Asylen
fortan nicht mehr zum sicheren Tode; die fortschreitende
philosophische und naturwissenschaftliche Bildung umkreist
jetzt in immer engeren Parallelen die Bollwerke der Finsterniss,
sprengt eine unterminirte Schanze nach der andern,
bis endlich die mündig gewordene Vernunft mit der
blanken Waffe der Wahrheit dem Teufel zu Leibe geht
und ihn sammt seinen Werken und Hexenprozessen, nicht
ohne das Jammergeschrei und den Widerstand derjenigen,
die ohne den Teufel keinen Gott haben, aus seiner letzten
Feste jagt.

Wir sahen den bambergischen Prozess an der Verarmung
des Landes und an der Erschöpfung der fürstlichen

Kasse sterben; dann that Schönborn aus menschlicheren
Motiven in Würzburg und Mainz der Hexenverfolgung
Einhalt; hierauf nahm sich ein schwedischer Offizier der
Verfolgten in Osnabrück an, und seine Königin liess in
den neu erworbenen deutschen Landen die Niederschlagung
der anhängigen Prozesse ihre erste Regierungshandlung
sein, wodurch zum ersten Male ein deutsches Land
von der Pest der Hexenverfolgung wieder befreit
wurde. Die Königin befahl nämlich durch Reskript
vom 16. Februar 1649 von Stockholm aus, „dass alle
fernere Inquisition und Prozess in dem Hexenwesen
aufzuhören habe, die diessfalls allbereits
Captivirten wieder relaxirt und in integrum zu
restituiren seien, — weil diese und dergleichen weitaussehende
Prozesse allerlei Gefährlichkeiten und schädliche
Consequentien mit sich führen und aus denen an anderen
Orten fürgelaufenen Exempeln kundbar und am
Tage ist, dass man sich in dergleichen Sachen je länger
je mehr vertiefet und in einen inextricablen Labyrinth gesetzet“[213].
Freilich finden sich unter Christina's Nachfolgern
auch wieder Hinrichtungen im schwedischen Pommern[214].
Aber es war von grosser Bedeutung, dass in
Mecklenburg 1683 ein herzogliches Reskript erschien,
in welchem es auf das Strengste untersagt ward, „dass
hinfüro in den peinlichen Gerichten bei angestelltem scharfem
Verhör der wegen Zauberei inhaftirten und der Tortur
untergebenen Delinquenten so wenig von den zu der peinlichen
Befragung adhibirten Richtern und Beisitzern gefragt
werden sollte, ob reus oder rea auf dem Blocksberg
gewesen und daselbst gegessen, getrunken, getanzet oder
anderes teuflisches Gaukelwerk getrieben und diese oder
jene Person mitgesehen und erkannt habe, noch auch, so
der Gepeinigte von selbst obiges Alles erzählen und für
Wahrheit berichten wollte, desselben Bekenntniss einigen
Glauben beilegen, noch zu Protokoll bringen und des

Beklagten Namen verzeichnen lassen sollen, zumalen alle
dergleichen denuntiationes ex fonte malo herfliessen und
also billig zu abominiren und zu keinem Grunde rechtschaffener
Beweisung zu legen seien.“

Ziemlich gleichzeitig (am Ende des siebenzehnten Jahrhunderts)
konnte es die Juristenfakultät zu Frankfurt
sogar wagen, dem herrschenden Wahne soweit entgegenzutreten,
dass sie einem Geistlichen, den eine alte
Hexe unter anderem tollen Zeug, das sie erzählte, als
Zauberer angab, das Recht zu einer Injurienklage gegen
den Richter zusprach, weil er den Namen desselben zu
Protokoll genommen hatte[215].

Die durchschnittliche Stellung, welche gegen das Ende
des siebenzehnten Jahrhunderts wenigstens im protestantischen
Deutschland die öffentliche Meinung und die Rechtspflege
zur Frage der Hexerei und Hexenverfolgung einnahm,
wird übrigens von der „Anleitung zu vorsichtiger
Anstellung des Inquisitionsprozesses“ repräsentirt,
welche der grosse Kurfürst Friedrich Wilhelm
von Brandenburg (†1688) durch den Professor
Joh. Brunnemann zu Frankfurt (lateinisch und deutsch)
aufstellen liess. Allerdings wird der überlieferte Hexenglaube
und der Gedanke, dass die Zauberei ein Laster sei,
gegen welches nothwendig mit der Tortur vorgegangen
werden müsse, festgehalten; allein das Prozessverfahren
wird im Interesse der Humanität mannigfach geordnet
und beschränkt, und zugleich bricht sich die Ueberzeugung
Bahn, dass gar Vielerlei, was man den Hexen nachsage,
und was diese auf der Folter sogar selbst von sich aussagten,
auf Einbildung beruhe.

In §. 15 wird es ausdrücklich als ein eingeschlichener
und abzustellender Missbrauch bezeichnet, „dass die Leute
so lange torquirt werden, bis sie etwas bekennen, welches
absonderlich bei denen, so der Hexerei beschuldigt worden,
gebräuchlich ist.“ — Nach der hierauf mitgetheilten „Anweisung“

soll die Peinigung nicht über eine Stunde dauern,
wesshalb der Richter eine Sanduhr bei sich haben soll,
die er bei dem Beginne der Tortur umzukehren hat. Auch
soll die Tortur wenigstens fünf oder sechs Stunden nach
dem Essen oder des Morgens ganz frühe, oder „was das
Beste ist,“ Nachts vorgenommen werden, damit das Erbrechen
während der Peinigung vermieden werde. Insbesondere
soll, wenn der Inquisit mit einem schweren Gebrechen
behaftet ist, die Tortur nicht an dem Tage, „da
eine Mondverwechselung ist,“ angestellt werden, weil dann
die Krankheiten heftiger hervorzutreten pflegen. Auch
sei es nöthig, dass dem Inquisiten vorher ein Präservativ
von einem verständigen Medico eingegeben und dergestalt
dieses Uebel nach Möglichkeit zurückgehalten werde.
Die Richter sollen die bei der Tortur gebrauchten Instrumente
anmerken, damit diejenigen Rechtsgelehrten, an
welche hernach die Prozessakten zur gutachtlichen Aeusserung
verschickt werden, sicher zu erkennen vermögen, ob
die Peinigung rechtmässig vollzogen, oder ob ein „Exzess“
dabei vorgekommen sei. Die Hexen sind allerdings zu
fragen, ob sie Menschen oder Vieh Schaden zugefügt
haben, aber man soll sie auch fragen, woher sie denn
wüssten, dass der vorgekommene Schaden gerade
durch sie bewirkt sei. — Wenn Hexen Andere
als Mitschuldige angeben, so soll nach Kap. 3, §. 12 nachgeforscht
werden, ob die Denunziation auf gutem Grunde
beruht, oder ob es nur teuflische Verblendung gewesen,
dahin die Beschuldigung einer Zauberin gehöre, so die
Anderen auf dem Blocksberg gesehen haben wollte.

In Frankreich schlug Ludwig XIV. nicht ohne den
Widerspruch des Parlaments zu Rouen 1672 die Untersuchungen
in der Normandie nieder und setzte alle eingezogenen
Hexen in Freiheit[216]; und obgleich er selbst wieder
in einem späteren Gesetze die Zauberei unter gewissen

Voraussetzungen mit der Todesstrafe bedrohte (1682), so
zeigt sich doch schon darin eine Veränderung des alten
Gesichtspunkts, dass hauptsächlich nur von Betrug und
Missbrauch der Sakramente, nicht aber vom Teufelsbunde
und vom Sabbath ausdrücklich die Rede ist[217]. Seit 1682
stockten auch in England die gerichtlichen Hinrichtungen[218];
dreissig Jahre früher hatte auch Genf seinen
letzten, wiewohl zum Abschiede noch sehr krassen Prozess
gesehen[219]. In Holland waren die Gerichte längst verständiger
geworden[220]. Hier, wo der gelehrte Arzt und Apotheker
Abraham Palingh zu Haarlem (ein Mitglied
der Gemeinde der Mennoniten) 1658 mit einer gelehrten
historischen Beleuchtung des Hexenwesens hervorgetreten
war[221], um die Thorheit und Nichtigkeit desselben zu erweisen,

suchte namentlich der Gerichtshof von Flandern
durch eine Verordnung vom 31. Juli 1660 den Hexenpozess
durch genauere Regelung des Prozessverfahrens
einzuschränken, wobei namentlich auch bestimmt ward,
dass das Nachsuchen nach dem stigma diabolicum bei angeklagten
Frauen fernerhin nicht mehr durch Scharfrichter,
sondern von unverdächtigen Aerzten geschehen
sollte.

Mittlerweile ging die allgemeine Geistesbildung ihren
Weg. In der gesammten Naturwissenschaft war kein Heil
gewesen, so lange nicht Experiment und Beobachtung an
die Stelle der Auctorität und des Syllogismus getreten war.
Jetzt aber setzte sich die Erforschung der Materie in ihr
Recht ein, um die Emanzipation des Geistes aus der Gewalt
des Dämonismus vorzubereiten. Was Kepler, Galilei,
Gassendi, Harvey, Guericke, Huygens u. A.
geleistet haben, ist nicht bloss den mathematisch-physikalischen
Wissenschaften, es ist auch der Philosophie und
Humanität überhaupt dem Kulturleben zu Gute gekommen.
Die grossen Geister des Jahrhunderts, Hobbes, Bacon,
des Cartes, Spinoza, Leibnitz und Newton, hoben
die ganze alte Methode der Wissenschaft aus den Angeln
und zündeten ein Licht an, das freilich den blöden Augen
gar mancher Zeitgenossen wehe that, aber den dankbaren
Nachkommen desto wohlthätiger vorgeleuchtet hat. Vor
diesem Lichte ist auch der Aberglauben erblichen. Auf
die in jener Zeit begründeten Fortschritte der Naturkunde
und Philosophie stützt sich wesentlich die spätere Umgestaltung
des Strafrechts. Der empirischen, wie der spekulativen
Schule, so verschieden übrigens in Prinzipien, wie
in Resultaten, gebührt hier gleiches Lob; beide strebten
nach Selbstständigkeit. Sobald einmal der Satz von der
Bewegung der Erde und von der Existenz der Antipoden
feststand, war ein wichtiges Prinzip durchgefochten. Es
musste nun auch ausserhalb der Bibel und der Kirchenväter

eine legitime Erkenntnissquelle für die Wahrheit
geben. Die Philosophie riss sich los von der Obervormundschaft
der Theologie. Vor der Erkenntniss des Naturgesetzes
wich das Wunder des Aberglaubens und die
Teufelei, vor der eigenen Einsicht die traditionelle Auctorität,
vor einer geistigen Auffassung der Buchstabenkram;
der starke, eifrige Gott der Juden, der da straft
bis ins vierte Glied, machte im Herzen des Theologen demjenigen
Platz, der seine Sonne aufgehen lässt über die
Guten und die Bösen, und der Jurist bat dem Höchsten
die Lästerung ab, die er ihm zugefügt, als er in der Bestrafung
eingebildeter Verbrechen sich vermass, zur Rache
für die beleidigte göttliche Majestät das Schwert zu ziehen.

Aber wie sich zwischen Tag und Nacht die Dämmerung
um so länger legt, je schiefer sich eine Region
der Sonne zukehrt, so durchdrang auch das geistige Licht
nur langsam und unter steten Kämpfen das mit altgewordenen
Verkehrtheiten überschüttete Europa.

Der gelehrte Gabriel Naudé[222], Oberbibliothekar
der Mazarinschen Büchersammlung, an deren Begründung
er einen hervorragenden Antheil hatte, bestritt zwar nicht
in direkter Polemik das System des Zauberglaubens seiner
Zeit, aber er half die geschichtliche Grundlage desselben
untergraben, indem er auf dem Wege der historischen
Kritik diejenigen Männer der Vergangenheit, welche als
Hauptzauberer verschrieen waren, gegen diesen Vorwurf
in Schutz nahm[223]. Er zeigte, wie dergleichen durch alberne
Nachbeterei stehend gewordene Anklagen ursprünglich auf
sehr unschuldigen Dingen, oder gar auf beneideten Verdiensten
beruhten. Dichter, Politiker, Philosophen, Mathematiker
und Naturforscher seien Opfer solcher Nachreden
geworden. Seine Apologie verbreitet sich umständlich
und mit guten gelegentlichen Bemerkungen über Zoroaster,

Orpheus, Pythagoras, Numa Pompilius, Demokritus, Empedokles,
Apollonius, Sokrates, Aristoteles, Plotin, Jamblich,
Geber, Raymund Lullius, Arnold von Villeneuve, Paracelsus,
Agrippa von Nettesheim, Roger Bacon, Trithemius,
Albertus Magnus, Sylvester II., Gregor VII., den König
Salomon, Virgil u. A. — Zufrieden mit der Ehrenrettung
längst Verstorbener, überlässt Naudé der Einsicht seiner
Zeitgenossen die Anwendung der von ihm angebahnten
kritischen Methode auf die gegenwärtigen Verhältnisse.

Wenige Jahre vorher hatte der Hexenglaube einen
ausserordentlich geschickten Anwalt an einem jungen
Geistlichen der anglikanischen Kirche, Joseph Glanvil
(1636 †1680) gefunden. — Glanvil[224], ein unabhängiger
Denker, entschiedener Gegner des Aristotelismus und gewandter
Schriftsteller, wurde seiner Zeit von den Einen
als Vertreter kirchlicher Rechtgläubigkeit, von den Anderen
als Organ des modernen Skeptizismus angesehen,
und ebenso verehrt wie gehasst. In Wahrheit gehörte er
zu der kleinen Zahl von Gelehrten des siebenzehnten Jahrhunderts,
welche zwar an der überlieferten Dogmatik festhielten,
aber es doch einsahen, dass die Zeit der Herrschaft
der Auctorität abgelaufen sei, dass der Glaube sich
mit der Bildung der Zeit abfinden, auf die Einwendungen
der Skeptiker eingehen und sich über seine Wahrheit und
Berechtigung wissenschaftlich ausweisen müsse. Um diesem
Bedürfnisse der Zeit zu entsprechen und die (von aller
Auctorität unabhängigen) wissenschaftlichen Grundlagen des
Glaubens nachzuweisen, gab Glanvil 1661 eine Schrift über
„die Nichtigkeit des Dogmatisirens“ heraus[225].

Die Veröffentlichung dieses (viel Aufsehen machenden)
Buches — welches zur Einführung der induktiven Philosophie
in England wesentlich beitrug und eine ganz neue

Periode der Theologie zu begründen schien, — hatte zunächst
für Glanvil den Erfolg, dass er zum ausserordentlichen
Mitglied der Königlichen Societät erwählt wurde,
und die Aufmerksamkeit Vieler auf sich zog. Zugleich
kam aber Glanvil in eine wissenschaftliche Diskussion,
welche ihm die rationelle Begründung des Hexenglaubens
als das nächstliegende Interesse der neueren Theologie
erscheinen liess. Sein Gedanke war der: „Wer das Dasein
von Hexen leugnet, der leugnet auch das Dasein der
Geister, und wer dieses thut, der leugnet auch das Dasein
Gottes. Da nun die Hexerei diejenige Erscheinungsform
der supranaturalen Welt ist, von welcher die Gegenwart,
das Leben der christlichen Völker — nach dem Urtheile
jedes Unbefangenen — am unmittelbarsten berührt wird,
so muss der Glaube an das Supranaturale überhaupt gerade
durch rationelle Begründung des Glaubens an die
Hexerei neu befestigt werden.“

Glanvil war mit diesen Gedanken beschäftigt, als er
mit Bestürzung erfuhr, dass die Staatsregierung einem gewissen
Mr. Hunt, der als Friedensrichter in Sommerset
mit einem wahrhaft wüthigen Eifer die Aufspürung und
Verfolgung der Hexen betrieb, Einhalt gebot. Er schrieb
daher eine Abhandlung zur Vertheidigung Hunt's und des
Hexenprozesses überhaupt[226]. Dieser folgte bald eine zweite,
worin Glanvil eine um jene Zeit vorgefallene Spukgeschichte
von einem gespenstischen Trommler zu Tedworth dem
Publikum als neuen Beweis für seine dämonologischen
Ansichten vorlegte. Er nannte diese Schrift „einen
Streich gegen den heutigen Sadducismus“[227].
Aber der Sadducismus in England war unbescheiden genug,
in seinen Zweifeln zu beharren, und als Mr. Glanvil
zu einem zweiten, gewaltigeren Streiche ausholte, erschien

sogar eine Druckschrift des Arztes Webster[228], in welcher
dieser in dem kecken Tone eines Weier behauptete, Mr.
Glanvil habe sich durch einen höchst plumpen Betrug
hintergehen lassen, und seine ganze Lehre von der Hexerei
sei eine Albernheit. Der Beleidigte wollte Anfangs hierauf
nicht antworten; bald jedoch entwarf er, durch seine
Freunde bestimmt, den Plan zu einem ausführlicheren
Werke. Er sammelte hierzu bei seinem Freunde Hunt
und anderwärts die „glaubwürdigsten“ Hexengeschichten,
rückte aber so langsam vor, dass er über der Arbeit starb.
Seine Freunde stellten die gesammelten Belege mit den
früheren Abhandlungen und einigen eigenen Zuthaten
zusammen und nannten das Ganze Sadducismus
triumphans[229]. Das Buch erschien 1681, ein Jahr nach
Glanvil's Tode. Von seinen beiden Haupttheilen soll der
erste die Möglichkeit, der zweite die Wirklichkeit der
Hexerei aus der Schrift und Geschichte erweisen. Der
Sadducismus triumph. war für Alle, welche am Hexenglauben
festhalten zu müssen glaubten und doch das Gewicht
der gegen denselben laut gewordenen Skepsis zu
begreifen vermochten, ein Trost, der sie aus grosser innerer
Bedrängniss befreite. Denn derselbe war scheinbar
die geistvollste Vertheidigung des Hexenglaubens, die bis
dahin erschienen war, wesshalb nicht allein sehr bald neue
Ausgaben des Buches nöthig wurden, sondern auch eine
ganze Reihe von Schriftstellern, (der Philosoph Henry
More, der Dekan von Canterbury, Casaubonus, der berühmte
Theolog Cudworth) öffentlich für dasselbe eintraten.
— Das Buch Glanvil's wurde auch ins Deutsche
übersetzt. Da diese deutsche Uebersetzung gleichzeitig
mit des Thomasius berühmten Thesen erschien, so nahmen
sie die Gegner des letzteren schon um des Titels willen
mit grossem Beifallsgeschrei auf, und es scheint das Buch

in Deutschland fast grösseres Aufsehen gemacht zu haben,
als in seinem Vaterlande.

Dieses Aufsehen kam indessen bei weitem nicht demjenigen
gleich, welches Balthasar Bekker's „Bezauberte
Welt“ erregte[230]. Ein gründlicheres Werk ist über
diesen Gegenstand nie geschrieben worden. Bekker, reformirter
Pastor zu Amsterdam[231], ein Mann von philosophischem
Scharfblicke, freiem Geiste und theologischer Gelehrsamkeit,
ist der Erste, der die Nichtigkeit des Zauberglaubens
in seiner Totalität erkannte und demzufolge nicht
mehr den einzelnen Erscheinungen desselben, sondern dem
Prinzip selbst den Krieg erklärte. Dieses Prinzip aber
liegt in der Dämonologie, insbesondere in der Lehre vom
Teufel. Bekker führt uns zum ersten Mal die historische
Entwicklung, Verbreitung und Feststellung der dämonologischen
Vorstellungen unter den Christen vor Augen
und stellt hiermit die heidnischen und jüdischen Meinungen
zusammen, welche auf diese Ausbildung eingewirkt haben
können. Im zweiten Buche zeigt er zuerst, wie eine gesunde
Spekulation von der herrschenden Dämonologie
nichts wisse, und betritt dann den exegetischen Weg, um

dieselbe auf Grund der biblischen Schriften zu prüfen. Es
ergibt sich ihm hierbei, dass viele bisher auf den Teufel
gedeutete Stellen sich gar nicht auf denselben beziehen
und somit die aus denselben gezogenen Folgerungen für
die Dämonologie wegfallen; andere Stellen, die vom Satan
und den Dämonen wirklich reden, erhalten theils durch
eine allegorische, nicht immer ungezwungene Interpretation,
theils durch die Annahme einer weisen Accommodation
von Seiten Jesu und der Apostel ihre Aussöhnung mit den
philosophischen Begriffen der Zeit. Hiernach kommt Bekker
zu dem Ergebnisse, dass die Bibel nur sehr Weniges
und Unvollständiges über die Natur und Macht der Dämonen
lehre, und dass dieses Wenige die herrschenden
Vorstellungen so wenig stütze, dass dieselben mit der
Bibellehre sogar in geradem Widerspruche stehen. Der
Teufel ist ihm nicht jener im Moralischen, wie im Physischen
so mächtige Fürst: der Finsterniss, wie er sich in
der fast in Manichäismus ausgearteten Orthodoxie[232] darstellte;
er ist vielmehr ein gefallener, zur Strafe in den
Abgrund hinabgestossener und dort des Gerichts harrender
Geist, ohne Kenntniss des Verborgenen, unfähig einen
Leib anzunehmen, sinnlich wahrnehmbar zu erscheinen und
auf das Leibliche einzuwirken. Seine untergeordneten
Geister sind gleichfalls verdammt und so ohnmächtig, als
er selbst. Vielleicht wird Bekker's Grundansicht aus Folgendem
klar genug hervortreten:

„Es streitet derhalben,“ sagt er, „gegen alle Vernunft
und Verstand, dass der Teufel oder ein böser Geist, wer
er auch möchte sein, sich selber oder etwas anders in
einem Leibe oder leiblichen Schein zeigen sollte, und es
streitet auch wider das Wesen eines Geistes, (wie oben
gemeldet worden.) Und so dieses vielleicht zu wenig wäre,
so habe man bloss Acht auf diese Ursachen. Kein Geist
wirket anders, als mit seinem Willen, und der Wille bloss

durch Denken. Wie man es wendet oder kehret, so kann
man es anders nicht begreifen; es kommt allemal wieder
darauf aus. Nun sagt mir eins, wie euer eigener Geist,
d. i. eure Seele, etwa das Geringste an eurem Leibe thut,
so es anders als mit Denken ist. Nachdem ihr wollet, so
reget sich Hand und Fuss, und wie ihr wollet. Aber thut
das einmal an einem andern Leibe, der nicht euer eigen
ist, ohne Mittel eures eignen. Machet mit Denken eins
einen Leib, oder leibliches Gleichniss, oder Schatten auf
der Erden, wo es auch sein mag, oder in der Luft. Wie
will denn das der Teufel thun, der keinen eigenen Leib
hat? Ein guter Engel ist ganz etwas anders; denn der hat
Gottes Gunst und Macht zur Hülfe, ihm einen Leib oder
Leibes Gleichniss in dem, was er aus Befehl der höchsten
Majestät verrichten muss, zu geben. Aber meinen wir,
dass der höchste Richter den verfluchten Feind aus dem
Kerker loslassen und noch darüber allenthalben mit allem,
was ihn gelüstet, fügen wird, um nach seinem Belieben
nichts als Wunder zu thun, mit allemal etwas Neues zu
schaffen und den einen oder andern Lumpenhandel ins
Werk zu setzen, welches er zur Unehre des Schöpfers
und seines liebsten Geschöpfes missbrauchen soll?

„Aber die Schrift, meint man, lehret uns, dass Gespenster
seien? So das wahr ist, so wird es in dem Lager
der Syrer von Samarien gewesen sein, da es so kräftig
spukete, dass sie alle erschraken, in der Nacht wegliefen
und liessen alles stehen, da es stund. Aber dieses Gespenst
war von dem Teufel nicht, sondern der Herr hatte
hören lassen die Syrer ein Geschrei von Rossen, Wagen
und grosser Heereskraft. Derhalben hatten sie sich aufgemacht
und flohen in der Frühe. II. Kön. VII. 6. 7. Die
Apostel, Leute ohne sonderliche Auferziehung aus dem
geringsten Volk der Juden, die insonderheit zu der Zeit
zum Aberglauben geneigt waren, schienen im Anfang
nicht weiser zu sein, als die Uebrigen. Denn als sie Jesum
um die vierte Nachtwache auf dem Meere gehen sahen,
erschraken sie und sprachen: Es ist ein Gespenst, — und
schrieen für Furcht. Matth. XIV. 26. Da er sich seit dem

ersten Mal nach seinem Tod unvermuthet ihnen lebendig
erzeigte, da erschraken sie und furchten sich, meinten, sie
sähen einen Geist. Luc. XXIV. 37. Aber Christus, ohne
zu erklären, ob die bösen Geister auch erscheinen (welches
in solchem Fall seine Weise nicht war ....), antwortet auf
die Sache, dass ein Geist nicht Fleisch und Bein habe,
wie sie sähen, dass er habe. Demnach weiss es Schottus
besser, dass ein Geist kalt ist anzurühren (I. Buch XX.
v. 9.). So hätte Jesus nach dem Sagen des Jesuiten besser
geantwortet: Tastet mich an und fühlet mich, dass ich
warm bin und darum auch kein Geist.

„Was, will ich denn alle Spukerei leugnen? Beinahe.
Von Engeln vermeine ich nicht, wie gesagt ist, ob Jemand
sagen möchte, dass dieselbigen noch nun und dann erscheinen.
Dass man aber so viel Spuks vom Spuken
macht, bin ich wohl geruhig, dass Niemand viel davon
halten soll, dem es an dem Einen und Andern nicht mangelt
von dem, was ich als Ursache solches Aberglaubens in
meiner Untersuchung über die Kometen in dem XXV.
und XXIX. Hauptstücke angewiesen habe. — — — —
Die Unachtsamkeit bei den Werken der Natur und die
Unwissenheit ihrer Kraft und Eigenschaften und das stete
Hörensagen machen, dass wir leichtlich auf eine andere
Ursache denken, als die Wahrheit lehret; und das Vorurtheil,
das man von dem Teufel und den Gespenstern
hat, sowohl gelehrt als ungelehrt, bringet den Menschen
alsbald zum Gespenst. Die Auferziehung der Kinder
stärket diesen Eindruck, dieweil man sie von Jugend auf
durch gemachte Gerüchte erschrecket, sie durch eingebildete
Furcht zu stillen und ferner mit allen solchen
alten Mährlein und altem Weibergeschwätz unterhält.
Denn es kann nicht ausbleiben, oder es gehet nach dem
alten Sprichwort:


Quo semel est imbuta recens, servabit odorem


Testa diu ....





Daher begegnet ihnen das Geringste nicht, das sich im
Anfang von ferne oder im Dunkeln herfürthut, ohne dass
man noch kann merken, was es ist, das man nicht achtet

ein Gespenst zu sein. Solches war zu sehen an den Aposteln,
welche, wie ich glaube, niemals ein Gespenst gesehen,
aber viel von Gespenst gehört hatten, als sie Jesum bei
der Nacht auf dem Wasser gehen sahen, den sie mannichfaltig
und kurz zuvor gesehen hatten und von ihm
so manches Wunderwerk; dennoch, ohne eins an ihn zu
denken, erschraken sie sehr und sprachen: Es ist ein Gespenst,
— sonder Frage, sonder Zweifel, es wär und
müsste ein Gespenst sein. Matth. XIV. 26.[233]

„In Ansehung nun, dass in der ganzen Bibel nichts,
das im Geringsten nach keinem Königreich gleichet und
darauf gedeutet wird, zu finden ist; so wird es ausser
Grund insgemein also gesagt, dass der Satan auch ein
Reich auf Erden habe, das eben so weit, als Gottes eigen
Reich auf Erden sich erstrecket, nicht allein ausser-, sondern
auch innerhalb seiner Kirche, welche das Himmelreich,
das Reich Gottes und Christi genannt wird. Reich
gegen Reich, des Teufels Reich wider Gottes; und ob
das noch zu wenig wäre, Reich in dem Reich: Imperium
in imperio, — und das von feindlicher Macht. Wie kann
Gottes eigen, wie kann Christi Reich bestehen? Ich will
beweisen, dass der Teufel kein Reich, das gegen Gott,
noch unter Gott angestellet, noch wider das Christenthum,
oder davon unterschieden, noch weniger darinnen, weder
in dem Meisten, noch in dem Geringsten hat, noch haben
kann.[234]

„Man darf sich auch nicht allzu sehr bekümmern, zu
wissen, was der Teufel zu thun vermag, wenn uns bedünket,
dass etwas über die Natur geschieht; denn so ist
es gewiss, dass er es nicht kann thun. Ich sage, dass es,
allzumal sinnlos fürgegeben wird, wenn etwas Böses geschieht,
das nach unserem Verstande über die Kraft der
Natur geht, dass es ein Werk des Teufels sei. Denn
welchen das dünket, der muss nothwendig glauben, dass
der Teufel etwas thun kann, das natürlicher Weise nicht

kann geschehen. Siehet Jemand diese Folge nicht, ich
will's ihm alsofort sehen lassen. Alles, was er denken
könnte, das da ist, das muss entweder der Schöpfer selbst,
oder sein Geschöpfe sein. Was ist der Teufel nun? Ein
verdorben Geschöpfe, werdet ihr sagen müssen, diesemnach
ein Theil und ein verdorben Theil der erschaffenen
Natur. Wie kann nun das, was ein Theil der Natur ist,
über die Natur sein? Wer ist über die Natur, denn Gott
allein? Derhalben schliesse ich alsofort schnurgerade wider
die gemeine Meinung: Sobald als man mir sagt, dass etwas
über die Natur geschehen sei, so hat es denn der Teufel
nicht gethan; es ist Gottes eigen Werk. Ein Anderer
sagt: Es ist doch kein natürlich Werk; derhalben muss
es Zauberei sein, — und ein ungewaschener Mund: Da
spielet der Teufel mit; — aber ich: So es kein natürlich
Werk ist, so ist es gewisslich auch keine Zauberei; denn
ist Zauberei, die muss, obschon betrüglich, dennoch ganz
und gar natürlich sein, gleichwie ich hoffe, in dem dritten
Buch den Leser sehen zu lassen.[235]

„Dieses alles muss von beiden Enden in dem Mittelpunkt
zusammenkommen, dass der christliche Glaube mit
der gemeinen Meinung, dawider ich hier gestritten habe,
nicht bestehen kann. Damit aber will ich dennoch nicht
sagen, dass die christliche Lehre bei denen, die in diesem
irren, bis auf den heutigen Tag nicht, oder nicht genug
befestigt sei. Das Gegentheil fasset den Zweck, dahin ich
ziele; denn damit will ich die Wichtigkeit dieser Streitigkeit
zu erkennen geben, nämlich dass die festen Gründe
des Christenthums und zuvörderst in der protestantischen
Kirche unvermerkt durch diese Meinung unterminirt, und,
so man sie von dieser Seite angreifet, nicht zu erhalten
ist. Also dass wir wohl an der einen Seite bauen, aber
dagegen von einer andern unüberwindliche Werke vor
dem Feind aufwerfen, aus welchen das ganze Gebäu muss
zerstört werden, wo man nicht Vorsehung thut. Ich rede
vom Grund meines Herzens: Ein Atheist bedarf keine

anderen Waffen, denn diese Meinung, davon ich in diesem
Buche rede, um das ganze Christenthum bis auf den Grund
niederzureissen, und welches wir ihm selbst in die Hände
geben, wenn wir von dem Teufel reden, wie man davon
redet. Dass man solches nicht gemerket hat, kommt meines
Erachtens daher, dass wir schlechthin die Lehre von dem
Gottesdienst mit den Grundreden, womit dieselbige bewiesen
wird, annehmen, ohne sie zu untersuchen, wo die
Kraft des Beweises liegt“[236].

Im dritten Buche führt Bekker den Satz von der Unkörperlichkeit
und Machtlosigkeit des Teufels in seiner
Anwendung auf die Zauberei und die Besitzungen weiter
aus. Es wird gezeigt, dass die Schrift keinen Bund mit
dem Teufel und eine daraus hervorgehende Zauberei kenne,
dass vielmehr Vernunft und Christenthum solchen gemeinschädlichen
Irrthum verdamme; dass die im mosaischen
Gesetze bezeichneten Zauberer nicht übermenschliches
Wissen und Vermögen besitzen und nicht als Teufelsverbündete
vertilgt werden sollen, sondern als Betrüger,
Götzendiener und Verführer des Volkes. „Der Bund der
Zauberer und der Zauberinnen mit dem Teufel ist nur ein
Gedichte, das in Gottes Wort nicht im Allergeringsten
bekannt ist, ja streitig wider Gottes Bund und Wort, allerdings
unmöglich, das allerungereimteste Geschwätz, das
jemals von den heidnischen Poeten ist erdacht worden,
und dennoch von vielen vornehmen Lehrern in der protestantischen
Kirche vertheidigt, wo nur nicht auch zum
Theil erdacht. Denn ich finde schier keine Papisten, die
von dem Teufel und den Zauberern mehr Wunder schreiben,
als Danaeus, Zanchius und ihres Gleichen thun.
Woraus man sehen mag den kläglichen Zustand der Kirche,
in welcher ein so hässliches, ungestaltes Ungeheuer von
Meinungen nicht allein gelitten, sondern auch geheget und
unterhalten wird“[237].

Die einzelnen Arten des sich hieran knüpfenden Aberglaubens

hat Bekker mit einer Schärfe gegeisselt und ihre
verderblichen Einwirkungen auf Religion, Moral, Wissenschaft
und Rechtspflege so dringend hervorgehoben, dass
die Intelligenz wie der Charakter des Mannes in gleich
erfreulichem Lichte erscheint. Derselbe Scharfblick bewährt
sich auch im vierten Buche, wo Bekker mehrere
berühmte Zauber- und Spukgeschichten der nächsten Vergangenheit
einer Analyse unterwirft. Wir ziehen noch
folgende Worte aus dem Schlusse des Werkes an:

„Es ist demnach wohl zu sehen, dass frei viel Werks
zu thun ist, da so viel noch unterm Haufen liegt, die protestantische
Christenheit zu reinigen und nach der reinen
Satzung des Wortes Gottes und den ersten Gründen der
erneuerten Kirchenbekenntniss zu säubern. Ich will die
Ursache davon sagen, warum diess billig sollte gethan
werden, und welche hierzu am meisten verpflichtet sind
und das meiste Vermögen dazu haben. Solches zu thun
sollte allein genug sein, dass wir des Teufels Werk, oder
vielmehr den Glauben daran, nicht vonnöthen haben; denn
wie reimt sich's jetzt, zu glauben, und dennoch so stark
zu treiben, dass der Glaube von der Seligkeit keinen Nutz
davon zieht, noch die Seligkeit die geringste Rechnung
dabei findet? Es wird aber noch stärker binden, wenn
wir sehen, dass unser Glaube und Gottseligkeit dabei Beschwerung
leiden und denselbigen höchlichst zu kurz geschieht.
— Dass wir die Meinung von der Zauberei, und
was derselben anklebet, gar wohl entbehren können, erscheint
klärlich aus unserer eigenen Erfahrung, weil sie
nirgends mehr gefunden wird, als da man sie zu sein glaubt.
Glaubt sie denn nicht mehr, so wird sie nicht mehr sein.
In dem Papstthum hat man täglich Beschwörungen zu
thun, hier nimmermehr. So viel Besessene sind denn allda
mehr, als hier. Denn sehet, sie sind selbst nöthig, den
Geistlichen Materie zu Miraculn zu geben und zu zeigen,
welche Kraft ihr okus bokus auf den Teufel habe; davon
rauchet ihr Schornstein. Bei uns erkennt man nicht leichtlich
Jemand bezaubert, so da kein Handgucker oder Wahrsager,
noch sogenannte Teufelsjäger sein, gleichwie der

alte Claes und solch Volk. Alle, die allda kommen, sind
bezaubert, — — — kommen aber dieselben zu Doctoren,
die wissen von keiner Zauberei. — Also siehet man auch,
dass bei uns (in Holland), da bei keinem Richter mehr
auf Zauberei Untersuchung gethan wird, auch Niemand
leichtlich der Zauberei halber wird beschuldigt. Man sieht
hier niemals weder Pferd, noch Kuh, noch Kalb, noch
Schaf, in dem Stall, oder auf der Weide, die von einem
Wehrwolf todtgebissen sind. So das Gras oder Korn nicht
wohl stehet, gibt man niemals den Zauberern dessen Schuld.
— — Aber anderswo, da das Hexenbrennen Statt hat,
wird kein Unglück sich begeben haben, das man nicht
der Zauberei zuschreibet. — Man siehet nun klärlich, dass
ganz keine Zauberei sein würde, so man nicht glaubte,
dass sie sei. Derhalben ist es keine Atheisterei, dieselbe
zu leugnen, weil Gott nicht angehet, dass man von dem
Teufel etwas leugnet. So es Atheisten sind, die solche
Teufelsdinge leugnen, so sind es die Heiden und nächst
ihnen die Papisten am wenigsten; am meisten aber dagegen
die zum reinsten reformirt sind und am wenigsten
von der Zauberei wissen. So es unsern Glauben und
Gottesdienst hindert, wenn man keine Zauberei glaubet,
und ist das Glauben der Zauberei Gottesfurcht: warum
denn länger hier verzogen? warum kehren wir nicht mit
dem Ersten zum Papstthum zurück? Allda spüket es täglich
aus der Hölle und dem Fegfeuer, ja selbst erscheinen
allda wohl die Seelen aus dem Himmel von Jesu und
Maria, von den Aposteln und den Märtyrern. Wenn es
hier einmal spüket, so muss es allemal der Teufel thun,
wie in dem ersten Buche gezeigt ist, dass in solchen Zeiten
und bei solchen Lehrern am meisten von Zauberei, Besessenheit,
Erscheinungen und Beschwörungen der Geister
die Rede ist, allda sie meist von dem heidnischen Aberglauben
Statt und Raum behalten hatte; also siehet man
heute, dass, wo am meisten von dem Papstthum übrig ist,
da redet man auch am meisten von der Zauberei. — Also
kann man denn die Wahrheit des christlichen Glaubens

vertheidigen und dennoch so viel weiter von dem Glauben
der Zauberei ab sein, so kann man Gott und Christum
näher kennen, wenn man weniger von dem Teufel meint
zu wissen ausser dem, was uns die Schrift davon lehrt.
Das nur zu wissen, ist genug zu wissen, und alles, was
darüber ist, ist nur Thorheit. Es sagen fürnehme Gottesgelehrte
selber, dass wir den ganzen Teufel sollten entbehren
können und nichts desto weniger vollkömmlich zur
Seligkeit wohl unterwiesen sein, so die Schrift uns nicht
lehrete, dass so ein Teufel mit seinen Engeln sei.“

Die durch Bekker's Werk veranlasste Bewegung war
ausserordentlich. In zwei Monaten waren viertausend
Exemplare desselben verkauft, und fast in allen Sprachen
Europa's erschienen gute und schlechte Uebersetzungen.
Aber die Welt theilte sich zwischen Beifall und Hass.
Ueber die Entbehrlichkeit des Teufels dachte der grössere
Theil der damaligen Theologen anders, als der ehrliche
Bekker. Eine Fluth von Streitschriften ward gegen ihn
losgelassen; Bayle behauptet, dass man dieselben nicht
um hundert Gulden würde anschaffen können. Bald ward
ihm Cartesianismus, bald Missverstehung dieser Philosophie,
bald Misshandlung der Bibel durch gezwungene allegorische
Interpretation, bald gar atheistischer Irrthum vorgeworfen.
Bald waren alle Kirchenräthe — den zu Amsterdam voran,
Klassenconvente und Synoden Hollands mit Bekker beschäftigt.
Fast allgemein war die Bestreitung der hergebrachten
Teufelslehre als Leugnung des wahren Glaubens
an Gott angesehen, wesshalb ihn die Synode zu Alkmaar
im August 1692 seines Amtes entsetzte. An vielen
Orten wurde ihm auch die Theilnahme an der Abendmahlsfeier
verweigert. Indessen vertrat Bekker seine
Ueberzeugung mit männlichem Muth, bis er am 11. Juli
1698 zu Amsterdam starb.

Hundert Jahre später hat es kaum noch einen namhaften
protestantischen Theologen gegeben, der in dämonologischen
Dingen nicht an Bekker's Resultaten festhielt;
Bekker's Bedeutung für den Umschwung der Theologie
des achtzehnten Jahrhunderts muss daher dankbar erkannt

werden. Zu derjenigen freieren Kritik der biblischen
Schriften selbst sich zu erheben, welche das Vorhandensein
gewisser, aus den Begriffen der Zeit geschöpfter dämonologischen
Vorstellungen in der Bibel anerkennt, ohne
daraus eine bindende Norm für den Glauben herzuleiten,
— diess war freilich erst einem späteren Zeitalter vorbehalten.
Bekker kannte, um seine sich ihm aufdringende
philosophische Ueberzeugung mit der Bibel zu versöhnen,
keinen andern Weg, als den der üblichen Exegese, und
daher kommt es, dass diese nicht überall eine ungezwungene
ist.

Auch Peter Bayle muss unter den Bekämpfern des
Aberglaubens genannt werden. Schon in seinen Gedanken
über die Kometen (1682) hatte er einige hierher gehörige
Fragen abgehandelt, und mehrere Kapitel in der Réponse
aux questions d'un provincial (1703) sind demselben Gegenstande
gewidmet. Der Hexenglaube war damals in
Frankreich noch sehr mächtig. Mit gewohnter Klarheit
weiss Bayle zu entwickeln, wie z. B. den sogenannten Besessenheiten
entweder absichtlicher Betrug, oder Krankheit
der Seele zu Grunde liegt, oder wie die Furcht vor
dem Nestelknüpfen (nouer l'aiguillette) an dem abergläubischen
Menschen wirklich diejenigen Erscheinungen hervorbringen
kann, welche man dem Zauber selbst zuschreibt,
und wie diese Erscheinung aufhört, sobald der
Leidende zu dem Glauben kommt, dass der Zauber gehoben
sei.

Um so mehr setzen Bayle's Ansichten über die Strafwürdigkeit
der Zauberei in Verwunderung[238]. Ist es schon
sonderbar, dass dieser Philosoph den wirklichen Zauberern,
wenn er gleich von deren Existenz nur hypothetisch
redet, die Todesstrafe zuerkennt, so fällt es noch
mehr auf, wie er gleiche Strafe begehrt für die eingebildeten
Zauberer (sorciers imaginaires), d. h. für diejenigen,
welche zwar keinen Vertrag mit dem Teufel wirklich
gemacht haben, aber doch diess gethan zu haben, den

Sabbath zu besuchen und der Teufelsgesellschaft anzugehören
sich einbilden. Bayle will in ihnen den bösen
Willen bestraft haben, vertheidigt in dieser Beziehung die
Hexenrichter gegen die Vorwürfe von Loos und Bekker
und findet sogar von Gaufridy's Verurtheilung ganz in der
Ordnung. Er war in einem grossen Irrthum befangen,
indem er in den abgefolterten Bekenntnissen der Angeklagten
eine subjektive Wahrheit voraussetzte.

Uebrigens unterscheidet Bayle zwischen den beiden
Fragen: ob die Zauberer Strafe verdienen? und ob die
Obrigkeit dieselben peinlich strafen solle[239]? Letzteres
will er, wie schon Mallebranche begehrt hatte, eingeschränkt
sehen, damit nicht der Aberglaube und der Reiz,
sich in ein imaginäres Hexenverhältniss einzulassen, gesteigert
werde. So wenig sich nun auch bei Bayle durch
das Ganze ein festes Prinzip hindurchzieht, so ist doch im
Einzelnen viel Treffendes gesagt und insbesondere auch
mancher Missbrauch im Gerichtsverfahren angemessen gerügt.
Was Deutschland anbelangt, so begrüsste Bayle
freudig die ersten wirksamen Lichtstrahlen, welche damals
von Halle aus sich durchzuarbeiten anfingen, und meinte,
dass für dasselbe im Punkte des Hexenglaubens eine Congregation
de propaganda incredulitate in hohem Grade
vonnöthen sei.





FÜNFUNDZWANZIGSTES KAPITEL.

Christian Thomasius.

Der letzte entscheidende Schriftenkampf war einem
Manne vorbehalten, der mit einem durchdringenden Verstande
und einer nicht sowohl in die Tiefe des Geistes,
als aufs Praktische gehenden philosophischen Bildung ein
für alles Gute offenes Herz und einen unerschütterlichen
Muth verband. Christian Thomasius[240], 1655 in Leipzig
geboren, ist in mannichfacher Beziehung ein Reformator
seiner Zeit geworden; hätte er aber auch nur das eine
Verdienst, wesentlich dazu mitgewirkt zu haben, dass, wie
Friedrich II. sagte, die Weiber fortan in Sicherheit alt
werden und sterben könnten[241], so würde schon darum sein
Name unsterblich sein. Freilich stand er hierbei auf den
Schultern seiner Vorgänger und wirkte auf einem Boden,
der schon für die bessere Saat empfänglich war; aber wie
stark der zu bekämpfende Feind noch immer war, erhellt
am deutlichsten aus dem eigenen Leben des Mannes. Schon
hatte Thomasius die Cartesianische Philosophie studirt,
schon eigene philosophische Vorträge gehalten, schon bei
verschiedenen Händeln die Partei des Fortschrittes verfochten,

und noch immer war er an der Rechtmässigkeit
des Hexenprozesses so wenig irre geworden, dass er einst
als Referent in der Juristenfakultät auf die Torquirung
einer Angeklagten antrug. Es ward ihm die Beschämung,
von seinen Collegen, die in diesem konkreten Falle anders
dachten, überstimmt zu werden, und diess gab ihm den
ersten Anstoss zu tieferer Prüfung des ganzen Gegenstandes
und zur offenen Bestreitung desselben, sobald die
bessere Ueberzeugung gewonnen war. Hören wir seinen
eigenen Bericht über diese Sinnesänderung:

„Dieser gegenwärtige Casus, — schreibt er über den
zweiundzwanzigsten seiner juristischen Händel, — wurde
auch Anno 1694 in unsere Fakultät geschickt im Monat
September, und war ich damals mit der gemeinen Meinung
von dem Hexenwesen so eingenommen, dass ich dafür
geschworen hätte, die in des Carpzovii Praxi criminali
befindlichen Aussagen der armen gemarterten, oder mit
der Marter doch bedroheten Hexen bewiesen den mit den
armen Leuten pacta machenden und mit den Menschen
buhlenden, auch mit den Hexen Elben zeugenden und sie
durch die Luft auf den Blockersberg führenden Teufel
überflüssig, und könnte kein vernünftiger Mensch an der
Wahrheit dieses Vorgebens zweifeln. Warum? Ich hatte
es so gehöret und gelesen und der Sache nicht ferner
nachgedacht, auch keine grosse Gelegenheit gehabt, der
Sache weiter nachzudenken. Dieses waren die ersten
Hexenakten, die mir Zeitlebens waren unter die Hände
gekommen, und also excerpirte ich dieselben mit desto
grösserem Fleiss und Attention.“

Es folgt hierauf ein Aktenauszug aus dem Prozesse
einer in der ganz gewöhnlichen, nichtssagenden Weise indizirten
Angeklagten aus Cöslin; dann fährt Thomasius fort:

„Nachdem ich den bisher erzählten Extrakt ex actis
ad referendum verfertigt, bemühte ich mich zu Ueberlegung
und Abfassung meines voti, des Carpzovii criminalia,
ingleichen den Malleum maleficarum, Torreblancam,
Bodinum, Delrio, und was ich für Autores de magia mehr
in meiner wenigen Bibliothek antraf, zu consuliren, und

da fiel nun freilich nach dieser Männer ihren Lehren der
Ausschlag dahin, dass die Inquisitin, wo nicht mit der
Schärfe, doch zum wenigsten mit mässiger Pein wegen
der beschuldigten Hexerei anzugreifen wäre. Und dachte
ich dannenhero mit diesem meinem voto in der Fakultät
Ehre einzulegen. Aber meine Herren Collegen waren ganz
anderer Meinung, und musste ich dannenhero das Conclusum
Facultatis auf folgende Art entwerfen:

„Dass wider Barbaren Labarentzin in Ermangelung
anderer Indizien ferner nichts vorzunehmen, sondern sie ist
nunmehro nach geleisteten Urpheden der gefänglichen Haft
zu erlassen, jedoch seynd diese Acta wohl zu verwahren,
und ist auf ihr Leben und Wandel fleissig Acht zu geben.
Sie ist auch die auf diesen Prozess ergangenen Unkosten
nach vorhergegangener Liquidation und richterlicher Ermässigung
zu erstatten schuldig. V. R. W.

„Nun verdrosse es mich aber nicht wenig, dass bei
diesem ersten mir unter die Hände gerathenen Hexenprozess
mein votum nicht hatte wollen attendiret werden;
aber dieser Verdruss war nicht sowohl gegen den damaligen
Herrn Ordinarium und meine übrigen Herren Collegen,
als wider mich selbst gerichtet. Denn da ich allbereit in
der Ausarbeitung meiner deutschen Logik gelehret hatte,
dass ein weiser Mann die beiden Haupt-Praejudicia menschlicher
Auctorität und der Uebereilung meiden müsste, verdross
es mich auf mich selbst, dass mein votum auf nichts
als die Auctorität obiger, und zwar offenbar grösstentheils
parteiischer, unvernünftiger Männer und auf deren übereilte
und unzulängliche rationes sich gründete, fürnehmlich
darauf, dass die justifizirte Hexe es der Inquisitin in die
Augen gesagt, dass sie von ihr hexen lernen und umgetauft
worden, auch bei ihrer Aussage bis in ihren Tod
beständig verharret wäre. Ja, es verdross mich noch mehr
auf mich, dass ich, sobald ich die rationes contrarias meiner
Herren Collegen nur hörte, alsbald von deren Wichtigkeit
convinciret wurde und nichts darauf antworten konnte.“

Versetzen wir uns um sieben Jahre von dieser beschämenden
Lektion weiter, so erblicken wir den bekehrten

Thomasius in vollem Kampfe mit den Hexenverfolgern.
Er hatte mittlerweile Weier, die Cautio criminalis
van Dale und Balthasar Bekker kennen gelernt, war
darüber erstaunt, dass solche Intelligenzen keinen besseren
Erfolg errungen hatten, und gesellte sich ihnen mit raschem
Entschlusse als Bundesgenossen zu. Die „kurzen Lehrsätze
vom Laster der Zauberei“, durch deren Vertheidigung
1701 Johann Reiche unter Thomasius' Präsidium die
juristische Lizentiatenwürde erlangte, sind eigentlich von
Thomasius selbst verfasst und in der Folge auch unter
dessen eigenem Namen erschienen[242].

Thomasius wählte sich einen anderen Punkt des Angriffs,
als seine Vorgänger. Unter diesen hatte Weier die
Zauberei zugegeben, aber die Hexerei und das Teufelsbündniss,
auf welches sich diese gründen soll, geleugnet;
Spee hatte die Möglichkeit der Hexerei eingeräumt,
aber durch seine prozessualischen Beschränkungen einen
Weg abzumarken gesucht, auf welchem man in den einzelnen
Fällen niemals zur Ueberzeugung von der Wirklichkeit
derselben käme; Bekker hatte, wo nicht den
Teufel selbst, doch dessen Macht und Einfluss auf den
Menschen in Frage gestellt. Weier beging den Fehler
der Inconsequenz, Spee's Buch litt an Prinziplosigkeit, und
Bekker kam mit seinem Prinzip zu frühe, um eine vollständige
Wirkung zu machen. Zwar ist es, wie Thomasius
bemerkt, vollkommen wahr, dass das Bekker'sche
Prinzip bei den Anhängern der damals nicht wenig verbreiteten
Corpuscular- und mechanischen Philosophie vernünftiger

Weise keinen Anstoss erregen durfte; aber eben
so gewiss ist die Thatsache, dass die Orthodoxen den ehrlichen
Becker und seine Anhänger, die eigentlich nur
Adämonisten waren, zu Atheisten machten und hiermit
die Einwirkung seiner Lehre auf die Abstellung des
Hexenprozesses wesentlich lähmten.

Thomasius schlug einen Mittelweg ein. Er begriff,
dass die Theologen den Teufel nicht fallen lassen würden,
ja er selbst glaubte an denselben, schränkte aber die landläufigen
Vorstellungen von dessen Wesen und Wirksamkeit
ein und wusste die Unhaltbarkeit der gangbaren
Hexentheorien vom Standpunkte der historischen Kritik
einleuchtend zu machen. „Ich aber, — sagt er, — der
ich der uralten Geisterphilosophie (philosophiae spirituali)
ergeben bin, glaube nicht allein, sondern verstehe auch
einigermassen, dass der Teufel der Herr der Finsterniss
und der Fürst der Luft, d. i. ein geistliches (geistiges) oder
unsichtbares Wesen sei, welches auf eine geistliche oder
unsichtbare Weise vermittelst der Luft oder auch wässeriger
und irdener Körperchen in den gottlosen Menschen
seine Wirkung hat.“ (§. 7)[243]. „Ich leugne aber hinwiederum,
dass Hexen und Zauberer gewisse Verträge mit dem Teufel
aufrichten sollten, und bin vielmehr versichert, dass alles,
was diessfalls geglaubet wird, nichts anders als eine Fabel
sei, so aus dem Juden-, Heiden- und Papstthum zusammengelesen,
durch höchst unbillige Hexenprozesse aber, die
sogar bei den Protestirenden eine Zeithero gebräuchlich
gewesen, bestätigt worden.“ Hierauf werden die von Juristen
und Theologen für die Existenz der Zauberei vorgebrachten
Gründe durchgemustert und ins Absurde geführt.
Für jene muss Carpzov, für diese Spizelius
herhalten. Es wird nachgewiesen, wie die Bibel und das
römische Recht zwar Wahrsager, Sterndeuter, Giftmischer,
Gaukler, Götzendiener u. dergl. kennen und mit Strafen
bedrohen, keineswegs aber solche Verbrechen, die unter

den Begriff der auf dem Teufelspaktum beruhenden Zauberei
oder Hexerei fallen. Die jüdisch-römischen Strafbestimmungen
habe man später auf die Hexerei angewendet,
ohne für die Wirklichkeit der letzteren und ihre Congruenz
mit den dort bedroheten Vergehen irgend einen haltbaren
Grund beizubringen. Merkwürdig ist die Schärfe, womit der
blinde Auctoritätsglaube der Juristen gerügt wird. „Carpzovius
hätte sich schämen sollen, dass er in einer Sache,
worauf das Hauptwerk der ganzen Frage beruht, nichts
anders vorbringt, als die Zeugnisse der päpstlichen Scribenten
(Bodinus, Remigius, Chirlandus u. a.), die ihre Bücher
theils mit alten Weiber-und Mönchsfratzen, theils mit melancholischer
Leute, theils mit ausgefolterten und ausgemarterten
Aussagungen anzufüllen pflegen, dadurch freilich
die Leute alles dasjenige, warum sie gefragt werden, gestehen
müssen. Gewiss, hätten bisher unsere Rechtsgelehrten
Andere, und vornehmlich die Päpstler, nicht ohne
Verstand abgeschrieben, sondern ein jeder sowohl die
natürlichen, als moralischen Sachen, wovon die Gesetze
disponiren, nach ihrer Natur und Beschaffenheit fein nach
seiner eigenen Vernunft untersucht, so würde unsere Jurisprudenz
auch vorlängst für eine Disziplin von den Gelehrten
sein gehalten worden, die auch zu der wahren
Gelehrsamkeit gehöre. Da aber bis dato noch immer einer
den andern ohne Nachsinnen ausschreibet und sich noch
darzu einbildet, Wunder was er gefunden, wenn er diesen
oder jenen casum, diese oder jene Frage in terminis terminantibus
angetroffen hat, so darf man es denen Gelehrten
nicht verargen, wenn sie bei Nennung eines Juristen
sich von demselben in terminis terminantibus keinen andern
Concept machen, als von einem Zungendrescher und
Legulejo.“ (§. 21.) Spizelius[244] aber, der das Leugnen
der Hexerei für Ketzerei und Atheismus erklärte und sich
auf Thomas Aquinas, Bonaventura und Torquemada berufen
hatte, wird in folgender Weise abgefertigt: „Wenn

Thomas de Aquino, Bonaventura und Johannes de Turrecremata
noch am Leben wären, würden sie sich nicht
auch der lutherischen Lehre widersetzen? Vermuthlich
aber würde Spizelius sich durch derselben graues Ansehen
nicht bewegen lassen, dass er ihnen Glauben zustellte.
Hierbei sehe ich auch nicht, wie die Meinung derjenigen,
die das Laster der Zauberei nicht für wahr halten, den
Weg zur Atheisterei bahnen solle. Vielmehr halte ich
dafür, dass diejenigen Geistlichen und Prediger, die anstatt
der seligmachenden Lehre auf der Kanzel und in ihren
Schriften lauter alte Weiber-Lehren und abergläubische
Mährlein erzählen, schuldig sind, dass viele Leute, die
noch ein wenig Verstand und etwas von ihren fünf Sinnen
übrig haben und sich gerne von dem Schandfleck des
Aberglaubens reinigen wollen, endlich in die äusserste
Gefahr der Atheisterei verfallen.“ (§. 26.)

In dem Folgenden weist Thomasius nach, wie man
im Christenthum dazu gekommen sei, den Teufel, der doch
niemals einen Leib angenommen habe und einen solchen
überhaupt nicht annehmen könne, sich in Körpergestalt
und körperlichen Funktionen vorzustellen. Die Kirchenväter,
grossentheils dem platonischen oder dem stoischen
Systeme zugethan, hätten aus diesen und dem Pharisäismus
ihre dämonologischen Vorstellungen gezogen und dieselben
in die Bibel hineingetragen. So hätten sie die verführende
Schlange im Paradiese, die Verbindung der Kinder
Gottes mit den Töchtern der Menschen, den Fall des
Luzifer, die Versuchungsgeschichte Jesu und Anderes auf
ihren persönlichen und körperlichen Teufel gedeutet; die
Scholastiker, obgleich Aristoteliker, hätten diess weiter
ausgebildet, und so sei der Wahn von Teufelspakten, Incuben
und Succuben verbreitet worden und habe sich, begünstigt
vom Klerus, am Ende den Schein zu geben gewusst,
als sei er direkt aus der biblischen Lehre hervorgegangen.
Weil nun aber die Juristen unter theologischen
Einflüssen aufgewachsen, so hätten sie auch in dem justinianeischen
Rechte, obgleich dasselbe von einem Teufelsbunde
nichts wisse, die Zaubervorstellungen ihrer Zeit

wiederzufinden geglaubt: Melanchthon's Einfluss auf die
Wiederherstellung des Scholastizismus, das Beispiel Augusts
von Sachsen, der eine geschärfte Bestimmung in
seinen Strafcodex aufnahm, und die blinde Nachbeterei
der Rechtslehrer hätten das Uebel auch unter den Protestanten
verbreitet. Uebrigens erkennt der Verfasser an,
dass die Hexenverfolgungen bereits abgenommen haben
und auf den Universitäten durch den Einfluss der Cartesianischen
Philosophie, die jedoch in der Lehre von den
Geistern allzusehr in das andere Extrem gefallen, eine
dankenswerthe Verminderung des Aberglaubens herbeigeführt
sei, welche zu den besten Hoffnungen berechtige.
Eine scharfsinnige Kritik der in der Carolina angeführten
Indizien der Zauberei schliesst das Ganze. —

Auch gegen Thomasius brauste der Sturm los. Er
hatte die Juristen in Carpzov, die Theologen in Spizelius
beleidigt und dem Teufel, was er ihm mit der einen Hand
gegeben, mit der andern wieder genommen. Schon das
hallische Weihnachtsprogramm von 1701, von Buddeus
herausgegeben, suchte die beiden Sätze zu schützen, dass
Jesus vom Satan in leiblicher Gestalt versucht worden,
und dass die verführende Schlange im Paradiese der Teufel
gewesen sei. Thomasius wird zwar in dieser Schrift
nicht genannt, auch bezeigten nur Wenige Lust, in offenen
Streitschriften seine Lehrsätze direkt anzugreifen; desto
häufiger aber waren die gelegentlichen Ausfälle und die
verketzernden Deklamationen.

„Als der berühmte Herr Thomasius, — schreibt einer
seiner Anhänger im Jahr 1703[245], — sich dem protestantischen
Papstthum und denen Pedanten eifrigst widersetzet,
so hat man ihn für den ärgsten Atheisten, Quaker, Socinianer,
und ich weiss nicht für was, in der ganzen Welt
ausgeschrieen; sogar dass die Meisten noch jetzo seine

raisonnablen Lehren für seelenschädliche Irrthümer auszugeben
sich nicht scheuen. Sonderlich hat die neulich unter
ihm gehaltene Disputation wider das Laster der Zauberei
von neuem in das Wespennest gestöret, weil die Antistites
regni tenebrarum wohl gesehen, dass hiemit zugleich
viele falsche Einbildungen vom Teufel als ihrem Knecht
Ruprecht vor die Hunde gehen würden. Wie sich aber
bisher Niemand unterfangen, ex professo wider diese Disputation
zu schreiben, so hat doch ein curieuses Membrum
nicht nur etlichemal in seinen Unterredungen von der
magia, sondern auch in einer aparten Scharteke seine unparteiischen
Gedanken von des Herrn Thomasii Lehre in
puncto der Zauberei ausgefertigt, darinnen er die Unzulänglichkeit
derselben zeigen wollen.“

Dergleichen „curieuse Membra“, deren bald noch
mehrere auftraten[246], zu widerlegen, überliess nun Thomasius
hauptsächlich seinen Schülern; er selbst antwortete
nur gelegentlich[247]. Zudem gab Johann Reiche, um
das Publikum nach und nach auf den richtigen Standpunkt
zu führen, seine „Unterschiedlichen Schriften vom
Unfug des Hexenprozesses“ heraus. Man findet darin
unter Anderem einen Abdruck der Cautio criminalis, einen
Malleus judicum, eine Geschichte der Teufel zu Loudun,

die Apologie des Naudäus, einen Bericht über den Priester
Gaufridy und verschiedene Aktenabdrücke von Hexenprozessen,
worin Betrügerei und Einfältigkeit die erste
Rolle spielen[248]. Später wurden auch unter Thomasius'
Leitung Uebersetzungen der Schriften von Webster[249],
Wagstaff[250] und Hutchinson[251] besorgt. Thomasius
selbst nahm erst 1712 den Gegenstand wieder auf, indem
er unter seinem Präsidium die bekannte Abhandlung über
den Ursprung und Fortgang des Inquisitionsprozesses gegen
die Hexen öffentlich vertheidigen liess[252]. „Es soll hierin
gezeigt werden, — sagt der Verfasser, — dass die gemeine
Meinung von dem Bunde des Teufels mit denen
Hexen und von desselben fleischlicher Vermischung, wie
auch denen Zusammenkünften derer Hexen etc. gar sehr
neu, und der Teufel, welcher nach dieser gemeinen Meinung
ausdrückliche Bündnisse macht, kaum über anderthalb
hundert Jahre alt sei. — Dass ich aber dieser Abhandlung
den Titel von Ursprung und Fortgang des Inquisitionsprozesses
wider die Hexen gegeben, ist dessfalls
geschehen, damit ich unterschiedliche Dinge mit einmal
abthun könnte, das ist: erstlich will ich zeigen, dass die
gemeine und öffentliche Persuasion von obenerwähnten
Thaten des Teufels mit denen Hexen nicht vor dem Inquisitionsprozesse
wider die Hexen rezipirt sei; den Inquisitionsprozess
wider die Hexen aber will ich darthun, dass

er erst zu Ende des fünfzehnten seculi seinen Anfang
genommen habe. Nachmals will ich beweisen, dass diese
öffentliche Persuasion von denen Sachen, die der Teufel
mit den Hexen thun könne, noch viel neuer als der Inquisitionsprozess
wider die Hexen sei und erstlich wo nicht
zu Ende, dennoch nach der Mitte des sechszehnten seculi
von denen Inquisitoribus wider die zauberischen Laster
vertheidiget und fortgepflanzet worden.“ (§. 1 u. 2.)

Obgleich in den obigen Sätzen, wie in dem weiteren
Verlaufe der Abhandlung, mancherlei Irrthümer enthalten
sind und demgemäss auch die versprochene Beweisführung
nur ungenügend ausfallen konnte, so führte doch das
Schriftchen den im Ganzen richtigen Gedanken durch, dass
der moderne Hexenprozess sich im Schosse der Inquisition
ausgebildet habe, und gab eine Menge von Einzelheiten,
welche die früheren Thesen vom Laster der Zauberei
trefflich erläuterten und stützten[253]. Auch über diese Schrift
gab es noch gelegentliches Murren und Schmähen, aber
Niemand wagte mehr eine förmliche Bestreitung[254].

Um Thomasius in der Würdigung seines Verdienstes
nicht zu viel und nicht zu wenig zu thun, müssen wir ihn
in seiner Stellung zu seiner Zeit betrachten. Als er auftrat,
waren die Hexenbrände schon bei weitem seltener,
als um die Mitte des Jahrhunderts, das Tumultuarische
des Verfahrens war einem an festbestimmte Förmlichkeiten

gebundenen Prozesse gewichen, eine Menge der früher
als unbezweifelt betrachteten Indizien war in Misskredit
gerathen, und manche der gröbsten Auswüchse des Hexenglaubens
selbst, wie die Leiblichkeit der Blocksbergfahrten,
die Lykanthropie u. dergl. fanden unter den Gebildetern,
wie vor Gericht keinen rechten Glauben mehr. Insofern,
schien es, musste der Bekämpfer des Hexenprozesses leichteres
Spiel haben. Aber gerade die Beschränkung und
förmlichere Gestaltung desselben war, weil sie schon an
sich als eine Art von Reformation erschien, der durchgreifenden
Abstellung des Ganzen für den Augenblick
nicht günstig. Hatte man doch den Verstand gehabt, gar
vieles Unsinnige bei Seite zu werfen; warum hätte man
nicht von der Vernunftmässigkeit des Beibehaltenen überzeugt
sein sollen? Urtheile aus jener Zeit, z. B. Responsa
der Juristenfakultät zu Giessen aus dem Jahr 1700, beweisen,
wie man förmlich und gemässigt sein und dabei
dennoch Hexen zum Scheiterhaufen verurtheilen kann[255].
— So flatterte die Aufklärung ohne Schwerpunkt zwischen
Himmel und Erde.

Hier durfte also nicht mehr gegen Einzelnes geplänkelt,
sondern es musste das Prinzip angegriffen werden.
Aber der Kampf der fortschreitenden Philosophie mit dem
Dogmatismus der Juristen, theilweise auch der Theologen
war im Ganzen noch lange nicht seiner Entscheidung nahe.
Derjenige Prinzipienangriff also, der auf dem Boden des
Hexenwesens geschah, konnte, obgleich nur ein einzelner
Theil der ganzen Bewegung, nicht von der Operationsbasis
eines bereits anerkannten allgemeinern Prinzips ausgehen,
sondern musste selbstständig sich Bahn brechen.
Bekker und Thomasius haben dieses versucht: jener
mit gründlicher Kritik und Consequenz, eben darum aber
auch mehr zum Entsetzen, als zur augenblicklichen Ueberzeugung
des in der Macht der Auctoritäten befangenen
Publikums; dieser dadurch, dass er an allen wesentlichen
Consequenzen des Bekker'schen Prinzips festhielt, während

er in der Aufstellung des Grundsatzes selbst der alten Dämonologie
noch Conzessionen machte. Durch die letzteren
fand er sich mit einem Theile der Theologen ab und milderte
die Schroffheit des Uebergangs. Bekker war ein
schärferer Denker als Thomasius, dieser ein gewandterer
Kämpfer; jener bewaffnete das Angriffsheer, dieser wählte
die einzelnen Truppen aus und führte sie an. Bekker
stellte sich dem ersten, frischen Grimme der Altgläubigen
bloss und unterlag demselben; Thomasius fand sein Publikum
schon vorbereiteter und wirkte unter einem König,
der stolz darauf war, seine neue Universität Halle im
Vordertreffen des grossen Kampfs für Licht und Recht
zu erblicken.

Bekker und Thomasius waren die Organe des
Geistes einer neuen Zeit, welcher die Völker aus dem
blindesten und blutigsten Auctoritätsglauben aufschreckte.
Ihre Stimme musste gehört werden, weil sie die Ergebnisse
einer fortgeschrittenen philosophischen und naturwissenschaftlichen
Bildung mit den Forderungen der Religion
und Humanität in Einklang brachten. Aber die
Herrschaft über die Geister wusste der Aberglaube noch
immer zu behaupten.

Im Jahr 1713 kam ein Hexenprozess vor, in welchem
die Tübinger Juristenfakultät ein Gutachten ertheilte. Es
ist ein krasser Inquisitionsprozess mit allen Ingredienzien.
Der junge Sohn eines alten Generals war krank geworden
und die Aerzte hatten seinen Zustand für nicht natürlich
erklärt; auch erinnerte sich der General, in seiner Jugend
öfters vom Alp gedrückt worden zu sein. Diess alles
schrieb man einer alten, armen Frau zu, die man auch
sofort vor Gericht stellte. Die Akten zeigen, dass man
das alte System noch nicht verlernt hatte. Der Teufelsbund,
die Verschreibung mit Blut, die Unzucht, der Hexentanz,
die Schändung der Hostie, die Beschädigung von
Menschen und Thieren — diess alles findet sich hier vor.
Michael Grass, der Verfasser des Responsums, kennt
Thomasius' Schriften und missbilligt sie. Nach dem Spruche

der Fakultät wurde die Inquisitin zum Scheiterhaufen geführt[256].

Es dauerte aber lange, bis die Gedanken eines Thomasius
bei den Rechtsgelehrten und in der Gesetzgebung
zur Geltung kamen. Der Professor der Rechte Augustin v. Leyser
(zu Helmstädt und Wittenberg, †1752)
theilt in seinem voluminösen Werk Meditationes ad
Pandectas spec. 608, Nr. 19 Folgendes mit: Das Collegium
der Helmstädter Rechtsgelehrten hatte im Monat
Februar 1714 einen frechen und des Raubes beinahe überführten,
selbigen aber leugnenden Dieb zur Folter verurtheilt,
welcher, auf diese geworfen, kein Zeichen von
Empfindung gab und endlich gar sanft eingeschlafen war.
Der so getäuschte Richter schickte die Akten nach Helmstädt
zurück und fragte an, was ferner zu thun sei. Wir
beratheten uns lange und zweifelten, was für ein Gutachten
zu geben sei. Zwar war die Sache nicht neu, sondern
hatte sich oft vorher zugetragen und trägt sich auch
heute hier und da zu. Schurigius erzählt in der Spermatologie
Kap. VII. S. 327, dass ein Verbrecher Pillen
verschluckt und nachher sogar in dem sogenannten höchsten
Grade der Tortur, obwohl einigemal selbigem unterworfen,
nichts gestanden habe. Auch lasen wir Verschiedenes,
was Damhouderus, Carpzov, Brunnemann u. A.
an Mitteln angegeben haben, und es erschien unter Allem
das Abscheeren der Haare über dem ganzen Leibe als das
unschuldigste. Einer zwar von unseren Amtsgenossen war
dagegen und wendete ein, dass ein solches Gutachten, das
keineswegs in der gesunden Vernunft gegründet sei, nach
dem Aberwitz alter Weiber schmecke, und der guten Sitte
sowie der Klugheit zuwider sein würde[257]. Die tägliche
Erfahrung lehrt jedoch, dass viele Dinge in Gebrauch sind,
deren Ursache nicht angegeben werden kann, und welche

dennoch einen glücklichen Erfolg haben. Diesem nach
antworteten wir, wie folgt: „dass Inquisit zuförderst durch
Abnehmung der Haare und andere zulässige Mittel, welche
die Scharfrichter angeben werden (!) zur Empfindlichkeit
zu bringen, nachgehends die Tortur auf die im vorigen
Urtheil vorgeschriebene Art an ihm wieder von Neuem
anzufangen und zu vollstrecken sei. Von Rechts Wegen.“

Wir hören hier also die Juristen-Fakultät zu Helmstädt
im Jahr 1714 (mit dem Gutachten der Tübinger Juristen-Fakultät
von 1713 ganz übereinstimmend) sich gutachtlich
so aussprechen, dass sie dabei von dem alten
Aberglauben und von den juristischen Vertretern desselben
aus früherer Zeit vollständig abhängig und beherrscht erscheint.
Daher kann es nicht allzusehr auffallen, wenn
ein Jahrzehent später der Professor der Rechte Joh.
Gottlieb Heineccius zu Halle (†1741) in seinen
Elementa iuris civilis secundum ordinum institutionum
(Lib. IV. Tit. 18, §. 1358) schlankweg lehrt: „Zauberer,
welche durch Gemurmel und Zauberformeln Schaden angerichtet
haben, werden mit dem Schwerte hingerichtet,
diejenigen aber, welche ausdrücklich ein Bündniss mit dem
Teufel eingegangen sind, werden lebendig verbrannt.“
Doch setzt er hinzu: „Der Richter muss aber, wenn in
irgend einer, so gewiss in dieser mit so vielen Irrthümern
der Menge verflochtenen Sache nicht zu leichtgläubig sein“[258].
Derartige Aeusserungen konnte man aus dem Munde von
Auctoritäten der Rechtswissenschaft sogar noch kurz vor
der Mitte des achtzehnten Jahrhunderts hören, bis es endlich
der Direktor der Universität zu Frankfurt a. O. Jos.
Sam. Friedr. Böhmer 1758 in seinen Bemerkungen zu
Carpzov's Schriften der Welt verkünden konnte, dass das
Licht der Vernunft obgesiegt habe und der Hexenglaube
der Verachtung preisgegeben sei[259].

Die Stellung der neueren evangelischen Theologie
zu Teufels- und Hexenglauben entschied sich damals in

der lebhaften Diskussion, die über die Dämonischen zur
Zeit Christi geführt ward. Noch im achtzehnten Jahrhundert
erschien eine Reihe von Schriften (Hermann, de
δαιμονιφομένοις, Wittenb. 1738; Gronau, de daemoniacis,
Bremen 1743; Zeibich, Beweis, dass die Besessenen nicht
natürliche Kranke gewesen, Schleitz, 1776 u. A.), in welchen
der Versuch gemacht wurde, die traditionelle Meinung,
dass die Dämonischen wirklich von Teufeln und Dämonen
Besessene gewesen wären, neu zu stützen, bis Semler
in Halle im Jahr 1760 mit seiner epochemachenden Abhandlung
De Daemoniacis, quorum in Nov. Test.
fit mentio hervortrat, der die Dämonischen als physisch
Leidende hinstellte, — weil eine andere Auffassung derselben
gar nicht möglich sei — worauf alsbald eine Reihe
von Schriftstellern auftrat (Gruner, de daemoniacis, Jena,
1775; Farmar, Versuch über die Dämonischen, Bremen,
1776; Cäsar, Bedenken von den Besessenen, München,
1790; Kirchner, Dämonologie der Hebräer, Erlangen,
1798 u. A.), welche den Dämonenglauben aus der Theologie
der Zeit vollständig verscheuchten.

Die ersten erfreulichen Wirkungen seiner Thätigkeit
sah Thomasius im preussischen Staate. Friedrich I.
zog schon 1701 einen märkischen Gerichtsherrn wegen
einer Hinrichtung zur Rechenschaft[260] und beschränkte 1706
die Hexenprozesse in Pommern[261].

Sächsische Behörden beschäftigten sich noch 1715
mit der Frage, ob der unter besonderen Umständen erfolgte

Tod zweier Bauern, die mit einem Studenten einen
Schatz heben wollten, dem Teufel zuzuschreiben sei oder
nicht. Die Akten wurden zuletzt nach Leipzig geschickt,
wo die theologische, die juristische und die medizinische
Fakultät einstimmig erklärten, dass der Tod auf natürliche
Weise erfolgt sei[262].

In Frankreich hatte es der einsichtsvolle Oratorianer
Nicole Malebranche (1638 †1715) seinen Zeitgenossen
von den Prinzipien der Cartesianischen Philosophie aus
klar gemacht, dass neben der Allwirksamkeit Gottes ein
teuflisches Hexenwerk gar nicht zu denken sei. Er hatte
auch darauf hingewiesen, dass seitdem einige Parlamente
die Hexenverbrennungen eingestellt, in deren Bezirken die
Hexen seltener geworden wären, was ihm Veranlassung
gegeben in der allmählichen und allgemeinen Verbreitung
des Hexenglaubens, namentlich der Lykanthropie, die ansteckende
Macht der Einbildungskraft nachzuweisen. Späterhin
fand die Stellung der öffentlichen Meinung in Frankreich
zu den Hexenprozessen in der spöttischen Bemerkung
Voltaires Ausdruck, dass, seitdem es in Frankreich Philosophen
gebe, die Hexen zu verschwinden beginnen. Im
Jahr 1672 wies daher Colbert die Magistrate an, Klagen
auf Zauberei nicht mehr anzunehmen und verwandelte in
einer Anzahl von Fällen die Todesstrafe in Verbannung.
Allerdings eiferten die Klerikalen theilweise noch immer
für die Ausrottung des Teufelswerks[263] und selbst das Parlament
zu Rouen stellte in einer an den König gerichteten
Adresse demselben vor, dass die den Unholden gewährte
Schonung gegen Gottes Wort und gegen alle Ueberlieferungen
der Kirche sei[264]. Allein die Verfolgung und
Verbrennung der Hexen wurde doch immer seltener.

Schweden — welches im dreissigjährigen Kriege
von Deutschland angesteckt worden war, — war bald nach
dem Prozesse von Mora zur Besonnenheit zurückgekehrt

und hatte gesetzliche Beschränkungen der Hexenverfolgung
gegeben; die Todesstrafe hob es jedoch erst 1779
ausdrücklich auf, nachdem sie längst nicht mehr zur Anwendung
gekommen war[265].

Holland war von dem Hexenwahn längst frei; dass
seine Stadtwage zu Oudewater noch zuweilen gebraucht
wurde, geschah nur in Folge einer wohlthätigen Accommodation,
welche den Angeklagten des Auslands zu Gute kam.

In England hatte sich zuerst in den literarischen
Arbeiten des Sir Thomas Browne das Aufdämmern einer
von dem traditionellen Aberglauben sich abwendenden
Zeit bemerklich gemacht. Derselbe Thomas Browne nämlich,
welcher um 1633 seine Apologie des Aberglaubens
unter dem Titel einer Religio medici geschrieben, hatte
schon zwölf oder dreizehn Jahre später eine Schrift über
„gemeine und weitverbreitete Irrthümer“[266] veröffentlicht,
worin er (wenigstens indirekt) dem Hexenglauben
geradezu allen Boden entzog. Indessen willigte
doch Browne selbst noch 1664 in die Hinrichtung von
Hexen ein, und noch im folgenden Jahrzehent erschien in
England das Volksbewusstsein von dem Glauben an Hexerei
vollständig umnachtet. Namentlich war dieses in Schottland
der Fall. Es gab kein protestantisches Volk, das
in dieser Beziehung der katholischen Nation Spaniens so
ähnlich war als das schottische[267]. Aber rasch machte
auch hier die Aufklärung des folgenden Jahrhunderts der
Herrschaft des Aberglaubens ein Ende. Im Jahr 1690
übergab der gefeierte Richard Baxter die von dem
gelehrten und glaubenseifrigen Prediger Cotton Mather
(†1728) verfasste Geschichte der ältesten Hexenprozesse
in Massachusetts dem englischen Publikum mit dem im
Vorwort ausgesprochenen Bemerken, „der Mensch müsse

ein sehr verstockter Sadducäer sein, welcher ihr keinen
Glauben schenke“, und im folgenden Jahre 1691 stellte
Baxter zur Rechtfertigung des Glaubens an Zauberei in
einer eigenen Schrift über „die Gewissheit der Geisterwelt,“
eine grandiose Zahl von Berichten über entdeckte
Zauberer und Hexen zusammen. Von da bis zum Jahre
1718 (wo Hutchinson sein Buch schrieb,) erschienen in
England nicht weniger als fünfundzwanzig Schriften zur
Vertheidigung des Hexenglaubens; aber dennoch war derselbe
im genannten Jahre vom Glauben fast aller Gebildeten
in England verlassen. — Ein (letzter) Hexenprozess war
gleichwohl noch 1712 gegen eine gewisse Johanna Wenham
in Herfordshire vorgekommen. Allein aus dem ganzen
Verfahren war zu ersehen, dass man zur Hexenverfolgung
nicht mehr den früheren Muth hatte. Der Richter, der
an die Hexerei nicht recht glaubte, hielt sogar eine Ansprache
an die Geschworenen, welche die Entlastung der
Angeklagten bezweckte, und behandelte den Ortspfarrer,
der auf seinen Eid erklärte, dass dieselbe eine Hexe sei,
mit auffallender Missachtung. Nun sprachen allerdings die
Geschworenen über die Angeklagte ihr „Schuldig“ aus;
allein der Richter setzte es doch durch, dass das Urtheil
gemildert ward. — Dieses Vorkommniss hatte einen lebhaften
Schriftenwechsel zur Folge, in welchem die bei dem
Prozesse betheiligt gewesenen Geistlichen feierlichst erklärten,
dass die Verurtheilte eine Hexe sei und dass das
Verfahren des Richters eine Rüge verdiene[268]. Allein die
Zeit der Hexenprozesse war doch nunmehr abgelaufen. —
In Schottland erfolgte die letzte Hinrichtung im Jahr
1722[269]. — Kurz nachher, 1736, wurde das Statut Jakobs I.
durch eine Parlamentsakte förmlich aufgehoben, nachdem

kurz zuvor der Pöbel noch ein altes Mütterchen in der
Wasserprobe umgebracht hatte[270].

In Polen verbot der Reichstag von 1776 alle Prozesse
auf Zauberei[271].

Im neunzehnten Jahrhundert war in Europa nur noch
Ein Hexengesetz übrig, nämlich das irländische Statut.
Dieses ist erst im Jahr 1821 aufgehoben worden[272].

Dem Beispiele Preussens ahmte auch das übrige
protestantische Deutschland mehr oder weniger bereitwillig
nach. Wer von Bekker und Thomasius nicht gleich Anfangs
überzeugt worden war, der schrie eine Zeitlang, bis
er entweder zu ihrer Fahne überging, oder wenigstens der
immer mächtiger werdenden Stimme der Vernunft gegenüber
verstummte. So starb die alte Generation ab, mit
ihr der Glaube und mit dem Glauben auch die Praxis des
Hexenprozesses, wenn gleich noch der Buchstabe im Strafcodex
blieb. Bis auf die jüngste Zeit herab hat dieser
Buchstabe, als Artikel 109 der Carolina, im gemeinen
deutschen Strafrecht unschädlich fortgelebt, und man sollte
ihn, in Quadratklammern eingefasst, in die neuen Strafbücher
mit hinübernehmen, als ein Denkzeichen, dass für
den Richter einer künftigen Zeit die Aufgabe sich wiederholen
könnte, die der Richter des achtzehnten Jahrhunderts
gelöst hat, nämlich da, wo der Gesetzgeber hinter dem
Geist der Zeit zurückbleibt, den Buchstaben stehen zu
lassen und mit dem Genius der Humanität fortzuschreiten.

Merkwürdig aber ist's, wie mit der Ausübung auch
die Erinnerung so bald verloren ging. Wo in der Folge
ein gelehrter Jurist über die Zauberei spricht, da kann
man eines gesunden Urtheils, aber selten einer völlig richtigen
Auffassung des Historischen gewiss sein. Die Sache
war schnell zur halbbekannten Antiquität geworden. Schon
Böhmer, welcher der Zeit noch so nahe stand, irrt z. B.

in der Behauptung, dass ein Concubitus des Teufels mit
einem Manne nirgends erwähnt werde[273]. Meister, der
um ein halbes Jahrhundert später schrieb, lässt unter den
wesentlichen Attributen der Zauberer den Tanz auf dem
Blocksberge allzusehr hervortreten, — als wenn die
alten Kriminalisten und Prozessakten nicht noch tausend
andere Lokalitäten kennten, — und macht die Hexen zu
Incuben und Succuben, da sie doch nicht solche sind,
sondern nur mit denselben zu thun haben[274].





SECHSUNDZWANZIGSTES KAPITEL.

Hexenprozesse des achtzehnten Jahrhunderts.
Aufhören der gerichtlichen Verfolgungen.

Derjenige deutsche Staat, der in der Person seines
Monarchen sich zuerst mit klarer Einsicht in die Tollheit
des Glaubens an Hexerei erhob, um der Hexenverfolgung
ein Ende und die deutsche Nation von dem Fluche des
heidnischen Dämonismus, den einst das Papstthum über
sie gebracht hatte, wieder frei zu machen, war Preussen[275].

Kurz nach seiner Thronbesteigung erliess hier nämlich
König Friedrich Wilhelm I. unter dem 13. Dezember
1714 ein von dem Minister v. Plotho ausgearbeitetes
Mandat, welches das Ende der Hexenverfolgung
zwar nicht sofort herbeiführte, aber doch ankündigte. Der
König erklärte in demselben, dass unter den im Kriminalprozess
überhaupt wahrnehmbaren Missständen einer der
gefährlichsten in den Hexenprozessen hervortrete, indem
hier nicht immer mit der nöthigen Vorsicht verfahren,
sondern oft auf ganz unsichere Indizien hin vorgegangen,
darüber auch gar Mancher ganz unschuldig auf die Folter,
durch diese um Gesundheit und Leben und auf das Land

eine grosse Blutschuld gebracht werde. Er wolle daher
die Prozesse in Hexensachen verbessern und so einrichten
lassen, dass dergleichen übele Folgen aus denselben nicht
entstehen könnten. Inzwischen aber, bis es dazu gekommen
sein würde, sollten alle Urtheile in Hexensachen, bei
denen es sich um Anwendung der scharfen Frage oder
gar um Verhängung der Todesstrafe handele, ihm selbst
zur Confirmirung vorgelegt werden. Auch wünsche er,
dass ihm die Kriminalkollegien, Fakultäten und Schöffenstühle
ihre Gedanken wegen der Hexenprozesse überhaupt
gutachtlich vorlegen möchten, wobei es ihm zu besonderem,
gnädigsten Gefallen gereichen werde, wenn Jemand
zur Verbesserung des bisherigen Verfahrens etwas beitrage.
Schliesslich wurde befohlen, alle noch vorhandenen
Brandpfähle, an denen Hexen gebrannt worden wären,
sofort zu beseitigen.

Seitdem hörten zwar in Preussen die Hexenprozesse
nicht sofort auf, aber es konnte doch keine Hexe mehr
verbrannt werden, und der König wollte, dass von Hexen
und Hexenverfolgung in seinem Lande nicht mehr die
Rede sei. Die beiden letzten Hexenprozesse kamen hier
in den Jahren 1721 und 1728 vor. Im erstgenannten Jahre
wurde eine Schuhmachersfrau zu Nauen der Hexerei beschuldigt,
weil sie an eine andere Frau Butter verkauft
hatte, die über Nacht Kuhdreck geworden wäre, worauf
der Magistrat zu Nauen einen Prozess einleitete. Das
Kriminalkollegium erkannte indessen, mit dem corpus delicti
habe es nicht seine volle Richtigkeit, weil es möglich
sei, dass Jemand aus Muthwillen Kuhdreck statt der Butter
hingesetzt habe. Auch seien die nach Art. 32 und 44 der
Carolina zur Anklage auf Zauberei erforderlichen Indizien
nicht vorhanden, so dass also eine Inquisition nicht stattfinden
könne. — Eigenhändig schrieb der König unter
dieses Erkenntniss die Worte: „Soll abolirt sein.“
Zugleich wurde aber dem Magistrat zu Nauen dafür, dass
er den Prozess veranlasst habe, ein Verweis ertheilt, weil
der König durchgehends alle Hexenprozesse verboten
habe.



Nichtsdestoweniger konnte es in Berlin noch im Jahr
1728 vorkommen, dass ein geistesschwaches oder geisteskrankes
Mädchen von zweiundzwanzig Jahren, welches sich
hatte erhängen wollen, nach Anleitung der in dem Malleus
maleficarum gegebenen Gesichtspunkte in Betrachtung genommen
wurde. Dieselbe hatte ausgesagt, dass sie einst
am Wedding einem Herrn in blauem Rock und gestickter
Weste begegnet sei, der ihr damals Geld geschenkt habe.
Späterhin habe sie ihn an der langen Brücke wieder angetroffen,
vonwo er sie nach dem Wedding geführt habe.
Hier habe ihr der unbekannte Herr eröffnet, dass er der
Teufel sei und habe an sie zugleich das Ansinnen gestellt,
dass sie ein mit drei Buchstaben beschriebenes Billet unterzeichnen
sollte. Hernach habe der Teufel ihr so in die
Finger gedrückt, dass das Blut hervorgetreten sei, und
seitdem verfolge sie der Teufel unablässig. Derselbe sei
auch schuld daran, dass sie sich habe erhängen wollen.
Das mit drei rothen Buchstaben beschriebene Billet zu den
Akten gebend bemerkte sie, dass sie dem Teufel ein anderes,
von ihr mit ihrem eigenen Blute beschriebenes Billet
ausgestellt habe. Bei dem Schreiben habe ihr der Teufel
die Hand geführt. Ein Geistlicher und ein Arzt besuchten
das Mädchen im Gefängniss, wo dasselbe im Gebet oft
entsetzliche Paroxismen bekam. In dem Erkenntniss des
Kriminalkollegiums zu Berlin vom 10. Dezember 1728
heisst es, es habe das Ansehen, als sei Inquisitin wegen
des Bündnisses mit dem Teufel mit dem Feuer oder doch
mit dem Schwert zu strafen, zumal sie (wie es heisst) darauf
los gehurt habe. Weil sie aber lange Zeit mit schwerer
Noth und Melancholie behaftet gewesen, so könne der
Gedanke des Teufelsbunds möglicherweise auch Effekt
ihrer Schwermüthigkeit sein, zumal die desshalb von ihr
erzählten Umstände unwahrscheinlich, ja ungereimt seien,
so dass man auf Verstandesverrückung schliessen müsse.
Daher könne Inquisitin nicht als eine Person, die sich
wirklich zu ihrer und anderer Leute Schaden dem Teufel
ergeben habe, angesehen und also auch nicht am Leben
bestraft werden. Damit sie aber durch ein liederliches

Leben und versuchten Selbstmord nicht ferner in des Satans
Wegen sich verstricken könne, sei sie lebenslänglich
in das Spinnhaus zu Spandau zu bringen und zu leidlicher
Arbeit anzuhalten, ihr auch dort leibliche Arznei und geistlicher
Zuspruch zu ertheilen, von Rechtswegen. — Der
König bestätigte dieses Erkenntniss, mit welchem die
Geschichte der Hexenprozesse in Preussen zu
Ende ging[276].

Das übrige protestantische Deutschland folgte dem
Vorgange Preussens alsbald nach, indem hier in den ersten
Dezennien des Jahrhunderts die Hexenprozesse gänzlich
aufhörten, z. B. in Hessen-Kassel im Jahr 1711.

Anders aber war es im katholischen Deutschland.

In Oesterreich machte die Staatsregierung sogar
noch im Jahr 1707 den Versuch, der erlahmenden und absterbenden
Hexenverfolgung noch einmal auf dem Wege
der Gesetzgebung neues Leben einzuhauchen. Die hierher
gehörigen Paragraphen der peinlichen Gerichtsordnung
Joseph's I. für Böhmen, Mähren und Schlesien
athmen noch ganz den Geist des Hexenhammers[277].

„Art. XIX. §. 3. Die Zauberey (worunter auch Wahrsagen,
Aberglauben, Topfeingraben, Schlösser an Bäume
verschliessen, solche in Brunnen oder Wasser werfen,
Schüssen, Knipfen etc. gezogen werden), ist eine mit ausdrücklich
oder heimlich bedungener Hülff des Teufels
begangene Unthat.



„Auf wahrhaffte Zauberey, sie geschehe mit ausdrücklich- oder
verstandener Verbündnus gegen den bösen Feind,
dardurch denen Leuten, Viehe oder Früchten der Erde
Schaden zugefüget wird, oder auf diejenige, welche neben
Verläugnung des christlichen Glaubens sich dem bösen
Feind ergeben, mit demselben umgangen, oder sich unzüchtig
vermischet, wann sie auch sonsten durch Zauberey
niemand Schaden zugefüget hätten, gehört die Straff des
Feuers, obschon solche, aus erheblichen Ursachen, und
wann Inquisitus oder Inquisita dazu gekommen, jung an
Jahren, einfältig, in der Wahrheit bussfertig, oder der
Schaden nicht so gross, mit vorhergehender Enthaubtung
gelindert, und nur der Cörper verbrennet werden kann;
Hingegen

Die Wahrsager, aberglaubische Seegen-Sprecher und
Bock-Reiter, welche, ohne ausdrückliche Verbündnus mit
dem bösen Feind, dieses verüben, mögen, nach Erheblichkeit
des Verbrechens zum Schwerdt, jedoch nicht ohne
Unterscheid, sondern nur wann solches durch des bösen
Feindes Hülff wissentlich beschehete, sondern aber zu einer
Extra-Ordinari Straff verurtheilet, oder wann der Schaden
und Umstände nicht gar gross, nach abgelegtem Eyd und
öffentlicher Absagung, derley Unthaten nicht mehr zu verüben,
mit einem gantzen oder halben Schilling belegt, und
zugleich des Lands auf ewig verwiesen, oder, Falls sie
unterthänig wären, oder andere wichtige Ursachen solches
erforderten, mit einem zwey auch drey jährigen opere
publico und eben also diejenigen, welche sich bey derley
bösen und so bekandten Leuten Raths erholen, bestraffet
werden.

„Und obgleich in vollständiger Zauberey, wegen Grösse
des Lasters kein lindernder Umstand kan erfunden werden,
so seynd doch genugsame Ursachen, warum die Straffe
zu verschärffen seye, besonders wofern zu der Zauberey
annoch eine Gotteslästerliche That, als Missbrauch heiliger
Hostie, oder anderer Gott geheiligten Sachen zugesetzet
wird.“

Art. XIII. §. 4 werden als Indizien aufgeführt: „Aberglaubische

Gesundheitsmittel, Schaden, so allzeit in Gegenwart
des Inquisiten beschehen, und niemal in dessen Abwesenheit,
bei ihm oder ihr gefundene verdächtig- oder
verbothene Bücher, Spiegel, Verbündnus mit dem bösen
Feinde, mit ungewöhnlichen Ziffern, oder Zeichen, mit oder
ohne Blut geschriebene Zettel, Todten-Bein, an des Inquisiten
Leib unschmertzhafft befundene Merck-Mahle, und
sonsten zur Zauberey gebräuchliche Sachen, gedrohter und
erfolgter nicht allerdings natürlicher Schaden, übernatürliche
Wissenschafft zukünftiger oder unbegreiflicher Dinge,
von schlechten Leuten angemasste Wahrsagerey, etwas
besonders vor anderen, zum Gleichnuss: Wann ihre Felder
grünen, deren andern dürren, ihr Vieh nutzbar, anderer
verdorben etc. etc. Wann die in Verdacht gekommene
Person, andere Leute die Zauberei zu lehren, sich anerbothen,
Menschlich unbegreiffliche Thaten würcket, in der
Lufft herumfahret, u. s. w.“

In einem wichtigen Punkte hat indessen die Erfahrung
den Gesetzgeber zur Vorsicht bestimmt. Er will „auf
die Aussagung der Complicum allein, sie seye beschaffen,
wie sie immer wolle, wegen so vielfältig unterloffenen Betrugs,
und durch List des Satans angespunnenen Unwahrheit,
nicht alsogleich weder die Tortur vorzunehmen,
weder zur Straffe zu schreiten, zulassen.“ (Art. XIII. §. 29.)

In den Landen der österreichischen Monarchie hatte
daher die Hexenverfolgung einstweilen noch immer ihren
Fortgang, nur dass die Prozesse und Justifizirungen jetzt
seltener vorkamen als früher. Auch wurde jetzt häufiger
auf Hinrichtung mit dem Schwert als auf lebendige Verbrennung
erkannt. So wurden in den Jahren 1716 und
1717 im Fürstenthum Trient, nicht weit von Roveredo,
zwei Personen, Maria Bertoletti und Domenica Pedrotti
als Hexen mit dem Schwert vom Leben zum Tod geführt,
und ihre Leiber wurden zu Asche verbrannt: Mehrere
Andere würden dasselbe Schicksal gehabt haben, wenn
sie nicht im Kerker gestorben wären. Im Jahr 1728 starb
in einem benachbarten Orte eine Frauensperson, Maddalena
Tedeschi, im Gefängniss, die wegen Hexerei zu lebenslänglicher

Haft verurtheilt worden war[278]. Indessen kamen
damals auch noch Hexenprozesse ganz in altüblicher Weise
vor. Am 23. Juli 1728 wurden zu Szegedin sechs Hexenmeister
(unter denen auch der vorjährige Stadtrichter, ein
Greis von sechsundachtzig Jahren war,) und sieben Hexen,
nach gemachter Wasserprobe (in der sie wie „Pantoffelholz“
geschwommen haben sollen) und nach geschehener
Wagprobe (in welcher ein grosses, dickes Weib nicht mehr
als anderthalb Loth wog,) auf drei Scheiterhaufen an der
Theis lebendig verbrannt. Nur Eine Frauensperson wurde
vorher geköpft. Unter den hingerichteten Weibern befand
sich auch eine Hebamme, welche über zweitausend Kinder
in des Teufels Namen getauft haben sollte. Ein Schusterjunge,
der über Szegedins Weinberge „grausam starkes“
Hagelwetter gebracht hatte und durch einen anderen
Jungen verrathen wurde, hatte die Rotte angegeben[279].
Hernach, im Jahr 1730, wurde noch ein dicker Stadtrichter
verbrannt, unter dem Vorwande, dass er nur einige Quentlein
gewogen habe[280]. Im Jahr 1739 machte man mit Hexen
um Arad die Wasserprobe, und 1744 wurden in Karpfen
drei Hexen verbrannt[281]. Auch noch 1746 kam zu Mühlbach
im Sachsenlande ein Hexenprozess vor, in welchem
drei Glieder Einer Familie verbrannt wurden. Seitdem
hörte die Hexenverfolgung hier auf. Ein schreckliches
Drama spielte sich dagegen in dem benachbarten Maros
Vasarheli noch im Jahr 1752 ab. Eine alte Frau, die
Hebamme Farkas, welche der Magistratsdirektor des Orts
der Hexerei angeklagt hatte, wurde nämlich hier, noch
ganz in altüblicher Weise der Wasserprobe unterworfen,
dann, weil man ihre Mitschuldigen erfahren wollte, gefoltert,
und schliesslich hingerichtet[282].



Erst unter Maria Theresia wurde die neue, peinliche
Halsgerichtsordnung von 1707 ausser Wirksamkeit
gesetzt. Bis dahin galt jedoch in Oesterreich und in anderen
katholischen Landen Deutschlands der Glaube an
die Thatsächlichkeit der Hexerei ebenso als kirchlich-orthodox,
wie die Verfolgung der Hexerei als vollkommen
zu Recht bestehend angesehen ward. Allein indem man
prinzipmässig das bisherige Verfahren gegen Zauberer
und Hexen aufrecht hielt, so zeigte es sich doch alsbald,
dass die Herzhaftigkeit, mit der die Gerichte und Obrigkeiten
ehedem auf Tod durch Feuer und Schwert u. dgl.
erkannt hatten, dem jüngeren Geschlechte verloren gegangen
war. Es zeigte sich dieses insbesondere an dem
letzten (oder einem der letzten) Hexenprozesse, der im
geistlichen Fürstenthum Salzburg im Jahr 1717 vorkam[283].
Derselbe war durch folgendes Vorkommniss veranlasst:
In den Jahren 1715–1717 wurden im Pflegegerichte
Moosham sehr viele Rinder, Füllen, Schafe, Ziegen,
Schweine, Hirsche und anderes Wild auf der Weide und
in den Wäldern von Wölfen niedergerissen. Zwar stellte
man wiederholt Jagden auf die Wölfe an, aber geschossen
wurde keiner. Diess erregte den Verdacht der durch die
Wölfe geschädigten Gemeinden um so mehr, als gerade
damals der zu Moosham inhaftirte Bäckerlippl aus freiem
Antriebe gestand, dass ihn der mittlerweile verstorbene
Betteltoni mit einer schwarzen Salbe angeschmiert habe,
wodurch er sofort zu einem Wolfe geworden sei. Als
solcher habe er mit Ruepp Gell, vulgo Perger genannt,
und Anderen, die ebenfalls zu Wölfen geworden, zu verschiedenen
Malen Vieh niedergerissen. Auf diese Angabe
hin wurden Perger und dessen Mitschuldige verhaftet
und in die Fronfeste nach Salzburg abgeliefert.

Perger (mit dem allein wir uns hier beschäftigen)
leugnete anfangs Alles. Als er aber am 23. Sept. 1717

auf die Folter gebracht, ans Seil gebunden und, an den
Füssen mit einem fünfundzwanzigpfündigen Stein beschwert,
in die Höhe gezogen ward, da bekannte er, dass er wie
seine Mitschuldigen sich mit einer schwarzen Salbe angeschmiert,
hierdurch zum Wolf geworden und als solcher
das Vieh hin und wieder niedergerissen habe. Diese Salbe
habe er vom bösen Feind auf der Haide bei Moosham erhalten.
Der habe zu ihm und den Anderen gesagt: „Was
sollt ihr Hunger leiden? Hier habt ihr Salben, dass ihr zu
Wölfen werdet und euch satt fresset, so oft und wie ihr
wollt!“ Darauf habe er sich dem Teufel mit Leib und
Seele ergeben. In einem späteren Verhöre nahm allerdings
Perger sein Geständniss, welches ihm nur durch die
Qual der Tortur abgepresst sei, zurück. Allein kurzer
Hand wurde er vom Scharfrichter wieder auf den Folterstuhl
niedergesetzt, ans Seil gebunden, auf die Leiter gespannt
und eine halbe Stunde lang gemartert, was zur
Folge hatte, dass er seine früheren Geständnisse bestätigte.
Auch den Kameraden Perger's wurden dieselben Geständnisse
abgemartert. Das Urtheil der Richter lautete nun
allerdings auf Verbrennung der Malefikanten; doch hielt
man es für gut, dieselben der Gnade des Erzbischofs von
Salzburg zu empfehlen. Derselbe liess auch Gnade für
Recht ergehen. Am 20. August 1718 erliess daher das
Stadtgericht zu Salzburg an das Untergericht die Weisung:
„Demnach mit Ihrer hochfürstlichen Gnaden gnädigstem
Vorwissen — wir den allhier in puncto magiae et lycanthrophiae
inliegenden — Perger auf ewig, den vulgo
Schweblhans aber auf acht Jahre lang ad triremes condemnirt
haben, also wird — Euch hiermit anbefohlen, dass
ihr diesen Delinquenten gewisse Religiosen (damit sie in
geistlichen Sachen bis zu deren Auslieferung interim nothdürftig
unterwiesen und allenfalls a pacto diaboli
liberiret werden,) zugeben sollet.“ — Am 12. Sept.
1718 musste sodann Perger noch die übliche Urfehde
schwören.

Erst durch die grosse Tochter Karls VI., die Kaiserin
Maria Theresia wurde in Oesterreich dem Unfuge der

Hexenverfolgung ein Ende gemacht. Schon unmittelbar
nach ihrem Regierungsantritt im Jahr 1740 hob sie die
bestehende Prozessordnung auf, indem sie verfügte, dass
zur Verhinderung alles ferneren Unfuges sämmtliche Hexenprozesse
in allen kaiserlichen Erblanden ihr zur Einsicht
und Entscheidung vorgelegt werden sollten. In Art. 58
ihrer „peinlichen Gerichtsordnung“ verbot sie auch die
Wasserprobe „nebst allen dergleichen nichtigen und abergläubischen
Zaubergegenmitteln“ auf das Bestimmteste.
Auch erliess sie eine Verordnung, aus der wir ersehen,
dass Träume von gewissen Personen gedeutet und dass
aus den Friedhöfen nicht selten Leichen, als mit der Magia
posthuma behaftet, ausgegraben und verbrannt wurden.
Die Kaiserin sagt nämlich: „Wie zumalen hierunter Aberglauben
und Betrug stecken, wir dergleichen sündliche
Missbräuche nicht gestatten, sondern vielmehr mit den
empfindlichsten Strafen anzusehen gemeint sind: als ist
unser gnädigster Befehl, dass künftig in allen derlei Sachen
ohne Konkurrenz der Politici nichts vorgenommen, sondern
allemal, wenn ein solcher Casus eines Gespenstes,
Hexerei, Schatzgräberei oder eines angeblich vom Teufel
Besessenen vorkommen sollte, derselbe der politischen Instanz
sofort angezeigt, mithin von dieser mit Beiziehung
eines vernünftigen Physici die Sache untersucht und eingesehen
werden solle, und was für Betrug darunter verborgen
und wie sodann die Betrüger zu strafen sein
werden.“

Durch diese weise Verordnung war in Oesterreich zum
ersten Male gegen die Hexenriecherei der Gerichte und
gegen das wüste Dreinfahren derselben ein fester Damm
aufgerichtet, an dem sich die bisher immer noch im Gange
gebliebene Hexenverfolgung ein für allemal brach. Die
Prozesse hörten bald ganz auf. Doch wusste die Kaiserin
recht wohl, dass bei dem in vielen Volksschichten herrschenden
Aberglauben dieselben leicht auch wieder aufleben
könnten, wenn nicht die Macht des Gesetzes sie
niederhalte. Indem sie daher den Strafprozess in Oesterreich
überhaupt vollständig zu reformiren beschloss, so

trat auf ihren Befehl in Wien eine Hofkommission unter
dem Vorsitze des Vizepräsidenten der Obersten Justizstelle,
Mich. Joh. Graf v. Althann zusammen, welche die Aufstellung
eines neuen Strafgesetzbuches berathen sollte. Im
zweiten Theile des neuen Codex sollte auch ein Abschnitt
de Magia eine Stelle finden. Nach längeren Verhandlungen
wurde ein desfallsiger Entwurf, in welchem man
zwar nicht den Hexenglauben aber das ganze bisherige
Gerichtsverfahren gegen die Hexen über Bord warf, vereinbart,
und allerhöchsten Orts zur Prüfung vorgelegt.
Dieser Entwurf wurde nun von der Kaiserin (die sich in
solchen Angelegenheiten gern von ihrem berühmten Leibarzt
van Swieten berathen liess) vollständig genehmigt,
und unter dem 5. November 1766 publizirt[284]. Alle Gerichtsstellen
und Obrigkeiten der Kaiserlichen Erblande
wurden angewiesen, das neue Statut bis zur Publikation
des in Arbeit befindlichen Strafgesetzbuchs als Gesetz zu
beobachten.

In demselben erklärt die Kaiserin: „Wir haben gleich
bei Anfang Unserer Regierung auf Bemerkung, dass bei
diesem sogenannten Zauber- oder Hexenprozesse aus ungegründeten
Vorurtheilen viel Unordentliches sich mit einmenge,
in Unseren Erblanden allgemein verordnet, dass
solche vorkommende Prozesse vor Kundmachung eines
Urtheils zu Unserer höchsten Einsicht und Entschliessung
eingeschicket werden sollen; welch' Unsere höchste Verordnung
die heilsame Wirkung hervorgebracht, dass derlei
Inquisitionen mit sorgfältigster Behutsamkeit abgeführet
und in Unserer Regierung bisher kein wahrer Zauberer,
Hexenmeister oder Hexe entdecket worden, sondern derlei
Prozesse allemal auf eine boshafte Betrügerei, oder eine
Dummheit und Wahnwitzigkeit des Inquisiten, oder auf ein
anderes Laster hinausgeloffen seien, und sich mit empfindlicher
Bestrafung des Betrügers oder sonstigen Uebelthäters,
oder mit Einsperrung des Wahnwitzigen geendet haben.

Gleichwie Wir nun gerechtest beeifert seynd, die Ehre
Gottes nach allen Unseren Kräften aufrecht zu erhalten
und dagegen Alles, was zu derselben Abbruch gereichet,
besonders aber die Unternehmung zauberischer Handlungen
auszurotten, so können Wir keinerdings gestatten, dass die
Anschuldigung dieses Lasters aus eitlem altem Wahne,
blosser Besagung und leeren Argwöhnigkeiten wider Unsere
Unterthanen was Peinliches vorgenommen werde;
sondern Wir wollen, dass gegen Personen, die der Zauberei
oder Hexerei verdächtig werden, allemal aus rechtserheblichen
Inzichten und überhaupt mit Grunde und rechtlichem
Beweise verfahren werden solle, und hierinfalls hauptsächlich
auf folgenden Unterscheid das Augenmerk zu halten
sei: ob die der bezichtigten Person zur Last gehenden
den Anschein einer Zauberei oder Hexerei und dergleichen
auf sich habenden Anmassungen, Handlungen und Unternehmungen
entweder 1) aus einer falschen Verstellung und
Erdichtung und Betruge, oder 2) aus einer Melancholey,
Verwirrung der Sinnen und Wahnwitz, oder aus einer besonderen
Krankheit herrühren, oder 3) ob eine Gottes und
ihres Seelenheils vergessene Person solcher Sachen, die
auf eine Bündniss mit dem Teufel abzielen, sich zwar ihres
Ortes ernsthaft, jedoch ohne Erfolg und Wirkung unterzogen
habe, oder ob endlichen 4) untrügliche Kennzeichen
eines wahren, zauberischen, von teuflischer Zuthuung herkommen
sollenden Unwesens vorhanden zu sein erachtet
werden.“

Die wahre Zauberei oder Hexerei soll nur da angenommen
werden, „wo die Vermuthung Statt hat, dass eine
erwiesene Unthat, welche nach dem Laufe der Natur von
einem Menschen für sich selbst nicht hat bewerkstelligt
werden können, mit bedungener Zuthuung und Beistand
des Satans aus Verhängniss Gottes geschehen sei.“

Was die Bestrafung betrifft, so verfügt das Gesetz
für den ersten der oben bezeichneten Fälle angemessene
Leibesstrafe und, sofern der gespielte Betrug das Mittel
zur Ausführung eines Verbrechens gewesen wäre, die auf
dasselbe gesetzte Strafe mit Schärfung; für den zweiten

die Einweisung in ein Irren- oder Krankenhaus; für den
dritten, je nach den Umständen, entweder die schärfste
Leibesstrafe, oder, wenn bürgerliche Verbrechen oder
Blasphemie konkurriren, geschärfte Todesstrafe bis zum
Scheiterhaufen. „Wenn endlich viertens, — sagt das Gesetz,
— aus einigen unbegreiflichen übernatürlichen Umständen
und Begebnissen ein wahrhaft teuflisches Zauber- und
Hexenwesen gemuthmasset werden müsste, so wollen
Wir in einer so ausserordentlichen Ereignisse Uns selbst
den Entschluss über die Strafart eines dergleichen Uebelthäters
ausdrücklich vorbehalten haben; zu welchem Ende
obgeordnetermassen der ganze Prozess an Uns zu überreichen
ist.“

Ausserdem verbietet die Verordnung dem Richter alle
Nadel-, Wasser- und andere Proben und bindet die Anwendung
der Tortur an bestimmte Regeln. Der Eingang
enthält einige wohlgemeinte Belehrungen über die Unvernünftigkeit
des Hexenglaubens und leidet nur an dem
historischen Irrthum, „dass die Neigung des einfältig gemeinen
Pöbels zu abergläubischen Dingen hierzu den
Grund gelegt habe“.

Wie König Friedrich Wilhelm I. das protestantische
Preussen, so hat also die Kaiserin Maria Theresia
das katholische Oesterreich von dem Vampyr der Hexenverfolgung
erlöst. Man hätte nun erwarten können, dass
damit dem Wahn der Hexerei und der Dummheit des
Hexenprozesses im ganzen heiligen, römischen Reiche
deutscher Nation ein Ende gemacht worden wäre. Indessen
war dieses doch in den katholischen Landen des
Reichs nicht überall der Fall.

In dem jetzigen Donaukreise des Königreichs Württemberg
bestand das (Prämonstratenser-) Reichsstift
Marchthal (jetzt Standesherrschaft des Fürsten von
Thurn und Taxis). In diesem Stift kam vor dem Oberamt
zu Ober-Marchthal — der Residenz des Fürstabts — noch
in der ersten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts eine
ganze Reihe von Hexenprozessen vor, in denen auf das
Entsetzlichste gefoltert worden ist. Wir besitzen genaue

Abschriften von Original-Prozessakten[285] aus den Jahren
1746 und 1747, die sich auf die Hinrichtung von sechs
angeblichen Hexen (von denen je zwei Mutter und Tochter
waren), die sämmtlich in dem Einen zum Stiftsgebiet gehörigen
(am Federsee gelegenen) Dorfe Alleshausen aufgegriffen
waren, bezogen; ausserdem erhellt aus diesen
Akten, dass nicht lange vorher zwei Schweizerinnen in
Ober-Marchthal verbrannt worden waren. Alle acht Unglückliche
waren durch die Folter zum Geständniss gebracht
worden. Diese Geständnisse waren die gewöhnlichen,
Lossagung von Gott, der Mutter Gottes und allen
Heiligen, Abschliessung eines Bundes mit dem Teufel,
Besuch der Hexensabbathe, Anbetung des Teufels, Verunehrung
der bei der Kommunion heimlich aus dem Munde
genommenen Hostien, die beim Hexentanz zerstampft wurden,
fleischliche Vermischung mit dem Teufel, Verursachung
von Unwetter, Anstiftung von allerlei Malefizien u. s. w.
Das Urtheil lautet auf Strangulirung oder Hinrichtung mit
dem Schwerte durch den Scharfrichter und Verbrennung
der Leichen zu Asche. — Von besonderem Interesse ist die
Urgicht, welche einer Barbara Bingesserin von Alleshausen
abgemartert war. Aus derselben erhellt, dass diese siebenundfünfzigjährige
Frau im Dorfe als Hexe verschrieen
worden war, dass man allerlei Schädigungen, von denen
einzelne Ortsangehörige betroffen worden waren, ihren
Hexenkünsten zugeschrieben und dass sie darum wiederholt
das Oberamtsgericht flehentlichst gebeten hatte, das
ihr zur Last Gelegte zu untersuchen und sie gegen fernere
Verleumdung in Schutz zu nehmen. Statt jedoch diese
Bitte der Verunglimpften zu beachten, hatte das Gericht
dieselbe verhaften und in den Hexenthurm bringen lassen.
Sie sollte sich nun der ihr zur Last gelegten Malefizien
schuldig bekennen. Die Aermste wusste nicht, wie ihr geschah;
aber das Gericht ging ihr alsbald mit der Verbal-Territion
und da diese erfolglos war, auch mit der Real-Territion

zu Leibe. Doch war auch hiermit nichts aus ihr
herauszubringen. Daher wurde das Weib auf die Folter gespannt
und gemartert, — einmal, zweimal, — ohne dass sie
zum „Geständniss“ zu bringen war, bis sie endlich den ihr im
Kerker beigegebenen Wächtern, von denen sie unablässig
mit der Aufforderung ihre Schuld zu bekennen gepeinigt
ward, zuschrie, „dass sie ein schlimmes Weib sei, dass sie
eine schlimme Hand habe, und dass eben Jedermann, den
sie nur anrühre, einen Schmerz empfinde, krank und elend
werde“. Nunmehr aber, nachdem die Unglückliche so weit
gebracht war, durfte man hoffen, mittelst fortgesetzter
Tortur alle noch wünschenswerthen Geständnisse aus ihr
herauszupressen, damit sie für den Scheiterhaufen reif
werde. Daher heisst es in der Akte weiter: „Endlich und
nach mehrmaliger Tortur, Exorzismos und Benedictiones
hat der allmächtige Gott an dem heil. Weihnachtsabend
ihr steinhartes Herz berührt und erweicht, wo sie dann
ohne ferneren geringsten Zwang aussagt und bekennt
u. s. w.“ Nunmehr folgt dann in der Akte eine Fülle von
Geständnissen. Ihr Teufel, mit dem sie (auch noch im
Hexenthurm) gebuhlt hatte, wurde von ihr „der Tambur“
genannt. Derselbe hatte, nachdem er sie blutig gegriffen,
sie als „Bärbel“ in sein Buch eingetragen. Sie war unzähligemal
auf dem Hexentanz gewesen, und hatte daselbst
lecker gegessen und getrunken, war aber immer hungrig
nach Hause zurückgekehrt. Der Teufel hatte ihr zum
Oeftern Geld gegeben, das wirkliches Geld war, mit dem
sie ihre Noth lindern konnte; dafür hatte sie aber vor
Allem ihrem eigenen Manne an seinen Kühen und Pferden
fortwährend Schaden zufügen müssen. Sie liess sich auch
zu dem Geständniss treiben, dass sie ihre Tochter „Annele“
mit zum Hexentanz verführt, dass auch diese mit dem
Teufel gebuhlt, die Hostie zertreten und allerlei Schaden
angerichtet habe, fügte aber hinzu: „Sie habe ihr Kind
mit auf diesen Schelmentanz und Weg genommen, und
wolle es nun auch mit sich in die Ewigkeit nehmen. Es
sei ihr ein liebes Kind gewesen und sei ihr noch lieb bis
auf diese Stunde. Ja, wenn ihr das Kind jetzo unter das

Gesicht kommen würde, wollte sie ihm sagen: Annele,
wir haben einander allezeit lieb gehabt, jetzo wollen wir
auch miteinander in die Ewigkeit gehen und sehen, dass
wir in den Himmel kommen.“

Natürlich wurde nun auch die Tochter von dem Gericht
sofort gepackt und mit der Mutter konfrontirt. Es
mag eine herzzerreissende Begegnung gewesen sein. Die
Tochter wusste von dem Allem, womit die Mutter sie belastet
hatte oder belastet haben sollte, gar nichts und die
Mutter — nahm alle ihre Geständnisse wieder zurück. Da
musste die Tortur wiederum helfen und sie half so, dass
die Schuld der Mutter und der Tochter in den Augen des
Oberamtsgerichts nun ganz unzweifelhaft war. — Schliesslich
wurde die Mutter vom Gericht befragt, „warum sie
ihre so vielfältigen schweren Sünden und verübten Missethaten,
wegen welcher sie zum Theil überwiesen gewesen,
nicht gleich anfangs und in Güte einbekannt, sondern sich
lieber so hart habe strecken und schlagen lassen wollen.“
Sie antwortete: „sie habe nicht bekennen können, der böse
Feind habe es ihr nicht zugelassen, habe ihr viel versprochen
aber nichts gehalten. Sie habe die Schläge und
Streiche alle gar wohl empfunden und sei derentwegen
allerdings elend, krumm und lahm geworden. Der böse
Feind habe ihr nichts nützen oder helfen können, auch sie
an ihren vielen Wunden und Schmerzen nicht geheilt.
Jetzo habe sie Gott in ihrem Herzen und hoffe sammt
ihrem Annele, mit dem man sie schon jetzo heben und
legen müsse, in den Himmel zu kommen.“ —

Von diesen Prozessen hat man seiner Zeit keine besondere
Notiz genommen; ein anderer aber, der ebenfalls
in einem geistlichen Fürstenthum Deutschlands vorkam,
hat mehr von sich reden gemacht.

Zu Würzburg, in der fürstbischöflichen Residenzstadt,
spielte sich um die Mitte des achtzehnten Jahrhunderts
ein Drama ab, — die Hinrichtung der hochbetagten
Nonne Maria Renata im Jahr 1749, — das den Zorn
der Kaiserin Maria Theresia erweckt hat, weil es zu den
Schandflecken in der Geschichte der deutschen Nation gehört.

Man hat in Würzburg lange Zeit Anstand genommen,
dem Wunsche derer, welche im Interesse der Geschichtswissenschaft
die Prozessakten einzusehen wünschten,
zu entsprechen; und auch die aktenmässige Darstellung
des Vorfalles, welche im Laufe des Jahres 1878 veröffentlicht
wurde, ist unvollständig[286]. Es muss angenommen
werden, dass die Folter, deren auch in dieser aktenmässigen
Berichterstattung keine Erwähnung geschieht, dennoch
zur Anwendung gekommen ist. Aber selbst wenn diese
Annahme unbegründet sein sollte, ist das, was im Uebrigen
über den Vorfall nunmehr in glaubhaftester Weise bekannt
geworden ist, so beschaffen, dass die Hinrichtung
der Nonne Maria Renata zu Würzburg in der Mitte des
achtzehnten Jahrhunderts als eines der grausigsten und
schandbarsten Ereignisse in der Geschichte der deutschen
Nation jener Zeit sich kennzeichnet.

Die Nonne Maria Renata Sängerin von Mohan
gehörte seit fünfzig Jahren dem Kloster Unterzell bei
Würzburg an. Geistig nicht unbegabt, war sie in ihrem
neunzehnten Lebensjahr durch den Machtspruch der Eltern
ins Kloster verwiesen worden, wo sie allerdings späterhin
zur Würde einer Subpriorin erhoben ward, aber sich doch
niemals recht heimisch fühlte, vielmehr in sich gekehrt
und abgeschlossen lebte und darum in dem Schwesternkreise
keine Sympathien fand. Sie war schon hochbetagt,
als eine erkrankte alte Nonne dem Probste des Klosters

auf dem Sterbebette erklärte, das tödtliche Uebel, an
welchem sie leide, sei ihr angethan worden und zwar durch
die Subpriorin Maria Renata, die schon seit langer Zeit
zum grossen Nachtheil der Schwestern allerlei teuflische
Praktiken treibe. Der Probst suchte der Kranken diesen
bösen Argwohn aus dem Sinne zu reden, jedoch ohne Erfolg.
Pflichtschuldigst machte er daher von der ihm gewordenen
Mittheilung Anzeige, infolge dessen ein Pater
Siard und Genossen den Nonnen durch Exorzismen zu
helfen sich bemühten. Dabei ergab es sich denn allerdings,
dass einzelne Nonnen Teufel im Leibe hatten; und diese
Teufel zeigten sich sehr ungeberdig. Da schrie z. B. den
Pater Siard aus dem Leibe einer Nonne Maria Cäcilie,
eines Edelfräuleins von Pistorini, ein Teufel mit den Worten
an: „Du verfluchter weisser Hund, wie plagst und quälst
du mich!“ Der Exorzist kam aber nicht aus der Fassung
und zwang den Dämon seinen Namen anzugeben. „Ich
heiss Navadonesah,“ schrie der Teufel, jede Silbe deutlich
artikulirend, und als der Exorzist den Namen nicht gleich
verstand und nach demselben nochmals fragte, fistulirte
der Unhold: „Du Ochsenkopf hast gewiss Saublasen vor
den Ohren; lass einen Sauschneider kommen, damit er sie
dir abnehme.“ — Gänzlich unfähig, den kirchlichen Beschwörungsformeln
zu widerstehen, mussten sich indessen
die Dämonen dazu herbeilassen, aus den besessenen Nonnen
herauszubekennen, dass sie in diesen allerdings durch die
zauberischen Praktiken der Subpriorin Wohnung erhalten
hätten.

Die Verdächtigte beging nun einen argen Fehler; sie
behauptete nämlich, die angeblich durch sie in diabolische
Besessenheit gebrachten Schwestern verstellten sich nur
oder wären von unglücklicher Einbildung geplagt, indem
es Besessene, Zauberer und Hexen gar nicht
gebe. Nach dem Hexenhammer war die Unglückliche
hiermit als Ketzerin erwiesen, d. h. als eine Person, die
recht wohl mit dem Teufel im Bunde sein konnte, wesshalb
die gegen sie erhobenen Anschuldigungen jetzt um
so grösseres Gewicht hatten. Die greise Subpriorin ward

daher eines Tages, als sie gerade vom Chor der Kirche
zur Clausur gehen wollte, verhaftet. Hierüber bestürzt,
bat sie um die Erlaubniss, in ihr Zimmer gehen zu dürfen.
Da sie diese Bitte jedoch zweifelsohne nur in der Absicht
aussprach, „ihr darin sich befindliches Zauberwerk auf
Seiten zu räumen,“ so wurde darauf keine Rücksicht genommen.
Hernach, als man ihr Zimmer durchsuchte, fand
man auch „ihren Schmierhafen, ihre Zauberwurzel und
Zauberkräuter, sodann auch einen goldgelben Rock, in
welchem sie zu ihrem gewöhnlichen Hexentanz auszufahren
pflegte.“ Auf fürstbischöflichen Befehl wurde nun die
Verhaftete des geistlichen Habits entkleidet, auf dem Marienberg
eingekerkert und vor eine aus zwei geistlichen Räthen
und zwei Jesuitenpatres zusammengesetzte Inquisitionskommission
gestellt. Die Prozedur begann und bald war
Maria Renata zur Ablegung eines Geständnisses gebracht.
Auf welchem Wege dieses erpresst worden ist, weiss man
freilich auch jetzt noch nicht — unzweifelhaft darum, weil
es durch Anwendung der Folter geschehen ist. Maria
Renata gestand nämlich, dass sie schon als Kind von
sechs bis sieben Jahren durch ein altes Weib, einige Jahre
später durch einen Reiter, und wiederum im elften und
im dreizehnten Jahre durch zwei Offiziere, „so aber vermuthlich
verstellte Teufel gewesen,“ zur Hexerei und Buhlerei
verführt und angeleitet worden, und weil die Hölle
den Namen Maria nicht dulden könne, so habe man ihren
Namen in Erna Renata umgewandelt. Zwölf Jahre alt,
war sie „schon so weit gekommen, dass sie unter dem
unglücklichen Zaubergesindel bei den Zusammenkünften
als eine Ehrendame nahe bei dem Throne des Fürsten
der Finsterniss einen vornehmen Sitz erhielt.“ Etwa neunzehn
Jahre alt wurde Maria Renata wider ihren Willen
in das Kloster Unterzell gebracht, wo sie zur Verdeckung
ihrer Teufelei den Chordienst und alle ihre sonstigen Obliegenheiten
mit ausserordentlicher Pünktlichkeit erfüllte.
Sie gestand auch, dass sie, nachdem sie mit dem Teufel
einen Pakt gemacht und in das Hexenbuch eingetragen
worden sei, von dem Teufel mehrere Hexenzeichen an

ihrem Leibe erhalten habe, dass sie vermittelst ihrer Hexenschmiere
und in einem gestärkten Röcklein öfters zu den
Hexenversammlungen ausgefahren sei, in denselben öfters
Gott und die Maria abgeschworen, mit dem Teufel wiederholt
Unzucht getrieben; dass sie drei Personen ausserhalb
des Klosters das Hexen gelehrt, die Hexerei mit Lebendigmachen
von Mäusen und Unterhaltung einer redenden
Katze selbst getrieben, durch solche Hexerei nicht nur
den Klosterprobst und den Abt von Oberzell zu schädigen
getrachtet, sondern auch sechs Personen im Kloster, sowie
anderen Leuten ausserhalb desselben mit Verursachung
der Auszehrung, heftiger Gliederschmerzen, Gicht und anderer
Krankheiten wirklichen Schaden zugefügt, ja sogar
in sechs ihrer Mitschwestern den Teufel hineingehext, den
Pater Gregorium zu Kloster Ebrach und den Pater Nicolaum
zu Kloster Ilmstadt in ihrer Vernunft verwirrt und
irrig gemacht, die in der heil. Kommunion empfangenen
heil. Hostien mehrmalen nicht hinuntergeschlungen, sondern
solche in den See, auch zu dreimalen in das geheime
Ort, ja auch einmal mit Nadelstichen in öffentlicher Hexenversammlung
gottesräuberisch misshandelt zu haben[287].

Auf dieses „Bekenntniss“ hin dekretirten die Inquisitoren
am 23. Mai 1749, dass „Maria Renata um dieser
schweren Verbrechen und Missethaten willen aller christlichen
Freiheiten und Privilegien verlustiget und dem weltlichen
Richter zu extradiren sei, von Rechtswegen,“ jedoch
mit dem Ersuchen, dass man an der armen Sünderin
keine besondere „Gliederstümplings-Strafe“ vornehmen
möge. Das Gericht verurtheilte alsbald die überführte
und geständige Hexe zur Einäscherung bei lebendigem
Leibe, welches Urtheil der Bischof jedoch mit Rücksicht
auf „die zarte Jugend, in welcher Maria Renata zur Hexerei
verführt worden,“ dahin änderte, dass die Hexe enthauptet
und darauf ihr Leichnam verbrannt werden sollte.

Am 21. Juni 1749, früh Morgens zwischen acht und

neun Uhr wurde demgemäss die Exekution vollzogen. Nach
der Aussage eines hexengläubigen und teufelsfürchtigen
Augenzeugen bezeigte „die Renata in ihrer Todesstunde
in Allem eine so vollkommene Gelassenheit, dass man
hätte glauben sollen, es könnten unmöglich solche Bosheiten
von ihr verübt worden sein.“ Nachdem sich die
arme Sünderin noch an einer Weinsuppe gelabt, trat sie
von dem Benediktiner Maurus als Beichtvater und von
dem Domprediger und Jesuitenpater Georg Gaar als „Galgenpater“
begleitet, den Weg zum Schaffot an, welches
„in der mittleren Bastei (von Marienberg) gegen Höchberg
zu“ aufgerichtet war. Zunächst wurde ihr von dem hochfürstlichen
Malefizsekretär im Beisein des Hofschultheissen
und zweier Stadtgerichtsschöffen im Kerker das Urtheil
vorgelesen, dann wurde sie — „angethan mit einem braun,
schwarz getupften kattunenen Kontuschel, einem langen
Rock, weissem Nonnenschurz, weissem Halstuch, unten
eine weisse Nonnenhaube und oben eine schwarztaffente
Matrazenhaube, in Summa eine alte und arme Tetter-Hex,“
auf einem eigens hierzu angefertigten Stuhle, „weilens sie
zu gehen unvermögend“[288] zum Richtplatz getragen, wo
ihr alsbald der Kopf abgeschlagen ward. — Zuschauer
wollten während der Exekution in den Lüften einen Geier
gesehen haben, der nur der verkappte Teufel sein konnte!
Der Leichnam der Hexe wurde sodann durch „Nachtarbeiter“
von der Festung herab und auf einen am Waldsaum
gen Büttelbrunn zu gelegenen Platz getragen, „wo
vordem auch Hexen verbrannt worden.“ Bevor der daselbst
aufgeschichtete Scheiterhaufen in Brand gesteckt
wurde, um den Leib der todten Hexe zu verzehren, hielt
der Galgenpater und Domprediger Georg Gaar von der
Gesellschaft Jesu eine salbungsreiche Rede an die versammelte
Menge[289]. Er preist die weise Strenge der

Gesetze gegen die Zaubergreuel, erzählt Renatens Geschichte
aus den Verhörakten und knüpft erbauliche Betrachtungen
daran, welche zum Text die Worte hatten:
„Maleficos non patieris vivere.“ „Warum aber Gott, — heisst
es unter andern, — zu diesen unseren Zeiten das
so lange verborgene Uebel und getriebene Teufelshandwerk
ans öffentliche Tageslicht habe ausbrechen lassen,
stehet mir zwar nicht zu, hierin die geheimen göttlichen
Rathschlüsse zu erforschen; jedoch bedünket es mich, es
sei geschehen aus folgenden Ursachen: Erstlich wegen
denen Ungläubigen; denn es gibt zu unsern Zeiten solche
Leute, welche weder an Hexen, noch Zauberer, noch an
Teufel, noch an Gott selbsten glauben. Sie seind Atheisten
und vermeinen, es sei keine andere Substanz, als welche
nur körperlich oder leiblich ist, anzutreffen. Diese Ungläubige
müssen aus dermaliger Begebenheit (wann sie
nicht völlig vernunftlos seyn wollen) unwidersprechlich
erkennen, dass auf der Welt sein Hexen und Zauberer,
mithin auch Teufel, von welchen sie ihre Künste erlernen.
Gehet hin, ihr Atheisten, nach Unterzell, um jene Ordenspersonen,
welche Maria Renata bezaubert, anzuhören: was
gilt's, ihr werdet gestehen, dass in diesen Menschen verborgen
sei? Weilen aber das, was verborgen ist, man
weder sehen, noch fühlen oder mit Händen greifen, sondern
nur aus denen Wirkungen merken kann, so muss es
nothwendig ein leibloses und geistliches Wesen sein; folglich
muss es Geister geben; und weilen die einheimischen
Feinde oder Geister in denen Besessenen auf die Kirchenbeschwörungen
gedemüthiget, endlich auch ausgetrieben,
so müssen wir daraus schliessen, dass sie einem weit mächtigeren
Geiste, nämlich Gott, welchen die Kirche anruft,
unterworfen seien. Intelligite insipientes in populo, et
stulti aliquando sapite, Ps. 33. v. 8; merkt es doch, ihr

Unweisen unter dem Volk, und werdet einmal witzig, ihr
Narren. — Zweitens bedünkt es mich, Gott habe die Zauberei
Mariae Renatae lassen offenbar werden wegen denen
Glaubigen, damit sie reifer, als zeithero sich zu Gemüth
führten, wie nothwendig es uns allen sei, dass wir wider
das zauberische Geschwader, welches grösser ist, als wir
uns etwan einbilden, täglich geistliche Waffen ergreifen:
auch was grosse Obsorg denen Eltern obliege für ihre
Kinder, welche, wenn sie allerhand Gesindel anvertraut,
oder auch von ihren Eltern verfluchet und verwünschet
werden, leicht ins Teufels Hände und Stricke verfallen.
Drittens wegen jenen boshaften Christen, welche durch
ihre Punktirkunst, Zauberspiegel oder sonst aberglaubische
Händel das, was von dem freien Willen Gottes und derer
Menschen allein abhängt, zu wissen beginnen. Die sollen
ihre Augen eröffnen, dann auch sie (obschon sie es nicht
vermuthen) unter die Teufelszunft gehören und nach aller
Schärfe seind abzustrafen. Viertens will Gott durch das
gegenwärtige Spectacul alle Unlauterkeit, welche (wie ich
es aus vielen Geschichten erweisen könnte) zur Zauberei
die nächste Vorbereitung ist, denen Weltkindern verleiden.“

Dieser würzburger Hexenprozess, weniger merkwürdig
an sich selbst als durch die Zeit, in welche er fällt, veranlasste
eine literarische Fehde über das Hexenwesen,
welche die Macht, die der Hexenglaube noch immer ausübte,
noch schreckhafter erkennen liess als dieser Prozess
selbst.

Eben damals hatte sich nämlich in Tirol ein Mann
als Gegner der Hexenverfolgung erhoben, den man bisher
nur als tüchtigen humanistischen Gelehrten kennen gelernt
hatte. — Girolamo Tartarotti[290] (den wir meinen) am
2. Januar 1702 zu Roveredo geboren, hatte in Padua und
Verona Theologie und alte Literatur studirt, war dann als
Abbate nach Roveredo zurückgekehrt, wo er späterhin,

nachdem er längere Zeit in Innsbruck, Rom und Venedig
gelebt hatte, seinen bleibenden Aufenthalt nahm, und zur
Bekämpfung des Hexenglaubens und der Hexenverfolgung
ein umfassendes Werk über die angeblichen nächtlichen
Versammlungen der Hexen veröffentlichte[291]. Tartarotti
suchte in seiner Schrift, nachdem er eine ausführliche Abhandlung
über die Geschichte des Aberglaubens vorausgeschickt,
in allerlei Weise die Nichtigkeit der Hexerei
darzuthun. Er sagt z. B. in Buch II.: „Man behauptet,
die Hexen begeben sich mit solcher Schnelligkeit durch
die Lüfte zu ihren Sammelplätzen, dass kein Vogel und
kein Pfeil ihnen nachfolgen könnte. Sie seien im Stande,
eine Strecke von zweihundert Leucas (siebenhundert bis
achthundert italienische Meilen) in vier bis fünf Stunden
zurückzulegen. Wie sollte dieses aber für menschliche
Lungen möglich sein, ohne sich der Gefahr des Erstickens
auszusetzen? Und wenn die Hexen wirklich, wie ebenfalls
behauptet wird, durch die kleinsten Ritze, Thürspalten
u. s. w. ihren Ausgang zu nehmen vermögen, warum benützen
sie diese Fertigkeit nicht im Kerker zu ihrer Befreiung?
Alle ihre Aussagen über ihre nächtlichen Fahrten,
Zusammenkünfte, Tänze, Buhlschaften und Gastereien mit
dem Teufel seien nichts als Phantastereien, was auch aus
den unsinnigen und lächerlichen Umständen erhelle, unter
denen diese Dinge vorkommen sollten, z. B. dass die
Hexen bei ihren Tänzen sich stets nach links bewegen,
dass sie den Teufel adoriren, indem sie ihm den Rücken
zukehren, dass sie rückwärts gekehrt sich demselben nahen,
dass sie, indem sie ihn um etwas bitten, ihre Hände rückwärts
ausstrecken u. dgl. m. Auch könne nachgewiesen
werden (was wohl zu beachten sei), dass die angeblichen
Hexen gerade dann am zahlreichsten sich vermehrten,

wenn sie am härtesten verfolgt würden. Man möge von
aller Verfolgung abstehen und diejenigen Personen, welche
wirklich als Hexen gelten wollten, als Irrsinnige behandeln;
dann werde es bald keinen Zauberer und keine
Hexe mehr geben. Man habe wohl in der angeblichen
Uebereinstimmung der Aussagen der Gefolterten einen
Beweis für die Wirklichkeit des Hexenwesens finden wollen.
Allein eine durchgehende Uebereinstimmung liege gar nicht
vor. Manche z. B. sagen, sie hätten den Satan in Menschengestalt
gesehen; die Maria Bertoletti, die 1716 bei
Roveredo als Hexe hingerichtet sei, beschreibe ihn als ein
Ungeheuer mit den Hörnern eines Bockes und dem Schweife
einer Schlange. Uebrigens lasse sich die Aehnlichkeit der
Aussagen vieler Hexen leicht dadurch erklären, dass ihnen
die Richter die gleichen Fragen vorzulegen pflegten, deren
Beantwortung dann mittelst der Tortur ganz so, wie es
die Richter verlangten, erpresst werde.“ — Schliesslich
spricht sich Tartarotti über die Gründe aus, die ihn zu
der Annahme berechtigen, dass der Hexenglaube allmählich
ganz aufhören und aus den Köpfen der Menschen für
immer verschwinden werde („e dalla mente degli uomini
prenda un perpetuo esilio“).

Uebrigens unterschied Tartarotti zwischen Hexerei
und Magie, welche letztere er wirklich glaubte und deren
Thatsächlichkeit er aus der Schrift und Tradition zu erweisen
suchte. Tartarotti stand also auf dem Standpunkt Weiers,
was dem greisen Francesco Scipione Maffei zu Verona
(1675 †1755) Veranlassung gab, ihm in zwei Schriften[292]

klar zu machen, dass der Glaube an Magie ebenso widersinnig
sei als der an Hexerei, und dass jene mit dieser
stehe und falle.

Nach dem Erscheinen des Buches, welches überall
das grösste Aufsehen machte, wurde Tartarotti von vielen
Seiten her auf das Freudigste begrüsst. Der greise Abbate
Ludovico Muratori (†1750), Bibliothekar des Herzogs
von Modena, einer der intelligentesten Gelehrten Italiens
im achtzehnten Jahrhundert, schrieb an Tartarotti mit
Beziehung auf den eben erschienenen Congresso notturno:
„Diese Frage (vom Hexenwesen) ist von Dir mit solcher
Klarheit behandelt worden, dass ich vollkommen überzeugt
bin, kein Anhänger des Delrio werde sich je wieder erheben,
um gegen Dich auf den Kampfplatz zu treten. Denn
dem allgemeinen Gelächter würde Der sich aussetzen, der
es noch wagen sollte, die vulgäre Ansicht zu vertheidigen.“

Tartarotti mochte auch selbst glauben, dass es nunmehr
mit der Hexenverfolgung aus sei, als er zu seiner
grössten Ueberraschung die Predigt zu Gesicht bekam,
welche der Jesuit Georg Gaar bei der Verbrennung der
Nonne Maria Renata zu halten sich nicht gescheut hatte.
Da war also der traditionelle Hexenglaube ganz unverhüllt
aufs Neue feierlichst verkündet worden. Sofort fertigte
er daher eine italienische Uebersetzung der Predigt
Gaars an, und liess dieselbe, mit sehr scharfen Glossen
ausgestattet, in Verona drucken, — womit eine sich durch
viele Jahre hinziehende Fehde ihren Anfang nahm. Der
Pater zu Würzburg, für den der Hexenglaube so fest stand
wie das Evangelium, blieb natürlich die Antwort nicht
schuldig, sondern erwiderte die elf Glossen Tartarotti's mit
einer anscheinend grundgelehrten Replik, in deren Vorwort
er bemerkt, „dass ein bis jetzt in Deutschland ganz
unbekannter Autor, er wisse nicht von welchem Geiste
getrieben, mit einer sehr lahmen Kritik seiner Predigt
hervorgetreten sei, und dadurch nicht nur diese Predigt,
sondern auch alle Tribunale Europa's sich nicht gescheut
habe zu verlästern.“ Nun fand allerdings Tartarotti einen
sehr geschickten Vertheidiger an seinem talentvollen Schüler

Jos. Bapt. Graser, Lehrer der Rhetorik am Gymnasium
zu Roveredo[293]; allein gleichzeitig sah auch derselbe eine
ganze Reihe blinder Fanatiker die Lanze zum Schutze
des alten Hexenglaubens einlegen. Unter denselben war
der verbissenste und für jede Verständigung unzugänglichste
der Franziskaner-Provinzial und Generaldefinitor Benedikt
Bonelli (†1783 zu Trident), der 1751 gegen Tartarotti
eine ausführliche Schrift (Animaversioni critiche sopra
il notturno congresso delle Lammie) zu Venedig erscheinen
liess, worin die Lehre eines Delrio in jeder Beziehung
vertreten und auf das hartnäckigste verfochten ward. Tartarotti
und Bonelli wechselten nun noch (bis zum Jahr 1758)
eine ganze Anzahl von Streitschriften; aber die letzte
Schrift des verhassten Hexenfreundes wurde auf Andringen
seiner ergrimmten Gegner zu Trident öffentlich durch den
Henker verbrannt, während er selbst an schwerer Krankheit
darnieder lag. — Tartarotti starb am 16. Mai 1761. —

Das bisher Erzählte lässt uns einen Einblick in die
Gedankenwelt, welche in den katholisch-geistlichen Fürstenthümern
herrschte, thun, der nicht erfreulich ist; ebensowenig
erfreulich ist aber, was sich zu derselben Zeit
in dem bedeutendsten weltlich-katholischen Fürstenthum
Deutschlands, nämlich im Kurfürstenthum Baiern, darbietet.
Hier hatte Kurfürst Maximilian Joseph (1745
bis 1777), von welchem das Volksschulwesen des Landes
eigentlich zuerst begründet, viele Klöster reformirt und
Feiertage abgeschafft worden waren, im Jahr 1759 die
Akademie der Wissenschaften zu München begründet,
deren Druckschriften der Censur der Universität d. h. der
Jesuiten entzogen wurden, und deren Mitglieder es als ihre
Aufgabe betrachteten, dahin zu wirken, „dass die Wissenschaften
von allen Vorurtheilen gereinigt und zu jener
Stufe der Vollkommenheit gebracht werden möchten, wie
sie dieselben in den benachbarten Staaten rühmlichst blühen
sahen.“



Daher hielt es im Jahr 1766 ein Mitglied der Akademie
für ganz angemessen, bei schicklicher Gelegenheit
in derselben einen Vortrag über die Nichtigkeit des Hexenwesens
zu halten. Es war dieses der Theatinermönch
Don Ferdinand Sterzinger[294]. Am 24. Mai 1721 auf
dem Schlosse Lichtwörth im Unterinnthale, (welches seit
längerer Zeit schon der adeligen Familie der Sterzinger
von Sigmundsried gehörte) geboren, war Sterzinger im
neunzehnten Jahre seines Lebens in den Theatinerorden
eingetreten, hatte sich mit gutem Erfolge namentlich dem
Studium der Geschichte und des kanonischen Rechts gewidmet,
seit 1750 in seinem Orden anfangs zu Prag, dann
zu München als Lehrer der Moral und Philosophie gewirkt
und war von dem Kurfürsten Maximilian Joseph schon bei
der Errichtung der Akademie der Wissenschaften in dieselbe
aufgenommen worden.

Im Jahr 1766 geschah es nun, dass er als Mitglied
der baierischen Akademie am 13. Oktober als am Namensfeste
ihres fürstlichen Stifters eine Rede hielt, worin
er zu beweisen versuchte, „dass die Hexerei ein ebenso
nichts wirkendes als nichts thätiges Ding sei“[295]. Eine
wirklich wissenschaftliche Bedeutung hatte diese Rede
freilich nicht, indem sie nichts enthielt, was nicht schon
von Maffei, dell Osa und anderen gesagt war und am
Schlusse dem vulgären Hexenglauben noch die bedenklichsten
Conzessionen machte. Sterzinger resümirte nämlich
am Schlusse seiner Rede: Was also von Vielen für
Hexerei gehalten werde, das seien nichts weiter als ganz
natürliche Zufälle. Daher solle man nicht sogleich mit
Exorzismen und Benediktionen zufahren, sondern die Sache
durch unbefangene und urtheilsfähige Leute, namentlich

durch Aerzte untersuchen lassen. — Um nun aber nicht
mit dem baierischen Strafrecht in Collision zu kommen,
fuhr der Redner fort: „Ich merke schon, dass einige meiner
werthen Zuhörer denken werden, wie es doch möglich
wäre, dass so viele Hexen durch Feuer und Schwert aus
der Gesellschaft der Menschen seien vertilgt worden, wenn
sie weder die höllischen Geister in den menschlichen Leib
bannen, weder durch Teufelskünste dem Nächsten schaden,
Donner und Hagel erregen, in der Luft herumfahren oder
einen Bund mit dem Satan machen können? Allein
verdienen nicht Diejenigen den Tod, welche den
heiligsten Namen der unendlichen Majestät Gottes lästern,
den Teufel anrufen, ihn heidnisch anbeten und von ihm
Hülfe und Beistand verlangen? Machen sich nicht diejenigen
des Bluturtheils schuldig, welche, um ihren
bösen Willen zu erfüllen, unschuldige Kinder tödten, die
Leichen der Todten ausgraben, dem Nächsten gröblich zu
schaden suchen und tausend andere Bosheiten ausüben,
wenn auch die Hexerei, wie wir unablässlich behaupten,
in sich selbst ein eitles und leeres Nichts, ein Vorurtheil
und Hirngespinnst verrückter Köpfe ist?“ —

Ueber den unmittelbaren Eindruck dieses Vortrags
berichtet der Graf Joh. Zech in der Gedächtnissrede, die
er als Mitglied der Akademie im Sitzungssaale derselben
zum Andenken an Sterzinger am 22. Februar 1787 hielt:
„Kaum wurde diese Rede, wie gewöhnlich, abgelesen, so
entstanden, wie man in einem schattigen Walde das unversehene
Sausen des Windes in den Gipfeln belaubter
Aeste vernimmt, schon während der Ablesung besondere
Gährungen in den Gemüthern der Zuhörer. Man lispelte
sich sogleich stille, wechselweise Entdeckungen ins Ohr,
ja man glaubte kaum das Herabgelesene verstanden zu
haben. Man eilte nach Hause und spitzte die Federn zu
Widerlegungen etc.“

So stand es damals um die Intelligenz der Träger der
Wissenschaft in Baiern, wesshalb es nicht Wunder nehmen
kann, dass, nachdem die Kunde von dem Vortrage Sterzinger's
wie ein Lauffeuer durch das ganze Land gegangen

war, dessen Name alsbald in allen Schichten der Gesellschaft
mit Grimm und Verachtung genannt ward. Er
wurde überall als Frevler am Glauben verschrieen. Auch
traten, nachdem die Rede im Druck erschienen war, aller
Orten literärische Verfechter des Hexenglaubens auf. Zunächst
erschien eine Streitschrift unter dem Titel: „Urtheil
ohne Vorurtheil über die wirkend- und thätige Hexerey,
abgefasset von einem Liebhaber der Wahrheit, 1766. Mit
Erlaubnis der Oberen.“ Im Verlaufe des nun beginnenden
Streites zeigte es sich, dass der Verfasser ein
Augustinermönch und Professor der Theologie zu München,
Agnellus Merz war. Derselbe entwickelte und verfocht
(also „mit Erlaubnis der Oberen“) in seinem Pamphlet
folgende Lehre: „Unter der heutigen und sogenannten
Hexen- und Zauberkunst verstehen wir nichts Anderes
als ein ausdrückliches oder geheimes Bündniss mit dem
Teufel, kraft dessen man sich demselben gegen die von
ihm versprochenen Vortheile als eigen übergibt. Diese
Vortheile vonseiten der Hexe oder Unholde bestehen hauptsächlich
in folgenden Wundern: dass sie an gewissen
Tagen, an bestimmten Orten in einer wollüstigen Zusammenkunft
alle Ergötzlichkeiten mit dem Satan geniessen,
der sie auf Böcken, Besen, Gabeln u. dergl. abzuholen
pfleget oder verbunden ist, dass sie nach ihrem Belieben
zum Schaden eines Landes, einer Gemeinde, eines Bürgers
schädliche Stürme, Ungewitter, Hagel, Regengüsse in der
Luft erregen dürfen; dass sie endlich die erschreckliche
Gewalt haben, des Nächsten Vieh, Kinder oder andere
Leute zu bezaubern oder zu lähmen, ja ganze Legionen
der Teufel in den Leib der Unschuldigen hineinzusperren,
und was dergleichen mehr ist. Der Vortheil
hingegen vonseiten des Teufels ist der einzige Seelenraub.“
— Also die Dämonenlehre Delrio's wurde noch im Jahr
1766 offiziell als Lehre des Augustinerordens verkündet!

Ein zweiter Bestreiter der Rede Sterzinger's erhob
sich in der Person des Benediktiners Angelus März im
baierischen Kloster Scheyern, der zu Freysing gegen
ihn eine „Kurze Vertheidigung der Hex- und Zauberey

wider eine dem heiligen Kreuz zu Scheyrn nachtheilig-akademische
Rede, welche den 13. Oktober 1766 von
P. Don Ferdinand Sterzinger abgelesen worden“, erscheinen
liess. Motive, Geist und Styl des ehrwürdigen Paters
zeigen sich am anschaulichsten im §. 7 seiner Abhandlung,
den wir, weil er überdiess einige interessante Nachrichten
über den damaligen Stand des religiösen Lebens in Baiern
gibt, vollständig einrücken.

„Die akademische Rede ist nachtheilig dem H. Kreutz
zu Scheyrn. Das ehemal eines durchleuchtigsten, und dermal
Glorwürdigst regierenden Churhauses Bajern uralte
Stammenschloss, dessen eigentlichen Erbauer, ich neulich
entdecket zu haben glaube, nunmehro aber Benediktiner-Kloster
Scheyrn hat allein vor andern Gotteshäusern
Deutschlands die Ehre, sich mit dem grössten und mit
Blut besprengten Particul vom wahren Kreutz Christi zu
rühmen. Wie und auf was Art wir dieses erhalten, ist
allen durch ein gedrucktes Buch unter dem Titel: Kreutz
im Kreutz schon bekannt. Nur allein kommet hier zu
erinnern vor, dass sich dessen Verehrung nicht nur mit
grossen Eifer angefangen, sondern auch immerdar mit noch
grösseren fortgesetzet worden. Wie denn ein unsterblicher
Held, und Churfürst in Bajern Maximilian der Zweite, ein
Durchleuchtigster Karl Philipp Churfürst in der Pfalz, ein
Grosser Karl Albert nachmahl Römischer Kayser, Sr.
Durchleucht Eminenz Johann Theodor, und viele andere
Durchleuchtigste Häupter auch bei izigen Zeiten sich persönlich
zu diesen begeben, und mit tiefester Ehrfurcht angebettet
haben. Die Andacht und Vertrauen kamme endlich
so weit, dass man um dessen Verehrern ein Genüge
zu leisten, theils von Messing, theils von Silber kleine gegossene
Kreutzl an dem wahren Partickel anrühren, und
ihnen überlassen musste, welche auch bis auf izige Stunde
als ein, absonderlich wider Hex- und Zauberey, dienendes
Mittel von allen sind erkennet worden, wie aus einem gedrückten,
und den Fremdlingen zu gebenden Zettel erhellet,
dessen Innhalt wir anhero setzen: Die an solchem
hochheiligen Partickel benedicirt, und anberührte Kreutzlein

(welche sogar die Unkatolischen an vielen Orten wegen
ihrer grossen Kraft hoch schätzen) dienen sonderbar wider
die gefährliche Donner und Schauer-Wetter, dann Zauber- und
Hexereyen - - - -, demmet den bösen Feind in den
besessenen Personen, machet das krank- und bezauberte
Vieh wieder gesund u. s. f. — Hochwürdiger Herr Akademicus!
ist die Hex- und Zauberey ein Fabelwerk, eine
Blödsinnigkeit, ein Vorurtheil schlechtdenkender Seelen,
so sind wir Scheyerische Väter schändliche Betrüger,
Wort- und Maulmacher, wie man zu reden pflegt, gleich
jenen Marktschreyern, welche die hoche Berge, wo sich
ein Kaiser Maximilian verirret hat, auf- und abklettert.
Die Folge ist zu klar, als dass sie einer weiteren Probe
nöthig ist. Da nun dieses nicht nur der Ehre der scheyerischen
Religiosen sehr nahe kommt; sondern auch dem
dasigen Heil. Kreutzpartickel sehr nachtheilig ist, wie darfen
Sie sich wunderen, wenn da und dort eine Probe aus der
Feder geschlichen, der keinen Khylus, oder Milchsaft
machen wird. Nicht nur in Bajern, Schwaben, Böhmen,
Oesterreich, Mähren und Ungarn, sondern auch in Sachsen
und Poln werden die Scheyerisch an dem wahren Partickel
anberührte Kreutzlein absonderlich wider Hex- und Zauberey,
wider gefährliche Schauer, und Donnerwetter theils
andächtig verehret, theils nützlich gebrauchet, also dass
man bei 40,000 derselben nicht selten in einem Jahre hat
ausgetheilet. Wäre aber nichts anders, als leere Einbildung,
histerische Zustände, nächtliche Träume, kein anders,
als nur natürliches, und durch keine Hex- und Zauberey
erregtes Ungewitter zu förchten: wie würde inskünftig
die Andacht und Vertrauen gegen dem Heil. Kreutz
bestehen können, und zwar bei Christen, von welchen man
sagen kann: Nisi signa et prodigia videritis, non creditis.
Was lächerliche Andacht wäre diese? was ungereimtes
Vertrauen?“ U. s. w.

Zur weiteren Beglaubigung legt der Pater März ein
mit priesterlichem Eide bekräftigtes, untersiegeltes und
dreifach unterzeichnetes Instrument bei, in welchem ein
Karmeliter von Abensberg seine Heilung durch ein scheyerisches

Kreuz erzählt. Das Wunder erfolgte im Jahr 1719,
das Dokument ist von 1738. Der Karmeliter hatte sich,
wie er sagt, plötzlich von einem so starken Zauberwerk
angesteckt gefühlt, dass er Stimme, Sprache und Verstand
verlor. Sein Beichtvater legte ihm ein „an dem wahren
Partikel berührtes Scheyrer Kreuz“ auf das Haupt, gab
ihm auch ein wenig mit diesem Kreuze geweihtes Oel zu
kosten, und der Patient fand sich bald wieder hergestellt,
nachdem er zuvor an drei Tagen nach einander verschiedene
Zauberstücke durch Erbrechen ausgeworfen hatte,
nämlich:







	„Am

ersten

Tage.	  	  	1)	Einen Partickel eines haarichten Leders.

	2)	Einen Partickel eines versilberten Papiers, welches einen Engelskopf vorstellte.

	3)	Einen Flintenstein (dessen ziemliche Grösse annoch bei uns zu ersehen ist).

	  	  	4)	Einen halben Kopf eines Hechtes.

	5)	Einen Hufnagel.

	6)	Einen kleinen Zwirn, dessen Farbe nicht zu erkennen.

	7)	Etwelche Partickel eines wächsernen Tachtes [Dochtes].

	 

	Am

zweiten

Tage.	  	  	1)	Etwelche S. V. mit einem Faden zusammen gebundene Schweinborste.

	  	  	2)	Zween Partickeln eines abgenutzten Tuches.“

	 	U. s. w.



Von den Argumenten des Paters Angelus März
für das Dasein der Hexen dürfen wir schweigen; es sind
die längst bekannten[296], nur in der eigenthümlichen Sprache
dieses Schriftstellers vorgetragen. War aber der Pater
kein grosser Gelehrter, so war er doch ein ganz guter
Taktiker. Auf der Rückseite des Titels steht in schwabacher

Schrift als Motto folgende Stelle aus dem baierischen
Strafcodex: „Böse Gemeinschaft mit dem Teufel,
durch desselben praemeditirt und geflissene Beschwörungen
mit aberglaubischen Ceremonien, oder da man durch zauberische
Mittel jemand an seinem Leben, Leibs- oder Gemüths-Gesundheit,
Vieh, Früchten, Haab und Guth, oder
auf welcherley Weis es immer seyn mag, schaden thut,
wird ohne Unterscheide, ob der Schaden gering, oder gross,
mit dem Schwerdt bestrafft. Maximilianus Josephus utriusque
Bavariae Dux etc. Codicis criminal. Parte prima,
Cap. 8. §. 7. n. 2.“ — In der Vorrede heisst es dann weiter:
„Die Critic, welche den Hochmuth zu einem Vater, und
die Begierde manchen Halbkatholischen zu gefallen
für eine Mutter hat, ist wohl ein schlimmes Kind. Der
hocherleuchte Akademicus, will eben jenen, ob schon ein
Ordensmann, weis nicht warum? gefallen: da er andere
entgegen als schlechtdenkende Seelen verachtet, will er
seinen erhabenen Geiste beweisen.“ Die Abhandlung selbst
aber beginnt mit der Frage: Was von jenen zu halten,
welche keine wirkende und thätige Hexerei erkennen?
Und hier steht sogleich im Vordergrunde die Erzählung
von Wilhelm Edelin, der den Tod erlitten habe[297], weil er
als Teufelsgenosse die Wirklichkeit der Hexerei leugnete.

Ausser den Genannten traten noch verschiedene andere
Kämpfer für den Hexenglauben gegen Sterzinger
auf, z. B. ein junger Jurist Joh. Mich. Model, der in
einer Broschüre die „Ausfahrt der Hexen wider den heutigen
Hexenstürmer P. Ferd. Sterzinger“ vertheidigte; dann
ein Benediktiner des Klosters Niederaltrich, P. Beda
Schallhammer, der einen dicken Quartband, 30 Bogen
stark, in lateinischer Sprache (Dissertatio de Magia nigra
critico-historico-scripturistico-theologica, Straubing 1769)
zur Vertheidigung des Hexenglaubens gegen Sterzinger
erscheinen liess. — Doch fand Sterzinger in diesem Kampfe
auch Freunde und Vertreter. Unter denselben befand
sich auch sein jüngerer Halbbruder Don Joseph Sterzinger

(†1821 als Bibliothekar zu Palermo), der anonym
die satyrische Schrift „der Hexenprozess, ein Traum, erzählt
von einer unpartheiischen Feder im Jahr 1767“ publizirte.
Am eifrigsten nahm sich jedoch des vielfach Angegriffenen
ein pseudonymer Schriftsteller, der sich „F. N. Blocksberger,
Benefiziat zu T.“ nannte, in mehreren Schriften an.
An den P. Angelus in Scheyern richtete er ein humoristisches
„Glückwunschschreiben“ (gedruckt zu Straubing 1767),
worin er ihn dazu beglückwünschte, dass er mit so unvergleichlicher
Geschicklichkeit die Hexerei und die Hexenprozesse
vertheidigt und dem bösen Don Sterzinger nach
Gebühr die Leviten gelesen habe, da er letzteren einen
„Abgesandten des Teufels“, einen „theologischen Marktschreier“,
einen „Stiefeltheologen“ etc. hiess[298].

Sich selbst vertheidigte Sterzinger seinem verkappten
Gegner, dem Augustiner Merz, gegenüber in einer
besonderen Schrift[299], und dem offenen trat er vor dem
Konsistorium in Freysing entgegen. Vor letzterem erhielt
er im Ganzen weder Recht, noch Unrecht. Zwar meldeten
schon triumphirende Briefe aus Baiern, die Rede des
Akademikers sei zu Freysing verdammt worden und werde
nächstens in Rom als eine „oratio scandalosa und haeretica
ad valvas geschlagen werden“[300]. Indessen kam es in
der That nicht so weit. Der Kläger und der Beklagte
erhielten die Auflage, „in dieser Materie eine moderate
Schrift herauszugeben“, und Sterzinger leistete dieser

Forderung Genüge, indem er in der dritten Auflage seiner
begierig gelesenen Rede seine frühere Behauptung, dass
die Hexerei ein Vorurtheil schlecht denkender Seelen
sei, dahin abänderte, dass er dieselbe nun zum Vorurtheil
seicht denkender Seelen machte. Die beiden Väter Merz
und März sahen sich übrigens noch verschiedenen sehr
derben Abfertigungen von Anhängern Sterzinger's blossgestellt,
und der Streit, in welchem sich sehr wenig Neues
und Gründliches[301], aber sehr viel gutwillige Halbheit auf
der einen und dummdreiste Anmassung auf der andern
Seite dargelegt hatte, war bald ganz vergessen.

Uebrigens begegnen wir eben damals in Baiern allerlei
Vorkommnissen, welche beweisen, dass der Dämonenglaube
und die Hexenverfolgung hier von jeher ganz besonders
heimisch gewesen war. Denn nicht nur ward hier
noch 1754 ein dreizehnjähriges Mädchen hingerichtet, und
1756 ein vierzehnjähriges Mädchen, weil es mit dem Teufel
Umgang gepflogen, Menschen behext und Wetter gemacht
habe, enthauptet[302], sondern es wurde bei den kurbaierischen
Landgerichten sogar noch im Jahr 1769 eine amtliche
Instruktion zum „Malefiz-Inquisitions-Prozess“[303]
eingeführt, welche ganz und gar dem Hexenhammer entsprach.

In demselben werden den Richtern zunächst die
genauesten Belehrungen über das „Laster der Zauberei,
Hexerei oder Schwarzkunst“ gegeben, wobei zwischen
Schwarzkünstlern (magi), eigentlichen Zauberern (praestigiatores),
Segensprechern (incantatores oder exorcistae),
sowie necromanticis, Wahrsagern (haruspices, arioli), Veneficis
und eigentlichen Hexen (sagae, lamiae, striges) oder
Unholden sorgfältig unterschieden wird. — Diese Letztgenannten,
die „Gabelfahrerinnen, Hexen und Hexenmeister
thuen Ungewitter, Riesel, Donner und Blitz in den Lüften
erwecken, trachten nach Menschen und Viehs Untergang,
— besuchen die Zusammenkünfte der Teufel und anderer
Hexen und reiten dahin auf Gabeln, Stecken und Besen,
halten auch beiderlei Geschlechts bei.“

„Die Schwarzkünstler, Hexen und Zauberer machen
mit dem Teufel einen ordentlichen Pakt, sie verleugnen
die allerheiligste Dreifaltigkeit, den christlichen Glauben,
die seligste Mutter Gottes, die lieben Heiligen, alle Kirchen-Sacramenta,
treten deren Bildniss, das heilige Kreuz,
mit Füssen, lassen sich auf des obersten Teufels Namen
und in aller anderen Teufel Namen umtaufen, schwören
denselben die Treue, beten ihn mit gebogenen Knieen an,
unterschreiben sich mit ihrem eigenen Blut, geloben (sich)
ihm an und gebrauchen ohne Unterlass seinen Beistand,
werden auch von ihm an unterschiedlichen Orten des Leibes
mit verschiedenen Figuren gezeichnet, allwo sie hernach
keine Empfindlichkeit haben, küssen den Teufel von hinten
und vorn, treiben mit demselben (wie ich darvor halte)
ihrer Einbildung[304] nach Unzucht und fleischliche Vermischung,
— tragen versteckter Weise die heil. Hostien
mit sich auf die Hexentänze und Convente, haben viele
Jahre aufeinander ihre Teufel als Puller und legen dergleichen,
wenn sie von ihren Ehemännern aus dem Bett

hinweggefahren, statt ihrer unter menschlicher Gestalt zu
dem Ehemann in das Bett an die Seite.“

Hierauf wird bezüglich der „Anzeigen dieses allerabscheulichsten
Lasters“ mit Berufung auf die Auctorität
Carpzov's ausgeführt, dass es „in den heimlichen und schwer
zu probirenden Verbrechen genug“ sei, dass Muthmassungen
vorhanden; denn „eine muthmassliche
und aus wichtigem Argwohn entsprungene Probe
ist diessfalls für vollkommen und entscheidend
zu achten.“ Daher hat man zunächst nur nach dem Rufe
der Betreffenden zu fragen und demgemäss gegen sie vorzugehen.

Bezüglich des Prozessverfahrens ist nun zwar von der
Anwendung der Folter nicht die Rede; dagegen wird eine
Reihe der scheusslichsten Vorschriften des Hexenhammers
wiederholt. Zunächst heisst es nämlich: „Wenn dergleichen
Geschmeiss in Verhaft kommt, ist das Sicherste, der Oberbeamte
befehle, man solle ihnen alle Haare abscheeren
und sie durchgehends glatt und eben machen, auch
wegen vielleicht habenden Zeichen visitiren, damit sie
nichts Zauberisches mögen bei sich führen oder versteckt
behalten, wie dann auch wohl geschicht, wenn man ihnen
ein anderes Malefizhemd — zuwirft.“

Aus den für den Prozess vorgeschriebenen „Fragestücken“
ersieht man, dass die Doktrin des Hexenhammers
in Baiern im Jahr 1769 noch vollständig aufrecht erhalten
wurde, und dass die ganze Inquisition auf der nichtswürdigsten
Suggestion beruhte. Am empörendsten sind hierbei
wohl die zum Gebrauche bei Kindern vorgeschriebenen
Fragen. Dieselben sollen zunächst durch freundliche Fragen
gefangen werden: „Wie sie heissen? Ob sie ihre Eltern
lieb haben? Ob sie schon zur Schule gehen? Was sie
für Kameraden haben? Was diese können? Was sie mit
ihnen spielen?“ u. s. w. Dann folgen die Fragen: „Warum
sie dermalen nicht zu Hause bei dem Vater (Mutter), sondern
hier im Amthaus sich befinden? Was sie neulich
da und dort mit diesen getrieben? In wem es bestanden?
Was, wie er es gemacht? Wer es ihm gelehrt? Wann,

wo, wer dabei gewesen? Wie oft sie es gemacht? — Wie
lange das Wetter gedauert? Wem es vermeint gewesen
und geschadet? Zu wem sie die Mäuse geschickt? Warum?
Wie er ausgeschaut? — Wie oft sie auf dem Tanz gewesen?
Wer sie hingeführt und was sie noch alldort gethan?
Was ihnen dieser und jener, auch der Teufel versprochen?“
u. s. w.

Bei Erwachsenen soll sofort gefragt werden: „Ob er
diese oder jene Personen kenne? Ob dieser ein Hexenmeister
sei? Er müsse es wissen, weil er mit ihm Umgang
gepflogen. Was ihm von dem jüngst gewesenen Schauerwetter
bekannt? Wer dieses gemacht? Wo er um diese
und jene Zeit gewesen? Von wem er das Hexen und Zaubern
gelernt? Wie lange er solches treibe? — Was er für
einen Glauben habe? Wie er dieses sagen möge, zumal
er sich ja durch seine teuflischen Künste von Gott abgesondert?
Was er zu seiner Kunst gebrauche? Woher er
die Sachen genommen? Was der Teufel von ihm verlangt?
Solle die Wahrheit sagen. Ob er sich demselben verschrieben?
Auf wie lange und mit was für Umständen?
Ob er Gott verleugnet? Ob er anders getauft und mit was
für einem Namen? — Ob er mit dem Teufel Beischlaf gehabt?
Wie oft und auf was für eine Weise? Wie dieser
geheissen, wie er ausgesehen? Was sie hierbei und nach
der Hand verspürt[305]? Zu was Zeit und an welchem Orte
er auf dem Tanz gewesen? Was der Teufel geredet?“
u. s. w. u. s. w. — Besonders wird es dem Untersuchungsrichter
noch zur Pflicht gemacht „auch auf die Complices
zu inquiriren“.

Diese (von Schuegraf im Archive zu Kelheim aufgefundene
und zuerst bekannt gemachte) Instruktion für
die kurbaierischen Hexenrichter musste, da sie nicht gedruckt
ward[306], von jedem Landgericht abgeschrieben werden.

Schuegraf macht nun dabei die für die damaligen Kulturverhältnisse
Baierns ganz besonders frappante Mittheilung,
dass man eben damals, gerade um die Jahre 1760–1769
anfing, die baierischen Pfleggerichte der vier Rentämter
Straubing, Landshut, München und Burghausen zu klassifiziren,
indem man jene, die am meisten Hexen und andere
Verbrecher durch Feuer, Schwert etc. justifizirt hatten,
die strengsten, jene aber, die in ihrer Jahrespraxis eine
geringere Zahl von Hinrichtungen aufzuweisen hatten, nur
strenge Halsgerichte zu nennen pflegte[307].

Grosse Bewegung rief damals in Baiern ein gewaltiger
Teufelsbanner, der Priester Joh. Joseph Gassner hervor[308].
Derselbe verkündete, dass die Wirksamkeit des
Teufels jetzt vorzugsweise in der Bewirkung von Krankheiten
hervortrete, wesshalb ein grosser Theil derselben
nicht mit Arzneien, sondern nur mit Beschwörungen und
Exorzismen geheilt werden könnte. Einen mächtigen
Gönner fand Gassner an dem Bischof von Regensburg,
Anton Ignaz Grafen von Fugger, der ihn zu seinem Hofkaplan
und geistlichen Rath ernannte. Da der genannte
Bischof zugleich Propst von Ellwangen war, so begab sich
Gassner dahin und begann hier an Besessenen und anderen
Kranken seine Exorzismen zu experimentiren. Der Zulauf,
den er hier fand, war so gross, dass im Dezember
1774 die Zahl der Hülfesuchenden über 2700 betrug. Um
seine Teufelsbannerei noch mehr in Schwung zu bringen,
veröffentlichte Gassner 1774 ein Schriftchen unter dem
Titel: „Weise, fromm und gesund zu leben, auch ruhig
und gottselig zu sterben oder Nützlicher Unterricht wider
den Teufel zu streiten durch Beantwortung der Fragen:
1) Kann der Teufel dem Leibe der Menschen schaden?

2) Welchen am meisten? 3) Wie ist zu helfen?“ (Kempten,
1774, 40 S.) Er meint in diesem Schriftchen, dass es drei
Klassen vom Teufel geplagter Menschen gebe, nämlich
circumsessi (angefochtene), obsessi oder maleficiati (verzauberte)
und possessi (besessene). Für alle diese Geplagten
gibt Gassner die Mittel der Heilung an. Vor Allem habe
sich der Betroffene davor zu hüten, dass er die teuflische
Plage und Schädigung für ein natürliches Leiden halte,
indem Niemand die Wirklichkeit der dämonischen Zauberei
leugnen könne, ohne sich „de religione suspectus“ zu
machen. — Im folgenden Jahre zog Gassner nach Regensburg
über und auch hier strömte viel Volks von allen
Seiten (aus der Pfalz, aus Böhmen, Oesterreich und aus
anderen Landen) herbei, um sich durch seine Bannsprüche
von allerlei zauberischen Plagen, Besessenheit und sonstiger
Krankheit heilen zu lassen. Endlich aber ward ihm das
Handwerk gelegt. Der kaiserliche und der kurbaierische
Hof, der Bischof von Costnitz und die Erzbischöfe von
Salzburg und Prag untersagten ihm die fernere Ausübung
seiner Teufelsbannerei. Auch in Rom wurde die Ostentation,
mit der er seine (theilweise von ihm selbst redigirten)
Exorzismen betrieb, gemissbilligt. Nebenbei wurde
viel Staub durch Broschüren, die sich mit dem Teufelsbanner
und Wunderdoktor beschäftigten, aufgewirbelt[309].

In diesem Federkrieg sprach sich seltsamer Weise
nicht nur der berühmte Lavater zu Zürich einigermassen zu
Gunsten Gassner's aus, indem er in diesem zwar keinen Wunderthäter
aber doch einen starken Glaubensmann anerkannte,
— sondern auch der kaiserliche Leibarzt Anton von
Haen (der mit seinem Collegen, dem Freiherrn van
Swieten als Hauptgegner des Hexenglaubens galt, und
der einst drei angebliche, schon gemarterte und zum Scheiterhaufen
verurtheilte Hexen gerettet hatte,) liess sich bestimmen,
in einer Broschüre[310] dem Hexenglauben gewisse

Conzessionen zu machen. In einer zweiten Broschüre[311]
„über die Wunder“ schloss freilich Haen seine Untersuchung
damit, dass, da sich die wesentlichen Kennzeichen
des Wunders bei den wunderbaren Heilungen Gassner's
nicht vorfänden, dieser dieselben wohl mit Hülfe des Teufels
verrichtet haben müsste.

Auch unter der Regierung des Kurfürsten Karl Theodor
(1777–1799) dauerte die Herrschaft des Aberglaubens
in Baiern ungestört fort. Fast jedes Kloster hatte seinen
sogenannten Hexenpater, bei welchem man sich Rath
und Schutzmittel zu holen pflegte, z. B. Agnus Dei und
Lukaszettel. Eine Bäuerin aus dem Gerichte Pfatter bei
Straubing, deren Kühe keine Milch gaben, fiel in die
Schlingen eines solchen Hexenpaters, des Franziskaners
Benno, der sie im Kloster trunken machte, dann unter
dem Vorwande der Entzauberungszeremonien schändete
und zuletzt zum Todtschlage an der neunzigjährigen Grossmutter
ihres Mannes veranlasste. Als das Gericht nach
langem Zögern die Verhaftung des Buben beschloss, musste
es die Auslieferung desselben durch militärische Exekution
vom Kloster erzwingen, und als derselbe endlich degradirt
und zu lebenslanger Festungsarbeit verurtheilt war, legte
sich Rom ins Mittel und bewirkte Begnadigung, so dass
der Hexenpater mit zehnjähriger Suspension und eben so
langem Klosterarreste durchkam. — „Seht, Leute! — sagt
der Berichterstatter, dem wir diese Nachricht entnehmen, —
so geht's bei uns in Baiern zu; die Pfaffen lachen über
uns und mästen sich von unserm Schweiss. Wär's nicht
eine von den nothwendigsten Neuerungen, dass bei uns
die Bettelmönche, so wie die andern privilegirten Tagediebe
aufgehoben, oder wenigstens ihr Wirkungskreis beschränkt
würde? Aber das ist so ein Wunsch, der keine
Erfüllung kennt, so lange wenigstens nicht kennen wird,
als Frank Gewissensrath unsers durchlauchtigsten Karl
Theodor bleibt“[312].



Im Umfange des heutigen Königreichs Baiern sah
man sogar noch im Jahr 1775 die Tragödie eines Hexenprozesses
vor sich gehen. Dieser Hexenprozess erfolgte
im damaligen Stift Kempten, wo derselbe am 6. März
1775 begann und am 11. April 1775 zu Ende ging. Ueber
den Verlauf desselben berichten wir wörtlich nach C. Haas,
der denselben (in der Schrift „die Hexenprozesse“ S. 108 ff.)
zum ersten Male (nach den Akten) mitgetheilt hat.

Eine arme Söldners- und Tagwerkerstochter Anna
Maria Schwägelin von Lachen hatte frühe ihre Eltern
verloren und musste sich ihr Brot mit Dienen erwerben.
Im Dienste eines protestantischen Hauses knüpft der Kutscher
des Herrn ein Verhältniss mit ihr an und verspricht ihr
die Ehe unter der Bedingung, dass sie den katholischen
Glauben verlasse und lutherisch werde. Dieses letztere
vollzog die Schwägelin in Memmingen in einem Alter von
etwa 30–36 Jahren (sie wusste im Verhör über ihr Alter
nur zu sagen, dass sie in die dreissig oder nahezu vierzig
Jahre alt sei). Nichtsdestoweniger liess sie der Kutscher
sitzen und heirathete eine Wirthstochter von Berkheim.
Hierüber erregt und zugleich in ihrem Gewissen beunruhigt
beichtete sie die Sache einem Augustinermönche in
Memmingen, der ihr gesagt haben soll: „es sei nunmehr
genug, dass sie es gebeichtet und dass sie eine wahre
Reue dagegen bezeuge, und sie habe nicht nöthig, dass
sie wiederum neuerdings ein Glaubensbekenntniss ablege,
wenn sie nur bei ihrem Vorsatz beharre.“ Bei ihrer Conversion
in der Martinskirche zu Memmingen habe sie die
Schwörfinger aufheben und sagen müssen, dass sie auf dem

lutherischen Glauben beharren wolle und dass die Mutter
Gottes und die Heiligen ihr nicht helfen können. Die
Mutter Gottes sei nur eine Kindelwäscherin und als ein
anderes Weibsbild gewesen. Die Bilder von denen Heiligen
seien nichts als zum Gedächtniss, keineswegs aber,
dass man diese verehren solle. Gott allein könne ihr helfen,
sonst Niemand. Da aber oben gemeldeter Augustiner in
Memmingen wenige Tage nach der Beichte der Schwägelin
apostasirte, so ward sie wieder unruhig und meinte, sie
sei wohl von diesem Geistlichen nicht richtig absolvirt.
Sie will daher hierauf die Sache einem Kaplan gebeichtet
haben, der ihr jedoch die Absolution mit dem Bemerken
verweigerte, der Fall müsse nach Rom berichtet werden.
Alsbald aber sei der Kaplan auf einen anderen Dienst
gekommen und die Sache sei liegen geblieben.

Seitdem irrte die Schwägelin von Dienst zu Dienst,
und wurde schliesslich als vagirende und wahrscheinlich
körperlich und geistig leidende Person in das Kempten'sche
Zuchtschloss Langenegg (zwischen Kempten und Immenstadt)
gebracht. Dort ward sie einer notorisch geisteskranken
Person, Namens Anna Maria Kuhstaller, für
wöchentlich 42 Kr. in Pflege und Aufsicht gegeben. Ihrer
Aussage nach wurde sie von derselben sehr schlecht gehalten,
elend genährt, oft Tage lang gar nicht, und dabei
vielfach geschlagen und sonst misshandelt. Soviel steht
wenigstens fest, dass sie schliesslich nicht mehr stehen
und gehen und keine Hand mehr erheben konnte. Die
Schwägelin gab dabei an, dass die Kuhstaller sie aus Eifersucht
so arg misshandelt habe, weil diese befürchtet, sie
mache ihr den Zuchtmeister abspännstig. Dagegen erklärte
die Kuhstaller, sie habe der Schwägelin nur zweimal
mit einem Stricke etliche Hiebe gegeben, weil sie
gelogen habe und boshaft gewesen sei. Essen habe sie
ihr richtig und genug gegeben, so gut sie es habe auftreiben
können, was der Zuchtmeister Klingensteiner als
wahr bezeugte.

In ihrem Unmuthe sagte einmal die Schwägelin, sie
wollte lieber beim Teufel als in solcher Pflege sein. Das

benutzte die Kuhstaller, um alsbald bei Gericht anzuzeigen:
die Schwägelin habe ihr einbekannt, dass sie mit dem
Teufel Unzucht getrieben und Gott und allen Heiligen
habe absagen und auf jene Weise und Art sich verschwören
müssen, wie es ihr der Teufel vorgehalten habe. Auch
habe sie die Schwägelin manchmal laut lachen und mit
Jemandem sprechen hören, während doch Niemand bei ihr
gewesen sei.

Diese Anzeige genügte, weil der Zuchtmeister
sie bestätigte, die unglückliche, ganz gebrechliche Person
„abholungsweise auf der sogen. Bettelfuhr“ am 20. Febr. 1775
nach Kempten ins Gefängniss schaffen zu lassen. Von da
bis zum 6. März wurde sie nun zunächst durch den Eisenmeister
Klingensteiner beobachtet, der auf Befragen über das
Verhalten der Angeklagten deponirte: In der dritten Nacht
ihrer Anwesenheit im Kerker habe man im Gefängnissofen
ein Geräusch gehört, als ob etwas vom Ofen herabgefallen
wäre. Er selbst freilich habe es nicht gehört, sondern
es sei ihm von einem anderen Gefangenen erzählt
worden. Aber er und seine Schwester hätten gehört, wie
ihre Enten im Stalle geschrieen und hätten deren Unruhe
gesehen, und zwar Nachts zwischen zwei und drei Uhr.
Späterhin habe man nichts mehr gehört. Er, der Eisenmeister,
habe die Schwägelin gefragt, ob sie wisse, warum
sie ins Gefängniss gebracht worden sei. Darauf habe sie
geantwortet: Ja, sie habe gesagt, dass sie Gott und allen
Heiligen abgeschworen und mit dem Teufel Unzucht getrieben;
allein das habe sie zur Kuhstallerin nur aus Furcht
gesagt, weil sie sonst von derselben geschlagen worden
sei. — Diese wollte sie also als Hexe anklagen und hatte
das Geständniss erpresst!

Klingensteiner's Schwester Maria Anna deponirt: Der
Vorgang mit den Enten habe seine Richtigkeit, indem dieselben
nie so geschrieen wie damals. Uebrigens sei die
Inquisitin „nicht nur an beiden Füssen so eingezogen, dass
diese nicht einmal auf einen Stuhl, sondern immer auf dem
Boden liegen müsse, wie denn auch ihre Hände ziemlich
verdreht“ wären.



Die Voruntersuchung war nun geschlossen und die
Angeklagte ward am 6. März vernommen. Die Personalien
wurden protokollirt, dabei die Erzählung ihres Abfalls
vom katholischen Glauben, ihrer Behandlung seitens der
Kuhstallerin etc., wobei sie erzählte, sie habe der Kuhstallerin
geklagt, dass die Maden ihr die Fersen auffrässen,
sie solle doch machen, dass man ihr diessmal ein Mittel
verschaffe, worauf diese geantwortet, dass ihr Hurenjäger
(womit sie den Zuchtmeister gemeint,) ihr schon etwas
geben werde. Auf ihre Klage über schlechte Kost habe
sie von der Kuhstallerin Schläge bekommen unter Vermelden,
sie habe von der gnädigen Herrschaft Erlaubniss
sie zu züchtigen. Immer darüber berufen, dass sie es mit
dem Teufel zu thun habe, habe sie aus Furcht vor Schlagen
und anderer Misshandlung solches zugegeben und auf Andringen
habe sie zuletzt auch dem Zuchtmeister erzählt,
vor etwa fünf oder sechs Jahren sei der Teufel in Gestalt
eines Jägers ihr in der Harth unweit Memmingen begegnet,
mit dem sie sich damals versündigt habe. Sonst wisse sie
nichts anzugeben.

Am 8. März erfolgte nun das zweite Verhör. Inquisitin
bleibt dabei, dass sie nur aus Furcht und Angst der
Kuhstallerin und dem Eisenmeister die Geschichte mit dem
Teufel erzählt habe, um Ruhe zu bekommen und weil
letzterer ihr versprochen, ihr dazu behülflich sein zu wollen,
dass sie von Langenegg fortkomme. Trotzdem wurde aber
diese Aussage als Geständniss angesehen und Inquisitin
mit Fragen aller Art so bestürmt, dass sie verwirrt endlich
auf die Suggestionen selbst einging und die lächerliche
Aussage mehr und mehr ausspann, oder vielmehr
sich ausspinnen liess, z. B., dass der Teufel ihr zuletzt
gesagt habe, dass er der Teufel sei. — Hierauf geht das
Verhör auf das Lutherischwerden u. s. w. über, und wird
das Abschwören in der Martinikirche zu Memmingen zum
Abschwören vom Teufel. Zur Unzucht mit dem Teufel,
sagt die Angeklagte, sei es nicht gekommen, und sie könne
es nicht anders sagen, auch wenn sie sterben müsse. —
Auf die Frage, was ihr denn der Teufel versprochen,

antwortet sie: Der Teufel habe ihr Zeug (allerlei Sachen)
schenken wollen. — Nun wird die Unglückliche immer
von Neuem dazu gedrängt, dass sie gestehen soll, sie habe
mit dem Teufel Unzucht getrieben; allein sie verneint es
stets und bleibt dabei, dass sie ihre Aussage gegen den
Zuchtmeister nur aus Furcht und Angst gethan habe.

Am folgenden Tage (9. März) wird die Unglückliche
wieder ins Verhör genommen. Dasselbe beginnt wieder
mit Fragen nach dem Lutherischwerden und geht sodann
zur Erörterung ihrer Behandlung in Langenegg über. Inquisitin
bleibt fest bei ihren früheren Aussagen. Auf Befragen
zählt sie eine Reihe von Diensten auf, in denen sie
gestanden, wiederholt, da sie wiederum nach ihrem Abfall
vom Katholizismus und ihrer Unzucht mit dem Teufel
befragt wird, ihre früheren Aussagen, gesteht aber endlich
zu, dass der Teufel mit ihr Unzucht getrieben und
sie mit Aufhebung von zwei Fingern habe schwören lassen,
dass sie alles dasjenige halten wolle, was sie ihm versprochen
habe (nämlich, dass sie ihm dienen wolle). Abermals
wird sie nun aufgefordert zu gestehen, dass sie mit
dem Teufel vollkommene Unzucht getrieben habe, was sie
endlich mit Thränen im Auge und mit dem Bemerken, es
werde sie ja das Leben nicht kosten, abermals bekennt.

Nun beginnt ein so schamloses Inquiriren nach dem
Detail der Unzucht, dass die Unglückliche nicht weiss,
was sie antworten soll. Sie wird nach Scheusslichkeiten
gefragt, von denen sie noch nie gehört hat; aber der Verhörrichter
ruht nicht, bis er aus ihr herausgepresst, was
er in sie (durch seine Suggestionen) hineingelegt hat. Die
Kuhstallerin, welche nachher verhöret wird, deponirt, dass
sie die Schwägelin einmal habe zum Teufel sagen hören:
es komme Jemand, er solle in ihre Truhe fahren.

In dem am 10. März fortgesetzten Verhör versichert
Inquisitin sich mit dem Teufel nur Einmal, und zwar auf
der Harth versündigt zu haben. Im Schlafe sei es ihr zwei- oder
dreimal nur so vorgekommen. Sie klagt, „es werde
ihr so wehe und sie könne schier nicht mehr schnaufen;
heute Nacht habe sie gemeint, sie müsse sterben, indem

es ihr so schwer auf dem Herzen gewesen.“ Hierauf wird
ihr erwidert: „ihr dermaliger Zustand, den sie dato anzeige,
werde wohl ja und allein daher rühren, dieweilen
sie dem Anschein nach bisher kein aufrichtiges Bekenntniss
gethan habe. Sie solle daher ihre Sache aufrichtig
bekennen.“

Endlich dahin gebracht, dass sie bekennt, der Teufel
habe in jeder Nacht mit ihr Unzucht getrieben, geht sie
nun auf alle Fragen, die sie vorher mit innerem Erbeben
gehört hatte, ein, — so toll sie auch waren, — und beantwortet
sie ganz nach Wunsch des Verhörrichters mit einfachem
Ja. Zumeist betrafen die Fragen schon früher
verhandelte Dinge. Plötzlich aber wird im Verhöre von
etwas ganz Neuem, nämlich von einem Pakte mit dem
Teufel gesprochen, den die Angeklagte eingestandener
Massen eingegangen habe. Dieses geschah in der zweihunderteinundzwanzigsten
Frage, in welcher der Richter
dabei auf Frage hundertsechsundsechzig Bezug nahm. Die
Frage hundertsechsundsechzig lautete aber: „Wie lange
es angestanden, dass, nachdem sie lutherisch geworden,
sie hernach Gott und alle Heiligen verleugnet und sich
dem Teufel zugeeignet?“ an welche nun die Suggestivfrage
zweihunderteinundzwanzig angeschlossen ward: „Sie
habe ad interrog. hundertsechsundsechzig gesagt, dass sie
erst in zwei Jahren danach, wie sie lutherisch geworden,
diesen Pakt mit dem Teufel gemacht habe.“ Nun folgt
noch eine lange Reihe von Fragen über die mit dem
Teufel getriebene Unzucht (wobei die Angeklagte auf Befragen
angibt, dass derselbe bald als Jäger bald als halberwachsener
Bauersknecht zu ihr gekommen war,) bis man
endlich am 30. März 1775 das crimen laesae majestatis
divinae als constatirt ansehen und das Urtheil gefällt werden
konnte, welches auf „Tod durch das Schwert“ lautete. Das
Urtheil ist unterschrieben von „Treichlinger, Hofrath
und Landrichter“ (der die Untersuchung geführt hatte),
„Feiger, Hofrath“ und „Hofrath Leiner“. Die Bestätigung
des Urtheils ist mit den Worten beigeschrieben:
„Fiat iustitia! Honorius, Fürstbischof.“ Ein nachgetragenes

„Bey-Urthl“ lautet: „Auch ist zu Recht erkannt
worden, dass wer der armen Sünderin Tod rächen oder
hindern würde, in dessen (?) Fusstapfen gestellt werden
solle.“

So verlief der letzte Hexenprozess auf deutscher Erde
— im Jahr 1775!

Unter den französischen Gerichten war das Parlament
von Bordeaux eines der hartnäckigsten. Es verbrannte
noch 1718 einen Menschen, den es für überführt
erklärte, einen vornehmen Herrn sammt dessen ganzem
Hause durch Nestelknüpfen bezaubert zu haben[313].

Im Jahr 1731 wurde vor dem Parlament zu Aix der
berüchtigte Prozess zwischen Katharine Cadière und dem
Jesuiten Girard verhandelt. Letzterer war angeklagt, dieses
Mädchen, sein Beichtkind, zur Unzucht gemissbraucht, entführt
und ihre Leibesfrucht abgetrieben zu haben. Die
Verführung und den Abortus sollte der Jesuit durch Zauberkräfte
bewirkt haben. Indessen bewegte sich der ganze
Handel auf einem allzu plattnatürlichen Boden, als dass
die Richter auf solches Beiwerk hätten Rücksicht nehmen
mögen, und der Prozess gehört nur der Rubrik der Anklage,
nicht dem Charakter des ferneren Verlaufes nach
unter die Zauberprozesse. Es waren in dieser Sache mächtige
Interessen im Widerstreit. Der Procureur-General
hatte den Antrag gestellt, dass Katharine Cadière als
ruchlose Betrügerin und falsche Anklägerin gehängt werden
sollte; die Majorität des Parlaments sprach jedoch
dieselbe frei und verurtheilte den Jesuiten zum Scheiterhaufen.
Indessen vereinigte man sich später dahin, ihn
dem geistlichen Gerichte zu übergeben, und dieses sprach
ihn los. Als er sich durch eine Hinterthüre wegschlich,
erkannte ihn der Pöbel und überhäufte ihn mit Schmähungen[314].

Spanien endigte seine Hexenverbrennungen 1781
mit der Hinrichtung eines Weibes zu Sevilla, das des

Bundes und der Unzucht mit dem Teufel angeklagt war.
Sie hätte, sagt Llorente, dem Tode entgehen können, wenn
sie selbst sich des Verbrechens hätte schuldig erklären
wollen[315]. — Noch 1804 wurden verschiedene Personen
wegen Liebeszauber und Wahrsagerei von der Inquisition
eingekerkert.

Die schrecklichsten Dinge trugen sich aber während
des achtzehnten Jahrhunderts in der katholischen Schweiz zu[316].

Hier war es am 9. August 1737 geschehen, dass ein
siebenzehnjähriges Mädchen, Katharina Kalbacher, in
Zug vor dem Hexentribunale erschien, um Geständnisse
abzulegen. Diese von frühester Jugend an verwahrloste
Person hatte vorher eine Besprechung mit den Jesuiten
in Luzern gehabt, die in ihr eine Besessene erkannt, und
deren Rektor ihr die Weisung ertheilt hatte, zu thun, was
er sie heissen werde, wenn sie von ihrem Stande erledigt
sein wollte. Sie gab nun den gewöhnlichen Unsinn zu
Protokoll, wollte schon als kleines Kind dem Teufel und
der Zauberei ergeben gewesen sein, nannte dabei aber
sechs Personen als Mitschuldige, zu denen sie späterhin,
wahrscheinlich zur Fristung des eigenen Lebens, noch drei
andere Personen hinzufügte, obwohl diese drei Personen
bis dahin in allen peinlichen Verhören mit keiner Silbe
erwähnt worden waren.

Die Angezeigten wurden nun alsbald vorgeladen und
„in loco torturae“ d. h. in dem unter dem Namen Kaibenthurm
bekannten scheusslichen Arrestlokal der Hexen vernommen[317].



Im ersten Verhör wiesen dieselben sämmtlich jedes
Wissen von Zauberkünsten und jede Theilnahme an denselben
einfach zurück, obschon ihnen von Anfang an mit
Drohungen sehr ernst zugesetzt wurde. Daher schritt man
alsbald zum peinlichen Verhör, zunächst mit der siebenzigjährigen
Lisi Bossard. Diese alte Person wurde also
„gesetzt“, dann „gebunden“ und mit dem „kleinsten Stein
aufgezogen“[318], gab aber hängend „unter erschrecklichem

Geschrei aber ohne Zähren“ auf die Fragen: „ob es
nichts mit dem Teufel gehabt, ob es nichts verderbt, ob
es nichts wissen wolle über das Schlüsselloch, ob es kein
Vieh verderbt“, ein beharrliches „Nein“ zur Antwort, worauf
zu schärferen Torturen vorgegangen wurde, — mit
demselben Erfolg.

Doch wir sehen hier von der grässlichen Behandlung
der übrigen Angeklagten ab, um nur Eine derselben ins
Auge zu fassen, deren Geschick uns darüber belehren mag,
wie Menschen wirklich Teufel sein können.

Die Ehefrau Anna Gilli war am 12. August 1737,
vierzig Jahre alt, in der vollen Kraft der Gesundheit und
eines abgehärteten, starken Körpers vor ihre Untersuchungsrichter
gebracht worden; und am 29. Januar 1738 ward
sie zerschlagen, zerquetscht, zerfetzt und zerrissen an
Fleisch und Knochen, kaum noch ein menschliches Aussehen
an sich tragend, in der Ecke eines der Löcher im
Kaibenthurm zusammengekauert, todt gefunden.

Das erste Verhör der Anna Gilli wurde damit eröffnet,
dass man sie das Zeichen des Kreuzes machen,
fünf Vaterunser und Ave Maria sowie den Glauben und
die „offene Schuld“ beten liess, worauf die erste Frage
folgte: „ob sie dem bösen Feinde widersage“, deren Bejahung
sofort zu der Frage benutzt wurde, „ob sie von
demselben etwas angenommen habe“, womit die Quälerei
ihren Anfang nahm. Man hatte bei ihr im Stalle acht
„Steckeln“ gefunden, von denen sie sagte, dass ihr Mann
sie gemacht habe, um sie mit Knöpfen zu versehen, mit
Scheidewasser anzustreichen und zu verkaufen. Allein
das Gericht wollte in ihnen nun einmal die Besenstiele
erkennen, mit denen sie zum Hexensabbath fahre, wesshalb
sie sich des Bundes und der Buhlerei mit dem Teufel
u. s. w. schuldig bekennen sollte. Da sie dieses nicht
that, so wurde alsbald zur Tortur geschritten. Sie wurde
entblösst, mit einem Hexenkleide angethan, „ist ihr dann

unseres Erlösers Jesu Christi ......[319] um den Leib gelegt
und heilige und gesegnete Sachen an den Hals gehängt
worden, wie auch Salz, das an einem Sonntag
gesegnet war — ist auch exorzisirt worden, hat aber hierauf
keine Zähre vergossen. Sind ihr hierauf im Weihwasser
drei Tropfen von einer gesegneten Wachskerze
gegeben, ist ihr hierauf wieder lange Zeit geistlich zugesprochen
worden“, — mit diesen Worten beginnt das
Protokoll des dreizehnten Verhörs, denn zwölfmal war
sie bis zum 2. September, wo dieses Verhör stattfand, bereits
gepeinigt worden. Fast in jedem dieser Verhöre
hatte man sie stundenlang die Tortur auf der Folter mit
Anhängung der schwersten Steine ertragen lassen, und
da dieses nichts fruchtete, so waren noch andere Torturmittel
zur Anwendung gebracht. Man hatte sie in die
„Geige“[320] gespannt, ihr den „eisernen Kranz“ aufgelegt
und schliesslich war sie „im Namen der allerheiligsten
Dreifaltigkeit“ nach Entblössung ihres Körpers erst auf
dem Rücken, dann auf den Fusssohlen mit Haselstöcken
zerhauen worden. Im vierzehnten Verhör (am 3. Septbr.)
wurden ihr sogar über dreihundert Ruthenstreiche beigebracht[321].
Aber die teuflisch Gequälte blieb standhaft.
Daher liess man sie jetzt bis zum 3. Oktober in ihrem
scheusslichen Behälter in Ruhe. Da aber nahm das Verhör
und die Tortur aufs Neue ihren Anfang. Man hatte
nämlich in ihrem Hause ein Bündelchen mit Habermehl
und ein Büchschen mit einer Salbe vorgefunden und die

Kalbacherin hatte ausgesagt, dass das angebliche Habermehl
Gift sei, welches die Gilli zum Hagelmachen und
Sterben des Viehes gebrauche. Ebenso hatte sie angegeben,
dass die Gilli mit der Salbe ihre „Steckle“ zum
Ausfahren verwende. Allein obgleich die Gilli sich bereit
erklärte, das Habermehl sofort verzehren zu wollen, wenn
man es ihr nur gebe, und obgleich der „Meister Nachrichter“,
den man beauftragt hatte, mit dem angeblichen
Habermehl an einem Hunde eine Probe zu machen, berichtete,
er habe eine Handvoll davon einem Hund in
einem Stück Fleisch und in Bratwurst beigebracht, dem
es weder geholfen noch geschadet habe, so wurde die
Unglückliche doch nochmals auf die Folter gespannt, und
zwar mit Anhängung aller drei Steine an die Füsse. —
Nach dieser letzten Tortur wurde sie nach Rathserkenntniss
wieder in ihr kaltes Loch gesperrt, und bei etwas Suppe
zu Mittag und etwas Brot zur Nacht bis zum 23. Januar
in Ruhe gelassen. Da wurde sie plötzlich nochmals ins
Verhör geführt. Die zermarterte Frau konnte nicht mehr
gehen. Sie wurde abermals aufgefordert, sich als Hexe
zu bekennen, gab aber keine Antwort, sondern brach lautlos
zusammen. Die Richter hatten dabei noch die Rohheit,
sie zu fragen, wesshalb sie nicht gerade stehen könnte.
Als Antwort sprach sie die Bitte aus, dass man ihr etwas
Wasser geben möchte.

Am 29. Januar 1738 ward sie endlich todt im Gefängniss
gefunden. Das darüber aufgenommene Visum
repertum theilt mit, „dass nachdem die Läufer besagte
Person todt angetroffen, der Meister Nachrichter bei näherem
Untersuch in einem der zwei hölzernen Gehäuse oder
Keychen der obersten contignatio dieselbe in einer Ecke
auf der rechten Schulter liegend, Hände und Füsse zusammengezogen
und mit einem Skapulier und Rosenkränzchen
am Hals, — auch ohne Merkmale eigenhändiger
Gewaltthätigkeit gefunden; dass hierauf die wohlweisen
und gnädigen Herrn des Stadt- und Amtsraths beschlossen,
weil solche arme Person von den auf sie gewesenen Indizien
durch grosse und vielfältige Pein sich purgirt und

nichts auf sie gebracht werden können, wollen M. g. Herrn
sie nun als todt nicht für eine Unholdin erkennen noch
traktiren, und um das so viel mehr, da sich aus dem
Viso reperto durchaus zeige, dass diese arme Person nicht
eines gewaltthätigen sich selbst angethanen Todes gestorben
sei, sondern das Skapulier und Rosenkranz am
Halse gefunden worden. Desshalb soll solche heute Nacht
ohne Geläute und Lichter von den Läufern auf den Kirchhof
getragen und in das Bettlerloch herunter gelassen
werden.“

Ganz ebenso wie mit diesem standhaften, willensstarken
Weibe wurde nun auch mit allen anderen Angeklagten
verfahren. Bei allen dieselben Prozeduren und dieselben
Torturen! Nur mit einigen Worten wollen wir hier noch
das Schicksal des Marx Stadlin von Zug, seiner Frau und
seiner Tochter Euphemia berühren. Diese drei Unglücklichen
waren die von der Kathri Kalbacher ganz nachträglich
am Tage vor ihrer beschlossenen Hinrichtung als
Hexen Denunzirten. Marx Stadlin erlitt unter unsäglichen
Schmerzen alle die Torturen, die wir bei der Gilli erwähnten,
ohne sich ein Geständniss abpressen zu lassen.
Das schreckliche Ende mehrerer dieser sogenannten Hexen
auf dem Richtplatze, das er noch vor seiner Gefangennehmung
mitansehen konnte, mag nicht wenig zu dieser
Standhaftigkeit beigetragen haben. Ebenso ertrug auch
seine Tochter Euphemia alle Martern. Dieses heldenmüthige,
kaum achtzehnjährige Mädchen hat durch seinen starken
Glauben an Gott, durch den Muth, mit dem sie lieber alle
Martern erleiden und das Leben verlieren wollte, als die
Wahrheit verleugnen oder, wie sie sagte, die Seele verlieren,
ihr Leiden wie eine Märtyrerin getragen, und selbst
ihre Richter in einem Grade stutzig gemacht, dass „solche
unter der Zeit die h. Regierungshäupter um Rath fragen
zu müssen glaubten, was ferner in der Sache zu thun sei.“
— Beide wurden schliesslich freigesprochen.

Weniger stark und fest war Stadlin's Frau, Anna Maria,
geb. Petermann. „Sie wolle lieber sagen, sie sei eine
Hexe, als so gemartert werden, — sie sei jetzt schon halb

todt.“ Etwa sechsmal widerrief sie ihre Geständnisse, bis
sie schliesslich der fortgesetzten Tortur und Geisselung
erlag und sich als Hexe bekannte.

Zum Schlusse unserer Berichterstattung über diesen
Prozess theilen wir noch folgende in demselben vorgekommenen
Erkenntnisse mit:

„Ueber die arme Sünderin Elisabeth Bossard,
weilen diese vor vierzig Jahren durch Ableugnung Gottes
und seiner Heiligen, auch wegen begangenen gottesschänderischen
Verunehrung des Hochwürdigsten solche unmenschliche
Verderbungen, nicht minder auch mit Vermischung
mit dem Teufel sich entsetzlich verfehlet, dass
diese arme Person vor dem Thurm hinter sich in ein
Karren gesetzt, dreimal mit feurigen Zangen gerissen, als
zum erstenmal allhier gleich nach Ablesung des Urtheils
an der rechten Hand, das andere Mal am rechten Fuss
gleich vor der Stadt auf der Schanze, und das dritte Mal
gleich innerhalb des Schützenhauses an dem linken Fusse;
hernach mit einem Vierling Pulver am Hals lebendig verbrannt,
und also vom Leben zum Tode hingerichtet werde.“

„Ebenso soll das Margareth zweimal mit feurigen
Zangen gerissen, ebenso ausgeführt und mit einem Vierling
Pulver am Hals an eine Leider gebunden und ins
Feuer gestossen werden.“

„Das arme Mensch Theresia Bossard soll gleich
der anderen zur Stadt hinaus auf den gewohnten Richtplatz
geführt und alldort die rechte Hand abgehauen und
da sie den Strick am Hals und noch lebendig, die Zunge
mit einer feuerigen Zange aus dem Mund gerissen, auch
mit einem Strick an einer Stud erwürgt werden.“

„Ebenso soll das Anna Maria Bossard ausgeführt, mit
feuerigen Zangen gerissen und verbrannt werden. Dieselben
alle vier sollen zu Pulver und Asche verbrannt,
nochmals die Asche unter das Hochgericht vergraben werden,
damit ferner Niemandem kein Schade geschehen könne.“

Anna Maria Petermann wurde an einem Pfahl
erwürgt und vorher mit feurigen Zangen gezwickt.



Weiter heisst es in den Erkenntnissen: „Die Kathri
Kallbacherin soll aus sonderer Gnad, weil solche sich ihrer
zwar grossen Unthaten selbst zu Handen einer hochweisen
Obrigkeit angeklagt, auf dem Karren auf den Richtplatz
geführt und daselbst mit dem Schwerte hingerichtet werden.“

Noch enthält das Protokoll das Urtheil über sieben
Personen, die auf eben diese grausame Weise als Hexen
hingerichtet wurden. —

So endete dieser entsetzliche Prozess, der — was wohl
zu beachten ist — in Szene gesetzt wurde, nachdem es
der alten aristokratischen Partei zwei Jahre vorher (1735)
gelungen war, das Regiment des edlen, gerechten und freisinnigen
Landamman Schuhmacher in Zug zu stürzen und
diesen aus dem Lande zu verbannen. Der Prozess war
die Frucht der Coalition der Aristokratie mit der Hierarchie
und war die Siegesfeier derselben.

Uebrigens war er nicht der letzte Hexenprozess der
Schweiz. In dem zum Königreich Preussen gehörigen
Lande Neufchatel wurde noch im Jahr 1743 — also unter
der Regierung Friedrichs d. G. — von dem Kriminalgericht
zu Motiers ein Zauberer verurtheilt. Derselbe
wurde erst gerädert und dann lebendig verbrannt[322]. Das
letzte gerichtliche Opfer des Hexenglaubens während des
achtzehnten Jahrhunderts fiel in der Schweiz im Jahr 1782
zu Glarus[323]. Anna Göldi, Dienstmagd des Arztes
Tschudi, wurde enthauptet, weil sie das Kind ihres Herrn
bezaubert haben sollte, so dass es Stecknadeln, Nägel und
Ziegelsteine vomirte. Dieses Erbrechen hatte begonnen,
als die Beschuldigte bereits seit drei Wochen ausserhalb
Landes gewesen war. Ihr angeblicher Mitschuldiger, ein
angesehener Bürger, erhängte sich voll Verzweiflung über
den Schimpf, den man ihm anthat, im Gefängnisse. Das
in diesem Prozesse hervortretende Parteienspiel der Patrizierfamilien,

das Benehmen der Aerzte und Theologen,
das Hinzuziehen eines wahrsagenden Viehdoktors, die Entzauberungsprozedur
durch die Angeschuldigte und das von
reformirten Richtern gefällte Todesurtheil selbst geben
einen traurigen Begriff von der damaligen Geistesbildung
des kleinen Freistaates. Die Vorstellungen, die von dem
aufgeklärten Zürich wohlmeinend herüberkamen, hatten
kaum einen andern Erfolg, als dass die glarner Richter
einen Euphemismus erfanden. Sie redeten in ihrem Urtheil
von „ausserordentlicher und unbegreiflicher Kunstkraft“
und von „Vergiftung“, wo sie auf Zauberei
erkannt haben würden, hätten sie nicht aus Zürich erfahren,
dass ein Hexenprozess ihnen vor aller Welt Schande bringen
müsste[324]. Das folgende Aktenstück wird den Charakter
des Ganzen hinlänglich in's Licht stellen[325]:


„Malefiz-Prozess und Urtheil

über die z. Schwert verurtheilte Anna Göldinn aus

dem Sennwald, verurtheilt den 6/17 Junii 1782.



Die hier vorgeführte bereits 17 Wochen und 4 Tage
im Arrest gesessene, die meiste Zeit mit Eisen und Banden
gefesselte arme Uebelthäterin mit Namen Anna Göldinn
aus dem Sennwald hat laut gütlich und peinlichem Untersuchen
bekennet, dass sie am Freytag vor der letzten
Külbi allhier zwischen 3 und 4 Uhr Nachmittags aus des
Herrn D. Tschudis Haus hinter den Häusern durch und
über den Giessen hinauf zu dem Schlosser Rudolf Steinmüller,
welcher letzthin in hochobrigkeitlichem Verhaft
unglückhafter Weise sich selbst entleibet hat, expresse
gegangen sey, um von selbem zu begehren, dass er ihr
etwas zum Schaden des Herrn Doktors und Fünfer Richters
Tschudi zweyt ältestem Töchterli Anna Maria, dem
sie übel an sey, geben möchte, in der bekennten äusserst

bösen Absicht das Kind elend zu machen, oder dass es
zuletzt vielleicht daran sterben müsste, weil sie vorhin von
dem unglücklichen Steinmüller vernommen gehabt habe,
dass wann man mit den Leuten uneins werde, er etwas
zum Verderben der Leute geben könne. Auf welches sie
ein von dem unglücklichen Steinmüller zubereitetes und
von ihm am Sonntag darauf, als an der Kilbi selbst, überbrachtes
verderbliches Leckerli im Beyseyn des Steinmüllers
auf Herrn D. Tschudis Mägdekammer zwischen
3 u. 4 Uhr, als weder Herr D. Tschudi, noch dessen Frau,
noch das älteste Töchterli zu Hause war, unter boswichtigen
Beredungen, dass solches ein Leckerli sey, dem bemelten
Töchterli Anna Maria beigebracht habe, wo ihr der
Steinmüller bey gleich unglücklichem Anlass noch auf der
Mägdekammer, zwaren da das Töchterlein das verderbliche
Leckerli schon genossen gehabt, eröffnet habe, dass
solches würken werde, nämlich es werde Guffen, Eisendrath,
Häftli und dergleichen Zeugs von dem Kinde gehen,
welches auch leider zum Erstaunen auf eine unbegreifliche
Weise geschehen, wodurch das unschuldige Töchterlein
fast 18 Wochen lang auf die jammervollste Weise zugerichtet
lag. Bey solchem unter der betrüglichen Gestalt
eines Leckerlis dem Töchterlein beigebrachten höchst verderblichen
Gezeug liess es die hier stehende Uebelthäterin
nicht bewenden, sondern erfrechte sich aus selbsteignem
bösen Antrieb laut ebenfalls gütlich und peinlich abgelegtem
Geständniss neuerdings in der letzten Woche, da
sie noch bei Herrn D. Tschudi am Dienst stund, wo ihro
nach ihrem Vorgeben damals das Töchterli in der Küchen
die Kappe abgezerret habe, diesem Töchterli in sein mit
Milch auf den Tisch gebrachtes Beckeli zu acht unterschiedlichen
malen und noch über erfolgtes Warnen hin,
jedesmal eine aus dem Brusttuch genommene Guffe, also
zusammen 8 Guffen zu legen, in der bekennten schändlichen
Absicht, damit wann man die Guffen gewahr werde
und mit der Zeit Guffen vom Kind gehen möchten, man
schliesse, dass das Töchterlein solche aus eigner Unvorsichtigkeit
geschluckt habe, und dadurch die erste im Beyseyn

des Steinmüllers verübte Uebelthat, wegen des beygebrachten
Leckerlis, verdeckt bleibe, von welchen Guffen
zwaren das Töchterli keine empfangen hat, sondern solche
allemal auf dem Tisch entdeckt worden sind.“

„Laut der unterm 13ten letzt abgewichenen Christmonat
aufgenommenen Besichtigung, da die Uebelthäterin
der Justiz noch nicht eingebracht worden war, ist das gedachte
Töchterli elend, meistens ohne Verstand auf sein
Lager gelegen, die Glieder waren starr, so dass weder
die Arme noch Füsse, noch Kopf konnten gebogen werden,
auch konnte es auf das linke Füsslein nicht stehen,
und hat in Gegenwart der zur Untersuchung verordneten
Ehren-Kommission öfters gichterische Anfälle bekommen.“

„Nach laut der neuerdings unterm 10. März dis Jahrs
bei dem bemeldten Töchterlein aufgenommenen Besichtigung,
da damalen die arme Uebelthäterin schon im Verhaft
gelegen war, hatte das Töchterlein wiederum in Anwesenheit
der Ehren-Kommission öfters kaum 2 Minuten
dauernde Anfälle von gichterischen Verliehrungen der Sinne
angewandelt, und das linke Füsslein war unveränderlich
mit gebogenem Knie ganz kontrakt gegen den Leib gezogen,
dergestalten, dass solches auch mit Gewalt nicht
konnte ausgestreckt werden, auch beim geringsten Berühren
sich schmerzhaft zeigte. Was in so langer Zeit
das elende Töchterli seinen geliebten Eltern für Mühe,
Kosten, Kreuz und Kummer verursacht hat, ist zum Erstaunen
gross, indem laut eydlichen Zeugnuss der Eltern
und anderer dabey gewesenen Ehrenleute in etlichen Tagen
über 100 Guffen von ungleicher Gattung, 3 Stückli
krummen Eisendrath, 2 gelbe Häftli und 2 Eisennägel aus
dem Mund des Töchterleins unbegreiflicher Weise gegangen
sind. Nachdem dieser armen Uebelthäterin die
jammervollen Umstände des Töchterleins zu Gemüth geführet
worden, hatte sie sich endlich nach vorläufig dreymal
auf dem Rathhause nächtlicher Zeit, als den 11., 12.
u. 14. März, vergeblich gewagten Versuchen erkläret, dass
sie das Kind an dem Ort, wo sie solches verderbt, wiederum
bessern wolle; wo also gleich, den 15. März, nächtlicher

Zeit man bemeldte Uebelthäterin in H. D. Tschudis
Haus in die Küche, dahin sie zu gehen begehrte, führen
liess, welche durch ihr in dem Untersuch beschriebenes
Betasten, Drucken und Strecken an dem linken verkrümmten
und kontrakten Füssli des Kinds, welches einige Zoll
kürzer, als das rechte Füssli war, und darauf es weder
gehen, noch stehen konnte, mit ihren blossen Händen so
viel bewürkte, dass das Töchterli in Zeit 10 Minuten wieder
auf das verderbte Füssli stehen und damit allein und auch
mit Führen hin und hergehen konnte, wie dann diese Uebelthäterin
das Töchterli an denen noch nachgefolgten zwey
Nächten vermittelst ihrer auch im Untersuch ausführlich
beschriebenen Bemühung wiederum nach allen Theilen
zum grössten Erstaunen auf eine unbegreifliche Weise
gesund hergestellt, so dass nach eydlichem Zeugnuss nach
der Hand 2 Guffen nid sich von dem Töchterli gegangen
sind, welches nun die wesentliche Beschreibung des Verbrechens
samt der Krankheit und Besserung des Töchterleins
ausmachet.“

„Wann nun hochgedachte M. G. H. und Obere vorbemeldtes
schwere Verbrechen nach seiner Wichtigkeit in
sorgfältige Erwegung gezogen und betrachtet die grosse
Untreue und Bosheit, so die gegenwärtige Uebelthäterin
als Dienstmagd gegen ihres Herrn unschuldiges Töchterlein
verübet, betrachtet die fast 18 Wochen lang unbeschreiblich
füchterliche unerhörte Krankheit und vorbemeldt
beschriebene elende Umstände, welche das Töchterli
zu allgemeinem grössten Erstaunen ausgestanden hat, nebst
der von eben dieser Uebelthäterin bezeigten ausserordentlichen
und unbegreiflichen Kunstkraft mit der einersmaligen
zwar zum Besten des Töchterleins gelungenen plötzlichen
Curirung desselben, und auch betrachtet ihren vorhin
geführten üblen Lebenswandel, darüber zwaren sie,
wegen eines in Unehren heimlich geborenen und unter der
Decke versteckten Kind schon in ihrem Heimat von ihrer
rechtmässigen Obrigkeit aus Gnaden durch die Hand des
Scharfrichters gezüchtigt worden, und hiemit solche in
keine weitere Beurtheilung fallet, wohl aber in traurige

Beherzigung gezogen worden, wie dass anstatt diese arme
Delinquentin, wegen ihrer grossen Versündigung gegen
ihr Fleisch und Blut sich hätte bessern und bekehren
sollen, sich wiederum eine solche Greuelthat gegen das
Töchterli des H. D. Tschudis ausgeübt hat; derowegen
von hochgemeldten M. G. H. auf ihren Eyd abgeurtheilet
wurde: dass diese arme Uebelthäterin als eine Vergifterin
zu verdienter Bestrafung ihres Verbrechens und Andern
zum eindruckenden Exempel dem Scharfrichter übergeben,
auf die gewohnte Richtstatt geführt, durch das Schwerdt
vom Leben zum Tod hingerichtet und ihr Körper unter
den Galgen begraben werde, auch ihr in hier habendes
Vermögen confiscirt seyn solle. Ob dann jemand wäre,
der jetzt oder hernach des armen Menschen Tod änzte,
äferte oder zu rächen unterstünde, und jemand darum bächte,
hassete, oder schmähte, der oder die solches thäten, sollen
laut unserer Malefiz-Gericht-Ordnung in des armen Menschen
Urthel und Fussstapfen erkannt seyn, und gleichergestalten
über sie gerichtet werden. Actum den 6/17 Juni 1782.


Landschreiber Kubli.“



In Polen, wo das Uebel arg gewüthet hatte, fand
die preussische Regierung bei der Besitznahme von Posen
noch die Prozesse vor. Scholtz gibt hierüber aus Nachrichten,
die er selbst in Händen hatte, folgende Mittheilung:
„Im Jahre 1801 fielen einer Gerichtsperson bei Gelegenheit
einer Gränzkommission in der Nähe eines kleinen
polnischen Städtchens die Reste einiger abgebrannten, in
der Erde steckenden Pfähle in die Augen. Auf Befragen
wurde von einem dicht anwohnenden glaubhaften Manne
darüber zur Auskunft gegeben: dass im Jahre 1793, als
sich eine königliche Kommission zur Besitznahme des ehemaligen
Südpreussens für den neuen Landesherrn in Posen
befand, der polnische Magistrat jenes Städtchens auf erfolgte
Anklage zwei Weiber als Hexen zum Feuertode
verurtheilt habe, weil sie rothe entzündete Augen gehabt
und das Vieh ihres Nachbars beständig krank gewesen sei.
Die Kommission in Posen habe auf erhaltene Kunde davon
sofort ein Verbot gegen die Vollstreckung des Urtheils

erlassen. Selbiges sei aber zu spät angelangt, indem
die Weiber immittelst bereits verbrannt worden“[326].

Ohne Zweifel ist dieses der letzte gerichtliche Hexenbrand
gewesen, den Europa im achtzehnten Jahrhundert
gesehen hat. Der Pöbel aber, unfähig zu begreifen, wie
das Recht auf einmal zum Unrecht werden sollte, sah fast
allerwärts nur mit Widerstreben die obrigkeitlichen Schritte
gegen das gefürchtete Hexenvolk aufhören und hat bis auf
die neueste Zeit herab nicht selten zur Selbsthülfe gegriffen.
In England erstürmte 1731 eine wüthende Volksmasse
die Sakristei einer Kirche, wohin man ein altes,
schwaches Weib vor ihrer Verfolgung geflüchtet hatte,
und schleifte die Unglückliche im Wasser herum, bis sie
den Geist aufgab. Als derjenige Mensch, der hierbei sich
am gewaltthätigsten benommen hatte, von der Obrigkeit
ergriffen und zum Hängen verurtheilt wurde, wollte der
Pöbel der Exekution nicht beiwohnen, sondern stellte sich
in der Ferne auf und schimpfte auf diejenigen, die einen
ehrlichen Burschen zum Tode verdammten, weil er die
Gemeinde von einer Hexe befreit hätte[327].

In Sicilien kam 1724 die letzte Verbrennung von
Ketzern und Hexen vor. Der „Glaubensakt“, wie man
das Autodafé zu Palermo nannte, betraf eine Nonne und
einen Ordensbruder, welche als Anhänger der Molinistisch-quietistischen
Ketzerei dem Feuer übergeben wurden. Das
Ganze war ein glänzender pomphafter Akt, an welchem
mehrere hundert Personen (die sämmtlich lucullisch bewirthet
wurden) theils amtlich theils als eingeladene Zuschauer
theilnahmen. Bei diesem Akte wurden nun noch
sechsundzwanzig andere Personen gemassregelt („reconciliirt“).
Unter diesen befanden sich zwölf Personen, die
man als Hexen (fattuchiere) und Hexenmeister in Untersuchung
gezogen hatte, sowie ein sechsundsechzigjähriger
Greis, der schon 1721 „wegen Zauberei und Aberglauben“

bestraft und jetzt als rückfälliger Sünder abermals in die
Hand der Inquisition gerathen war. Der letztere wurde
zu lebenslänglichem Gefängniss verurtheilt. Alle sechsundzwanzig
aber wurden verurtheilt „zur Schmach (mit
gelben Kleidern angethan und ausgelöschte gelbe Wachskerzen
in der Hand tragend) durch die Strassen der Stadt“
geführt zu werden. Ausserdem wurde ihnen temporäre
Haft oder Verbannung und den Hexen Peitschenstrafe zuerkannt.
Eine Hexe sollte zweihundert Hiebe erhalten.
Diese Strafe wurde am 7. April, am Tage nach dem Autodafé,
vollstreckt[328].

Wir bemerken noch zum Schlusse des Kapitels ein
erst kürzlich in Erfahrung gebrachtes Curiosum aus Oesterreich.
Dort wurden im Jahre 1739 neue Kriegsartikel
festgestellt, deren §. 25 lautete: „Das höllische Laster der
Hexerei wird mit dem Feuertode bestraft, sowie alle Diejenigen,
die Nachts unter dem Galgen vom Teufel verblendete
Mahlzeiten und Tänze halten, oder Ungewitter,
Donner und Hagel, Würmer und anderes Ungeziefer machen;
worunter Mathematici, Astronomici und Astrologici nicht
verstanden sind.“





SIEBENUNDZWANZIGSTES KAPITEL.

Hexerei und Hexenverfolgung im neunzehnten
Jahrhundert. — Die neuesten Vertreter des
Glaubens an Hexerei.

Im Laufe des achtzehnten Jahrhunderts sahen wir in
allen europäischen Staaten einen Prozess, einen kulturgeschichtlichen
Verlauf vor sich gehen, infolge dessen die
Hexenverfolgung, die im Anfange des Jahrhunderts noch
im Gange war, am Ende desselben aufhörte. In diesem
Vorgange stellte sich uns die Thatsache dar, dass im Laufe
des Jahrhunderts die Stellung der Männer der Wissenschaft,
vor Allem der Juristen und der Theologen, überhaupt
der gebildeteren Stände zum Hexenglauben allmählich
eine andere geworden war als ehedem, dass darum
die Strafgesetzgebung sich änderte und dass schliesslich
vor dem Forum des Staates und der Rechtspflege die
Hexerei nur als eine Nichtigkeit galt. Die niederen Volksschichten
waren jedoch von dieser Aenderung, welche in
der Stellung der Obrigkeiten und der Gebildeten zum
Hexenglauben eingetreten war, zunächst nur insofern berührt,
als sie von den Gerichten nicht mehr wegen Hexerei
gequält wurden. Der Hexenwahn selbst, den die Hexenverfolgung
dem niederen Volke eingeimpft hatte, lebte in
demselben einstweilen noch unerschüttert und ungeschwächt
fort, und erst allmählich konnten die finsteren Gedanken

des Zauberglaubens zurücktreten und schwinden, als die
Volksschule im Volksleben eine Macht zu werden und infolge
dessen es im Denken des Volkes licht zu werden
begann.

Am längsten erhielt sich der Glaube an Hexerei sowie
die Erinnerung an Folter und Tortur in den katholischen
Ländern[329]. In Baiern gibt man noch immer alten
Weibern die Schuld, wenn in ihrer Heimath ein Hagelwetter
entsteht, als hätten sie dasselbe durch das Kochen
gewisser Kräuter etc. verursacht; noch immer glauben die
Bäuerinnen, wenn ihre Kühe keine Milch mehr geben, sie
seien behext, und bedienen sich des Hexenrauches,
um die Hexe vom heimlichen Besuche des Kuhstalles abzuhalten,
und noch immer führen umherziehende Kartenschlägerinnen
sogen. Hexenkarten bei sich (sechsunddreissig
Blätter, welche verschiedene Figuren, Wirthshäuser,
Hanswurste und besonders auf Gabeln reitende
Hexen darstellen)[330].

In Tirol gelten Wetter- und grosse Brandschäden
noch jetzt vielfach als Wirkungen von Dämonen oder als
Tücken, die von Zauberinnen oder auch von Verstorbenen
aus Rache verübt werden. Sturmwolken wird, da man in
denselben einen Dämon vermuthet, die Monstranz entgegengehalten;
entladen sie sich doch, so muss das Volk sehr
sündig sein[331]. — In einem Theile von Frankreich glauben

noch heute die Landleute, dass in den Nächten von Weihnachten
bis Epiphanias der Jagdzug des Königs Herodes
die Luft durchzieht. Nähere sich aber hierbei ein Hund
der Meute irgend einem zufällig Vorübergehenden, so sei
dieses für den letzteren ein untrügliches Anzeichen seines
binnen Jahresfrist erfolgenden Todes[332].

Uebrigens spukt der Hexenglaube auch in protestantischen
Ländern noch in den Köpfen Unzähliger, und ganz
analoge Erscheinungen treten in evangelischen wie in katholischen
Bezirken hervor[333].

So findet noch jetzt in Tirol in der Walpurgisnacht
ein Ausbrennen der Hexen statt, d. h. Reissigbündel
werden unter möglichst grossem Lärm auf Stangen gesteckt
und angezündet. Die Burschen laufen mit denselben
durchs Dorf und treiben so die Hexen aus. Ganz ebenso
werden in der Oberpfalz die Hexen ausgepeitscht, in
Franken ausgeblasen. Man glaubt, dass dadurch, dass
die jungen Burschen des Dorfes nach Sonnenuntergang
auf einer benachbarten Anhöhe kreuzweise im Takt mit
Peitschen knallen oder dass Schalmeien geblasen werden,
alle Hexen der Nachbarschaft unschädlich gemacht würden.
— Kommen doch in England bei den Quartalsgerichten
noch häufig Bauern zum Verhör, weil sie alte Frauen, die
ihnen an Vieh oder Ernte geschadet haben sollten, misshandelten[334]!

Ueberhaupt sind in allen Landen die Fälle nicht selten,
in denen das Volk von der Schuld gewisser Personen, die
als Hexen bezeichnet werden, überzeugt, das von den Gerichten
als antiquirt betrachtete Strafgesetz selbst zur Anwendung
zu bringen sucht.

In dem holländischen Orte Deldenerbroek, der in die
reformirte Stadt Delden eingepfarrt ist, kam im Jahr 1822

eine Kindbetterin, deren Genesung sich verzögerte, auf den
Gedanken, dass sie von einer Nachbarin behext worden sei.
Die Kranke sprach ihren Verdacht auch aus, und bald
wurde es den Kindern der Verdächtigten auf der Strasse
nachgerufen, dass ihre Mutter eine Hexe sei. Rasch entschloss
sich nun die letztere, durch die Wasserprobe ihre
Unschuld in Beisein der beiderseitigen Verwandten zu erweisen.
Man ging auch auf das Anerbieten ein, und zur
bestimmten Zeit und am bestimmten Orte erschien die
Angeschuldigte, die sich mit Mannesbeinkleidern versehen
hatte, liess sich entkleiden und mit einem unter beiden
Armen befestigten starken Strick vor den Augen der sie
Umstehenden in das Wasser einsenken, wo sie sofort untersank
und somit die Probe glänzend bestand. Dieses geschah
in einer reformirten Gemeinde am 16. März 1823[335].

Im Jahr 1836 fand im Fischerdorfe Zeinova auf der
Halbinsel Hela eine Art Hexenprozesses statt. Ein Quacksalber
hatte nämlich vorgegeben, dass er einen gewissen
Kranken darum nicht zu heilen vermöge, weil derselbe
von einer alten Frau behext sei. Daher wurde von den
Dorfbewohnern sofort zu der damals noch nicht vergessenen
Wasserprobe geschritten. Die angebliche Hexe
wurde nun leider eine Zeit lang im Wasser von ihren
Kleidern emporgehalten, wesshalb sie in der Todesangst
um Gnade schrie und den Kranken am nächsten Mittag
zu heilen versprach. Die versprochene Heilung konnte
sie aber doch nicht fertig bringen. Daher wurde sie nochmals
ins Wasser geworfen und, da sie auch diessmal nicht
sofort untersank, mit Rudern todtgeschlagen.

Im Ahrthale (Rheinprovinz) trug sich im Herbst 1866
Folgendes zu: Eine junge Dame, welche eine Taube bei
sich führte, war auf einem Ausfluge in ein Haus eingetreten

und hatte sich zur Erfrischung einen Teller voll
Trauben reichen lassen. Sie hatte die Trauben bezahlt
und war dann im schönen Ahrthale weiter gegangen.
Während ihres Aufenthaltes im Hause hatte sich aber ein
Kalb im Stalle an dem Stricke, mit welchem es angebunden
war, erwürgt. Da sich nun die Bauern diesen Unglücksfall
gar nicht erklären konnten, so gaben sie denselben
dem Mädchen schuld, das sich durch die Taube als
Hexe erwiesen habe. Schleunigst machten sie daher dem
Bürgermeister von ihrer Entdeckung Anzeige, der dem
Mädchen auch sofort nachsetzen und es verhaften liess.
Damit aber freilich endete der Fall[336].

Auffallend häufig sind derartige Gewaltthätigkeiten
während dieses Jahrhunderts in Frankreich vorgekommen.
— Im Jahr 1807 wurde von den Einwohnern von
Mayenne ein Bettler wegen Zauberei verbrannt. — Im
Juni 1825 wurde vor dem Assisengericht des Departements
Lot und Garonne folgender seltsame Prozess verhandelt:
„Ein armes altes Weib in der Gemeinde Bournel war
nämlich von einigen Weibern aus derselben Gemeinde,
die in ihren Familien mehrere rasch aufeinander folgende
Todesfälle erlebt hatten oder sich selbst seit einiger Zeit
krank fühlten, beschuldigt worden, diese Unglücksfälle
durch Zauberei bewirkt zu haben. Diese Weiber hatten
jene Unglückliche gegen Ende des vorigen Jahres an einem
Sonntage während der Messe in das Haus einer derselben
geschleppt und von ihr verlangt, den Zauber, mit dem sie
ihre Nachbarn befangen, wieder aufzuheben. So sehr die
Unglückliche ihre Unschuld betheuert hatte, so war dieselbe
doch von jenen zum Feuer verurtheilt und wirklich
in ein dazu angezündetes Feuer geworfen worden. Ihr
Angstgeheul hatte jedoch die Wahnsinnigen bestimmt, ihr
Opfer wieder loszulassen, das sich, mit Wunden bedeckt
und halb todt, nach Hause schleppte und erst nach zwei
Monaten wieder genas. Von den Verbrecherinnen sind

die zwei schuldigsten zu fünfjähriger Gefängnissstrafe verurtheilt
worden“[337].

Ein schauerliches Drama spielte sich im Jahr 1850 ab.
Das Civil-Tribunal von Tarbos klagte das Ehepaar Soubervie
an, dass es den Tod der Frau Bedouret veranlasst
habe. Die Ehegatten hatten geglaubt, dieselbe wäre eine
Hexe und erklärten, der Priester hätte ihnen gesagt, sie
wäre die Veranlasserin der schweren Krankheit der Soubervie.
Darum schleppten sie die Bedouret in ein Privatzimmer,
hielten sie über brennendes Stroh und legten ein
rothglühendes Eisen über ihren Mund. Das unglückliche
Weib starb bald unter den furchtbarsten Schmerzen. Die
Soubervies gestanden die That und frohlockten darüber.
In dem Prozesse erhielten sie die bestmöglichen Zeugnisse.
Es wurde dargethan, dass sie lediglich aus Aberglauben
das Verbrechen begangen, und zugleich wurde geltend
gemacht, dass sie dabei den höchsten geistlichen Vorgängern
gefolgt wären. Von den Geschworenen der Gnade
empfohlen, wurden die Soubervies nur zur Zahlung von
25 Franken jährlich an den Mann der Gemordeten und
zu Gefängniss von vier Monaten verurtheilt[338].

Eine nicht geringere Bestialität wie in den erwähnten
Vorkommnissen zeigte sich in einem Falle, der sich im
April 1826 in einem Ort an der französischen Grenze auf dem
Gebiete des jetzigen Belgiens zutrug. Am 10. April hatte
sich nämlich eine arme Frau zu dem Müller zu Mosa (einem
bei Huy gelegenen Dorfe) begeben, um Hanf, den man ihr
zu spinnen gegeben hatte, zurückzubringen. Unglücklicher
Weise hatten es sich nun auf die Behauptung einer Kartenschlägerin
hin die Söhne vom Hause in den Kopf gesetzt,
dass diese arme Frau eine Hexe wäre. Dieselben packten
daher die Frau, stellten rasch aus Wellenholz ein grosses

Feuer her und hingen sie über demselben auf. Auch
würden sie die Unglückliche sicherlich gänzlich verbrannt
haben, wenn nicht ihr Geschrei Nachbarn herbeigerufen
hätte, die sie aus den Händen der Bösewichte befreiten[339].

Aus England ist wenigstens Ein Fall bekannt geworden,
der mit den Vorerwähnten zusammenzustellen ist.
Nach einem Bericht der Times vom 24. Sept. 1863 ist
nämlich damals in der englischen Grafschaft Essex ein
alter Mann als Hexenmeister zu Tode gequält worden.

Neben diesen Gewaltthätigkeiten, welche sich Einzelne
oder Pöbelmassen gegen vermeintliche Hexen und Zauberer
zu Schulden kommen liessen, sind aber im neunzehnten
Jahrhundert sogar gerichtsseitige Bestrafungen
derselben vorgekommen — ja — es sind sogar die
Hexenprozesse wieder aufgelebt.

Zu Bulkesch in Ungarn wurden (nach einer freilich
nicht belegten Angabe) im Jahr 1834 mehrere Zigeuner
und Zigeunerinnen mit zweihundert Stock- oder Ruthenstreichen
bestraft, weil sie mit zauberischen Mitteln ein
Kind umgebracht haben sollten.

Das Land aber, in welchem das neunzehnte Jahrhundert
— seit dem Jahre 1860 — die eigentlichen Hexenprozesse
hat wieder aufblühen sehen, ist die grosse katholische
Republik Mexiko[340].

Zunächst wurde hier 1860, wie Tylor's „Anfänge der
Kultur“ und nach ihm Peschel's Völkerkunde berichten,
zu Comargo eine Hexe verbrannt. Genaueres wissen wir
aber über die Prozedur vom 7. Mai 1874 zu San Juan de
Jacobo (einer von Indianern und Mischlingen bevölkerten
Stadt) im Staate Sinaloa, wo Diega Lugo und ihr Sohn
Geronimo Porres als Zauberer lebendig verbrannt wurden.

Der offizielle Bericht des Richters J. Moreno vom 10. Mai
1874 über die Exekution schliesst mit den Worten: „Der
Fall war ein sehr trauriger, Herr Präfekt, aber er war
nothwendig, um den Bosheiten Einhalt zu thun, die zu verschiedenen
Zeiten hier vorkamen. Ja trotz der Hinrichtung
wurde mir gestern noch berichtet, dass der Angeklagte
J. M. Mendoza gesagt habe, wir würden früher
oder später noch büssen, was wir gethan. Sie sehen hieraus,
wie wenig diese Leute eingeschüchtert sind; aber ich versäume
inzwischen keine Vorsicht. Die Angeklagten Mendoza
haben aus Furcht sich geflüchtet; — warum fliehen
sie, wenn sie sich nicht schuldig wissen? Denn reine
Wäsche bedarf keiner Seife!“ Dann folgt die republikanische
Schluss- und Grussformel: Libertad e independencia!

Das interessante Aktenstück ist von Friedrich von
Hellwald (in Overzier's „Deutschen Blättern, Organ für
allgemeine Volksbildung“ Nr. 32, Köln, 8. August 1874)
veröffentlicht worden. In der Tagespresse, die einem Bericht
des „New-York-Herald“ aus Mexiko vom 18. Mai
folgte, wurden neben dem genannten Weibe und ihrem
Sohne noch Jose Maria Bonilla und dessen Frau Diega
genannt als schon vor jenen um des gleichen Verbrechens
willen in Jacobo verhaftet, gerichtlich verhört und lebendig
verbrannt, weil, wie es in dem Bericht des dortigen Alcalde
an den Präfekten des Bezirks hiess, erwiesen worden
wäre, dass sie einen gewissen Schneider Zacarias behext
hätten. Die Bundesregierung zu Mexiko schritt zwar dagegen
ein, jedoch zu spät. Ein weiterer Bericht hat das
Gleiche von einem Mädchen gemeldet, das Haare ausgebrochen
hatte, das einem Strohkreuz aus dem Wege gegangen
war und alle Häuser vermieden hatte, an denen
sich ein Hufeisen als Schloss befand. Mit ihr wurde ihr
kleiner Bruder verbrannt. — Auch aus der Stadt Concordia
wurde dann ein ähnlicher Prozess konstatirt. Doch
fehlen uns hier offizielle Urkunden.

Das wären also von 1860 an wenigstens fünf mexikanische
Hexenprozesse! Ein sechster spielte sich am

20. August 1877 zu San Jacobo ab, an welchem Tage
daselbst fünf Hexen verbrannt wurden. Der Alcalde
Ignacio Castello berichtet darüber an den Distriktspräsidenten:
„— — Der Unterzeichnete hat in Uebereinstimmung
mit der ganzen Bevölkerung befohlen, die Schuldigen
zu verhaften und zu verbrennen. Es lebe die Unabhängigkeit
und Freiheit!“

Ueber einen Hexenprozess, der in ganz eigenen Formen
auf einem entlegenen Gebiete der alten Welt, nämlich
in Kaukasien seit dem Jahre 1874 verlief, brachten die
öffentlichen Blätter im Anfange des Jahres 1878 Nachricht,
indem derselbe damals vor dem Geschworenengericht zu
Jekaterinoda zur Verhandlung gekommen war. Im Jahre
1874 entdeckte nämlich das Weib des Aeltesten im Aul
ihrer Freundin, der Tschass Mertekulow, dass ihr Mann
aufgehört habe, sie zu lieben, und bat dieselbe um Rath,
auf welche Weise sie die Liebe ihres Mannes wieder erwerben
könnte. Die mitleidige Tschass Mertekulow rieth
ihrer Freundin, sich an die Chakalo Chagutschew zu wenden,
welche eine grosse Zauberin sei und auch ihr gewiss
helfen würde. Das that denn auch die Chodshigan Natyrbow
— so hiess die Frau des Aeltesten —, und die
Zauberin gab ihr ein Mittel mit der Anweisung, dasselbe
unter die Speisen ihres Mannes zu mischen. Die Chodshigan
Natyrbow scheute sich jedoch, dieses Mittel bei
ihrem Mann anzuwenden, und entdeckte diesem, was sie
vorhabe. Der Aelteste war empört und erschreckt darüber,
dass in seinem Aul Hexen und Zauberinnen vorkommen,
und beschloss, dieses Uebel auszurotten. Zu diesem Zweck
berief er die angesehensten Leute des Auls zu einer Berathung,
trug denselben die Angelegenheit vor und beantragte,
die Hexe einem strengen Gericht zu unterwerfen.
Vor allen Dingen begaben sich die Richter in die Hütte
der Chakalo Chagutschew und forderten von derselben die
Herausgabe ihres Zauberkrauts. Als diese solchem Verlangen
nicht nachkommen konnte, wurde sie auf den Hof
geführt, mit Ketten an einem Pfahl befestigt und dann in
so naher Entfernung von ihr ein Feuer angemacht, dass

sie Brandverletzungen davontrug. Da dieses Mittel aber
nicht fruchtete, so wurde die Unglückliche in einen Keller
geschleppt und dort bewacht. Ein Kosak befreite sie aus
diesem Gefängniss nach einiger Zeit. Das war jedoch nur
der Anfang der Verfolgungen gegen alle die Personen,
welche durch irgend eine That den Verdacht erweckt
hatten, dass sie im Besitz übernatürlicher Kräfte seien.
Die Personen wurden durch hoch aufflammendes Feuer
geführt, um ihre Zauberei unschädlich zu machen. Einen
unglücklichen Menschen, welcher als Zauberer bezeichnet
war, hängte man so auf, dass er mit den Fussspitzen den
Erdboden berührte und geisselte ihn dann mit Dornen.
Zum Schluss zwang man ihn noch, zwischen zwei Scheiterhaufen
zu tanzen. Die meisten der Zauberei Verdächtigen
wurden bis zum Einschreiten der Behörden in dumpfen
Kellern gefangen gehalten, und der Untersuchungsrichter
fand erschlagene Hunde, mit deren Lungen man die Verhafteten
gespeist hatte, angeblich, um sie ihrer Zauberkraft
zu berauben[341].

Zu dem Vorerwähnten könnten noch die zahlreichen
Fälle von Besessenheiten und viele andere Vorkommnisse,
die namentlich in der katholischen Kirche hervorgetreten
sind, hinzugefügt werden, um zu zeigen, welche Macht der
Aberglaube in der katholischen Kirche noch heutigen
Tages ist. Zum Oefteren (z. B. in der Blutschwitzer-Prozedur
zu Zug im Jahr 1849) hat die Polizei von solchen

die Massen erregenden und vom Klerus darum sehr begünstigten
Erscheinungen Notiz genommen und die Gerichte
haben dann jedesmal die dahinter steckende Betrügerei
und Schwindelei aufgedeckt. Das schlimmste aber
ist, dass in der katholischen Kirche die Wissenschaft und
das Kirchenregiment den heidnischen Dämonismus und
den Glauben an Hexerei auch noch im neunzehnten Jahrhundert
zu vertreten und zu lehren wagen können.

Der angesehenste und gefeiertste Dogmatiker in der
katholischen Kirche der Gegenwart — einst das Orakel
des Papstes Pius IX. — ist der Professor zu Rom Johannes
Perrone, und der anerkannteste Moraltheologe ist
der Seminarprofessor Johann Peter Gury. Hören wir
wie beide — Jesuiten — sich über den Hexenglauben aussprechen,
wie sie amtlich lehren!

Perrone sagt im fünften Bande seiner Dogmatik[342],
im cap. V. De daemonum cum hominibus commercio, §. 77
(womit das Kapitel eröffnet wird): Ad haec daemonum
cum hominibus commercium revocamus omnia eorundem
malorum spirituum molimina, sive ad nocendum
hominibus eosque vexandos sive adeos ad extremum
exitium perducendos; zu jenem gehören vorzugsweise
die Besessenheiten, corporum obsessiones, zu diesem gehören
alle mala, ad quae daemones solent homines impellere,
sive id demum fiat pacto qualicunque interpositivo
sive non. Perrone bemerkt, dass allerdings die Möglichkeit
eines Pakts mit dem Satan von einzelnen Katholiken
bestritten werde; allein die communis sententia der
Katholiken, welche nicht ohne Verwegenheit bezweifelt
werden könne (quae absque aliqua temenitatis nota in dubium
revocari nequent), sei die, dass es ein wirkliches
commercium der Bösen mit dem Satan gebe, welches sich

auf ein pactum stütze, möge dieses nun ein pactum expressum
oder tacitum cum daemone gründen. — Was nun
Perrone unmittelbar hierauf sagt, ist freilich sehr richtig:
Data semel daemonum existentia eorumque malefica
indole, quid impedit, quominus ipsi, Deo sic permittente,
pacta ineant cum pessimis hominibus ad eorum
perniciem, ac minibilia operentur?

Nicht weniger klar spricht sich Gury aus, der auf die
Sache sogar noch genauer eingeht. In seinem dickleibigen
Compendium theologiae moralis (Regensburger Ausgabe
von 1868, S. 120) theilt Gury einen besonderen Paragraphen
de magia et maleficio mit. Er unterscheidet hier zwischen
weisser und schwarzer Magie mit den Worten: Magia
late sumpta seu magia naturalis vel artificialis, quae
magia alba vocatur, estars mira faciendi, saltem apparenter,
per caussas naturales aut hominis industriam absque
ullo daemonis ministerio. Die eigentliche oder schwarze
Magie wird so definirt: Magia stricte dicta est ars
mira faciendi, quae licet non supernaturalia sint, vires
tamen hominis superant et proinde ope solius daemonis
explicite vel implicite invocati fieri possunt. — Von der
schwarzen Magie im Allgemeinen unterscheidet sich nun
wieder der engere Begriff der Hexerei. Dieselbe wird
mit den Worten definirt: Maleficium est ars nocendi
daemonis interventu. Die Hexerei ist aber eine doppelte,
eine Liebes- und eine Gifthexerei. Jene, das maleficium
amatorium s. philtrum ist eine ars diabolica, qua lubricus
amor vel odium in aliqua persona erga aliam vehementer
excitatur; dagegen die Hexerei im eigentlichsten
Sinne des Wortes oder das maleficium veneficum ist
die ars nocendi proximo variis ope daemonis, v. g. morbis,
hebetudine etc. Die Hexerei wird auch sortilegium genannt,
weil durch dieselbe sors mala (!) injiciatur iis,
contra quos vindicta operatione diabolica exercetur. Im
kirchlichen Sprachgebrauch bezeichnet man darum auch
die Zauberer und Hexen als sortiarii und sortiariae.

Dieses ist die in der katholischen Kirche der Gegenwart
vorgetragene Lehre vom Hexenwesen. Dass aber

diese Lehre der in der römischen Kurie heimischen und
von derselben vertretenen Doktrin genau entspricht, wird
durch die der römischen Pönitentiarie (d. h. derjenigen
päpstlichen Behörde zu Rom, welche in allen Irregularitäten,
in geheimen Ehehindernissen, Gelübden u. dgl. Dispensationen
und in den dem Papste vorbehaltenen Sündenfällen
Absolution ertheilt,) verliehenen Vollmachten
bewiesen. Unter den Absolutionsfakultäten dieser Behörde
befindet sich nämlich auch unter Anderem die Vollmacht[343],
von Strafen frei zu sprechen, welche verhängt worden sind
„ob Daemonis invocationem cum pacto donandi
animam eique praestitam idololatriam ac superstitiones
haereticales exercitas, — — postquam pactum
cum maledicto Daemone initum expresse revocaverit, — —
tradita syngrapha forsan exarata aliisque mediis
superstitionis ad omnia comburenda“ (!).

Dieser von der katholischen Kirche der Gegenwart
gehegten und gepflegten Lehre vom Teufel und dessen
Dämonen, von der Möglichkeit der Eingehung eines Bundes
mit dem Teufel und einer mit teuflischer Hülfe ausgeübten,
die Menschen an Leib und Seele schädigenden
Hexerei entspricht nun die Magie, welche die katholische
Kirche selbst mittelst ihrer Exorzismen ausübt, um die
Werke des Fürsten der Finsterniss zu zerstören und die
Menschen von diabolischen Plagen zu befreien. In dieser
Beziehung ist nämlich das katholisch-kirchliche Bewusstsein
von dem (unzähligemal ausgesprochenen) Gedanken
getragen: „Wenn das, was man in der Kirche von der
Wirksamkeit des Teufels und der Dämonen lehrt, nur auf
Einbildung oder Täuschung beruhte, so wäre ja die exorzistische
Gewalt der Kirche und der von der Kirche aufgestellte
ordo exorcistarum ganz unnütz; wozu wären
dann also die Exorzismen da?“ —

Fassen wir nur eine einzige in der zweiten Hälfte
dieses Jahrhunderts erschienene Schrift, nämlich den „Modus
invandi afflictos a daemone“ von Andreas Gassner

ins Auge, um uns darüber zu unterrichten, wie gegenwärtig
die katholische Kirche mit ihrer exorzistischen Gewalt
zu dem überlieferten Dämonenglauben steht!

Diese Schrift[344] ist natürlich mit kirchlicher Autorisirung
erschienen. „Mit Gutheissung des hochwürdigen
Ordensgenerals der minderen Brüder d. d. Rom, 28. Januar
1851“ („was hiermit ausdrücklich bemerkt
sein will“ — setzt Gassner hinzu) ist im Jahr 1851 in
München von dem Definitor Prov. Pater Franz Xaver
Lohbauer das Rituale ecclesiasticum ad usum Clericorum
ord. S. Francisci ref. Prof. Antoniano Bavaricae herausgegeben.
Aus diesem Rituale hat Dr. Andreas Gassner
zu Salzburg in seinem „Handbuch der Pastoraltheologie“
einen Auszug geliefert, und ein Separatabdruck
eines einzelnen Abschnittes dieses Handbuchs ist es, den
Gassner in der kleinen Schrift „Modus invandi afflictos a
daemone“, 1869 im Selbstverlag bei Endl und Penker in
Salzburg erscheinen liess.

Das Büchlein zerfällt in zehn Abschnitte, von denen
der letzte (S. 22–45), der gerade die Hälfte der ganzen
Schrift ausmacht, Vorschriften über die Anwendung der
Beschwörungsformeln enthält. Vorher werden im zweiten
Abschnitt die verschiedenen Gattungen der vom Teufel
Angefallenen zusammengestellt und beleuchtet. Gassner
unterscheidet unter denselben drei Gruppen: die maleficiati,
obsessi und possessi. — Die maleficiati sind entweder an
ihren Leibern oder an ihrem Eigenthum angezaubert und
geschädigt. In ersterer Beziehung ist zu beachten, dass
oft „der Böse in ihrem (der maleficiati) Körper an einem
Gliede eindringt und sie an gewissen Verrichtungen hindert
oder ihnen Schmerzen verursacht.“ Dabei wird noch
hinzugefügt: „Wurden vollends gewisse Gegenstände
durch diabolischen Einfluss in den Körper des diabolisch
Geplagten geschafft, so nennt man dieses maleficium oder

veneficium, je nachdem es an sich unschädliche oder
schädliche Gegenstände, z. B. Glasscherben, Federn und
dergl. sind.“

Repräsentiren die maleficiati den untersten und ersten
Grad diabolischer Anfechtung und Schädigung, so bilden
die obsessi oder die „Umsessenen“ den zweiten Grad. Es
sind „solche, in deren Leib ein böser Geist zwar noch nicht
vollends eingedrungen ist, deren Leib er nicht ganz in
Besitz hat, wozu er aber Anstrengungen gemacht, einem
Feinde gleich, der eine Stadt belagert.“

Der höchste Grad ist endlich der der „Besessenen“,
der possessi oder auch energumeni. So heissen „solche,
in deren Leib ein böser Geist eingedrungen ist und den
er in allen oder doch den meisten Gliedern in Besitz hat,
und verschiedene eigenthümliche Verrichtungen, Bewegungen
und Wirkungen verursacht, oder den natürlichen
Verrichtungen hinderlich entgegentritt.“ — Unter Berufung
auf allerlei übel ausgelegte Bibelstellen werden dann die
Besessenen noch als arreptitii, benatici und pythonici unterschieden.
Ausserdem werden aber auch noch Diejenigen
hierher gerechnet, „deren Häuser oder Gemächer von diabolischen
Erscheinungen geplagt sind“, sowie ferner (und
zwar in lateinischer Diction) Diejenigen, qui Daemoni se
subscripserunt, vel eum in vitro aut alio vase inclusum
detinent, et ab eo, utut vellent, liberari nequeunt, item,
qui habent spiritum incubum vel succubum (!) —
Lateinisch führt nämlich der Verf. gewöhnlich das an, was
deutsch zu sagen er sich schämt.

Im dritten Abschnitt handelt Gassner „von den
Zeichen und Mitteln, um zu erkennen, ob Jemand von einem
bösen Geiste geplagt sei oder nicht“. Hierbei werden nun
wieder fünf Klassen von maleficiatis unterschieden: Erwachsene,
Kinder, Verehelichte, Thiere und andere Gegenstände.

Bei Erwachsenen werden sechs „hinreichende Zeichen
eines maleficii, um den sogen. exorcismus probations vornehmen
zu dürfen“, aufgezählt: 1) wenn der Geplagte vor
Speisen und Getränken, welche heimlich benedizirt

wurden, mehr Abscheu hat, als vor anderen; 2) wenn
er in Gegenwart des heil. Sakraments und der
heil. Reliquien ungewöhnliche Furcht oder Schrecken
äussert, nicht hinblicken kann u. dgl.; 3) wenn er die
Leute ohne vorausgegangene Krankheit wie ein toller
Hund anfällt, um sich schlägt, die Heiligen lästert, den
Teufel um Hülfe anruft; 4) wenn er Nadeln, Nägel,
Glasscherben u. dergl. erbricht; 5) wenn aus seinem
Munde höllischer Gestank oder Schwefel-,
Pech-, Kohlen- und Russgeruch hervorgeht; 6) wenn sich
in seinem Leibe ganz ungewöhnliche Töne, z. B. das
Quaken eines Frosches vernehmen lassen.

Von den behexten Thieren (animalia maleficiata) heisst
es, dass hinsichtlich ihrer proportionaliter eadem ferme
signa (!) serviunt; und bei anderen Sachen ist es ein
sicheres signum maleficii, si sine alia caussa non habent
suum effectum naturalem, z. B. si per plures horas flores
lactis non coagulantur in butyrum; — also wenn der
Schmand nicht zu Butter werden will, dann ist die Milch
behext!

Wir enthalten uns weiterer Mittheilungen aus dem
Buche, in denen nichts anderes als der abergläubische
Dämonismus, wie er einst aus dem Heidenthum in die
christliche Kirche eingedrungen war, unter kirchlicher
Approbation und Auctorisirung auch noch im neunzehnten
Jahrhundert der Kirche gelehrt wird.

Mit diesen Worten hätten wir die vorstehende Auseinandersetzung
abschliessen können, wenn wir dieselbe
vor dem Jahre 1870 geschrieben hätten. Seitdem aber ist
das Vatikanische Conzil versammelt gewesen, welches das
Dogma von der wesentlichen Infallibilität des Papstes,
wenn derselbe als Lehrer der Kirche in Sachen des christlichen
Glaubens und Lebens auftritt, verkündet hat, und
damit hat der Glaube an das Hexenwesen in der katholischen
Kirche eine ganz neue Bedeutung gewonnen. Wenn
es nämlich irgend eine päpstliche Bulle gibt, die alle
sicheren Zeichen einer päpstlichen Lehrverkündigung an
sich trägt, so ist es die Bulle Innozenz' VIII. vom

5. Dezember 1484. Diese Bulle ist nämlich veröffentlicht
worden 1) als amtliche Antwort auf die Klagen der Inquisitoren
Sprenger und Institor, dass sie in Deutschland
für ihre Meinung von dem verderblichen Treiben der
Hexen und für ihre Befugniss zur Ausrottung desselben
keinen Glauben und keine Anerkennung gefunden hätten;
und diese Antwort ist von dem Papste 2) mit Berufung
auf seine apostolische Auctorität, und zwar so ertheilt, dass
er dabei 3) eine bestimmte Lehre als apostolische Wahrheit
verkündet.

Indem daher die Bulle vom 5. Dezember 1484 ganz
unbestreitbar nach dem Vatikanischen Conzil zu den infallibelen
Kundgebungen des Papstthums gehört, in denen
dasselbe ex cathedra zur Kirche geredet hat, so ist nunmehr
als eigentliches Dogma der römisch-katholischen
Kirche die Lehre anzusehen: 1) Es gibt eine Hexerei,
welche eine mit Hülfe des Teufels bewirkte Zauberei zum
Zwecke vielfacher entsetzlicher Schädigung der Menschen
ist; 2) diese Hexerei beruht auf einem mit dem Teufel
abgeschlossenen Bunde; und 3) dieser Bund beruht auf
Abfall vom christlichen Glauben, indem die Zauberer und
Hexen sich von Gott los- und sich dem Teufel zusagen
und dadurch ihres ewigen Seelenheiles verlustig gehen.

Somit ist jetzt das Wort des Hexenhammers, dass die
Leugnung der Hexerei — Ketzerei sei, in der katholischen
Kirche zur vollen Geltung gekommen. —

In der evangelischen Kirche hat sich während des
laufenden Jahrhunderts (soviel wir wissen,) nur Eine Stimme
von Bedeutung für den Glauben an die Wirklichkeit der
Hexerei erhoben, nämlich August Vilmar zu Marburg.

Als derselbe im Herbst des Jahres 1855 in das akademische
Lehramt eintrat, that er dieses in der festen Absicht,
in Marburg und von da aus in der hessischen Kirche
eine Theologie zur Geltung zu bringen, in welcher mit
seiner wesentlich hierarchistischen Auffassung der Lehre
vom geistlichen Amt und von der Heilsvermittelung auch
der Glaube an die Gewalt und Wirksamkeit des Teufels
die gebührende Anerkennung fänden. Als sein Bekenntniss

veröffentlichte er damals eine besondere Schrift unter
dem Titel: „Die Theologie der Thatsachen wider
die Theologie der Rhetorik“ (Marb. 1856). In derselben
wollte Vilmar zeigen, wie die Theologie behandelt und
vorgetragen werden müsse, damit durch das Studium derselben
wirklich tüchtige Seelsorger herangebildet werden
könnten. Dabei spielt nun die Lehre vom Teufel eine
Hauptrolle. So lesen wir z. B. S. 39: „Es kommt hier
darauf an, wenn man recht lehren und die Seelen recht
behüten will, des Teufels Zähnefletschen aus der
Tiefe gesehen (mit leiblichen Augen gesehen; ich
meine das ganz unfigürlich), und seine Kraft an einer
armen Seele empfunden, sein Lästern, insbesondere sein
Hohnlachen aus dem Abgrund gehört zu haben.
Wer kann nun hiervon zeugen? Wer kann mit einer solchen
Erfahrung zugleich den Sieg des Gekreuzigten auf
die Lippen und in den Augen als rechter Lehrer an Christi
Statt auftreten? Wer lehrt mit dem Teufel kämpfen? Wer
lehrt sich gegen ihn zu verwahren? ihn zu überwinden?
Davon schweigt die heutige Dogmatik, dieser Thatsachen
gänzlich entleert, durchaus. Und teuflische Versuchungen
im Gebet — wer kennt die noch? Unsere heutige Dogmatik
sowenig wie unsere heutige Ethik weiss mehr etwas
davon, und die künftigen Hirten gehen in diesem, für die
Seelsorge vor fast allen anderen Lehrpunkten der Satanalogie
wichtigen und in der Anwendung oft vorkommenden
Erfahrungsstück ganz ununterwiesen blank wie
Heiden, von der Universität — in das Amt.“

In diesem Sinne begann nun Vilmar alsbald in Marburg
die Dogmatik und die anderen Disziplinen der systematischen
und der praktischen Theologie vorzutragen.
Seine Vorlesungen über die Dogmatik sind nach seinem
Tode von dem (inzwischen auch verstorbenen) Gymnasialdirektor
Piderit zu Hanau (1874) herausgegeben. In diesen
Vorlesungen lehrt nun Vilmar B. I. S. 312–324 unter dem
Titel „Satanologie. Dämonologie.“ Folgendes:

Es gibt einen Teufel. Allerdings hat der Rationalismus
seit Semler diesen Satz bestritten. „Es war dieses aber

eine mehr als kindische Unwissenheit in Beziehung auf
die ersten Elemente der Kulturgeschichte, indem es bei
allen Völkern ohne einige Ausnahmen Dämonen, bei den
meisten auch unter einem Haupte gibt.“ Dazu kommen
die bestimmtesten Aussprüche der heil. Schrift. „Neben
diese göttliche Offenbarungen aber stellt sich, denselben
folgend, die christliche Erfahrung aller Zeiten, welche eine
übermenschliche Finsternissmacht aufweist, die in die Seelen
hineinzudringen und das Werk der Erlösung in denselben
zu stören, die Seelen mit Widerwillen und Hass gegen
die Person Christi zu erfüllen sucht, und in den Augenblicken,
wo die Macht des Lichts dennoch hereinbricht,
ein unaussprechliches Entsetzen erzeugt, welche das Wort
Gottes aus den Herzen zu entfernen und besonders in der
Todesstunde sich durch diesen Raub in den Besitz der
Seele zu setzen sucht.“[345]. — Der Teufel ist „ein kosmisches
geschaffenes Wesen, welches mit seiner persönlichen
Macht nicht allein die ganze Menschenwelt, sondern
auch die Erde selbst umspannt[346], zwar von Gott verworfen
ist, und dereinst definitiv verdammt werden wird,
zur Zeit aber noch in einem gewissen Verhältniss zur
Himmelswelt steht.“

Der Teufel ist der Versucher der Menschen. „Die
Möglichkeit dieser Versuchung liegt für den Teufel ganz
offenbar darin, dass er zwar nicht etwa Allwissenheit besitzt,
wohl aber eine geistige Sündenatmosphäre um
sich hat, in welcher er jede Bewegung merkt, sie sei
wo sie in der Menschenwelt immer sei: wo noch Sünde
vorhanden ist, ist er sensibel für dieselbe (riecht er sie),
und ebenso ist er empfindlich für alle die Stellen in der
Menschenwelt, welche von der Sünde befreit sind, und
durch welche somit seine Atmosphäre verengert wird.“
(S. 321.)

„Der Teufel hat aber auch ein organisirtes Reich
— gegenüber dem Reiche Gottes; er hat zu seinen

Diensten noch eine grosse Schaar ihm affiliirter, verwandter
Geister, δαίμονες, in ihrer Eigenschaft als den Menschen
treibende, besitzende Geister δαιμόνια genannt. — Durch
diese wirkt der Teufel gleichfalls auf die Menschen, und
zwar nach der unangreifbaren Erzählung der Evangelien
vorzugsweise durch körperliche Besitzung, woher
diese Personen auch Besessene heissen. — In den meisten
Fällen ist diese (körperliche) Besessenheit zugleich eine
Besessenheit der Seele, schreitet, wenn nicht
Mittel angewendet werden, welche dem Teufel
zu widerstehen geeignet sind, in den Gedankenkreis
(νούς) über und bemächtigt sich zuletzt des πνεύμα,
indem sie den Menschen in den Irrsinn, in den Wahnsinn
herabdrückt, so dass die geistigen Mittel alle Anwendbarkeit
verlieren und der Teufel die Seele sich gleichsam
erobert hat. Gänzliche Blindheit hat diese Zustände, welche
noch jetzt überall vorkommen, für Melancholie etc. — gehalten;
wer aber nur Einmal einen Besessenen gesehen
hat, ist nicht einen Augenblick in Zweifel über den Grundunterschied,
welcher zwischen Besessenen und Wahnsinnigen
stattfindet.“ (S. 322–323.)

Hierauf geht nun Vilmar zur Besprechung der „Symptome,
welche die Besessenheit mit Sicherheit
anzeigen“ über. Er sagt hierüber (S. 323–324): „das
allgemeinste Zeichen ist beinahe durchgängig das, dass
die Besessenen wissen, es sei ein fremder Geist in ihnen.
In den letzten drei Jahrhunderten aber ist es besonders
häufig, dass angeblich der Geist eines verstorbenen
(bösen) Menschen die Besitzung ausübe. Diess ist nichts
als Trug des Teufels[347], aber ungemein täuschend für Unerfahrene.
Sodann ist eins der gewissesten Zeichen das,
dass sie irgend welches heilige Wort, zumal den Namen
Christi, nicht aussprechen, oder wenn sie an signum crucis
als alte Lutheraner oder Katholiken gewöhnt sind, das
Kreuzschlagen entweder nicht vertragen oder wenigstens
nicht selbst vollziehen mögen. Dasselbe gilt meistens

schon vom Händefalten zum Gebet. Dazu kommen Verfluchungen
der Gottesgaben (der Frucht auf dem
Felde) und heiliger Gegenstände (und wären es nur die
Kirchengebäude), sodann Lästerungen. Dazu gehören
dann Blicke, Mienen und Töne (Lachen), welche
gehört und gesehen sein wollen, um sie von allen und
jeden, auch den grässlichsten Wahnsinnsäusserungen, zu
unterscheiden, und sofort als Blicke, Züge und Töne aus
einer Persönlichkeit der Finsterniss herauskommend
zu erkennen. In vielen, aber bei weitem nicht in allen
Fällen kommt hierzu das Sprechen mit doppeltem
Sprachton (den einen führe der Besessene, den anderen
der Besitzende), das Reden oder wenigstens das Verstehen
fremder, nie gelernter Sprachen, Fernwissen, wunderbare
Beweglichkeit der Glieder und Unabhängigkeit des Körpers
von der natürlichen Schwerkraft“[348].

Vilmar fährt sodann (S. 324) fort: „Hiermit verwandt
ist denn die Einwirkung des Teufels auf die Natur zum
Schaden des Menschen und die Fähigkeit solcher
Menschen, welche sich von Gott lossagen und
dem Teufel sich ergeben, auf die Natur einzuwirken,
nämlich die Zauberei, welche nach der Schrift
wie nach der Erfahrung nicht in das Gebiet des Wahnglaubens
verwiesen werden darf.“ —

So begründet Vilmar seine Lehre von der Wirklichkeit
der auf Abfall von Gott und auf einem Bunde
mit dem Teufel beruhenden Hexerei mit seiner monströsen,
in der evangelischen Kirche ganz unerhörten Lehre vom
Teufel. Ueber das Wesen der Hexerei selbst spricht sich
Vilmar ausserdem noch in seiner Dogmatik, B. I. S. 266
bis 267 aus. Hier sagt nämlich derselbe im Anschluss an
seine Expositionen über die Vorsehung Gottes, über Weissagungen
und Wunder so: „Es gibt auch falsche Wunder,
wenn auch in einem verhältnissmässig engen Kreise,
soweit nämlich dieselben der Seligkeitswelt Gottes Dienste
leisten sollen, doch immerhin Wunder, und der Mensch

kann durch unbedingte Selbsthingabe an das
Böse solche Wunder verrichten. Es ist das das
finstere Gebiet der Zauberei, welchem wir volle
Realität zusprechen müssen. Von selbst erklärt es
sich, dass diese Art von Wundern wesentlich dahin gerichtet
ist, die Welt der Seligkeit zu stören und zu zerstören,
Unruhe und Verwirrung der Geister anzurichten,
Furcht zu erregen und materiellen Schaden zu thun. Das
Wesen jener Hingebung beruht darin, dass die geistige
Herrschaft über die Natur Gott — abgetrotzt werden soll.
Wir können die Richtung dieser infernalen Kraft dahin
formuliren bezw. beschreiben, dass alles das zur Zauberei
gehört, was darauf ausgeht 1) Gewalt über die Selbstbestimmung
des Menschen (Gewalt über die Geister) zu
erlangen ohne Gottes Wort und ohne Gebet; 2) die Naturkräfte
aufzuregen; 3) die Ferne und die Zukunft zu erkennen,
ohne den Herrn der Zukunft; 4) materiellen Schaden
zu thun ohne Anwendung materieller Mittel. — Die Annahme
dieser Höllenkräfte streitet gegen Gottes Weltregierung
sowenig wie das Böse überhaupt gegen Gottes Weltregierung
streitet. Es ist nur die höhere Potenz des Bösen.“

Vilmar hat diese seine Lehren vom Herbst 1855 an
bis zu seinem Tode (1868) vor zahlreichen Zuhörern vorgetragen,
die auf seine Worte schwuren, und jetzt im
Dienste der evangelischen Kirche Hessens stehen. Gleichwohl
hat dieselbe keine Früchte getragen, sie hat keine
Hexenverfolgung zum Zwecke der Reinigung der Kirche
von den Werkzeugen des Satans herbeigeführt, — weil
für diesen Wahnsinn nicht mehr die Justiz und die Folter
zur Verfügung stehen.





ACHTUNDZWANZIGSTES KAPITEL.

Schluss.

Hat unsere Darstellung geleistet, was ihre Aufgabe
war, so dürfen wir hoffen, dem Leser das Wesentliche des
Hexenprozesses nicht nur in seiner äusseren Erscheinung,
sondern auch in seiner Entwicklung und seinen Gründen
begreifbar vorgeführt zu haben. Unser Hauptaugenmerk
war, um es wiederholt auszusprechen, dem modernen
Hexenwesen, wie es vom Mittelalter auf die neue Zeit
vererbt wurde, zugewendet, und unser Rückgreifen in das
Alterthum bestimmte sich vorzugsweise nach dem näheren
oder entfernteren Grade der Verwandtschaft, in welchem
sich die einzelnen Elemente, wie die ganze Auffassungsweise
zu demselben ankündigen. Auf eine vollständige
Darstellung der antiken Zauberei hat daher diese Schrift
keinen Anspruch.

Wir haben die neuere Zauberei in fast allen Ländern
der Christenheit in einer Gleichförmigkeit auftreten sehen,
die sich bis auf die überraschendsten Einzelheiten erstreckt.
Sie hat fast nirgends nationale Hauptunterschiede, ihr
Charakter ist ein universeller. Was aber hat diese Uebereinstimmung
vermittelt? Dass die allgemeine psychologische
Disposition des Menschen zum Glauben an die Wirkung
höherer Mächte hierauf nicht ausreichende Antwort gebe,
ist an sich klar; denn wo liegt die psychologische Nothwendigkeit,

dass der Zauberglaube überall nur in diesen,
zum Theil so höchst bizarren Formen sich habe entwickeln
müssen? Es muss also ein historischer Grund aufgesucht
werden. Dieser aber wird nicht weniger universell sein
dürfen, als die Wirkung. Er liegt weder in der deutschen,
noch in der nordischen Mythologie, weder in der Vergangenheit
der Celten, noch in der Vorzeit der Slaven
oder Muhammedaner. Alle diese Völker haben ohne Zweifel
ursprünglich ihren nationalen Zauberglauben gehabt, der
sich mit dem späteren allgemeinen verwebte und darin
verschwamm; ihr Glaube hat weder innerhalb der eigenen
Landesgrenzen die nationale Grundform bewahrt, noch die
Vorstellungen der übrigen Völker zu normiren vermocht.
Ja, dieser Glaube der einzelnen Nationen ist in seiner Urgestalt
oft schwer zu erkennen, oder gänzlich zweifelhaft,
weil der Forscher theils aus späteren, möglicherweise schon
modificirten Erscheinungen rückwärts schliessen, theils zu
schriftlichen Quellen seine Zuflucht nehmen muss, bei welchen
aussernationale Einflüsse theils zu vermuthen stehen,
theils wirklich erwiesen sind. So möchte Burkhard von
Worms für die deutsche, Saxo Grammaticus für die nordische
Mythologie mit grosser Vorsicht zu gebrauchen sein.

Von universeller Bedeutung, wie für Wissenschaft und
Kunst, ist das römisch-griechische Alterthum auch für den
Aberglauben der Völker geworden; nur trat hier noch ein
Zweites hinzu, das Orientalisch-Christliche. Jenes lieferte
im Wesentlichen das Material, dieses die Auffassungsweise.
Bei den Kirchenvätern vermählte sich das Römer- und
Griechenthum mit dem Dämonismus des Morgenlands.
Wohin durch den römischen Eroberer oder den wandernden
Germanen der römische Aberglaube nicht verschleppt
worden war, dahin brachte ihn der römische Kirchenlehrer
und Heidenbekehrer, sei's durch die Polemik dagegen, —
denn er setzte die Gegenstände desselben überall voraus, —
oder durch die Praxis. Mit dem Christenthum kamen
lateinische Sprache und Literatur, Dämonologie, befangene
aber auf den Bildungsgang Einfluss übende Priester zu

Celten, Germanen und Slaven. Was den Nationen eigenthümlich
gewesen sein mochte, assimilirte sich im Laufe
der Zeit den ihnen zugetragenen mächtigeren Elementen.
Wunder- und Teufelsglaube verschlang die in einigen Jahrhunderten
des Mittelalters hervorkeimende hellere Ansicht.
Selbst das zeitweise erfreuliche Anstreben zur Naturforschung
ward unter diesen Gesichtspunkt gebracht. Die
Dienerin hierarchischer Zwecke, die Inquisition, um Popularität
und Einkommen verlegen, sah sich um nach einem
Musterbilde aller Scheusslichkeit, die sie ihren Opfern
leihen könnte, und unter ihren Händen bildete sich aus
lauter bekannten Stoffen das Verbrechen der Hexerei.
Den Teufel in der Gestalt, wie sie ihn ausgebildet vorfand,
in die Mitte stellend, eignete sie ihm auf der einen
Seite die traditionellen, mit jedem Jahrhundert gestiegenen
Ketzergreuel der christlichen Kirchengeschichte, auf der
anderen aber die Leib und Gut verletzenden, vom alten
Gesetz verpönten Malefizien des römischen Heidenthums,
sammt allem aus den Dichtern bekannten Zauberspuk desselben
zu. Diess alles verband sich zur Hexerei als einem
Ganzen, während die frühere Zeit nur einzelne durch Zauberei
verübte Künste oder Verbrechen gekannt hatte.
Eine blutige Praxis lieferte so schlagende und zahlreiche
Beweise zu der dämonischen Theorie, die man überdiess
der Bibel und dem römischen Rechte anzupassen wusste,
so dass bald jeder Zweifel vor der dreifachen Macht der
Erfahrung, der Auctorität und der Furcht verstummte und
die auf jene Theorie gebauten Prozesse, begünstigt durch
die oben entwickelten Verhältnisse, bis nahe an unsere
Zeit heranreichen konnten. Ohne die römische Literatur,
ohne die eben so eigenthümliche, als weitgreifende Vermittlung
der kirchlichen Auffassungsweise, ohne die mannichfaltigen,
stets sich erneuernden Nebeninteressen der
an der Ausübung Betheiligten wäre die Erscheinung jenes
überall gleichförmigen, nicht mehr nationalen, sondern
europäischen oder vielmehr christenheitlichen Aberglaubens
eben so unbegreiflich, als sie vollkommen erklärlich
wird, sobald man sie als das Resultat jener vereinigten

Potenzen betrachtet. Wir finden wenigstens in der Hexerei
nicht einen einzigen Hauptzug, der nicht in einer der angedeuteten
Beziehungen, oder in allen zusammen aufginge.
Es führt vielmehr überall ein sachlich, örtlich und zeitlich
lückenloser Weg vom Gewordenen zur Quelle zurück.

Allerdings ist es versucht worden, das Hexenwesen
der letzten Jahrhunderte in anderer Weise zu erklären.
Einige dieser Versuche wollen das Ganze, andere nur Einzelheiten
erklären; sie wären vielleicht anders gestellt
worden, wenn ihre Urheber nicht zum Theil von irrigen
Voraussetzungen in Bezug auf Umfang, geographische
Verbreitung und Bildungsepochen des Hexenwesens ausgegangen
wären.

Jakob Grimm hat in der Mythologie mit gewohnter
Gelehrsamkeit und Combinationsgabe eine treffliche Uebersicht
des deutschen Hexenwesens und scharfsinnige
Forschungen über viele Einzelheiten desselben gegeben.
Er geht von den unbestreitbaren Sätzen aus, dass die
alten Deutschen Zauber und Zauberer kannten (S. 579),
dass das Christenthum den Begriff zauberübender Weiber
als heidnischen vorfand, aber vielfach veränderte (S. 587).
Namentlich rechnet er unter diejenigen Vorstellungen,
welche sich unter den Deutschen erst nach der Annahme
des Christenthums erzeugten, den Glauben an
die nächtlichen Hexenfahrten und die damit verbundenen
abscheulichen Begehungen (S. 594). Somit fällt das eigentliche
Hexenwesen gar nicht in das Gebiet der deutschen
Mythologie, und die Aufgabe des Mythologen hätte schon
mit der Erörterung des heidnisch-deutschen Zauberwesens
ihre vollständige Lösung erhalten. Aber über
dasselbe ist wenig zu sagen, und wie Grimm überhaupt
seinem Werke die dankenswerthe Ausdehnung gegeben
hat, dass er die Schicksale und Nachwirkungen des Heidnischen
weiter herab verfolgt, so hat er auch hier die einzelnen
Momente des germanischen Heidenthums nachzuweisen
gesucht, welche in das Hexenthum der christlichen
Zeit auslaufen oder demselben Anhaltspunkte geben mochten.
Hierbei verkennt er nun keineswegs die Masse des

eingedrungenen Undeutschen, weist vielmehr häufig auf
die zahlreichen Analogien gleichzeitiger Erscheinungen
des Auslands und die des klassischen Alterthums hin; aber
im Ganzen spricht er dem germanischen Wesen selbst
immer noch weit mehr Nachwirkungen zu, als wir einräumen
zu dürfen glauben. Dass solche Nachwirkungen,
sowohl alter Zaubervorstellungen selbst, als auch mancher
Einrichtungen, die eine spätere Zeit auf Zauberei umdeuten
mochte, im Allgemeinen möglich seien, bestreiten
wir nicht; aber die von Grimm angegebenen sind wenigstens
in der Ausdehnung, wie sie der verehrte Forscher
nimmt, nicht wahrscheinlich. Wir müssen etwas mehr
ins Einzelne gehen.

Grimm glaubt, dass, „bis auf die jüngste Zeit in dem
ganzen Hexenwesen ein offenbarer Zusammenhang
mit den Opfern, Volksversammlungen und der
Geisterwelt der alten Deutschen zu erkennen sei.“
(S. 587.) Um dieses zuvörderst hinsichtlich der Opfer zu
erläutern, verweist er auf jene Stelle der lex Salica, wo,
der gewöhnlichen Erklärung zufolge, von dem Hexenkessel
und dem Kochen der Hexen die Rede ist, erinnert hierauf
an die Heilighaltung des Salzflusses, um welchen sich die
Chatten mit den Hermunduren schlugen, und stellt dann
die Vermuthung auf, dass das Salzbereiten in Kesseln von
Priesterinnen als heiliges Geschäft, vielleicht mit Opfern
und Volksversammlungen, betrieben worden sei. An dieses
Salzsieden nun habe sich die spätere Volksansicht von der
Hexerei angeschlossen. „An gewissen Festtagen stellen
sich die Hexen in dem heiligen Wald, auf dem Berge ein,
wo das Salz sprudelt, Kochgeräthe, Löffel und Gabeln mit
sich führend; Nachts aber glüht ihre Salzpfanne.“ Diesen
Vermuthungen soll zu Statten kommen ein Gedicht aus
dem dreizehnten Jahrhundert, dessen Verfasser ungläubig
von den Hexen sagt:


Daz ein wîp ein chalp rite,


Daz wären wunderlîche site,


ode rit ûf einer dehsen,


ode ûf einem hûspesem



nâch salze ze Halle füere;


ob des al diu welt swüere,


doch wolde ich sîn nimmer gejehen,


ich enhet ez mit mînen ougen gesehen,


wand sô würde uns nimmer tiure


daz salz von dem ungehiure.





Wir möchten hiergegen Folgendes einwenden. Der
Hexenkessel der späteren Zeit ist nicht zu bezweifeln, der
in der lex Salica aber ist eben so problematisch, als die
ganze Stelle zur Zeit noch kritisch und exegetisch im
Argen liegt. Das zitirte Gedicht, worin die Hexen nach
Salz zu Halle fahren, enthält unstreitig einen Zug des
Volksglaubens, der von Interesse ist, der aber so vereinzelt
dasteht, dass wir ihm in dem gesammten Hexenwesen
nicht weiter begegnet sind. Vielmehr sind die Hexen
sonst überall dem Salze so abgeneigt, dass es
sogar bei ihren Festmahlzeiten regelmässig fehlen
muss. Ich möchte daher hierin nur eine lokale Beziehung
auf die Heimath des Dichters, deren Aberglauben
er bekämpft, erkennen. Wenn nun die Salzbereitung durch
die neueren Hexen im Allgemeinen eben so entschieden
in Abrede gestellt werden muss, als der Salzkessel der
alten im salischen Gesetze zweifelhaft ist, so scheint es,
dass sich auch durch die Annahme des Salzkochens durch
altdeutsche Priesterinnen kein Zusammenhang zwischen
alter und neuer Hexerei herstellen lasse.

Weiter ist Grimm der Ansicht, „dass Zeit und Ort
der Hexenfahrten sich gar nicht anders erklären lassen,
als durch Bezugnahme auf Opfer und Volksversammlungen.
Auf Walpurgis, Johannis und Bartholomäi, wo die Hexen
ihre Hauptfeste feiern, seien auch germanische Opferfeste
und Gerichtstage gewesen. Seine ehrliche Gerichtszeit
hätte das Volk nicht den Hexen eingeräumt, wären diese
nicht in althergebrachtem Besitze gewesen.“ (S. 591.) —
Wir haben nirgends eine Spur davon gefunden, dass die
heidnischen Germanen Hexenfahrten an diese bestimmten
Tage gebunden hätten; den christlichen aber, welche
diess thaten, musste eine Beziehung der Sache auf ihre

eigenen Verhältnisse näher liegen, als auf die heidnische
Vergangenheit. Ausser jenen drei Epochen finden sich,
wie oben nachgewiesen ist, auch Ostern, Pfingsten, Weihnachten
und Jakobi. Wir haben hier, Walpurgis ausgenommen,
lauter hohe Kirchenfeste und ausgezeichnete
Heiligentage vor uns; wenn diese das christliche Volk den
Hexen liess, warum nicht noch weit eher seine Gerichtstage,
auch ohne althergebrachten Besitz? Es gehörte gerade
zu den Grundvorstellungen von der Hexerei, wie sie
von den Inquisitoren ausgebildet wurde, dass sie gegen
das Christenthum Opposition machte und auf Nachäffung
und Schändung seiner Feste und Ceremonien ausging.
Nur aus dem angenommenen Grundsatze, dass der Teufel
der Affe Gottes sei, glauben wir die Wahl jener Zeiten
für die Hexenfahrten erklären zu müssen, nicht aus den
heidnisch-germanischen Volksgewohnheiten. Ob das Maireiten
überhaupt unter diese letzteren gehöre, scheint noch
sehr zweifelhaft; bei Grimm sind wenigstens keine sehr
alten Belege dafür beigebracht (S. 449, 450). Maifeste im
Allgemeinen gab es auch schon im Alterthum. Ausser
den von Grimm hierüber angezogenen Stellen (S. 452)
dürfte hier gelegentlich noch die Majuma zu erwähnen
sein (Cod. Justin, lib. XI. Tit. 45), worin wir nach Suidas
v. Μαιουμάς eine Art von Schifferstechen erkennen müssen,
und welche mit dem von Olaus Magnus beschriebenen
Mairitte der Schweden wenigstens das gemein hat, dass
kämpfende Jünglinge in beiden das Volk belustigten.

„Noch deutlicher zu, — fährt Grimm fort, — trifft die
Oertlichkeit. Die Hexen fahren an lauter Plätze, wo vor
Alters Gericht gehalten wurde oder heilige Opfer geschahen.
Ihre Versammlung findet Statt auf der Wiese,
am Eichwasen, unter der Linde, unter der Eiche,
an dem Birnbaum, in den Zweigen des Baums sitzt
jener Spielmann, dessen Hülfe sie zum Tanz bedürfen.
Zuweilen tanzen sie auf dem peinlichen Richtplatz,
unter dem Galgenbaum. Meistens aber werden Berge
als Orte ihrer Zusammenkunft bezeichnet, Hügel (an den
drei Büheln, an den drei Köpchen) oder die höchsten

Punkte der Gegend.“ Es werden sodann viele solcher
Berge namentlich aufgeführt. Die Beziehung dieser Hexenlokalitäten
auf Opfer und Gerichtswesen erscheint uns, —
wir müssen es gestehen, — so wenig als die einzig mögliche,
dass wir sie vielmehr für eine gezwungene halten
müssen. Wenn die späteren Dämonologen und Prozessakten
berichten, dass die nächtlichen Zusammenkünfte auf
der Wiese, am Eichwasen, am Birnbaum, an den drei
Büheln, auf diesem oder jenem Berge Statt finden, was
nöthigt hierbei an die Opfer- und Gerichtsplätze der deutschen
Vorzeit zu denken? Irgendwo, wenn überhaupt, muss doch
der Ort der Vereinigung sein, und die Richter haben stets
nach demselben gefragt. Da hat man bald auf ganz gleichgiltige
Lokalitäten der nächsten Umgegend, bald, was
mehr im Charakter lag, auf einsame oder schauerliche
Oerter, Haiden, schwer zugängliche Berghöhen u. s. w.
bekannt. Zuweilen treiben auch, worin sich wieder das
christenfeindliche Element zeigt, die Hexen vor den Kirchen,
ja in denselben ihr gottloses Wesen. Berge, die
ihre Gegend so beherrschen, wie der Brocken das norddeutsche
Flachland, kamen eben darum wohl auch in ausgebreiteteren
Ruf, als andere, die nicht so vereinzelt stehen.
Deutschland hat viele ausgezeichnete Hexenberge und
ausserdem zahllose untergeordnete, nur in der nächsten
Nachbarschaft genannte Lokalitäten, von welchen an der
geeigneten Stelle bereits mehrere aufgeführt worden sind.
Deutschland unterscheidet sich auch hierin nicht vom Ausland;
auch anderwärts versammeln sich die Hexen auf
Bergen und Haiden, Wiesen und Feldern, unter Bäumen
und heiligen Kreuzen.

Den Glauben an die Hexenfahrten endlich leitet
Grimm ab aus einer Missdeutung der gottesdienstlichen
Zusammenkünfte, welche nach der Einführung des Christenthums
von heimlichen Anhängern der alten Religion fortgesetzt
worden seien. „Wenn auch, — sagt er S. 593, —
der grosse Haufen für die neue Lehre gewonnen war, einzelne
Menschen blieben eine Zeitlang dem alten Glauben
treu, und verrichteten insgeheim ihre heidnischen Gebräuche.

Von solchen Heidinnin ging nun Kunde und Ueberlieferung
unter den Christen, die Dämonologie des Alterthums mischte
sich hinzu, und aus Wirklichkeit und Einbildung erzeugte
sich die Vorstellung nächtlicher Hexenfahrten, bei
welchen alle Greuel der Heidenschaft fortgeübt würden.“
Es fragt sich hier, ob nicht auch unabhängig von den
genannten Zusammenkünften der Heidinnin die Dämonologie
des Alterthums gewirkt haben möge, und zwar ganz, was
ihr hier nur zur Hälfte zugewiesen wird. Nach Grimm
wäre die Vorstellung von den Hexenfahrten immerhin erst
unter den Christen erzeugt worden, also ein Irrthum
der Christen; der Kanon Episcopi aber verdammt sie
geradezu als einen Rückfall in errorem Paganorum. Somit
haben ihn in seiner damaligen Gestalt, — denn später bildete
er sich wieder anders, — die Christen nur übernommen,
nicht erzeugt. Aus welchem Heidenthum aber
stammt er? Aus dem deutschen gewiss nicht; dieses
kennt keine Nachtfahrten in Masse (s. Grimm Myth. S. 593).
Also doch wohl aus dem römischen, wie wir oben nachzuweisen
versucht haben. Dass die deutschen Christen
diesen Aberglauben im eilften Jahrhundert bereits hatten[349],
folgt weniger daraus, dass Burkhard hierauf bezügliche
Stellen überhaupt aufgenommen hat, — er gibt oft Ausländisches, —
als aus der deutschen Benennung, welche
er in eine angeblich aus den Beschlüssen des Conzils zu
Agath (Agde in der Languedoc) von 506 entnommenen
Stelle einschiebt: Credidisti, ut aliqua femina sit, quae hoc
facere possit, quod quaedam a diabolo deceptae se affirmant

necessario et ex praecepto facere debere, id est cum
daemonum turba in similitudinem mulierum transformata,
quam vulgaris superstitio holdam (al. unholdam) vocat, certis
noctibus equitare debere super quasdam bestias, et in eorum
se consortio annumeratam esse (Burchard. Decret. lib. XIX.
cap. 5). Ob übrigens gerade in dieser Stelle Grimm's
Vermuthung, dass eine einzelne Gottheit der alten
Deutschen Holda geheissen habe, in deren Gefolge man
später die Nachtweiber verwiesen, eine Stütze finde (S. 165.
594.), lassen wir, da es nicht weiter zur Sache gehört, an
seinen Ort gestellt sein. Ist der Text bei Burkhard unverderbt,
so würde das Wort holda (Substantiv oder Adjektiv?)
auf die ganze Schaar der nachtfahrenden Dämonen
zu beziehen sein.

Wenn nun Grimm, dieser gründlichste Kenner des
deutschen Alterthums, der neueren Hexerei nur einen losen
und meist indirekten Zusammenhang mit dem Wesen unserer
heidnischen Vorfahren zuerkennt, und dieser Zusammenhang,
unsern obigen Bemerkungen zufolge, nicht
einmal in dem von diesem Gelehrten angenommenen Masse
erweislich scheint: so werden gewisse viel weiter gehende
Ansichten einiger anderen Gelehrten um so leichter als
unhaltbar hervortreten.

Mone[350] führt das Hexenwesen, und namentlich den
Sabbath, auf Hekate und die alten Bacchanalien, die
den Deutschen schon während ihres Aufenthalts
am schwarzen Meere bekannt geworden seien, zurück.
S. 268 sagt er, „das Hexenthum feinde den christlichen
Kult an, nicht als Christenthum, sondern als bestehende
Religion, so wie es vor dem Christenthum auch
die heidnische Volksreligion unserer Voreltern anfeindete.“
Weiter führt er S. 271 Folgendes als feststehende Sätze
auf: „1) Das Hexenwesen war eine für seinen Zweck vollständig
organisirte geheime Gesellschaft. 2) Da
der Teufel an der Spitze desselben stand und ein Wesen
ist, das in die Religion gehört, so muss das Hexenwesen

eine religiöse Gesellschaft gewesen sein. 3) Wir
müssen das Hexenwesen, wie es in den Prozessen des
siebenzehnten Jahrhunderts erscheint, nicht als den Anfangs-,
sondern als den Ausgangspunkt betrachten und
seinem Ursprung rückwärts nachspüren, soweit sich geschichtliche
Zeugnisse dafür vorfinden.“

Mone erkennt also, wenn wir ihn recht verstehen, in
den sogenannten Hexen eine wirkliche, bis ins siebenzehnte
Jahrhundert fortbestehende Gesellschaft, welche eine
organisirte Opposition gegen die jedesmalige Volksreligion
bildete, für sich aber einen vom Pontus mitgebrachten
Hekate- und Bacchuskult bewahrt hatte. Wo aber, müssen
wir fragen, hat denn Mone irgend eine historische Spur
davon aufgefunden, dass die heidnische Religion der
Deutschen von einer organisirten Gesellschaft von Bacchusdienern
angefeindet worden wäre? Wo ist im Mittelalter
eine Spur von derjenigen Continuität des fraglichen Geheimkults,
welche vorausgesetzt werden müsste, wenn die
deutschen Hexen des sechszehnten und siebenzehnten Jahrhunderts
immer noch die Inhaberinnen des vom schwarzen
Meere mitgebrachten Systems gewesen wären? Was für
eine räthselhafte Gesellschaft ist das, welche die Religionen
anfeindet, weil sie bestehende sind, aber nichtsdestoweniger
eine religiöse ist, weil der Teufel an ihrer Spitze steht,
der ein Wesen ist, welches in die Religion gehört? Wodurch
mögen die übrigen europäischen Völker, deren
Hexenwesen dem deutschen so ganz gleich ist, ohne dass
ihre Väter am schwarzen Meere sassen, dieselbe Gesellschaft
in sich aufgenommen haben? — Sicherlich ist Mone
zu diesen wunderlichen Ansichten grossentheils desshalb
gekommen, weil er zwischen dem Hexensabbath und
den alten Bacchanalien oder Sabazien nicht nur eine
Sach-, sondern auch eine Namensähnlichkeit fand und sich
von dem Gedanken nicht losreissen konnte, an dem von
der Obrigkeit so ernstlich verfolgten Hexenwesen müsse
wenigstens so viel wahr gewesen sein, dass gottlose Versammlungen
Statt gefunden hätten. Darum sucht er das
Licht in den cimmerischen Finsternissen, wo die alten

Deutschen den Sabazien allerdings, wenn irgendwo, am
nächsten gewesen sein müssen. Hekate ist mit Recht
hereingezogen, aber auf unrechtem Wege; die Vorstellungen
von ihr durchdrangen das antike Zauberwesen und
modifizirten somit das neue. Die behauptete Wirklichkeit
der Versammlungen gründet sich auf die Bekenntnisse der
verhörten Hexen. Ueber die Glaubwürdigkeit solcher
Geständnisse ist bereits an der gehörigen Stelle geredet
worden, und wir werden sie unten nochmals berühren[351].

Abermals aus einem Gottesdienste, aber einem slavischen,
finden wir das Hexenthum hergeleitet in einer
kleinen Schrift von L. W. Schrader, Archivarius
zu Wittgenstein[352]. Slaven bewohnen nach ihm in den
vorchristlichen Zeiten einen grossen Theil Deutschlands
(auch die Mattiaker sind solche), insbesondere die Harzgegend,
wo sie den Melybog oder Czerny Bog, d. h.
schwarzen oder bösen Gott, oder Teufel, und die Frau
Holle verehren. Von den heidnischen Deutschen unterjocht
und in ihrem Kultus gestört, retten sie denselben
auf den schwer zugänglichen Melbogsberg oder Mlbogsberg,
woraus der Deutsche den Namen Blocksberg bildete.
Dort treiben die Hexen, d. h. Priesterinnen der Holda oder
Liebesgöttin, ihr Wesen ungestört und geben auch den
deutschen Jungfrauen, die der unerlaubten Liebe mit den
Slavenjünglingen nachgehen wollen, einen Zufluchtsort.
Da man nicht wusste, wie da auf natürliche Weise hinaufzukommen
sei, so bildete sich im Volke die Vorstellung
von den Luftflügen, die später auf die Christen überging
u. s. w. Das Andenken der slavischen Hexen als Holdapriesterinnen

hat sich, dem Kundigen wohl erkennbar, in
verschiedenen Orts- und Ländernamen erhalten, z. B. in
Hasserode, Hasselfelde und Hessen, welches letztere namentlich
um Gudensberg slavische Bewohner hatte. —
Diese Resultate gewinnt Herr Schrader durch eine Deduktion,
die sich durch so drollige historische und etymologische
Luftsprünge[353] auszeichnet, dass man seinem
Schriftchen nicht mehr Ehre erzeigen kann, als wenn man
es für eine schalkhafte, jedoch zuweilen aus dem Tone
fallende Persiflage gewisser Verirrungen in der heutigen
Geschichts- und Sprachforschung nimmt.

Zum dritten Male ein Kult der alten Deutschen wird
von Jarcke herangezogen[354]. Dieser sagt: „Wenn wir die
Gesetze Karls d. G. zur Ausrottung des heidnischen Glaubens
unter den Sachsen, — den indiculus superstitionum, — — —
den gewöhnlichen Zusatz more paganorum etc.
betrachten, und damit in Verbindung bringen, was in den
skandinavischen Sagen über Zauberei und Gewalt des
Menschen sogar über Wind und Wetter gesagt wird: so
dürfte die Behauptung nicht zu gewagt erscheinen, dass
das Zauberwesen und der Zauberglauben im Mittelalter
zunächst eine Tradition aus der heidnisch-germanischen
Zeit, eine im Volke lebende heidnische Naturkunde
und Naturreligion gewesen sei, die auch ihre — freilich
antichristlichen und, vom religiösen Standpunkt aus
betrachtet, dämonischen — Ceremonien und Sakramente
hatte. Die heidnische Naturreligion wurde dann später im
Kampfe mit christlichen Prinzipien und nachdem die christliche
Lehre vom Teufel in das Bewusstsein des Volks

übergegangen war, zu einer dem Christenthum und allem
Göttlichen feindlichen, und zu einem wahren Teufelsdienste,
indem die alte Naturwissenschaft selbst von denen, die ihre
Geheimnisse kannten und ausübten, als etwas vom Teufel
Ausgehendes angesehen wurde. — — — — Daher die
Erscheinung, dass eine Einweihung in jene Künste zuletzt
wirklich die äussere Form der Ergebung an den Teufel
annahm.“

Wie Jarcke aus den gegebenen Prämissen die gezogenen
Folgerungen rechtfertigen will, vermögen wir nicht
einzusehen. Es sind hier ganz disparate Dinge zusammengebracht.
— Die fränkischen Kapitularien verbieten an
verschiedenen Stellen heidnischen Götzendienst im Allgemeinen
und Besondern, an andern wieder einzelne Arten
des Zauberglaubens und darauf sich beziehende Handlungen.
Der Indiculus superstitionum insbesondere, der
dem Kapitulare von 743 angehängt ist, erwähnt in dreissig
Rubriken, wozu der Text fehlt, verschiedene Gegenstände,
worüber Beschlüsse gefasst worden zu sein scheinen. Etliche
Artikel handeln vom Götzendienst[355], andere von
Sacrilegien[356], noch andere von verschiedenen Arten des
Aberglaubens, auch des christlichen[357], fünf Artikel endlich
schlagen in's Gebiet des Magischen ein[358]. Nirgends
aber sind Zauberglaube und Zauberübungen in Beziehung
zu einer heidnisch-germanischen Naturreligion gesetzt; ja
es ist noch überhaupt die Frage, ob in allen diesen
Punkten ausschliesslich und ursprünglich Germanisches
verboten sei. Mitten unter den Franken lebten ja Romanen.
Phylakterien, Incantationen, Augurien, Sortilegien, herzfressende

Weiber und Wettermacher (— diess ist's, was
wir im Wesentlichen in den Kapitularien finden —) kannten
schon die Römer; die christlichen Kaiser und ausserdeutsche
Conzilien hatten zum Theil längst verboten, was
hier nur wiederholt wird. Was nun die „heidnische Naturkunde“
anbelangt, so tritt diese hierin eben so wenig hervor;
denn man wird doch nicht das eingebildete Beherrschen
von Wind und Wetter dahin rechnen wollen. Dass
Naturkundige zuweilen als Zauberer verschrieen worden
sind, ist freilich bekannt genug; man denke aus der heidnischen
Zeit an Apulejus, aus der christlichen an Gerbert,
Constantinus Africanus, Roger Bacon, Raimund Lullus und
viele Andere! Doch diese alle schöpften nicht aus einer
„im Volke lebenden heidnischen Naturkunde,“ sondern erhoben
sich über das Volk und waren nicht Deutsche.
Aber Jarcke scheint, einer anderen Stelle zufolge, geneigt,
die Hexerei an „das dunkle Gebiet des thierischen Magnetismus“
anzuknüpfen (S. 431). Hiervon wird weiter unten
die Rede sein. Warum aber mag jene im Volke lebende,
mit Ceremonien und Sakramenten verbundene heidnische
Naturkunde und Naturreligion im Kampfe mit dem Christenthum
zuletzt so sehr das Selbstbewusstsein verloren haben,
dass „die alte Naturwissenschaft selbst von denen, welche
ihre Geheimnisse kannten und ausübten, als etwas vom
Teufel Ausgehendes angesehen wurde?“ Schlimm für jene
Eingeweiheten, sie mochten Recht haben, oder irren! Ob
man überhaupt mit Jarcke annehmen will, „dass eine Einweihung
in jene Künste zuletzt wirklich die äussere
Form der Ergebung an den Teufel angenommen habe“,
das wird zunächst von den Begriffen abhangen, die man
sich vom Teufel bildet, und dann von der Glaubwürdigkeit,
welche man den Legenden und Hexenakten beizumessen
geneigt ist. In keinem Fall aber sind die Teufelsbündnisse,
weder die einseitig versuchten, noch die gegenseitig
vollzogenen, noch endlich die eingebildeten, auf
deutschem Boden gewachsen. Der Vicedominus Theophilus,
von dem die älteste Teufelsergebung berichtet wird,
war weder Naturkundiger, noch der deutschen Naturreligion

ergeben, sondern ein Verehrer der Jungfrau Maria, die
ihn rettete, weil er sie unter allen zuerst wieder versöhnte,
als er sich dem Bösen ergeben hatte. Sodann nehmen
die Teufelsergebungen durch Gerbert und die französischen
Katharer ihren Weg und langen erst mit dem Kusse, den
die Stedinger dem bleichen Manne darbringen, in Deutschland
an. Die Teufelsergebung der französischen Hexen
wird erst gegen das Ende des dreizehnten Jahrhunderts,
die der deutschen noch später amtlich ermittelt.

In seinem „Handbuche des Strafrechts“, welches Jarcke
seinen beiden Abhandlungen über die Hexerei nachfolgen
liess, lenkte freilich derselbe, was das Resultat der Darstellung
betrifft, zu einer richtigeren Auffassung der Sache
ein; aber auch hier bleibt Jarcke dabei, dass das Zauberwesen
in Deutschland (II. S. 54) „zuerst als eine heidnische
Naturkunde und Naturverehrung in einer geheimen Tradition
das ganze Mittelalter hindurch fortgelebt, nach und
nach sich mit jüdischem und arabischem Aberglauben vermischt
und ausgebildet und dann gleichsam wie eine moralische
Pest gegen das Ende des Mittelalters, begünstigt
durch die Hussitischen Unruhen, über ganz Deutschland
sich verbreitet zu haben scheine.“ Ausserdem ist aber
gegen Jarcke noch dreierlei zu bemerken: 1) irrt derselbe,
wenn er Deutschland als den eigentlichen Sitz der
massenhaften Hexenverfolgungen ansieht; 2) setzt Jarcke
den Anfang der Hexenverfolgungen, den er in das Ende
des sechszehnten Jahrhunderts verlegt, um ein ganzes Jahrhundert
zu spät; und 3) irrt Jarcke, wenn er das Zauberwesen
als eine sich über ganz Deutschland verbreitet
habende Pest bezeichnet. Denn dieses, die Hexerei, wurde
ebenso vom Volke wie von der Geistlichkeit als Gottlosigkeit
und Frevel verdammt. Eine Sekte der Zauberer,
welche einen Teufelskult ausgeübt habe, ist nirgends nachweisbar.
Was sich als eine „Pest“ verbreitete, das war
nicht die Hexerei, sondern die Verfolgung derselben.
Vgl. v. Wächter, Beiträge zur deutschen Gesch. S. 303 ff.

Auch die Hypothese des verdienten Historikers Heinrich
Schreiber, welche derselbe unter dem Titel „Feen

und Hexen“ in dem „Taschenbuch für Geschichte und
Alterthum in Süddeutschland“ (Freiburg im Br., 1846) entwickelt,
ist ganz unhaltbar. Schreiber sagt (S. 18–19):
„Die dem Hexenwesen zum Grunde liegenden religiösen
und sozialen Vorstellungen reichen sowohl der Ausdehnung
nach über germanisches und romanisches Gebiet hinaus,
als sind sie dem Inhalte nach in dem romanischen Gebiete
so durchaus national und lebensfrisch, dass sie nur
von der ursprünglichen Bevölkerung herrühren konnten,
in der ohnehin die nachmaligen Eroberer sich dem
Wesentlichen nach auflösten und untergingen. Mit Einem
Worte: die dem modernen Hexenwesen zum Grunde liegenden
Vorstellungen weisen sich als ursprünglich keltische
aus. — Die Kelten besassen dem männlichen
Institute der Druiden zur Seite das weibliche Institut der
Feen, und zwar dieses ebenso wie jenes in zwei Umgestaltungen.“
Schreiber erkennt nämlich die Feen
schon im phönizischen Götterglauben, nimmt dann an, dass
dieselben in der Volksvorstellung der Kelten zu guten
Geistern geworden und dann in der Vorstellung der Germanen
und Romanen zu Hexen umgewandelt worden seien.
Nur Schade, dass sich für diese Genealogie und die in
ihr vorkommenden Metamorphosen auch gar nichts Thatsächliches
nachweisen lässt!

Ganz verfehlt ist die Art und Weise, in welcher
Wuttke in der Schrift „der deutsche Volksaberglaube
der Gegenwart“ (2. Aufl. S. 144–145) das Hexenwesen
zu erklären versucht. Er sagt: „Erwägt man, dass wenn
die Volksmeinung jetzt noch an Hexen glaubt, sie ihre
Anschuldigung nur sehr selten gegen sittlich unbescholtene
Personen richtet, sondern meist nur gegen solche, von
denen man sich ihrem ganzen sittlichen Rufe nach auch
schwerer Bosheit wohl versehen kann, ehemalige Buhldirnen,
liederliche, unordentliche, unverträgliche, unfromme,
geheime Bosheit spinnende Weiber, so darf man voraussetzen,
dass ein guter Theil der damals angeschuldigten
Hexen auch wirklich sittlich-religiös verkommene, auf
widergöttliches Treiben ausgehende Personen waren, die

vor Allem die düsteren Seiten des heidnischen Aberglaubens
mit Gier ergriffen und danach trachteten, bösen Zauber
auszuüben.“ — Es möchte schon schwer sein, die Prämisse,
von welcher Wuttke ausgeht, im Leben zu erweisen, namentlich
in den Fällen, wo einzelne Familien von Geschlecht
zu Geschlecht im Verdachte der Hexerei geblieben sind;
und was die frühere Zeit betrifft, so enthalten die Akten
der Hexenprozesse nichts, was die Behauptung Wuttke's
rechtfertigen könnte. — Wuttke sagt weiter: „Bei allen
damaligen Hexengeschichten ging der Hexenfahrt eine
Einreibung mit einer Hexensalbe voraus und mehrfach ist
von einem Hexentrank die Rede. Die Zusammensetzung
jener ist leider nicht genau bekannt; Bilsenkraut wird
dabei genannt, sehr wahrscheinlich war aber auch Mandragora
und Stechapfel dabei. Der Stechapfel soll erst
durch die Zigeuner, die ihn zu Zaubermitteln gebrauchten
und am Anfange des fünfzehnten Jahrhunderts nach Deutschland
kamen, dahin gelangt sein. — Von dieser Zeit an
beginnt erst die Blüthe des eigentlichen Hexenunwesens.
Die Solaneengifte erzeugen das Gefühl des Fliegens“ etc.
— „Nehmen wir nun an, dass die in böser Magie wohlerfahrenen
Zigeunerweiber ihren deutschen Hexenschwestern
ihre Zauberei mitgetheilt haben, dass durch die heidnischen
Zigeuner die Erinnerungen und die Ueberreste des deutschen
Heidenthums wieder mächtiger angeregt wurden, und dass
nicht nur eine nervenerregende Salbung mit jenen Giften
stattfand, sondern, wie es bei den Hexensabbathen
ja nicht zweifelhaft ist (!), bei frevelhaften Zusammenkünften
zu Zauberzwecken auch Rauschmittel, denen Bilsenkraut,
Stechapfel u. dgl. beigemischt war, getrunken wurden,
so würde sich der eigene Glaube mancher Hexen an
ihre Luftfahrten und ihre Teufelsgemeinschaft leicht begreifen.
Einzelne solcher selbstgeglaubten Erscheinungen
konnten nun leicht den Glauben an die Wirklichkeit derselben
erzeugen, zumal die heidnischen Ueberlieferungen
sich damit verbanden.“ Man sieht, dass Wuttke in Hexenprozessakten
sich niemals umgesehen hat. Dass allen

Hexenfahrten eine Einsalbung vorherging, ist eine ganz
willkürliche Behauptung, und so scharf auch die Angeklagten
auf der Folter nach Mitschuldigen und nach denen
gefragt wurden, von welchen sie das Hexen gelernt und
ihre angeblichen Salben erhalten hätten, so werden doch
von den Gepeinigten ebensowenig Zigeunerweiber als
Judenweiber genannt[359].

Manche haben als Grundlage der Hexerei und der
Hexenverfolgung einen wirklichen, aber falsch aufgefassten
Thatbestand, ein eigentliches corpus delicti, zu erkennen
geglaubt, an welches dann abergläubische Meinungen angeknüpft
worden seien. Dahin gehört z. B. Lamberg's[360]
Vermuthung, dass die sogenannten Hexensabbathe in der
Wirklichkeit nur Zusammenkünfte zur Befriedigung
der Wollust gewesen seien, in welchen Landstreicher,
Strassenräuber, Zigeuner, oder auch vornehmere Wüstlinge
ihrer Sicherheit wegen sich als Teufel vermummt
und so ihren Opfern jede Denunziation vor Gericht unmöglich
gemacht hätten[361]. Diese Vermuthung wurzelt
ohne Zweifel in dem Bedürfnisse, dem regelmässig in den
Akten wiederkehrenden Bekenntniss einer teuflischen Buhlschaft
irgend einen realen Grund unterzulegen; aber sie
hätte dennoch nicht von einem Gelehrten aufgestellt werden
sollen, der achthundert bambergische Prozesse durchgelesen
hat. Solche Bekenntnisse sind von Individuen, die als
neunjährige Mädchen oder greise Mütterchen die Begierde
eines Wüstlings nicht leicht reizen mochten, eben so gut
abgelegt worden, als von reifen Dirnen; und bei den letzteren
hiesse es wenigstens eine unbegreifliche Dummheit
und Widernatürlichkeit voraussetzen, wenn sie massenweise

in eine so plumpe Falle gegangen wären. Wie reimt es
sich ferner, dass hier der menschliche Verführer zur Teufelsmaske
greift, während, wenn wir die Akten hören,
der Teufel in der Regel wenigstens das erste Mal die
Vorsicht gebraucht, als schmucker Kavalier oder doch
sonst in menschlicher Gestalt aufzutreten? Was die
Hexen über das Physiologische des teuflischen Concubitus
aussagen, hätte anders ausfallen müssen, wenn sie mit verkappten
Männern zu thun gehabt hätten; eben so das,
was von den Folgen berichtet wird. Die Frucht eines
menschlichen Beischlafes wäre in den meisten Fällen wohl
ein Kind gewesen, wovon in der Regel nichts gemeldet
wird, und nicht Elben, Eidechsen und Würmer, von
welchen die Akten voll sind. Und wenn man die Incuben
zu vermummten Männern macht, dann müssen folgerichtig
auch die Succuben oder Buhlteufelinnen maskirte Weiber
gewesen sein; wäre es nun nicht einfacher gewesen, wenn
beide ohne Maske ihre Unzucht unter einander getrieben
hätten, als dass sie gegen dritte Personen die unbequeme
Rolle der Teufel spielten?

Ans Drollige streift v. Lamberg's weiterer Einfall,
dass verkappte Getreidewucherer den Zusammenkünften
präsidirt haben möchten. Diess bezieht sich nämlich
auf die von den Hexen ausgeübten Feldverwüstungen.
Aber diese Verwüstungen sind, nach Inhalt der Akten,
durch Gewitter- und Frostmachen vollzogen worden. Welcher
Wucherer hat solche Künste den Hexen beigebracht?

Ferner hat man die sogenannten Bezauberungen von
Menschen und Vieh durch eigentliche Giftmischerei
zu erklären gesucht. Wer will in Abrede stellen, dass
Substanzen, die dem thierischen Organismus schaden, der
Vergangenheit eben so gut bekannt und zugänglich waren,
als der Gegenwart? Aber das Strafrecht war sich auch
eines Unterschieds zwischen Vergiftung und Zauberei bewusst
und setzte auf jene eine andere Strafe, als auf diese.
Wo darum wirkliche Vergiftung vorkam, ist zwar die
Möglichkeit, aber nicht die Wahrscheinlichkeit vorhanden,
dass der unverständige Richter sie für Zauberei nahm;

wo uns aber in den Hexenakten das Wort Gift begegnet,
da ist es in den wenigsten Fällen in der jetzt gebräuchlichen
engeren Bedeutung, sondern fast durchgängig (gleich
dem lateinischen veneficium) als Zaubermittel zu fassen.
So kocht eine brandenburgische Hexe „Gift“ aus einer
Kröte, etwas Graberde und Holz von einer Todtenbahre
und schüttet es in einen Thorweg, durch welchen Jemand
kommen soll. Eine andere kocht ein „Vorgift“ aus Asche
und giesst es vor die Thüre einer Edelfrau, damit diese,
wenn sie darüber schritte, kinderlos bliebe; eine dritte
vergräbt „Gift“ im Hofe, um Pferde zu bezaubern; eine
vierte verlähmt Kinder durch einen „giftigen Guss“; eine
fünfte richtet zur Tödtung einen „Gifttrank“ aus Schlangen
zu; eine sechste macht durch ein „gegossenes Gift“, dass
ihr Feind verarmt u. s. w. Vorstehende Beispiele sind
sämmtlich aus den von Herrn v. Raumer mitgetheilten
brandenburgischen Akten entnommen und könnten aus
andern Quellen vielfach vermehrt werden. Wenn nun
zwischendurch vorkommt, dass eine Inquisitin Jemanden
„mit einem grossen Gift vom Leben gebracht“ oder ein
Kind „mit Gift in einem Löffel voll Pappe vergeben habe“,
so sind dieses mindestens zweifelhafte Ausdrücke, die
wegen ihrer Zusammenstellung mit den übrigen eher auf
Zauberei, als auf eigentliche Vergiftung zu deuten sein
möchten. Dass die Hexen im Rufe standen, durch gewöhnliche
Nahrungsmittel, die man ihnen abnahm, eine
Krankheit bewirken zu können, ist aus dem Früheren bekannt.
Die als Gift bezeichneten Mittel sind in der Regel
mehr ekelhaft als schädlich; aber dessen ungeachtet wirken
sie, den Akten zufolge, auch wenn sie ausgegossen oder
ausgestreut werden, jedesmal nur auf bestimmte Personen
und für bestimmte Zwecke (Remigius Dämonolatrie
Th. II. Cap. 8). Salben und Pulver spielen in dem Hexenapparate
eine grosse Rolle. Sie werden von den Inquisiten
nach Farbe und Bestandtheilen sehr abweichend, in
der Wirkung aber übereinstimmend beschrieben. Diese
Wirksamkeit aber haben die Mittel nicht an sich, sondern
nur in der Hand der Hexe, wie Remigius, der in diesen

Dingen Vielerfahrene, bemerkt. Dieser Mangel an natürlichem
Zusammenhang zwischen Mittel und Wirkung sollte
schon an sich auf den richtigen Gesichtspunkt leiten. Man
hat die Angeklagten erst gezwungen, zu gestehen, dass
sie gezaubert, und dann hat man, wozu der Art. 52 der
Carolina verpflichtet, gefragt, womit und wie sie gezaubert
haben. Wollte man denselben Weg einschlagen, es
würde sich noch heute mittelst der Folter die Erfindsamkeit
der Hexen auf den Punkt steigern lassen, dass sie
dem Richter Rezepte zu Zaubermitteln vom Donnererregen
herab bis zum Mäusemachen in Protokoll und Urtheil
lieferten, — Mittel freilich, bei welchen die von Remigius
bemerkte Einschränkung gilt. Wie wenig wären wir nun
in der Erklärung des Ganzen gefördert, wenn sich, was
nicht geradezu geleugnet werden kann, erweisen lassen
sollte, dass in einzelnen Fällen ein wirklicher Giftmord
als Zauberei behandelt worden wäre[362]! Im Allgemeinen
muss von diesen Hexengiften gelten, was Agobard von
den Mitteln der beneventanischen Zauberer sagt: Ante hos
paucos annos disseminata est quaedam stultitia, cum esset
mortalitas boum, ut dicerent, Grimaldum Ducem Beneventorum
transmisisse homines cum pulveribus, quos spargerent
per campos et montes, prata et fontes, eo quod esset
inimicus christianissimo Imperatori Carolo, et de ipso sparso
pulvere mori boves, propter quam causam multos comprehensos
audivimus et vidimus, et aliquos occisos, plerosque
autem affixos tabulis in flumen projectos et necatos. Et
quod mirum valde est, comprehensi ipsi adversum se dicebant
testimonium, habere se talem pulverem et spargere
...... et neque disciplina, neque tortura, neque ipsa
mors deterrebat illos, ut adversus ipsos falsum dicere non
auderent. Hoc ita ab omnibus credebatur, ut paene pauci

essent, quibus absurdissimum videretur. Nec rationabiliter
pensabant, unde fieri passet talis pulvis, de quo soli boves morerentur,
non cetera animalia[363]. — Es versteht sich von selbst,
dass, wenn wir auch die Giftmorde der Hexen in weitester
Ausdehnung zugeben wollten, damit immer nur ein sehr
kleiner Theil des gesammten Hexenthums erklärt wäre.

Um den Glauben an die objektive Wahrheit der
von Hexen bekannten Handlungen steht es also im Einzelnen,
wie im Ganzen, sehr misslich. Darum haben Manche
jenen wunderbaren Erlebnissen nur eine subjektive Existenz
in der Vorstellung der Hexen einräumen zu
müssen geglaubt. Die Hexen sollen sich entweder durch
Krankheit, oder durch künstliche Mittel in einem Zustande
höchster Exaltation befunden haben, in welchem sie das,
was ihre wüste Phantasie ihnen vorgaukelte, für Wirklichkeit
nahmen und als solche, oft sogar ohne Zwang, zu
den Akten brachten. So meinen schon Weier[364] und
Bacon von Verulam[365] und neuerlich Rudolf Reuss[366],
dass die Hexen mittelst ihrer Salbe sich zu jener Thätigkeit
der Einbildungskraft steigern, vermöge deren sie zu
fliegen, in Thiere verwandelt zu sein, oder mit dem Teufel
zu buhlen glauben. Ueber die Bestandtheile dieser Salbe
haben wir theils Nachrichten in den Akten selbst[367], theils
neuere Vermuthungen; jene, wie diese, gehen aus einander.
Bei Weier z. B. finden sich folgende Rezepte: Gesottenes

Kinderfett, Eleoselinum, Aconitum, Pappelzweige, Russ;
oder: Sium. Acorum vulgare, Pentaphyllon, Fledermausblut,
Solanum somniferum, Oel. Cardanus gibt eine andere
Zusammensetzung an. Eschenmaier vermuthet, dass
das tollmachende Bilsenkraut eingemischt worden sei, diess
gebe das Gefühl des Fliegens[368]. Andere geben ausser
dem Bilsenkraut noch Stechapfel, Tollkirsche und Alraunwurzel
als die Mittel an, mit denen sich die Hexen narkotisirt
hätten. Lassen wir die weitere Untersuchung der
in den Akten bezeichneten grünen, weissen, schwarzen,
blauen und gelben Salben auf sich beruhen, und räumen
wir unbedenklich ein, dass es Substanzen gibt, welche den
Menschen zu betäuben oder in ekstatischen Zustand zu
setzen vermögen. Man löse uns aber folgende Räthsel:
Was hat wohl Tausende von Weibern dazu vermocht, freiwillig
und mit der Aussicht auf Tortur, Scheiterhaufen
und ewige Verdammniss sich Visionen zu bereiten, in
welchen, ihren eignen Aussagen zufolge, weder Behagen,
noch Reichthum, sondern nichts als Schauder, Schmach
und Schmerz zu finden war? Woher rührte die Einbildung
von dem ersten Zusammentreffen mit dem Teufel, das
regelmässig dem Sabbathsritte und folglich dem ersten
angeblichen Gebrauch der Salbe vorausging? Wenn
gleich eine berauschende Substanz Ekstasen im Allgemeinen
erzeugen kann, gibt es eine solche, die bei allen Personen,
die sie anwenden, nothwendig ganz gleichmässige Visionen,
und zwar immer nur die der bekannten Hexengreuel, hervorbringt?
Wenn ein Weib des Blocksbergrittes sich
schuldig bekannte und zwanzig andere als Complicen angab,
welche dann unter der Folter ebenfalls bekannten,
Salben gebraucht und beim Sabbath sich gegenseitig erkannt
zu haben: sollen dann alle einundzwanzig, oder nur
jene erste in visionärem Zustande gewesen sein? In jenem
Falle hätten wir eine undenkbare Complicenschaft der Einbildung,
in diesem den Beweis, dass zwanzig Personen
auch ohne gehabte Vision sich schuldig erklären können,

und dieser Umstand müsste zu der natürlichen Frage führen,
warum, was in zwanzig Fällen zugelassen wird, —
nämlich das Geständniss gegen besseres Wissen, — im
einundzwanzigsten unstatthaft sein solle.

Neuerdings hat die entgegengesetzte Ansicht einen
ebenso geistreichen als entschiedenen Vertreter in Maximilian
Perty gefunden. Derselbe hat in seinem (von
grosser Belesenheit zeugenden) Buche „die mystischen Erscheinungen
der menschlichen Natur“ (Leipzig und Heidelberg
1861) einen besonderen Abschnitt (S. 367–389) der
Erklärung der „Hexerei und des Hexenprozesses“ gewidmet.
Er bestreitet es (S. 374), dass eine jede sogen. Zauberhandlung
entweder auf naturwissenschaftlichem Boden
beruhe oder absolut nicht sei, indem es noch ein Drittes
gebe, welches das eigentlich Wesentliche sei. Die Zauberei
beruhe nämlich auf den magischen Kräften des Menschen,
die nicht der Natursphäre, sondern der geistigen
Welt angehörten. Die Hexerei hatte nach Perty ihre
Realität in der Vision der Hexen. Dieselben fanden nach
ihm in diesen Visionen nicht bloss Schauder, Schmach
und Schmerz — das Gegentheil behaupteten sie nur bei
der Untersuchung, — sondern sie fanden allerdings Vergnügen
dabei, wie der Haschisch- und Opiumesser, der
Tabaksraucher, nur ein bedeutend roheres, mit wilden und
wüsten Phantasieen nach dem Geschmack der Zeit und
der Bildung dieser Leute. — Dass die Aussagen über die
gehabten Feste nach Zeit und Umständen übereinstimmten,
erklärt sich Perty dadurch, dass an den gleichen Abenden
und ohne Zweifel meist auf Verabredung und an seit
Langem gewohnten Tagen z. B. Walpurgis, Johannis und
Bartolomäi, Viele sich durch die narkotische Salbe in Ekstase
versetzten und dass sie in einer wahrhaft magischen
Seelengemeinschaft zusammentrafen. „Unzählige haben
dieses gethan, und nur ein Theil davon war so
unglücklich, desshalb inquirirt zu werden. —
(S. 378:) Diese imaginären Zusammenkünfte waren ein
schlaff-wacher visionärer Zustand, in welchen sich die Betreffenden
versetzten und im Geiste mit anderen in gleichem

Zustande befindlichen sich begegneten. Sehr Geübte konnten
sich durch den blossen Willen in den Hexenschlaf versetzen,
die Allermeisten mussten hierfür eine narkotische
Salbe unter den Armen und an den Geschlechtstheilen
möglichst tief einreiben.“ — Daher urtheilt Perty (S. 376):
„Der Hexenprozess hatte in der That eine, wenn auch
nur beschränkte Berechtigung. Es mochten viele von
den Hexen und Zauberern Freude haben an böser Lust,
und die Intention, aus Eigennutz oder Rache Anderen
zu schaden; den Wenigsten wird dieses gelungen sein,
und so waren die meisten Verbrechen imaginär. Unendlich
Grösseres haben ihre Richter verschuldet. — Was
in der Vision und ihrer inneren Welt sich begeben,
das nahmen die Richter für greifbare Realität.“

Wir geben nun zu, dass wenn der Geist des Menschen
fort und fort unter der Macht und dem Eindrucke gewisser
Vorstellungen steht (wie das siebenzehnte Jahrhundert von
der Vorstellung des Hexenwesens beherrscht war), diese
Vorstellungen zu Hallucinationen führen können, in denen
er selbst das zu erleben glaubt, was er sich vorher nur
gedacht hat, — namentlich wenn der Mensch narkotische
Mittel auf sich einwirken lässt[369]; und wir wollen daher
gern zugeben, dass unter den Millionen Hexen, welche
justifizirt worden sind, einzelne sich mit Salben narkotisirt
und den Versuch gemacht haben, Anderen mit dämonischer
Hülfe zu schaden und dass sie darum auch erlebt zu haben
glaubten, was alle Welt den Hexen nachsagte[370]. Aber
nur als Ausnahme von der Regel kann dieses angenommen
werden. Der Satz Perty's: „Unzählige haben dieses
gethan“ etc. lässt sich aus den Akten der Hexenprozesse
nicht beweisen. Die Hexenprozesse bieten Eine Erscheinung
dar, welche man wohl gern in Perty's Weise erklären

möchte, nämlich die so häufig vorkommende Thatsache,
dass Hexen bei der Confrontation mit Anderen, die
sie nur, um von der Folter zu kommen, lügenhafter Weise
als Mitschuldige bezeichnet hatten, mit dem Ausdrucke
vollster subjektiver Wahrhaftigkeit diesen ins Gesicht
hinein ihre angeblichen Malefizien vorhalten. Hier zeigt
sich ein psychologisches Phänomen, welches durch die
Folterqual, durch die Seelenangst, durch die Verzweiflung
erzeugt war. Aber die Annahme, dass diese Unglücklichen
im Hexenthurm narkotische Salben gebraucht hätten, ist
doch unzulässig. Die Akten der Hexenprozesse bieten
für Perty's Hypothese keinen Anhaltepunkt, indem dieselben
fast durchweg bei den Verhafteten das Bewusstsein
ihrer Unschuld erkennen lassen und ausserdem constatiren
dieselben die Thatsache, dass sich die Hexenprozesse
überall, wo sie einmal Platz gegriffen hatten, aus
sich selbst heraus fortsetzten und mehrten.

Dasselbe ist auch gegen Diejenigen geltend zu machen,
welche die Phantasmen der Hexen aus Geisteszerrüttung
herleiten wollen. Ludwig Meyer (Direktor der
Irrenheilanstalt zu Göttingen) sagt in einem überaus interessanten
Aufsatz über „die Beziehungen der Geisteskranken
zu den Besessenen und Hexen“[371]: „Es waren
wieder (wie bei den Besessenen) Geisteskrankheiten, welche
den eigentlichen Typus der Hexen darstellten. Geisteskranke
bildeten den Mittelpunkt der Hexenprozesse
wie der Teufelaustreibungen, nur dass bei jenen unverhältnissmässig
mehr geistig Gesunde in den verderblichen
Kreis hineingezogen wurden.“ Wir können diesen Satz
in der Beschränkung zugeben, dass hier und da die Geisteskrankheit
Einzelner den ersten Anlass zum Beginne einer
Hexenverfolgung gegeben hat; wenn indessen dieser Satz
zum eigentlichen Erklärungsprinzip des Hexenthums erhoben
werden soll, so zeigen sich alsbald unlösbare Schwierigkeiten.
Oder gibt es denn wirklich eine methodische

Raserei, die in tausend Köpfen den gleichen Weg durch
tausend festbestimmte Einzelheiten nimmt? Gibt es einen
geistigen Rapport der Wahnsinnigen unter einander, so
dass der eine vor Gericht aussagen kann, was und wann
der andere gerast hat[372]? Gibt es eine Politik der Verrücktheit,
welche oft viele Jahre lang den eigenen Irrwahn
schlau verbirgt und ableugnet, um ihn erst unter den
Schmerzen der Tortur für Wahrheit zu geben? Und
warum hat dieser schlaue Irrwahn nur so lange bestanden,
als er zum Scheiterhaufen führte, während er den weit
gemächlicheren Tummelplatz in den heutigen Irrenhäusern
verschmäht?

Der gelehrte Jurist Rosshirt hat in seiner Schrift:
„Geschichte und System des deutschen Strafrechts“, Th. III.
(S. 150 ff.) den Versuch gemacht, die Ausbreitung des
Hexenglaubens hauptsächlich aus dem (angeblichen) „Mangel
eines geordneten schriftlichen Kriminalverfahrens“ und
aus einem in jener Zeit ungewohnten Zustand des Geschlechtsverhältnisses
abzuleiten. In letzterer Beziehung
meint er nämlich: „Während im fünfzehnten und im Anfange
des sechszehnten Jahrhunderts ungestört dieser Trieb
sich äusserte, wollte man auf Einmal eine bessere Zucht,
zugleich durch äussere Macht und durch die Gewalt der
Religion einführen. — Die schnelle Umänderung der Weltansicht
in diesem Punkte, das ernste Verlangen nach Moralität
bei Protestanten und Katholiken, trug sichtbar dazu
bei, eine Katastrophe in der Geschichte zu erzeugen, die
bis hierher nicht hat in ihren inneren Gründen entwickelt
werden können. Die unterdrückte Wollust suchte einen
geheimen Ausweg, der Teufel musste helfen, und jede

Hexerei war jetzt mit Buhlerei verbunden. Diese eigene
Art von Hexenwesen gehört dem sechszehnten und siebenzehnten
Jahrhundert an, war aber zur Zeit der Carolina
noch keineswegs in Blüthe; aber im Laufe der Zeiten war
es der Umgang mit dem buhlenden Teufel, welcher die
Köpfe beider Geschlechter einnahm und als Abfall von
Gott sich darstellte. Die schändlichste Verführung von
Männern an Weibern und umgekehrt, die wilde Lust der
Wüstlinge in bacchanalischen Versammlungen, das Benützen
der mit dem Teufel einmal angefüllten Köpfe zu
der Ueberzeugung, dass der Teufel wirklich eine Rolle
spiele, die Schandthaten aufgeregter alter Weiber und
Kupplerinnen, das feine Gespinnste einer vollkommenen
Hexentheorie, das Gefühl schnöder Lust bei den Angeklagten,
welches diesen die Kraft der Vertheidigung nahm,
die vorgefasste Meinung bornirter Richter, die Bestärkung
der herrschenden Ansicht durch die Geistlichkeit, die Verzweiflung,
welche von vornweg Jeden ergriff, der am
richterlichen Drama eines Hexenprozesses theilnahm, vor
Allem aber, dass noch kein geordnetes schriftliches Verfahren
bestand und damit nicht die Pflicht des Richters,
in perpetuam rei memoriam über die Untersuchung aller
in Betracht kommenden Umstände sich auszuweisen, —
dieses Alles in einem labyrinthisch ineinander führenden
Zusammenhange machte es möglich, dass Tausende, wenn
auch schuldig einer schlechten Lust gefröhnt zu haben,
doch von der Justiz in der That gemordet starben.“

Was nun den von Rosshirt behaupteten angeblichen
Mangel eines geordneten schriftlichen Prozessverfahrens
betrifft, so hebt v. Wächter (Beiträge zur deutschen Geschichte,
S. 92) dagegen hervor, dass doch zu Carpzov's
Zeit der schriftliche Prozess geordnet gewesen und dass
Carpzov dennoch ganze Massen von Hexen zum Scheiterhaufen
verurtheilt habe, während in der Zeit, in welcher
gar keine schriftliche Prozessführung bestand, vor der Mitte
des fünfzehnten Jahrhunderts, am wenigsten Hexen verbrannt
wurden, obwohl damals schon der Hexenglaube
bestand. Sodann bemerkt v. Wächter (S. 312) sehr richtig

Folgendes: „Ganz abgesehen davon, dass die Aufhebung
der Frauenhäuser (diess meint doch wohl Rosshirt)
später ist als der herrschende Wahn über die Buhlteufeleien,
ferner davon, dass nach den Geständnissen, die den Angeklagten
erpresst wurden, der angebliche Verführer,
der sie am Ende zum Teufelsbündnisse brachte, bei der
ersten Verführung nicht als Teufel, sondern in menschlicher
Gestalt als Junker, Reitersmann, als stattlicher
Bürger u. s. w. sich ihnen nahte, und sich erst nach der
Verführung als Teufel kund gab, also die Teufeleien nicht
das Mittel der Verführung sein konnten, und dass die Unglücklichen
in diesen Verführungen in der Regel nichts
weniger als eine Befriedigung der Wollust gefunden haben
wollen: so finden wir meines Erinnerns bei keinem einzigen
der vielen Hexenprozesse, dass ein solcher angeblicher
oder maskirter Teufel je entdeckt worden wäre (worüber
sich wirklich auch v. Lamberg verwundert). Denn die
hingerichteten Zauberer bekannten auf der Folter nie, dass
sie den Teufel gespielt haben, sondern nur wie die Hexen,
dass sie vom Teufel zum Bündnisse verleitet worden seien
und sie dem Teufel gedient haben.“

Endlich ist noch von den Aufschlüssen zu reden, welche
durch die neueren Entdeckungen im Gebiete des thierischen
Magnetismus für die Auffassung des Zauberwesens
zu gewinnen seien. Hierauf weisen Jarcke und
v. Raumer in ihren oben berührten Mittheilungen über
die Hexenprozesse hin. Wir fürchten sehr, die Hereinziehung
des Magnetismus werde statt neuen Lichts nur
alte Finsterniss verbreiten. Sie würde das jedenfalls thun,
wenn die Seherinnen fortfahren sollten, das dämonologische
Kapitel der alten Dogmatik wieder zu Ehren zu bringen.
Haben wir den alten Teufel und die Folter wieder, so ist
auch die Hexerei erklärt, nämlich im Sinne des Malleus.
Doch diess beiläufig; die beiden genannten Gelehrten
nehmen natürlich die Sache nicht von dieser Seite. Aber
in welchem Sinne man sie auch fassen möge, die Ausbeute
wird spärlich sein. Welche Erscheinungen des Magnetismus
sind es, die man mit dem Zauberwesen zusammenbringen

will? Es ist wahr, dem Magnetismus wird eine
divinatorische Seite beigelegt und der Magie ebenfalls.
Aber der Somnambule hat sein Fernsehen in Raum und
Zeit unmittelbar durch das sogenannte Hellsehen oder
den Allsinn, während die divinatorische Magie nur mittelbar,
mit dem gewöhnlichen Sinnorgan und aus äusseren
Objekten, als Sternen, Spiegeln, Loosen u. s. w. erkennt.
Ekstatische Weissagung wird nur von den Pythien und
Sibyllen des Alterthums, nicht von den Magiern der neueren
Zeit, viel weniger von den Hexen berichtet, in deren
Zauberei überhaupt das divinatorische Element hinter das
apostatische und operative zurücktritt.

Ferner möchte man wohl in den sogenannten magischen
Heilungen eigentlich nur magnetische vermuthen
wollen? Mag diess, wenn überhaupt etwas daran ist, den
Theurgen gelten, die sich immer höher gestellt haben;
auf die gemeine Zauberei, die dem Gesetze verfallen war,
passt es nicht. Zwar heilt auch die Hexe, aber nur selten
und nothgedrungen, wenn sie den von ihr selbst angethanen
Schaden wieder abthun muss. Vom Magnetiseur wird indessen
eine ungewöhnliche, energische Glaubenskraft, vom
Magnetisirten wenigstens hingebendes Vertrauen begehrt;
die Hexe aber ist vom Glauben abgefallen und ihr Opfer
ist ohne Sympathie für sie. Auch findet sich nirgends
eine Spur von magnetischem Schlafe solcher Personen,
denen eine Hexerei abgethan ward. Man prügelt die Hexe
durch, oder droht ihr mit dem Gericht; sie schliesst ein
zugeschnapptes Schloss auf, löst die Knoten eines Bandes,
oder erscheint bei dem Kranken, reibt das leidende Glied,
legt Aufschläge auf u. s. w.

Wir brauchen nicht ausführlicher zu sein, da von
den obigen Gelehrten der Magnetismus nicht speziell auf
diese Heilungen bezogen worden ist. Wohl aber redet
v. Raumer von einer krankhaften Exaltation, einem visionären
Zustande der Hexe selbst. Damit wäre also der
sogenannte Idiosomnambulismus gemeint, jene krankhafte
Erregung der niederen Seelenthätigkeiten, in welcher
der Mensch das bunte Gewirre seiner Phantasiebilder mit

einer Lebhaftigkeit schaut, die ihm dasselbe für wirkliche
Erscheinungen gibt. Wir wissen nicht, ob neuere Erfahrungen
darthun, dass noch jetzt manche mit solchen Zuständen
behaftete Menschen einen Teufelsbund zu schliessen,
mit dem Teufel Unzucht zu treiben, Gewitter zu erregen,
Menschen zu verderben und die übrigen Hexengreuel zu
üben glauben; aber wenn diess wäre, so hätten wir hier
immer nur eine eigenthümliche Art der Geisteskrankheiten,
und es müsste von dieser in Bezug auf das Historische
des Hexenwesens dasselbe gelten, was oben vom Irrwahne
im Allgemeinen gesagt wurde. Ja es möchte dieses noch
grössere Schwierigkeiten haben; denn, wenn wir nicht
irren, sollen solche Somnambulen nach dem Erwachen sich
des im Schlafe Erlebten nicht erinnern, die Hexen aber
haben, wenn sie einmal zum Gestehen gebracht waren,
immer sehr genaue Auskunft gegeben.

Wenn nun v. Raumer unter Voraussetzung der „Möglichkeit,
einen jener wunderbaren kranken Zustände mit
einer Art von freiwilligem Entschlusse auf Andere, ohnehin
Disponirte, zu übertragen,“ auch in diesem somnambülen
Hexentreiben etwas Strafbares erkennen und damit
das alte Strafgesetz entschuldigen will, so heisst das die
eigentliche Frage ganz über die Hand spielen. Dieses
Uebertragen des eigenen somnambülen Zustands auf eine
andere Person, — ob sie überhaupt möglich ist, mögen
die Telluristen entscheiden, — würde nichts anders heissen,
als dass eine Person, die schon eine Hexe ist, eine andere,
die es noch nicht ist, zur Hexe macht; nun aber ist es
nicht zunächst das Verführen zur Hexerei, was das Gesetz
bestrafte, sondern die Hexerei selbst und das Verführtwerden
zu derselben. — Ob man auch die sogenannten
zauberischen Teufelsbesitzungen aus dem Somnambulismus
erklären zu können meint, wissen wir nicht. Dieselben
sollen öfters durch die Bosheit der Zauberer verursacht
worden sein. Die Hexen, heisst es, haben der
leidenden Person einen oder mehrere Teufel auf den Hals
oder in den Leib geschickt, um sie zu plagen. Wir haben
diess in den Prozessen der Oberin Renata und des Pfarrers

Grandier kennen gelernt. Dann müsste man aber annehmen,
dass nicht die bezaubernden, sondern die besessenen
Personen im somnambülen Zustande gewesen seien. Wer
aber ausser dem Magnetiseur vermag, der Theorie der
Telluristen zufolge, einen somnambülen Zustand freiwillig
in dem Andern zu erzeugen? Waren Renata und Grandier
Magnetiseurs?

Auch nachdem wir Fischer's Werk über den Somnambulismus
gelesen haben[373], ist uns die Heranziehung
des letzteren für die Erklärung der Zauberei ein Räthsel.
Dieser Gelehrte eröffnet zwar einen eigenen, der Hexerei
gewidmeten Abschnitt mit der Ankündigung, dass erst jetzt
mittelst des neuen, aus der näheren Kenntniss des Somnambulismus
gewonnenen Lichtes ein Endurtheil über den
Hexenprozess mit Grund und Sachkenntniss möglich sei;
in der Ausführung jedoch beschränken sich diese Aufschlüsse
fast lediglich darauf, dass die Hexenfahrten und
der Umgang mit dem Teufel in denjenigen Fällen, wo die
Bekenntnisse als freiwillige anzusehen seien, durch
Schlafvisionen erklärt werden, aus welchen die Erinnerung
in den wachen Zustand hinüberreichte. Der „empfindungslose
Hexenschlaf“ ist mit Gewalt hereingezogen;
Starrkrämpfe auf der Folter sind bei Hexen nur desshalb
häufiger vorgekommen, als bei Märtyrern und andern
Opfern, weil die Zahl jener Unglücklichen weit grösser
und ihre Pein weit ausgesuchter und langwieriger war.
Statt seinen Satz vom Somnambulismus auch nur an einem
einzigen Beispiele ins Klare zu stellen, gibt Fischer desto
mehr allgemeine Redensarten und bespricht zahlreiche
Fälle, von welchen er am Ende selbst eingesteht, dass sie
mit jener Disposition nichts zu thun haben. Auch er kommt
auf fortgeerbtes germanisches und celtisches Priesterthum,
Unzucht treibende Muckergesellschaften und am Ende sogar,
— was freilich das Natürlichste ist, — auf den Aberglauben,
die fixen Ideen der Richter und die Macht der

Folter zurück. Merkwürdiger Weise aber sucht Fischer
den Hauptgrund der neueren Hexenprozesse „in der mit
dem fünfzehnten Jahrhundert beginnenden Nüchternheit
der europäischen Menschheit, welche erst jüngst in
dem Rationalismus und Liberalismus unserer Tage ihren
Culminationspunkt erreichte.“ Diese nüchterne Verständigkeit
soll in ihrer ersten Entwicklungsstufe die Hexenprozesse
gebracht, in ihrer zweiten — als Rationalismus —
den Prozess der Hexen und Gespenster niedergeschlagen
haben, und die Aufgabe einer dritten Entwicklungsstufe
wird es sein, das Ausserordentliche und Uebernatürliche,
welches der Rationalismus und Liberalismus schlechtweg
leugnete, zu begreifen. Wohlan, wenn der Somnambulismus
in Zukunft einleuchtendere Aufschlüsse bringt,
als er bisher gethan, so werden sie willkommen sein; bis
dahin aber mag er es auch dem nüchternen „Rationalismus“,
der den Prozess der Hexen niederschlagen konnte,
nicht verübeln, wenn er in seiner nüchternen Weise zum
Begreifen desselben vorerst lieber die Geschichte um Rath
fragt, als ein System, das sich bis jetzt weder über seine
Haltbarkeit in sich selbst, noch über seine Beziehung zu
unserem Gegenstande hinlänglich ausgewiesen hat.

Es ist auch versucht worden, die Hexenverfolgung und
deren enorme zeitliche und räumliche Ausdehnung lediglich
als Erzeugniss der Bosheit, des Neides und Hasses
und der Habgier anzusehen und zu erklären. Nun lässt
sich allerdings aus unzähligen Prozessakten nachweisen,
dass diese Motive wirklich nur allzuoft die grausamsten
Verfolgungen herbeigeführt haben, — namentlich die Habgier.
Wurde doch das Vermögen der Verurtheilten ganz
gewöhnlich confiszirt und war doch die Hexenrichterei zu
einem überaus einträglichen Gewerbe geworden! Aber
dennoch reichen jene Motive zur Erklärung der Sache
nicht aus. So wenig Bosheit und Habgier gegenwärtig
Hexenprozesse bewirken können, so wenig würden sie
dieses in früheren Jahrhunderten vermocht haben, wenn
nicht die wirklichen Grundlagen der Hexenverfolgung andere
gewesen wären. Auch sind unzählige Unglückliche

(arme, heimathlose Leute, kleine Kinder etc.) wegen Hexerei
hingerichtet worden, an deren Hinrichtung weder die Habsucht
noch der Neid ein Interesse nehmen konnte.

Zwei andere Ansichten verdienen um des Gegensatzes
willen, in welchem sie zu einander stehen, hier hervorgehoben
zu werden. Carl Haas äussert sich nämlich (in
der Schrift „die Hexenprozesse, ein kulturhistorischer Versuch
nebst Dokumenten“, Tübingen, 1865) dahin, dass die
Hexerei die Frucht und Folge der vorausgegangenen
Ketzerei und daher auch ganz so wie diese behandelt
worden sei. Er sagt (S. 63), die Geschichte lasse nirgends
Lücke und Leeren, sondern überall nothwendige Uebergänge
erkennen, „Varietäten, aber aus einer und derselben
Gattung“. „So entstand die Hexerei genannter Periode
aus der Ketzerei der ihr unmittelbar vorangehenden Zeit,
und wie die Ketzerei betrieben und behandelt ward, so ihre
Base, wenn nicht Tochter, die Hexerei. Beide entstehen
aus Unglauben, Unklarheit, Hochmuth, Ueberspannung,
sind Wahngeschöpfe, misshandeln und werden misshandelt
und wachsen dabei, bis ihnen mit Kraft und Vernunft entgegengetreten
wird.“ Indem nun Haas hervorhebt, dass
anerkanntermassen Deutschland gerade im dreizehnten
Jahrhundert der Boden grober Ketzereien gewesen sei, so
meint er hiermit den „historischen Beweis“ für die Richtigkeit
seiner Hypothese erbracht zu haben (S. 66:) „Ketzerei
und Hexerei gingen nacheinander und auseinander hervor,
waren vor der Tortur da und gehören nicht unter jene
Erscheinung, die man Hysteronproteron nennt. Beide sind
Exzesse: jene in Beziehung auf die gottgeordneten Schranken
höherer Auctorität, diese in Beziehung auf die gottgeordneten
Schranken der menschlichen Natur.“ — In
Wahrheit ist jedoch von Haas gar nichts bewiesen. Wohl
aber muss es räthselhaft erscheinen, dass derselbe die
ganze Hexerei (S. 78) „in das Gebiet des Wahns, des Irrthums
und der Täuschung bei den sogenannten Hexen
wie bei deren Richtern und Zeitgenossen“ verweist, und
dabei doch (S. 67) die Meinung äussert: „Es gab und wird
stets Zauberkreise geben, welchen der Mensch nicht ungestraft

nahen darf, Geister, deren man sich bemächtigen
möchte und deren Herr man nicht werden kann, wie
Goethe's Zauberlehrling.“ —

Während aber Haas die Hexerei und deren Verfolgung
aus der Ketzerei und aus dem Abfall vom Glauben
der Kirche ableiten zu können wähnt, meint C. Trummer
dieselbe (Eingangs seiner Schrift[374]: „Abriss der Geschichte
des criminellen Zauberglaubens und insbesondere der Hexenverfolgungen“)
aus übereifrigem „Glaubensmuth“ erklären
zu müssen. Er sagt nämlich (S. 98): „Es konnte bei der
mittelalterlichen Auffassung des christlichen Glaubens, der
wir bei ihren Mängeln ihre bedeutenden Vorzüge nicht
absprechen dürfen, kaum fehlen, dass die Ueberzeugung
von der diabolischen Gemeinschaft der Zauberer und Hexen
sich ihrer ebenso als der Gesetzgeber und Richter bemächtigte,
und es kann ebensowenig auffallen, dass bei
diesen der Eifer, sie zu verfolgen, um so grösser war, je
grösser ihr religiöser Eifer, ihr Glaubensmuth
selbst blieb. Das Glaubensleben bekam durch
die Reformation neue Nahrung, und so erklärt
es sich auch hieraus, wie in Deutschland, dem
Vaterlande der Glaubensverbesserung, die meisten
Hexenprozesse erst seit dem Ende des sechszehnten
Jahrhunderts, also nach der Reformation,
vorgekommen sind und über ein Jahrhundert gedauert
haben.“ Die in diesen Worten enthaltenen irrigen Angaben
mögen auf sich beruhen; dagegen verdient es hervorgehoben
zu werden, dass Trummer, obschon er in der
angegebenen Weise sich die Ausbreitung der Hexenprozesse
glaubt erklären zu können, doch S. 99 fortfährt:
„Es ist demnächst noch eine merkwürdige Erscheinung
Gegenstand historischer Prüfung gewesen, nämlich die,
dass, nachdem die Hexenprozesse aufgehört haben, selbst
die Möglichkeit derselben ein Räthsel geworden ist, und,
wiewohl die Zeit noch nicht so sehr entfernt liegt, es zu

den Unbegreiflichkeiten gezählt wird, wie man darauf hat
verfallen können, Teufelsbündnisse zum Gegenstand der
Strafgerechtigkeit zu machen.“ — Man sieht, dass Trummer
selbst nicht glaubt, eine haltbare Erklärung der Sache gegeben
zu haben. —

Schliesslich sei es uns gestattet, August Vilmar's
Auffassung des Hexenwesens mitzutheilen, indem dieselbe
in der evangelischen Theologie ganz einzigartig dasteht,
den Mann selbst aber auf das Vollständigste — namentlich
bezüglich seiner Geschichtsschreibung — kennzeichnet[375].

Vilmar theilt in B. III. seines Sammelwerkes „Zur
neuesten Kulturgeschichte Deutschlands“ (Frankf. a. M. 1867)
S. 146–187 eine Abhandlung „vom Hexenwesen“ mit,
worin er für die Hexerei den Charakter voller (nur im
Laufe der Zeit mit allerlei Unwahrem versetzter) Wirklichkeit
in Anspruch nimmt, und es als eine Art von Fortsetzung
des germanischen Heidenthums erklärlich zu machen
sucht. Seiner Meinung nach (S. 151) wurde allgemein
noch im dreizehnten Jahrhundert „das Salzkochen als das
eigentliche und einzige Geschäft der Hexen bei ihren
unheimlichen, nächtlichen Zusammenkünften angesehen.“
Ueber diesen Gedanken ist schon oben S. 356 das Nöthige
bemerkt. Hören wir aber nun, wie sich Vilmar über Ursprung,
Wesen, Verbreitung und Erlöschen der Hexerei
und der Hexenverfolgung näher ausspricht!

Er sagt (S. 152 ff.): „So beruht also das Hexenwesen
seinem Ursprunge nach keineswegs auf leeren Einbildungen,
thörichten Träumen und kindischen Mährchen, sondern auf
wirklichen Verhältnissen und handgreiflichen Zuständen,
welche wie die Versammlungstage und Versammlungsplätze

noch in der Gegenwart vollkommen deutlich erkennbar
sind. Was die Vorfahren als Heiden offen und
treuherzig — gethan hatten, das erschien den christlichen
Nachkommen in der Erinnerung als ein unheimliches, widergöttliches,
zauberisches, zuletzt teuflisches Treiben.
Dazu kam aber, dass das nicht blos und allein Erinnerung
an vergangene Dinge, sondern zum Theil fortdauernd
Wirklichkeit war, indem immer noch Manche, wenn
auch nur Einzelne, neben ihrem unvollkommenen, unverstandenen
oder unwahren christlichen Bekenntniss her
heimlich bei nächtlicher Weile die nächtlichen Gebräuche
auf den Waldbergen und in den ehemals heiligen Hainen
fortsetzten. Dazu kam ferner, dass gerade Diejenigen,
welche diese Gebräuche fortsetzten, auch manche aus dem
alten Heidenthum ererbten Naturkünste bewahrten, fortpflanzten
und in Anwendung brachten, z. B. die Kenntniss
und den Gebrauch der Heil- und Giftmittel — beides von
jeher vorzugsweise den Frauen eigen, — und dass man
also die Weiber, welche im Besitze dieser Künste (zugleich
auch im Besitze der uralten Beschwörungsformeln) waren,
um dieser ihrer Gefährlichkeit willen doppelt scheute.
Desshalb enthalten auch die ältesten deutschen Gesetze
vorzugsweise nur Strafgebote gegen die heidnischen Giftmischerinnen,
nicht, wie es später der Fall war, gegen
jeden Zauber und gegen jede Beschwörungsformel“.

„Der Kampf gegen das Hexenwesen und die Hexen
ist daher kein anderer als derselbe, welcher heute noch
die Welt bewegt: der Streit zwischen dem Glauben und
dem Unglauben, zwischen dem Bekenntniss Christi und
der Verleugnung Christi, zwischen Liebe zu dem Heiland
und Hass gegen den Nazarener[376]. Jahrhunderte lang lag
das Uebergewicht des Glaubens in der Schale der sogen.
höheren Stände; Jahrhunderte lang lag das Uebergewicht

des Unglaubens und der Verleugnung in der Schale des
gemeinen Volkes, — Jahrhunderte lang bis zu den Zeiten
des dreissigjährigen Kriegs. Damit nahm die Hexenverfolgung
ein Ende; damit nimmt der Unglaube in dem
niederen Volke ein Ende, damit nimmt aber auch der
Glaube und die Vertretung desselben in den höheren
Ständen ein Ende. Die eine Schale sinkt, die andere
steigt.“

Ganz folgerichtig sagt daher Vilmar (S. 158): „Ein
auf die Spitze getriebener christlicher Staat, in welchem
das christliche Bekenntniss eine rein äusserlich-politische
Nothwendigkeit für die Existenz im Staate bildet,
führt consequent zum Köpfen der Gottesleugner und
zum Verbrennen der Hexen.“ — Nun aber kommt die
eigentliche Erklärung des Ganzen (S. 158–161): „Doch
dauerte es ziemlich lange, ehe es mit dem Abfall der
Hexen, der Verleugnung Christi soweit kam. In den wild
gewordenen Zeiten des vierzehnten und besonders des fünfzehnten
Jahrhunderts erscheint der unter dem Namen
und der Form der Hexerei stattfindende Abfall
vom Christenthum fast mit Einem Male häufiger oder
wenigstens weit bemerkbarer geworden zu sein als früher.
Möglich, und sogar sehr wahrscheinlich ist es, dass damals
auch in dieser Beziehung eine der geistigen Seuchen
geherrscht hat. Es mag ein allgemeiner krankhafter Reiz
entstanden sein und lange bestanden haben, dem Christenthum
sich zu widersetzen und mit einem gewissen Trotz
in das alte Heidenthum zurückzukehren, soviel von dem
letzteren noch vorhanden war. — Die grösste Wahrscheinlichkeit
gewinnt diese Annahme einer Abfallskrankheit
durch die Erwägung der Thatsache, dass offenbar kein
Jahrhundert mit Ausnahme des unsrigen auch ausserhalb
des Hexenabfalls an schamlosen, frechen und entsetzlichen
Gotteslästerungen, an wildem Trotz gegen Gott, an Missbrauch
der heiligen Worte und heiligen Dinge reicher
gewesen ist als die zweite Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts,
das sechszehnte und die erste Hälfte des siebenzehnten.
— Gegen das Ende des fünfzehnten Jahrhunderts

nahm dieser Abfall (der Hexen von Gott)
in ungewöhnlichem Masse zu, auch nicht blos in
Deutschland, sondern in gleicher Weise in Frankreich und
Italien, — wo er sich dann noch mit besonderen Formen
des dort einheimischen alten (römischen und keltischen)
Heidenthums bekleidete, — und nahm theils an und
für sich, theils in der Vorstellung der Menschen, ganz
bestimmte Formen an. Dahin gehört der Bund mit dem
Teufel, die Hurerei mit demselben etc. — Vielleicht zur
grösseren Hälfte waren diese Bündnisse, diese Zauberkünste
Einbildung, aus der zum Abfall geneigten Zeitrichtung
aufgesogene Einbildung, niemals jedoch Einbildung
eines Einzelnen; zur kleineren, indess bedeutenderen
Hälfte waren sie (wie die Giftmischerkünste)
Wahrheit.“

Vilmar fährt nun in dieser seiner Apologie der Bulle
Innozenz' VIII. fort (S. 164 ff.): „Durch die Einführung
eines förmlichen Verfahrens gegen den Abfall und gegen
die Zauberei wurde übrigens die geistige Seuche des
Abfalls nichts weniger als geheilt; im Gegentheil verstärkte
sich die Neigung zum Widerspruch gegen
das Christenthum, zum Abschwören Christi und
zu den — oft thörichtesten und abgeschmacktesten — vermeintlichen
Zauberkünsten in gewissen Schriften des Volkes
noch um ein Bedeutendes. Je mehr man Hexen verfolgte
und verbrannte, je mehr gab es Hexen, — nicht blos
darum, weil man überall Hexen zu sehen und zu finden
meinte, sondern weil in der That eine unglaubliche und
stets im Wachsen begriffene Menge von Weibern — durch
die herrschende geistige Krankheit angesteckt, — sich mit
Abschwörungen, Siebtreiben, Gaukelsamensäen und Giftmischen
beschäftigte. Zu dem letzteren Verbrechen war
jedoch die Abschwörung Christi die unerlässliche Einleitung
und selbst die bekanntesten Giftmittel, z. B. der Fliegenstein,
wurden von den Giftmischerinnen damaliger Zeit
nicht anders als nach dem förmlichen Eintritt in das Reich
des Teufels angewendet.“ — „Wie weit der freventliche
Kitzel mancher Weiber, besonders hochbejahrter Greisinnen,

Anderen irgend ein Leid anzuthun, — damals gegangen
ist, lässt sich nicht wiedererzählen, und würde,
wären nicht die unbefangensten und glaubwürdigsten Zeugnisse
vorhanden (!), heutiges Tages völlig unglaublich erscheinen.“

Mit dieser Versicherung schliesst Vilmar seine Ausführung
ab, zu der er am Schlusse der ganzen Abhandlung
S. 186 noch die Bemerkung hinzufügt, dass
neben dem einreissenden Indifferentismus seit etwa 1660
„das zum Siege auch in den unteren Volksschichten
durchgedrungene Christenthum den Hexenprozessen
mit dem Ausgange des siebenzehnten Jahrhunderts
überhaupt ein Ende gemacht“ habe. — Also im
fünfzehnten, sechszehnten und siebenzehnten Jahrhundert
waren die oberen Volksschichten (von denen die Hexenverfolgung
ausging) fromm, und die unteren Volksschichten
waren gottlos; darum wucherte in diesen Jahrhunderten
die auf Abfall von Gott beruhende Hexerei; gegen Ende
des siebenzehnten Jahrhunderts aber wurden die Bürgers- und
Bauersleute fromm, darum hörte die Hexerei und mit
ihr auch (als Consequenz) die Hexenverfolgung auf (!!!).

Man sieht, dem Kanon Episcopi und den zahlreichen
mit demselben übereinstimmenden Concilbeschlüssen und
Pönitentialvorschriften gegenüber ist Vilmar ein — Ketzer;
seinen Standpunkt hat er im Wesentlichen auf der verhängnissvollen
päpstlichen Bulle Summis desiderantes vom
5. Dezember 1484, die in ihm innerhalb der evangelischen
Kirche des neunzehnten Jahrhunderts einen eifrigen Apologeten
gefunden hat. Aber freilich konnte er diese Apologie
nur durch die rücksichtsloseste Entstellung der Geschichte
zu Wege bringen, wobei ihn seine Unkenntniss
der Sache nicht beunruhigte. Vilmar versichert allerdings
(S. 172), dass er „etwa hundert Hexenprozesse gelesen“
habe. Soviel sich aber aus seinen Mittheilungen
über Hexenprozesse (deren Akten er erwähnt, ohne den
Ort anzugeben, wo die betreffenden Prozesse sich abgespielt
haben,) ersieht, hat Vilmar in Wahrheit nur die
Akten der wenigen Hexenprozesse gesehen, welche ehedem

im Archive des Hofgerichts zu Marburg vorhanden
waren. Hätte Vilmar wirklich die Akten von etwa hundert
Prozessen gesehen, so würden ihm doch wohl die
Augen aufgegangen sein. Er hätte dann z. B. sicherlich
nicht zu schreiben gewagt, was er S. 175 behauptet, dass
für die wegen Hexerei Verdächtigten die Anhängigmachung
eines Injurienprozesses „eins der untrüglichsten
Sicherungsmittel gegen die Leib und Leben
bedrohende Fama“ gewesen sei. Denn bei unzähligen
Unglücklichen beginnt ja der mit der Verurtheilung zum
Feuertode endigende Prozess eben damit, dass dieselben
wegen Verunglimpfung bei den Gerichten Schutz suchten!
Vilmar hätte sich dann auch nicht zum Apologeten des
Verfahrens bei den Hexenprozessen gegenüber dem in der
Wissenschaft feststehenden Urtheile über dasselbe aufwerfen
können[377]; und höchst wahrscheinlich würde ihm
Angesichts der satanischen Prozeduren, durch welche man
— oft aus kindlich frommen Christenseelen — das Geständniss
der Hexerei heraus- oder hineingefoltert hat, der
Glaube an die Wirklichkeit der Hexerei ganz vergangen
sein. Vilmar hat sich aber weder in Hexenprozessakten
noch in der auf die Sache bezüglichen Literatur auch nur
im Entferntesten so umgesehen, dass er berechtigt gewesen
wäre, sich über das „Hexenwesen“ öffentlich auszusprechen[378].



Somit lässt uns auch die Annahme einer nur subjektiven
Wahrheit in den Bekenntnissen der Hexen unbefriedigt.
Um die sogenannte Freiwilligkeit derselben
zu erklären, gibt man uns eine Welt voll Verrückter oder
Nervenkranker, deren Visionen einander genau in denselben
Punkten begegnen. Das heisst eine plane Sache
zum Räthsel machen. Es ist diess fast ein Seitenstück zu
der künstlichen Erklärung, welche der Pater Aubert über
das Pferdehaar im Hühnerei abgab. Diesem gelehrten
Jesuiten, Professor der Mathematik zu Caen, brachte man
einst ein hartgesottenes Ei, in welchem ein Pferdehaar
sich mehrmals durch das Weisse wand und dann in das
Gelbe ging. „Das Ding kam mir etwas ausserordentlich
vor, — erzählt Aubert; — denn diess Haar muss in die
Milchadern hineingegangen sein und dann in den ductum
thoracium, von dannen in die hohle Ader und dann in das
Herz; und indem es ausging durch den herabgehenden
Ast der Aorta, muss es sich in den Eierstock hineingedrängt
haben.“ Die Wahrheit ist, dass das Haar niemals
in dem Huhn gewesen, sondern durch ein feines, nachher
wieder verklebtes Loch unmittelbar vor dem Sieden in
das Ei geschoben worden war. Aehnlich war jene Freiwilligkeit
der Bekenntnisse, die übrigens nicht einmal in
den Protokollen so häufig gemeldet wird, als Mancher
denkt, von aussen hineingebracht. Wenn man dem
Inquisiten mit gezähnten Schrauben die Schienbeine gleich
einem Kuchen zusammengepresst hatte, so liess ja der
Sprachgebrauch vieler Richter dann immer noch ein gutwilliges
Bekenntniss zu. So versichert ein glaubwürdiger
Mann, Friedrich Spee. Anderwärts zeigen die Akten
deutlich, wie mancher Angeklagte nur desswegen bereitwillig

bekannte, um sich die unnützen Schmerzen der Tortur
zu ersparen, oder durch scheinbare Reumüthigkeit statt
des Scheiterhaufens „die Begnadigung des Schwertes“ zu
verdienen.

Dass die Gleichförmigkeit der Bekenntnisse, die
einst für die objektive Wahrheit der Hexengreuel den
Hauptbeweis lieferte, in unsern Augen nicht für, sondern
gegen die Aufrichtigkeit der Aussagen zeugen muss, ist
klar. Sie erklärt sich, so lange sie sich im Allgemeinen
hält, schon aus der wesentlichen Gleichförmigkeit des
überall verbreiteten Hexenglaubens, sobald sie aber Spezialitäten
concreter Orte, Zeiten, Personen und Handlungen
betrifft, nur aus Suggestion oder Collusion.

Wenn in dem Vorstehenden den Bekenntnissen der
Angeklagten jede Bedeutung für die Entschuldigung der
Hexenprozesse im Grossen abgesprochen wurde, so ist
damit nicht die Möglichkeit einzelner Fälle geleugnet,
in welchen ein Geisteskranker sich wirklich von der Wahrheit
seiner Aussagen überzeugt halten mochte. Aber aus
der Möglichkeit folgt noch nicht geradezu die Wahrscheinlichkeit.
Möglich wäre es z. B. eben so gut, dass
ein Verrückter sich für einen Wehrwolf hielte, als es gewiss
ist, dass manche Irren auf Glasbeinen zu gehen oder
Vögel im Kopfe zu tragen sich einbilden. Ob nun aber,
wenn irgendwo ein Kind oder Schaf vermisst wurde, gerade
derjenige, welchen das Gericht als Wehrwolf aufgriff
und verbrannte, von seiner eingestandenen Lykanthropie
selbst überzeugt war, diess ist eine andere Frage. Jener
Unglückliche in Westphalen, der einst um dieser Beschuldigung
willen eine fünfzehnmalige Tortur ausstand,
litt gewiss nicht an dieser Monomanie; und so hat sich
uns überhaupt in keinem concreten Falle die Annahme
einer solchen aus den Umständen als nothwendig ergeben.

Ausser dieser Möglichkeit der Einbildung geben wir auch
noch die Möglichkeit, ja die Wahrscheinlichkeit des Versuchs
in einzelnen Arten der Zauberei zu. Aber auch damit
wird im Wesentlichen nichts geändert.

Bei dem allgemein herrschenden und ganz feststehenden

Glauben an die Möglichkeit eines Bundes mit dem Teufel
und einer mit dessen Hülfe zu bewirkenden Zauberei konnte
es allerdings bei einzelnen Unzufriedenen, Verzweifelnden,
Verirrten zu Anrufungen des Teufels und zu Conaten
kommen, mit Hülfe des Teufels irgend Etwas zu bewerkstelligen
und zu erreichen[379]. Derartige Vorkommnisse
sind sogar nachweisbar[380]. Allein gegenüber der in den
zahllosen Hexenprozessen massenhaft vorliegenden Thatsachen
beweisen diese ganz sporadisch auftretenden Erscheinungen
gar nichts. In den Hexenprozessen, die sich
auf dem Scheiterhaufen abspielten, ist nicht von Conaten
eines Teufelsbündnisses, auch nicht von anderen Verbrechen,
sondern nur von wirklich vollzogenen Teufelsbündnissen,
von wirklichen Vermischungen mit dem Teufel und wirklichen
Zaubereien die Rede, was sich auch leicht begreift.

Geben wir z. B. zu, dass ein abergläubischer Bösewicht
heimlich ein Wachsbild schmolz, oder mit Nadeln durchstach,
weil er dadurch seinen Feind tödten zu können
meinte. Dieser wirkliche Versuch zog begreiflich, weil
der Erfolg ausbleiben musste, auch keinen Prozess nach
sich und kam nicht in die Akten. Dagegen war die von
einem Sterbenden ausgesprochene oder ihm beigemessene
Ueberzeugung, dass er der Zauberei dieses oder jenes
Feindes unterliege, schon genügend, um den Bezeichneten
in Untersuchung zu ziehen. Wenn dieser nun auf der
Folter sich schuldig erklärte und dann, um die Mittel befragt,
Wachsbilder nannte, so muss dieses Geständniss
entweder in seiner ganzen Ausdehnung vom Versuch und
Erfolg gelten, oder es fällt mit dem Glauben an den Erfolg
auch die Vermuthung des Versuchs weg. Und so in
den übrigen Malefizien. Demnach dürfen wir die versuchte
Zauberei gerade in den Hexenprozessen am wenigsten
suchen; diese geben uns, so wie ihr Kern, der
Teufelsbund, eine Chimäre ist, auch nur eingebildete
Malefizien.





Rudolf Reuss erklärt sich den Umstand, dass
fast überall wohl zehnmal so viele weibliche Hexen als
männliche Zauberer auftreten, so (S. 12):

L'homme, lorsqu'il se sent dévoré par la soif de la vengeance,
des plaisirs ou de l'or, se croit d'ordinaire capable d'atteindre
grâce à ses propres efforts au but désiré. La femme, au contraire,
faible et sans moyen d'action — surtout dans la société du moyen-âge
se tourne vers une puissance extérieure et invoque son appui
pour satisfaire sa colère ou réaliser ses désirs de bonheur.


Hartpole Lecky sagt S. 60:

„Der Cölibat wurde allgemein als die höchste Form der Tugend
angesehen, und um ihn zu empfehlen, erschöpften die Theologen
alle Quellen ihrer Beredtsamkeit, um die Verworfenheit derjenigen
zu schildern, deren Reize ihn so selten gemacht. Daher
die langen und feuerigen Erörterungen über die beispiellose Bosheit,
Nichtswürdigkeit, Ungläubigkeit, unbesieglich schlechten Neigungen
der Frauen. — Die Frage, warum die ungeheuere Mehrheit
Derer, welche der Zauberei angeklagt wurden, Frauen wären,
hat früh die Aufmerksamkeit erregt und man beantwortet sie gewöhnlich — —
durch die angeborene Nichtswürdigkeit
des Geschlechts. Es gab keinen Gegenstand, über den sich
die alten Schriftsteller mit zürnenderer Beredtsamkeit oder mit
zahlreicheren Beispielen ergingen.“


Alfred Maury (La magie et l'astrologie S. 73)
sagt mit Bezugnahme auf die Aeusserungen römischer
Schriftsteller:


C'était surtout auprès des femmes, que les Chaldéens avaient
trouvé credit. Le beaux sexe était alors fort curieux. Il n'est
pas de mon sujet de rechercher si les choses ont changé depuis.

Der Malleus maleficarum beantwortet die Frage: cur magis
foeminae superstitiosae reperiantur? mit Hinweisung auf die angeborene
malitia des weiblichen Geschlechts, die (in Pars I. qu. 6)
sehr eingehend und nach den entschiedensten Beziehungen hin
nachgewiesen wird.





F. Trechsel (das Hexenwesen im Kanton Bern,
in dem Berner Taschenbuch von 1870) S. 166 sagt:

„In grösserer Mehrheit ist doch das andere Geschlecht dabei
vertreten, und es lässt sich dieses aus der der weiblichen Natur
anhaftenden Reizbarkeit, der stärkeren Hinneigung zum Geheimnissvollen,
Mystischen, Phantastischen und Excentrischen, aus dem
Bedürfnisse von Schutz und Hülfe, woher nur immer einigermassen
erklären.“


Joh. Scherr, Gesch. deutscher Kultur und Sitte
(Leipz. 1854) S. 365:

„Warum kehrte sich die Verfolgungswuth vornehmlich gegen
das schwächere und schönere Geschlecht? Warum häufte der Hexenprozess
auf das Weib die abscheulichste Lästerung, welche demselben
je widerfahren, — die Lästerung nämlich, Jungfräulichkeit
und eheliche Treue hinzugeben, um dafür die widerliche Umarmung
eines scheusslichen Bockes einzutauschen? — Weil in der Zauberkunst
etwas Heimisches, Stilles, Abgeschlossenes
lag, was sich mit dem männlichen Charakter weniger vertrug, hielt
man von Uralters her die Frauen zauberischer Künste für fähiger
als die Männer.“


Und doch hat wahrscheinlich keine Klasse von Opfern
Qualen erduldet, die so stark und ohne Linderung waren.
Für sie gab es den wilden Fanatismus nicht, der die Seele
gegen Gefahr kräftigt und den Körper gegen Qualen beinahe
stählt. Für sie gab es keine Zuversicht auf eine
herrliche Ewigkeit, welche den Märtyrer die aufsteigende
Flamme verzückt für den Wagen des Elias ansehen liess,
der die Seele gen Himmel tragen sollte. Für sie gab es
weder den Trost trauernder Freunde, noch das Bewusstsein,
dass ihr Andenken von der Nachwelt werde geehrt
und gefeiert werden. Sie starben allein, gehasst und unbemitleidet.
Sie wurden von der ganzen Menschheit für
die ärgsten Verbrecher gehalten. Ihre eigenen Verwandten
schraken vor ihnen, als den Verworfenen und Verfluchten,
zurück. Der Aberglaube, den sie in der Jugend eingesogen
hatten, mischte sich mit den Täuschungen des
Alters und den Schrecken ihrer Lage, er überredete sie

gar oft, dass sie wirklich die Leibeigenen des Satans und
jetzt daran wären, ihre Qualen auf Erden für eine Seelenpein
auszutauschen, die ebenso schmerzlich und dazu ewig
sei. Und zu alle Dem haben wir die Schrecken zu erwägen,
welche der Glaube über das Volk im Grossen verbreitet
haben muss, haben wir uns die Angst der Mutter
zu malen, wie sie sich einbildet, dass es in der Macht
einer von ihr beleidigten Person stände, in einem Augenblicke
jeden Gegenstand ihrer Liebe zu vernichten; wir
haben vor Allem den schauerlichen Schatten zu bemerken,
welchen die Furcht vor einer Anklage auf die geschwächten
Kräfte des Alters geworfen, und die Bitterkeit, mit welcher
sie Verlassenheit und Einsamkeit verstärkt haben muss.
Alle diese Leiden waren das Ergebniss eines einzigen
Aberglaubens, welchen der Geist der Aufklärung zerstörte.





Nachträge.

Ueber den Dämonismus der katholischen Kirche, der
Kurie in der Gegenwart vgl. Buchmann, die unfreie
und freie Kirche S. 226 ff.

Buxtorf-Falkeisen sagt in seiner Schrift
„Basler Zauberprozesse aus dem vierzehnten und fünfzehnten
Jahrhundert“ S. VII von dem gegenwärtigen Aberglauben
in der Schweiz:

„Auch ist im Kriegsvolke die Passauerkunst noch nicht verschwunden,
denn als die Aufgebote zum Sonderbundsfeldzuge einkamen,
liessen sich viele der Einberufenen bei einem alten Manne
durch irgendwelchen Hokuspokus hieb-, stich- und kugelfest machen.“


Folgendes theilt Buxtorf-Falkeisen S. X aus
dem Elsass mit:

„Der Glaube an Zauberer und Hexen etc. (so wird im Januar
1860 aus Altkirch geschrieben,) ist in unseren Gegenden noch nicht
ganz verschwunden, so dass wir noch hier und da von Personen
hören, die der Teufel zu seinem Wohnsitz auserkoren hat. So
sind im Jahr nach der allgemeinen Ausstellung zwei nervenkranke
Kinder von Illfurth für besessen erklärt worden. Eine Störung
der geistigen und leiblichen Kräfte, momentanes Verschwinden
aller Bewegung und Empfindung hatte sie befallen. Da ward eine
unglückliche, ganz unschuldige Frau des Verbrechens der Hexerei
beschuldigt. Glücklich jedoch, dass sie nicht mehr in der Zeit
der Scheiterhaufen lebte! Die beiden Kinder wurden anfangs von
Aerzten behandelt, dann von einer „Schläferin“ besorgt, ohne dass
die bösen Geister weichen wollten. Die Sache machte immer
grösseres Aufsehen bei den abergläubischen Menschen, deren Zahl

immer noch gross genug ist. Zuletzt wurden die sogen. Besessenen
einer ganz eigenthümlichen Behandlung in einem Kapuzinerkloster
unterworfen. Noch wichen die Dämonen nicht. Da trat eines
Tages, von der hohen Behörde hingesandt, der Gendarmerie-Brigadier
ins Krankenzimmer, — und siehe was nicht Wissenschaft
und nicht Mönchsgebet vermochten, das gelang dem stattlich galonirten
Querhut. Flugs ward Heilung und das Unwesen gebannt.“


M. Perty sagt in der Schrift „der jetzige Spiritualismus
und verwandte Erfahrungen der Vergangenheit und
Gegenwart“ (Leipzig und Heidelberg 1877) S. 229:

„In Indien kommen auch in neuester Zeit noch Fälle vor,
wo Menschen wegen angeblicher Zauberei gemartert und getödtet
werden, wie 1872 im Lande der Bheels eine alte Frau, die man
im Verdacht hatte, einem Bunniah von Kooshulgurh, Namens Fatta,
Krankheit angezaubert zu haben. Der Bunniah selbst glaubte, diese
Frau Chundoo habe seine Leber verzehrt. Einige Bheels banden sie,
wie sie dieses vermeintlichen Hexen früher sehr allgemein zu thun
pflegten, an den Handgelenken an einen Bananenbaum, und
schwangen sie, um sie zum Geständniss zu bringen, vier Tage hin
und her, bis sie starb, und verbrannten dann die Leiche“[381].





Berichtigung.

Die Ueberschrift des zwölften Kapitels, B. I. S. 407 muss heissen:

„Die Inquisition im dreizehnten Jahrhundert. Ausbildung des Hexenprozesses
in Frankreich. Hexenprozesse in Irland und Italien.“





Namen- und Sachregister.


A B C
D E F
G H I/J
K L
M N O
P Q R
S T U
V W X
Z



	A.

	Abälard I. 183.

	Abraham a St. Clara II. 90.

	Agde (Syn.) I. 120, II. 360.

	Agobart, Erzb. I. 128, 447.

	Agricola II. 208.

	Agrippa I. 74.

	Agrippa v. Nettesheim, I. 338 Anm., 425, 445, 463, 514, II. 1 f.

	Akkader I. 16 f.

	Alanus v. Ryssel I. 154.

	Albert v. Baiern, Bisch. I. 270 f.

	Albert d. Grosse I. 193, Anm. 195 f.

	Albigenser I. 156 f. 223.

	Alciatus I. 459, 514.

	Alexander IV. I. 216, 220 f.

	Alexander VI. I. 284, 216.

	Alfons X. I. 193.

	Amerika II. 152.

	Amolo, Erzb. I. 129.

	Amorbach II. 80.

	Anaxagoras I. 36.

	Ancyra (Syn.) I. 119, 130 f., 289 Anm.

	Antonius, h. I. 176 Anm.

	Apollonius v. Tyana I. 72, 81, 196.

	Apulejus I. 79, 345.

	Araber I. 192 f.

	Arnobius I. 85.

	Aristoteles I. 193.

	Arras I. 253 f.

	Aschhausen, v. II. 38, 44.

	Assurbanhabal I. 16.

	Athenagoras I. 88.

	Aubert II. 394.

	Augsburg II. 93.

	Augustinus, Aur. Bisch. I. 95, 96, 97.

	Auxerre I. 120, 395 Anm.

	Avignon I. 300 Anm.




	B.

	Babylonien I. 21.

	Baco I. 193 f. Anm.

	Baden I. 341.

	Baden-Baden (Landrecht) I. 412.

	Baiern I. 122, II. 95, 292, 307, 331.

	Bamberg I. 346 Anm., 409, 436, II. 37 f.

	Bambergensis I. 410.

	Bartolo I. 223, 237.

	Baxter II. 262.

	Bayle II. 243.

	Beckmann II. 213.

	Bekker, Balth. II. 223 f., 256.

	Bern I. 243, II. 139.

	Bernhard von Clairvaux I. 208.

	Bernhard von Como I. 191, 222.

	Berquin I. 438.

	Beza I. 429.

	Binsfeld II. 21.

	Bodin II. 16 f., 160.

	Böhmer II. 259, 264.

	Borelli II. 292.

	Bonifacius VIII. I. 354.

	Boston II. 153.

	Bordeaux I. 429.

	Braga (Syn.) I. 120.

	Brandenburg I. 465, II. 89.

	Braunschweig II. 88.

	Breisgau II. 95.

	Bremen I. 206.

	Brenz I. 432, II. 12.

	Breslau II. 84.

	Broussart I. 253.

	Brunnemann II. 225.

	Buchheim, Joh. Stürtzel v. I. 273.

	Burkhard von Worms I. 105, 107, 108, 109, 130 Anm., 131 f.

	Buxtorf-Falkeisen II. 401.

	Byzanz I. 139.




	C.

	Calvin I. 498.

	Carcassonne I. 223 f.

	Cardanus I. 426.

	Carolina I. 334, 339, 410.

	Carpzov I. 336, 340, 353 Anm., 356 Anm., 384, II. 209 f.

	Cäsarius v. Heisterbach I. 170, 179, 185 f., 203.

	Chaldäa I. 21.

	Charron II. 21.

	Chrysipus I. 37.

	Chrysostomus I. 121.

	Claudius I. 76.

	Clemens IV. I. 216.

	Clemens V. I. 193.

	Clemens VII. I. 285.

	Coesfeld I. 356 Anm., 439.

	Concilium Germanicum I. 128.

	Constantin, K. I. 98, 99.

	Constantinus Africanus I. 140.

	Cordova I. 192.

	Corvey (Annalen v.) I. 137.




	D.

	Danäus, Lamb. II. 15.

	Darmstadt I. 485 f.

	Dassel, H. v. I. 358, II. 20.

	Delrio I. 336, 343 Anm., 356 Anm., 430, 433, II. 23, 29.

	Demokrit I. 40.

	Dernbach, Balth. v. II. 55.

	Deutschland I. 158 f., 284, 336 f., II. 29, 32 f.

	Diagoras I. 49.

	Dieburg II. 80.

	Diogenes I. 37.




	E.

	Edelin I. 247.

	Eduard VI. von Engl. I. 519.

	Ehrenberg, B. v. II. 44.

	Ehrenberg E. v. II. 52.

	Elisabeth v. Engl. I. 520.

	Elsass I. 492, II. 97.

	Elvira (Syn.) I. 119.

	Empedokles I. 36.

	England I. 518, II. 146, 227, 262, 336.

	Epikuräer I. 49.

	Erasmus von Rotterdam I. 459.

	Ernst der Fromme von S. G. II. 126.

	Ernst von Baiern, B. II. 60.

	Esslingen I. 401.

	Etrusker I. 52 f.

	Eugen IV. I. 245.

	Euripides I. 46.

	Eymericus I. 22, 280.




	F.

	Farel I. 433.

	Felix von Bologna I. 135.

	Ferdinand I. K. I. 408.

	Ferdinand II. K. I. 356.

	Ferdinand von Baiern, B. II. 60.

	Fichard II. 19.

	Fischer II. 384 f.

	Finnen (Myth.) I. 20.

	Flade II. 24.

	Flandern I. 492.

	Floralien I. 321.

	Fludd I. 428.

	Forner II. 39.

	Franken I. 127, 128.

	Frankfurt I. 261.

	Frankreich I. 156 f., 207 f., 239 f., 437, 522, II. 261, 314, 331, 334 f.

	Fraticellen und Beghinen I. 228.

	Freisingen, Otto v. I. 183.

	Friedberg I. 391.

	Friedrich II., Kaiser, I. 193, 207, 209.

	Friedrich III. Kaiser, I. 270.

	Friedrich v. d. Pfalz II. 13.

	Friedrich I. v. S. Gotha II. 126.

	Friedrich Wilhelm von Brandenburg II. 225.

	Friedrich I. von Preussen II. 260.

	Friedrich Wilhelm I. v. Preussen II. 266.

	Friedrich Wilhelm II. v. Preussen II. 269 Anm. 276

	Frölich von Frölichsburg II. 214.

	Fugger, v. II. 305.

	Fulda I. 436, II. 55 f.




	G.

	Gaar II. 291.

	Galilei II. 228.

	Gallien I. 127.

	Gassendi II. 228.

	Gassner, Jos. II. 305.

	Gassner, And. II. 342 f.

	Gebsattel II. 38.

	Genf I. 499, II. 227.

	Gerbert I. 140, 195 f.

	Germanicus I. 76.

	Gerson I. 240.

	Gervasius I. 183 f.

	Georg Friedrich, Kurf. v. Mainz II. 78.

	Glanvil II. 230.

	Godelmann II. 19.

	Göhausen II. 109.

	Grado (Conc.) I. 260.

	Graser II. 292.

	Gregor VII. I. 136.

	Gregor IX. I. 160 f., 209, 239 Anm.

	Gregor XV. I. 411, II. 207.

	Gregor von Tours, B. I. 113, 114, 115, 126.

	Grevius II. 205.

	Griechen I. 396.

	Griechenland I. 35 f.

	Griech. Kaiserreich I. 139 f.

	Griech.-babyl. Literatur I. 38.

	Grimm, Jak. II. 255.

	Guericke II. 228.

	Gronau II. 260.

	Gury II. 340.




	H.

	Haas II. 386 f.

	Hadrian VI. I. 285, 515.

	Haen, de II. 306.

	Hamburg I. 261, 490, II. 116.

	Hamburger Stadtrecht I. 206.

	Harley, Ach. v. I. 524.

	Hartpole Lecky II. 398.

	Hebräer I. 25.

	Heidelberg I. 260.

	Heinrich I. v. Engl. I. 137.

	Heinrich VI. v. Engl. I. 518.

	Heinrich VIII. v. Engl. I. 519.

	Heinrich II. v. Frankreich I. 523.

	Heineccius II. 259.

	Hekate I. 63.

	Hellenen I. 17.

	Heliodorus I. 103.

	Heraklit I. 36.

	Hermann II. 260.

	Hesiod I. 40.

	Hessen I. 480 f.

	Hessen-Darmstadt II. 97 f.

	Hessen-Kassel II. 104 f.

	Hexenbulle I. 268 Anm. f., 276 f.

	Hexenhammer I. 269 f., 276, 342, 345 Anm., 352 f., 405.

	Hippokrates I. 47.

	Holland s. Niederlande.

	Holstein II. 130.

	Honorius, K. I. 101.

	Hopkins I. 363, II. 147.

	Horst I. 341, 347.

	Huygens II. 228.




	I.

	Jakob I. v. Engl. I. 309, 520, II. 27 f.

	Jakob III. v. Schottland I. 522.

	Jarcke II. 365 f., 381.

	Jaquier I. 190, 222, 247.

	Idiosomnambulismus II. 382.

	Innozenz III. I. 209, 212, 215.

	Innozenz IV. I. 213, 215, 216.

	Innozenz VIII. I. 267, II. 88.

	Innozenz VIII. Hexenbulle I. 267 f., 418, 454.

	Institor I. 222, 267, 458.

	Johann, Kurf. v. Trier (v. Baden) II. 33.

	Johann, Kurf. v. Trier (v. d. Leyen) II. 33.

	Johann Schweikart, Kurf. v. Mainz II. 78.

	Johann Philipp, Kurf. v. Mainz II. 80.

	Johann Georg II. v. Bamberg, I. 347, II. 38.

	Johann XXII. P. I. 142, 225, 228, 413 Anm.

	Josephus I. 33.

	Irland I. 232.

	Irmäus I. 88.

	Italien I. 153, 237, 415.

	Julian, K. I. 100.

	Julius, B. v. Würzb. II. 43.

	Julius II., P. I. 285, 515.

	Jülich-Cleve-Berg I. 465.

	Justinian I. I. 165.




	K.

	Kanon Episcopi I. 130, 222, 288 Anm., II. 360.

	Karl d. Grosse I. 128.

	Karl V. I. 335, 397.

	Karl VIII. v. Frankr. I. 523.

	Karl IX. v. Frankr. I. 523.

	Karl Theodor v. Baiern II. 307.

	Karlomann I. 128.

	Karolinger I. 127.

	Katharer I. 150 f., 167 f.

	Kempten II. 308.

	Kepler II. 131, 228.

	Knorr v. Rosenroth I. 80 Anm.

	Koloman I. 138.

	Köln I. 137, 158, II. 81.

	Konrad v. Marburg I. 158 f., 183, 219.

	Konrad v. Heresbach I. 432, II. 2 f.

	Konstantinopel (Syn.) I. 120.

	Krakau I. 197.




	L.

	Ladislaus d. H. I. 138.

	Lamberg II. 39, 370 f.

	Languedoc I. 223.

	Langres (Syn.) I. 241.

	Lateranconcil I. 113 Anm., 405.

	Lausanne II. 137.

	Lauterbach I. 340.

	Lavater II. 306.

	Laymann II. 186.

	Lemurien, I. 322.

	Lenormant I. 15 (Anm.) f., 25 f.

	Leo, Kaiser I. 101.

	Leo IV. P. I. 118.

	Leo X. I. 285, 516.

	Leodegar I. 118.

	Lex Salica I. 123 Anm., II. 357.

	Leyser II. 258.

	Limburg, Herzogthum I. 514.

	Lindheim I. 347, 391, 448.

	Logroño (Spanien) I. 290.

	Longobarden I. 123.

	Loos (Loseus) II. 22 f.

	Lothringen I. 377 Anm., II. 129.

	Lübeck I. 401, 491.

	Lübeck (Stadtrecht) I. 206.

	Lucius III. P. I. 207.

	Ludwig VIII. v. Frankr. I. 157.

	Ludwig IX. v. Frankr. I. 158, 258.

	Ludwig XI. v. Frankr. I. 523.

	Ludwig XII. v. Frankr. I. 523.

	Ludwig XIII. v. Frankr. II. 163.

	Ludwig XIV. v. Frankr. II. 226.

	Luther I. 308, 429 f., 435 Anm.

	Luxemburg I. 336.

	Lyon I. 128, 129.




	M.

	Maffei II. 290.

	Magismus I. 22.

	Magnetismus, thier. II. 381.

	Mainz II. 73 f.

	Mallebranche II. 244, 261.

	Malleus maleficarum, s. Hexenhammer.

	Mantik I. 26 f.

	Marburg I. 347, 402, 483.

	Marcus Aurelius I. 78.

	Mariana I. 195.

	Maria Stuart I. 522.

	Maria Theresia II. 273 f.

	März, A. I. 431, II. 295.

	Mather, Cotton II. 152 f.

	Mather, Increase II. 152 f.

	Maury II. 398.

	Maxentius I. 78.

	Maximilian I. I. 283, 408.

	Maximilian II. I. 408.

	Maximin I. 78.

	Medien I. 22.

	Meister II. 265.

	Melanchthon I. 425.

	Merowinger I. 124.

	Merz, Agn. II. 295.

	Metz I. 338, 463.

	Meyer II. 378.

	Meyfart II. 208.

	Mexiko II. 337.

	Minucius, F. I. 88, 145.

	Molina I. 313.

	Molitoris I. 272 f.

	Mone II. 361 f.

	Montaigne II. 21.

	München II. 128.

	Münster I. 366, II. 59.

	Muratori II. 291.




	N.

	Narbonne (Syn.) I. 405.

	Nassau II. 113 f.

	Nassau-Dillenburg I. 489.

	Naudé II. 229.

	Navarra I. 290.

	Neidhard, B. v. Bamberg II. 38.

	Neisse II. 129.

	Nero I. 77.

	Neuplatonismus I. 81.

	Neupythagoräer I. 81.

	Nicäa (Concil) I. 129.

	Nider I. 222, 243 f.

	Niederlande I. 261, II. 227, 262, 332.

	Nördlingen I. 469.

	Nordhausen I. 491, II. 118.




	O.

	Offenburg I. 350 Anm., 356 Anm., 381, II. 122.

	Oldenburg I. 159 f.

	Olevian, Kasp. II. 33.

	Oesterreich I. 493, II. 90 f., 269, 329.

	Oesterreich-Schlesien u. Mähren I. 444.

	Orakel (des Apoll) I. 76.

	Orient (der heidnische) I. 14 f.

	Origines I. 88, 89.

	Orleans I. 151.

	Orleans (Syn.) I. 120.

	Orleans (Jungfrau v.) I. 242.

	Osthanes I. 37.

	Otho, K. I. 77.

	Otto III. I. 140.

	Otto IV. I. 183.

	Oudewater (Hexenwage) I. 397, II. 262.




	P.

	Paderborn II. 85,

	Paderborn (Syn.) I. 128.

	Palingh II. 227.

	Paracelsus I. 426.

	Paris (Parlament) I. 239.

	Patroclus v. Bourges I. 118.

	Paul IV. I. 406.

	Perger II. 273.

	Perronne II. 339.

	Persien I. 22.

	Perty II. 376, 402.

	Pfalz I. 338.

	Pfalz-Neuburg II. 119.

	Philipp der Schöne I. 169 Anm., 223, 241.

	Philipp der Grossmüthige I. 480.

	Philipp Adolph, Bischof v. Würzburg II. 45.

	Pico von Mirandola I. 424, 426.

	Plinius I. 37, 396.

	Platon I. 51.

	Plotho, v. II. 266.

	Polen II. 264, 327.

	Pommern II. 117.

	Ponzinibius I. 427, 459.

	Prag (Concil) I. 260.

	Preussen II. 260, 264.

	Priscillian I. 148.

	Protagoras I. 49.

	Psellus, Mich. Const. I. 178.

	Pythagoras I. 49.




	Q.

	Quedlinburg I. 452 Anm. 3.




	R.

	Ransfeld, B. v. II. 59.

	Raumer, v. II. 381 f.

	Rawlinson I. 15.

	Remigius I. 360 Anm. 1, 378 Anm. 1, II. 25 f., 372.

	Reims (Concil) I. 112 Anm. 5.

	Remond, Fl. de I. 429.

	Remy, N. II. 129.

	Reuchlin I. 424, 426.

	Reuss I. 362 f, II. 374, 398.

	Rheinprovinz II. 333.

	Richard III. v. Engl. I. 518.

	Riga I. 206.

	Römer I. 52 f.

	Rosshirt II. 379.

	Russland II. 338, 339.




	S.

	Sachsen II. 260.

	Sachsen-Gotha II. 125.

	Sachsenspiegel I. 204.

	Salamanca I. 197.

	Salamanca (Syn.) I. 260.

	Salem (Hexenjagd) II. 152.

	Salisbury, Joh. Bisch. I. 116, 141, 183.

	Salzburg I. 436, 497, II. 85, 273.

	Sargon I. I. 21.

	Savini I. 338.

	Scherr II. 399.

	Schottland II. 145, 150, 263.

	Schrader II. 363.

	Schwabenspiegel I. 205.

	Schwarzenberg, Joh. v. I. 409.

	Schweden II. 261.

	Schweiz I. 262 f., 498, II. 137 f., 315 f., 323 f.

	Scott, Reg. I. 427, II. 18 f.

	Scott, Walter I. 363, 378, 398, II. 145 Anm. 147, 146 Anm. 150.

	Scribonius I. 394.

	Servede I. 433.

	Sicilien II. 328.

	Siebenbürgen II. 134.

	Simon, der Magier I. 72.

	Simon von Montfort I. 157.

	Sixtus IV. I. 115.

	Sokrates I. 48 f.

	Somnambulismus II. 384.

	Spanien I. 235, 437, 517, II. 314.

	Spee, Fried. v. I. 345, 353 Anm. 1, 384, 441, II. 187 f., 395.

	Spina, A. I. 251.

	Spina, Bart. I. 285, 287, 459, 515, II. 14.

	Spizelius II. 250.

	Sprenger I. 222, 267, 458.

	Stade I. 206.

	Stapleton I. 435.

	Starkenburg I. 445.

	Stedinger I. 159 ff.

	Stephan I. v. Ungarn I. 138.

	Sterzinger I. 431, II. 293 f.

	Stolberg II. 119.

	Strassburg I. 158.

	Strassburg (Juristenfakultät) I. 330.

	Strigen, Lamien und Empusen I. 60 f.

	Swieten v. II. 276.

	Sylvester II. I. 140, 165.




	T.

	Tacitus I. 75.

	Tanner II. 181 f.

	Tartarotti II. 288 f.

	Tatian I. 88, 89.

	Tengler I. 407.

	Tertullian I. 88, 89.

	Thales I. 36.

	Theokrit I. 46.

	Thessalien I. 43.

	Theodorich I. 122.

	Thomas von Aquino I. 142, 180 f., 196 f., 204, 210 Anm. 2, 213.

	Thummius II. 294 f.

	Thomasius II. 294 f.

	Tirol I. 272, 408, 495, II. 92, 331.

	Toledo I. 192, 265, 518.

	Toledo (Syn.) I. 120.

	Torreblanca I. 431, II. 31.

	Toulouse I. 158, 172, 209, 223, 241.

	Tours (Syn.) I. 120.

	Trechsel II. 399.

	Trier I. 36, 169 Anm. II. 33, 376.

	Trithemius I. 49 f.

	Trummer II. 387.

	Tübingen (Juristenfakultät) II. 257.




	U.

	Ulm I. 460.

	Ungarn I. 138, 497, II. 133, 336.

	Urban IV. I. 216.

	Urfehde I. 400.

	Urgicht I. 403.

	Ursinus, Zach. II. 33.




	V.

	Valens, Kaiser I. 101, 102, 103.

	Valentinian I. K. I. 100.

	Vallick II. 10 Anm. 10.

	Venedig I. 515.

	Venetus I. 424.

	Vennes (Syn.) I. 120.

	Verden I. 206.

	Verdun I. 125.

	Verona I. 207.

	Vilmar II. 346 f., 388 f.




	W.

	Waadt I. 500.

	Wächter, v. I. 364 f., 384 f., II. 380, 394 Anm. 378.

	Waldenser I. 156 f., 223, 229, 254, 258, 523.

	Weier (Wierus auch Piscinarius) I. 354 Anm., 338 Anm. 1, 427, II. 2 f., 374.

	Westphalen I. 137.

	Wigand, B. v. Bamberg II. 38.

	Wirdig, S. I, 428.

	Wormserbad I. 458.

	Württemberg I. 363, 467, II. 96, 131.

	Würzburg I. 436, II. 26, 43, 281.

	Wuttke II. 368 f.




	X.

	Xerxes I. 23, 35.

	Xenophon I. 23.




	Z.

	Zeibich II. 260.

	Zoroaster I. 22.

	Zürich II. 144.

	Zwingli I. 435 Anm.




FUSSNOTEN:

[1] W. E. Hartpole Lecky, Gesch. des Ursprungs und Einflusses der Aufklärung
in Europa; übers. von Jolowicz, B. I. S. 69.


[2] Vgl. über ihn Sprengel, Gesch. der Arzneikunde, III. S. 275 ff., v. d. Aa.


[3] Zu der Ausgabe von 1577 fügte Weier als sechstes Buch seiner
Schrift noch eine Abhandlung de lamiis sowie einen seltsamen Excurs über
Pseudomonarchia Daemonum hinzu. Die innere Einrichtung der Hölle schildernd
führt er die Namen von 572 Fürsten derselben auf, deren Unterthanen
er auf 7 405 926 Dämonen schätzt. Es bleibt dahingestellt, wieviel davon er
wirklich geglaubt hat.


[4] Jakob Vallick, Pfarrer zu Groessen im Clevischen, wird von Scheltema
(Geschiedenis p. 150) als ein Mann genannt, der schon vor Weier den Aberglauben
bekämpft habe. Wer Vallick's Traktat „von Zauberern, Hexen und
Unholden“ (im Theatrum de veneficis S. 54 ff.) kennt, wird den Verfasser
weit eher unter die Beförderer, als unter die Bestreiter des Hexenglaubens
zählen. Seine Geschichtchen, wie seine Gegenmittelchen sind gleich
abergläubischer Natur.


[5] Roger Baco und ähnliche Männer jener Zeit sind in Weier's Augen
eigentliche Zauberer und der strengsten Bestrafung werth.


[6] Vgl. A. Wolters, Konrad v. Heresbach, S. 149 ff.


[7] Nach der deutschen Uebersetzung von Fuglinus, Frankf. 1587. Die
schroffsten Eigenthümlichkeiten der Orthographie haben wir etwas abgeglättet.


[8] Wohlweisslich hatte Weier seine Schrift, bevor er sie unter die Presse
gab, dem Kaiser Ferdinand überreicht, um ein Privilegium gegen den „Nachdruck“
(contra aemulorum fraudes!) zu gewinnen, und dieses war auch
wirklich, und zwar mit dem Bemerken ertheilt worden, „dass das rühmliche
Vorhaben nicht nur gebilligt und gelobt, sondern auch gefördert zu werden
verdiene“.


[9] Buch II. Cap. 17.


[10] Der Geistliche, von welchem hier die Rede ist, war kein anderer, als
jener Jakob Vallick, welchen Scheltema unverdienter Weise unter den Aufklärern
genannt hat. Vallick erzählt dieselbe Geschichte in seinem oben angeführten
Traktat von Zäuberern, Hexen und Unholden.


[11] Die Veröffentlichung des Buches brachte Weier viele böse Tage ein.
Als nämlich Herzog Wilhelm IV. in Trübsinn verfallen war, wurde Weier
teuflischer Zauberkünste angeklagt, durch welche er den Geist des Fürsten
umnachtet hätte. Um sich daher dem schlimmsten Schicksal zu entziehen, floh
er von Düsseldorf. Doch fand er bei dem Grafen von Bentheim in Tecklenburg
Aufnahme und Schutz, und lebte daher hier von 1564 bis zu seinem
Tode 1588, als Arzt und Schriftsteller unablässig thätig.


[12] Kaspar Borcholt empfiehlt das Buch dem lüneburgischen Rathe Bartolus
Richius und sagt unter anderm: — — — „Habe ich Euch das Buch
des hochgelahrten Mannes Wieri, welches er vor etlichen Jahren de praestigiis
daemonum, von Zauberei und Vergiftung, so artig und kunstreich, dass es
auch von allen hochgelahrten Leuten in ganzem Burgundia und Belgico wie
ein Heiligthum gehalten wird, geschrieben, zu übersenden verheissen. So oft
als ich meines Praeceptoris, des hochgelahrten ICti Jacobi Cujacii eingedenk
bin, welches dann zu dem oftermal von mir geschieht, muss ich wahrlich mit
ihm bekennen, dass ich kein Buch mit grösserem Lusten, als eben dieses, gelesen
und so viel befunden, wenn unsere der Gesetze Glossatores, wenn sie
gegen diesem Buche verglichen werden, da sie nichts, so oft sie von dieser
Sache zu handeln angefangen, denn Fabelwerk verlassen.“


[13] Bei Fichard Consil. Vol. III. p. 60 findet sich ein Consilium derselben,
in welchem der Malleus als Auctorität gilt. Dasselbe treibt sich blindlings
mit dem „die Zauberer sollst du nicht leben lassen“ und Constantin's
Gesetzen herum und will alle Zauberer verbrannt wissen. Weier wird citirt,
aber nicht beachtet, oder nicht verstanden. In ähnlichem Sinne hatte sich
die heidelberger Juristenfakultät geäussert; die Zauberei erschien ihr als ein
ärgeres Verbrechen, als der Fall der Engel und der Sündenfall. (Fichard ibid.)


[14] Fichard Consil. Vol. III. p. 80. In Baden war diess bis dahin noch
nicht gebräuchlich.


[15] Delrio Lib. V. sect. 16.


[16] Sie ist der deutschen Uebersetzung der Schr. de praestigiis daemonum
von 1586 beigegeben. Der lateinische Titel lautet: Apologia adversus quendam
Paulum Scalichium, qui se principem de Scala vocitat.


[17] Das Werk liegt uns in einem Druck vor, welcher den Titel führt:
Repetitio disputationis de lamiis seu strigibus, in qua plene, solide et perspicue
de arte earum, potestate itemque poena disceptatur. Basil. (ohne Jahresangabe).
Das Vorwort ist vom April 1578 datirt. — Auch in Jaquier's Flagellum
haeret. fascinariorum (Frankf., 1581) findet sich die Schrift abgedruckt.


[18] Wir gebrauchten die lateinische Ausgabe des Werks, welche den Titel
führt: De magorum daemonomania seu detestando lamiarum ac magorum cum
Satana commercio libri IV. Accessit ejusdem opinionum Joannis Wieri confutatio
non minus docta, quam pia. Francofurti 1603.


[19] Bodin hebt schliesslich hervor, dass es durchaus nicht in der Befugniss
der Obrigkeit liege, Diejenigen zu begnadigen, die Gottes Gesetz zum Tode
verurtheile. Ein Fürst, der sich einer solchen Ausschreitung schuldig mache,
beleidige die Majestät Gottes, indem er in der That und Wahrheit das Gesetz
Gottes verwerfe, wodurch er dann Hunger und Seuchen über sein Land bringe.
Ein abschreckendes Beispiel habe Gott an König Karl IX. statuirt. Derselbe
habe den grossen Zauberer Trois-Echelles unter der Bedingung, dass er seine
Mitschuldigen angebe, begnadigt. Darum habe aber den König ein früher Tod
ereilt. Denn das Wort Gottes sage ganz bestimmt, dass Jeder, der einen des
Todes Schuldigen entrinnen lasse, die Strafe auf sich selbst bringe; wie der
Prophet zum König Ahab gesagt habe: er müsse sterben, weil er einen Mann
begnadigt habe, der des Todes schuldig sei. Darum habe man auch noch nie
gehört, dass ein Zauberer begnadigt worden sei etc.


[20] So wird er z. B. in buseckischen Prozessen häufig citirt und in einer
Deductionsschrift des Fiscals sogar einmal mit folgenden Worten apostrophirt:
Mi Bodine, si jam adesses et audires tam execrabilia exempla hujus veneficae,
nonne eam condemnares ad rogum constructissimum? Akten von 1673.


[21] De Sagarum natura et potestate deque his recte cognoscendis et puniendis,
deque purgatione earum per aquam frigidam epistola. Lemgov. 1583.
Marp. 1588.


[22] Gegen Scribonius erschien 1589 zu Frankf.: Examen Epistolae et partis
Physiologiae de examine Sagarum per aquam frigidam a. G. A. Scribonio in
lucem editarum. Accedit in fine Scribonii Epistola, wodurch, da Scribonius
sich vertheidigte, ein Schriftenwechsel hervorgerufen ward, der sich bis in das
Jahr 1591 hinzog.


[23] Die Schrift erschien zu London zuerst unter dem angegebenen Titel
1584; später wurde sie öfter unter dem erweiterten Titel: Discovery of
witchcraft proving the common opinions of witches contreating with Devils,
Spirits etc. verlegt.


[24] v. Wächter, Beitr. zur deutschen Geschichte, S. 294–295.


[25] Das Buch war unter dem Titel veröffentlicht: „Tractatus de confessionibus
maleficorum et sagarum, an et quanta fides iis adhibenta sit“, und führte
das Motto (die Parole der Hexenrichter!): Exod. XXII.: Maleficos non patieris
vivere. Eine spätere Ausgabe (in 8o. 795) erschien zu Trier 1596. —
Ausserdem erschienen im sechszehnten Jahrhundert noch eine Reihe kleinerer
Traktate, welche zur Hexenverfolgung weitere Anregung und Anleitung geben
sollten, indem sie namentlich die den Unglücklichen abgefolterten „Geständnisse“
zu Markte brachten. Eine Anzahl derselben stellte namentlich der Jurist
Abraham Sawr in einer Sammlung zusammen, die er mit sonstigem Zubehör
unter dem Titel veröffentlichte: „Theatrum de veneficis d. i. von Teufelsgespenst,
Zauberern und Giftbereitern, Schwarzkünstlern, Hexen und Unholden
etc.“ Frankf. a. M. 1586 (396 S. in Fol.).


[26] Ueber Loos s. Hauber Bibl. mag. Bd. I. S. 74 ff. Gesta Trevirorum
Vol. III. p. 38. Bayle Réponse aux questions d'un provincial, Chap. 3. —
Scheltema, Geschiedenis, Aanteekeningen, S. 37 ff. — v. d. Aa, Biographisch
Woordenboek der Nederlande, Tom. VIII. s. v.


[27] Delrio Lib. V. Append. p. 858 ff. Das Instrument selbst ist lateinisch
abgefasst; wir geben es in deutscher Uebersetzung.


[28] Ueber ihn s. Reiffenberg's Historia Societatis Jesu ad Rhenum inferiorem.
Colon. Agripp. 1764, I. p. 241 ff. Gesta Trevirorum, Animadv. ad
Vol. III. p. 18. Delrio Lib. V. sect. 3. Hauber, Bibl. mag. Bd. II. S. 583 ff.
Flade wird der Name in den Gestis Trevir. und in Akten geschrieben; bei
manchen Schriftstellern findet sich „Flaet“ und „Vlaetius“.


[29] In einem trierischen Prozesse, der von 1591 bis 1594 dauerte, mitgetheilt
von Liel im Archiv für Rheinische Geschichte von Reisach und Linde,
Th. I. S. 47 ff.


[30] Daemonolatriae Libri III., Lugd. 1595 (394 S.). Auf dem Titel ist
angegeben, dass zur Ausarbeitung des Buches die gerichtlichen Aussagen von
ungefähr neunhundert wegen Zauberei innerhalb fünfzehn Jahren in Lothringen
Hingerichteten benützt seien. Dem Buche ist das Motto vorgesetzt: Levit. XX.:
Vir sive mulier, in quibus pythonicus vel divinationis fuerit spiritus, morte
moriatur. Auch erschien dasselbe 1596 und 1598 deutsch unter dem Titel:
Daemonolatria d. i. von Unholden und Zauber Geistern, dess Edlen, Ehrnvesten
und Hochgelarten Herrn Nicolai Remigii, des durchl. Hertzogen in
Lothringen Geheimen Raths und Peinlicher Sachen Cognitoris publici. — Aus
dem Latein in hoch Teutsch übersetzt durch Teucridem Annaeum Privatum.
Franckfurt bei Cratandro Palthenio 1598.


[31] Daemonolatr. Th. II. Cap. 2.


[32] Jacobi I. Daemonologia in den Opp. ed. Montague. Francof. 1689.
Auch einzeln.


[33] Βασιλικῶν δώρων lib. II.


[34] Ueber Delrio's Lebensschicksale s. Hauber, Bibl. mag. Bd. I. S. 123 ff.
Bayle Réponse aux questions d'un provincial, Chap. 16. Ohne Zweifel war
Martin Delrio der jüngere Bruder desjenigen Ludwig Delrio, der in Alba's
Blutrathe eine Hauptrolle spielte.


[35] Dieses Buch, in den folgenden Auflagen (1600, 1606) von dem Verf.
selbst vermehrt, ist sehr häufig (z. B. noch 1679 zu Köln in 4o.) gedruckt
worden. Die späteren Ausgaben sind indessen fast durchgängig durch zahllose
Druckfehler entstellt. — Delrio wurde selbst von deutschen Behörden
als Auctorität für deutsche Rechtsgewohnheiten citirt, wie in dem
Berichte des Magistrats zu Coesfeld an das münster'sche Ministerium. Niesert S. 91.


[36] Erste Ausgabe 1615, dann Mainz 1623.


[37] Von der gelehrt juristischen Darstellungsweise des Verfassers folgende
Probe: Contractus innominati formula, Do ut facias, de quo in l. Labeo
scribit, l. Juris gentium, D. de pact. apud magos passim recepta, quibus diabolus
permittit, Si te mihi addixeris, ulciscar te, ditabo te etc. ut tradit Petr.
Binsfeld. in confess. malef. praelud. 6. †. Ex quibus praescriptis verbis nascitur
obligatio pura, l. obligatio l. naturalis, §. sed si facio, D. de praescript.
verbis cum aliis per Loriot. de apicib. Jur. tract. 10 ex n. 15. Adversus
hominem videlicet, non tamen adversus daemonem; nam etsi contractus arithmetica
constent proportione et ultro citroque obligationem producant, l. Labeo,
D. de verb. signif. in daemonem tamen cadere non potest obligatio, neque
civilis, neque naturalis, quia non est pura creatura anima et corpore constans,
ut tradunt D. Thom. 2. 2. qu. 95, concivis meus Card. Toledo in summa
lib. IV. cap. 15. Neque ex eo homo queri potest; nam qui contrahit, vel
est, vel debet esse non ignarus conditionis ejus, cum quo contrahit, l. pen. D.
ad Macedo. l. qui cum alio, D. de reg. jur. cum vulgatis, etc.


[38] Vgl. Heppe, Urkundliche Beiträge zur Geschichte der Reformation in
Trier im Jahr 1599 in Niedners Zeitschr. für die Kirchengeschichte 1849,
S. 417–444.


[39] Hac occassione Joannes Archiepiscopus accersit Treviros Patres Societatis
Jesu, qui se haeresibus opponerent, idque ex consilio reverendi domini
Faë. Gest. Trev. III. p. 20, not. c.


[40] Haec cum Archiepiscopus sollicite ageret (es ist von der Einführung
der Jesuiten die Rede), Trevirenses licentia gliscentis haeresis in deteriora prolapsi,
omnia suspecta habere, libertatem quaerere, gravamina praetendere, et
seditionibus plebem praeparare pergebant. Gest. Tr. III. p. 22.


[41] Sed exhausta mansit patria, terra nihil proferente et latrone quidquid
reliqui erat depraedante. Nihilominus licet ex praecipuis pro se ipsis indigerent,
tamen in sumtus Archiepiscopi pro ejusdem sustentatione et camerae
suae levamine, quasi in annos singulos, aliquid tributi conferre coacti sunt.
Quae toties repetita necessitas conferendi faciebat praestationem duram et principem
invisum, nulla sui culpa, cum tamen octo vel decem millium florenorum
facile contentaretur. Gest. Tr. III. 51.


[42] Fuit patribus Societatis Jesu mire addictus. — Patribus collegium sat
splendidum construxit in sua paupertate et reditus amplos coëmit. Gest.
Trev. III. 51. — Tandem plenus dierum et bonarum cogitationum, largitione
patribus Societatis Jesu profuse facta. — — — — Deo spiritum reddidit
Confluentiae. Ibid. p. 56. In Koblenz hatte er die Cisterciensernonnen und
die regulirten Chorherren zu Niederwerth gezwungen, ihre bisherigen Klostergebäude
zu verlassen, um den Jesuiten Platz zu machen.


[43] Gest. Trev. III. 51.


[44] Ibid. pag. 52.


[45] Delrio, Proloqu. 9.


[46] Man lese die kernhafte Darstellung Linden's in den Gest. Trevir. III.
53 f. Vix aliquis eorum, qui accusati sunt, supplicium evasit. — Supplicio
affectorum liberi exulabant, bona publicabantur. Deficiebat arator et vinitor;
hinc sterilitas. Vix putatur saevior pestis aut atrocior hostis peragrasse Trevirensium
fines, quam hic immodicae inquisitionis et persecutionis modus.
Plurima apparebant argumenta, non omnes fuisse noxios. — Durabat haec
persecutio plures annos, et nonnulli, qui justitiae praeerant, gloriabantur in
pluralitate palorum, ad quorum singulos singula humana corpora Vulcano
tradita.


[47] Jäck, Gesch. der Provinz Bamberg, 3 Theile, 1809.


[48] Man hat von ihm: Panoplia armaturae Dei. Conciones contra omnes
superstitiones et praestigias diaboli. Ingolstad. 1626. Er starb 1630. S.
Gropp. Tom. III. p. VIII.


[49] Kriminalverfahren vorzüglich bei Hexenprozessen im ehemaligen Bisthum
Bamberg während der Jahre 1624 bis 1630. Aus aktenmässigen Urkunden
gezogen von G. v. Lamberg. Nürnberg bei Riegel und Wiessner.
Ohne Jahrzahl. (1838?)


[50] Kurtzer und wahrhafftiger Bericht und erschreckliche Zeitung von sechshundert
Hexen, Zauberern und Teufels-Bannern, welche der Bischoff von Bamberg
hat verbrennen lassen, was sie in gütlicher und peinlicher Frage bekannt.
Auch hat der Bischoff im Stifft Würtzburg über die neunhundert
verbrennen lassen. — Und haben etliche hundert Menschen durch ihre Teuffels-Kunst
um das Leben gebracht, auch die lieben Früchte auf dem Feld
durch Reiffen und Frost verderbt, darunter nicht alleine gemeine Personen,
sondern etliche der vornehme Herren, Doctor und Doctors-Weiber, auch etliche
Rathspersonen, alle hingericht und verbrannt worden; welche schreckliche
Thaten bekannt, dass nicht alles zu beschreiben ist, die sie mit ihrer Zauberey
getrieben haben, werdet ihr hierinnen allen Bericht finden. — Mit Bewilligung
des Bischoffs und ganzen Thum-Capitels in Druck gegeben. Gedruckt zu
Bamberg bei Augustin Czinchium, im Jahr 1659. — (Abgedruckt bei Hauber
Bibl. mag. Bd. III. S. 441 ff.)


[51] Durch die Jahrzahl der angeführten Broschüre haben sich Meiners
(Histor. Vergleichung der Sitten des Mittelalters T. III. S. 392), Henke (Grundr.
einer Gesch. des deutschen peinl. Rechts Th. II. S. 255) und Andere verleiten
lassen, die fraglichen sechshundert Hinrichtungen in das sechste Jahrzehnt
des siebenzehnten Jahrhunderts zu setzen. Dass dieselben unter Johann
Georg II. gehören, ergibt sich aus einer Vergleichung der Broschüre mit Lamberg's
Schriftchen; in beiden sind Personen angeführt, deren Identität sich nicht
bezweifeln lässt. Ueberdiess regierte in dem auf dem Titel mitgenannten
Würzburg zwischen 1650 u. 1660 Philipp von Schönborn, von welchem bekannt
ist, dass er die Hexenprozesse einstellte.


[52] v. Lamberg, Beilage Lit. S.


[53] v. Lamberg, S. 24.


[54] v. Lamberg, S. 15.


[55] Ebendas. S. 20.


[56] Ebendas. S. 17.


[57] Vgl. Heppe, die Restauration des Katholizismus in Fulda, auf dem
Eichsfelde und in Würzburg, (Marb. 1850), S. 161 ff.


[58] Collect. script. et rer. Wirceburg. Th. III. S. 325.


[59] Gropp, Th. III. S. 334.


[60] Vgl. Buchinger, Julius Echter von Mespelbrunn, S. 170 ff. u. S. 232 ff.


[61] Baldi, die Hexenprozesse in Deutschland, S. 13.


[62] Gropp. Th. III. S. 402. Ussermann, Episc. Wirceb. p. 152.


[63] Gropp. Th. III. S. 402.


[64] Ueber das dortige Confiskationsverfahren (bald 1/5, bald 1/2 des Vermögens,
bald das ganze) s. die von Dr. Scharold mitgetheilte Instruktion, im
Archiv des hist. Vereins f. Unterfranken, VI. 1. S. 128.


[65] Hauber, Bibl. mag.


[66] Historia tragica adolescentis praenobilis Ernesti ab Ernberg, perniciosa
familiaritate seducti et obstinati in magia, supplicio affecti. Bei Gropp Collect.
Tom. II. p. 287 ff. Die Geschichte des unglücklichen Knaben erschien
wieder in einem würzburgischen Universitätsprogramm 1700 unter dem Titel:
Aucupium innocentiae a stygio aucupe in pietatis et literarum palaestris versanti
juventuti periculose structum et experientia duce ac magistra veritate
detectum.


[67] Gropp. Tom. II. p. 291. Der Titel ist: Ernestus veneficus in carcere
et catenis, declamatione scholastica in Universitate Heidelbergensi exhibitus.
Die Personen sind: Ernestus, Diabolus, Cognatus, Confessarius.


[68] Anpreisung Sr. Majestät allergnädigsten Landesverordnung, wie es mit
dem Hexenprozesse zu halten sei. 1766. S. 142.


[69] Vgl. Heppe, „Die Restauration des Katholizismus etc.“ S. 134 ff. und
„Das evangel. Hammelburg und dessen Untergang durch das Papstthum“
Wiesbaden, 1862.


[70] Eine sehr genaue aktenmässige Darstellung des Treibens dieses Malefizmeisters
im Lande Fulda hat der Domkapitular Malkmus in der Schrift: „Fuldaer
Anekdotenbüchlein“ (Fulda, 1875) S. 101–151 geliefert. Nach derselben
wir hier berichtet.


[71] In den Wetzlar'schen Beiträgen zu den Hexenprozessen (von 1847)
wird ein Mandat des Reichskammergerichts vom 27. Juli 1603 gegen den
Zentgrafen und die Schöffen des peinlichen Gerichts in Fulda, welches auf
Anrufen eines verhafteten Weibes verfasst war, mitgetheilt, woraus das Prozessverfahren
des Fuldischen Hexenrichters dargestellt ist. Es heisst nämlich
daselbst: die klagende Hausfrau habe sich von Jugend auf als eine fromme,
unbescholtene, redliche und tugendhafte Person betragen, auch im besten Rufe
gestanden etc. „Das Alles hintangesetzt habt Ihr, Zentgraf, Schöffen und
Richter, sie ohne einigen Grund für eine Hexe — blos unter dem Vorwande
erklärt, weil drei derselben Unthat beschuldigte Weiber sie dafür angesehen
haben sollen; und ohne fernere Erkundigung habt Ihr sie gewaltthätig angreifen,
in ein abscheuliches Gefängniss, in einen Hundestall am Backhause
des Fuldaer Schlosses, einsperren, in grausamer Weise an Händen und Füssen
fesseln lassen und sie genöthigt, durch ein niedriges Loch auf allen Vieren
wie ein Hund zu kriechen, worin sie dann gekrümmt und gebückt, elendiglich
hockend, sich weder regen, bewegen, aufrecht stehen, noch des leidigen Ungeziefers
erwehren kann. — Obwohl nun ausser dem Zeugnisse der drei heillosen
Weiber — nicht die geringsten Indicia der Zauberei gegen sie vorliegen,
und desswegen ihr Ehewirth ihre Unschuld in Rechten darzuthun,
auch eine Caution zu stellen sich erboten und um Erleichterung der Haft
dieser ehrbaren, vermuthlich schwangeren Person und um Zeit zur Defension
gebeten, so habt ihr ihm diese Bitte nicht gewährt, und die Klägerin hat
hiernach nichts Gewisseres zu erwarten, als dass Ihr zu unerträglicher Tortur
forteilen und ihr demnächst einen schmählichen Tod unzweifelhaft anthun
werdet.“ Das Kammergericht erliess hierauf den strengen Befehl, „bei Pön
von 10 Mark löthigen Goldes sofort der Klägerin ein mildes, leidliches Gefängnis
zu geben, ohne erhebliche, in Rechten zugelassene Indizien sie nicht zu
torquiren und den zu ihrer Defension und Verantwortung erforderlichen Zutritt
zu gestatten. Auch habe sich das Gericht über die zur Klage gebrachten
Nullitäten zu verantworten.“


[72] Regelmässig pflegte Nuss, wenn er aus einer Unglücklichen ein Geständniss
herausgepresst hatte, noch zu fragen: „Besinne Dich, ob in der und
der Gasse nicht noch Etliche wohnen, die Zauberei treiben. Zeige mir sie
an und schone sie nicht. Andere haben dich auch nicht geschont. Die
Reichen tanzen so gerne wie die Armen“ u. s. w.


[73] Die Kläger beschwerten sich nicht über ungerechte Hinrichtung der
Ihrigen, sondern über das Prozessverfahren und über die Kosten. — Nuss
hatte von den Prozessen in den drei Jahren im Ganzen 5393 Gulden eingenommen.


[74] Ueber diese Vorgänge berichten wir hier nach der interessanten Schrift
des Dr. B. Niehues „Zur Geschichte des Hexenglaubens und der Hexenprozesse,
vornehmlich im ehemaligen Fürstbisthum Münster.“ (Münster, 1875.)


[75] Vgl. Niehues, „Zur Gesch. der Gegenreformation im ehemaligen Fürstenthum
Münster“ in der Zeitschr. für preuss. Gesch. und Alterthumskunde, 1874,
Monat November.


[76] Niehues, S. 60–77.


[77] Niehues, S. 81–97.


[78] Niehues, S. 96–109.


[79] Das Nachfolgende wird nach Huffschmids Aufsatz „Zur Criminalstatistik
des Odenwalds im sechszehnten und siebenzehnten Jahrh.“ (in der
„Zeitschr. für deutsche Kulturgesch.“ 1878, S. 423–433) mitgetheilt.


[80] Ueber die Anfänge der Hexenverfolgung in Seligenstadt (1600) s. Steiner's
Gesch. der Stadt u. ehemaligen Abtei Seligenstadt (Aschaffenburg, 1820) S. 283 ff.


[81] Man lese z. B. folgendes Torturprotokoll vom 2. Oktober 1627 (bei
Steiner S. 94): „Weil dieselbe (Verhaftete) nichts gestehen wollte, sondern
auf dem Leugnen halsstarrig bestand, als ist sie auf dem einen Schenkel mit
dem Krebs beschraubt worden. Sie hat aber immerdar gerufen, es geschehe
ihr Unrecht etc. und sich erzeigt, gleichsam sie einigen Schmerz nicht empfinde.
Und ob der Meister auf ein Holz schraubte, auch mit aufgesperrtem Mund
in einen Schlaf gerathen. Und als man ihr Weihwasser in den Mund geschüttet,
hat sie dasselbe jedesmal wieder ausgespieen und abscheuliche Geberden
im Gesicht von sich gegeben. Derentwegen, nachdem sie wieder zu
sich selbst gekommen, dieselbige ausgezogen, geschoren, mit dem Folterhemd
angelegt und auf dem anderen Hemd auch beschraubt worden, wobei sie sich
mit Entschuldigen, Rufen, Schreien, Schlafen wieder wie zuvor geberdet, auch
das Weihwasser abermals ausgespieen. Auf welche beharrliche Halsstarrigkeit
und Verleugnen sie ungefähr ein zwei Vaterunser lang aufgezogen, und mit
ihr ein grosser Stein an beide grosse Zehen gehängt worden. Sie hat aber
wie zuvor einig empfindliches Zeichen nicht von sich gegeben, sondern gleichsam
sie todt wäre, sich gestellt, desshalben man sie herabgelassen, und
zur vorigen Custodie, nachdem sie sich wieder erholt, hinführen lassen.“


[82] Nach Steiner, Gesch. der Stadt Dieburg, Darmstadt 1829. S. 68–100.


[83] Huffschmid, in der „Zeitschr. für deutsche Kulturgesch.“ 1858, S. 432.


[84] Die Mittheilungen hierüber entlehnen wir der (zu dem Sammelwerke
Virchow's und v. Holtzendorf's gehörigen) Abhandlung W. von Waldbrühls:
„Naturforschung und Hexenglaube.“


[85] Ueber das Geschick derselben berichtet ausser v. Waldbrühl(S. 33
bis 34) auch ein Aufsatz der Kölnischen Zeitung vom 3. Januar 1875, I:
„Melaten und der Galgenberg.“


[86] Roskoff, B. II. S. 312.


[87] S. des Salzburger Advokaten Kofler Observationes magicae bei Hauber,
Bibl. mag. Th. III., S. 306 und ausserdem Horst, Dämonomagie, Th. II.
Anhang, S. 349 ff. und Mezger, Histor. Salisburg. Lib. V. cap. 54.


[88] G. J. Bessen, Gesch. des Bisthums Paderborn, C. II. S. 88, 98 ff.


[89] Vgl. den Aufsatz „Ein Criminalprozess gegen ein besessenes Mädchen“
in Hitzig's und Schletter's Annalen der Criminalrechtspflege, Leipz. 1854,
S. 267 ff.


[90] L. T. Spittler, Gesch. des Fürstenthums Hannover, (Hannov. 1798),
B. I. S. 304–307.


[91] Spittler, S. 304: — num (sagae) ea praestare et efficere passent, quae
tormentis ad actae perpetrasse se fatentur.


[92] Neues vaterländisches Archiv des Königreichs Hannover von G. H. G. Spiel
und E. Spangenberg, B. II, (Lüneb. 1822), S. 66.


[93] v. Raumer, märkische Forschungen, B. I. S. 257 ff.


[94] Silberstein, S. 218 ff.


[95] Vgl. L. Rapp, die Hexenprozesse und ihre Gegner aus Tirol (Innsbruck,
1874) S. 18–24.


[96] In dem interessanten (von Schönherr im „Tiroler Boten“ 1873,
Nr. 181–190 dargestellten) Prozess gegen den Zauberer Matth. Niederjocher
von Schwaz vom Jahr 1650, welcher beschuldigt war, Erze und Bergwerke
„verthan“ (d. h. verzaubert) zu haben, kamen auch ein paar „Glasteufel“ vor
(in Glasgefässe eingeschlossene spiritus familiares oder Dämonen). Einer davon
wurde an zwei Bauern aus dem Zillerthale um hohen Preis verkauft.


[97] Rapp. S. 25 ff.


[98] C. Haas, „die Hexenprozesse“ (Tüb., 1865) S. 102–108.


[99] Bopp in Rotteck's und Welcker's Staatslexikon, B. VII. S. 6.


[100] H. Schreiber, die Hexenprozesse zu Freiburg im Breisgau, Offenburg
in der Ortenau und Bräunlingen auf dem Schwarzwald. (Freib. 1836) S. 16 ff.


[101] Pfaff, die Hexenprozesse zu Esslingen im sechszehnten und siebenzehnten
Jahrhundert, in der Zeitschr. für die Kulturgesch., 1856, S. 347 ff.



[102] R. Reuss, La sorcellerie, S. 198–199.


[103] Das Mandat s. abgedruckt bei Reuss, S. 180–181.


[104] Nach Akten im Staatsarchiv von Keller in der Schrift: „die Drangsale
des Nassauischen Volkes im dreissigjährigen Kriege“, S. 135 mitgetheilt.


[105] Sie waren meistens, wie der Defensor sagt: hujus criminis delatores,
accusatores et sparsores.


[106] Ein ziemlich vollständiges Referat über die Verhandlungen und Vorgänge
bei einem 1655 zu Marburg geführten Hexenprozess hat der bekannte
Philosoph Tiedemann in den „Hessischen Beiträgen zur Gelehrsamkeit und
Kunst“, B. II. (Frankf. 1787), S. 577–605 geliefert.


[107]
So lautet z. B. das Schlussactum eines Hexenprozesses zu Rotenburg
in Hessen von 1668 so:

„Urtheil.“

„In Sachen Fürstl. Hessisch-Rheinfelsischen Fiscalis, peinlichen Amtsanklägers
eines-, entgegen an Else Baldewins, peinliche Beklagte anderen Theils, beschuldigte
Hexerei in actis mit mehreren angezogen, betreffend, wird von uns
peinlichen Richtern und Schöffen des Fürstl. Rheinfels. hohen Halsgerichts zu
Rotenburg allem Vorbringen nach auf vorgehabtem Rath der Rechtsgelehrten
zu Recht erkannt: dass peinlich Beklagte von der ordentlichen Strafe der
Hexerei zwar zu absolviren, jedoch aber wegen verübten Excessus ihr zur
Strafe und den Anderen zum Exempel auf ein Jahr lang ad opus publicum
zu verdammen sei; wie wir dann dieselbe dergestalt, als vorsteht, hiermit
respective absolviren und verdammen, von Rechtswegen.“

Hierauf folgt die Unterschrift der juristischen Fakultät zu Marburg:

„Dass dieses Urtheil den uns zugeschickten Akten und Rechten gemäss sei,
bezeugen wir Decanus und anderen Doctores der Juristenfakultät in der Universität
zu Marburg in Urkund unseres hierneben aufgedrückten Fakultätsinsiegels.“


[108] Der Titel des Buches ist: „Processus juridicus contra sagas et veneficos
d. i. rechtlicher Prozess, wie man gegen Unholde und zauberische Personen
verfahren soll, mit erweglichen Exempeln und wunderbaren Geschichten, welche
sich durch Hexerei zugetragen, ausführlich erklärt.“


[109] Wir theilen das (im Staatsarchive zu Marburg aufbewahrte) Protokoll
dieser Tortur diplomatisch genau mit:


„Hieruff ist ihr nochmals das Urthel vorgelessen worden undt errindert
worden, die warheit zu sagen. Sie ist aber bestendig bey dem leugnen blieben,
hatt sich selber hertzhafft undt willig aussgezogen, worauff sie der Scharffrichter
mit den handen angeseilet, hatt wieder abgeseilet, peinlich Beklagtin hatt
geruffen: O wehe! O wehe! ist wieder angeseilet, hatt lautt geruffen: O wehe!
O wehe! Herr im Himmel, komme zu Hülffe! Die Zähe sindt
angeseilet worden, hatt umb rach geruffen, undt ihr arme brechen ihr. Die
Spanischen Stieffel sindt ihr uff gesetzet, die Schraube uffm rechten Bein ist
zugeschraubet, ihr ist zugeredet worden, die warheit zu sagen. Sie hatt aber
daruff nicht geundtwordtet. Die Schraube uffm lincken Bein auch zugeschraubet.
Sie hat geruffen, sie kennte undt wüste nichts, hatt geruffen,
sie wüste nichts, hatt umbs jüngste gericht gebetten,
sie wüste ja nichts, hatt sachte in sich geredet, sie wüste undt
kennte nichts. Die lincke Schraube gewendet, peinlich Beklagtin ist uffgezogen,
sie hatt geruffen! Du lieber Herr Christ, komme mihr zu
Hülffe! sie kennte und wüste nichts, wan man sie schon gantz todt arbeitete.
Ist hoher uffgezogen, ist stille worden undt hatt gesagt, sie wehre
keine Hexe. Die Schraube uffm rechten Bein zugeschraubet, woruff sie O
wehe! geruffen. Es ist ihr zugeredet worden, die warheit zu sagen. Sie
ist aber dabey blieben, das sie nichts wüste, ist wieder niedergesetzet worden,
die Schrauben seindt wieder zugeschraubet, hatt geschrien: O wehe! O
wehe! wieder zugeschraubet uffm rechten Bein, ist stille worden und hatt
nichts antwortten wollen, zugeschraubet, hatt laut geruffen, wieder stille
worden undt gesagt, sie kennte und wüste nichts, nochmahls uffgezogen, sie
geruffen: O wehe! O wehe! ist aber bald gantz stille worden, ist wieder
niedergesetzt undt gantz stille blieben, die Schrauben uffgeschraubet. Es ist
ihr vielfeltig zugeredet worden, sie ist dabey blieben, dass sie nichts kennte
oder wüste. Die Schrauben hoher undt zugeschraubet, sie lautt geruffen undt
geschrien, ihre mutter unter der Erden solle ihr zu Hülff
kommen, ist baldt gantz stille worden undt hatt nichts reden wollen.
Hartter zugeschraubet, woruff sie anfangen zu kreischen undt geruffen, sie
wüste nichts. An beyden Beinen die Schrauben hoher gesetzet, daran geklopfet,
sie geruffen: Meine liebste mutter unter der Erden, o
Jesu, komme mihr zu Hülffe! Am lincken Bein zugeschraubet,
sie geruffen und gesagt, sie wehre keine Hexe, das wüste der liebe Gott, es
wehren lautter Lügen, die von ihr geredet worden. Die Schraube am rechten
Bein hartter zugeschraubet, sie anfangen zu ruffen: aber stracks wieder gantz
stille worden. Hieruff ist sie hinausgeführet worden von dem Meister, umb
ihr die Haere vom Kopf zu machen. Daruff er, der Meister, kommen und
referirt, dass er das stigma funden, in welchem er eine nadel über gliedts
tieff gestochen, welches sie nicht gefühlet, auch kein Blut herausgangen.
Nachdem ihr die Haare abgeschoren, ist sie wieder angeseilet worden an
handen und fuessen, abermahls uffgezogen, da sie geklagt undt gesagt, sie
müste nun ihr liebes Brodt heischen, hatt laut geruffen, ist wieder gantz stille
worden, gleich als wan sie schlieffe. Indem fienge sie hartt wieder an zu
reden. Die Schraube am rechten Bein wieder zugeschraubet, da sie lautt geruffen,
die lincke Schraube auch zugeschraubet, wieder geruffen, undt stracks
gantz stille worden, undt ihr das maul zugangen. Am lincken Bein zugeschraubet,
woruff sie gesagt, sie wüste von nichts, wan man sie
schon todt machete. Besser zugeschraubet am rechten Bein, sie gekrischen,
endlich gesagt, sie könte nichts sagen, man solte sie uff die Erde
legen undt todt schlagen. Am lincken Bein zugeschraubet, uff die Schrauben
geklopfet, hartter zugeschraubet, nochmahls uffgezogen, endtlich gantz wieder
loes gelassen worden.


(gez.) J. Jacob Blanckenheim. (gez.) Friderich Bauod.

(gez.) J. Hirschfeld, (gez.) M. F. Rang.



Meister Christoffel, der Scharffrichter, berichtet, als sie peinlich Beklagtin
die Hare abgeschnitten, habe sie an seinen Sohn begehrt, das man sie doch
nieht so lange henken lassen mochte, wann sie uffgezogen wehre.“


[110] E. F. Keller, die Drangsale des Nassauischen Volkes und der angrenzenden
Nachbarländer in den Zeiten des dreissigjährigen Krieges; Gotha,
1854, S. 132–139.


[111] Vgl. Götze's Mittheilung in den Annalen für Nass. Alterthumskunde,
B. XIII. S. 327.


[112] Trummer, Vorträge etc. S. 123 ff.


[113] Trummer, ebendas. S. 144.


[114] F. W. Barthold, Gesch. von Rügen und Pommern, Theil 4, Band 2,
S. 485–500.


[115] Förstemann, Kleine Schriften zur Gesch. der Stadt Nordhausen, I. S. 102.


[116] Zeitfuchs, Stolbergische K. u. R. Historie, S. 350.


[117] J. Baader hat den Prozess in dem Anzeiger des Germanischen Museums,
1876, B. XXIII. S. 259 ff. veröffentlicht.


[118] Rubr. Hoffmännin contra Bürgermeister und Rath der Stadt Offenburg,
Mandati poenalis sine clausula de administranda justitia.


[119] Schreiber, die Hexenprozesse im Breisgau, S. 22.


[120] Schlözer, Staatsanzeiger, B. II, 1831, S. 150.


[121] In Hitzig's Annalen, B. 26, S. 101 ff.


[122] Hitzig's Annalen, B. XXV. S. 305–306.


[123] In Hitzigs Annalen, B. XXVI. wird S. 76 ff. ein von dem Schultheissen
zu Tambach 1674 geführter Hexenprozess mitgetheilt, der durch eine
Besessene veranlasst war, welche der Inquisitin Schuld gegeben hatte, ihr in
einem Stückchen Kuchen den Teufel beigebracht zu haben. Am 15. Januar
1674 begann der Prozess und am 30. März, frühmorgens ging man, zunächst
mit Vorzeigung der Folterwerkzeuge, zur scharfen Frage vor. Allein nach
Beendigung der ersten Tortur lautete die Erklärung der Inquisitin: „sie wäre
zwar eine arme Sünderin, aber keine Hexe“. Daher heisst es in dem Torturprotokoll
weiter: „Hierauf ist sie wieder auf die Leiter gestellt und sind die
Riemen angezogen, ihr auch die Beinschrauben angelegt worden; aber hat
Alles nichts gefruchtet, bis nach zehn Uhr, da sie den Kopf hängen lassen,
die Augen sperrweit aufgemacht, dieselbe verdreht, sich gebäumt, das Maul
verdreht, geschäumt und so abscheulich ausgesehen, dass man sich nicht genug
zu entsetzen und zu fürchten gehabt; worauf, wie sonst öfters wechselsweise
geschehen, der Nachrichter sie herunter gelassen, ihr zugerufen und gebetet:
„Christe du Lamm Gottes etc.“ und andere liebe Passionsgesänge: „O Lamm
Gottes etc.“, ihr auch Wein in den Mund gegeben und auf allerlei Weise gesucht
sie zum Geständniss zu bringen, aber Alles vergebens. Denn sie dagestanden
wie ein Stock. Gegen elf Uhr, da sie ganz wieder zurecht, ist nach
treufleissiger Erinnerung wieder ein Versuch mit ihr gemacht worden; da sie
dann, ehe der Nachrichter sie recht angegriffen, abermals die Augen verkehrt,
das Maul gerümpft und sich so schrecklich gestellt, dass man augenscheinlich
spüren und merken müssen, es gehe mit ihr von rechten Dingen nicht zu,
sondern Satanas habe sein Werk in ihr. — Weil man denn nun bei dieser
ihrer Verzückung nicht anders gemeint, als Satanas habe ihr, weil Kopf und
Alles geschlottert, den Hals gebrochen, oder was noch nicht geschehen, würde
noch geschehen, als hat man sie aus der Stube an ihren Ort gebracht, ob
Gott auf andere Weise und Wege ihre Bekehrung suchen werde, und also ist
sie ohne Geständniss fernerer Tortur entkommen.“


Unter diesem Protokoll steht geschrieben: Notitur. Als ungefähr eine
Stunde nach der Tortur ich mit der anderen Inquisitin zu thun gehabt im
Nebenstüblein, und man nicht anders gemeint, (als) Wiegandin thäte kein Auge
auf und läge gleichsam in ecstasi, hat sich auf Einmal in ihrem Gefängniss
ein gross Gepolter erregt. Da man nun zugelaufen, hat sich befunden, dass
sie von ihrem Ort, all wo sie ausgestreckt gelegen, hinweg und ausserhalb dem
Thürlein des Gatters, welches doch ziemlich niedrig und schmahl, vorm Ofen
auf einem Klumpen gelegen, da man sie dann mit vieler Mühe wieder an
ihren Ort bringen müssen; alsdann Jedermann davon gehalten, es ginge von
rechten Dingen nicht zu, der Satan müsse sie hinausgerissen, und ihr seinen
Dank, dass sie sich so wohl gehalten, gegeben haben.


Joh. Benedikt Leo. (!!!)



[124] Hitzig's Annalen, B. XXVI. S. 56 ff.


[125] Dieselbe wird mit Daumenstöcken, spanischen Stiefeln und Aufziehen
an der Leiter „ein baar Stunden“ gefoltert, leugnet aber hartnäckig eine Hexe
zu sein. Man foltert daher in grässlicher Weise weiter und redet der Gefolterten
beweglich zu. „Hat sie endlich gewehklagt und gesagt: Der Nachrichter
soll sie doch herunter lassen, dem wir aber widersprachen und begehrten,
sie sollte zuvor sagen, wann, wie und wo sie zur Hexerei gekommen.
— Ad quod illa: Man sollte sie herunter thun, sie wollte sterben als eine
Hexe und sich verbrennen lassen. — Nos: ob sie denn eine Hexe sei? —
Illa: Nein, so wahr als sie da stünde, wäre sie keine Hexe. Sie wüsste
nichts und könnte nichts; man möchte mit ihr machen, was man wollte. —
Nos: Sie möchte sagen, was sie wollte, so wären so schwere Anzeigen wider
sie da, welche machten, dass man ihr sogleich nicht glauben könnte. —
Haec begehrt nochmals, man möge sie herunterthun, die Arme thäten ihr
wehe, man sollte ihr zu trinken geben. — Nos: Wenn sie gleich zubekennte,
so sollte sie gleich heruntergelassen und ihr, was sie begehre, gegeben werden.
Ob nicht wahr, dass sie eine Hexe sei? — Haec: Sie müsste etwa vom
Teufel heimlich sein verführt worden. — Nos: Ob sie denn verführt worden?
wann und wo? — Haec: Ja nu, nu, „ich mich erst besinnen.“ Er müsste
im Kohlholz zu ihr gekommen sein, da sie vielleicht nicht gebetet oder sich
Gott nicht befohlen haben würde. — Nos: Wann es geschehen? — Haec:
als ihr Mann noch gelebt, müsste Er (der Satan) etwa am Nesselberge zu ihr
gekommen sein, als der Amtsverweser noch da gewesen, müsste er sie am
Nesselberge mit Listen so bekommen und sie in Essen und Trinken verführt
haben. — Nos: Es gelte und heisse hier nicht, „es müsste, es müsste
u. s. w.“ sondern sie sollte pure antworten: entweder Ja oder Nein. Sie
sollte sagen: ob sie nicht das Hexen gelernt, wo, wie und wann? — Nota:
Weil man an ihr gemerkt, dass sie auf gutem Wege sei, hat man sie von der
Leiter gelassen, sie von Allem ledig gemacht, sie auf einen Stuhl niedergesetzt
und sie zum Geständniss beweglich und umständlich ermahnt. — Haec: sie
wolle es sagen, ja sie sei eine Hexe“ u. s. w. (Hier folgen nun ganz positive
Angaben, wie sie in allen Hexenprozessen vorkommen.) Die Unglückliche
wurde verbrannt, doch vorher wahrscheinlich strangulirt.


Die Kosten der Speisung und Ergetzung der bei der Exekution zugegen
gewesenen Amtspersonen betrugen 5 Mfl. 13 Gr. 3 Pf. (14 Mark 30 Pf.)
Von den dreizehn „Gästen“ wurden nämlich 17 1/2 Maass Wein und 26 Kannen
Bier vertrunken. Zu der Exekution selbst wurden 3 Klafter Holz und
2 Schoss Reissig verbraucht, welche inclusive der Anweisegebühr und des
Fuhrlohns 4 Mfl. 8 Gr. kosteten.


[126] Theatrum Europ. Th. X. S. 447.


[127] Zeitschr. des Vereins für Gesch. und Alterthumskunde Schlesiens. 1856,
I. S. 119.


[128] Roskoff, II. S. 311.


[129] Roskoff, II. S. 313.


[130] Merkw. Hexenpr. gegen den Kaufmann Köbbing, S. 100.


[131] Horst, Dämonomagie, S. 198.


[132] Das Festmachen gegen Hieb und Stich nannte man die „Passauische
Kunst.“


[133] Vgl. U—hu—hu! oder Hexen-, Gespenster-, Schatzgräber- und Erscheinungsgeschichten,
Erfurt, 1785–1792, B. 4, S. 26–84.


[134] Der Prozess dauerte von 1615–1621. Vgl. darüber v. Breitschwert,
J. Keppler's Leben und Wirken, Stuttg. 1831.


[135] Schindler, der Aberglaube des Mittelalters, theilt dieses S. 340 nach
Theophil. Spitzelius, Gebrochene Nacht der Finsterniss, mit.


[136] Müller, Gesch. des Hexenglaubens in Siebenbürgen, S. 32.


[137] Müller, S. 65–77.


[138] Les sorciers dans le pays de Neufchâtel au 15. 16. et 17. siècle (Locle,
1862) und Les procédures de sorcellerie à Neufchâtel par Charles Lardy
(Neufch. 1866).


[139] Lardy, S. 6–7.


[140] Lardy, S. 40.


[141] Les sorciers dans le pays de Neufchâtel, S. 21.


[142] Lardy, S. 36 ff.


[143] Das Nächstfolgende ist nach der Abhandlung des Prof. Dr. Trechsel
„das Hexenwesen im Kanton Bern“ (in dem Berner Taschenbuch von 1870)
S. 215 ff. mitgetheilt.


[144] Erlass an alle waadtländischen Amtleute vom 3. Dezbr. 1652.


[145] Zimmermann, die Züricher Kirche von 1519–1819 (Zürich, 1878)
S. 205–206.


[146] Hutchinson, Cap. 7. W. Scott, Br. Th. II. S. 65.


[147] W. Scott, Br. üb. Däm. Th. II. S. 158 ff.


[148] „Die Priester stellten den Grundsatz auf, dass die Römischkatholischen,
als ihre Hauptfeinde, mit einander dem Teufel, der Messe und den Hexen zugethan
wären, welche ihrer Meinung nach alle drei zu Unheilstiften vergesellschaftet
und natürliche Verbündete sein müssten.“ W. Scott.


[149] Vgl. Pitcairn's Criminal Trials of Scotland, vol. I. P. II. S. 213, 223.


[150] W. Scott, Th. II. S. 76 ff.


[151] A trial etc. p. 25.


[152] Ueber Hopkins s. Hutchinson, Versuch v. d. Hexerei, Cap. IV. Walter
Scott, Br. üb. Dämonol. Th. II. S. 86 ff. und Thomas Wright, Narratives of
Sorcery, T. II. Cap. XXV.


[153] Hartpole Lecky, S. 83.


[154] A trial etc. S. 25.


[155] Ueber die Einwirkung des Hexenglaubens auf die dramatische Literatur
Englands in damaliger Zeit vgl. Thomas Wright, Narratives of Sorcery I.
S. 286 u. 296.


[156] Der Oberrichter Sir Matthew Hale ging in seiner Verurtheilung der
beiden Unglücklichen von dem Satze aus, dass die Thatsächlichkeit des Lasters
der Hexerei nicht zu bezweifeln sei, denn dieselbe werde 1) durch die heil.
Schrift und 2) durch den Consensus gentium bestätigt, indem die Weisheit
alter Völker Gesetze gegen die Zauberei aufgestellt habe. Vgl. den Bericht
über den Prozess in A collection of rare and curious tracts relating to witchcraft
(Lond. 1838) und Campbells Lives of the chief-justices, I. S. 565–566.


[157] Hutchinson, Historical essay concerning witchcraft, 1720 S. 56–57.


[158] Buckle, Gesch. der Civilisation in England (übers. v. Ruge) II. S. 253 ff.


[159] Pitcairn, Criminal trials of Scotland, vol I. P. II. S. 50.


[160] Hartpole Lecky, S. 101.


[161] Nach Dalyell, Darker Superstitions of Scotland, S. 645 ff.


[162] Hartpole Lecky, S. 102.


[163] Diese räthselhafte Erzählung ist in wörtlicher Uebersetzung aus Th.
Wright entlehnt.


[164] Thomas Wright, Narratives of sorcery and magic (Lond. 1851) Vol. II.
Cap. 31; Bancroft, History of the United States, Cap. 19, Hutchinson, S. 95
bis 119 und Upham, Salem Witchcraft, Boston 1867, vol. II. — Nach Upham
glaubten die Leute in Salem und Umgegend, der Teufel suche die Ausbreitung
des Christenthums zu hindern, wesshalb durch Bekämpfung des Teufels und
der Hexen für das Christenthum und für das Reich Gottes Bahn gebrochen
werden müsse.


[165] Garinet p. 129. Bolo, Notice sur l'arrêt du Parlement de Dôle du
18 janvier 1573 etc.


[166] De Lancre Arrêts notables de Paris, p. 785.


[167] Garinet pag. 139. Weitere Urtheile des pariser Parlaments bei Le
Brun Hist. crit. des pratiques superstitienses, I. 306. Collin de Plancy im
Dict. infernal in verschiedenen Artikeln.


[168] Garinet p. 153.


[169] Les sorcelleries de Henri de Valois, et les oblations, qu'il faisait au
diable dans le bois de Vincennes. Didier-Millot 1589. S. Garinet p. 294. —
Von dem Buhlteufel Terragon wird gehandelt in: Remontrances à Henri de
Valois, sur les choses terribles, envoyées par un enfant de Paris. 28 janvier
1589. Jacques Grégoire. In-8vo.


[170] Diess bezieht sich auf das Jahr 1594. Delrio Lib. V. Append.


[171] Le Brun, hist. crit. des prat. superst. Vol. I. p. 308.


[172] L'incrédulité et mécréance du sortilége pleinement convaincues Paris
1612, — und Tableau de l'inconstance des mauvais anges et démons. Paris
1612. Beide sind jetzt selten. Eine deutsche Bearbeitung erschien 1630 unter
dem Titel: Wunderbahrliche Geheimnussen der Zauberey etc., gezogen aus
einem weitleufftigen in Frantzösischer Spraach getrucktem Tractat Herrn
Petri de Lancre, Parlamentsherrn zu Bordeaux. (Ohne Druckort.)


[173] De Lancre Cap. 13. Llorente, Gesch. d. span. Inquisition. Th. III.
Cap. 37.


[174] Llorente Th. III. Cap. 37. Abschn. 2.


[175] Garinet, Hist. de la Magie en France. Pièces justificatives, Nr. IX.
pag. 308.


[176] Garinet, Hist. de la Magie en France, p. 180. Trauergeschichte von der
greulichen Zauberey Ludwig Goffredy u. s. w. in Reichens fernerem Unfug
der Zauberey, Halle 1704. S. 553.


[177] Bei Hauber, Bibl. mag. Bd. I. S. 457 ff. und 469 ff. ist das Bekenntniss
Gaufridy's, so wie das Urtheil des Parlaments vollständig abgedruckt.


[178] Geschichte der Teuffel zu Lodün, in Joh. Reichens fernerem Unfug
der Zauberey. S. 273 ff. — Alexis Willibald hat dieses schreckliche Vorkommniss
in der Form eines historischen Romans bearbeitet: „Urban Grandier
oder die Besessenen von Loudun. 2 Bde. Berl. 1843.“


[179] Betitelt: La cordonnière de Loudun.


[180] Garinet p. 236.


[181] B. Bekker, bez. Welt. Buch IV. Cap. 29. Horst Z. B. Th. I. S. 212 ff.
Hauber, Bibl. mag. Bd. III. St. 30. W. Scott, Br. üb. Dämonologie, Th. II.
S. 34, und Th. Wright, Narratives of sorcery, Chap. XXIX.


[182] Thomasius, Kurze Lehrsätze vom Laster der Zauberei, §. 46.


[183] 1643. In der bischöflichen Sentenz heisst es: pour avoir honteusement
prostitué son corps aux diables, aux sorciers et autres personnes, de la
copulation desquelles elle est devenue grosse, et pour avoir conspiré avec sorciers
et magiciens dans leurs assemblées et dans le sabbat au désordre et
ruine générale de tout le monastère, perdition des religieuses et de leurs âmes.
Garinet p. 245.


[184] Wir berichten hier nach der lehrreichen Schrift L. Rapp's, „Die Hexenprozesse
und ihre Gegner aus Tirol“ S. 47–70. — Tanner hat im Leben
wegen seiner Antastung des Hexenglaubens viel leiden müssen, und wurde
auch noch im Tode von einem eigenen Geschick verfolgt. Er war auf der
Reise in dem kleinen Orte Unken gestorben. Nach seinem Tode entdeckten
nun die Bewohner des Hauses, in welchem er gestorben war, unter seinem
Nachlass ein Glas, in welchem sich ein grosser, dunkelfarbiger, haariger und
mit Krallen versehener — Teufel zeigte. Der Verstorbene hatte also einen
„Glasteufel“ mit sich geführt und war somit ein Zauberer gewesen, wesshalb
die Leute alsbald in grösster Bestürzung zum Pfarrer eilten, um die Beisetzung
der Leiche in geweihter Erde zu verhindern. Der Pfarrer, der sich infolge
dessen ins Sterbehaus begab, sah jedoch sofort, dass der „Glasteufel“ nichts
anderes als ein Mikroskop war, in welches der Verstorbene eine Mücke gelegt
hatte. Der Pfarrer machte dieses den Leuten klar, indem er vor ihren Augen
das Insekt aus dem Mikroskop herausnahm und ein anderes, eben eingefangenes
hineinlegte, welches sich nun auch vergrössert darstellte. Die Leute sahen
nun ihren Irrthum ein und Tanner's Leiche wurde in der Ortskirche neben
dem Altar beigesetzt. S. Rapp, S. 50–51.


[185] Rapp, S. 69–70.


[186] Vollständiger Titel: Cautio criminalis, seu de processibus
contra sagas liber ad magistratus Germaniae hoc tempore necessarius;
tum autem consiliariis et confessariis principum, inquisitoribus, judicibus,
advocatis, confessariis reorum, concionatoribus ceterisque lectu utilissimus.
Auctore incerto Theologo orthodoxo. Rintelii, typis exscripsit Petrus Lucius,
typogr. Acad. MDCXXXI. — Schon 1632 wurde das Buch von Gronäus in
Frankfurt a. M. neu aufgelegt. Eine dritte Auflage erschien 1695 zu Sulzbach,
die letzte wohl zu Augsburg, 1731. Eine deutsche Uebersetzung im
Auszug wurde 1647 unter dem Titel „Gewissensbuch von Prozessen gegen
die Hexen“ von dem schwedischen Feldprediger J. Seiffert zu Bremen edirt
und 1649 und 1657 neu aufgelegt. Eine vollständige Uebersetzung veranstaltete
der Sekretär und Rath des Grafen Moritz zu Nassau-Katzenellenbogen
Hermann Schmidt. Doch wagte er erst 1648 das schon 1642 abgeschlossene
Manuskript (mit einer an den Grafen Moritz gerichteten Dedikation) der Oeffentlichkeit
zu übergeben, indem er in diesem Jahre in seinem eigenen Herrn
einen zuverlässigen Beschützer gewonnen hatte. Die Uebersetzung erschien
unter dem Titel: „Hochnotpeinliche Vorsichtsmassregel
oder Warnungsschrift über die Hexenprozesse, gerichtet
an alle Behörden Deutschlands, an die Fürsten und ihre Räthe, an die Richter
und Advokaten, Beichtiger, Redner und an das ganze Volk.“ Eine andere
Uebersetzung gab Reiche in seinen „Unterschiedlichen Schriften vom Unfug
des Hexenprozesses“ (Halle 1703) heraus. Eine französische Uebersetzung
wurde zu Lyon 1660 veröffentlicht.


[187] Vgl. über ihn: Alex. Baldi, Die Hexenprozesse in Deutschland und
ihr hervorragendster Bekämpfer, Würzb. 1874; Hölscher, Friedrich Spee von
Langenfeld, (Düsseldorfer Realschulprogramm von 1871); J. B. M. Diel,
Friedrich v. Spee, eine biograph. und literar-historische Skizze; Freiburg 1872
und F. J. Micus, Friedrich Spee, in der Zeitschr. des Vereins für Gesch. u.
Alterthumskunde Westfalens, B. XIII. Münster 1852, S. 59–76.


[188] Unter den deutschen Schriften Spee's zeichnet Leibnitz das „güldene
Tugendbuch“ besonders aus. — Ueber Spee's Schriften s. Hauber, Bibl. mag.
B. III. S. 1 ff. u. S. 501 ff.


[189] Theodicee, Thl. I. §. 96 u. 97.


[190] Leibnitz erlebte freilich nicht das Jahr 1749, wo zu Würzburg die
Nonne Maria Renata den Scheiterhaufen bestieg.


[191] Hoc anno obiit eximius S. J. Presbyter in Collegio Trevir. Fridericus
Spee. Gallis, per Hispanorum irruptionem in urbem Trev., pluribus laesis
afflictisque tanto charitatis evangelicae praesidio adfuit, ut cum sibi non parceret,
contracta demum lue, aliorum vitae suam moriens impenderit, — 7 Augusti.
In crypta ecclesiae quondam S. J. tumulatus est cum hac inscriptione
simplici: Hic jacet Fridericus Spee. In omne tempus spiritum vere evangelicum
hujus viri, divinum, ut ita loquamur, ejus ingenium, fecundum pectus,
venustatem et dulcedinem suorum carminum quasi specimen et exemplum
memoret grata posteritas. Intaminatis fulget honoribus, dicimus cum Horatio.
Wyttenb. Gest. Trevir. III. p. 80.


[192] Beitr. z. Geschichte der Zauberei, in Hitzig's Annalen der Crim. Rechtspflege
B. II. S. 182.


[193] Leibnitz Theodicee I. Th. §. 96 u. 97.


[194] Masenius (in Continuat. Metrop. Eccles. Trev.) sagt: Liber, quem
(Pater Spee) Cautionem criminalem inscripserat, cum per alienas manus, nondum
per Societatem probatus, lucem subiret, non paucis suum autorem periculis
exposuit. S. Animadvers. ad Gesta Trevir. cap. 101. — Nach den Statuten
des Ordens hatte sich Spee, indem er sein Buch erscheinen liess, ohne
für dasselbe die Approbation der Ordensoberen eingeholt zu haben, einer Todsünde
schuldig gemacht.


[195] De sagarum impietate, nocendi imbecillitate et poenae gravitate, zuerst
Tübingen 1621, dann 1667.


[196] Die Cautio criminalis wurde so schnell vergriffen, dass schon im folgenden
Jahre eine zweite Auflage nöthig war. Der Herausgeber derselben,
Gronäus, bezieht sich für sein Unternehmen auf den ausdrücklichen Wunsch
einiger Glieder des Reichskammergerichts und des Reichshofraths. Späterhin
erschienen noch mehrere Abdrücke und verschiedene Uebersetzungen, und es
ist darum keinem Zweifel unterworfen, dass das Werk Aufsehen gemacht habe.
Um so wunderbarer ist's, dass wir dasselbe von den ersten Kriminalisten des
Jahrhunderts, einem Carpzov, Berlich und Brunnemann, gar nicht erwähnt
finden, und dass auch Thomasius, als er sein erstes Schriftchen über die Zauberei
herausgab, in dem Wahne stand, die Cautio criminalis sei ein ganz neues
Buch, weil er nur von der letzten Ausgabe derselben Kenntniss hatte. Hauber
vermuthet, vielleicht nicht mit Unrecht, dass die ersten Ausgaben von den an
den Pranger gestellten Hexenrichtern möglichst unterdrückt worden seien;
wenigstens waren die Exemplare derselben schon zu seiner Zeit sehr selten
geworden. Bibl. mag. Th. III. S. 10 f. — Zwei ausländische Schriftsteller,
die gegen die Tortur schrieben, Daniel Jonktys in Holland (um 1651) und
Augustin Nicolas in Frankreich (um 1682), kannten das Buch wohl.



[197] Dieses geschah im Jahr 1737, wo das Buch zu Wolfenbüttel unter
dem Titel erschien (unter welchem es uns vorliegt): Tribunal reformatum,
in quo sanioris et tutioris justitiae via judici christiano in processu
criminali commonstratur, reiecta et fugata Tortura, cuius iniquitatem,
multiplicem fallaciam atque illicitum inter Christianos usum libera et
necessaria dissertatione aperuit Joh. Grevius, Clivensis, quam captivus scripsit
in ergastulo Amsterdamensi: ob raritatem, elegantiam et varium usum recusa,
accurante J. G. Pertsch, JCto, Guelpherbyti. 1737 (560 Seiten in 8o.)


[198] Instructio pro formandis processibus in caussis strigum, sortilegorum
et maleficorum. Rom. 1657. Dieselbe findet sich am correktesten bei Carena,
de offic. Inquis. im Anhange abgedruckt; ausserdem bei Pignatelli Consultat.
noviss. I. S. 123.


[199] Theatr. Europ. III. S. 456.


[200] Spedalieri in Analisi dell' esame critico del Signor Nic. Freret, Cap. X.
art. IX. §. 5: In Roma non si è mai bruciato alcuno per accusa di stregoneria,
come più volte è accaduto in Francia. — Ebenso sagt Bergier im Dict.
theol. Art. Inquisition: L'on n'en connoit aucun exemple (einer Hexenverbrennung)
à Rome.


[201] Tholuck, das akademische Leben des siebenzehnten Jahrh., II. S. 32.


[202] Solche Predigten wurden auch gedruckt. Der lutherische Superintendent
Samson zu Riga z. B. veröffentlichte 1626 einen starken Quartband „auserlesener
und wohlbegründeter Hexenpredigten.“ Eine ähnliche Sammlung ist
von einem Frankfurter Prediger Dr. Wagner vorhanden.


[203] Jarcke sagt in seinem „Handbuch des Strafrechts“ Th. II. S. 61,
Carpzov behalte die Bestimmung der Carolina im Auge, dass die Zauberei,
um des Todes würdig zu sein, einen Schaden gestiftet haben müsse. Allein
schon v. Wächter hat (Beitr. zur deutschen Gesch. S. 291) auf das Verkehrte
dieser Angabe hingewiesen. Carpzov sagt nämlich in seiner Practica rerum
criminalium Quaest. 49, Nr. 23 bei der Auslegung des Art. 109 der Peinlichen
Gerichtsordnung: „Dieselbe Strafe (nämlich der Feuertod) ist auch
Denjenigen aufzuerlegen, welche mit dem Teufel ein Pact schliessen, sollten
sie auch Niemandem geschadet, sondern entweder nur teuflischen Zusammenkünften
auf dem Blocksberge beigewohnt oder irgend einen Verkehr
mit dem Teufel gehabt oder auch nur seiner Hülfe vertraut und sonst gar
nichts weiter gewirkt haben.“ — Carpzov geht dann noch weiter, indem er
Nr. 29 bemerkt, die Feuerstrafe sei auch den Zauberern und Hexen zuzufügen,
welche mit dem Teufel concumbirten, wenn sie auch nicht mit ausdrücklichen
Worten sich ihm ergeben oder einen bestimmten Vertrag mit ihm
eingegangen hätten. Zwar werde, fügt er hinzu, von Juristen und Philosophen
darüber gestritten, ob Zauberer und Hexen in Wahrheit und in natürlicher
Weise mit Dämonen, nämlich Männer cum succubis und Weiber cum incubis
Unzucht treiben und ob Hexen und Zauberinnen dadurch schwanger werden
könnten. Viele seien nämlich der Meinung, dass solche daemoniaci concubitus
nur träumerische Illusionen wären, welche auch bei ganz gesitteten Frauen
vorkämen, und sogar Jos. Fichardus sei dieser Ansicht. Allein hier verwechsele
man zwei ganz verschiedene Dinge, die wohl auseinander gehalten werden
müssten, nämlich die Frage, ob Dämonen sich wirklich mit Menschen vermischen
und die andere Frage, ob sie mit denselben etwas erzeugen könnten.
Hierauf verbreitet sich nun Carpzov allen Ernstes über das semen Diaboli
und über das semen alterius, quo daemon forsan abutitur, und kommt zu
dem Schluss, dass aus einem solchen concubitus unmöglich etwas Rechtes
hervorgehen könne, wobei er sich auf das Geständniss vieler Hexen beruft,
welche zugegeben hätten, dass sie aus der Vermischung mit dem Teufel nur
wurmartige Dinger, „Elben“, „böse Dinger“ geboren, sie dann Menschen in
Arme, Beine oder sonstwohin gezaubert und diesen dadurch Schaden zugefügt
hätten! — So stand der gefeierte Jurist Carpzov zur Sache! Welche Auctorität
er — der orthodoxe lutherische Jurist — dem päpstlichen Hexenhammer
zuerkannte, ist in Hitzig's und Demme's Annalen, B. XXV. S. 363,
Anmerk. 89 nachgewiesen.


[204] Part. III. Qu. 103. n. 50. Processus inquisitorius an hodie sit remedium
ordinarium. Vgl. Quaest. 107. n. 22.


[205] Inquisitorius vero est processus, quando nullo existente accusatore judex
per viam inquisitionis summarie et sublato (quod dicitur) velo, absque longo
litis sufflamine procedit etc. Part. III. Qu. 103. n. 18.


[206] Part. III. Quaest. 107. n. 72. wird als erstes Erforderniss des Inquisitionsprozesses
festgestellt, ut ante omnia de ipso facto constet. Qu. 108.
n. 4. 5. wird abermals auf Erhebung des Thatbestands gedrungen, ehe die
Spezialuntersuchung beginnen könne. Qu. 108. n. 26. ist der Grundsatz aufgestellt:
quod delinquenti confesso aut convicto poena mortis irroganda non
sit, antequam de corpore delicti et veritate criminis comissi liquide et certo
per testes vel per evidentiam facti constet. Diess kommt aber den Hexen nicht
zu Gute; denn: limitatur haec regula .... in delictis occultis et difficilis
probationis, ut in haeresi, sortilegio etc., de quorum corpore sufficit constare
per conjecturas et certa indicia; .... quod enim in occultis delictis, et quae
sunt difficilis probationis, praesumtiva et conjecturata probatio habeatur pro
plena et concludenti probatione, generaliter et communiter receptum est.
Qu. 108. n. 33. — Weiter wird Bodin's Satz gebilligt: in hoc super alia
omnia tam turpi, tam horrendo et detestando crimine, in quo tam difficiles
sunt probationes tamque abdita scelera, ut e millenis vix unus merito supplicio
affici possit, nil necesse esse, religiose quenquam haerere
regulis procedendi, sed extra ordinem oportere fieri
illius judicium diversa a ceteris criminibus ratione.
Quaest. 122. n. 60. — Nach demselben Grundsatz beantwortet dann Carpzov
auch die Frage nach der Anwendung der Tortur. Im Allgemeinen meint er
(Qu. 125, Nr. 50 ff.), habe der Richter über dieselbe unter gewissenhafter
Erwägung der Art des Verbrechens und der vorliegenden Umstände ganz nach
seinem Ermessen zu entscheiden. Dabei rechtfertigt er aber die Bestimmung
des sächsischen Rechts, dass bei den schwersten Verbrechen die Tortur zum
dritten Male wiederholt werden könne; durch den Grundsatz, dass bei solchen
Verbrechen eben wegen ihres enormen Charakters schärfere Mittel zur Erfindung
der Wahrheit anzuwenden seien, und mit der scheusslichen Bemerkung:
quippe cum et ob atrocitatem criminis quandoque iura transgredi liceat.
Dieses wendet er dann namentlich auf die Hexerei an, bei welcher der Richter
auch noch dazu eine härtere Tortur verhängen könne, zumal da die Hexen
durch alle möglichen Teufelsmittel sich gegen die Qualen der Tortur zu schützen
wüssten. — Zur Verhängung der zweiten und dritten Tortur sollten freilich
neue Indizien ermittelt werden. Mit welcher Leichtfertigkeit und Grausamkeit
seines Denkens aber Carpzov auch diese Bestimmung zu umgehen und ein fortgesetztes
Foltern der Angeklagten zu rechtfertigen wusste, hat v. Wächter in
den Beitr. zur deutschen Gesch. S. 299 nachgewiesen.


[207] Vgl. de Luca, Versuch einer Geschichte der k. k. Leopold-Universität
zu Innsbruck.


[208] Bekanntlich hatte die Constitution Gregors XV. vom 20. März 1623
in diesem Falle die Anwendung der Todesstrafe untersagt.


[209] G. E. v. Rüling, Auszüge einiger merkwürdigen Hexenprozesse aus
der Mitte des siebenzehnten Jahrhunderts im Fürstenthum Calenberg geführt.
Göttingen, 1786, S. 16 ff.


[210] v. Rüling, Auszüge, S. 63.


[211] Vgl. über die Abhandlungen 1, 2 und 4 den Aufsatz „Der Hexenglaube
in der Universitätsaula“ in Robert Prutz' „Deutsches Museum“, 1857
S. 465 ff.


[212] Als z. B. eine Frau in dem württembergischen Orte Deizisau von einem
fremden Bettelweib der Bezauberung ihres Kindes angeklagt war, und, da sie
leugnete, die juristische Fakultät zu Strassburg um ihr Gutachten angegangen
wurde, erklärte dieselbe: Auf die Aussage des Bettelweibes hin könne man
die Frau nicht verhaften. Es wäre gut, wenn man die Leute belehrte, dass
nicht jede Krankheit ein Werk des Teufels sei. Ganz ungereimt auch sei es,
dass der Pöbel sie darum für eine Hexe halte, weil sie in der Kirche beim
Beten nicht wie andere Weiber die Lippen bewege. Ueberdies erfreue sie
sich ja eines guten Rufs, und wenn sie früher sich eine Zeitlang wunderlich
geberdet und gesagt habe, sie wolle sich das Leben nehmen, so sei dieses aus
Melancholie geschehen. Man solle sie daher in Ruhe lassen etc. — In einem
dem Hofgerichte zu Marburg 1659 ertheilten Gutachten empfiehlt es die Strassburger
Juristenfakultät (was bisher unerhört war), die Angeklagte zum Reinigungseid
zuzulassen und von der Tortur abzustehen.


[213] Hauber, Bibl. mag. Th. III. S. 250.


[214] Balth. Bekker, bezauberte Welt, Buch IV. Cap. 30.


[215] v. Wächter, S. 301–02.


[216] Das Parlament suchte in seiner Remonstration dem König aus theologischen
und juristischen Gründen die Wirklichkeit der Hexerei und die Nothwendigkeit
der Todesstrafe zu beweisen. Garinet p. 248 und 337.


[217] Louis, par la grâce de Dieu etc. — — — savoir faisons, que — — —
nous avons dit, déclaré, ordonné, disons, déclarons et ordonnons par ces présentes,
signées de notre main, ce qui s'ensuit: I. Que toutes personnes se
mêlant de deviner et se disant devins ou devineresses; vuideront incessamment
le royaume, après la publication de notre présente déclaration, à peine de
punition corporelle. II. Défendons toute pratique superstitieuse de fait, par
écrits ou par paroles, soit en abusant des termes de l'écriture sainte, ou des
prières de l'église; soit en disant ou faisant des choses qui n'ont aucun rapport
aux causes naturelles; voulons, que ceux qui se trouveront les avoir enseignées,
ensemble ceux qui les auront mises en usage et qui s'en sont servis
pour quelque fin que ce puisse être, soient punis exemplairement et suivant
l'exigence de cas. III. Et s'il se trouveroit à l'avenir des personnes assez
méchantes, pour ajouter et joindre à la superstition l'impiété et le sacrilége,
sous prétexte d'opération de prétendue magie ou autre prétexte de pareille
qualité, nous voulons, que celles qui s'en trouveront convaincues, soient punies
de mort. Etc. — Man kennt ein Urtheil des pariser Parlaments vom
18. Dez. 1691, worin mehrere Schäfer, welche beschuldigt waren, Viehsterben
herbeigeführt zu haben, bezeichnet sind als „convaincus de superstitions, d'impiétés,
sacriléges, profanations, empoisonnements et maléfices.“ — Le Brun I.
p. 316.


[218] Walter Scott, Br. üb. Dämonologie, Th. II. S. 110.


[219] Hauber, Bibl. mag. St. XVII.


[220] Der letzte gerichtliche Fall in den vereinigten Niederlanden soll nach
Scheltema (S. 262) im Jahr 1610 vorgekommen sein. Dass indessen diese Angabe
unrichtig ist, ist aus Scheltema S. 238–239 selbst zu ersehen.


[221] Der Titel der Schrift lautet: Het afgerukt momaangezicht der Tooverye,
daarin het bedrogh der gewaande toovery naakt ontdekt en met gezonde
redenen en exempelen dezer eeuwe aangewezen wordt. S. Scheltema,
S. 281 ff.


[222] Bayle, (Pensées diverses, §. 241) nennt ihn: l'homme de France, qui
avait le plus de lecture.


[223] Apologie pour tous les grands hommes qui ont été accusés de magie.
Paris 1669.


[224] Vgl. über ihn Hauber, Bibl. mag. B. II. S. 682 ff.


[225] Das Buch erschien unter dem Titel The vanity of dogmatizing
zu London 1661 und 1662. Mit Zusätzen vermehrt gab es der Verf. 1665
unter dem Titel heraus: Scepsis scientifica or Confest ignorance the
way to science. Ein genaues Referat über den Inhalt des Buches s. in Hallam's
Hist. of Liter. V. III. S. 358–362.


[226] Some philosophical considerations touching the being of witches and
witchcraft. 1666.


[227] Die Schrift erschien nämlich unter dem Titel: Blow at modern
Sadducism on Witches and Witchcraft etc. 1666 (1667. 1688).


[228] Display of supposed witchcraft. 1673. — Aus dem Englischen
übersetzt, mit einer Vorrede von Thomasius, Halle 1719.


[229] Sadducismus triumphans or a full and plain evidence concern.
Witches etc. by Dr. Henry More, 1681. — Näheres über den Inhalt der
Schrift s. bei Hartpole Lecky, S. 89 ff.


[230] Das erste Buch der Schrift erschien unter dem Titel: De betoverde
Wereld, synde een groudig onderzoek van't gemeene, gevoelen, aangaande
de Geesten, derzelver aart, vermogen, bewind en bdrijf alsook hetgeen de
Menschen door derzelver kragt of gemeenschap doen, 1. boek Leeuw. 1691,
8o. Die drei nachfolgenden Bücher erschienen bis 1693. Letzter Abdruck:
Deventer, 1739 in 4o. In deutscher Uebersetzung wurde das Werk schon
1693 zu Leipzig verbreitet, ausserdem erschien es auch in französischer,
italienischer und spanischer Uebersetzung. — Das Buch war ohne die vorschriftsmässige
kirchliche Censur erschienen, da Bekker als Doctor der Theologie
an dieselbe nicht gebunden zu sein glaubte. Vgl. über Bekker die
Schriften: B. Bekker in Franeker, Gron. 1848; B. Bekker in Amsterdam,
Gron. 1850; v. d. Aa, Biographisch Woordenboek, T. II. S. 88, und ausserdem
die interessanten Mittheilungen Nippold's (S. 83–86) über die ganze
Literatur, welche durch Bekker's Auftreten veranlasst ist, und sich auf dasselbe
bezieht.


[231] Sein Vater, Prediger zu Metslawier in Friesland, war von deutscher
Abkunft. Bekker war in seiner Jugend öfters bei seinen Verwandten in Bielefeld
zu Besuch gewesen und hatte daselbst die Hexenverfolgungen in der Nähe
gesehen. Scheltema, S. 286.


[232] Vor dem Vorwurfe des Manichäismus schützte man sich indessen, wenn
man den Teufel auch das Ungemessenste wirken liess, durch die Clausel „mit
Gottes Zulassung.“


[233] Bez. Welt, Buch II. Cap. 32. §. 8. 9. 10.


[234] Ebendas. Cap. 34. §. 4.


[235] Buch II. Cap. 34, §. 17.


[236] Buch II. Cap. 35. §. 1.


[237] Buch III. Cap. 19. §. 1.


[238] Réponse aux questions d'un provincial, Chap. 35.


[239] Réponse, Chap. 39.


[240] Vgl. Karl Biedermann, Deutschland im 18. Jahrh. Leipz. 1858, B. II.
S. 355–391 und Dernburg, Thomasius und die Stiftung der Universität Halle;
Halle, 1865.


[241] Oeuvres, Tom. I. p. 367.


[242] Theses inaugurales de crimine magiae, quas in Academia regia Fridericiana
praeside D. Ch. Thomasio — — — solemni eruditorum disquisitioni
submittit M. Joannes Reiche, 12. d. Novembr. 1701. Halae Magdeb. —
Ueber die wahre Auctorschaft s. Hauber Bibl. mag. Bd. II. S. 308 f. —
1704 gab Reiche selbst in seinem „Ferneren Unfug der Zauberei“ eine deutsche
Uebersetzung dieser Thesen unter dem Titel: „Herrn D. Chr. Thomasii kurze
Lehrsätze von dem Laster der Zauberei, nach dem wahren Verstande des lateinischen
Exemplars in's Teutsche übersetzet etc.“ — Eine andere deutsche
Uebersetzung erschien 1706 unter dem Titel: „Christ. Thomasii, Kurtze Lehr-Sätze
von dem Laster der Zauberey, aus dem Lateinischen ins Deutche übersetzet
und mit des Authoris Vertheidigung vermehrt.“


[243] In diesem Sinne spricht sich Thomasius auch siebenzehn Jahre später
aus. S. seine Vorrede zur Uebersetzung des Webster S. 37.


[244] Theophil Spizelius, ein geborener Steyermärker, Senior des geistlichen
Ministeriums zu Augsburg, †1691.


[245] Gründliche Abfertigung der unpartheyischen Gedancken eines ungenandten
Auctoris, die er von der Lehre de crimine magiae des hochberühmten
Herrn D. Christiani Thomasii neulichst herausgegeben, gestellet von Hieronymo
a Sancta Fide. Frankf. 1703.


[246] Z. B. Petri Goldschmidt's (Pastors zu Starup) Verworfener Hexen- und
Zauber-Advokat, d. i. wohlgegründete Vernichtung des thörichten Vorhabens
Herrn Christiani Thomasii, J. U. D. et Prof. Halens., und aller derer, welche
durch ihre superklugen Phantasiegrillen dem teufelischen Hexengeschmeiss
das Wort reden wollen, in dem gegen dieselben aus dem unwidersprechlichen
göttlichen Worte und der täglich lehrenden Erfahrung das Gegentheil zur Genüge
angewiesen und bestätigt wird, dass in der That eine teufelische Hexerei
und Zauberei sei und dannenhero eine christliche Obrigkeit gehalten, diese
abgesagten Feinde Gottes, schadenfrohe Menschen- und Viehmörder aus der
christlichen Gemeinde zu schaffen und dieselben zur wohlverdienten Strafe zu
ziehen. 1705.


[247] Z. B. in der Erinnerung wegen der künftigen Winterlektionen 1702.
Hier räumt er ein, dass es verborgene Mittel zur Beschädigung von Menschen
und Thieren, auch Krankheiten gebe, die muthmasslich vom Teufel herkommen,
bekämpft jedoch von neuem die sichtbaren Erscheinungen des Teufels
und dessen Verkehr mit den Menschen.


[248] Erster Band Halle 1703, zweiter B. 1704.


[249] S. oben. Halle 1719.


[250] John Wagstaff gründlich ausgeführte Materie von der Hexerei. Deutsch,
Halle 1711.


[251] Franz Hutchinson's historischer Versuch von der Hexerei etc. Deutsch
von Th. Arnold, mit einer Vorrede von Thomasius. Leipzig 1726. — Das
Buch hat in Beziehung auf Begebenheiten in England vieles Interessante, sonst
aber viele Ungenauigkeiten und chronologische Verstösse.


[252] Disputatio juris canonici de origine et progressu processus
inquisitorii contra sagas, quam .... praeside Chr. Thomasio
.... examini subjicit J. P. Ipsen. Hal. 1712. In demselben Jahre besorgte die
Renger'sche Buchhandlung eine Uebersetzung. — Auch von dieser Abhandlung
ist Thomasius selbst der Verfasser. S. seine Vorrede zur Uebersetzung
des Webster, S. 18.


[253] Auch gegen den Gebrauch der Folter ist Thomasius aufgetreten, indem
er einen seiner Schüler „über die Nothwendigkeit, die Folter aus den christlichen
Gerichtshöfen zu entfernen“, disputiren liess. Allein mit Unrecht ist
Thomasius als unbedingter Gegner der Folter bezeichnet worden. Biedermann
macht in der Schrift „Deutschland im achtzehnten Jahrhundert“ B. II. S. 382
auf einen an eben diesen Schüler gerichteten und auf die erwähnte Disputation
bezüglichen Brief aufmerksam (abgedruckt in den Programmata Thomas. p. 576),
worin er zwar dessen Vorhaben nicht missbilligt, aber doch das Bedenken
äussert, dass es nicht rathsam sein dürfte, den Lenkern christlicher Staaten
die Nachahmung der Engländer und anderer Völker in Abschaffung der Folter
schlechthin anzuempfehlen, — weil es zweifelhaft sei, ob nicht, so lange es
noch so viele andere Missstände in der Rechtspflege gebe, die plötzliche Abschaffung
der Folter grössere Nachtheile haben möchte als ihre Beibehaltung.


[254] S. Vorrede zum Webster, S. 19.


[255] Hertii Consilia et responsa. Francof. 1729.


[256] Consilia Michaelis Grassi, in den Consil. Juridicorum Tubingensium.
Tom. V. p. 705 f. ed. 1733.


[257] J. A. Scholtz, Ueber den Glauben an Zauberei in den letztverflossenen
vier Jahrhunderten (Breslau, 1830,) S. 115.


[258] Scholtz, S. 118.


[259] Scholtz, S. 119.


[260] Auf den Münchow'schen Gütern in der Uckermark war nämlich ein
fünfzehnjähriges Mädchen wegen fleischlicher Vermischung mit dem Teufel
enthauptet worden, und zwar nach einem von der Universität Greifswald
eingeholten Erkenntnisse. Eine Revision der Akten ergab,
dass weder die nöthigen Zeugen verhört, noch die Angeklagte ordnungsmässig
vertheidigt worden war. Nach dem Gutachten des Hoffiskals hätte diese, als
eine mit Melancholie behaftete Person, dem Arzte übergeben werden sollen.
Die Sache blieb übrigens auf sich beruhen, weil der Gutsherr sich damit entschuldigte,
dass er während des Falles gerade abwesend gewesen sei, auch
keine jura verstehe. Märk. Forschungen I, S. 261.


[261] Märkische Forschungen, I. S. 264.


[262] Thomasius in der Vorrede zu Webster. S. 32.


[263] Siehe den folgenden Abschnitt.


[264] Garinet, S. 337. 344.


[265] Horst, Z. B. Bd. IV. S. 367.


[266] Inquiries into vulgar and common errors, 1646 (Works of Sir Th.
Browne, II. S. 163.)


[267] Buckle, Geschichte der Civilisation in England, II. S. 152 ff. und
357 ff.


[268] Hartpole Lecky, S. 93–95.


[269] So berichtet Hugo Arnots Collection of criminal trials in Scotland
(Edinb. 1785), (auch Hartpole Lecky, S. 105), über den letzten Hexenprozess
in Schottland im Jahr 1722, doch wurde in ihm nicht auf den Feuertod
erkannt. Zum letzten Male waren hier 1697 (sieben) Hexen zum Scheiterhaufen
verurtheilt. Indessen wird nicht berichtet, ob das Urtheil zur Vollziehung
kam.


[270] W. Scott, Br. über Däm. Th. II. S. 112. Die Akte selbst ist abgedruckt
bei Hauber, Bibl. mag. Th. II. S. 3.


[271] Wachsmuth, Zeitalter der Revolution, I. S. 132.


[272] Hartpole Lecky, S. 36, Anmerk.


[273] Jus ecclesiasticum Protestantium. Hal. 1733. pag. 469.


[274] Principia juris criminalis Germaniae communis. Gotting. 1780. §. 467.


[275] v. Raumer, „Aktenmässige Nachrichten von Hexenprozessen in der Mark
Brandenburg“ in den „Märkischen Forschungen“ von 1841, S. 263–265 und
Stenzel, Gesch. von Preussen, B. III. S. 447.


[276] Allerdings scheint es hin und wieder den adelichen Gerichtsherrn
schwer geworden zu sein, sich der Hexenverfolgung ganz zu entwöhnen. Selbst
noch König Friedrich Wilhelm II. musste es erleben, dass ein Edelmann zu
Bütow in Pommern ihm eine Eingabe übersandte, worin der gestrenge Herr
über die Bosheit der Zauberer klagte und von einem Knechte erzählte, dem
von drei Weibern der Teufel eingegeben sei. Auch habe ihn ein Bauer bei
einem Hochzeitsmahle, zu welchem er von diesem eingeladen worden sei, mit
einem Spitzglase Branntwein behext, wesshalb er um die Erlaubniss bat, an
diesem wenigstens die Wasser- und Nadelprobe vornehmen zu dürfen. S. Horst,
Zauberbibl. Th. II. S. 403.


[277] Der Römischen Kayserl. etc. etc. Majestät Josephi des Ersten Neue
Peinliche Halsgerichts-Ordnung, vor das Königreich Böheim, Marggrafthumb
Mähren, und Hertzogthumb Schlesien. Freyburg 1711. (Publizirt den 16. Juli 1707.)


[278] L. Rapp, Die Hexenprozesse und ihre Gegner aus Tirol, S. 75.


[279] Wiener Zeitung von 1728, Nro. 68 und F. Müller Beitr. zur Gesch.
des Hexenglaubens und Hexenprozesses in Siebenbürgen. Braunschw. 1854, S. 12.


[280] Keysler, Neueste Reisen, Hannover 1751. S. 1284.


[281] Schlözer, Krit. Untersuchungen zur Gesch. der Deutschen in Siebenbürgen.
S. 297.


[282] F. Müller, Gesch. des Hexenglaubens in Siebenbürgen, S. 50–52.


[283] Vergl. den „Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit. Neue Folge.
Organ des germanischen Museums“. Band XXIII. Jahrg. 1876, S. 295 ff.


[284] „Sr. Kaiserl.-Königlich-Apostolischen Majestät allergnädigste Landesordnung,
wie es mit dem Hexenprozesse zu halten sei.“ 1766.


[285] Wir verdanken die Einsicht in diese Akten der gütigen Mittheilung des
Herrn Prof. Dr. jur. Fuchs zu Marburg, dem die Originale vorlagen.


[286] Johannes Scherr hat in seiner neuesten Schrift „Hammerschläge
und Historien“ (Zürich, 1878) unter dem Titel „die letzte Reichshexe“
den mit der unglücklichen Nonne Maria Renata angestellten Hexenprozess
nach „authentischen Abschriften“ der Prozessakten mitgetheilt. Diese
Mittheilungen enthalten indessen über das, wodurch die alte Nonne zum „Geständniss“
gebracht wurde, gar nichts, und sind darum unvollständig. Zu ihrer
Ergänzung dient noch immer der von dem Abte Oswald Loschert nach den
Akten angefertigte und an die Kaiserin Maria Theresia eingesandte Bericht,
der sich in Horst's Zauberbibliothek Th. III. S. 165 unter dem Titel abgedruckt
findet: „Wahrhafte und umständliche Nachricht von dem Zufalle, so das
jungfräuliche Kloster Unterzell, nächst Würzburg, des Prämonstratenserordens,
betroffen. Verfasset im Jahr 1749.“ Wir folgen übrigens hier vorzugsweise
der Darstellung Scherr's.


[287] Wie viele Male mag man die Unglückliche gemartert haben, bis man
diese Geständnisse aus ihr herausgepresst hatte!


[288] Wahrscheinlich waren auch dieser Unglücklichen durch die Folter die
Glieder zerrissen worden.


[289] Christliche Anred nächst dem Scheiterhaufen, worauf der Leichnam
Mariae Renatae, einer durchs Schwert hingerichteten Zauberin, den 21. Jan.
A. 1749 ausser der Stadt Wirtzburg verbrennet worden, an ein zahlreich versammeltes
Volk gethan, und hernach aus gnädigstem Befehl einer hohen Obrigkeit
in offentlichen Druck gegeben, von P. Georgio Gaar, S. J. — 4. Wirtzburg
in der Hofbuchdruckerei. S. Horst Z. B. Th. II. S. 353 ff.


[290] Wir berichten über ihn nach L. Rapp, die Hexenprozesse und ihre
Gegner aus Tirol, S. 71–107.


[291] Der Titel lautet: Del congresso notturno delle lammie libri trè. S'aggiungono
due dissertazioni epistolari sopra l'arte magica. Venet. 1750 (460 S.
in 4o). — Die Vorrede ist vom 25. Decbr. 1748 datirt. Doch konnte das
Buch erst 1750 erscheinen, weil die Bücherinquisition zu Venedig zwei Jahre
lang den Druck desselben aufhielt.


[292] Arte magica dileguata. Lettere del Signor Marchese Maffeé al Padre
Jnnocente Ansaldi dell' ordine dei Predicatori. Seconda edizione in Verona
1750; und Arte magica annichilata. Libri trè. Verona 1754. Gegen die
erstgenannte Schrift richtete Tartarotti seine Apologia del Congresso notturno
delle Lammie (Venez. 1751). Der Hauptinhalt der beiden Schriften Maffei's
ist einige Jahre später von dem deutschen Augustiner Jordan Simon (der sich
Ardoino Ubbidiente dell' Osa nannte,) in der Schrift „das grosse Weltbetrügende
Nichts oder die heutige Hexerei und Zauberkunst“ (Frankf.
und Leipzig, 1761, 600 S.; Zweite Aufl. 1766) wiedergegeben. — Simon (oder
Dell' Osa), aus dem Würzburgischen gebürtig, starb 1776 zu Prag als Professor
der Theologie und erzbischöflicher Konsistorialrath, 57 Jahre alt.


[293] Graser veröffentlichte eine Vertheidigung der kritischen Glossen Tartarotti's
unter dem Titel: Propugnatio adnotationum criticarum in sermonem
de Maria Renata Saga adversus responsa P. Georgii Gaar J. T. (Venet. 1752).


[294] Ausführlichere Mittheilungen über Sterzinger's Leben und Wirken s.
bei Rapp, die Hexenprozesse und ihre Gegner in Tirol, S. 108–140; doch
werden dieselben bezüglich des in Rede stehenden Punktes von uns mehrfach
ergänzt.



[295] Die Rede erschien im Druck unter dem Titel: „Akademische Rede
von dem gemeinen Vorurtheil der wirkenden und thätigen Hexerei, — —
von P. Don Ferdinand Sterzinger, regulirten Priester etc.“ — München, 1766.


[296] „Ist es doch nichts Neues, nachdeme alle Proben meines Gegners ein
erfahrner Delrio, ein berühmtester Carpzov Senior und Jurium Professor in
Leipzig samt noch andern schon im vorigen Jahrhundert gründlich widerleget?“
Vorrede.


[297] Bekanntlich wurde Edelin nur zum Kerker verurtheilt.


[298] Wegen dieser Grobheiten vom bischöflichen Konsistorium zu Freysing
zur Verantwortung gezogen, erklärte März: „Ich konnte anders nicht schreiben,
weil ich glaubte, ein grosser Thurm dürfe nicht einen kleinen Knopf haben.“


[299] Betrügende Zauberkunst und träumende Hexerei, oder Vertheidigung
der akademischen Rede etc. Mit Erlaubniss der Oberen. München 1767. —
Gegen diese Schrift publizirte P. Angelus alsbald seine „Vertheidigung wider
die geschwulstige Vertheidigung der betrügenden Zauberkunst und träumenden
Hexerei, verfasset von einem Liebhaber der Wahrheit“ (1767, ohne Angabe
des Druckorts, 104 S.).


[300] S. Nichtige, ungegründete, eitle, kahle und lächerliche Verantwortung
des H. P. Angelus März über die vom P. Sterzinger bei dem hochfürstlichen
geistlichen Rath in Freysing gestellten Fragen. Vom Moldaustrom 1767. S. 8.


[301] Das Geistreichste, was bei dieser Veranlassung geschrieben wurde, ist:
Zweifel eines Bayers über die wirkende Zauberkunst und Hexerei. An dem
Lechstrome 1768. Es werden darin sowohl Sterzinger's Inkonsequenzen, als
die Ungereimtheiten seiner Gegner in skeptischem Tone an's Licht gezogen. —
Den Münchener Streitpunkt verbindet mit einem lobpreisenden Kommentar
der österreichischen Verordnung folgende Schrift: Anpreisung der allergnädigsten
Landesverordnung Ihrer k. k. a. Majestät, wie es mit dem Hexenprozesse
zu halten sei, nebst einer Vorrede, in welcher die kurze Vertheidigung
der Hex- und Zauberei, die Herr Pater Angelus März der akad. Rede
des Herrn P. Sterzinger entgegengesetzet, beantwortet wird von einem Gottesgelehrten.
München 1767. — (Nach einer handschriftlichen Bemerkung in
dem der Hofbibliothek zu Darmstadt gehörigen Exemplare dieser Schrift war
der Verf. der Dr. Jordan Simon, Augustiner zu Erfurt, dann zu Prag.)


[302] Rapp, die Hexenprozesse. S. 112.


[303] Das interessante Schriftstück ist von dem Oberlieutenant Schuegraf in
Müller's und Falke's „Zeitschrift für deutsche Kulturgesch.“, 1858, S. 767 ff.
im Auszug veröffentlicht worden.


[304] Diese (scheinbare) Conzession an die Aufklärung der Zeit ist das Einzige
(ausgenommen die Nichterwähnung der Tortur), wodurch sich die baierische
Malefizordnung aus dem achtzehnten Jahrhundert vom alten Hexenhammer
unterscheidet.


[305] Hierbei ist dann auch in herkömmlicher Weise von dem membrum
frigidum und semen frigidum des Teufels die Rede!


[306] Wir wollen annehmen, dass man sich einer Veröffentlichung und Verbreitung
des scheusslichen Machwerks durch den Druck doch schämte.


[307] Furchtbar scheint das Feuer der Hexenverfolgung in Kehlheim gelodert
zu haben, indem es in Baiern üblich wurde, eine Hexe als „Kehlheimer
Basel“ zu bezeichnen. Vgl. Schmeller, Baierisches Wörterbuch, II. 289.


[308] Vgl. L. Rapp, die Hexenprozesse und ihre Gegner aus Tirol, S. 130
bis 133.


[309] Vgl. Schröckh's Kirchengesch. seit der Reform. B. VII. S. 330 ff. —
Gassner starb 1779 als Dekan zu Bendorf in der Diözese Regensburg.


[310] De magia liber, Venetiis 1775.


[311] De miraculis liber, Ven. 1776.


[312] Neuester Hexenprozess aus dem aufgeklärten heutigen Jahrhundert,
oder: so dumm liegt mein baierisches Vaterland noch unter dem Joch der
Mönche und des Aberglaubens. Von A. v. M. 1786. — Solche Hexenpatres
waren z. B. der Karmeliter Astery zu Straubing und der Pater Hugo zu
Abensberg. „Ich selbst, — sagt der Verf., — habe von Ersterem einen Zettel
gesehen, worauf er aus eigener Kraft dem Satan, den Hexen und allem Unheil
befiehlt, nie dieses Haus zu betreten u. s. w., — und unterschreibt es
noch dazu mit den sehr merkwürdigen Worten: Ex hoc ego jubeo Fr. Astery
de S. E. E. a M. C. — Wenige Häuser in und um Straubing auf sieben
Stunden in der Nähe sind, wo nicht so ein Zettel an jeder Thür angebracht
ist, und dafür wird bezahlt wenigstens ein Pfund Butter!!“


[313] Garinet, pag. 256.


[314] Garinet, pag. 257.


[315] Llorente, Gesch. der span. Inquisition. Th. IV. Cap. 46.


[316] Wir berichten hier zunächst nach der Schrift: „Der Hexenprozess und
die Blutschwitzer-Prozedur, zwei Fälle aus der Kriminal-Praxis des Kantons
Zug aus den Jahren 1737–1738 und 1849.“ Zug, 1849.


[317] Ueber diesen noch jetzt vorhandenen Kaibenthurm zu Zug wird in
der vorerwähnten Schrift Folgendes berichtet:


„Durch einen verschlossenen Gang gelangt man von der Strasse in das
Innere des Lokales, und eine feuchte, moderige Luft, die Einem hier entgegenweht,
verkündet das Unheimliche des Ortes, an dem man sich befindet. Nachdem
die Lichter angezündet, wird man eine schwache Treppe hinauf zur eigentlichen
Folterstube geführt. Dieselbe ist mit doppelten Thüren geschlossen.
Aus derselben dringt kein Laut, in dieselbe kein Licht. In
der Mitte derselben ist eine Foltermaschine, die wir später beschreiben werden,
links daneben eine Vorrichtung zum spanischen Bock, vor derselben eine erhöhte
Bank für die Richter, rechts davon eine gleiche für die Kanzlei, hinter
ihnen das Bild des Gekreuzigten (!!!). An den Wänden links und
rechts stehen Stühle für die Läufer und Henkersknechte. Auch sieht man
eine Art von Luftzug angebracht, indem bei den Exekutionen Wachholderholz
verbrannt ward. Ueberbleibsel verschiedener Folterwerkzeuge, Haselruthen
u. s. w. liegen zerstreut umher. Zum Ueberfluss erzählt der begleitende
„Läufer“ Einem noch die vehmenartige Form und Sprache, die bei Gebrauch
der Folter üblich waren. Ueber und unter diesem Lokale befinden sich je
zwei Gefängnisse, die in diesen dunkelen Räumen freistehend, von Eichenholz
gebaut, so ziemlich einem Schweinstalle ähnlich sehen. Licht fehlt ganz und
Luft kann aus dem äusseren dumpfen Raume nur durch einen einige Zoll
breiten Einschnitt in das eigentliche Gemach dringen. Von Geradestehen oder
Geradeliegen kann keine Rede sein.“ — Zu diesem Bericht wird die Bemerkung
hinzugefügt: „Diese Thürme bilden gegenwärtig noch einen Theil unserer
(Zuger) Staatsgefängnisse“ (!!!).


[318] Dieses Binden und Aufziehen waren die ersten Grade der Folter. Die
Vorrichtungen hierzu sowie mehrere andere Folterwerkzeuge sind jetzt noch
im Folterhause zu sehen. Diese Vorrichtung bestand aus zwei schief aufgestellten
Balken, in deren Mitte ein Rad nach Art der jetzigen Holzaufzüge angebracht
war. Ueber derselben an der Decke ist eine Rolle, über welche ein
Seil auf das Rad herumlief, dessen anderes herunterhängendes Ende mit einem
Haken versehen war. Dem Inquisit wurden nun die Hände verkehrt auf den
Rücken gebunden und in dieselben der Haken eingehängt. Es ist leicht einzusehen,
dass durch das Gewicht des eigenen Körpers die Gelenke des Arms
bis an die Achsel beinahe auseinander zu reissen drohten. — Es war diess
aber noch nicht genug. Je nach dem Grade der Tortur wurden noch drei
Steine angehängt, wovon der erste „der kleinste“, der zweite „der mittlere“
und der dritte „der grösste“ genannt wurde. Diese Steine sind noch
da und der grösste wiegt circa zwei Centner. Dieselben wurden übrigens in
neuerer Zeit noch bei Gebrauch dieser Folter niemals mehr gebraucht. Es
war nicht selten, dass durch die allgemeine Wirkung derselben der Gefolterte
in einen todähnlichen Zustand gebracht wurde, den die Prozedur das „Entschlafen“
nennt.


[319] Das hier fehlende Wort ist in dem gedruckten Torturprotokoll nicht
angegeben.


[320] Ueber dieselbe wissen wir nichts zu berichten.


[321] „Zur Applizirung dieser Ruthenstreiche wurde (in Zug) der Inquisit
mittelst einer besonderen Vorrichtung (spanischer Bock genannt) auf dem
Boden der Folterkammer, und durch Stricke, die an den Daumen und Zehen
befestigt und angezogen wurden, auf das Aeusserste ausgestreckt. Jeder dieser
Ruthenhiebe auf diesen so gespannten Rücken warf eine schwarz und blau
unterlaufene Schramme auf, die nach und nach aufsprang und einen bis auf
die Knochen zerfetzten Rücken zurückliess. Man brauchte diese Folter auch
noch in neuerer Zeit; doch hat man nie gewagt, mehr als fünfzig bis achtzig
Streiche auf Einmal geben zu lassen.“


[322] Les procédures de sorcellerie à Neufchâtel par Charles Lardy (Neufchâtel
1866 S. 42).


[323] S. Freundschaftliche und vertrauliche Briefe, den sogenannten sehr berüchtigten
Hexenhandel zu Glarus betreffend. Von H. L. Lehmann. Zürich 1783.


[324] Nach Obigem ist zu berichtigen, was H. Schreiber (die Hexenprozesse
in Freiburg etc. S. 43) sagt: dass nämlich das letzte Beispiel von der Hinrichtung
einer Hexe 1780 zu Glarus in der katholischen Schweiz gegeben
worden sei. Die Katholiken zu Glarus hatten gar keinen Antheil an dem
Ereignisse.


[325] Lehmann a. a. O. Heft II. S. 88 ff.


[326] Scholtz, über den Glauben an Zauberei in den letztverflossenen vier
Jahrhunderten. Breslau 1830. S. 120.


[327] W. Scott, Briefe üb. Däm. Th. II. S. 113.


[328] Eine offizielle Berichterstattung über den „Glaubensakt“ erschien unter
dem Titel: L'Atto publico di fede solennemente celebrato nella città di
Palermo à 6. Aprile 1724 dal Tribunale del S. Uffizio di Sicilia. Descritto
dal D. D. Antonino Mongitore, Canonico etc. Palermo 1724. — Vgl. Reusch,
Theol. Literaturbl. 1873, Nr. 3.


[329] Noch im Jahr 1809 lebte in Baiern ein alter Mann, der einst wegen
angeblicher Zauberei unschuldig torquirt worden war und alle Marter glücklich
überstanden hatte. Derselbe pflegte bei dem baierischen Rentamte zu
Mitterfels allmonatlich seinen Gnadengehalt in Empfang zu nehmen und dabei
sich noch in den beiden Kanzleien ein Almosen einzusammeln. Neu angestellten
Beamten, welche den Mann zum ersten Male sahen, musste er dann die
verschiedenen Arten der Folterung, die er erlitten, beschreiben, wobei er an
seinen ausgerenkten Händen und Füssen es sehen liess, bis zu welchem Grade
er gemartert worden war. — Schuegraf, der damals als Schreiber bei dem
Amte fungirte, theilt dieses in der Zeitschr. für d. Kulturgesch. 1858, S. 765
bis 766 mit.


[330] Schuegraf, S. 767.


[331] Buchmann, S. 324.


[332] Lenormant, S. 493.


[333] Siehe die zahlreichen Angaben bei Wuttke, „Der deutsche Volksaberglaube
der Gegenwart“ und bezüglich der Schweiz in der Schrift des Pfarrers
Thellung in Biel: „Der Aberglaube nach seinen verschiedenen Erscheinungen“
(Biel, 1867).


[334] Schwalbe, Ueber Wetteraberglauben (Berl. 1876 S. 5).


[335] Vgl. Oberyssel'sche Zeitung vom Dienstag, 25. März 1823 und Scheltema,
Beil. S. 99–101. — Schindler („Der Aberglaube des Mittelalters“,
S. 305) sagt: „Noch im Jahr 1832 wurde in der Gegend von Danzig eine
Unglückliche hinausgefahren und auf grausame Art ertränkt; und noch 1854
wurde in meiner Nähe eine alte Frau beerdigt, die im ganzen Dorfe als Hexe
galt, und der man desshalb die Leichenbegleitung versagte.“


[336] Waldbrühl, Naturforschung und Hexenglaube, S. 37–38 in Virchow's
und v. Holtzendorff's Vorträgen, Heft 46.


[337] Horst, Zauberbibl. B. VI. S. 368. — Das Ereigniss, welches Horst
S. 373 desselben Bandes aus dem Mémorial Bordelais mittheilt, ist offenbar
nicht ein weiteres, sondern das bereits S. 368 erzählte Vorkommniss.


[338] Cordier, Légendes des Hautes Pyrénées, Lourdes, 1855, S. 79–88 und
Hartpole Lecky, I. S. 3–4.


[339] Dieselben hatten ihr bereits mit einem schneidenden Instrument über
der Brust einen langen Schnitt beigebracht. Die Maréchaussée bemächtigte
sich der Verbrecher. S. Horst, Zauberbibl. B. VI. S. 371.


[340] Die Nachrichten über die Hexenverfolgung in Mexiko bis zum Jahr
1874 sind — da uns die Originalquellen nicht zu Gebote standen, aus Nippold
„Die gegenwärtige Wiederbelebung des Hexenglaubens“ S. 11–12 wörtlich
entlehnt.


[341] Selbst in der allerneuesten Zeit liefert Russland noch derartigen,
fast unglaublichen Stoff. Zeitungen aus dem Februar des Jahres 1879 melden:
„In dem Dorfe Wratschewo des Nowgoroder Gouvernements ist ein Bauernweib
Namens Agrafena Ignatiewa von den Einwohnern des genannten Dorfes
wegen Verdachts der Hexerei lebendig verbrannt worden. Die Aeltesten des
Dorfes liessen Thür und Fenster des Hauses, in welchem die vermeintliche
Hexe wohnte, mit Brettern verschlagen, hierauf Stroh und Holz um das Haus
legen und schliesslich das Haus mit der „Hexe“ verbrennen. Das unglückliche
Opfer der abergläubischen Bauern wurde im buchstäblichen Sinne des
Wortes zu Asche verbrannt. Ueber hundert Dorfbewohner, darunter der
Ortspope, wohnten diesem schrecklichen Schauspiele bei. So geschehen
im Jahre 1879.“


[342] Praelectiones theologicae, quas in Coll. Rom. S. J. habebat.
Wir benutzen hier die erste Regensburger (überhaupt die einundzwanzigste)
Ausgabe des Werkes, welche 1854 erschien. Der von uns besprochene Abschnitt
de daemonum cum hominibus commercio findet sich daselbst vol. V.
p. 31–54.


[343] Vgl. Avanzini, de constitutionibus apostolicae sedis, Romae, 1872. S. 67.


[344] Wir berichten hier über dieses Buch nach den sehr ausführlichen Excerpten,
welche F. Nippold seiner Schrift, „Die gegenwärtige Wiederbelebung
des Hexenglaubens“ S. 18–35 aus demselben mitgetheilt hat.


[345] Das Alles wollte Vilmar aus seiner „Erfahrung“ wissen!


[346] Sonst wird dieses nur von Gott gelehrt!


[347] Es ist uns durchaus unerfindlich, woher Vilmar dieses weiss.


[348] Man denke an die Wasserprobe der Hexen!


[349] Der mit dem Kanon Episcopi zum Theil übereinstimmende angebliche
Kanon des Conzils zu Agatha lautet: (Burchard. Decret. lib. X. cap. 29):
Perquirendum, si aliqua femina sit, quae per quaedam maleficia et incantationes
mentes hominum se immutare posse dicat, id est, ut de odio in amorem,
aut de amore in odium convertat, aut bona hominum aut damnet, aut
subripiat. Et si aliqua est, quae se dicat cum daemonum turba, in similitudinem
mulierum transformata, certis noctibus equitare super quasdam bestias,
et in eorum consortio adnumeratam esse; haec talis omnimodis scopis correpta
ex parochia ejiciatur. — Uebrigens ist dieser Kanon nicht von der Synode zu
Agde aufgestellt, sondern ist späteren Ursprungs. S. Hefele, Conziliengesch.
B. II. S. 641.


[350] Anzeiger zur Kunde der deutschen Vorzeit, 1839, S. 119 ff.


[351] Von den alten Bacchanalien hatte auch schon Cardanus (de rerum
varietate XV. 80) das Hexenwesen abgeleitet, nur dass er das ursprünglich
Wirkliche zuletzt in Einbildung übergehen liess: Haec quidem procul dubio
ab Orgiis antiquis, in quibus mulieres bacchabantur palam, ortum habuerunt.
Deinde metu legis talia prohibentis clam celebrari coepere. Et ubi illud
etiam prohibitum est, vel ipsa cogitatione agere perseverarunt; adeo inveterati
erroris opinio constans est.


[352] Die Sage von den Hexen des Brockens und deren Entstehen in vorchristlicher
Zeit durch die Verehrung des Melybogs und der Frau Holle. Quedlinburg
und Leipzig 1839.


[353] Man sehe z. B. §. 17, wo das deutsche Wort Teufel aus dem polnischen
diable hergeleitet und dieses wiederum durch iable (Apfel) mit vorgesetztem
Artikel erklärt wird, indem der Apfel die erste Veranlassung zum
Bösen gewesen sei, wie auch malum den Apfel und das Böse bedeute.


[354] In den Abhandlungen „Ein Hexenprozess aus der Mitte des siebenzehnten
Jahrhunderts, mit einer Nachricht über das Verbrechen der Zauberei“
(in Hitzig's Annalen der deutschen und ausländ. Kriminalrechtspflege, B. I.
1828, S. 431–456) und „Beitrag zur Gesch. der Zauberei“ (ebendas. B. II.
S. 182–194) und in seinem „Handbuch des Strafrechts“ S. 54 ff.


[355] z. B. VIII. de sacris Mercurii et Jovis.


[356] z. B. I. de sacrilegio ad sepulchra mortuorum; V. de sacrilegiis per
ecclesias.


[357] z. B. XIX. de petendo quod boni vocant Sanctae Mariae; IX. de sacrificio,
quod fit alicui Sanctorum.


[358] Nämlich: X. de phylacteriis et ligaturis; XII. de incantationibus; XIII. de
auguriis vel avium vel equorum, vel bovum stercore, vel sternutatione; XIV. de
divinis et sortilegiis; XXX. de eo quod credunt, quia feminae lunam commendent,
quod possint corda hominum tollere juxta paganos.


[359] Nur ein einziges Mal, in einem am Ende des siebenzehnten Jahrhunderts
(1687) spielenden Brandenburgischen Hexenprozess sind wir einem auf Verführung
durch eine „Tartar'sche“ (d. h. Zigeunerin) lautenden, auf der Folter
erpressten Geständniss begegnet. S. Raumer in den Märkischen Forschungen,
Berl. 1841, S. 260.


[360] Kriminalverfahren bei Hexenpr. im Bisth. Bamberg etc. §. 5.


[361] Cardanus (de rerum varietate XV. 80) hatte im Wesentlichen dieselbe
Vermuthung aufgestellt.


[362] Wenn, wie diess in einem der von Raumer mitgetheilten Fälle geschieht,
ein Versuch durch Rattengift zu tödten mit unter den übrigen
Beschuldigungen gegen eine Person vorgebracht wird, so steht diess neben
der Zauberei, nicht darin, wie denn anderwärts auch z. B. Diebstahl, Brandstiftung
u. a. daneben vorkommt.


[363] Agobardi Liber contra insulsam vulgi opinionem de grandine et tonitruis.
Cap. 16.


[364] De praestig. daemon. B. III. Cap. 17.


[365] Silva silvarum, Cent. X. p. 501, ed. Amstelod.


[366] La sorcellerie au 16. et au 17. siècle, Paris, 1871, S. 130 ff.


[367] Z. B. in buseckischen Akten: — „Actum den 29. April. A. 1656 ....
Frage: Woraus dann die Hexensalbe gemacht werde? Resp. Aus den Hostien,
welche sie und alle Hexen beym abendtmahl in der Kirchen auss deme Mundt
genommen, in der handt behalten, dem Teuffel beym Hexen Danz geopffert
und solche nachgehents wieder von Ihme bekommen, den heiligen Wein empfangen
sie in der Kirche in gedancken auch ins Teuffels nahmen. Sie P. Beklagtinn
seye da bevor umb ein Kindt kommen, das habe sie auch dazu gebraucht.
Die scheiden Möllerin, die Butsch, dess Herrn Fraw haben die
Salben helffen kochen.“


[368] Magnet. Archiv III. St. 1.


[369] Vgl. die Schrift: Des hallucinations ou histoire raisonnée des apparitions,
des visions, des songes, de l'extase etc. par A. Brierre de Boismont
(Paris, 1845), S. 135.


[370] S. die Nachweisungen bei Schindler, der Aberglaube des Mittelalters,
S. 286–287.


[371] Abgedruckt in Westermann's Jahrbuch der Illustrirten deutschen Monatshefte,
B. X. S. 258 ff.


[372] Diess hat auch der abergläubische Le Loyer eingesehen, nur dass freilich
diese Einsicht ihn desto mehr an der objektiven Wirklichkeit der Hexerei festhalten
liess: Les sorcières sont interrogées séparément et à part, et toutes
concordamment tombent en mesmes confessions, remarquent les circonstances
et dépendances, s'accordent du temps, de l'heure et de la façon sans varier,
comme il serait très-difficile qu'elles ne variassent, s'il y avait de la mélancholie
et fureur en elles. Puis confrontez-les ensemble, elles y persistent.
Le Loyer, Discours et histoires des spectres, visions etc. Paris 1605, p. 136.


[373] Es ist erst geschehen, nachdem das Vorhergehende (von Soldan) bereits
niedergeschrieben war.


[374] Abgedruckt in dem Sammelwerk: „Vorträge über Tortur, Hexenverfolgung,
Vehmgerichte“ etc. — (Hamburg, 1844 ff.) B. I. S. 97 ff.


[375] Bezüglich der Lehre Vilmar's von der Kirche, von den beiden Sakramenten,
von der Absolution, Ordination, Confirmation und Ehe ist dieses schon
unzählige Male nachgewiesen worden. Das Unevangelische seiner Lehrweise
geht aber noch viel weiter. In seiner Dogmatik, B. I. S. 111 z. B. behauptet
er die perspicuitas Scripturae S. nur für das „Lehr- und Hirtenamt“ der Kirche,
nicht für die Christen überhaupt. Die heil. Schrift hat „Deutlichkeit nur für
dieses Amt, welchem dann die Deutlichmachung für die Individuen der
Gemeinden obliegt.“ So sagt Vilmar!


[376] In unzähligen Hexenprozessen, namentlich in den Torturprotokollen ist
es in herzbewegendster Weise zu ersehen, in welcher Stärke der Glaube an
Gott, das Vertrauen zum Erlöser (der sich oft in der Form des Gebets, oft
in lautesten Angstschreien ausspricht) die Herzen der Hexen erfüllte. Die Richter
und Peiniger erscheinen da nicht als die Streiter Christi, sondern als — Teufel!


[377] Er sagt S. 170: „An und für sich ist man nicht berechtigt, diese dem
Gesetze angemessenen Todesurtheile als Greuel zu bezeichnen, wie das längst
herkömmlich ist, und auch das Gesetz (in der Carolina) selbst, wird man
nicht ohne Weiteres einen Greuel nennen dürfen. — S. 172: Allerdings bestanden
prozessualische Regeln für die Constatirung eines Gerüchts und so
ganz in den Tag hinein, etwa nach dem Massstabe heutiges Tags umlaufender
Gerüchte, wurde nicht verfahren. Dazu war die Zeit noch viel zu fest und
wenigstens in Sitte und Lebensordnung zu zähe. Im heutigen Sinne leichtfertig
nahm man das Gerücht nicht.“ — Mehr kann man nicht verlangen,
wenn der Hexenprozess vertheidigt werden soll.


[378] Was soll man z. B. dazu sagen, wenn Vilmar S. 169 erzählt: „So
lange es Hexenprozesse gegeben hat, galt der Anklageprozess; erst als
der, in der neuesten Zeit wieder aufgehobene, Inquisitionsprozess
eingeführt wurde, nahmen die Hexenprozesse ab und hörten bald ganz auf!“
Die einzige Stelle der Abhandlung, aus der sich vermuthen lässt, dass Verf.
ein auf den Hexenprozess bezügliches Buch der neueren Literatur in Händen
gehabt hat, ist der dem grossen Rechtslehrer v. Wächter (S. 172) desshalb
gemachte Vorwurf „arger Leichtfertigkeit“, weil dieser gesagt habe, „es
habe, um die Tortur zu erkennen, nur bedurft, dass ein altes Weib triefäugig
gewesen sei, wozu dann leicht noch irgend ein Indizium zu finden
gewesen sei“.


[379] Dieses wird auch von A. F. Köppen in seiner trefflichen Abhandlung
(Wigands Vierteljahrschrift, B. II. S. 51) zugegeben, indem er sagt: „Allerdings
ist es höchst wahrscheinlich, dass die Hexerei als das (angebliche)
Modeverbrechen der Zeit, mancherlei wirkliche, d. h. bürgerliche Verbrechen
gleichsam absorbirt habe, dass also bei einzelnen Verbrechen kein bloss eingebildeter,
sondern auch ein reeller Thatbestand vorlag. Einige angebliche
Hexen mögen Kindesmörderinnen, andere Giftmischerinnen gewesen sein, noch
andere durch Quacksalberei und Sudelköcherei u. dgl. reellen Schaden gethan
haben. Indessen ist die Zahl derselben jedenfalls verhältnissmässig nur sehr
gering gewesen; und — was die Hauptsache ist — beweisen, juridisch beweisen
lässt sich das (Dank der Formlosigkeit des Hexenprozesses!) in den
allerwenigsten Fällen, ja vielleicht in keinem einzigen Falle mehr.“


[380] Wir erinnern an den oben B. I. 481 aus Hessen mitgetheilten Fall.
Ausserdem theilt v. Wächter aus einem juristischen Responsum vom Jahre
1647 (bei Nic. Brand, de legitima maleficos et sagas investigandi et convincendi
ratione, P. II. thes. 1) folgendes Vorkommniss mit: Ein preussischer
Soldat wollte sich mit Satans Hülfe unsichtbar, schuss- und hiebfest machen
und glücklich spielen können, wesshalb er dem Teufel sich zu ergeben beschloss.
Er setzte daher eine Schrift auf, in welcher er sich dem Teufel verschrieb
und unterzeichnete dieselbe mit Blut aus seiner Nase. Am Rande der
Schrift sprach er die Bitte aus, dass ihm der Teufel bald einen Gesandten
schicken möchte, von dem er das Nöthige lernen könnte. Diese Schrift wollte
er an einem Samstag Nachts auf einen Kreuzweg tragen, um sie so in die
Hände des Teufels zu bringen. Ehe er aber dieses ausführen konnte, fand
man die Schrift bei ihm, und es wurde ihm daher der Prozess gemacht, der
zu seiner Hinrichtung führte.


[381] Nach Pioneer Mail im spiritist. Journal The Medium and Daybreak,
4. Dezember 1874.


Vgl. z. B. die Schrift: „Ueber das Besessensein oder das Dasein und
den Einfluss des bösen Geisterreichs in der alten Zeit“ (Heilbronn, 1833,
S. 116 in 8o). — Das Vorwort der Schrift beginnt mit den Worten: „Der
Verfasser dieser Schrift hat seine Ueberzeugung von Dämonen-Besitzungen auf
eigene Anschauung gegründet, und zwei damit geplagte unglückliche Personen
— im Hause seines ihm so theuern Freundes, des Dr. Kerner in Weinsberg,
oft und aufmerksam beobachtet.“ — Der Schlusssatz der Abhandlung lautet
(S. 116): „Ich glaube an gute und böse Geister und an ihren Einfluss bis auf
die neuesten Zeiten. Der Mensch aber kann beiden widerstehen.“







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SOLDAN'S GESCHICHTE DER HEXENPROZESSE. ZWEITER BAND ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2934962062924911001_25048-cover.png
Soldan's Geschichte der Hexenprozesse.
Zweiter Band

Wilhelm Gottlieb Soldan and Heinrich






