
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Geschichte der Englischen Sprache und Literatur

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Geschichte der Englischen Sprache und Literatur


Author: Ottomar Behnsch



Release date: July 1, 2006 [eBook #18731]


Language: German


Credits: Produced by Louise Hope, David Starner and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GESCHICHTE DER ENGLISCHEN SPRACHE UND LITERATUR ***







This text uses a few less common characters:

yogh (ȝ),

accented ǽ,

short ĕ;

German-style „low-high“ quotation marks.

If the first group of characters don’t display properly—in
particular, if the ˘ and ´ marks do not appear directly above their
letter—or if the quotation marks appear as garbage, you may have
an incompatible browser or unavailable fonts. First, make sure that the
browser’s ”file encoding” or “character set” is set to Unicode (UTF-8).
You may also need to change your browser’s default font.



A few typographical errors have been corrected. They have been
marked in the text with mouse-hover popups.



See end of text for detailed notes on handling
of some aspects of the printed book: the letters yogh (ȝ) and thorn (þ),
headnotes and parallel translations.













manuscript samples




Facsimile der Exeter Handschrift.
(S. 69)


Cod. Vercell. Nº. CXVII p. 43. Andreas
1026_27.


Facsimile des (Caedmon) Cod. Bodl. Jun. XI
(S. 59.)







Geschichte


der


Englischen Sprache und Literatur


von


den ältesten Zeiten


bis


zur Einführung der Buchdruckerkunst.





Von


Dr. Ottomar Behnsch.



publisher's logo: eagle



Breslau,


Verlag von Joh. Urban Kern.


1853.






Einhalt



Vorrede



Einleitung

I. Die Kelten

II. Die Römer

III. Die Germanen



Erste Periode: Die angelsächsische Zeit

I. Die lateinische Sprache

II. Die angelsächsische Sprache



Zweite Periode: Die normännische Zeit

I. Der Verfall der angelsächsischen
Sprache

II. Die Entstehung der englischen Sprache



Dritte Periode: Die altenglische Zeit

I. Englische Poesie

II. Schottische Dichter

III. Prosa

IV. Die Einführung der Buchdruckerkunst





Vorrede.





Die erste englische
literaturgeschichte wurde als ein beitrag zu Chambers’ Educational
Course unter dem titel History of the English Language and Literature,
8. Edinburgh 1835, von R. Chambers herausgegeben und seitdem
mehrere male neu aufgelegt. Die für die sprachbildung wichtigste periode
von der gründung der angelsächsischen herrschaft bis zum jahre 1400 wird
indessen in diesem übersichtlichen, für den „general reader“ bestimmten
kleinen buche auf nur zehn seiten abgehandelt; auch hat der verfasser,
welcher sich über Chaucer’s veraltetes Englisch beklagt, der alten
sprache, wenn und wo nur möglich, ein modernes gewand geliehen. Nach
demselben plane ist ein grösseres werk, Cyclopædia of English
Literature, edited by R. Chambers, 2 vols. 8. Edinb. 1844,
bearbeitet, indem darin die altenglische literatur bis zum jahre 1400
nur mit fünf und dreissig druckseiten bedacht und fast überall eine
modernisirte orthographie eingeführt worden ist.


Die in Deutschland erschienenen englischen chrestomathien lassen
ebenfalls die alte sprache und literatur England’s unberücksichtigt. Das
handbuch der englischen sprache und literatur von H. Nolte und
L. Ideler, 4 Bde. 8. Berlin, beginnt seinen prosaischen theil mit
Bacon, und den poetischen mit Chaucer. Die vorzügliche Sammlung
Herrig’s, The British Classical Authors, 8. Braunschw. 1850,

eröffnet die englische und schottische poesie mit Chaucer und Barbour,
und die englische prosa mit Wycliffe. Auch das neueste werk dieser art,
das handbuch der englischen literatur, von A. Boltz und
H. Franz, 2 Bde. 8. Berlin, 1852, führt nach einer kurzen
sprachlichen einleitung Chaucer und Gower als älteste dichter, so wie
den ersteren und Wycliffe als erste prosaiker der englischen literatur
auf.


Für die zeit vor Chaucer fehlte es an einem buche, welches,
gleichsam als historische einleitung zu jenen angeführten grösseren
chrestomathien, eine pragmatische geschichte der englischen sprache und
literatur während ihrer gewaltigsten und wichtigsten veränderungen
enthielte und deren Übergänge anschaulich darstellte,—von dem
erlöschen der keltischen und römischen zu dem auftreten der
angelsächsischen sprache und der bildung einer reichen germanischen
literatur durch das medium der mit dem christenthume eingeführten
lateinischen kirchensprache,—von dem eindringen der
normännisch-französischen zu dem untergange der alten angelsächsischen
zunge,—von dem gegenseitigen verschmelzen beider idiome zu dem
entstehen einer eigenen mischsprache, der englischen, welche ihre macht
und verbreitung derselben zeit verdankt, in welcher das englische volk
seine selbstständigkeit errang: alle diese phasen der englischen
sprache, bis sie nach merkwürdigen wechselfällen durch die einführung
der buchdruckerkunst grösserer festigkeit und sicherheit entgegengeführt
wurde, soll die vorliegende arbeit schildern.








Einleitung.






I. Die Kelten.


Die alten griechischen
schriftsteller wussten wenig von dem westlichen und nördlichen Europa.
Herodot erzählt nur, dass der äusserste westen Europa’s von einem volke
bewohnt war, welches er Kyneten oder Kynesier nennt, und dass die Kelten
in den anstossenden ländern wohnten (Herod. Euterpe cap. 33 und
Melpomene cap. 49).A Die brittischen inseln kennt Herodot unter dem namen
Kassiteriden, von denen die Phönicier das zinn holten (Herod. Thalia
cap. 115). Der autor des dem Aristoteles zugeschriebenen buches „von der
welt“ (cap. 3) wusste bereits, dass jenseits der säulen des
Hercules in dem ocean zwei grosse inseln Albion1 und Ierne (Erin—Irland), die
britannischen genannt, jenseits der Kelten lägen, und in dem orphischen
argonautengedicht (edid. Hermann. Lipsiæ 1805. v. 1186) kommt die insel
Iernis vor. Dieses ist die älteste kunde von den namen dieser inseln,
welche auch von Polybius nicht vermehrt wird, indem er ebenfalls nur die
britannischen inseln als die fundorte des zinns bezeichnet. Strabo
verbindet die namen der Kassiteriden und britannischen 2 inseln. Ausser den Phöniciern

hatten auch die kaufleute von Karthago und Tartessus die zinninseln
unter dem namen Oestrymniden kennen gelernt, welche in der nähe von
Albion und zwei tagereisen zur see von Ierne lagen. Auch die phocäische
colonie Massilia und Narbo in Gallien trieben den zinnhandel über land.
Nachdem das zinn, wie Diodorus Siculus berichtet, von seinem fundorte
nach der insel Ictis (eine von der Scilly Islands) vor Britannien
gebracht und von da nach Gallien hinübergeführt worden war, wurde es auf
packpferden in dreissig tagereisen bis nach Narbo und nach Massilia
befördert (Diod. Sicul. V, 22. 39). Die Römer konnten trotz der
eifrigen nachfrage Scipio’s in Massilia und Narbo nichts näheres über
die eigentlichen fundorte des zinnes erfahren. Erst Publius Crassus,
wahrscheinlich von Cäsar gegen ende des ersten gallischen feldzugs zur
unterwerfung der gallischen stämme am kanal ausgeschickt, entdeckte den
weg des zinnhandels. Cäsar’s übergang nach Britannien im jahre 60 v.
Chr. lüftete den schleier gänzlich. Seine berichte (de bello Gall.
V, 13) über die britannischen inseln erwähnen bereits das um die
hälfte kleinere Irland unter dem namen Hibernia und eine zwischen diesem
und Britannien (medio cursu) liegende kleinere insel Mona, so wie
mehrere nördlich gelegene kleine inseln.



Nach Cäsar waren die bewohner des innern von Britannien die
ureinwohner3 der
insel und keltischen stammes, während die küsten mit belgischen
colonien, welche den namen ihrer mutterstämme auf dem festlande
führten,4 besetzt
waren. Die belgischen einwanderer, wahrscheinlich ebenfalls von
keltischer5 abkunft,
besassen gebäude nach sitte der Gallier, bedienten sich abgewogener
stücke erzes als geld, trieben ackerbau und viehzucht und waren weit
gebildeter als die brittischen ureinwohner, welche von milch und fleisch
lebten, sich tätowirten und in thierhäute kleideten. Von jenen Belgen
besassen wiederum die bewohner von Cantium (Kent) die meiste bildung.6 Diodorus Siculus
(V, 22) berichtet, dass auch die bewohner des belerischen
Vorgebirges (The Land’s End, Cornwall) wegen des grossen, durch den
zinnhandel entstandenen Verkehrs mit fremden feinere sitten hatten.


Die von Cäsar besiegten Britten bemühten sich bald um die
freundschaft ihrer sieger und unterhielten einen lebhaften verkehr mit
Rom unter Augustus und Tiberius. Während

der regierung des letzteren hatte in Britannien Cunobelinus die grösste
gewalt, welcher unter dem namen Cymbeline gegenstand der muse
Shakespeare’s geworden ist. Nach Cunobelin’s tode entstanden innere
unruhen in Britannien, welche den Römern eine erwünschte gelegenheit
gaben, das land zur provinz zu machen. Der kaiser Claudius sandte im
jahre 43 n. Chr. zuerst den Aulus Plautius nach Britannien, worauf er
sich selbst dorthin begab, die söhne des Cunobelinus besiegte, deren
hauptstadt Camulodunum (Colchester) in Essex einnahm und die herrschaft
der Römer im südosten von England befestigte. Vespasian fügte den
südwesten der römischen provinz zu, welche der Proprætor Ostorius
Scapula mit einer reihe von befestigten lägern oder forts vom Avon zum
Severn beschützte. Derselbe befestigte Camulodunum und machte es zum
hauptquartier der Römer; die stadt wurde als colonia mit öffentlichen
gebäuden und einem tempel des Claudius geschmückt, das eroberte land in
ihrer nähe aber unter die veteranen der legionen vertheilt. Nach
mannigfachen blutigen kämpfen mit den gegen das römische joch
anstrebenden Britten, in denen einerseits der sitz der druidischen macht
auf der insel Mona (Anglesea) von Suetonius Paullinus zerstört, und
andererseits Camulodunum und der emporstrebende handelsort Londinium von
den eingeborenen unter ihrer anführerin Boadicea verwüstet und
geplündert wurden, gelang es endlich dem römischen führer Agricola,
welcher eine menge castella in Britannien angelegt und im jahre 81 eine
anzahl forts quer über die insel von der mündung des Clyde bis zum Forth
gezogen hatte, ganz Britannien im jahre 84 unter die herrschaft der
Römer zu bringen. Dieser tapfere general, dessen flotte ganz Britannien
umschiffte und die Orkneys besuchte, machte sogar einen einfall in
Irland.7


Nunmehr hatten die verschiedenen keltischen stämme in Britannien,
denn brittisches volk kann man wohl nicht

sagen, ihre unabhängigkeit zum grössten theil auf immer verloren. Ihre
nationalität war damit gebrochen und wurde noch mehr geschwächt, als die
neuen herrscher ihr provinzielles verwaltungssystem auf die neue
eroberung übertrugen, das land mit legionen und hilfstruppen überzogen
und befestigte städte bauten; aus den wilden, aber freien Britten wurden
römische unterthanen und leibeigene. Zwar zählt noch Ptolemäus in seiner
geographie eine menge keltischer stämme in Britannien zugleich mit ihren
wohnsitzen8 auf,
allein ihre namen verschwinden nach und nach. Nur diejenigen Kelten,
welche in den gebirgen von Wales, oder von Schottland hausten, behielten
noch lange ihre wildheit und zum theil ihre unabhängigkeit, indem sie
sich auf das, wenn auch von den Römern angegriffene, aber nicht
unterworfene Irland und dessen stammverwandte bewohner stützen
konnten.


Die sprache der alten Britannier zu jener zeit, als die Römer ihre
siegreichen adler von Gallien aus nach Britannien trugen, war ein zweig
des alten Keltischen,9 welches im ganzen westlichen Europa gesprochen wurde,
gegenwärtig aber nur noch in Wales, in den hochlanden und auf den inseln
von Schottland, in Irland und auf der insel Man

unter dem namen des Welschen,10 Gælischen,11 Ersischen12 und Mankschen13 lebt, auf dem festlande aber sich noch in dürftigen
trümmern in der Bretagne14 und vielleicht am biskayischen15 meerbusen erhalten hat.



Celtic language family



diagram in
plain-text format



Das heutige Englisch hat von jener einst so weitverbreiteten und in
Britannien ausschliesslich gesprochenen sprache ausser einer
beträchtlichen anzahl eigener namen zur bezeichnung von orten, bergen
und flüssen nur sehr wenige

wörter (flannel, mattock, plaid, tartan, gyve, tackle, bran etc.) und
die meisten derselben erst in neuerer zeit angenommen. Schriftliche
denkmale der alten keltischen zeit existiren nicht mehr. Die Druiden,
deren vernichtung die Römer eifrig betrieben, da sie in ihnen die
erhalter der keltischen nationalität sahen und fürchteten, hielten es
nach Cäsar’s erzählung für unziemlich, ihre lehren der schrift zu
übergeben und überlieferten dieselben, so wie die volksmythen und
volkspoesien nur mündlich (Cæs. de bell. Gall. VI, 14). Die
brittischen münzen, deren mehrere erhalten sind, waren nachahmungen der
römischen und enthalten nur römische schriftzeichen.




II. Die Römer.16


Das römische Britannien stand bald in eben so lebhaftem verkehr mit
Rom und den provinzen des weltreichs, als Gallien, wozu Britannien der
verwaltung nach lange zeit gerechnet wurde. Die triumphe der römischen
heerführer und imperatoren über Britannien wurden als siege über die
bewohner der enden der erde zu Rom nicht minder durch glänzende aufzüge
als durch lobreden der ersten geister Rom’s gefeiert. Auch die genüsse
und herrlichkeiten, welche Britannien bot, wurden dabei nicht übersehen.
Juvenal besingt die brittischen austern aus Rutupiæ (Richborough):



Rutopinove edita fundo ostrea,



und schildert die wallfische der brittischen gewässer:



Quanto delphinis balæna britannica major.




Martial schrieb ein epigramm auf die zierliche gestalt (decus formae)
einer schönen Brittin, welche er Claudia Rufina nennt.


Dafür trug aber auch Rom seine cultur, der Gallien schon in so hohem
masse theilhaftig geworden war, nach Britannien. Martial brüstet
sich:



Dicitur et nostros cantare Britannia versus;



und Juvenal feiert die ausbreitung der klassischen gelehrsamkeit und
redekunst von Gallien aus nach Britannien:



Nunc totus Graias nostrasque habet orbis Athenas:

Gallia causidicos docuit facunda Britannos;

De conducendo loquitur jam rhetore Thule.



Die römischen legionen und zuströmenden bewohner aus allen gegenden
des römischen weltreiches veränderten auch das äussere aussehen des
landes; überall entstanden aus den stehenden lägern und in der nähe der
römischen forts örter und städte, welche durch ein umfassendes
strassensystem mit einander verbunden waren; tempel und altäre, villen,
säulenhallen, bäder, kostbares mosaik und alle andern schöpfungen der
römischen baukunst fanden sich in Britannien. Schon Tacitus spricht von
London als einem grossen handelsorte, und Ptolemäus erwähnt eine menge
römisch-brittischer städte, darunter Rutupiæ (Richborough) als
hauptlandungspunkt vom festlande aus, Darvernum oder Durovernum
(Canterbury), Venta (Winchester), Aquæ calidæ (Bath), Ischalis
(Ilchester), Durnovaria (Dorchester), Saliva (Silchester), Corinium
(Cirencester), Camulodunum (Colchester), Verulamium (St. Albans),
Lindum (Lincoln), Ratæ (Leicester), Eburacum (York), Isurium
(Aldborough), Caturactonium (Catteric), Olicana (Ilkley), Epiacum
(Lanchester), Vinnovium (Binchester), Deva (Chester), Viroconium
(Wroxeter) u. s. w. Allein im norden zählt Ptolemäus mehr als
zwanzig grössere städte auf.


Dass die Römer Britannien als völlig unterworfen betrachteten, geht
auch daraus hervor, dass sie mehrere legionen als überflüssig allmälig
aus dem lande zogen und nur noch vier, die II., VI., IX. und XX. als
genügende besatzung darin stehen liessen. Von diesen stand die II. zu

Isca (Cærleon) und die XX. zu Deva (Chester), um die bergbewohner von
Wales, Cumberland und Westmoreland im zaume zu halten und das land vor
den raubzügen der irischen seeräuber zu schützen, welche im Severn und
Dee zu landen pflegten. Die VI. legion stand zu Eburacum (York), um die
nördlichen gebirgsbewohner zurückzuscheuchen, wo sich auch die IX.
wahrscheinlich in kleineren grenzforts zerstreut befand, denn der norden
von Britannien bis an den caledonischen wald war dicht mit forts und
militärischen posten besetzt. Im süden befanden sich dagegen in der
ersten zeit der römischen herrschaft nur geringere mannschaften
zerstreut.


Während sich die Römer so in den fruchtbaren niederungen des
südlichen und östlichen England’s ausbreiteten und befestigten, wurden
die schwer zugänglichen gebirge im westen und norden die natürlichen
festen der alten aus ihren früheren besitzungen verjagten Kelten, welche
sich zunächst von der Sylva Caledonica17 im norden unter dem namen Caledonier den
römischen besitzungen so furchtbar und bekannt machten, dass der
gesammten alten keltischen und unabhängigen gebirgsbevölkerung
Britanniens der name Caledonier zu theil wurde. Als der kaiser Hadrian
im jahre 120 persönlich nach Britannien kam, war es seine hauptsorge,
diese Caledonier zurückzutreiben und zu ihrer abwehr quer über die insel
eine 70 englische meilen lange, ununterbrochene, massive mauer vom
Solway bis zum Tyne (von Carlisle bis Newcastle, oder genauer von
Bowness am Solway Firth bis Wall’s End am Tyne) aufzuführen, welche auf
der südlichen seite durch einen erdwall und tiefen graben vermehrte
sicherheit erhielt und ausserdem noch von 23 stationsplätzen mit
dazwischen liegenden forts und wachtthürmen geschützt wurde. Unter dem
nachfolger Hadrian’s, dem kaiser Antoninus Pius, trieb der proprätor
Lollius Urbicus die Caledonier noch weiter zurück und führte eine neue
befestigungslinie mit forts und thürmen weiter nach norden

quer über das land vom Forth bis zum Clyde, indem er dabei alte, schon
von Agricola angelegte befestigungen benützte. Die verbindung der forts
war durch einen ununterbrochenen erdwall hergestellt, welcher zu ehren
des kaisers den namen Antonin’s wall erhielt. Gegenwärtig heisst dieser
wall Graham’s Dike, und die mauer Hadrian’s18 ist unter dem namen Pictenmauer
bekannt.


Es wurden jetzt auch in Britannien die vorboten des nahenden
verfalles der römerherrschaft in dem streite um den besitz des
kaiserthrones sichtbar. Auch die britannischen heerführer nahmen mit den
in Britannien befindlichen legionen daran theil. Pertinax war kurze zeit
kaiser, und Albinus wurde erst nach schwerem kampfe im jahre 197 von
Severus bei Lyon besiegt und getödtet. Während dieser kämpfe, durch
welche die aufmerksamkeit der römischen soldaten nach süden gelenkt
wurde, erneuerten die Caledonier ihre einfälle. Zu gleicher zeit tritt
an der nördlichen ostküste England’s, unmittelbar nördlich von dem
Antonin’s walle ein neues streitbares volk gegen die Römer auf, welches
von Dio Cassius Mäaten genannt wird, deren rückzug der nach Albinus tode
von Severus zum proprätor ernannte Virius Lupus nur mit golde erkaufen
konnte. Die plötzliche erscheinung dieser Mäaten zwischen den jenseits
derselben hausenden Caledoniern und den Römern hat zu der annahme
veranlassung gegeben, dass sie ein über das meer gekommener
skandinavischer stamm gewesen seien. Sicheres ist nicht aufzufinden,
indem ihr name bald wieder verschwindet. Als Virius Lupus nach einigen
jahren dem erneuten andrängen der nördlichen feinde keinen erfolgreichen
widerstand leisten konnte, eilte der kaiser Severus im jahre 208 nebst
seinen beiden söhnen Geta und Caracalla durch Gallien mit einem grossen
heere nach Britannien und drang im folgenden

jahre nach Herodian’s bericht unter unsäglichen beschwerden und
ununterbrochenen kämpfen durch gebirge, wälder und sümpfe bis an die
nördlichste küste Britannien’s vor, durch welchen zug es zum ersten mal
über allen zweifei erhoben wurde, dass Britannien eine insel sei. Gegen
ende des Jahres 209 kehrte Severus nach Eburacum (York) zurück, wo er am
4. februar 211 starb.


In den folgenden jahren der schwäche des römischen reiches zeigte
sich bei den befehlshabern in Britannien die neigung, sich unabhängig zu
machen, welches auch dem Carausius unter der regierung des Diocletian
gelang. Unterdessen ging eine grosse veränderung im norden vor. Man
nimmt nach einer späteren, zu Beda’s zeit bekannten Überlieferung an,
dass einwanderer aus Irland unter einem führer, welcher Reuda genannt
wird, in das westliche Schottland drangen und die grundlage desjenigen
Volkes wurden, das später dem ganzen norden von Britannien den namen
Schottland gab. Die alten Caledonier und die jüngeren Mäaten
verschwinden von dem geschichtlichen schauplatz, und an ihre stelle
treten die Picten19
und Scoten nebst einem neuen stamme, den Attacotten, deren wildheit bald
gefürchtet wurde. In diese zeit fallen auch die ersten streif- und
raubzüge der germanischen und scandinavischen seefahrer nach den
östlichen und südöstlichen küsten Britannien’s. Um diesen einfällen zu
begegnen, wurde eine reihe forts an den südöstlichen küsten errichtet
und zu Gessoriacum (Boulogne) in Gallien, ferner in den häfen des
heutigen Kent, Sussex und Hampshire eine bewaffnete flotte unterhalten.
Ein Bataver aus dem stamme der Menapier, Carausius, schwang

sich zum oberbefehlshaber der flotte auf und errang viele siege über die
seeräuber. Durch seine erfolge kühn gemacht, verband er sich mit den
deutschen stämmen auf der Britannien zunächst liegenden nordküste des
festlandes, bemächtigte sich Gessoriacum’s, des schlüsseis zur überfahrt
nach Britannien, und machte sich zum mitkaiser Diocletian’s und
Maximian’s, welche würde und macht er während eines zeitraumes von
sieben jahren 287 bis 293 zu behaupten verstand, indem er zugleich die
seeräuber und die Scoten von den grenzen zurückhielt. Seine macht endete
mit seinem tode, den er von der hand des Allectus erhielt, welcher sich
bis 296 als herrscher behauptete, in welchem Jahre Constantius seine
truppen schlug, und Allectus in der schlacht das leben verlor.
Constantius selbst starb 306 zu York, der römischen hauptstadt von
Nordbritannien, worauf sein sohn Constantin der grosse noch bis 312 in
Britannien blieb, ehe er alleinherrscher der römischen welt wurde. Die
folgenden inneren kriege um den römischen thron entblössten Britannien
von truppen, weshalb die Picten und Scoten ihre raubzüge in den süden
des landes erneuerten. Sie wurden von dem magister armorum Lupicinus mit
in der eile zusammengerafften Herulern, Mösiern und Batavern vertrieben,
wonach das land einige zeit der ruhe genossen zu haben scheint.


Unter Julian’s regierung mögen die stürme der nördlichen feinde, so
wie die einfälle der Dänen und Sachsen zur see von neuem begonnen haben,
denn bald nach der thronbesteigung des Jovian ist Britannien von allen
seiten bedrängt, ohne dass bis in die zeit seines nachfolgers
Valentinian irgend ein erfolgreicher widerstand geleistet worden wäre.
Valentinian überliess seinem bruder Valens die regierung des ostens und
verwendete seine eigene ganze kraft auf die erhaltung des westens. Im
jahre 368 erhielt er auf dem wege von Amiens nach Trier die nachricht
von einem neuen und furchtbaren einfalle der barbaren, welche den
befehlshaber der seeküste (bereits litus saxonicum genannt) Nectaridus
besiegt und erschlagen und den befehlshaber des nördlichen Englands,
Fullofaudes, in einen hinterhalt gelockt und getödtet hatten. In dieser
grossen noth wurde Theodosius

nach Britannien geschickt, welcher die feinde mit der plünderung der
gegend um London beschäftigt fand. Es gelang ihm, die raubscharen zu
verjagen und ihnen die beute zum theil wieder abzunehmen. Aus seiner
proklamation, wonach denjenigen, welche zu ihrer pflicht zurückkehren
würden, verzeihung zu theil werden sollte, worauf auch eine grosse
anzahl von den räuberischen horden abfiel, geht deutlich hervor, dass
die unterjochte eingeborene (keltische?) bevölkerung gemeinsame sache
mit den fremden machte. Nachdem Theodosius die ankunft des Civilis,
eines neuen civilgouverneurs von Britannien, und des Dulcitius mit
hilfstruppen, unter denen sich auch ein haufe Deutscher (numerus
Allemannorum) mit ihrem „rex“ Fraomarius befand, in London abgewartet
hatte, begann er seinen feldzug gegen norden und endigte ihn so
glücklich, dass er den Picten und Scoten sogar den theil des landes
zwischen der mauer Hadrian’s und dem walle Antonin’s, welchen sie in
vollem besitze hatten, wieder abnahm und die sehr beschädigten städte
und forts zur abhaltung der barbaren wiederherstellen konnte. Mit dem
danke der friedlichen einwohner und dem wegen der besiegung der
germanischen seeräuber erhaltenen beinamen Saxonicus (Pacatus
Paneg. Theod.) verliess Theodosius die insel, nachdem er zuvor die
ehrgeizigen pläne des Valentinus und Frontinus durchkreuzte; sie waren
wegen politischer intriguen nach Britannien verbannt worden und setzten
dieselben hier fort, indem sie eine verschwörung anstifteten, welche die
losreissung Britannien’s von der römischen herrschaft bezweckte.


Als der sohn des Theodosius, von Gratian zum nachfolger auserlesen,
die kaiserliche würde annahm, empörte sich im jahre 383 Maximus, ein
geborener Spanier, mit dem heere in Britannien und machte sich zum
gegenkaiser. Dieser aufstand war in so weit glücklich, als Maximus nach
seiner landung an der mündung des Rheins auch von den legionen in
Germanien als kaiser begrüsst wurde. Theodosius sah sich genöthigt, dem
neuen kaiser die provinzen Spanien, Gallien und Britannien zu
überlassen, womit dieser sich aber nicht begnügte, sondern im günstigen
Augenblicke

über die Alpen ging und in Italien einfiel, wo er aber, von Theodosius
besiegt, die krone mit dem leben verlor. Nach dem siege über Maximus
begab sich Theodosius nach Gallien und schickte den Chrysanthus als
statthalter nach Britannien, welcher dort die ruhe wiederherstellte. Der
zug des Maximus ist von den alten geschichtsschreibern, besonders von
Geoffrey von Monmouth (V, 14) zur einführung mancher fabeln in die
englische geschichte benützt worden. Britannien, sagen sie, soll durch
Maximus so von aller waffenfähigen mannschaft entblösst worden sein,
dass es nicht mehr im stande gewesen, sich gegen die einfälle der
barbaren zu schützen; ferner sollen die brittischen scharen, welche dem
Maximus nach Gallien folgten, nach dessen niederlage sich in Armorica
niedergelassen und diesem lande den namen Bretagne oder Kleinbritannien
gegeben haben, worauf man die 11000 Jungfrauen, deren gebeine der stadt
Cöln zugefallen seien, aus Britannien nach der Bretagne geschickt habe,
um jenen scharen als weiber zu dienen. Aus der notitia imperii, welche
um diese zeit entstanden ist, geht indessen hervor, dass zwar die XX.
legion, welche lange zu Deva (Chester) gestanden hatte, gänzlich aus
Britannien herausgezogen war, dass aber zwei legionen mit zahlreichen
hilfstruppen immer noch zum schutze Britannien’s dienten und zwar
dieselben, welche immer in diesem lande gestanden hatten: die VI. legion
in ihrem alten hauptquartier zu Eburacum (York), und die II. legion,
welche aber von Isca nach Rutupiae an die südöstliche küste verlegt
worden war, entweder um die einfälle der Sachsen abzuwehren, oder um die
Verbindung mit Gallien zu unterhalten. Dabei waren die südöstlichen und
östlichen küsten stark befestigt und mehrere neue forts errichtet
worden.


Im anfange des fünften Jahrhunderts empörten sich die soldaten in
Britannien und machten einen gewissen Marcus und bald darauf den
Gratian, einen britannischen stadtbürger,20 zum kaiser, welcher jedoch nach vier monaten von

ihnen wieder erschlagen wurde. Hierauf folgte ein gemeiner soldat, der
wegen seines namens Constantinus zum kaiser gewählt wurde. Dieser hielt
sich einige zeit, wurde auch in Gallien, wo er die hereinbrechenden
Deutschen schlug, als kaiser des abendreiches begrüsst und bekam auch
Spanien in seine gewalt. Einige jahre später, als der kaiser Honorius
durch den tod Alarich’s im jahre 411 von diesem furchtbaren feinde
befreit war, sandte er Constantius mit einer grossen armee gegen
Constantinus, welcher in Arles eingeschlossen, zur übergabe gezwungen
und später in Ravenna getödtet wurde. Der sieg des Constantius war weder
im stande, das in seinen grundfesten erschütterte reich zu halten, noch
Spanien, Gallien und Britannien zu beruhigen. Diese provinzen
unterwarfen sich der römischen herrschaft nicht mehr, sondern erwehrten
sich ihrer feinde, so gut sie konnten.


Während Constantinus in Gallien kriegte, hatten die brittischen
städte im jahre 409 die unmächtigen kaiserlichen regierungsbeamten21 abgesetzt, die
plündernden Sachsen mit den waffen in der hand vertrieben, und waren von
Honorius, welcher in Italien von den Gothen geängstigt wurde, im jahre
410 sogar aufgefordert worden, sich selbst zu beschützen,22 denn die römischen
legionen, welche ununterbrochen fast fünfhundert jahre lang in
Britannien geherrscht hatten, waren von Constantinus nach Gallien
geführt worden und kehrten nicht mehr zurück, da der abendländische
kaiser zu grosse mühe hatte, Italien vor den anstürmenden barbaren zu
beschützen, um eine entfernte und an den grenzen durch fortwährende
einfälle unermüdlicher feinde bedrohte provinz zu vertheidigen:
Britannien ward sich selbst überlassen.


Durch die römerherrschaft war Britannien der civilisation gewonnen
worden. Das land befand sich während

derselben in einem blühenden zustande, war in allen theilen mit schön
gebauten Städten bedeckt und mit einem netz gut angelegter strassen
überzogen, wovon das grosse Itinerarium23 des römischen reiches, welches unter dem namen
des Antoninus Augustus bekannt ist und wahrscheinlich aus dem jahre 320
herrührt, so wie ein anderes Itinerarium zeugniss ablegt, welches
Richard von Cirencester, ein mönch des vierzehnten jahrhunderts, aus
einem alten wegebuche oder einer alten karte entnommen haben soll.24 Die vielen
römischen alterthümer, strassen, brücken, wasserleitungen, tempel,
villen, thürme, wohngebäude, altäre, votivtafeln, gräber, waffen,
schmucksachen und andere gegenstände des täglichen lebens wie der kunst,
welche in späterer zeit über ganz England zerstreut gefunden worden
sind, liefern den unumstösslichen culturhistorischen beweis von
Britannien’s blüthe unter den Römern.25


Wenn man aber von Römern in den provinzen des grossen weltreichs
spricht, so darf man während der kaiserzeit bei diesem worte nur noch
selten an die bewohner Rom’s denken. Die ältesten römischen colonisten
in den eroberten ländern bestanden freilich meist aus römischen bürgern
und soldaten, welche ihre zeit ausgedient hatten, oder nicht länger zu
dienen im stande waren, und für geleistete kriegsdienste durch
landschenkungen belohnt werden sollten. Sie überkamen mit dem lande, das
ihnen gegeben ward, zugleich die pflicht, die neue stadt und ihr gebiet
zu schützen. In

dieser weise ward Camulodunum (Colchester) gegründet, wie wir aus
Tacitus erfahren. Als sich die herrschaft der römer ausdehnte, wurden
den römischen legionen zahlreiche hilfstruppen beigegeben, welche aus
der jungen mannschaft der unterjochten provinzen ausgehoben waren. So
stand nach der Notitia imperii die 26. cohorte der Britten in Armenien,
die 4. Ala der Britten kämpfte in Egypten, ein haufen Britten hatte sein
standquartier in Spanien, ein anderer in Illyrien; andere brittische
hilfstruppen standen in Gallien, Italien und anderen theilen des
römischen reiches. In Britannien dagegen befanden sich fremde krieger,
unter andern auch eine afrikanische legion, zu welcher auch schwarze
Aethiopier gehörten. Aus solchen hilfstruppen entstanden zuweilen
colonien in fremden ländern, wodurch die Römer nicht nur eine stütze
ihrer herrschaft zu errichten, sondern auch eine allmälige assimilirung
der verschiedenartigen bevölkerung ihres reiches zu erzielen suchten.
Cicero nennt nicht mit unrecht die römischen colonien propugnacula
imperii. Indessen verlor Rom durch diesen auflösungsprocess der
nationalität fremder völker zugleich seine eigene. Männer aus stämmen
und völkern, welche das alte Rom einst unter seine füsse getreten hatte,
erhoben sich zu befehlshabern in den armeen, zu senatoren, stiegen sogar
auf den kaiserlichen thron!


In Britannien befanden sich nun besatzungen aus einer grossen anzahl
fremder stämme, deren physiognomie und sprache eine auffallende
verschiedenheit gezeigt haben muss. In der römischen sprache lag ihr
hauptverbindungsmittel. Die notitia imperii giebt eine liste von den
besatzungen der südöstlichen und östlichen küsten, welche den einfällen
der Sachsen, so wie der nördlichen grenzen Britannien’s, welche den
raubzügen der Picten und Scoten unterworfen waren. So standen z. b.
zu Othona (später Yttanceaster in Essex) Fortensier aus Fortia in
Sarmatien, zu Dubrae (Dover) Tungrier26 aus Tongern im Lüttichschen, zu Portus Lemanis

(Lymne) Gallier aus Tornacum oder Tournay, zu Anderida (Pevensey)
Abulcen aus Spanien, zu Regulbium (Reculver) Betasier aus dem belgischen
Gallien, u. s. w. An der nordgrenze waren die racen in den
besatzungen noch gemischter; es finden sich darunter Belgier, Asturier,
Gallier, Dalmatier, Dacier, Thracier und sogar Afrikaner. Unter den
besatzungen im inneren des landes kommen besonders Bataver, Friesen,
Germanen vom Rhein, aber auch andere stämme vor. Diese besatzungen
wurden wenig gewechselt; inschriften auf altären und grabsteinen, welche
an den stationsplätzen gefunden worden sind, zeigen uns, dass die
truppen von einer frühen zeit der römischen eroberung dort gleichsam
ansässig waren, denn es finden sich denkmäler, welche von dem oder den
erben des oder der verstorbenen gesetzt worden sind, ein beweis, dass
die militairischen colonisten eigenthümer des landes waren. Da nun
solche besatzungen ohne zweifel mit ihrem mutterlande in verbindung
standen und erforderlichen falles recruten von dort bezogen, so mussten
die städte, wo sie sich aufhielten, einen bestimmten volkscharakter
erhalten, obwohl mit der zeit modificirt durch römische civilisation,
römisches gesetz, römische verfassung und durch den offiziellen gebrauch
der römischen sprache, in welcher die muttersprache allmälig aufging,
jedoch nicht ohne wiederum jene wesentlich nach aussprache,
beugungsfähigkeit und satzbildung zu verändern. Dieses letztere geschah
überall, we die Römer eine längere, ununterbrochene herrschaft ausübten,
besonders aber in Italien, Gallien und Spanien, we die römische sprache
sich im laufe der zeit in die verschiedenen romanischen mundarten
umwandelte, welche allmälig auch als schriftsprachen benützt wurden. Wie
weit dieses in Britannien der fall war, welches, bei seiner insularen
abgeschlossenheit weiter von Rom entfernt war und später den römischen
eroberungen beigefügt wurde, als die übrigen provinzen, lässt sich nicht

mehr mit sicherheit bestimmen; aus dem umstande aber, dass die
germanischen eroberer die römische cultur theilweise, und die römische
sprache als volkssprache gänzlich verdrängten, während in Italien,
Gallien und Spanien wenigstens letztere stark genug war, um die sprache
ihrer germanischen sieger zu verwischen, lässt sich schliessen, dass das
römische Sprachelement in Britannien mindere gewalt und tiefe besessen
habe und namentlich in der letzten zeit der Römerherrschaft bedeutend
geschwächt und von dem germanischen an mehreren orten verdrängt oder
angegriffen worden sei. Aus dem heutigen Englisch lassen sich nur die
worte Chester (cester), street und coln (Lin-coln) mit sicherheit auf
die Zeit der Römerherrschaft, nämlich, auf die Wörter castrum, strata
(via), colonia zurückführen.


Die keltische bevölkerung Britannien’s war ohne zweifel während der
Römerzeit in die tiefste abhängigkeit und unterthänigkeit herabgedrückt
worden. Ihre waffenfähige mannschaft wurde ausgehoben und in andere
theile des grossen reiches geschickt, um die schlachten der Römer zu
schlagen und ihre herrschaft an den entgegengesetzten grenzen befestigen
zu helfen. In den städten mit römischen besatzungen konnte eine
keltische bevölkerung nicht aufkommen, daher es mehr als wahrscheinlich
ist, dass besonders im osten und südosten von Britannien Kelten und
keltische sprache nur noch auf dem lande aufgefunden wurden, während
sich im westen und norden die wilden keltischen bewohner
zusammendrängten und im fortwährenden kampfe mit den Römern und ihren
von diesen unterjochten stammesgenossen befanden. Dort, besonders im
westen, war es auch, wo sich bei den Kelten nach wahrscheinlich von der
Bretagne aus erfolgter einführung christlicher gesittung die ersten
spuren von staatenbildung und eigener cultur zeigten, welche seit der
vernichtung der Druiden unter fortwährenden kämpfen und plünderungszügen
verschwunden war. Dort entstand, auf alte überlieferungen gegründet,
zuerst wieder eine eigene keltische literatur, welche sich zum theil bis
in die neueste zeit erhalten hat.








III. Die Germanen.27


Die zeit, welche dem aufgeben der römischen provinz folgte, und in
welche die aufrichtung der angelsächsischen herrschaft fällt, ist in
grosse dunkelheit gehüllt, die nur durch spärliche lichter von zeit zu
zeit vorübergehend erhellt wird. Die brittischen städte waren bei ihrer
der römischen nachgebildeten verfassung eben so viele kleine, für sich
bestehende staaten, welche sich selbst verwalteten und regierten28, während die nunmehr
abgesetzte römische provincialverwaltung nur für die erhebung der
steuern, eine geordnete rechtspflege und das allgemeine beste der
provinz sorgte, und die ebenfalls verschwundene römische
militairherrschaft dieselbe gegen äussere feinde beschützte und im
innern zusammenhielt. Die romanisirte einwohnerschaft der städte hatte
sich im laufe der jahre aus sich selbst und besonders durch neue
ankömmlinge von dem festlande verstärkt. In den letzten jahren der
römischen herrschaft war dieser zuschuss neuer einwohner der städte
hauptsächlich aus Deutschland geflossen, so dass deutsches blut in den
adern eines starken bruchtheiles der städtebevölkerung strömte, als
Honorius die civitates Britanniae sich selbst überliess. Schon seit
einem Jahrhundert hatten die bewohner der nördlichen küsten
Deutschlands, welche man unter dem namen Sachsen begriff, wahrscheinlich
auch die verwandten stamme der anstossenden jütischen halbinsel raub-
und beutezüge nach den zunächst liegenden küsten Britannien’s

unternommen, welche endlich zu bleibenden niederlassungen auf jenem
theile der östlichen küste führten, welcher schon zu den zeiten der
Römer litus saxonicum hiess und mit diesem namen auf eine sächsische
bevölkerung schliessen lässt. Nach neuen einwanderungen dehnte sich auch
die germanische bevölkerung von osten nach westen weiter aus und drang,
sei es auf feindlichem, oder auf friedlichem wege, in die römischen
städte, wo sie sich mit den romanisirten einwohnern vermischte. Dieses
zusammenleben der Romanen und Germanen in manchen städten lässt sich
z. b. dadurch beweisen, dass zu Canterbury, Colchester, Rochester
und an ändern orten römische und sächsische gräber untermischt auf dem
nämlichen beerdigungsplatze gefunden worden sind. Kurz, es erscheint
sicher, dass die germanische bevölkerung im südosten der ehemaligen
römischen provinz bereits das übergewicht gewonnen hatte, ehe die
grossen einwanderungen der Sachsen und Angeln in späterer zeit statt
fanden, und dass sie es war, welche nach dem wegzuge der römischen
legionen dem weiteren vordringen und ferneren verwüstungen der Picten
und Scoten im norden, und der Cymren und Cornen im westen England’s
einen damm entgegenstellte.


Diese Picten und Scoten, so wie die mit den wilden Iren verbundenen
Kelten im westen Britannien’s hatten zu der zeit des untergangs der
römischen herrschaft und in der zunächst darauf folgenden ihre einfälle
mit solchem glücke wiederholt, dass nur wenige städte im norden
Britannien’s ihre zerstörungs- und plünderungswuth nicht erfahren
hatten; ebenso waren sämmtliche städte an der grenze von Wales nördlich
von Gloucester noch vor der massenweisen ankunft der Sachsen zerstört
worden. Die furcht vor den anstürmenden barbarenhorden erklärt es, dass
die mannhaften und krieggeübten Germanen von den noch verschonten
römischen städten im süden und osten nicht mehr als feinde betrachtet,
sondern als befreier und beschützer begrüsst wurden, obwohl die städte
diesen schutz mit dem opfer ihrer unabhängigkeit und zum grossen theil
mit dem Verluste römischer bildung bezahlen mussten.



Nur ein einziger beinahe gleichzeitiger schriftsteller enthält eine
nachricht von dem übergange Britaimien’s in die hände der Sachsen; es
findet sich dieselbe in der ungefähr um das jahr 455 geschriebenen
chronik des Prosper von Aquitanien, welcher erzählt, dass im achtzehnten
jahre der regierung des kaisers Theodosius des jüngeren (441) Britannien
nach vielen kämpfen und ereignissen (variis cladibus eventibusque) in
die gewalt der Sachsen gekommen sei. Spätere Schriftsteller geben einen
anderen bericht. Nach der mit vielen fabeln vermischten erzählung des
Gildas soll Maximus nicht bloss die römischen truppen, sondern auch alle
waffenfähigen eingeborenen aus Britannien geführt haben, so dass das
land in einem zustande gänzlicher hilflosigkeit den raubzügen der Picten
und Scoten preis gegeben gewesen sei. In dieser noth hätten die
bedrängten einwohner von Britannien sich nach Rom gewendet und um hilfe
gebeten, welche ihnen auch durch eine hingesandte legion zu theil
geworden sei. Ehe diese legion Britannien wieder verlassen habe, seien
die Britten bei der errichtung eines erdwalles (des Antonin’s walles)
quer über das land als einer schutzwehr gegen die barbaren von den
römischen soldaten unterstützt worden. Kaum aber hatten die Römer die
insel verlassen, fährt Gildas fort, als auch die nördlichen feinde den
wall wieder überstiegen und ihre plünderzüge von neuem begannen. Noch
einmal liessen sich die Römer durch das flehen der Britten bewegen,
hilfe zu senden. Die römischen Soldaten bauten nach dem siege über die
barbaren eine steinerne mauer (Hadrian’s) von see zu see und errichteten
längs der südöstlichen küste mehrere forts. Nach der entfernung der
Römer überstiegen die barbaren auch diese maner, zerstörten die städte
und mordeten die einwohner. In ihrer verzweiflung wendeten sich die
Britten zum dritten male nach Rom, allein vergeblich, da Rom keine
legionen mehr zu versenden hatte, und die Britten blieben den raub- und
mordzügen der barbaren und der hungersnoth ausgesetzt. Nachdem die
Britten sich von diesen leiden einigermassen erholt hatten, machten sie
sich könige, welche im lande mit grausamkeit herrschten. Endlich fielen

die Picten und Scoten nochmals in das land, und jetzt riefen die Britten
unter ihrem tyrannen Gurthrigern (Vortiger) die Sachsen zu hilfe. Diese
kamen und vertrieben die Picten und Scoten, wurden aber hierauf selbst
schlimmere tyrannen, als die verjagten barbaren, weshalb die Britten
unter Ambrosius Aurelianus „dem einzig übriggebliebenen Römer“ gegen die
Sachsen aufstanden. Die Sachsen blieben jedoch nach einem langen kampfe
sieger.29 So
Gildas. Beda in seiner kirchengeschichte hat sich der erzählung des
Gildas angeschlossen, fügt jedoch einzelnes aus der üerlieferung und
vorhandenen quellen hinzu. Er berichtet, dass die germanischen
einwanderer unter Hengist und Horsa im jahre 449 ankamen, und dass ihnen
die halbinsel Thanet zur niederlassung überwiesen wurde. Bald darauf
veranlassten die ersten ankömmlinge ihre freunde und stammverwandten zur
nachfolge. Diese kamen: Jüten,30 Sachsen und Angeln.

Die Jüten liessen sich in Kent und auf der insel Wight, die Sachsen in
Wessex, Essex, Middlesex und Sussex, die Angeln in Ostangeln,
Mittelangeln oder Mercia und im ganzen norden nieder.


Dass nach der erzählung Beda’s die einwanderung der Sachsen im süden
vor der besetzung des nordens durch Angeln genannt wird, mag seinen
grund darin haben, dass Beda seine geschichte gerade auf die kentischen
überlieferungen gründete. Es ist aber, wie schon angeführt, weit
wahrscheinlicher, dass die nördlicheren theile Britannien’s schon früher
von Germanen besetzt wurden; denn als die Angeln zuerst in der
englischen geschichte auftreten, befinden sie sich schon längst im
ungestörten besitze alles landes zwischen dem Humber und dem Antonin’s
wall, welches in zwei königreiche, Bernicia und Deira, getheilt war. Die
Angeln mochten von denjenigen nördlichen städten, welche noch nicht von
den Picten und Scoten zerstört waren, in den letzten zeiten der
römischen schwäche zu ihrem schutz herbeigerufen worden sein. Die
wichtigsten dieser städte, Eburacum (Eoforvic, York), Pons Aelii
(Munuces-ceaster, New-Castle) scheinen friedlich oder durch vertrag in
die hände der Angeln gekommen zu sein; die meisten städte in
Northumberland und in dem schottischen niederlande lagen indessen in
trümmern.


Die in Wessex entstandene sächsische chronik, welche freilich aus
viel späterer zeit herrührt, enthält die ersten nachrichten von den
kämpfen der Sachsen mit den von ihnen beeinträchtigten Britten, den
romanisirten städten sowohl, als den keltischen häuptlingen im norden
und westen (Arthur).31 Diese berichte sind wahrscheinlich auf alte
überlieferungen, sagen und gedichte der Sachsen gegründet. Vieles gehört
offenbar der romantik an; die alten eigennamen, Hengist und Horsa nicht
ausgeschlossen, mögen wenig geschichtlich sein. Die sächsische chronik
lässt Hengist und Horsa im jahre 449 landen und das königreich Kent
gründen,

dessen hauptstadt das alte Durovernum unter dem namen Cantwara-byrig
(Canterbury), Kentmännerburg, wurde. Im jahre 477, erzählt die
sächsische chronik weiter, landeten die Sachsen unter Ella und seinen
drei söhnen an der südlichen küste; 491 erhielten sie verstärkungen von
dem festlande und belagerten, eroberten und zerstörten die stadt
Anderida (Andredes-ceaster), worauf sie das königreich Sussex gründeten.
Im jahre 495 kamen Sachsen unter Cerdic und dessen sohne an die küste
von Hampshire; nachdem sie mehrfache verstärkungen später anlangender
stammesgenossen an sich gezogen hatten, machten sie nach längeren, bis
527 andauernden kämpfen die alte stadt Venta unter dem namen
Wintan-ceaster (Winchester) zur hauptstadt von Wessex, entrissen auch
den Jüten die insel Wight. Cerdic’s sohn, Cynric, und enkel, Ceawlin,
setzten die eroberungen der Westsachsen fort, bemächtigten sich der
wichtigsten städte der heutigen grafschaften Bedford, Buckingham und
Oxford und drangen bis an die grenzen von Wales vor, indem sie die drei
grossen römischen städte Glevum (Glev-ceaster, Gleow-ceaster,
Gloucester), Corinium (Cyren-ceaster, Cirencester) und Aquae solis
(Bathan-ceaster, Bath) besetzten. Gleichzeitig, etwa um 527, hatte sich
eine schar Sachsen östlich von Kent niedergelassen, denen es gelang,
sich zu behaupten und das königreich Essex zu gründen, welches nebst
Middlesex nur dadurch bedeutung erhielt, dass die alte römische
hauptstadt Camulodunum (Colchester) und die aufblühende handelsstadt
London in dessen bereiche lagen. Wahrscheinlich ist es, dass die
Herrschaft der Sachsen an diesem theile der brittischen küste, welche
schon längst als litus saxonicum bekannt war, nur durch frische
ankömmlinge vom festlande neu gekräftigt wurde.


Von den ersten niederlassungen der Angeln erfahren wir durch die
sächsische chronik nur wenig, weil sie wahrscheinlich schon längst vor
der gründung der späteren sächsischen königreiche bestanden. Die chronik
erzählt nur, dass im jahre 547 Ida in Northumberland zu regieren begann
und eine stadt baute, welche er zu ehren seiner frau Bebba Bebbanbyrig
(Bamborough) nannte. So viel steht nach

dieser quelle fest, dass die küste nördlich von Essex mit Angeln besetzt
war, welche sich nach ihrer lage in das Northfolk und Southfolk
schieden. Die macht dieser Angeln, von denen Nennius sagt, dass sie ihr
heimathsland gänzlich (absque habitatore) verlassen hätten, was Beda
(I, 15) bekräftigt, dehnte sich über Cambridgeshire und
Lincolnshire aus und umfasste bald das herz von England bis an die
grenze von Wales, wo sie die Westsachsen nach süden zurückdrängten. In
Mittelengland nahmen die Angeln den namen Mercier an, und ihr königreich
erhielt den namen Mercia.32


Weil die Angeln die frühesten und zahlreichsten germanischen
ansiedler waren, welche den grössten theil Britannien’s besetzten, wurde
dieses land fremden schriftstellern als Anglorum terra, oder Anglia
bekannt, ja die Sachsen selbst im süden Britannien’s hiessen das
gesammte land nicht Seaxe-land, sondern Engla-land (England), und
Athelbert von Kent, als er die ersten christlichen sendboten im jahre
597 empfing, sagte ihnen, er könne die alte weise der gottesverehrung,
„welche wir lange zeit mit allem Angelvolk hielten, the we langere tide
mid ealle Angel theode heoldan“ (Alfred’s übersetzung des Beda) nicht
verlassen. Die sprache aller germanischen bewohner der insel empfing den
namen Englisc

(Englisch), so wie diese selbst nach dem verschwinden der alten
stammbenennungen sich Englishmen nennen.


Trotzdem aber die stämme der Angeln die zahlreicheren und eine zeit
lang die mächtigeren waren, erkämpften doch die Sachsen und unter diesen
wiederum die Westsachsen allmälig die herrschaft über das gesammte
England, welche 827 unter Egbert mit der Unterwerfung von Mercia und
Northumberland und der 828 erfolgenden besiegung von Wales gesichert zu
sein schien, als ein neuer feind, die Dänen, die kaum erworbene macht
wieder zu zersplittern drohte. Egbert, welcher 836 starb, sein sohn
Athelwolf und nachfolger Athelbald, Athelbert, Athelred und Alfred der
grosse mussten gegen die Dänen kämpfen, welche seit 787 an den
englischen küsten erschienen und besonders den nördlichen theil des
landes, wo sich die Angeln angesiedelt hatten, zu ihrem
ablagerungsplatze erwählten und von hier aus mit abwechselndem glücke
herrschten, bis Alfred der grosse sie besiegte.


Es ist nicht anzunehmen, dass die Dänen bedeutenden einfluss auf die
angelsächsische sprache ausgeübt haben, indem damals ihre sprache nicht
sehr von der ihrer ehemaligen nachbarn, der Angeln, verschieden gewesen
sein mag. Alfred befindet sich nach der alten legende als harfner
unerkannt im dänischen lager. In dem heutigen Englisch, namentlich in
dem dialekte der nördlichen grafschaften, finden sich jedoch noch
mehrere spuren skandinavischer wörter. Der name der Stadt Whitby
(hwitbye, weissstadt), welche angelsächsisch Streoneshalh hiess, ist
dänisch. Skandinavischen ursprungs sind wörter wie braid, elding, force
(Wasserfall), gar, gill, greit (weinen), lag, etc.


Nach Alfred’s tode im jahre 901 herrschten die Westsachsen besonders
glücklich unter Athelstan 924 bis 941, welcher eine zeit lang herr von
ganz Britannien war, noch bis 1016, wo Cnut, ein Däne, könig von England
wurde. Er und seine zwei söhne Harold und Hardicnut regierten 26 jahre
bis 1042, we die Sachsen unter Eduard dem bekenner die herrschaft wieder
erlangten und sie bis zum jahre 1066 behaupteten, bis Harold II. von
Wilhelm, dem herzoge der

Normandie, unter dem namen des eroberers bekannt, besiegt wurde und in
der schlacht bei Hastings die krone zugleich mit dem leben verlor.


Die germanischen ankömmlinge, welche unter verschiedenen führern in
dieser zeit nach England kamen, liessen sich hauptsächlich auf dem lande
nieder, wo sie als vasallen und heergefolge in demselben verhältnis zu
ihren vielen kleinen häuptlingen und fürsten lebten, als in ihrer
ursprünglichen heimath. Sie wurden die herren des bodens, während die
alte römisch-brittische bevölkerung des landes als ackerbauer und
arbeiter sich in dem verhältniss der unterthanen und leibeigenen befand.
Während die Sachsen und Angeln in dieser weise das land besetzten,
blieben die städte, obwohl sie den germanischen königen, in deren gebiet
sie lagen, abgabenpflichtig wurden und auch eine überwiegend germanische
bevölkerung erhielten, im besitz ihrer altrömischen Verfassungen und
grösstentheils auch ihrer freiheit und corporativen unabhängigkeit. Die
städte vertheidigen noch immer, wie zur römerzeit, ihr eigenes gebiet
selbst gegen die sächsischen und gegen die dänischen könige, sie
schliessen mit ihnen und sogar später mit dem normannischen eroberer
verträge zur sicherstellung ihrer freiheiten und rechte. Vorzüglich aber
war es London, dessen bürgerliche macht und selbstständigkeit von den
verschiedenen eroberen Britannien’s nicht vernichtet wurde, sondern den
mehrmaligen wechsel der macht ertrug. London, welches von den dänischen
königen zur residenz gemacht wurde, blieb lange jahre ein kleiner staat
im reiche und hat manche alte vorrechte bis auf die heutige zeit durch
alle fährlichkeiten hindurchgetragen. Die neueren von den Sachsen
erbauten städte, welche theils an den könig, theils an geistliche und
weltliche würdenträger abgabenpflichtig wurden, folgten in ihrer
verfassung dem beispiele ihrer älteren schwestern und erhielten ähnliche
privilegien, so dass auch sie, wie jene, im stande waren, die träger und
vermittler der alten kultur während der rohen und blutigen zeit des
mittelalters zu werden.


Das christenthum wurde im jahre 597 auf veranlassung

des papstes Gregor von vierzig mönchen unter führung Augustin’s zuerst
in Kent öffentlich gepredigt und eingeführt, nachdem der fränkische
bischof Liudhard schon vorher Berta, die tochter Charibert’s, des
christlichen königs der Franken, zu ihrem gatten Athelbert, dem könige
von Kent, begleitet und in der nähe von Canterbury in einer kleinen, dem
heiligen Martinus geweihten kapelle die mysterien des christenthums
verwaltet hatte. Die römischen mönche zogen in feierlicher procession
nach Canterbury, wo sie sich niederliessen, und Augustin später zum
ersten bischof erwählt wurde. Papst Gregor sendete mehrere kostbare
bücher33 an
Augustin, mit denen so wie und mit der gleichzeitigen ausbreitung des
christenthums für England eine neue zeit der cultur beginnt, und die
grundlage derjenigen religiösen und geistigen bildung gelegt wird, auf
welcher die ganze englische literatur, vielleicht nur mit ausnahme eines
einzigen grösseren, noch aus der heidnischen zeit stammenden epos im
laufe der jahrhunderte aufgerichtet worden ist. Von Kent breitete sich
das christenthum allmälig weiter aus, besonders durch die predigt des
Paulinus um 625 in Northumberland, wo Edwin, könig von Deira,
Athelburga, die tochter des kentischen königs Athelbert geheirathet
hatte. Northumberland, damals der mächtigste Staat in England, erhob
sich durch die einführuug des evangeliums zugleich zum hauptsitze der
gelehrsamkeit der Angelsachsen bis zur mitte des achten jahrhunderts.
Das volk von Sussex jedoch hing noch im jahre 681 an seinen alten
religionsgebräuchen, und auch in London fanden nach dem tode des von
Athelbert zum bischofe bestimmten Melitus rückfälle vom christenthume
statt.



Während die sächsischen und anglischen stämme von osten und süden in
Britannien vordrangen und unter dem namen der Sachsen (Sassanach) den
Kelten furchtbare feinde wurden, befestigten sich diese im norden und
westen und machten versuche zur staatenbildung. Die hauptsächlichsten
dieser keltischen stämme waren die Cumbern im norden, die Cymry (von den
Sachsen Wealas, Welsche, nicht deutsch sprechende genannt) in Wales und
die Cornen (Cornwealas) in Cornwall. Die cumbrischen Kelten,
wahrscheinlich die alten Caledonier, besassen zwei alte römische städte:
Luguballium in der nähe der mauer Hadrian’s, welches sie Caer- (Castrum)
Luel (Caerleol, Carlisle) hiessen, und Tamea oder Theodosia am Clyde,
welches von ihnen nach seiner lage Al-cluyd (die höhe am Clyde), von
ihren nachbarn, den irischen Scoten aber Dun-Breton (Dumbarton),
Brittenburg, genannt wurde. Carlisle ist in der brittischen sage als
lieblingsaufenthalt des königs Arthur berühmt. Die Cymren in Wales und
die Cornen in Cornwall, welche früher von der römischen stadt Isca
(Exanceaster, Exeter) im zaume gehalten wurden, nahmen besitz von den
alten, wahrscheinlich von ihnen zertrümmerten städten Maridunum
(Caer-Marddyn, Caermarthen), Segontium (Caer-Sciont), Venta (Caer-went),
Nidiun (Neath). Dem silurischen Isca, wo lange zeit das hauptquartier
der II. legion gewesen war, gaben sie den namen Caer-legion (Caerleon),
womit sie auch das alte Deva (Chester), wo die XX. legion gestanden
hatte, bezeichneten. Ihre unabhängigkeit behaupteten die cornischen
Kelten bis zur zeit des königs Athelstan, Wales wurde erst von Eduard I.
unterworfen, und die nördlichen Kelten bildeten ein besonderes, erst
spät mit England vereinigtes königreich Schottland.


Das christenthum hatten die cornischen und welschen Kelten sehr früh,
wahrscheinlich von Armorica oder Irland empfangen. Mit der steigenden
kultur und den kämpfen der Angelsachsen finden sich auch anfänge einer
eigenen keltischen volks-literatur.
Sie war von den Engländern verachtet
und nicht gekannt, bis Edward Lhwyd (Lloyd), Custos des ashmoleanischen
museum’s in seiner Archaeologia

Britannica. (Fol. Oxon. 1707), einem cataloge der ihm bekannten welschen
manuscripte, zuerst die aufmerksamkeit darauf lenkte. Doch blieb die
welsche literatur gänzlich von den Engländern vernachlässigt, bis The
Myrvyrian Archaiology of Wales, collected out of ancient Mss. 8. III
vols. London 1801-7 eine neue anregung gab. Die reichhaltigkeit der
mitgetheilten welschen literatur (vol. I. gedichte auf 584
doppelcolumnen, vol. II. geschichte auf 628 Seiten, vol. III.
philosophie, moral, gesetze u. s. w.) überraschte. Die
ältesten gedichte auf den ersten 153 seiten des vol. I. reichen mit
den Barden, denen sie zugeschrieben werden, bis in das sechste
Jahrhundert hinauf. Die ältesten noch vorhandenen handschriften stammen
aus dem zehnten, elften und zwölften Jahrhundert.34







Erste Periode.


Die angelsächsische Zeit.


(Von 500 bis 1066.)






I. Die lateinische Sprache.


Christliche Kelten sind die ersten schriftsteller des nunmehr unter
dem namen Anglia, England, bekannten landes gewesen. Das idiom, dessen
sie sich bei der abfassung ihrer werke bedienten, war die kirchen-,
d. h. die lateinische sprache.



Gildas. Nennius. Columban.
Gildas oder Gildus, ein christlicher priester und missionar aus
Alcluyd (Dumbarton), welcher in der ersten hälfte des sechsten
Jahrhunderts gelebt haben soll, mag eine

lateinische abhandlung über die ältere brittische geschichte geschrieben
haben, welche unter seinem namen bekannt ist. Allein die geschichte
dieses autors ist sehr unsicher; man stellt seine wirksamkeit sogar um
ein jahrhundert später und ist selbst der meinung, dass zwei
verschiedene Gildas zu verschiedenen Zeiten gelebt haben, um durch eine
solche annahme die geschichtlichen ungehörigkeiten des wahrscheinlich
später überarbeiteten buches zu erklären. Einige bezweifeln das
geschichtliche dasein eines schriftstellers Gildas gänzlich.35 Ein ähnliches schicksal
theilt Nennius, dem ebenfalls ein kleines historisches werk
zugeschrieben wird.36 Derselbe soll zu anfang des siebenten jahrhunderts als
abt zu Bangor gelebt haben. Der erste unzweifelhafte Schriftsteller von
bedeutung ist Columban, geboren in Irland, ein grosser beförderer
des christenthums, welcher im jahre 615 starb. Seine schriften bestehen
aus lateinischen abhandlungen und gedienten.37




Theodorus. Adrian.
Theodorus, gebürtig aus Tarsus, ein sogar zu Rom wegen seiner
gelehrsamkeit und seiner kenntniss der alten sprachen berühmter
gelehrter, erzbischof von Canterbury, und sein freund, der abt
Adrian, von geburt ein Afrikaner, von W. von Malmsbury „fons
litterarum, rivus artium“ genannt, begannen in der zweiten hälfte des
siebenten jahrhunderts die klassischen sprachen in England zu lehren.
Diesen beiden fremden verdankten die Angelsachsen eine reihe von
lateinischen schriftstellern und gelehrten, welche auf das ausland
wieder befruchtend zurück wirkten.



Aldhelm.
Unter den lateinischen Schriftstellern der ältesten
angelsächsischen zeit in England ist zu erwähnen Aldhelm,
abt von Malmsbury, dem ersten angelsächsischen kloster, wo die mönche
nach einer festen regel lebten, und wo sich um Aldhelm, welcher durch
seine gelehrsamkeit eben so sehr als durch seine frömmigkeit und
herzensgüte berühmt war, selbst aus Schottland und Frankreich schüler
sammelten. Aldhelm starb im jahre 709. Ausser einigen unsicheren
schriften ist zuerst eine abhandlung Aldhelm’s in prosa De Laude
Virginitatis zu erwähnen, welche ein lieblingsbuch der Angelsachsen war,
und in mehreren handschriften auf uns gekommen ist. Einige derselben,
besonders die späteren, sind theilweise mit einer angelsächsischen
übersetzung zwischen den zeilen versehen. Aldhelm schrieb über denselben
gegenstand noch eine andere abhandlung in hexametern. Beide schriften
enthalten die leidensgeschichten von märtyrern beiderlei geschlechts,
welche sich durch ihre keuschheit ausgezeichnet haben. Ein anderes werk
Aldhelm’s, Aenigmata, war bei den Angelsachsen nicht minder beliebt.
Voraus geht eine einleitung in prosa, welche von den eigenthümlichkeiten
der lateinischen metrik handelt. Ausser diesen schriften ist noch ein
gedicht Aldhelm’s über die sogen. todsünden und eine kleine sammlung
seiner briefe vorhanden. Die Aenigmata, eine nachahmung der Aenigmata
des Symposius, enthalten eine doppelt acrostische einleitung in versen,
deren erste oder letzte buchstaben den vers



Aldhelmus cecinit millenis versibus odas.



geben, woraus geschlossen wird, dass das nur siebenhundert

und vier und sechszig verse enthaltende werk nicht vollständig sei.
Wright theilt diese acrostische einleitung aus einem im brittischen
Museum aufbewahrten alten manuscripte mit. Sie möge ihrer sonderbarkeit
wegen und als älteste probe lateinischer dichtung der Angelsachsen hier
eine stelle finden:



Arbiter æthereo jugiter qui regmine sceptra

Lucifluumque simul cœli regale tribunal

Disponis, moderans æternis legibus illud;

Horrida nam multans torsisti membra Behemoth,

Ex alta quondam rueret dum luridus arce,

Limpida dictanti metrorum carmina præsul

Munera nunc largire, rudis quo pandere rerum

Versibus ænigmata queam clandestina fatu.

Sic Deus indignis tua gratis dona rependis,

Castalidas nymphas non clamo cantibus istuc,

Examen neque spargebat mihi nectar in ore,

Cinthi sic nunquam perlustro cacumina, sed nec

In Parnasso procubui, nec somnia vidi.

Num mihi versificum poterit Deus addere carmen,

Inspirans stolidæ pia gratis munera menti.

Tangit si mentem, mox laudem corda rependunt

Metrica; nam Moysen declarant carmina vatem

Jamdudum cecinisse prisci vexilla trophæi,

Late per populos inlustria, qua nitidus sol

Lustrat ab oceani jam tollens gurgite cephal,

Et psalmista canens metrorum carmina voce

Natum divino promit generamine numen,

In cœlis prius exortum, quam Lucifer orbi

Splendida formatis fudisset lumina sæclis.

Verum si fuerint bene hæc ænigmata versu,

Explosis penitus nevis et rusticitate,

Ritu dactilico recte decursa, nec error

Seduxit vana specie molimina mentis,

Incipiam potiora; sui Deus arida verbi,

Belligero quondam qui vires tradidit Iob,

Viscera perpetui si roris repleat haustu.

Siccis nam laticum duxisti cautibus amnes

Olim, cum cuneus transgresso marmore rubro

Desertum penetrat; cecinit quod carmine David.

Arce poli genitor, servas qui sæcula cuncta,

Solvere jam scelerum noxas dignare nefandas.



Aldhelm war auch in seiner muttersprache ein solcher sänger, Scóp,
dass ihn Alfred der grosse in die vorderreihe

angelsächsischer dichter setzt; doch sind seine gedichte in der
muttersprache verloren gegangen, obwohl sie im zwölften jahrhundert, wie
William von Malmsbury schreibt, noch gesungen wurden. J. Grimm ist
geneigt, das von ihm herausgegebene angelsächsische epos Andreas dem
Aldhelm beizulegen.38 Von ihm soll auch eine übersetzung der psalmen in
angelsächsische verse herrühren, aber es sind keine genügende gründe
vorhanden, die von Thorpe im jahre 1835 herausgegebene
psalmenübersetzung für ein werk Aldhelm’s zu halten. Aus seinen
angelsächsischen gedichten mochte Aldhelm die gewöhnte alliteration auch
auf seine lateinischen verse übertragen, wie obige Probe zeigt.39



Ceolfrid.
Ein anderer kirchenschriftsteller der Angelsachsen, berühmt durch seinen
noch berühmteren schüler Beda, war Ceolfrid, welcher um das jahr
642 wahrscheinlich in Northumberland geboren war. Ceolfrid lebte als abt
des klosters zu Yarrow und seit 690 als abt des klosters zu Wearmouth.
Im jahre 716 legte er sein amt nieder und begab sich auf die reise nach
Rom, um dort zu sterben; sein tod erfolgte aber schon unterwegs in
Frankreich. Durch seinen ruf angezogen, sammelten sich viele schüler,
darunter auch Beda, um den abt von Wearmouth, welcher in
kirchenangelegenheiten eine solche autorität besass, dass der neu
bekehrte könig der Picten, Naitan, ihn um auskunft über die feier des
osterfestes bat. Der von Ceolfrid als antwort an Naitan geschriebene
brief ist von Beda (kirchengeschichte V, 21) überliefert worden.40



Tatwine.
Tatwine, geboren in Mercia, erzbischof von Canterbury von 731 bis
734, in welchem jähre er starb, ist ein

nachfolger Aldhelm’s auf dem gebiete der lateinischen poesie, indem von
ihm Aenigmata, gedichte in hexametern, in einem noch nicht gedruckten
manuscript des brittischen museums (reg. 12. c. XXIII) auf uns gekommen
sind. Das folgende von Wright aus der Handschrift mitgetheilte Aenigma
Tatwine’s beweist, dass die angelsächsischen mönche sich der feder zum
schreiben bedienten.41


De Penna.



Nativa penitus ratione, heu, fraudor ab hoste!

Nam superas quondam pernix auras penetrabam;

Vincta tribus nunc in terris persolvo tributum,

Planos compellor sulcare per æquora campos,

Causa laboris, amoris, tum fontes lacrimarum

Semper compellit me aridis infundere sulcis.




Felix.
Felix, ein mönch zu Croyland, wahrscheinlich in Lincolnshire
geboren, mag um das jahr 730 gelebt und geschrieben haben, da er ein
freund Alfwald’s, königs der Ostangeln, war, welcher von 713 bis 749
herrschte. Felix ist der verfasser einer lebensbeschreibung des heiligen
Guthlac, welcher sich zuerst in der wildniss von Croyland niederliess
und im jahre 714 starb. Das buch ist dem könige Alfwald gewidmet. Die
folgende probe aus Guthlac’s lebensbeschreibung, eine schilderung
Croyland’s zu anfang des achten jahrhunderts, ist von Wright mit einer
aus einem manuscript des brittischen museums (cotton. vespas. d. XXI.
fol. 25) entlehnten und dem Alfric zugeschriebenen angelsächsischen
übersetzung zusammengestellt worden.42




	
	Angelsächsisch:



	
Est in mediterraneorum Anglorum Britanniæ partibus immensæ magnitudinis
acerrima palus, quæ a Grontæ fluminis ripis incipiens, haud procul a
castello quod dicunt nomine Gronte, nunc stagnis, nunc flactiris
interdum nigris fusis vaporibus et laticibus, necnon crebris

insularum nemoribus intervenientibus, et flexuosis rivis parum ab austro
in aquilonem maritenus longissimo tractu protenditur.

	
Ys on Bretone lande sum fenn unmætre mycelnysse, þæt on-ginneð fram
Grante éa naht feor fram þære cestre ðy ylcan nama ys nemned
Granteceaster. Þær synd unmætre moras, hwilon sweart wæter steal and
hwilon fúle éa riþas yrnende, and swylce eac manige ea-land and hreod
and beorhgas and treow ge-wrido, and hit mid menig-fealdan bignyssum
widgille and lang þeneð wunað on norð sǽ.




	
Igitur cum supradictus vir beatæ memoriæ Guthlacus illius vastissimæ
eremi inculta loca comperisset, cœlestibus adjutus auxiliis rectissimo
callis tramite perrexit.

	
Mid þan se fore-sprecena wer and þære eadigan ge-mynde Guðlaces þær
widgillan westenes þa ungearawan stowe þær ge-mette þa wes he mid
godcundre fultume ge-fylst and þa sona þan rihtestan wege þyder to
geferde.




	
Contigit ergo proximantibus accolis illius solitudinis experientiam
sciscitaretur, illisque plurima spatiosæ eremi inculta narrantibus, ecce
quidam de illic adstantibus nomine Tatwinus se scisse aliquam insulam in
abditis remotioris eremi partibus adserebat, quam multi inhabitare
tentantes propter incognita eremi monstra et diversarum formarum
terrores amiserant.

	
Þa wæs mid þam þe he þyder com þæt he frægn þa bigendean þæs landes,
hwær he on þam westene him eardung stowe findan mihte mid þy hi him
menig-feald þing sædon be þære widgilnysse þæs westenes. Þa wæs Tátwine
ge-haten sum man sǽde þa þæt he wiste sum ea-land synderlice digle þæt
oft menige men eardian ongunnon, ac for menig-fealdum brogum and egsum,
and for annysse þæs widgillan westenes þæt hit nænig man adreogan ne
mihte.




	
Quo audito vir beatæ recordationis Guthlacus illum locum sibi monstrari
a narrante efflagitat. Ipse autem imperiis viri Dei annuens, arrepta
piscatoria scapula per invia lustra in tetræ paludis margines Christo
viatore ad prædictam insulam, quæ lingua Anglorum Cruland vocatur,
pervenit, quæ ante propter remotioris eremi solitudinem inculta et
ignota manebat.

	
Ac hit ælcforþan be fluge, mid þam þe se halga wer Guðlac þa word
ge-hyrde, he bæd sona þæt he him þa stowe ge-tæhte, and he þa sona swá
dyde. Eode þa on scip and þa ferdon begen þurh þa rugan fennas oþ þæt hi
comon to þære stowe þe man haleð Cruwland. Wæs þæt land on middan þam
westene swá ge-rád ge-seted þæs fore-sædan fennas swyðe digle, and hit
swyþe feawe men wiston buton þam anum þe hyt him tæhte,




	
Nullus hanc ante famulum Christi Guthlacum solus habitare colonus
valebat, propter videlicet illic demorantium dæmonum phantasias: in qua
vir Dei Guthlacus contemto hoste, cælesti auxilio adjutus, inter umbrosa
solitudinis nemora solus habitare coepit.

	
swylc þær nǽfre menig man ǽr eardian ne mihte ær se eadiga wer Guthlac
to-com for þæra eardunga

þara awerigedra gasta. And he þa se eadiga wer Guþlac for-hogode sona þa
costunge þæra awerigedra gasta, and mid heofonlicum fultume ge-strangod
wearð, be-twyx þa fenlican ge-wrido þæs widgillan westenes, þæt he ana
ongan eardian.







Beda. Cuthbert.
Alle seine vorgänger übertraf Beda, mit dem beinamen Venerabilis,
der lateinische hauptautor England’s unter den Angelsachsen. Die
nachrichten über sein leben rühren hauptsächlich von ihm selbst her; sie
sind am ende seiner kirchengeschichte enthalten. Geboren war Beda im
jahre 673 in der nähe des ortes, wo bald darauf das kloster Wearmouth
gegründet wurde. In diesem kloster unter dessen gelehrtem abte Ceolfrid
erwarb sich Beda seine glänzenden kenntnisse, welche ihm einen
ehrenplatz in der literaturgeschichte England’s sichern; in diesem
kloster verbrachte er sein ganzes leben mit kurzen unterbrechungen unter
übungen der frömmigkeit und literarischen arbeiten, deren grösserer
theil aus der zeit von 716 bis 731 herzurühren scheint, in welchem jahre
Beda’s hauptwerk, seine grosse kirchengeschichte der Angelsachsen,
vollendet wurde. Die schilderung der letzten krankheit Beda’s, während
welcher er mit einer übersetzung des evangeliums Johannis in das
Angelsächsische beschäftigt war, und seines todes ist von der hand
seines schülers Cuthbert auf uns gelangt. Sein tod erfolgte am
sechs und zwanzigsten Mai 735 am Asthma.


Beda selbst hat zu ende seiner kirchengeschichte ein verzeichniss der
von ihm bis zum jahre 731 verfassten schriften, welche sich auf acht und
dreissig belaufen, mitgetheilt, zu welchen noch fünf andere aus späterer
zeit hinzutreten. Seine werke umfassen hauptsächlich theologie und
kirchengeschichte, betreffen aber auch naturwissenschaft und grammatik.
Seine abhandlung de Natura Rerum und die im zehnten jahrhundert
entstandene übersetzung derselben war mehrere jahrhunderte das
wissenschaftliche hauptwerk in England. Seine wichtigste arbeit, die
kirchengeschichte der Angelsachsen, welche er nach den vorhandenen
besten schriftlichen und mündlichen quellen schrieb, ist nächst der
angelsächsischen chronik, welche vieles aus Beda’s werk entlehnt,
zugleich die hauptquelle für die erste geschichte

der Angelsachsen in England; könig Alfred übersetzte Beda’s berühmtes
werk in das Angelsächsiche.43



Egbert.
Unter Beda’s freunden ist der bemerkenswertheste Egbert,
erzbischof von York, von 732 bis 766, ein bruder Eadbert’s, königs von
Northumberland. Egbert legte eine bibliothek zu York an, welche zu
Alcuin’s zeiten eine für damalige verhältnisse sehr reiche sammlung von
kirchenvätern, alten klassikern (Aristoteles, Cicero, Virgil, Plinius,
Statius, Lucanus, Boethius, Cassiodorus, Orosius etc.), alten
grammatikern und scholiasten (Probus, Donatus, Priscianus etc.)
enthielt. Dieses war die bibliothek, welche Alcuin gegen Karl den
grossen rühmte, und aus welcher er „die blüthen Britannien’s“ nach
Frankreich holen wollte, damit „der garten in York nicht verschlossen
sei, sondern die früchte desselben in das paradies von Tour gebracht
würden.“ Um Egbert’s zeit war in die angelsächsische kirchendisciplin
eine bedenkliche schlaffheit gekommen; sowohl weltliche als geistliche
hatten sich einem üppigen leben ergeben, und gelehrsamkeit und zucht
fingen an, aus den klöstern zu weichen. Beda ermahnt daher seinen freund
noch kurz vor seinem tode, wieder eine strengere zucht in der diöcese
einzuführen und wenigstens das Credo und Pater noster zum besten der
laien wie des clerus in das angelsächsische übersetzen zu lassen. Egbert
schrieb hierauf

einen dialog De Ecclesiastica Institutione, welcher noch erhalten ist;
hierauf veröffentlichte er auszüge (excerptiones) aus den älteren
kirchenvorschriften über die wichtigsten punkte der kirchenzucht und
verfasste endlich das confessionale und poenitentiale, die beiden
hauptschriften der angelsächsischen kirche über diesen gegenstand. Wie
es scheint, waren sie lateinisch und des besseren verständnisses wegen
auch zugleich angelsächsisch abgefasst worden.44 Folgendes ist eine probe aus diesen
beiden schriften:


Aus dem Confessionale.




	
27. Feowertyne winter mæden heo mot agan hire lichaman ge-weald. Cniht
oð þæt he sig XV. winter eald sig he on his fæder ge-wealdum; syððan he
hine mot munecian, gif he wyle, and na ær. Fæmne oð þæt heo sig XIII.
oððe XIIII. winter sig heo on hyre yldrena mihtum; æfter þære yldo hire
hlaford hi mot gefon mid hire wyllan. Se fæder his sunu, gif him mycel
neod byð, he hine mot on þeowet ge-syllan, oð þæt he bið VII. winter
ofer þæt, butan þæs suna willan, he hine ne mot syllan.

	
Puellæ quatuordecim annorum corporis sui potestatem habere licet. Puer,
usque ad XV. æstatis annum, in potestate sit patris sui; deinde se
monachum potest facere, si velit, et non antea. Puella usque ad XIII.
vel XIIII. annum sit in potestate parentum suorum; post hanc ætatem
dominus ejus illam capere potest, cum voluntate sua. Pater potest filium
suum, magna necessitate compulsus in servitutem tradere, usque ad
septimum annum; deinde, sine voluntale filii, eum tradere non potest.






Aus dem Pœnitentiale lib. IV.




	
32. Gif hwylc ge-hadod man on huntað fare, gif hit beo cleric, forga
XII. monað flæsc; diacon, II. gear; mæsse-preost, III.; and bisceop,
VII.

	
Si ordinatus quis homo ad venationem prodeat, si sit clericus, XII.
menses a carne se abstineat; diaconus, II. annos; presbyter, III.; et
episcopus, VII.




	
33. Gif hwylc bisceop, oððe ænig ge-hadod man, hine oftrædlice
oferdrince, oððe he þæs ge-swice, oððe his hades þolige.

	
Si episcopus quis, vel quilibet ordinatus homo, ex consuetudine se
inebriet, vel ab hoc desistat, vel ordinem suum perdat.




	
34. Gif munuc for ofer-druncennysse spiwe, fæste XXX. daga.

	
Si monachus ex ebrietate evomuerit, XXX. dies jejunet.




	

37. Seðe þurh facn oþerne oferdreneð, fæste XL. daga.45

	
Qui per fraudem alium inebriaverit, XL. dies jejunet.







Wilbrod. Winfrid.
Ein Angelsachse war es, welcher das christenthum seinen heidnischen
stammverwandten in Deutschland zu bringen versuchte, nachdem Wilfred,
634 bis 709, den letzten germanischen stamm in England, die Südsachsen,
681 zur neuen lehre bekehrt hatte. Dieser erste angelsächsische apostel,
welcher sein leben der bekehrung der Deutschen am Unterrhein und in
Friesland widmete, war Wilbrod, gestorben 738. In seine
fussstapfen trat Winfrid oder Bonifacius, geboren um 680, welcher
von 716 ab weiter in das innere von Deutschland, in Thüringen, Sachsen,
Hessen, Franken, Baiern vordrang und zugleich viele Angelsachsen in
diese länder nach sich zog, bis er endlich im jahre 755 von den
heidnischen Friesen erschlagen wurde. Interessant ist eine
zusammenstellung der abschwörungsformel und des glaubensbekenntnisses,
welche Winfrid bei der taufe der bekehrten Sachsen anwendete, und des
Angelsächsischen.B


Die Abschwörungsformel.




	Bonifacius.
	Angelsächsisch.



	

Forsachistu diabolæ?


Et resp. Ec forsacho diabolæ.


End allum diabol gelde?


Resp. End ec forsacho allom diabol gelde.


End allum diabole uercum?



Resp. And ec forsacho allom diaboles uuercum end uuordum, Thunar
erende, Uuoden end Saxnote,46 ende allem them unholdum the hira genotas sint.


	

Forsacest þu diabule?


Et resp. Ic forsace diabule.


And eallum diabul gelde?


Resp. And ic forsace eallum diabul gelde.


And allum diabules wercum?


Resp. And ic forsace eallum diabules wercum and wordum, þunor
erende, Wodne and Seaxneate, and eallum þam unholdum þe hira geneatas
sind.





	Englisch.
	Deutsch.



	

Forsakest thou the devil?


Answ. I forsake the devil.


And all worship of the devil?


Answ. And I forsake all worship of the devil.


And all works of the devil?


Answ. And I forsake all works and words of the devil, the worship
of Thor, Woden and Saxnote and all the evil spirits who are their
companions.


	

Entsagst du dem teufel?


Antw. Ich entsage dem teufel.


Und allem teufelsdienst?


Antw. Und ich entsage allem teufelsdienst.


Und allen teufelswerken?


Antw. Und ich entsage allen teufelswerken und worten, der
Thorverehrung, dem Wodan und

Sachsengott, und allen den Unholden, die ihre Genossen sind.









Das Glaubensbekenntniss.




	Bonifacius.
	Angelsächsisch.



	

Gelobistu in Got almehtigan, fadær?


Resp. Ec gelobo in Got almehtigan, fadær.


Gelobistu in Crist, Godes suno?



Resp. Ec gelobo in Crist, Godes suno.


Gelobistu in halogan gast?


Resp. Ec gelobo in halogan gast.


	

Gelyfest þu in God ælmihtigan, fæder?


Resp. Ic gelyfe in God ælmihtigan, fæder.


Gelyfest þu in Crist, Godes sunu?


Resp. Ic gelyfe in Crist, Godes sunu.


Gelyfest þu in haligan gast?


Resp. Ic gelyfe in haligan gast.





	Englisch.
	Deutsch.



	

Believest thou in God Almighty, the father?


Answ. I believe in God Almighty, the father.


Believest thou in Christ, God’s son?


Answ. I believe in Christ, God’s son.


Believest thou in the Holy Ghost?


Answ. I believe in the Holy Ghost.


	

Glaubst du an Gott allmächtigen, den vater?


Antw. Ich glaube an Gott allmächtigen, den vater.


Glaubst du an Christ, Gottes sohn?


Antw. Ich glaube an Christ, Gottes sohn.


Glaubst du an den heiligen geist?



Antw. Ich glaube an den heiligen geist.







Vergleicht man das original mit der angelsächsischen übersetzung, so
ist zu bemerken, dass das bei den Angelsachsen vorkommende wort diabul
gewöhnlich in deofle zusammengezogen erscheint, und dass anstatt erende
gewöhnlich arung, erung (had-erung) vorkommt, wogegen anstatt and auch
ende, und anstatt eall auch all geschrieben werden könnte. Im übrigen
sind original und übersetzung wenig mehr verschieden als die
angelsächsische sprache in England selbst zu verschiedenen zeiten und
orten.


Dem Bonifacius wird von Th. Wright ein lateinisches gedicht,
Aenigmata, (Ms. reg. 15. B. XIX. fol. 204) in hexametern zugeschrieben,
worin zehn (am ende der handschrift fehlt ein blatt, daher für uns nur
neun) tugenden geschildert werden. Seine übrigen schriften bestehen aus
predigten und briefen.47



Willebad. Alcuin.
Von Winfrid’s angelsächsischen nachfolgern in der bekehrung und bildung
der Deutschen mögen noch genannt werden Willehad aus
Northumberland, bischof von Wigmodia (dem district um Bremen), und
Alcuin aus York, (gestorben 804), der gelehrte freund Carl’s des
grossen. In Egbert’s zu York gestifteter schule gebildet, hatte Alcuin
vor seiner entfernung die aufsicht über die dortige kostbare bibliothek.
Seine wirksamkeit als schriftsteller bezieht sich mehr auf Carl’s des
grossen reich als auf England. Von den vielen lateinischen schriften
Alcuin’s wurden indessen die Questiones in Genesin im zehnten
jahrhundert in das Angelsächsische übersetzt, welche übersetzung in
vielen handschriften auf uns gekommen ist, woraus man

schliessen kann, dass sie ein beliebtes buch der Angelsachsen war.48



Grimbald. Johann. Werferth.
England selbst hörte mit den einfällen der Dänen und ihren verwüstungen,
welche auch die klöster und kirchen nicht verschonten, so lange auf,
eine freistatt der gelehrsamkeit und bildung zu sein, bis die insel
durch Alfred dem grossen wieder einige Ruhe gewann. An die stelle der
lateinischen sprache trat nunmehr besonders durch die bemühungen
Alfred’s die angelsächsische, welche früher nur von dem Scóp, oder
sänger, und dem christlichen psalmisten literarisch benützt worden war.
Alfred war genöthigt, in dasselbe England, aus welchem im vorigen
(achten) Jahrhundert eine anzahl gelehrter männer hervorgingen, um das
deutsche festland mit ihrem wissen und ihren büchern zu befruchten,
fremde gelehrte, Grimbald von St. Bertin und Johann von
Corvey, zur erziehung und bildung der unwissenden angelsächsischen
geistlichkeit herbeizurufen. Von Alfred’s hohen geistlichen (der
erzbischof von Canterbury ordinirte an einem tage sieben bischöfe in der
kirche zu Winchester) sind keine lateinischen schriften auf uns gelangt.
Werferth, bischof von Worcester, soll von Alfred mit der
übersetzung der gespräche des papstes Gregor in das Angelsächsische
betraut worden sein. Das einzige bekannte manuscript dieser übersetzung
befindet sich im Corpus Christi College (Nr. 322) zu Cambridge; es
stammt aus dem elften jahrhundert. Die lebensbeschreibung Alfred’s,
welche unter dem namen des bischofs Asser bekannt ist, mag
wahrscheinlich eine spätere, aus dem elften jahrhundert herrührende
arbeit eines mönches sein,49 welcher dazu die angelsächsische chronik und mündliche
überlieferungen benützte.




Folchard. Gotselin.
Gegen das ende dieser periode, besonders unter Eduard dem bekenner, kam
eine anzahl fremder geistlichen nach England. Von diesen verdienen
genannt zu werden Folchard aus Flandern, von dem heiligenlegenden
in lateinischer sprache geschrieben worden sind, und Gotselin,
ein mönch aus dem französischen kloster St. Bertin, in Canterbury 1098
gestorben, welcher eine menge legenden von englischen heiligen, darunter
eine lebensbeschreibung des heiligen Augustin abgefasst hat. Dieselben
befinden sich zerstreut in den verschiedenen Actis Sanctorum.50


Die kirchenschriftsteller der Angelsachsen führten der volkssprache
keine unbedeutende anzahl lateinischer Wörter zu, welche fast sämmtlich
kirchliche angelegenheiten betreffen; so findet sich später im
Angelsächsischen der gebrauch von mynster, minster,
(monasterium), portic, porch, (porticus), cluster,
cloister, (claustrum), munuc, monk, (monachus), bisceop,
bishop, (episcopus), arcebisceop, archbishop, (archiepiscopus),
sanct, saint, (sanctus), profost, provost, (propositus),
pall, pall (pallium), calic, chalice, (calix),
candel, candle, (candela), psalter, psalter, (psalterium),
mæsse, mass, (missa), pistol, epistle, (epistola),
prædician, to preach, (prædicare), profian, to prove,
(probare), gemartyrod etc. Zugleich lernten die Angelsachsen
fremde erzeugnisse mit ihren lateinischen namen kennen, die sie in ihre
sprache aufnahmen; so z. B. camell, camel, (camelus),
ylp, elephant, (elephas), fic-beam, figtree, (ficus),
feferfuge, (feverfew), (febrifuga), peterselige, parsley,
(petroselinum), pipor, pepper, (piper), purpur, purple,
(purpura), pumic-stan, pumicestone, (pumex).




II. Die angelsächsische Sprache.51



Germanische Sprachen.
Verwandtschaft und Zusammenhang der angelsächsischen sprache mit den
übrigen zweigen des grossen germanischen

stammes möchten am besten aus folgender übersicht hervorleuchten:



Germanic language family



diagram in
plain-text format



Alt-Germanisch.52  
Alt-Deutsch53  
Alt-Skandinavisch54


Die vorväter der germanischen eroberer Britannien’s wohnten an der
nordküste Deutschland’s in ihrer ganzen ausdehnung von Friesland bis zur
jütischen halbinsel. Die sprache derselben war die niederdeutsche,55 weichere tochter
der germanischen mutter in verschiedenen mundarten, welche in England
sich zu verschmelzen trachteten, obwohl

man ihre unterschiede in alter wie neuer zeit wahrzunehmen vermag. Durch
die insulare lage des landes, welche zur einheit drängte, wie durch die
berührung mit den romanisirten Britten und Galliern, endlich durch die
frühe einführung des bildenden christlichen elementes entwickelte sich
in England die sprache und literatur der Angelsachsen zu einer solchen
blüthe, wie sie in dieser schönheit und mannigfaltigkeit bei keinem
anderen deutschen stamme zu einer so frühen zeit anzutreffen ist. Dies
wird auch dadurch bestätigt, dass das Angelsächsische schon in früher
zeit eine gebildete prosa besass; die prosa aber bekundet zugleich die
geistige reife des volkes wie seiner sprache, weil es ihr sein wissen
und denken vertraut, während in der alten poesie nur sein fühlen zu
finden ist.



Das Angelsächsische.
Es scheint unzweifelhaft, dass die deutschen einwanderer in der letzten
hälfte des fünften jahrhunderts einzelne schöpfungen der nordischen muse
nach England mitbrachten. Die ersten denkmäler der angelsächsischen
sprache führen uns in die zeit zurück, wo alle literatur noch poesie,
und der sänger, dichter und gelehrte eine person war. So wie das
leben damals durchaus dichterisch war, so war auch die dichtkunst eine
lebendige, das leben schildernde, epische. Im gesange wurden die thaten
der urväter, die geschichten der vergangenen tage der mitwelt
überliefert, und was diese schuf, wurde sogleich wieder dem liede
anvertraut und darin der nachweit aufbewahrt. So wurde im gesange die
geschichte und die weisheit des volkes niedergelegt und vererbt auf die
künftigen enkel.



Der Scóp.
Die gabe des gesanges konnte nicht künstlich erworben werden, sondern
stammte von der gottheit und war eine besondere gabe derselben, wie Beda
(kirchengeschichte IV, 24) von Caedmon erzählt. Der sänger, scóp
(von sceapan, scyppan, schaffen), stand daher in Ehren bei den Sachsen,
sein platz war in der halle und an der tafel der fürsten; er begleitete
sie in die schlacht und feierte ihre häuslichen freuden. Wie hoch die
dichtkunst und der gesang unter den Sachsen gehalten wurde, sieht man
aus manchen andeutungen des alten gedichtes Beowulf. Wenn der dichter
uns die

freude schildern will, welche in der königlichen halle von Heorot
herrschte, so darf der sänger nicht fehlen (Beow. v. 987); dagegen ist
es ein sicheres zeichen der sorge und des kummers, wenn die gewohnten
gesänge nicht gehört werden (v. 4519). Dass die sänger die thaten
der helden, mit denen sie lebten, im gesange verherrlichten, geht aus
einer anderen stelle Beowulf’s deutlich hervor. Kaum hatte Beowulf den
schrecklichen Grendel besiegt, als auch schon der hofsänger Hrothgar’s
sich anschickt, den sieg Beowulf’s in verse zu bringen und damit der
nachwelt zu überliefern (Beowulf, v. 1728). Zuweilen sang der dichter
auch höhere dinge als die thaten der helden; er erhob seine harfe und
sang die erschaffung der welt (Beowulf, v. 178). Je nach den umständen
mochten auch heitere mit ernsten gegenständen in den liedern des sängers
abwechseln. Der sänger wanderte auch fort von der heimath, besuchte
fremde länder und sang vor den grossen derselben, welche ihm reichliche
ehrengeschenke gaben, die er als zeugen seines ruhmes von der
wandersfahrt nach hause brachte, wo er dann seine reisen schilderte. So
mag das gedicht entstanden sein, welches unter dem namen Traveller’s
Song oder Scopes widsið aus der exeterhandschrift mehrmals abgedruckt
worden ist. (Vergl. weiter unten den schluss dieses alten
gedichtes.)


Dadurch, dass ein sänger dem anderen die gesänge, welche er empfangen
und gedichtet hatte, überlieferte, und dass dieselben durch das öftere
hören auch in dem weiteren kreise des volkes bekannt wurden, entstand
ein poesiencyclus, welcher, ohne dass ein autor der einzelnen stücke
bekannt gewesen wäre, rhapsodisch von geschlecht zu geschlecht
forterbte, bis endlich die aufzeichnung einzelner rhapsodien oder
grösserer epopöen erfolgte. Der berühmte Codex Exoniensis ist eine
solche sammlung späterer aufzeichnungen einzelner rhapsodien des
angelsächsischen sangkreises.


Während der langen zeit zwischen dem entstehen der dichtungen und
ihrer aufzeichnung durch die schrift, wurden sie ganz allein dem
gedächtniss anvertraut und so

erhalten. Jetzt, wo die schrift an die stelle des gedächtnisses getreten
ist, mag man sich über die kraft und empfänglichkeit des letzteren
ungemein wundern. Der aufzeichner von Wilfred’s lebensbeschreibung,
Eddius (vita Wilfred. in Gale’s Historiae Britanniae scriptores XV. fol.
Oxon. 1691. Seite 52. 53), erwähnt, dass Wilfred als jüngling,
während seines aufenthaltes im kloster Lindisfarne, zuerst das psalmbuch
nach dem lateinischen texte von Hieronymus, und dann das ganze noch
einmal nach dem römischen text (more Romanorum juxta quintam editionem)
auswendig gelernt habe. Aus William von Malmsbury (p. 77. Ausg.
1601) geht hervor, dass noch zu seiner zeit im 12. jahrhundert, als die
angelsächsische literatur schon im verfall war, viele lieder aus alter
zeit im munde des volkes lebten. Die wesentliche folge dieser
überlieferung von mund zu mund war, dass die ursprüngliche form der
gedichte sich im laufe der zeit änderte. Wenn die späteren sänger sie
vortrugen, so geschah es natürlich in der sprache, die sie sprachen und
ihre zuhörer am besten verstanden; daher kommt es, dass die
handschriften, welche sie enthalten, in dem herrschenden westsächsischen
dialekte ihrer zeit abgefasst sind, so dass man eigentlich nicht im
stande ist, die allmälige veränderung der lebendigen sprache bis zu
ihrer erstarrung in der schrift stufenweise zu verfolgen. Ja selbst die
ursprüngliche gestalt des inhalts der gesänge konnte durch auslassungen,
zusätze und kleine dem orte und der zeit angepasste veränderungen
wechseln, wie sich dies in der that namentlich an Caedmon nachweisen
lässt.


Noch zu Alfred’s zeit mochte das gedächtniss das hauptmittel der
überlieferung der alten gesänge sein. Er selbst wurde schon im frühen
alter angehalten, die dichterischen erzeugnisse seines volkes auswendig
zu lernen (Saxonica poemata diu noctuque solers auditor relatu aliorum
sæpissime audiens docibilis memoriter retinebat. Asser, vita Aelfr. ed.
M. Parker p. 7). Von dem zehnten jahrhundert bis in das
zwölfte hinab erfolgten die meisten aufzeichnungen, wie die vielen aus
dieser zeit herrührenden handschriften beweisen. Eine sichere nachricht
über solche aufzeichnungen findet

sich in dem buche de Gestis Herwardi Saxonis (in einem manuscripte des
zwölften jahrhunderts), desselben Hereward, welcher mit seinen gefährten
in den sümpfen von Ely den scharen Wilhelm’s des eroberers lange zeit
trotzte. Der anonyme verfasser des buches erzählt in seiner vorrede,
dass er als quelle das werk von Hereward’s priester Leofric,
editum a Lefrico diacono eiusdem ad Brun presbitero, benützt habe und
fährt dann fort: „Huius enim memorati presbiteri erat studium, omnes
actus gigantum et bellatorum ex fabulis antiquorum, aut ex fideli
relatione, ad edificationem audientium congregare, et ob memoriam
Angliæ literis commendare.“ Leofric mochte der Scop Hereward’s sein und
den muth der sächsischen kämpfer durch schilderung der heldenthaten
ihrer vorväter kräftigen.56


Der poetische ausdruck der alten gesänge beruht auf dem parallelismus
der gedanken, häufigen metaphern und paraphrasen, besonders aber auf der
natürlichen lebendigkeit der schilderung. Die poetische figur des
gleichnisses kommt sehr selten vor. Im ganzen Beowulf findet sich nur
fünfmal eine vergleichung in höchst einfacher form: eines schiffes mit
einem vogel, der augen Grendel’s mit feuer, seiner nägel mit stahl, des
lichtes in Grendel’s wohnung mit dem sonnenlichte, und des schmelzens
eines schwerdtes mit dem des eises. Sylbenmass giebt es in den
angelsächsischen gedichten nicht, binnen- wie end-reim nur selten.57 Beide werden durch
eine gewöhnlich doppelte hebung und senkung der stimme in je zwei durch
alliteration verbundenen hemistichen ersetzt, welche von den englischen
herausgebern

angelsächsischer poesie in der regel getrennt als besondere verse, von
den deutschen meist in einen vers zusammen gedruckt werden. In den
handschriften sind die gedichte ununterbrochen gleich prosa geschrieben,
jedoch sind die hemistichen meist durch punkte geschieden, was besonders
bei langen versen für die verstheilung der Engländer spricht.58 Die alliteration in ihrer
regelmässigen form verlangt, dass in dem ersten hemistich die beiden
tonwörter mit demselben buchstaben beginnen, welcher dann wiederum der
anfangsbuchstabe des ersten tonwortes im zweiten hemistich sein soll.
Jedoch finden sich viele abweichungen von dieser regel, welche auch
durch spätere interpolationen und durch die ungenauigkeit der
abschreiber verletzt worden sein mag. Die alliteration begünstigte, wie
in späteren zeiten der reim, die bewahrung der gedichte im gedächtnisse.
Man kann dieses daraus entnehmen, dass man sie auch in den predigten
benutzte, um dem volke das behalten derselben zu erleichtern. (Vergl.
Thorpe’s analecta Anglo-Saxonica seite 74, und Leo’s angelsächsische
sprachproben seite 23.)



Beowulf.
Das wahrscheinlich älteste denkmal der angelsächsischen vorzeit ist das
epos Beowulf, welches der Däne G. J. Thorkelin von dem
einzigen, noch dazu im jahre 1731 bei dem feuer im brittischen museum
beschädigten manuscripte (Cotton. Vitellius A. 15) 1815 zu
Kopenhagen zum ersten male und zwar sehr fehlerhaft herausgab.59



Die handschrift scheint aus dem zehnten jahrhundert zu stammen, bis
wohin also das gedicht den mündlichen änderungen der sänger und den
irrthümern der abschreiber unterworfen gewesen ist. Obgleich der
geschichtliche stoff (aus der mitte des fünften jahrhunderts) und dessen
behandlungsweise ersichtlich weit älter sind und in ihren grundlagen von
den Angeln aus ihrer alten heimath nach England gebracht worden sein
mögen, so hat doch dieses epos im laufe der zeit mannigfache
umgestaltungen erlitten, namentlich scheint jede erwähnung der alten
gottheiten der Angeln von den späteren christlichen Barden absichtlich
in dem gedichte vertilgt worden zu sein. Das epos ist mehr mythus als
heldensage, indem es von dem kampfe Beowulf’s zu Heorot, dem schlosse
des dänenkönigs Hrothgar, mit zwei mächtigen wassergeistern, Grendel und
dessen mutter, seinem hauptinhalte nach handelt und zum schluss den tod
Beowulf’s bei der besiegung eines schätze bewachenden drachen und sein
begräbniss schildert.


Als der todtwunde Beowulf sein ende herannahen fühlt, befiehlt er
sein mal zu errichten (Kemble XXXVIII. v. 5598):




	
Ne mæg ic her leng wesan;

hatað heaðo-mære

hlæw ge wyrcean,

beorhtne æfter bæle,

æt brimes nosan;

se scel to gemyndum

minum leodum

heah hlifian

on Hrones næsse;

þæt hit sæ-liðend

syððan hatan

Biowulfes biorh,

ða ðe Brentingas

ofer floda genipu

feorran drifað.

	
Nicht mag ich hier lang bleiben;

heisset die kriegsberühmten

ein mal aufrichten,

glänzend nach dem leichenbrande

an des (see) randes nase,

welches soll zum gedenken

meinen leuten

hoch emporragen

auf Hronesnæs;

dass es die seefahrer

seitdem heissen

Beowulf’s berg,

wann die Brentinge

über der fluth dunkel

weithin treiben.






Und so wie Beowulf sein grabmal wünschte, so wird es von den seinigen
hoch an der küste aufgeführt (XLIII. v. 6268):




	
Him ða gegiredan

Geata leode


ad on eorðan,

unwaclicne,

helm-behongen,

hilde-bordum,

beorhtum byrnum,

swa he bena wæs:

alegdon ða to-middes

mærne þeoden

haeleð hiofende,

hlaford leofne;

ongunnon þa on beorge

bæl-fyra mæst

wigend weccan:

wu[du-r]ec astah

sweart of swic-ðole,

swogende [g]let

[woþe] bewunden,

wind-blond gelæg

oð þæt he ða ban-hus

gebrocen hæfd[e],

hat on hreðre;

higum unrote

mod-ceare mændon

mon-dryhtnes [cwealm].

	
Ihm dann bereiteten

die Geatenmänner

einen scheiterhaufen auf erden

einen mächtigen,

helmbehangenen,

mit kriegsschilden,

glänzenden panzern,

wie er gewünscht hatte:

es legten dann zu mitten

den berühmten führer

die trauernden helden,

den geliebten herrn;

begannen dann auf dem berge

den mächtigsten leichenbrand

wetteifernd zu wecken:

der holzrauch stieg auf,

schwarz vom holzverzehrer,

rauschende gluth,

mit wehklagen umwunden,

windwirbel lag (darauf),

bis dass er das beinhaus

gebrochen hatte,

heiss auf der brust;

in den seelen bekümmert,

im gemüth besorgt betrauerten (sie)

des mannherrn tod.






Hier ist die handschrift lückenhaft. Der schluss des ganzen
gedichtes, welcher das aufrichten des Beowulfmals schildert, möge hier
nach der von Leo gegebenen übersicht des inhaltes einen platz finden; er
enthält die alten heidnischen gebräuche bei der todtenbestattung.



„Da machte das Wedervolk einen todtenhügel, einen hohen und breiten, den
die seefahrer leicht von weitem sehen konnten; und in zehn tagen
zimmerten sie auf des kriegsberühmten zeichen (becn); mit einem walle
umgaben sie es, wie die klügsten es als die ehrenvollste weise angaben.
Sie thaten in den todtenhügel ringe und glänzende siegelsteine, aller
art rüstzeug, wie es die wildsinnigen männer vorher aus dem schatze
genommen hatten; sie liessen die erde halten der edlen zierden, den kies
das gold—da liegt es nun noch unnütz wie sonst. Dann ritten um den
leichenhügel kampfthiere, edelinge, es waren deren zwölf; sie sprachen
und sangen zu seinem preise; sie durchforschten seine edlen
eigenschaften, priesen seine heldenthaten, wie es recht ist, dass männer
ihren holden herrn mit worten loben, wenn er fort muss aus der
leibesumhüllung. So betrauerten die stammhäupter der Geaten ihren
theuern herrn, seine heerdgenossen;

sie sagten, dass von allen königen der welt er der freigebigste gewesen
und freundlichste; dem volke der mildeste und nach edlem begierig.“




In das hauptthema Beowulf’s sind acht zum theil längere episoden
eingeflochten. Die dritte und schönste (XVI. XVII. v. 2119-2317), welche
ein Scóp bei dem festmahle nach Grendel’s besiegung vorträgt, der kampf
Hengest’s und Hnæf’s gegen den Friesen Finn und die eroberung und
endliche zerstörung der Finn’s burg,60 ist bruchstückweise in einer andern bearbeitung auf
uns gekommen, welche Kemble in seiner ausgabe des Beowulf seite 238-241
mittheilt. Auch der stoff und die erste grundlage dieses gedichtes ist,
wie es scheint, von den Angeln von ihren ursprünglichen sitzen nach
England verpflanzt worden.



Sängers Reise.
Ein anderes, sehr altes gedicht ist der Traveller’s Song, nach dem
anfange desselben auch Scopes widsith, sängers weitfahrt, sängers
reise genannt. Dieses gedicht befindet sich in der berühmten Exeter
handschrift61
aufbewahrt und ist öfters gedruckt worden (in Conybeare’s Illustrations
of Anglo-Saxon Poetry, Kemble’s Beowulf, Guest’s History of English
Rythms und Leo’s altsächsischen und angelsächsischen sprachproben) und
daher sehr bekannt, obwohl sein inhalt dunkel und offenbar durch viele
interpolationen entstellt ist. Das einschieben vieler völkernamen lässt
das gedicht nicht mehr als eine schilderung der sängerfahrt erkennen,
sondern macht es eher zu einer zusammenstellung

der in den damaligen poetischen volkssagen vorkommenden helden- und
völkernamen, aus welcher sich die ursprüngliche fassung schwer
abscheiden lässt. Diese selbst mag sehr alt sein und in die zeit, wo die
Angeln noch auf dem festlande lebten, hineinragen. Leo (in seinen alt-
und angelsächsischen sprachproben s. 75) sagt über den Traveller’s
Song:



„In dem gedicht sind zwei ostdeutsche und zwei norddeutsche
heldenkreise, von denen jene um 200 jahre aus einander liegen,
verschmolzen. Eormanrîk (Hermanarich) der ostgothenkönig mit den
gothenhelden bildet den einen kreis, der auch von deutschen heldensagen
vielfach berührt wird. Der zweite ist der Älfvynes (Alboins), des sohnes
Eádvynes (Audoins). Beide sind verknüpft durch Ealhhilden, die tochter
Eádvynes, die (wie es scheint) fürstin der Myrgingen (wohl Eadgil’s
gemahlin) geworden ist, und welche als friedenswerberin den sänger zu
Eormanrîk begleitet. Ein dritter berührter kreis ist der der Kûtrûn,
denn Hagena (Hagen) und Henden (Heþin),
so wie Wâda (Wâte) werden erwähnt; ein
vierter ist der des Beówulf, dem Fin Folcvalding und Hrôdvulf (Rudolf)
und Hrôdgâr (Rüdiger) angehören. Diese vier epischen kreise mussten
offenbar dem sänger schon ihrer historischen grundlage nach in solcher
entfernung stehen, dass er bei seinen zuhörern eine chronologische
scheidung nicht zu fürchten brauchte; sie waren alle schon sagenhaft;
weshalb das gedicht nicht wohl früher als etwa 100 jahre nach
Alboin—also nicht vor den letzten zeiten des 7. jahrhunderts
verfasst sein kann; vielleicht aber auch später, denn dass die andern
sagenkreise im volke fortlebten, ist bekannt, und dass im 8. jahrhundert
noch, wie in diesem gedicht, Alboin bei Altsachsen und Baiern gefeiert
wurde, sagt Paulus Diaconus. Dass diese epischen stoffe bei den
Angelsachsen erst nach ihrer bekehrung zum christenthum, jedenfalls also
erst im 7. jahrhundert, so verbunden wurden, macht auch die einmischung
der Meder, Perser, Griechen, Idumäer, Hebräer u. s. w.
wahrscheinlich. Doch geben wir auch diese späteren elemente und
einmischungen alle zu, so bleibt immer noch ein bedeutender stoff übrig,
der nur alten an das

4. jahrhundert hinaufreichenden liedern und heldensagen entnommen und
zum theil nicht durch spätere landes- und stammkenntniss corrigirt sein
kann, sondern so wie er ist von den Angeln mit nach England genommen
sein muss.“




Leo hat seinen abdruck des gedichtes aus Kemble’s zweiter ausgabe des
Beowulf mit dankenswerthen bemerkungen versehen, welche in das dunkel
einiges licht tragen. Eben so Ettmüller, welcher dem gedichte eine
besondere bearbeitung gewidmet hat.62


Der schluss des gedichtes lautet:




	
63Swa
scriþende

gesceapum hweorfað

gleomen gumena

geond grunda fela,

Þearfe secgað,

Þoncword spreccað,

simle suð oþþe norð,

sumne gemelað

gydda gleawne,

geofum unhneawne,

se þe fore duguþe wile

dom aræran,

eorlscipe æfnan,

oþþæt eal scageð

leoht and lif somod.

Lof se gewyrceð

hafað under heofonum

heahfæstne dom.

	
So schreitend

mit liedern wandern

die sänger der menschen

über viele länder,

bedürfniss sagen,

dankwort sprechen (sie)

immer süd oder nord,

(wenn) einem sie begegnen

liedeskundigen,

gaben-unkargen,

der vor dem adel will

herrschaft aufrichten,

würde zeigen,

bis alles schüttert

licht und leben zusammen.

Lob wer erwirkt,

hat unter dem himmel

hochfeste herrschaft.







Byrhtnoth’s Tod.
Endlich gehört zu den bekannten epischen gedichten, welche der
volkspoesie angehören, noch eine romantische schilderung des todes des
aldermannes Byrhtnoth, welche ihren stoff aus der wirklichen geschichte
geschöpft hat. Im

jahre 991 fand der held des gedichtes im kampfe gegen die Dänen den tod,
und der ursprung des gesanges dürfte nicht später zu setzen sein, indem
der rühmliche tod eines edlen gleichzeitigen sängern hinreichende
veranlassung zu einem liede sein mochte. Anfang und ende des gedichtes
fehlen. Das Ms. (ehemals Cotton. Otho, A. 12) ist verbrannt. Es
findet sich abgedruckt in W. Conybeare’s Illustrations of
Anglo-Saxon Poetry, seite 173-183, und Thorpe’s Analecta Anglo-Saxonica,
seite 121.


An diese alten volksthümlichen epischen sagen und gesänge schliesset
sich ein anderer cyclus von epischen gedichten, welcher auf den mit dem
christenthume überkommenen vorstellungen und geschichtlichen stoffen
ruht.


Die einführung des christenthums eröffnete den Sachsen ein neues feld
der dichtkunst, welches auch alsbald eifrig angebaut wurde. Die sänger
vertauschten nun ihre alten sagenkreise mit den erzählungen des alten
und neuen testamentes, oder mit christlichen legenden und fanden eifrige
hörer. Dabei blieben aber die worte und ausdrucksweise fast dieselben;
man änderte nur den stoff.



Caedmon.
Der hauptträger der neuen religiösen poesie ist Caedmon, der
mönch von Whitby, wie er gewöhnlich genannt wird. Nach Beda’s ausspruch
waren Caedmon’s verse von besonderer schönheit und blieben unerreicht
von andern dichtern (Bedæ Hist. eccl. IV, 24: „et quidem et alii post
illum in gente Anglorum religiosa poemata facere tentabant, sed nullus
eum æquiparare potuit“). Dieser umstand mag veranlassung zur erfindung
der mit dem namen Caedmon verknüpften legende gewesen sein, wonach
derselbe auf ungewöhnliche weise die gabe der dichtkunst empfangen haben
soll. Es wäre auch möglich, dass Caedmon der erste gewesen wäre, welcher
religiöse dichtungen gesungen hätte, so dass man bei ihm eine besondere
göttliche eingebung voraussetzen mochte. Wie dies immer sein möge, so
viel ist gewiss, dass die zeit zwischen Caedmon († 680) und Beda
(† 735) der hervorbringung religiöser poesie ganz besonders günstig
war. Beda selbst war (doctissimus in nostris carminibus) in der
religiösen poesie der Angelsachsen bewandert.



Die Caedmon-legende, der eine geschichtliche64 grundlage nicht abgesprochen werden
soll, wird von Beda in seiner kirchengeschichte (IV, 24) erzählt,
wonach ein ehemaliger viehhirt, in der nähe des klosters von Whitby in
der mitte des siebenten jahrhunderts lebend, die gabe des gesanges im
schlafe vom himmel (divinitus) erhalten haben soll.


Erzbischof Usher kam im anfange des siebzehnten jahrhunderts in den
besitz einer angelsächsischen handschrift aus dem zehnten jahrhundert,
deren inhalt in vieler beziehung mit Beda’s angabe der von Caedmon
behandelten stoffe übereinstimmte. Junius, welcher diese handschrift von
Usher empfing, gab dieselbe im jahre 1655 unter Caedmon’s65 namen heraus. Gegenwärtig
befindet sich das Ms. in der bodleyanischen bibliothek zu Oxford in
einem sehr mangelhaften zustande, indem sogar einzelne blätter
herausgeschnitten worden sind. Es zerfällt in zwei theile, von denen der
erste ursprünglich fünf und fünfzig abschnitte enthielt, erscheint
gegenwärtig aber unvollständig; die behandelten stoffe sind aus dem
alten testamente entlehnt. Der zweite theil, in einer jüngeren und
nachlässigeren hand geschrieben, umfasst jetzt noch elf abschnitte,
welche hauptsächlich die höllenfahrt Christi und dessen sieg über den
teufel betreffen.66
Im jahre 1832 gab Thorpe diese dichtungen von

neuem unter Caedmon’s67 namen heraus, wodurch sie der kritik zugänglicher
wurden. Schon Hickes und später Conybeare hatten auf die verschiedenheit
der einzelnen abschnitte in der sprache, auf die völlige
zusammenhangslosigkeit des ganzen aufmerksam gemacht, und in neuester
zeit ist man ziemlich darüber einverstanden, dass die unter Caedmon’s
namen gehenden gedichte, so wie sie sind, nicht von Caedmon herrühren.68 Vielleicht mag ihm
keines in der ganzen sammlung, oder doch nur in der überarbeitung eines
späteren angelsächsischen dichters angehören. Sagt doch schon Beda, dass
viele den von Caedmon zuerst betretenen weg, die heiligen Schriften
poetisch zu paraphrasiren, nach ihm gewandelt sind; auch besitzen wir
noch eine anzahl ähnlicher dichtungen, obwohl einige in der „Caedmon’s“
sammlung die schönsten und besten der ganzen gattung sind und einen
schwung zeigen, dass man zu glauben versucht wird, Milton müsse sie
gekannt haben, ehe er sein Paradise Lost dichtete, in welchem ähnliche
stoffe behandelt sind.69


Der anfang Caedmon’s lautet:




	
70Us is riht
micel,

þæt ve rodera veard,

vereda vuldorcining,

vordum herigen,

môdum lufien.

	
Uns ist sehr recht,

dass wir der himmel wart,

der heere herrlichen könig,

mit worten ehren,

mit gemüth loben.




	

He is mægna spêd,

heáfod ealra heáhgesceafta,71

freá ælmihtig.

Næs him fruma æfre,

òr gevorden;

ne nû ende cymð

èccan drihtnes;

ac he bîð â rîce

ofer heofenstôlas.


	
Er ist der kräfte ursprung,

haupt aller hochgeschöpfe,

herr, allmächtiger.

Nicht war ihm anfang jemals,

ursprung geworden;

nicht nun ein ende kommt

des ewigen herrn;

sondern er ist immer mächtig

auf himmelsthronen.





	
Heágum þrymmum,

sôðfæst and svîðfeorm,

sveglbôsmas heold,

ða væron gesette

vîde and sîde,

ðurh geveald godes,

vuldres bearnum,

gàsta veardum.


	
Mit hohen kräften,

wahrhaft und mächtig,

himmelsräume hielt er,

die gesetzt waren,

weit und breit,

durch gottes gewalt,

den kindern der herrlichkeit,

den beschützern der geister.





	
Hæfdon gleám and dreám

and heora ordfruman

engla þreátas,

beorhte blisse væs

heora blæd micel;

þegnas þrymfæste

þeóden heredon,

sægdon lustum lôf

heora lîffreán

démdon drihtnes,

dugeðum væron

svîðe gesælige.


	
Sie hatten freude und lust

und ihren uranfang

der engel scharen;

glänzende herrlichkeit war

ihre grosse seligkeit:

kraftfeste diener

priesen den herrn,

sagten mit lust das lob

ihres lebensherrn,

rühmten des herrn,

waren in tugenden

sehr selig.





	
Synna ne cûðon,

firena fremman,

ac hie friðe lifdon

èce mid heora aldor.

Elles ne ongunnon

ræran on roderum,

nymðe riht and sôð,

ærþon engla veard

for oferhygde

dveal on72
gedvilde.

	
Sünden konnten sie nicht.

(nicht) verbrechen begehen,

sondern sie lebten in frieden

ewig mit ihrem vater.

Anderes begannen sie nicht

aufzurichten in den himmeln,

als recht und wahrheit,

ehe denn der engel wart

wegen überhebung

....... irrthum.




	

Noldan dreógan leng

heora selfra ræd,

ac hie of siblufan

godes âhvurfon.

Hæfdon gielp micel,

þæt hie við drihtne

dælan meahton

vuldorfæstan vîc,

verodes þrymme,

sîd and svegltorht.


	
Sie wollten nicht lang ausdehnen

ihren eigenen rath,

sondern sie von der kindesliebe

Gottes wendeten sich.

Sie hatten viel anmassung,

dass sie mit dem herrn

theilen möchten

den herrlichfesten ort,

mit heeresmacht,

bahn und himmelslicht.





	
Him þær sâr gelamp,

æfst and oferhygd,

and þæs engles môd,

þe þone unræd

ongan ærest fremman,

vefan and veccean.

þâ he vorde cvæð,

nîðes ofþyrsted,

þæt he on norðdæle

hâm and heáhsetl

heofena rîces

âgan volde.


	
Ihm da schmerz zustiess,

neid und überhebung,

und jenes engels gemüth,

der diesen unrath

begann zuerst zu fassen,

weben und wecken.

Dann er mit wort sprach,

durstig nach bösem,

dass er am nordtheil

heimath und hochsitz

des himmelreiches

besitzen wollte.





	
þâ vearð yrre god

and þâm verode vrâð,

þe he ær vurðode

vlîte and vuldre;

sceôp þam vêrlogan

vræclîcne hâm,

veorce tô leáne

helleheáfas,

hearde niðas;

hêht þæt vîtehûs

vræcna bîdan,

deóp dreáma leás,

drihten ure,

gâsta veardas.


	
Da ward Gott ergrimmt

und dem heere zornig,

das er vorher würdigte

mit glanz und herrlichkeit;

er schuf jenen verlogenen

eine verbannungs-heimath,

zum schweren lohne

höllklagen,

harte strafen,

hiess das strafhaus

der verbannten bleiben

tief, freudenlos,

unser herr,

der geister warten.





	
þa he hit geare viste,

sinnihte beseald,

sûsle geinnod,

geondfolen fyre

and færcyle,

rêce and reáde lêge,

hêht þâ geond

þæt rædleáse hof

veáxan vîtebrôgan.

	
Da er es fertig wusste,

mit ewiger nacht versehen,

mit schwefel geschwängert,

überfüllt mit feuer

und mit überkälte,

mit rauch und rother flamme,

hiess er dann über

jenen rathlosen hof

wachsen die strafschrecken.








Judith.
Ausser den unter Caedmon’s namen herausgegebenen dichterischen
bearbeitungen der heiligen schriften ist noch eine andere erhalten,
deren verfasser ebenfalls unbekannt ist. Es ist dieses das bruchstück
eines längeren gedichtes, welches seinen stoff aus dem apokryphischen
buche Judith entlehnt und mit Judith c. 12, v. 10 beginnt. Die
schilderungen und die reden der handelnden personen gehören dem dichter
an, welcher nur den stoff und zusammenhang aus der bibel entnommen hat.
Das ganze bestand einst aus zwölf abschnitten, von denen jedoch die
ersten acht und ein theil des neunten verloren sind. Das erhaltene
bruchstück dieses schönen gedichtes befindet sich in demselben Ms.
(Cotton. Vitellius, A. XV), welches uns den Beowulf bewahrt hat. Es
ist oft gedruckt worden, am besten in Thorpe’s Analecta p. 131, woraus
es in Leo’s alt- und angelsächsische sprachproben seite 65 u. f.
und in Ettmüller’s scôpas and bôceras seite 140 übergegangen ist.


Judith XI.




	
73þa seo
gleave het,

golde gefrætevod,

hire þinenne,

þoncolmode,

þæs herevæðan

heafod onvriðan

and hit to behðe74

blodig ætyvan

þam burhleodum

hu hire æt beaduve gespeov.


	
Dann die kluge hiess,

mit gold geschmückt,

ihre mägde,

gedankenvoll,

des heerführers

haupt enthüllen

und es zum zeichen

blutig zeigen

den burgleuten,

wie ihr im kampfe gelang.





	
Spræc þa seo æðele

to eallum þam folce:

Her ge magon sveotole,

sigerofe hæleð!

Leoda ræsvan!

on þæs laðestan

hæðenes heaðorinces

heafod starjan,


	
Sprach dann die edle

zu allem dem volke:

hier mögt ihr offenbar,

siegreiche helden!

volkes führer!

auf dieses gehasstesten

heiden-häuptlinges

haupt starren,





	

Olofernus,

unlifigendes,

þe us monna mæst

morðra gefremede,

sarra sorga,

and sviðor git

ycan volde;

ac him ne uðe God

lengran lifes,

þæt he mid læððum

us eglan moste;

ic him ealdor oðþrang,

þurh Godes fultum.


	
Holofernes,

des leblosen,

der uns von menschen die meisten

der morde anthat,

bittere sorgen,

und mehr noch

hinzufügen wollte;

aber ihm nicht zuliess Gott

längeres leben,

dass er mit verletzungen

uns bekümmern sollte;

ich ihm das leben nahm

durch Gottes hülfe.





	
Nu ic gumena gehvæne,

þissa burhleoda,

biddan ville,

rondviggendra,

þæt ge recene, eov,

fysan to gefeohte,

siððan frymða God,

ærfæst cyning,

eastan sende

leohtne leoman.


	
Nun ich der männer jeden,

dieser burgleute,

bitten will,

der schildträger,

dass ihr schleunigst, ihr,

eilet zum gefechte,

seit der anfänge Gott,

der ehrenfeste könig,

von osten sendet

einen glänzenden strahl.





	
berað lind forð

bord for breostum

and byrnhomas,

scire helmas,

in sceaðena gemong,

fyllan folctogan

fagum sveordum,

fæge frumgaras.


	
Traget die banner vor,

den schild vor den brüsten,

und panzerhemden,

glänzende helme,

in der räuber gemeng,

zu fällen die führer

mit blitzenden schwerdtern,

die feigen fürsten.





	
Fynd sindon eovere

gedemed to deaðe,

and ge dom agon,

tir æt tohtan,

swa eov getacnod hafað,

myhtig drihten,

þurh mine hand.


	
Es sind euere feinde

dem tode geweihet,

und ihr habet die vollstreckung,

sieg von dem feldherrn,

wie er euch gezeigt hat,

der mächtige herr,

durch meine hand.









Juliana.
An diese biblischen stoffe epischer dichtung reihen sich solche, welche
sich an die heiligenlegenden anschliessen, sämmtlich von unbekannten
verfassern. Hierzu gehört das in der exeterhandschrift befindliche
christliche epos Juliana, welches die martergeschichte dieses in
der christenverfolgung Maximian’s zu Commedia geopferten mädchens
enthält.




Andrêas. Elêne.
Ein zu Vercelli in Piemont von Blume75 aufgefundenes manuscript, seitdem unter dem namen der
Vercellihandschrift bekannt, enthält ausser einigen bruchstücken zwei
grössere christliche epopöen, die legende des heiligen Andreas und die
auffindung des heiligen kreuzes durch Helena, mutter Constantin’s des
grossen. Diese gedichte hat Thorpe für die mitglieder der Record
Commission im jahre 1836 zu London veröffentlicht,76 und die beiden darunter befindlichen
christlichen epopöen sind unter den namen Andrêas und
Elêne mit sachlichen und sprachlichen erklärungen und bemerkungen
über das wesen der angelsächsischen poesie im jähre 1840 zu Cassel von
J. Grimm herausgegeben worden.


Für den muthmasslichen Verfasser des Andreas wird von dem herausgeber
Aldhelm gehalten (vergl. seite 35), und der dichter der Elene giebt
sich im epilog mit eingeflochtenen runenbuchstaben (seite 88 der ausgabe
Grimm’s) als „Cynewulf“ zu erkennen, ganz in derselben weise, wie dieses
in einigen räthseln der exeterhandschrift geschieht. Wright (Biog. Brit.
Liter. A. S. Period. Seite 501-505) schliesst aus dieser
übereinstimmung in der art der namensanführung auf einen und denselben
verfasser, den er, obgleich nicht mit gewissheit, für denjenigen
Cynewulf hält, welcher um das jahr 992 abt des klosters zu Peterborough
war. Wenn diese annahme richtig wäre, dann würde J. Grimm unrecht
haben, das gedicht Elene zugleich mit Beowulf in den beginn des achten
Jahrhunderts zu setzen. Bemerkt möge noch werden, dass die im facsimile
von Grimm mitgetheilte handschrift des Ms. zu Vercelli mit dem von
Thorpe gegebenen facsimile des Codex Exoniensis viele ähnlichkeit hat
und dem ende des zehnten, oder dem anfang des elften

jahrhunderts angehört. Folgendes ist der anfang des epos Andreas, genau
nach der redaction von J. Grimm:




	
Hvät ve gefrunon

on fyrndagum

tvelfe under tunglum

tìreádige häleð

þeódnes þegnas

(no hira þrym âläg

camprædenne)

þonne cumbol hneótan,


	
Was wir vernahmen

in fernen tagen:

zwölf unter den sternen

vorzügliche männer,

des herren diener,

(nicht ihre herrlichkeit erlag

im kampfzustande)

erhoben damals die fahne,





	
siððan hie gedældon,

svâ him dryhten sylf

heofona heáhcyning

hlyt getæhte.

þät væron mære

men ofer eorðan,


	
seitdem sie sich theilten,

wie ihnen der herr selbst,

himmels hochkönig,

das loos zeigte,

das waren grosse

menschen auf erden,





	
frome folctogan

and fyrdhvate,

rôfe rincas,

þonne rond and hand

on herefelda

helm ealgodon

on meotudvange.


	
fromme volksführer

und kräftige herzöge,

berühmte krieger,

da schild und hand

auf dem heerfelde

den helm schützten,

auf dem gottesplatze.





	
Väs bira Matheus sum,

se mid Judêum

ongan godspell ærest

vordum vrîtan,

vundorcräfte.


	
Da war unter ihnen ein Matthäus,

der bei den Juden

anfing das evangelium zuerst

mit worten zu schreiben

in wunderkraft.





	
Þâm hâlig god

hlyt geteóde

ût on þät îgland,

þær ænig þâ git

ellþeódigra

êðles ne mihte

blædes brûcan.

	
Dem der heilige Gott

das loos bestimmte,

hinaus auf jene insel,

wo irgend einer bis jetzt

der fremden

edlen lebens

nicht möchte geniessen.





	
Oft him bonena

hand on herefelda

hearde gesceód,

eal väs þät mearcland

morðre bevunden

feóndes fâcne,

folcstede gumena,

häleða êðel.


	
Oft ihn der frevler

hand auf dem heerfelde

hart bedrückte.

Ganz war das grenzland

mit mord umwunden,

mit feindes betrug

im lager der männer,

der edlen helden;





	
näs þær hlâfes vist


verum on þâm vonge

ne väteres drync

to brûcanne.

ah hie blôd and fel,

fira flæschoman

feorran cumenra

þêgon geond þâ þeóde.


	
nicht war da des brodes speise

den menschen in dem lande,

noch des wassers trank

zu gebrauchen,

sondern sie blut und haut,

menschliche leiber

der fernkommenden

nahmen sie bei jenem volke.





	
svelc väs þeàv hira,

þät hie æghvylcne

ellþeódigra

dydon him tô môse

mete þearfendum,

þâra þe þät eáland

ûtan sôhte.


	
Solches war ihre sitte,

dass sie von allerlei

fremden

tödteten sich zur tafel,

den nahrung bedürftigen,

derer, die das eiland

von aussen besuchten.








Guthlac.
Endlich gehört noch hierher die legende des angelsächsischen heiligen
Guthlac, welche sich ohne angabe des verfassers im Codex
Exoniensis in einem verstümmelten zustande befindet.77 Das gedicht gründet sich auf die
Vita Guthlaci des Felix von Croyland, von welchem auch eine ungedruckte
angelsächsische übersetzung in prosa vorhanden ist. Auch die legenden
des heiligen Cuthbert78 und des heiligen Edmund, königs der Ostangeln, welche
in form versificirter homilien in Thorpe’s Analecta Anglo-Saxonica seite
74 und seite 131 veröffentlicht worden sind, können zu den epischen
stoffen angelsächsischer dichtkunst gerechnet werden.



Athelstan’s Siegeslied.
Die lyrik ist in den resten der angelsächsischen poesie reich vertreten,
obwohl, wie das epos, mehr in der kirchlichen gattung, als im
volksliede. Von letzterem ist ein siegeslied der schlacht bei
Brunanbyrig, wo die Westsachsen unter Athelstan und Edmund den
normannenkönig Anlaf im jahre 938 schlugen, in der angelsächsischen
chronik aufbewahrt, welches, wahrscheinlich bald nach dem kampfe
gedichtet, diesen mit begeisterung schildert. Der anfang dieses liedes
lautet:




	

79 Her
Aeðelstan cyning,

Eorla drihten,

Beorna beah-gyfa,

And his broðor eac

Eadmund æðeling,

ealdor langne tyr,

geslohgon æt sæcce

sweorda ecgum

ymbe Brunan-burh,


	
Hier Athelstan könig,

der adeligen herr,

der beiden armspangengeber,

und sein bruder auch

Edmund der edle,

weitgerühmte fürst,

schlugen im kampfe

mit der schwerdter schärfe

um Brunanburg,





	
bord-weall clufan,

heowan heaðo-linde,

hamora lafum

eaforan Eadwardes,

swa him geæðele wæs

from cneo-mægum,

þæt hie æt campe oft

wið laðra gehwæne

land ealgodon,

hord and hamas,

hettend crungon.


	
spalteten den brettwall,

hieben die hohen banner

mit der hammer stümpfen

die kinder Edward’s,

wie ihnen angeboren war

von den geschlechtsverwandten,

dass sie im kampfe oft

gegen der bösen jeden

das land vertheidigten,

den schatz und die wohnungen,

den feind vernichteten.





	
Sceotta leode

and scip flotan

fæger feollan,

feld dynede

secga swate,

syððan sunne up

on morgen-tid,


	
Schottenleute

und die schiffflotte

fielen schön,

das feld rauschte

von heldenblut,

seit die sonne auf

zur morgenzeit,





	
mære tungol,

glad ofer grundas

godes condel, beorht

eces drihtnes,

oþþ sio æþele gesceaft

sah to setle;


	
das grosse gestirn,

froh über tiefen,

Gottes licht, der glanz

des ewigen herrn,

bis das edle geschöpf

sank zur ruhe;





	
þær læg secg mænig

garum forfrunden,

guman norðerne

ofer scyld sceoten,

swylce Scyltisc eac

werig wiges sæd.


	
da lag mancher kämpfer

von geren durchbohrt,

die nordmänner

auf dem schild erschossen,

dazu der Schotte auch,

sehr müde des kampfes.









Lyrische Gedichte.
Einige andere lyrische dichtungen haben subjective veranlassungen. Eine
derselben in der exeterhandschrift,80 in welchem die alten deutschen sagenkreise erwähnt
sind, trägt das gepräge eines hohen alters. Sie ist von Torpe mit der
überschrift Deor the Scald’s Complaint versehen worden. Die klage eines
heimathlosen weibes, eines landfahrers und eines seefahrers, sämmtlich
in der exeterhandschrift,81 haben mit ausnahme des zweiten, welches einen ächt
englischen seemannscharakter trägt, wenig anziehungskraft. Unter den
religiösen und kirchlichen lyrischen dichtungen befinden sich in der
exeterhandschrift eine grosse zahl hymnen auf die dreifaltigkeit, auf
Christi geburt, menschwerdung, kreuzigung, auferstehung, höllen- und
himmelfahrt, auf die wunder der schöpfung, die güte Gottes und das
jüngste gericht.


Ausserdem enthält die exeterhandschrift ein seltsames moralisches
gedicht, worin eine verdammte seele sich gegen ihren leichnam, der sie
im leben am seligwerden hinderte, beklagt. Diesem ist von Thorpe (aus
der vercellihandschrift) ein gegenstück beigegeben worden, welches die
freudige anrede einer seligen seele an ihren körper enthält, der ihr im
leben zur erringung der seligkeit beistand. Das letztere gedicht ist nur
ein bruchstück.82



Didaktische Gedichte.
Unter die lyrischen produkte der angelsächsischen poesie gehört auch die
paraphrasirende übersetzung der psalmen,83 welche von Thorpe im jahre 1835 aus einer
pariser handschrift auf kosten der universität Oxford herausgegeben
worden ist. Bis zum fünfzigsten psalm ist die übersetzung

in freier prosa, von da ab in einer metrischen paraphrase verfasst. Ob
Aldhelm der verfasser wenigstens des letzteren theiles sei, wie Thorpe
vermuthet, ist sehr ungewiss. Die für diese ansicht angeführten gründe
sind sehr schwach.


An die psalmenparaphrase schliessen sich poetische umschreibungen des
apostolischen glaubensbekenutnisses und des vaterunsers.


In der exeterhandschrift befinden sich drei allegorische
lehrgedichte,84 von
denen das eine in symbolischer weise den wallfisch (leviathan) mit dem
teufel vergleicht. Das übereinstimmende beider wird in den gefahren
gefunden, welche sie dem menschen bereiten. Das andere beschreibt die
eigenschaften des panthers und vergleicht sie dann mit denen des
heilandes. Das dritte ist eine paraphrase des dem Lactanz
zugeschriebenen gedichtes vom vogel phönix, mit welchem der
angelsächsische dichter in längerer selbstständiger ausführung die
auserwählten diener Christi vergleicht.



Die Gaben der Menschen.
Die exeterhandschrift enthält ferner mehrere moralische gedichte über
die verhältnisse des menschlichen lebens, von denen das folgende,
vollständig abgedruckte eine probe ist:


Von den verschiedenen gaben der menschen.




	
85Fela bið
on foldan.

forð gesynra.

geongra geofona.

þa þa gæst-berend.

wegað in gewitte.

swa her weoruda god.


	
Viele sind auf erden

stets offenbare

(jüngere) zartere gaben,

welche der geist tragend

bewegt im verstande,

wie hier der heerscharen Gott,





	
meotud meahtum swið.

monnum dæleð.

syleð sundor-giefe.

sendeð wide.

agne spede.

Þara æghwylc mot.

dryht-wuniendra.


dæl onfôn.

	
der herr in mächten stark,

den menschen zutheilet,

giebt verschiedene gaben,

sendet weit

mit eigener kraft,

deren ein jeder soll

der menschenwohnenden

einen theil empfangen,




	
ne bið ænig þæs.

earfoð-sælig.

mon on moldan.

ne þæs med-spedig.

lytel hydig.

ne þæs læt-hydig.

þæt hine se ar-gifa.

ealles biscyrge.


	
Nicht ist ein so

schwer seliger

mensch auf erden,

nicht so mittelglücklich,

wenig behutsam,

nicht so spät bedacht,

dass er ihm der ehr-gaben

gänzlich beraube,





	
modas cræfta.

oþþe mægen-dæda.

wis on gewitte.

oþþe on word-cwidum.

þy læs ormod sy.

ealra þinga.

þara þe he geworhte.

in woruld-life.

geofona gehwylcre.


	
der geistes kräfte,

oder tüchtiger thaten,

weise im verstande

oder im wortgespräch,

damit er nicht verzweifelnd sei

aller dinge,

derer, die er gewirkt

im weltlichen leben

mit jeglicher der gaben.





	
næfre god demeð.

þæt ænig eft.

þæs earm geweorðe.

nænig eft þæs swiþe.

þurh snyttru-cræft.

in þeode þrym.

þisses lifes.

forð gestigeð.


	
Niemals Gott bestimmt,

dass einer wiederum,

so arm würde,

noch irgend einer so gross

durch geisteskraft

in dem volksgetümmel

dieses lebens

vorsteigt,





	
þæt him folca weard.

þurh his halige giefe.

hider onsende.

wise geþohtas.

and woruld cræftas.

under anes meaht.

ealle forlæte.

þy læs he for wlence.

wuldor-geofona ful.


	
dass ihm der volkswart

durch seine heiligen gaben,

werde hierher senden

weise gedanken

und weltliche künste,

um eines macht

alle verlasse,

damit er nicht aus stolz,

herrlicher gaben voll,





	
mon mode swið.

of gemete hweorfe.

and þon forhycge.

hean-spedigran.

ac he gedæleð.

se þe ah domes geweald.

missenlice.

geond þisne middan-geard.

leoda leoþo-cræftas.

lond-buendum.


	
ein mensch, geistes stark,

vom masse sich wende

und dann verachte

die weniger glücklichen;

sondern er theilt aus,

welcher hat der verfügung gewalt,

mannigfaltig

über diese welt

der menschen gliederkräfte

den landbauern.





	

sum her ofer eorþan.

æhta onlihð.

woruld-gestreona.

sum bið wonspedig.

heard-sælig hæle.

bið hwæþre gleaw.

modes cræfta.


	
Einer hier auf erden

habe anlegt

weltlicher schätze;

einer ist ein bedürftiger,

schwerseliger mensch,

ist dennoch kundig

der geisteskräfte;





	
sum mægen-strengo.

furþor onfehð.

sum freolic bið.

wlitig on wæstmum.

sum biþ woð-bora.

giedda giffæst.

sum biþ gearu-wyrdig.


	
einer gewaltige kraft,

höhere empfängt;

einer ist fröhlich,

schön an gestalt;

einer ist ein dichter,

der lieder fähig;

einer ist wortebereit;





	
sum biþ on huntoþe.

hreð-eadigra.

deora dræfend.

sum dyre bið.

woruld-ricum men.

sum bið wiges heard.

beado-cræftig beorn.

þær bord stunað.


	
einer ist auf der jagd

wildhafter

thiere ein dränger;

einer ist theuer

welt-mächtigen männern;

einer ist ein kampfharter,

kriegskundiger mann,

wo der schild tönt;





	
sum in mædle mæg.

mod-snottera.

folc-rædenne.

forð gehycgan.

þær witena biþ.

worn ætsomne.

sum mæg wrætlice.

weorc ahycgan. (ms. ahyggan.)

heah-timbra gehwæs.


	
einer im rathe kann

der klugen

volksgesetze

ausdenken,

wo der weisen sind

viele beisammen;

einer kann wunderbar

werk ersinnen,

irgend ein hochgezimmertes;





	
hond bið gelæred.

wis and gewealden.

swa bið wyrhtan ryht.

sele asettan.

con he sidne ræced.

fæste gefegan.

wiþ fær-dryrum.


	
die hand ist gelehrt,

weise und gewaltig,

wie es einem baumeister ziemt,

einen saal zusammenzusetzen;

kann das weite gerüst

fest zusammenfügen

gegen plötzliche einstürze.





	
sum mid hondum mæg.

hearpan gretan.

ah he gleo-beames.

gearo brygda list.

sum bið rynig.

sum ryht scytte.

sum leoða gleaw.


sum on londe snel.

feþe spedig.

	
Einer mit händen mag

die harfe grüssen;

er hat des klangholzes

bereiter griffe kunst;

einer ist ein läufer,

einer ein rechter schütze,

einer in liedern geschickt,

einer zu lande schnell,

fussflüchtig.




	
sum fealone wæg.

stefnan steoreð.

stream-rade con.

weorudes wisa.

ofer widne holm.

þôn sæ-fore.

snelle mægne.

arum bregdað.

yð-borde neah.

	
Einer die falbe woge

mit dem steven durchsteuert,

den stromweg kennt

der schar führer

über den weiten holm,

wann seefahrer,

mit schneller kraft

mit rudern treiben

dem wogenbord (strande) nahe.





	
sum bið syndig.

sum searo-cræftig.

goldes and gimma.

þôn him gumena weard.

hateð him to mærþum.

maþþum renian.


	
Einer ist sinnig, (?)

einer besonders kundig

des Goldes und der Edelsteine,

wann ihn der männer wart

heisst, ihm zur mähr

eine zier bereiten.





	
sum mæg wæpen-þræge.

wige to nytte.

mod-cræftig smið.

monige gefremman.

þôn he gewyrceð.

to wera hilde.

helm oþþe hup-seax.

oððe heaþu-byrnan.

scirne mece.

oððe scyldes rond.

fæste gefegan. (gefegeð.)

wið flyge gares.


	
Einer mag waffentrachten (?)

dem kriege zu nutzen,

ein geschickter schmied,

viele bereiten,

wann er arbeitet

dem männer kampfe

helm oder hüftmesser,

oder volle rüstung,

glänzendes schwert,

oder schildes rund,

fest gefügt

gegen den flug des gers.





	
sum bið arfæst.

and ælmes georn.

þeawum geþyde. (geþyded?)

sum bið þegn gehweorf.

on meodu-healle.

sum bið meares gleaw.

wic-cræfta wis. (wicg-cræfta.)


	
Einer ist ehrenfest

und giebt almosen gern,

in sitten gesellig.

Einer ist ein vertrauter diener

in der methhalle;

einer ist des pferdes kundig,

in reiterkünsten weise.





	
sum gewealden-môd.

Þafað in geþylde.

þæt he þôn sceal.

sum domas con.

þær dryht-guman.

ræd eahtiað.

sum bið hræd tæfle.

sum bið gewittig.

æt win-þege.


beor-hyrde god.


	
Einer demüthig,

leidet in geduld,

was er dann muss.

Einer urtheile versteht,

wo freunde

rath schlagen.

Einer ist würfelkundig,

einer ist witzig

bei dem weintrinken,

ein guter bierwächter.





	
sum bið bylda til.

ham to habbanne.

sum bið here-toga.

fyrd-wisa from.

sum biþ folc-wita.

sum biþ æt þearfe þrist.

hydigra-þegn.

mid his þeodne.

sum geþyld hafað.

fæst gongel ferð.


	
Einer ist ein guter zimmerer,

ein haus zu errichten.

Einer ist ein herzog,

ein starker heerführer.

Einer ist ein volksrath,

einer ist in der noth dreist,

der schüchternen diener;

mit seinem herrn

einer geduld hat,

eine feste (?) seele.





	
sum bið fugel-bona.

hafeces cræftig.

sum bið to horse hwæt.

sum bið swið-snel.

hafað searolic

gomen gleo-dæda.

gife for gum-þegnum.

leoht and leoþu-wac.


	
Einer ist ein vogeljäger,

des falken kundig.

Einer ist zu pferde geschwind,

einer ist sehr schnell,

hat ein künstliches

spiel lustiger dinge,

gaben für gute diener,

leicht und gelenk.





	
sum bið leofwende.

hafad môd and word

monnum geþwære.

sum her geornlice.

gæstes þearfe.

mode bewindeþ.

and him metudes est. (Ms. eft.)

ofer eorð-welan.

ealne geceoseð.


	
Einer ist angenehm,

hat gemüth und wort,

bei menschen beliebt.

Einer hier gern

des geistes bedürfnisse

im gemüthe verschliesst

und sich des schöpfers gunst

vor irdischem wohle,

allem, wählt.





	
sum bið deor-mod.

deofles gewinnes.

bið a wið firenum.

in gefeoht gearo.

sum cræft hafað.

circ-nytta fela.

mæg on lof-songum.

lifes waldend.

hlude hergan.

hafað healice

beorhte stefne.


	
Einer ist bedacht

auf des teufels krieg,

ist immer gegen sünden

im gefecht bereit.

Einer geschicklichkeit hat

vieler kirchengenüsse,

kann in lobsängen

des lebens walter

laut ehren,

hat eine hohe,

helle stimme.





	
sum bið boca gleaw.

larum leoþu-fæst.

sum biþ list-hendig.

to awritanne.

word-gerynu.


	
Einer ist buchbewandert,

in lehren gliedfest.

Einer ist behend,

auf zu schreiben

wortgeheimnisse.—





	
Nis nu ofer eorþan.


ænig monna.

mode þæs cræftig.

ne þæs mægen-eacen

þæt hi æfre anum.

ealle weorþen.

gegearwade.


	
Nun ist nicht auf erden

irgend ein mann

im geiste so erfahren,

noch so künste reich,

dass sie stets einem

alle würden

bereitet,





	
þy læs him gilp sceððe.

hade,
oþþe fore þære mærþe.

môd astige.

gif he hafaþ ana.

ofer ealle men.

wlite and wisdom.

and weorca blæd.

ac he missenlice. (He. i. e. God.)

monna cynne.

gielpes styreð.

and his giefe bryttað.


	
damit ihm nicht übermuth schade,

oder wegen deren mähr

das gemüth sich überhebe,

wenn er hätte allein

vor allen menschen

schönheit und weisheit

und der werke frucht;

sondern er verschiedentlich

des menschengeschlechtes

stolz steuert,

und seine gaben vertheilt:





	
sumum on cystum. (Ms. summum.)

sumum on cræftum.

sumum on wlite.

sumum on wige.

sumum he syleð monna.

milde heortan.

þeaw fæstne geþoht.

sum biþ þeodne hold.


	
einigen in würden,

einigen in künsten,

einigen in schönheit,

einigen im kriege;

einigen menschen verleiht er

milde herzen,

ein wohlbestelltes gemüth;

einer ist dem herrn hold.





	
swa weorðlice.

wide tosaweð.

dryhten his duguþe.

a þæs dôm age.

leoht-bære lof.

se us þis lif giefeð.

and his milde môd.

monnum cyþeð.


	
So würdiglich

weit säet aus

der herr seine tugenden.

Immer also habe macht,

leuchtendes lob,

der uns dieses leben giebt

und seinen milden geist

den menschen verkündet!








Sinnsprüche.
Die Angelsachsen besassen einen grossen schatz körniger sprüchwörter und
inhaltsreicher sinnsprüche in versen, von denen uns die
exeterhandschrift vier sammlungen aufbewahrt hat. Diese sentenzen sind
derjenigen ähnlich, welche uns Cuthbert in seiner epistola de morte Bedæ
als einen spruch des sterbenden Beda in folgenden worten aufbewahrt
hat:




	
For þam nedfere

neni wirþeð

þances snotera,


þonne him þearf sy,

to gehicgenne

er his heonongange,

hwet his gaste

godes oððe yveles

efter deaðe heonon

demed weorþe.


	
Vor der nothfahrt

niemand wird

gedanken weiser,

denn ihm bedarf sei,

zu forschen

vor seinem hingange,

was seinem geiste

des guten oder bösen

nach dem tode (von) hinnen

zugeurtheilt werde.








Räthsel.
Endlich sind uns in der exeterhandschrift eine grosse menge räthsel
überliefert, deren aufgeben und lösen eine beliebte unterhaltung der
Angelsachsen war. Von den beiden hier mitgetheilten räthseln mag die
auflösung des ersten „gedanke“ oder „luft“ und des zweiten „gerste“
sein, mit rücksicht auf das daraus gebraute getränk (John
Barleycorn).


Codex Exoniensis, seite 482.




	
Ic eom mare.

þon þes middan-geard.

læsse þon hond-wyrm.

leohtre þon mona.

swiftre þon sunne.

sæs me sind ealle.

flodas on fæðmum.

and þas foldan bearm.

grene wongas.


	
Ich bin mehr

als diese welt,

weniger als ein handwurm,

leichter als der mond,

schneller als die sonne,

die seen gehören mir alle,

die fluthen in umfassungen,

und des feldes schooss,

grüne gefilde;





	
grundum ic hrine.

helle under-hnige.

heofonas ofer-stige.

wuldres eðel.

wide ræce

ofer engla eard.


	
die gründe berühre ich,

zur hölle neige ich mich hinunter,

die himmel ersteige ich,

der herrlichkeit wohnsitz;

weit reiche ich

über der engel heimath;





	
eorðan gefylle.

ealne middan geard

and mere-streamas.

side mid me sylfum.

saga hwæt ic hatte.


	
die erde erfülle ich,

die ganze welt

und die meerströme

weit mit mir selbst.

Sage, wie ich heisse?







Codex Exoniensis, seite 410. (Wright’s Introductory Essay,
seite 79).




	
Bið foldan dæl.

fægre gegierwed.

mid þy heardestan.

and mid þy scearpestan.

and mid þy grymmestan.

gumena gestreona.


	
Es ist ein theil des feldes,

schön bereitet,

mit dem härtesten

und mit dem schärfesten

und mit dem grimmigsten

menschlicher werke,





	

corfen sworfen.86

cyrred þyrred.

bunden wunden.

blæced wæced.

frætwed geatwed.87

feorran læded.

to durum dryhta.


	
geschnitten, gestrichen,

gewendet, gedörrt,

gebunden, gewunden,

gebleicht, geweckt,

geputzt, gezeigt,

weit gebracht

zu den thüren der leute.





	
dream bið in innan.

cwicra wihta.

clengeð88
lengeð.

þara þe ær lifgende.

longe hwile.

wilna bruceð.89

and no wið-spriceð.


	
Eine freude ist es im innern

lebender wesen,

hängt sich an und verlängert;

derer das vorher lebende

lange zeit

willen gehorcht

und nicht widerspricht





	
and þon æfter deaðe.

deman onginneð.

meldan mislice.

micel is to hycganne.

wisfæstum menn.

hwæt seo wiht sy.


	
und dann nach dem tode

zu urtheilen beginnt,

zu melden verschiedentlich.

Sehr muss nachdenken

der weiseste mann,

was dieses wesen sei.







In diesen räthseln kommen hin und her die alten runen theils, wie es
scheint, als buchstaben, theils auch in ihrer wortbedeutung vor. Ein
angelsächsisches gedicht über die bedeutung der runen ist von
W. Grimm herausgegeben worden.



Prosa.
Wenn wir uns zu den prosaischen schriften der angelsächsischen literatur
wenden, welche der mündlichen überlieferung so wie späterer ungenauer
aufzeichnung mehr entrückt waren, so findet sich nicht nur grössere
sicherheit in

sprache und rechtschreibung, welche mit geringen ausnahmen die des
autors sein mag, sondern es ist auch leichter, den historischen
fortschritt in der literatur zu verfolgen, als bei der poesie, da
dieselbe nur selten auf einzelne dichter zurückzuführen ist, sondern auf
der breiten unterläge des volkslebens ruht.



Athelbert’s und Wihtræd’s Gesetze.
Die ersten anfänge angelsächsischer prosa sind in den gesetzen zu
suchen, welche Athelbert, könig von Kent, der im jahre 616 starb,
bald nach seiner bekehrung zum christenthum in neun und achtzig
bestimmungen erlassen haben soll. Manche derselben mag eingeschoben
sein. Die sprache ist gewiss modernisirt; die überschrift This syndon
tha domas, the Aethelbirht cyning asette on Augustinus dæge, welche sich
in dem einzigen manuscript dieser gesetze findet, ist ebenfalls späteren
ursprungs, worauf auch die aufzählung der priesterlichen rangordnung und
die volle entwickelung des kirchenregimentes im ersten paragraph
schliessen lässt:




	
§ 1. Godes feoh and ciricean XII gylde; biscopes feoh XI gylde; preosles
feoh IX gylde; diacones feoh VI gylde; clerices feoh III gylde;
ciricfrið II gylde; mynsteres frið II gylde.

	
§ 1. Gottes- und kirchen-gut gelte zwölffach; bischof’sgut elffach;
priestergut gelte neunfach; diakonusgut gelte sechsfach; clerikergut
gelte dreifach; kirchenfrieden gelte zwiefach; klosterfrieden gelte
zwiefach.






Von den kentischen königen Hlothar, Eadric und Wihtræd, sind
gleichfalls gesetze erhalten. Die des letzteren sind unter zuziehung des
brittischen erzbischofs Birhtwald (Bretone heahbiscop) und des bischofs
von Rochester nach vorher gepflogener berathung mit den mächtigen des
landes erlassen worden. In diesen gesetzen findet sich im § 13 schon
eine strafe auf götzendienst gesetzt:




	
§ 13. Gif ceorl buton wifes wisdome deoflum gelde, he sie ealra his
æhtan scyldig and healsfange. Gif butwu deoflum geldað, sion his
healsfange scyldige and ealra æhtan.

	
§ 13. Wenn ein ehemann ohne wissen der frau den götzen diene, sei er
aller seiner güter verlustig und des halsfanges. Wenn beide den götzen
opfern, seien sie des halsfanges und aller güter verlustig.








Alfred’s Gesetze.
Dann folgen die gesetze der westsächsischen könige Ine und
Alfred, welcher letztere seinen gesetzen die mosaischen vorsetzte
und die gesetze seiner Vorgänger Ine, des königs Offa von Mercia und
Athelbert’s von Kent benützte, wie er selbst in einfacher rede
erzählt:




	
Ic þa Aelfred cyning þæs togædere gegaderod and awritan het manega þara,
þe ure foregengon heoldon þara þe me licedon, and manege þara þe me ne
licodon ic awearp mid minra witena geþeahte and on oðre wisan bebead to
healdenne.

	
Ich, könig Alfred, sammelte da diese und liess viele von denen, welche
unsere vorgänger hielten, wenn sie mir gefielen; und viele derer, die
mir nicht gefielen, verwarf ich mit meiner witan rathe und gebot, sie in
anderer weise zu halten.




	
Forþam ic ne dorste gedyrstlæcan þara minra awuht feala on gewrit
settan; forþan me wæs uncuð, hwæt þæs þæm lician wolde, þe æfter us
wæron;

	
Denn ich wagte nicht es zu unternehmen, von den meinigen viel in die
schrift zu setzen; denn es war mir unbekannt, was davon denen gefallen
würde, die nach uns wären;




	
ac þa þe ic gemette awðer on Ines dæge mines mæges, oððe on Offan Mercna
cyninges, oððe on Aeðelbyrhtes, þe ærest fulluht onfeng on Angelcynne,
þa þe me ryhtoste þuhton, ic þa her on gegaderode and þa oðre forlet.

	
aber die, welche ich fand entweder in Ine’s meines verwandten tagen,
oder in Offa’s, des königs der Mercier, oder in Athelbert’s, der zuerst
die taufe empfing im Angelvolke, die, welche mir am wichtigsten
schienen, die sammelte ich hier, und die anderen liess ich weg.




	
Ic þa Aelfred Westseaxna cyning eallum minum witum þæs geeowde and hy þa
cwæðon þæt him þæt licode eallum wel to healdenne.

	
Ich nun Alfred, könig der Westsachsen, zeigte diese allen meinen witan
(räthen), und sie erklärten dabei, dass ihnen allen dieses wohl gefiel
zu halten.







Cnut’s Gesetze.
Ausser den Alfred’schen gesetzen zeichnen sich die von Cnut
gegebenen durch milde und edle humanität aus, welche gegen die barbarei
und härte der mittelalterlichen, ja selbst vieler neueren gesetze
bedeutend absticht. Als eine probe der sprache sowohl wie der grundsätze
in Cnut’s gesetzen mögen folgende bestimmungen hier einen platz
finden:




	
2. And we lærað, þæt þeah hwa agylte and hine sylfne deope forwyrce,
þonne gefadige man þa steore, swa hit for gode sy

gebeorhlic and for woruld aberendlic.

	
2. Und wir ermahnen, dass, obwohl jemand etwas verbreche und sich selbst
tief verwirke, dann man eine strafe anordne, wie sie vor Gott gebührlich
und vor der weit erträglich sei.




	
And geþence swiðe georne se þe domes geweald age, wæs he sylf georne,
þonne he þus cweð: Et dimitte nobis debita nostra, sicut et nos
dimittimus, þæt is on englisc: and forgif us, drihten, ure gyltas, swa
we forgyfað þam þe wið us agyllað.

	
Und es bedenke sehr sorgfältig der, welcher des urtheils gewalt habe,
was er selbst gern habe, wenn er also spricht: Et dimitte nobis debita
nostra, sicut et nos dimittimus, das ist auf Englisch: und vergieb uns,
herr, unsere schuld, wie wir vergeben denen, die sich gegen uns
verschulden.




	
And we beodað, þæt man cristene men for ealles to lytlum huru to deaðe
ne forræde, ac elles geræde man friðlice steora folce to þearfe, and ne
forspille man for litlum godes handgeweorce and his agene ceap, þe deore
gebohte.

	
Und wir gebieten, dass man christenleute für alles zu geringe wenigstens
nicht zum tode verurtheile, sondern man vielmehr milde strafen
feststelle dem volke zum nutzen, und nicht den menschen, das geschöpf
Gottes, und sein eigenes gut, das er theuer erkaufte, um geringes
zerstöre.




	
66. And utan don, swa us þearf is, helpan a þam raðost, þe helpes best
behofað; þonne nime we þæs lean þær us leofast byð. Forþam a man sceal
þam unstrangan men for godes lufe and ege liðelicor deman and scryfan,
þonne þam strangan, for þam þe ne mæg se unmaga þam magan, we witon, ful
georne gelice byrðene ahebban, ne se unhæla þam halan gelice.

	
66. Und möchten wir thun, wie wir sollen, helfen immer dem zunächst,
welcher der hilfe am besten bedarf; dann empfangen wir den lohn da, wo
er uns am liebsten ist. Denn immer soll man den schwachen mann aus
Gottes-liebe und furcht gelinder richten und büssen, als den starken,
denn nicht kann der unmächtige, wie wir wissen, mit dem mächtigen eine
völlig gleiche bürde haben, noch der sieche mit dem gesunden eine
gleiche.




	
And þy we sceolan medmian and gesceadlice todælan ylde and geogoðe,
welan and wædle, freot and þeowæt, hæla and unhæle, and ægðer man sceal
ge on godcundan scriftan ge on woruldcundan doman þæs þinge tosceadan.

	
Und darum sollen wir maass halten und unterschiedlich zutheilen dem
alter und der jugend, dem reichthum und der armuth, der freiheit und der
knechtschaft, der gesundheit und dem siechthum, und jeder mann soll
sowohl bei göttlichen büssen als bei weltlichen urtheilen diese dinge
scheiden.




	
Eac on mænigre dæde, þonne man bið nydwyrhta, þonne bið se man gebeorges
þe bet wyrðe, þe he for neode dyde þæt þæt he dyde. And gif hwa hwæt
ungewealdes gedeð, ne byð þæt

ealum na gelice, þe hit gewealdes gedeð.

	
Auch bei mancher handlung, wenn der mensch nothgedrungen ist, ist der
mensch des schutzes würdiger, weil er aus noth das that, was er that.
Und wenn jemand etwas unabsichtlich thut, ist er nicht in allem dem
gleich, der es absichtlich that.




	
67. Þis is þonne seo lihtinge, þe ic wylle eallon folce gebeorgan, þe
hig ær þyson mid gedrehte wæron ealles to swiðe. Þæt is þonne ærest, þæt
ic bebeode eallum minan gerefan, þæt big on minan agenan rihtlice tilian
and me mid þam feormian, and þæt him nan man ne þearf to fearme fultume
nan þinge syllan, buton he sylf wylle.

	
67. Dieses ist denn die erleichterung, die ich allem volke angedeihen
will, da sie vor diesem damit zu sehr gedrückt wurden. Das ist das
erste, dass ich gebiete allen meinen amtleuten, dass sie auf meinem
eigenthum ordentlich bauen und mich damit beköstigen, und dass ihnen
niemand zur beköstigung als unterstützung irgend etwas geben darf,
ausser er will es selbst.




	
77. And ic wille þæt ælc man sy his huntnoðes wyrðe on wuda and on felda
on his agenan. And forga ælc man minne huntaðloce hwær ic hit gefriðod
wille habben, be fullan wite.

	
77. Und ich will, dass jedermann seiner jagd würdig sei in wald und feld
auf seinem eigenthum. Und es vermeide jedermann mein jagdgehege, we ich
es gefriedigt haben will, bei voller strafe.







Die Gesetze Wilhelm’s des Eroberers.
Die alten angelsächsischen gesetzsammlungen90 sind fortgeführt bis zu Wilhelm
dem eroberer, welcher ebenfalls noch einige verordnungen in
angelsächsischer sprache erliess, obwohl er sich im allgemeinen der
französischen und lateinischen sprache bei seinen erlassen bediente.


Das folgende angelsächsische gesetz Wilhelm’s zeigt ausser der
sprache auch die geringe achtung, in welcher die sächsische tapferkeit
bei dem eroberer stand. Es ist aufbewahrt im Codex Roffensis, welcher
eine reiche, von Arnulf,

bischof von Rochester (starb 1124), angelegte sammlung angelsächsischer
urkunden enthält.




	
Willelmes cyninges asetnysse.


	
König Wilhelm’s Satzungen.





	
Wilhelm cyng gret ealla þa þe þys gewrit tocymð ofer eall Englaland
freondlice, and beot and eac cyð eallum mannum ofer eall Angel-cynn to
healdenne, þæs is:

	
König Wilhelm grüsst alle, denen diese schrift zukömmt, über ganz
England freundlich, und gebietet und heisst auch allen mannen im ganzen
Angelvolke zu halten, nämlich:




	
1. Gif Engliscman beclypað ænigne Frænciscne man to orneste for þeofte
oððe for manslihte, oððe for ænigan þingan, þe gebyrige ornest fore to
beonne oððe dom betweox twam mannum, habbe he fulle leafe swa to donne.

	
1. Wenn ein Engländer einen fränkschen mann zum ernstkampfe fordert
wegen diebstahls, oder todtschlages, oder wegen irgend einer sache,
wegen der sich ernstkampf gebührt oder gottesurtheil zwischen zwei
männern, habe er volle erlaubniss, es zu thun.




	
And gif se Englisca forsæcð þæt ornest, þe Frencisca, þe se Englisca
beclypað, ladige hine mid aðe ongean hine mid his gewitnesse æfter
Norðmandiscere lage.

	
Und wenn der Engländer jenen kampf aufgiebt, reinige sich der Franke,
den der Engländer belangt, mit eid gegen ihn mit seinem zeugniss nach
normännischem gesetz.




	
2. Eft gif Frenciscman beclypað Engliscne man to orneste for þam ylcan
þingan, se Englisca be fulre leafe hine werige mid orneste oððe mid
irene, gif him þaet gecwemre byð. And gif he untrum byð and nelle þæt
ornest oððe ne mæge, begyte him lahlicne spalan.

	
2. Dann wenn ein Franke einen Engländer zum ernstkampfe wegen derselben
dinge fordert, so vertheidige sich der Engländer nach willkür mit kämpf
oder mit eisen-(ordal), wenn ihm das bequemer ist. Und wenn er schwach
ist und den kampf nicht will oder mag, so schaffe er sich einen
gesetzlichen vertreter.




	
3. Und wenn der Franke überwältigt ist, gebe er dem könige drei pfund.
Und wenn der Engländer sich nicht mit ernst wehren will, oder mit
zeugniss, reinige er sich mit eisen.

	
3. And gif se Francisca byð ofercuman, he gyfe þam cynge III pund. And
gif se Englisca nele hine werian mid orneste oððe mid gewitnesse, he
ladige hine mid irene.




	
4. Aet eallan ullagan þingan se cyng geselle, þæt se Englisca ladige
hine mid irene. And gif se Englisca beclypað Frenciscne mid utlagan
þingan, and wille hit þonne on him gesoðian, se Frencisca

bewerie hine mid orneste.

	
4. Bei allen verbrecherischen dingen setzt der könig fest, dass der
Engländer sich mit eisen reinige. Und wenn der Engländer einen Franken
mit verbrecherischen dingen beschuldigt und will es an ihm bewahrheiten,
wahre sich der Franke mit kampf.




	
And gif se Englisca ne durre hine to orneste beclypian, werige hine se
Fræncisca mid unforedan aðe.

	
Und wenn der Engländer ihn nicht zum kämpf zu fordern wagt, wahre sich
der Franke mit ungebrochenem eide.






Das durch die christlichen sendboten und kirchenobern eingeführte
Studium der klassischen sprachen, besonders der lateinischen, hatte
einen so günstigen boden in England gefunden, dass die früchte desselben
bald auch in Deutschland und Frankreich genossen werden konnten, indem
England den genannten ländern nicht nur lehrer, sondern auch bücher
lieferte. Der eifer für die christliche religion und das studium der
römischen spräche führte seit dem ende des siebenten jahrhunderts
Engländer in grosser anzahl auf jener strasse nach Italien und Rom,
welche noch jetzt die grosse heeresbahn der reisenden Engländer ist.



Der Glossator Aldred.
Diese beschäftigung der Angelsachsen mit den wissenschaften musste auch
einen wohlthätigen einfluss auf ihre muttersprache ausüben, indem in
dieser nun für das verständniss der grösseren menge eine grosse zahl
übersetzungen und paraphrasen von den gebildeteren geschrieben wurden.
Dadurch bekam die angelsächsische sprache, welche bis dahin nur umgangs-
und dichtersprache war, einen festen boden. Zu der zeit, als die
kenntniss der lateinischen sprache den mönchen und geistlichen schwand,
und dafür dem volke die allgemeine bildung zugänglicher ward, also in
der mitte des neunten jahrhunderts, beginnen auch die glossen und
übersetzungen zwischen den zeilen in heiligen wie profanen schriften. In
dem sogenannten Durham buche und dem Durham Ritual91 nennt sich der glossator
Aldred. Folgendes ist ein beispiel, wie die glossen des Durham
buches beschaffen sind:



Glossen.

Luc. 1, 6. 7.




	Wæs
	in dagum
	Herodes
	cyniges
	Judæ
	sacerd
	sum
	mið noma



	Fuit
	in diebus
	Herodis
	regis
	Judææ
	sacerdos
	quidam
	nomine







	
	of lond
	Abia,
	and
	wif
	þæm oððe him
	of dohterum Aaron,
	and



	Zacharias
	de vice
	Abia,
	et
	uxor
	illi
	de filiabus Aron,
	et







	noma
	his
	Elisabeð.



	nomen
	eius
	Elisabet.







	Wœron
	uut
	soð-fæsto
	bœgo
	fore Gode
	færendo
	in allum



	Erant
	autem
	iusti
	ambo
	ante Deum
	incedentes
	in omnibus







	bodum
	and
	soðfæstnissum
	Drihtnes
	buta gnornunge.



	mandatis
	et
	justificationibus
	Domini
	sine quærella.





Zur vergleichung der angelsächsischen sprache, wie sie an
verschiedenen orten und zu verschiedenen zeiten bei der bibelübersetzung
im gebrauch war, folgt hier die parabel vom säemann (Marc. IV, 3-8): 92 C




	
Aus Marshall’s Gospels, Dordrecht 1665. (Westsächsisch, reines
Angelsächsisch.)
	
Aus dem im Anfang des zehnten Jahrhunderts geschriebenen Durham Book
(Cotton. Mss. Nero, D. IV. fol. 100).



	
3. Gehyrað, Ute eode se sædere hys sæd to sawenne. 4. And þa he
sew, sum feoll wið þone weg, and fugelas comon and hyt fræton.
5. Sum feoll ofer stans-cyligean, þar hyt næfde mycel eorðan, and
sona up-eode, forþam hyt næfde corðan þiccnesse. 6. Þa hyt up-eode,
seo sunne hyt forswælde, and hyt forscranc, forþam hyt wirtruman næfde.
7. And sum feoll on þornas, þa stigon þa þornas and forðrysmodon
þæt, and hyt wæstm ne bær. 8. And sum feoll on god land, and hyt
sealde, upstigende and wexende, wæstm, and an brohte þrittig-fealdne,
sum syxtig-fealdne, sum hund-fealdne.

	
3. Heono eode ðe sawende (sedere) to sawenne. 4. and miððs geseuw,
oðer (sum) feoll ymb ða stret, and cwomon flegendo and fretton (eton)
ðæt. 5. sum ec feoll of stæner, ðer ne hæfde eorðu michel (menig);
and bræðe upp iornende wæs (arisen wæs) forðon niefde heanisse eorðes:
6. and ða arisen (ða upp eode) wæs sunna, gedrugade (forbernde);
forðon niefde wyrt-ruma, gedrugade. 7. and sum feoll in ðornum, and
astigon (upp eodun) ðornas, and under-dulfon þæt and wæstm ne salde.
8. and oðer feoll on eorðu grodum, and salde wæstm stigende, and
wæxende, and to brohte enne (an) ðrittig and un sexdig, and an hundrað.




	
Aus der zu Harewood oder Harwood (æt Harawuda) im zehnten Jahrhundert
über die lateinischen (St. Hieronymi) Evangelien geschriebenen
sogenannten Rushworth Glosse (Ms. Bibl. Bodl. D. 24. Nr. 3946,
jetzt D. 2. 19. Auct.)
	
Aus Wicliffe’s um 1380 verfassten
Bibelübersetzung.



	
3. Geherðe; heonu eode ðe sedere (sawend) to sawend. 4. and miððy
giseow, oðer (sum) gifeol ymb ða strete, and comun flegende, and fretan
(etan) ðæt. 5. oðer (sum) soðlice gifeol ofer stænere,

ðer ne hæfde eorðo, and hræðe up iornende wæs, forðon ne hæfde heonisse
eorðo. 6. and ða aras (uparnende wæs) sunne, and drygde for bernde;
and for þon ne hæfde wyrtruma, adrugade. 7. and oðer gifeol in
þornas, and astigun (upeadun) ðornas and underdulfun dæt, and wæstem ne
salde. 8. and oðro gifeol on eorðo gode; and salde wæstem stigende,
and wexende, and tobrohte an (enne) ðritig, and an sextig and an
hundreð.

	
3. Here ye, lo a man sowinge goith out to sowe, 4. and the while he
sowith sum seed fel aboute the weye, and briddis of hevene camen and
eeten it, 5. other felde doun on stony places where it hadde not
myche erthe, and anoon it sprong up; for it hadde not depnesse of erthe,
6. and whanne the sunne roos up it welewide for hete, and it driede
up, for it haade no roote. 7. And other fel doun into thornes, and
thornes sprungen up and strangliden it, and it gaf not fruyt.
8. And othere felde doun into good lond, and it gaf fruyt spryngyng
up and wexinge, and oon broughte thritty fold, and oon sixty fold, and
oon an hundrid fold.







Jetzige englische Bibelübersetzung.



3. Hearken: behold, there went out a sower to sow: 4. and it came
to pass, as he sowed, some fell by the wayside, and the fowls of the air
came and devoured it up. 5. And some fell on stony ground, where it
had not much earth; and immediately it sprang up, because it had no
depth of earth. 6. But when the sun was up, it was scorched; and
because it had no root, it withered away. 7. And some fell among
thorns, and the thorns grew up, and choked it, and it yielded no fruit.
8. And other fell on good ground, and did yield fruit that sprang
up and increased; and brought forth, some thirty, and some sixty, and
some an hundred.





Ethelwold. Dunstan. Alfred.
Mönchsregeln wurden ebenfalls aus dem Lateinischen in das
Angelsächsische übersetzt, oder glossirt. Solche übersetzungen und
glossen sind von Ethelwold, bischof von Winchester, gestorben 984
(Wright’s Biogr. Brit. Liter. A. S. Period. seite 441. 442), und
von dem berühmten Dunstan, erzbischof von Canterbury und bischof
von London und Rochester, gestorben 988 (am angeführten orte, seite 459.
460), meist nur handschriftlich vorhanden. Diese glossenliteratur macht
den natürlichen übergang zu der ausbildung der angelsächsischen
prosa.


Als eigentlicher schöpfer der angelsächsischen prosa ist
Alfred (848-901) anzusehen, welcher nicht bloss gross

als könig, sondern noch grösser als lehrer seines volkes ist. Seine
wissbegierde machte ihn schon im knabenalter zu einem eifrigen zuhörer
bei den gesängen des scop’s (Saxonica poemata diu noctuque solers
auditor relatu aliorum sæpissime audiens docibilis memoriter retinebat.
Vergl. Asser, vita Aelfr. ed. M. Parker p. 7), und der wunsch,
diese gedichte auch selbst lesen zu können, soll der erste anstoss bei
Alfred gewesen sein, lesen zu lernen. Die lateinische sprache war zu
seiner zeit in England schon so weit in vergessenheit gerathen, dass die
priester selbst die messe, welche sie täglich lasen, kaum verstanden.
Alfred jammert über diese vernachlässigung der wissenschaften an
mehreren stellen seiner werke, so in der vorrede zu Gregor’s liber
pastoralis (ed. M. Parker), worinm er auch klagt, dass die kirchen
zwar überall mit literarischen schätzen angefüllt seien, dass aber
niemand nutzen aus diesen büchern ziehe, weil sie nicht in der
angelsächsischen sprache geschrieben wären. Alfred selbst trug sorge,
dass diesem übelstande abgeholfen wurde, indem er mehrere bücher in das
Angelsächsische übersetzte, so das Pastorale des Gregorius, des Boethius
abhandlung de consolatione philosophiæ, die geschichte des Orosius, die
englische kirchengeschichte von Beda und wahrscheinlich auch die
selbstgespräche des heiligen Augustinus (Wright’s Biogr. Brit. Liter.
A. S. Period. seite 394). Ausserdem liess er andere bücher von
seinen literarischen freunden übersetzen, mit deren beistande er auch
seine eigenen übersetzungen ausarbeitete, indem er sich die originale in
leichtere sätze und worte umschreiben liess. Es möge hier beiläufig
bemerkt werden, dass die metrische paraphrase des Boethius, welche
gewöhnlich Alfred zugeschrieben wird, aus inneren gründen93 ihm nicht angehörig zu sein
scheint. Die unter Alfred’s namen gehenden sprüchwörter94 sind in der sprache des
dreizehnten

jahrhunderts und sicher unecht. Alfred’s beispiel musste ein mächtiger
antrieb für die gebildeten seines volkes sein, die angelsächsische
sprache und literatur zu pflegen, für welche er noch dadurch sorgte,
dass in den neuerrichteten schulen neben dem studium der klassischen
sprachen der volkssprache gleiche sorgfalt gewidmet wurde.95


Die vorrede zu Alfred’s Übersetzung des Boethius lautet:




	
96 Alfred kuning
wæs wealhstod ðisse bec. And hie of bec Ledene on Englisc wende, swa hio
nu is gedon. hwilum he sette word be worde. hwilum andgit of andgite.
swa swa he hit þa sweotolost and andgitfullicost gereccan mihte for þæm
mistlicum and manigwealdum weoruld bisgum þe hine oft ægþer ge on mode
ge on lichoman bisgodan.

	
König Alfred war übersetzer dieses buches und übersetzte es aus
bücherlatein in das Englische, wie es nun geschehen ist. Zuweilen setzte
er wort für wort, zuweilen sinn für sinn, so wie er es am deutlichsten
und verständigsten deuten konnte, wegen der verschiedenen und
mannigfaltigen weltlichen geschäfte, welche ihn oft sowohl im gemüthe
als mit dem körper beschäftigten.




	
(Ða bisgu us sint swiþe earfoþ rime þe on his dagum on þa ricu becomon
þe he underfangen hæfde. and þeah þa he þas boc hæfde geleornode and of
Lædene to Engliscum spelle gewende. þa geworhte he hi efter to leoþe.
swa swa heo nu gedon is.)97

	
Die geschäfte sind sehr schwer zu zählen, die in seinen tagen über das
reich kamen, die er unterfangen hatte. Und doch, da er dieses buch
gelernt und aus dem Latein in die englische sprache übersetzt hatte, da
setzte er es später in verse, so wie es nun geschehen ist.




	
and nu bit and for Godes

naman healsaþ ælcne þara ðe þas boc rædan lyste. þas he for hine
gebidde. and him ne wite gif he hit rihtlicor ongite þonne he mihte.
forþæmðe ælc mon sceal be his andgites mæðe and be his æmettan sprecan
ðæt he sprecþ. and don þæs þas he deþ.

	
Und er bittet nun und um Gottes namen beschwört jeden derer, welche
dieses buch zu lesen gelüstet, dass er für ihn bete, und ihn nicht
tadele, wenn er es richtiger versteht, als er konnte, denn jedermann
soll nach seines verstandes maasse und nach seiner musse sprechen, das
er spricht, und dasjenige thun, was er thut.






Unzweifelhaft echt ist die vorrede Alfred’s zu seiner übersetzung des
Gregor’schen hirtenbuches, von welchem er an jeden seiner bischöfe,
deren namen in dem anschreiben (der vorrede) enthalten sind, ein
exemplar übersendete. Drei der urschriften sind noch vorhanden, welche
an Wulfsige, bischof von Sherborne (in der öffentlichen bibliothek zu
Cambridge), an Waerferth, bischof von Worcester (in der Bodleyana zu
Oxford Ms. Hatton, 88), und an Plegmund, erzbischof von Canterbury (im
brittischen museum Ms. Cotton. Tiberius, B. XI) gerichtet wurden.
Da Alfred das reinste Westsächsisch schrieb, möge hier die ganze vorrede
und, zur vergleichung mit dem jetzigen Englisch, die von Th. Wright
seite 397 ff. seiner Biog. Brit. Liter. A. S. mitgetheilte genaue
übersetzung derselben einen platz finden:




	
Ðis is seo fore-spræc hu S. Gregorius þas boc ge-dihte, þe man
Pastoralem nemnað.

	
This is the preface how St. Gregory made the book which people call
Pastorale.




	
Ælfred kyning haleð gretung Wulfsige bisceop his worðum luflice and
freondlice, and þe cyðan hate, þæt me com swiðe oft on gemynd, hwylce
witan geo wæron geond Angel-cyn, ægðer ge godcundra hada ge
woruldcundra, and hu ge-sæliglica tida þa wæron geond Angle-cyn,

	
Alfred the king greets affectionately and friendly bishop Wulfsige his
worthy, and I bid thee know, that it occurred to me very often in my
mind, what kind of wise men there formerly were throughout the English
nation, as well of the spiritual degree as of laymen, and how happy
times there were then among the English people,




	
and hu þa cyningas þe þone anweald hæfdon þæs folces, Gode and his
æryndwritum hyrsumodon; and hu hi ægðer ge heora sybbe ge heora sydo,
and

ge heora anweald innan borde gehealdon and eac ut hira eðel rymdon; and
hu him þa speow, ægðer ge mid wige ge mid wisdome;

	
and how the kings who then had the government of the people obeyed God
and his Evangelists, and how they both in their peace and in their war,
and in their government, held them at home, and also spread their
nobleness abroad, and how they then flourished as well in war as in
wisdom;




	
and eac þa godcundan hadas hu georne hi wæron ægðer ge ymbe lara ge ymbe
leornunga, and ymbe ealle þa þeow-domas þi hy Gode sceoldon, and hu man
ut on borde wisdome and lare hider on land sohte, and hu we hi nu
sceoldon ute begitan, gif we hi habban sceoldon.

	
and also the religious orders how earnest they were both about doctrine
and about learning, and about all the services that they owed to God;
and how people abroad came hither to this land in search of wisdom and
teaching, and how we now must obtain them from without if we must have
them.




	
Swa clæne heo wæs oðfeallen on Angel-cynne þæt swiðe feawa wæron
be-heonan Humbre þe hira þenunge cuðon understandan on Englisc, oððe
furðon an ærend-gewrit of Ledene on Englisc areccan: and ic wene þæt
naht monige begeondan Humbre næron. Swa feawa heora wæron, þæt ic furþon
anne ænlepne ne mæg ge-þencan be-suðan Thamise þa þa ic to rice feng.

	
So clean it was ruined amongst the English people, that there were very
few on this side the Humber who could understand their service in
English, or declare forth an epistle out of Latin into English; and I
think that there were not many beyond the Humber. So few such there
were, that I cannot think of a single one to the south of the Thames
when I began to reign.




	
Gode ælmightigum sy þanc, þæt we nu ænigne an steal habbað lareowa. For
þam ic þe beode, þæt þu do swa ic ge-lyfe þæt þu wille, þæt þu þe þissa
woruld þinga to þam ge-æmtige, swa þu oftost mæge, þæt þu þone wisdome
þe þe God sealde þær þær þu hine befæstan mæge befæst. Ge-þenc hwilce
witu us þa becomon for þisse woruld, þa þa we hit na hwæðer ne selfe ne
lufedon, ne eac oþrum mannum ne lyfdon.

	
To God Almighty be thanks, that we now have any teacher in stall.
Therefore I bid thee that thou do as I believe thou wilt, that thou, who
pourest out to them these worldly things as often as thou mayest, that
thou bestow the wisdom which God gave thee wherever thou mayest bestow
it. Think what kind of punishments shall come to us for this world, if
we neither loved it ourselves nor left it to other men.




	
Þone naman anne we lufdon þæt we Cristene wæron, and swiðe feawe þa
þeawas. Þa ic þis eal ge-munde, þa ge-mund ic eac hu ic ge-seah ær þam
þe hit eal for-heregod wære and for-bærned, hu þa circan geond eal
Angel-cyn stodon maðma and boca ge-fylled, and eac micel mæniu Godes
þeawa, and þa swiðe lytle feorme þara

boca wiston, for þam þe hi hira nan þing ongitan ne mihton, for þam þe
hi næron on hira agenge þeode awritene.

	
We have loved only the name of being Christians, and very few the duties.
When I thought of all this, then I thought also how I saw, before it was
all spoiled and burnt, how the churches throughout all the English
nation were filled with treasures and books, and also with a great multitude of
God’s servants, and yet they knew very little fruit of the books,
because they could understand nothing of them, because they were not
written in their own language;




	
Swilce hi cwædon ure yldran þa þe þas stowa ær heoldon, hi lufedon
wisdome, and þurh þone hi begeton welan and us læfdon. Hær mon mæg gyt
ge-seon hira swæð; ac we him ne cunnon æfter spyrgean, for þam we habhað
ægðer for-læton ge þone wela ge þone wisdom, for þam þe we noldon to þam
spore mid ure mode on lutan.

	
as they say our elders, who held these places before them, loved wisdom,
and through it obtained weal and left it to us. Here people may yet see
their path, but we cannot follow after them, because we have lost both
weal and wisdom by reason of our unwillingness to stoop to their track.




	
Þa ic þa þis eall ge-munde, þa wundrode ic swiðe þæra godera witena þe
geo wæron geond Angel-cyn, and þa bec befullan ealle ge-leornod hæfdon
þæt hira þa nanne dæl noldon on hira agen ge-þeode wendan, ac ic þa sona
eft me sylfum andwyrde and cwæð, hi ne wendon pæt æfre men sceoldon swa
recelease wurðan, and seo lar swa ðofeallan.

	
When I thought of all this, then I wondered greatly that none of the
excellent wise men who were formerly in the English nation and had fully
learned all the books, would translale any part of them into their own
native language; but I then soon again answered myself and said, they
did not think that ever men would become so careless and learning so
decay.




	
For þære wilnunge hi hit for-leton, and woldon þæt her þe mara wisdome
on lande wære, þi we ma ge-þeode cuðon. Þa ge-munde ic hu seo æ wæs
æryst on Ebreisc ge-þeode fundon, and eft þa Crecas ge-leornodon, þa
wendon hi hit on hira agen ge-þeode ealle, and eac ealle oðra bec,

	
They therefore willingly let it alone, and would that more wisdom were
in this land, the more languages we knew. Then I considered how the law
was first found in the Hebrew tongue; and again the Greeks learnt it,
then they translated it all into their own speech, and also all other
books;




	
and eft Leden-ware swa sone siððan hi hit ge-leornodon, hi wendon ealle
þurh wise wealhstodas on heora agen ge-þeode, and eac alle oðra Cristene
þeoda sumne dæl hira on hira agen ge-þeode wendon.

	
and also the Latin people afterwards, as soon as they had learnt it they
translated it all through wise interpreters into their own tongue; and
also all other Christian people translated some part of them into their
own tongue.




	
For þi me þingð betere gif geow swa þincð, þæt we eac sume bec þa þemed
beþyrfysta syn eallum mannum to witanne, þæt we þa on þæt ge-þeode
wendon þe we ealle ge-cnawan mægen, and ge-don swa we swiðe eaðe

magon mid Godes fultume, gif we þa stylnesse habbað, þæt eall seo geoguð
þe nu is on Angel-cynne freora manna, þara þe þa speda hæbben, þæt hi
þam befeolan mægen syn to leornunga oðfæste, þa hwile þe hi nanre oðerre
note ne mægen, oð fyrst þe hi wel cunnen Englisc ge-writ arædan.

	
Therefore it appears to me better, if you think so, that we also some
books which seem most needful for all men to understand, that we
translate them into that language that we can all understand, and cause,
as we very easily may with God’s help, if we have the leisure, that all
the youth that is now in the English nation of free men, such as have
wealth to maintain themselves, may be put to learning, while they can
employ themselves on nothing else, till at first they can read well
English writing.




	
Lære mon siððan furðor on Leden geþeode, þa þe man furðor læran wille,
and to herran hade don wille. Þa ic ge-munde hu seo lar Leden ge-þeodes
ær þysum afeallen wæs geond Angel-cyn, and þeah manega cuðon Englisc
gewrit arædan,

	
Afterwards let people teach further in the Latin tongue those whom they
will teach further and ordain to higher degree. When I thought how the
learning of the Latin language before this was decayed through the
English people, though many could read English writing,




	
þa ongan ic ge-mong oðrum mislicum and monigfealdum bisgum þisses
kynerices þa boc wendan on Englisc þe is genemned on Leden Pastoralis,
and on Englisc Hirde-boc, hwilum word be worde, hwilum andgit of
andgite, swa swa ic hi ge-leornode æt Plegmunde minum ærce-biscope, and
æt Assere minum biscope, and æt Grimbolde minum mæsse-preoste, and æt
Johanne minum mæsse-preost.

	
then I began among other divers and manifold affairs of this kingdom to
translate into English the book which is named in Latin Pastoralis, and
in English Herdsman’s book, sometimes word for word, sometimes meaning
for meaning, as I learnt it of Plegmund my archbishop, and of Asser my
bishop, and of Grimbold my presbyter, and of John my presbyter.




	
Siððan ic hi þa ge-leornod hæfde, swa swa ic hi for-stod swa hic hi
andgitlicost arrecan meahte, ic hi on Englisc awende; and to ælcan
biscop-stole on minum rice wylle ane on-sendan, and on ælere bið an
æstel se bið on fiftigum mancessa.

	
After I had then learnt it so that I understood it as well as my
understanding could allow me, I translated it into English; and I will
send one copy to each bishop’s see in my kingdom, and on each one there
is a stile of the value of fifty mancuses;




	
And ic bebeode on Godes naman, þæt man þone æstel fram þare bec ne do,
ne þa boc fram þam mynstre, uncuð, hu lange þær swa ge-lærede biscopas
syn, swa swa nu Gode þanc wel hwar sindon. For ði ic wolde ðæt hi ealne
weg æt þære stowe wæron, buton se biscop hi mid him habban

wylle, oððe heo hwær to læne sy oððe hwa oðre bi-write.

	
and I bid in God’s name that no one take the handle from these books,
nor the books from the mynster, unknown, as long as there are any
learned bishops, as (thanks to God) there are now everywhere. Therefore
I would that they remain always in their places, unless the bishop will
have them with him, or it be lent somewhere until somebody write another
copy.






In die übersetzung des Orosius fügte Alfred den bericht eines
normanns über die umsegelung Skandinavien’s ein, dessen anfang hier als
eine andere probe der Alfred’schen schreibart mitgetheilt wird.




	
98 Ohthere sæde his
hlaforde Aelfrede kyninge þæt he ealra Norðmanna norðmest bude. He cwæð
þæt he bude on þæm lande norðeweardum wið þa west sæ. he sæde ðeah þæt
þæt land sy swyðe norð þanon. ac hit is eall weste buton on feawum
stowum. sticce mælum wiciað Finnas. on huntaðe on wintra. and on sumera
on fiscoðe be þære sæ.

	
Ohther sagte seinem herrn, dem könig Alfred, dass er von allen
nordmännern am nördlichsten wohne. Er sagte, dass er in dem lande
nordwärts gegen die westsee wohne; er sagte indessen, dass dieses land
von da weit nach norden sich erstrecke, und ganz wüst sei, ausser dass
an wenigen orten him und her Finnen hausen, zur jagd im winter und im
sommer auf dem fischfang an der see.




	
He sæde þæt he æt sumum cyrre wolde fandian hu lange þæt land norð right
læge. oððe hwæþer ænig man be norðan þæm westene bude. Ða for be
norðrihte be þæm lande. let him ealne weg þæl weste land on þæt
steorbord. and þa wid sæ on bæc-bord. þry dagas þa wæs he swa feor norið
swa swa hwæl huntan fyrrest farað.

	
Er sagte, dass er einmal untersuchen wollte, wie weit das land nach
norden läge, oder ob jemand noch nördlich von dieser wüste wohne.
Deshalb ging er gerade nördlich von dem lande, und liess den ganzen weg
das wüste land an dem steuerbord und die offene see an dem backbord. In
drei tagen war er so weit nördlich, wie die wallfischjäger weitestens
fahren,




	
Ða for he þa gyl norð ryhte. swa fær swa he mihte on þæm oðrum þrim
dagum geseglian. Þa beah þæt land þær caste ryhte. oððe sio sæ in on þæt
land. he nyste hwæþer. buton he wisste þæt he þær bad westan windes.
oððe hwone norðan. and seglede þanon east be lande. swa swa he mihte on
feower dagum geseglian.

	
deshalb ging er dann noch immer gerade nördlich, so weit er in anderen
drei tagen segeln konnte; da zog sich das land genau östlich, aber ob
die see in das land hineinging, wusste er nicht; er wusste jedoch, dass
er dort west- oder etwas nördliche winde abgewartet, und segelte dann
östlich am lande hin so weit er in vier tagen segeln konnte.




	
Þa sceolde he þær bidan ryhte norðan windas. forðan þæt land beah þær
suð rihte. oððe sio sæ in on þæt land. he nyste hwæþer. Þa seglede he
þanon suðrihte be

lande, swa swa he mihte on fif dagum geseglian.

	
Dann musste er da rechte nordwinde abwarten, denn das land zog sich dann
ganz nach süden, ob aber die see in das land hinein ging, wusste er
nicht. Dann segelte er von da südlich am lande so weit, als er in fünf
tagen segeln konnte.






Folgendes ist eine probe von Alfred’s Übersetzung des Boethius c.
XII.




	
Ða ongan se wisdom gliowian. and geoddode þus. Se þe wille fæst bus
timbrian. ne sceall he hit no settan upon þone hehslan cnol. and se ðe
wille godcundne wisdom secan. ne mæg he hine wiþ ofermetta. and eft se
þe wille fæst hus timbrian. ne seile he hit on sondbeorhas.

	
Da begann die Weisheit zu singen und sang also: derjenige, welcher ein
festes haus zimmern will, der soll es nicht setzen auf die höchste
bergspitze, und der da will göttliche weisheit suchen, der mag es nicht
mit übermuth. Und wieder, wer ein festes haus zimmern will, der setze es
nicht auf sandberge.




	
Swa eac gif þu wisdom timbrian wille. ne sete ðu hine uppan þa gitsunga.
forðam swa swa sigende sond þonne ren swylgþ. swa swylgþ seo gitsung þa
dreosendan welan þisses middangeardes. forðam hio hiora simle bið
ðurstegu.

	
So auch wenn du weisheit bauen willst, so setze sie nicht auf gelüste;
denn so wie durstiger sand den regen verschlingt, so verschlingt auch
die begierde die vergänglichen schätze dieser welt, denn sie ist ihrer
immer durstig.




	
ne mæg hus naht lange standan on ðam hean munte. gif hit full ungametlic
wind gestent. næft þæt þæt te on ðam sigendan sonde stent for swiþlicum
rene. swa eac þæt mennisce mod bið undereten and aweged of his stede.
þonne hit se wind strongra geswinca astyrod. oððe se ren ungemetlices
ymbhogan.

	
Ein haus kann nicht lange stehen auf dem hohen berge, wenn es ein
voller, unmässiger wind drängt; auch behält er das nicht, welches auf
dem durstigen sande steht, wegen vieles regens. So wird auch das
menschliche gemüth verkehrt und von seiner stätte gebracht, wenn es der
wind starker versuchungen bewegt, oder der regen unermesslicher gelüste.




	
Ac se þe wille habban þa ecan gesælþa. he sceal fleon þone frecnan wlite
þises middaneardes. and timbrian þæt hus modes on þam fæstan stane
eaðmetta. forþam ðe Crist eardað on þære dene eadmodnesse. and on þam
gemynde wisdomes.

	
Aber der, welcher das ewige glück haben will, muss fliehen den
gefährlichen glanz dieser welt und das haus des geistes auf dem festen
steine der demuth zimmern; denn Christus wohnt in dem thale der demuth
und in dem geiste der weisheit.




	
forþam simle se wisa mon eall his lif læt on gefean unonwendendlice and
orsorh. Þonne he forsihþ ægðer ge þas eorþlican god ge eac þa yflu. and
hopaþ to þam toweardam. Þæt sint þa ecan.

forþam ðe God. hine gehelt æghwonan. singallice wuniende. on his modes
gesælþum. ðeah þe se wind. þara earfoþa. and seo singale gemen. þissa
woruld selþa. him onblawe.

	
Daher führt der weise mann immer sein ganzes leben in unveränderlicher
und unbesorgter freude, wenn er sowohl das irdische gut als auch das
übel verachtet und auf die zukünftigen dinge hofft, welche ewig sind;
denn gott hält ihn überall, immerdar wohnend in seines geistes freuden,
wenn auch der wind der kümmernisse und die beständige sorge dieser
weltfreuden ihn anblase.







Alfric.
Ebenso bedeutend für die angelsächsische literatur und spräche als
Alfred ist Alfric, erzbischof von Canterbury, welcher 1006 starb.
Er hinterliess zahlreiche schriften, von denen mehrere auf uns gekommen
sind: eine sammlung von acht predigten, eine übersetzung der ersten
sieben bücher der bibel und mehrere abhandlungen. Auch war er der
verfasser eines lateinischen glossariums, eines colloquiums und einer
lateinischen grammatik, welche ihm den namen des grammatikers erwarb.
Diese schriften, welche für den unterricht der mönche und geistlichen
hauptsächlich bestimmt waren, verdankten ihren ursprung dem streben, die
sinkende kenntniss der lateinischen sprache zu heben. Klagt doch Alfric,
dass es schon so weit gekommen war, dass kein englischer priester einen
lateinischen brief schreiben oder verstehen konnte, bis erzbischof
Dunstan und bischof Ethelwald mit der klosterregel einige gelehrsamkeit
hergestellt habe, (swa þat nan Anglisc preost ne cuðe dihtan oððe
asmeagan ænne pistol on Leden, oð þæt Dunstan arce-biscop and Aeðelwald
biscop æft þa lare on munuc lifum arærde.) Obwohl Alfric ein geistlicher
und gelehrter war, bediente er sich doch nicht, wie seine vorgänger, der
lateischen sprache, sondern schrieb in angelsächsischer, um das volk
aufzuklären, wie er angiebt, zu welchem zwecke er auch nach seiner
eigenen erklärung alle dunklen worte vermied, damit er besser verstanden
würde.99









	Aus Alfric’s Abendmahls-Predigt.
	Übersetzung.



	
100Nu smeadon
ge-hwilce men oft, and git ge-lome smeagaþ hu se hlaf ðe bið of corne
ge-gearcod and ðurh fyres hætan abacen, mage beon awend to Cristes
lichaman, oððe þæt win, þe biþ of manegum berium awrungen, weorþe awend
þurh anigre bletsunge to Drihtnes blode.

	
Nun untersuchten etliche Menschen oft und forschen noch häufig, wie das
brod, das aus korne bereitet ist und durch feuers hitze gebacken, in
Christi leib verwandelt werden könne, oder dass wein, der aus vielen
beeren gepresst ist, durch eine segnung in des herrn blut verwandelt
werde.




	
Nu secge we ge-hwilcum mannum þæt sume ðing sind ge-cwedene be Criste
þurh ge-tacnunge, sume þurh ge-wissum ðinge. Soð ðing is and ge-wis þæt
Crist wæs of mædene acenned, and sylfwilles ðrowode deaþ, and wæs
bebyriged, and on ðisum dæge of deaþ aras.

	
Nun sagen wir solchen menschen, dass einige dinge bei Christo durch
gleichniss, andere mit gewissheit gesagt sind. Eine wahre und gewisse
sache ist es, dass Christ von einer jungfrau geboren ward, und
freiwillig den tod litt, und begraben ward und an diesem tage (ostern)
vom tode aufstand.




	
He is ge-cweden hlaf ðurh ge-tacnunge, and lamb, and leo, and gehu
elles. He is hlaf ge-haten, for þan þe he is ure lif and engla. He is
lamb ge-cweden, for his unscæþþinysse; leo, for ðære strencþe þe he
oferswiþde ðone strangan deofol. Ac swa þeah æfter soþum ge-cynde nis
Crist naþor ne hlaf, ne lamb, ne leo.

	
Er wird brod durch gleichniss, und lamm, und löwe und was sonst. Er wird
deshalb brod geheissen, weil er unser und der engel leben ist; er wird
lamm genannt, wegen seiner unschuld; löwe, wegen der kraft, mit der er
den starken teufel überwältigte. Aber doch ist Christ nach wahrem wesen
weder brod, noch lamm, noch löwe.




	
Hwi is ðonne þæt halige husell ge-cweden Cristes lichama, oððe his blod,
gif hit nis soþlice þæt þæt hit ge-haten is? Soðlice se hlaf and þæt win
þe beoþ þurh sacerda mæssan ge-halgode, oþer ðing hi æteowiaþ menniscum
andgitum wiþutan, and oþer þing hi clypiað wiþ-innan geleaffullum modum.

	
Warum wird denn das heilige abendmahl Christi leib oder sein blut
genannt, wenn es das nicht wahrhaftig ist, was es geheissen wird?
Wahrlich, das brod und der wein, die durch des priesters messe geheiligt
werden, zeigen äusserlich dem menschlichen verstande ein anderes wesen,
und eine andere sache rufen sie innerlich den gläubigen gemüthern zu.




	
Wiþ-utan hi beoþ ge-sewene hlaf and win ægþer ge on hiwe ge on swæcce,
ac hi beoþ soþlice æfter þære halgunge Cristes lichama and his blod ðurh
gastlice gerynu. Hæþen cild biþ ge-fullod, ac hit ne bræt na his hiw
wiþ-utan, ðeah ðe hit beo wiþ-innan awend.

	
Aeusserlich sind sie sichtbarlich brod und wein sowohl im aussehen als
im geschmack; aber sie sind auch in Wahrheit nach ihrer heiligung
Christi leib und sein blut durch geistiges geheimniss. Ein heidenkind
wird getauft, aber es ändert seine gestalt äusserlich nicht, obwohl es
innerlich umgewandelt sei.




	
Hit biþ ge-broht synfull ðurh Adames forgægednysse to þam fant fate. Ac
hit biþ aþwogen fram eallum synnum wiþinnan, ðeah ðe hit wiþ-utan his
hiw ne awende.

	
Es wird durch Adam’s ungehorsam sündig zu dem taufgefäss gebracht; aber
es wird von allen sünden innerlich abgewaschen, obgleich es äusserlich
seine gestalt nicht verwandle.




	
Eac swylce þæt halige fant wæter, ðe is gehaten lifes wyl-spring, is
gelic on hiwe oðrum wæterum, and is under ðeod brosnunge, ac ðæs halgan
gastes miht ge-nealæcþ þam brosnigendlicum wætere, ðurh sacerda
bletsunge, and hit mæg syþþan lichaman and sawle aþwean fram eallum
synnum ðurh gastlice mihte.

	
Auch solches heilige taufwasser, welches die quelle des lebens geheissen
wird, ist an gestalt anderen wässern gleich, und ist dem gänzlichen
verderben (ausgesetzt), aber des heiligen geistes macht kommt durch des
priesters segnung zu dem verderblichen wasser, und es kann darauf leib
und seele durch geistige macht von allen sünden abwaschen.




	
Efne nu we ge-seoþ twa ðing on ðisum anum ge-sceafte. Æfter soþum
ge-cynde, þæt wæter is brosniendlic wæter, and æfter gastlicre ge-rynu
hæfþ halwende mihte.

	
Seht, nun erblicken wir zwei wesen an diesem einen geschöpfe. Der wahren
natur nach ist das wasser verderbliches wasser und nach dem geistigen
geheimniss hat es heiligende macht.




	
Swa eac gif we sceawiaþ þæt halige husel æfter lichamlicum andgite,
þonne ge-seo we þæt hit is ge-sceaft brosniendlic and awendedlic: Gif we
þa gastlican mihte ðær on to-cnawaþ, ðonne undergite we þæt ðær is lif
on, and forgifþ

undeadlicnysse ðam ðe hit mid ge-leafan þicgaþ.

	
So auch wenn wir das heilige abendmahl nach menschlichem verstande
schauen, dann sehen wir, dass es ein verderbliches und wandelbares
geschöpf ist; wenn wir die geistige macht daran erkennen, dann sehen wir
ein, dass leben darin ist, und dass es

unsterblichkeit giebt denen, die es mit glauben geniessen.




	
Micel is betwux ðære ungesewenlican mihte ðæs halgan husles, and þam
ge-sewenlican hiwe agenes ge-cyndes. Hit is on ge-cynde brosniendlic
hlaf and brosniendlic win, and is æfter mihte Godcundes wordes soþlice
Cristes lichama and his blod, na swa þeah lichamlice, ac gastlice.

	
Viel ist zwischen der unsichtbaren macht des heiligen abendmahles und
der sichtbaren gestalt seiner eigenen natur. Es ist von natur
verderbliches brod und verderblicher wein, und ist nach der macht des
göttlichen wortes wahrlich Christi leib und sein blut, doch nicht etwa
leiblich, sondern geistig.







Alfric Bata.
Als nachfolger Alfric’s ist Alfric Bata oder Putta, erzbischof
von York, zu nennen. Er ist der verfasser von zwei hirtenbriefen, welche
zuerst in lateinischer sprache geschrieben waren, aber auf den wunsch
Wulfstan’s, welcher bis 1023 erzbischof von York war, in das
Angelsächsische übersetzt wurden, damit ihr nutzen ein allgemeiner
würde. Ein zuerst von Alfric Grammaticus verfasstes colloquium, so wie
wahrscheinlich auch dessen grammatik und glossarium, wurde von Alfric
Bata von neuem herausgegeben. Der tod Alfric’s erfolgte im jahre 1051.101


Aus dem zweiten Hirtenbriefe Alfric’s.




	
102 Crist sylf
ge-halgode husel ær his þrowunge; he bletsode þone hlaf and to-bræc, þus
cweþende to his halgum apostulum, „etaþ þisne hlaf, hit is min lichama;“
and he eft bletsode ænne calic mid wine, and cwæþ heom þus to „Drincaþ
ealle of þisum, hit is min agen blod þære niwan ge-cyþnysse, þe biþ for
manegum agoten, on synna for-gyfenysse.“

	
Christ selbst heiligte das abendmahl vor seinem leiden; er segnete den
leib und brach ihn, also zu seinen heiligen aposteln sprechend: „esset
dieses brod, es ist mein leib;“ und darauf segnete er einen kelch mit
wein und sprach also zu ihnen: „trinket alle von diesem, es ist mein
eigenes blut des neuen zeugnisses, welches für viele vergossen wird zur
sündenvergebung.“




	
Se Drihten þe halgode husel ær his þowunge, and cwæþ þæt se hlaf wære
his agen lichama, and þæt win wære witodlice his blod, se halgaþ
dæghwamlice þurh his sa cerda handa blaf to his lichaman and win to his
blod on gastlicere ge-ryne, swa swa we rædað on bocum.

	
Der herr, welcher das abendmahl vor seinem leiden heiligte und sprach,
dass das brod wäre sein eigener leib, und der wein wirklich sein blut
wäre, weiht täglich durch seines priesters hand brod zu seinem leib und
wein zu seinem blut im geistigen geheimniss, wie wir in büchern lesen.




	
Ne biþ se liflica

hlaf lichamlice swa þeah se ylca lichama þe Crist on þrowode, ne þæt
halige win nis þæs Hælendes blod þe for us agoten wæs on lichamlican
þinge; ac on gastlicum andgyte ægþer biþ soþlice, se hlaf his lichama,
and þæt win eac his blod, swa swa se heafonlica hlaf wæs þe we hataþ
manna.

	
Das lebendige brod ist indessen doch nicht derselbe körper, an dem
Christus litt, noch ist der heilige wein des heilandes blut, das für uns
vergossen ward in leiblicher weise, aber in geistigem sinne ist ein
jedes wahrlich, das brod sein leib,und der wein auch sein blut, wie es
das himmlische brod war, das wir manna heissen.






Aus dem Colloquium.




		Þu
	cnapa
	liwæt
	dydest
	to dæg



	Magister.
	Tu,
	puer,
	quid
	fecisti
	hodie?







		Manega
	þing
	ic dyde
	on þisse niht
	þa þa
	cnyll



	Discipulus.
	Multas
	res
	feci.
	Hac nocte,
	quando
	signum







	ic ge-hyrde
	ic arás
	of mínon bedde
	and
	eode
	to cyrcean



	audivi,
	surrexi
	de lectulo,
	et
	exivi
	ad ecclesiam,







	and
	sang
	uht-sang
	mid
	ge-broþrum



	et
	cantavi
	nocturnam
	cum
	fratribus;







	æfter þa
	we sungon
	be eallum
	halgum
	and
	dægredlice
	lóf-sangas



	deinde
	cantavimus
	de omnibus
	sanctis,
	et
	matutinales
	laudes;







	æfter
	þysum
	prím
	and
	seofon
	seolmas
	mid
	letanian
	and



	post
	hæc,
	primam,
	et
	septem
	psalmos,
	cum
	letaniis,
	et







	capitol
	mæssan
	syþþan
	undern-tide
	and
	dydon
	mæssan
	be dæge



	primam
	missam;
	deinde
	tertiam,
	et
	fecimus
	missam
	de die;







	æfter
	þisum
	we sungon
	middæg
	and
	æton
	and
	druncon



	post
	hæc
	cantavimus
	sextam,
	et
	manducavimus,
	et
	bibimus,







	and
	slepon
	and
	eft
	we arison
	and
	sungon
	nón



	et
	dormivimus,
	et
	iterum
	surreximus,
	et
	cantavimus
	nonam,







	and
	nu
	we synd
	her
	æt-foran
	þe
	gearuwe
	ge-hyran
	hwet
	þu us secge



	et
	modo
	sumus
	hic
	coram
	te,
	parati
	audire
	quid
	nobis dixeris.







	
	Hwænne
	wylle ge
	singan
	æfen
	oþþe
	niht-sange



	M.
	Quando
	vultis
	cantare
	vesperum,
	aut
	completorium?







	
	Þonne
	hyt tima
	byþ



	D.
	Quando
	tempus
	erit.







	
	Wære þu
	to dæg
	beswuncgen



	M.
	Fuisti
	hodie
	verberatus?







	
	Ic
	næs
	for-þam
	wærlice
	ic me
	heold



	D.
	Non
	fui,
	quia
	caute
	me
	tenui.







	
	And
	hw
	þine
	ge-feran



	M.
	Et
	quomodo
	tui
	socii?







	
	Hwæt
	me
	ahsast
	be
	þam
	Ic ne
	deor
	yppan
	þe



	D.
	Quid
	me
	interrogas
	de
	hoc?
	Non
	audeo
	pandere
	tibi







	digla
	úre
	Anra ge-hwylc
	wát
	gif
	he beswuncgen wæs
	oþþe
	na



	secreta
	nostra.
	Unusquisque
	scit
	si
	flagellatus erat
	aut
	non.







Cynewulf.
Wright (Biog. Brit. liter. A. S. Period. Seite 501 ff.)
erwähnt einen angelsächsischen dichter Cynewulf, von welchem aus
der vercellihandschrift und aus der exeterhandschrift drei religiöse
gedichte, welche diesen namen in runen eingefügt enthalten, beigegeben
sind. Ob dieser Cynewulf aber derselbe sei, den lateinische
schriftsteller Kenulfus nennen, und welcher abt von Peterborough um das
jahr 992 war und später im jahre 1006 bischof von Winchester wurde, ist
unsicher und zweifelhaft. Der tod des letzteren erfolgte im jahre
1008.



Wulfstan.
Endlich verdient noch Wulfstan, erzbischof von York und bischof
von Worcester von 1003 bis 1023, in welchem jahre er starb, erwähnt zu
werden. Er war der freund beider Alfric’s, von denen der jüngere für ihn
die beiden hirtenbriefe in das Angelsächsische übersetzte. Wulfstan
selbst schrieb einen hirtenbrief an das volk seiner kirchenprovinz,
welcher erhalten und auf uns gekommen ist. Ausserdem schrieb er eine
anzahl angelsächsischer predigten, welche unter dem namen des Lupus
Episcopus bekannt sind. Die merkwürdigste dieser homilien ist im jahre
1012, vier jahre vor dem tode Athelred’s verfasst und trägt im
manuscript die überschrift: Sermo Lupi ad Anglos, quando Dani maxime
persecuti sunt eos.103


Aus der angeführten Predigt.




	
For-ðam hit is on us eallum swutol and ge-sene, þæt we ær ðysan oftor
bræcon þonne we betton, and ðy is ðysse ðeode fela onsæge: Ne dohte hit
nu lange inne ne ute: ac wæs here and hunger, bryne, and blodgyte on
ge-wel hwylcum ende oft and ge-lome;

	
Deshalb ist es uns allen deutlich und offenbar, dass wir vor diesem
öfterer sündigten als wir uns besserten, und daher kommt das viele leid
dieses volkes. Es taugte nun lange weder innen noch aussen, sondern es
war hier hunger, brennen und blutvergiessen an jedem ende oft und
unaufhörlich,




	
and us stalu and cwalu, stric and steorfa, orf-cwealm and uncoðu, hol
and hete and rypera reaflac derede swyðe ðearle, and us ungylda swyðe
ge-drehton, and us unwedera foroft weoldan unwæstma.

	
und diebstahl und qual, pest und sterben, viehseuche und krankheit,
verleumdung und hass und diebes überfälle belästigten uns übergewaltig,
und ungerechte auflagen drückten uns sehr, und unwetter bereiteten sehr
oft unfruchtbarkeit.




	
For-ðam on

ðysum earde wæs, swa hit ðincan mæg, nu fæla geara unrihta fela, and
tealte ge-trywð æghwær mid mannum.

	
Deshalb waren in diesem lande, wie man es sich denken kann, nun viele
jahre viele ungerechtigkeiten. und die treue wankt überall bei den
menschen.






Predigten machen einen hauptbestandtheil der angelsächsischen
literatur aus, wovon die grosse anzahl handschriften mit homilien,
welche Wanley in seinem cataloge verzeichnet hat, den besten beweis
liefert. Gedruckt ist das wenigste davon.



Apollonius von Tyrus.
Die übersetzung der geschichte des Apollonius von Tyrus104 von einem unbekannten
Verfasser ist das einzige angelsächsische werk der romantischen prosa,
welches sich im ganzen mittelalter beliebt erhielt und zuletzt in dem
Shakespeare zugeschriebenen Play of Pericles eine dramatische
verwandlung erfuhr.



Astronomie.
Einen schatz wissenschaftlicher werke besitzt die angelsächsische
literatur nicht, da die lateinische sprache die wissenschaft im engeren
sinne beherrschte. Indessen verdienen doch zwei bücher, ein
populär-astronomisches und ein medicinisches, beide in angelsächsischer
spräche vorhanden, erwähnt zu werden. Beide mögen aus dem zehnten
jahrhundert herrühren. Das erstere ist in mehreren exemplaren auf uns
gekommen, woraus auf dessen verbreitung geschlossen werden kann.105 Es beschreibt und
erklärt die himmelserscheinungen in einfacher sprache, von welcher
folgendes eine probe ist:


Ms. Cotton. Titus D. XXVII. (Mitgetheilt in Wright’s
Introductory Essay. Seite 86 ff.)




	
Ure eorðlice niht soðlice cymð þurh þære eorðan sceade, þonne

seo sunne gæð on æfnunge under þissere eorðan; þonne bið þære eorðan
bradnys betwux us and þæra sunnan, þæt we hyre leoman lihtinge nabbað
oððæt heo eft on oðerne ende upastihð.

	
Unsere irdische nacht kommt in wahrheit von der erde schatten, wenn die
sonne des abends unter diese erde geht; dann ist der erde breite
zwischen uns und der sonne, so dass wir ihre lichtstrahlen nicht haben,
bis sie wieder am anderen ende aufsteht.




	
Seo eorðe stent on gelicnesse anre pinn-hnyte, and seo sunne glit
onbuton be Godes gesetnysse, and on þone ende þe heo scinð is dæg þurh
hyre lihtinge, and se ende þe heo forlæt bið mid þeostrum oferþeaht,
oððæt heo eft þyder geneahlæce.

	
Die erde gleicht einer fichtennuss, und die sonne gleitet herum nach
Gottes gesetz, und an dem ende, wo sie scheint, ist tag durch ihr licht,
und das ende, welches sie verlässt, ist mit düsterheit bedeckt, bis sie
sich wieder dahin nähert.




	
Middan-geard is gehaten eall þæt binnan þam firmamentum is. Firmamentum
is þeos roderlice heofen, mid manegum steorrum amet; seo heofen, and sæ,
and eorðe, synd gehatene middan-geard.

	
Middan-geard heisst alles, das binnen dem firmamente ist. Firmament ist
der ätherische himmel, mit vielen sternen geziert; der himmel, und die
see und die erde werden middan-geard geheissen.




	
Seo firmamentum tyrnð symle onbutan us under þissere eorðan and bufon,
ac þær is ungerim fæc betwux hire and þære eorðan; feower and twentig
tida beoð agane, þæt is an dæg and an niht, ær þam þe heo beo æne
ymb-tyrnd, and ealle þa steorran þe hyre on fæste synd, turniað onbutan
mid hyre.

	
Das firmament dreht sich beständig um uns, unter dieser erde und
darüber, aber es giebt einen unermesslichen raum zwischen ihm und der
erde; vier und zwanzig stunden sind vorüber, das ist ein tag und eine
nacht, ehe es sich einmal umdreht, und alle die sterne, die ihm
angeheftet sind, drehen sich herum mit ihr.




	
Seo other stent on æle-middan, þurh Godes mihte swa gefæstnod, þæt heo
næfre ne byhð ufor ne neoðor, þonne se ælmihtiga scyppend þe ealle þing
hylt buton geswince hi gestaðelode.

	
Die andere steht in der mitte, durch Gottes macht so befestigt, dass sie
niemals höher oder niedriger ist, als der allmächtige schöpfer, welcher
alle dinge ohne mühe hält, sie stellte.




	
Aelc sæ, þeah þe heo deop sy, hæfð grund on þære eorðan, and seo eorðe
abyrð ealle sæ, and þone garsecg, and ealle wyll-springas and ean þurh
hyre yrnað; swa swa æddran licgað on þæs mannes lichaman, swa licgað þa
wæter-æddran geond þas eorðn; næfð naðor ne sæ ne ea nænne stede buton
on eorðan.

	
Jede see, so tief sie auch sei, hat grund auf dieser erde, und die erde
trägt alle seen, und das weltmeer und alle quellen und ströme laufen
durch sie; so wie die adern liegen auf des menschen leichnam, so liegen
die wasseradern durch die erde; und es hat weder eine see noch irgend
ein fluss eine stätte, ausser auf der erde.








Medicin.
Das oben erwähnte medicinische buch findet sich in der königlichen
bibliothek des brittischen museums in einer prachtvollen handschrift,
welche wahrscheinlich einmal das eigenthum eines angesehenen arztes war.
Das werk handelt in zwei theilen von der behandlung äusserer und innerer
übel und den mitteln zu ihrer heilung. Wunden, augenübel,
schlangenbisse, vergiftungen müssen in jener zeit, aus welcher die
handschrift herrührt, besonders häufig gewesen sein, da viele mittel
dagegen angegeben werden. Die heilmittel wurden gewöhnlich aus dem
pflanzenreiche entlehnt. Folgendes sind proben dieser recepte.


Ms. Reg. 12. D. XVII. (Mitgetheilt in Wright’s
Introductory Essay, seite 98 ff.) 




	
Wið þon ilcan: genim fætful grenre rudan leafa, and senepes sædes cucler
fulne, gegnid to-gædere, do æges þæt hwite to cucler fulne, þæt sio
sealf sie þicce, smire mid feþere on þa healfe þe sar ne sie.

	
Bei demselben (übel: kopfschmerz): nimm ein gefäss voll grüner
rautenblätter und senfsamens einen löffel voll, reibe (es) zusammen,
thue von einem eie das weisse dazu, einen löffel voll, dass die salbe
dick sei, schmiere (sie) mit einer feder an die seite, welche nicht
schmerzt.




	
Wið poccum: swiðe sceal mon blod lætan, and drincan amylte buteran
bollan fulne; gif hie utslean, ælcne man sceall aweg adelfan mid þorne,
and þonne win oððe alor106-drenc drype on inan, þonne ne beoð by gesyne.

	
Bei pocken soll der mensch viel blut lassen und geschmolzener butter
einen napf voll trinken; wenn sie ausschlagen, soll selbiger mann (sie)
mit einem dorne weggraben, und dann wein oder erlen-trank hinein
tropfen, dann werden sie nicht gesehen werden.




	
To wunde clæsnunge: genim clæne hunig, gewyrme to fyre, gedo þonne on
elæne fæt, do sealt to, and hrere oð þæt hit hæbbe briwes þicnesse,
smire þa wunde mid, þonne fullað hio.

	
Zur wundenreinigung nimm reinen honig, wärme (ihn) am feuer, dann thue
(ihn) in ein reines gefäss, thue salz dazu, und rühre bis dass es die
dicke eines breies habe, schmiere die wunde damit, dann reinigt (es)
sie.







Die Sachsenchronik.
Den schluss der angelsächsischen, und zugleich den übergang zu der
nächstfolgenden sogenannten halbsächsischen (Semi-Saxon), oder
normännischen periode der englischen

literatur bildet die Sachsen-chronik.107 Die gewöhnliche annahme ist, dass der
aufang von diesem, nächst Beda’s kirchengeschichte, wichtigsten
quellenwerke der angelsächsischen geschichte zur zeit des königs Alfred
gemacht worden sei, als der geschmack an historischen gegenständen durch
Alfred’s eigene arbeiten geweckt und verbreitet wurde. Man will dieses
auch aus dem umstande schliessen, dass die älteste handschrift, das
„Benet Ms.,“ nicht nur bis zur geschichte des Jahres 891 von einer und
derselben hand geschrieben ist, sondern auch bruchstücke aus Beda’s
kirchengeschichte nach Alfred’s übersetzung enthält, wozu der umstand
tritt, dass das werk bis über die mitte des neunten jahrhunderts hinaus
unverkennbare spuren einer späteren abfassung zeigt. Erst mit Alfred’s
regierung fangen die eigentlichen annalen an, welche bis zu 925, dem
todesjahre Eduard’s, fortgesetzt sind. Mit diesem jahre werden die
aufzeichnungen kürzer und abgebrochener, bis sie mit dem jahre 1001 in
dürftige notizen übergehen, welche bis zum jahre 1070 fortgesetzt
werden. Zum schluss der handschrift folgt eine lateinische
lebensbeschreibung Lanfranc’s. Andere handschriften führen den
abgebrochenen faden der geschichte weiter bis zum tode Stephan’s,
welcher im jahre 1154 erfolgte. Gegen das ende des ganzen werkes, wie es
uns in einer einzigen zusammenstellung der verschiedenen handschriften
vorliegt, finden sich schon viele vernachlässigungen der grammatik, so
wie auf den letzten seiten sogar französische Wörter. Peterborough, wo
die letzten aufzeichnungen der in der angelsächsischen chronik
zusammengestellten handschriften erfolgt sein mögen, blieb

auch nach der eroberung England’s durch die Normannen ein sächsisches
kloster, in welchem die sprache des unterliegenden volkes eine letzte
zufluchtsstätte fand. An mehreren stellen athmet das werk den unwillen
der besiegten über den übermuth der normannischen sieger.


Als Verfasser des ältesten theiles der sachsenchronik, welcher aus
mündlichen überlieferungen und älteren chroniken, besonders aber beinahe
wörtlich aus Beda’s kirchengeschichte und dessen Chronicon sive liber de
sex ætatibus mundi geschöpft ist, wird nach blossen vermuthungen
Plegmund angegeben, welcher ein freund Alfred’s war und gerade um jene
zeit erzbischof von Canterbury (von 890 bis 923) wurde, wo die älteste
handschrift des ältesten manuscriptes schliesst. Erzbischof Plegmund ist
zwar bereits in alten zeiten als angelsächsischer schriftsteller
aufgeführt worden, allein ohne dass man ihm bis jetzt irgend ein werk
mit einiger sicherheit zuschreiben könnte. Die übrigen alten
handschriften, welche zur zusammenstellung des gegenwärtig unter dem
namen der angelsächsischen chronik bekannten buches gedient haben,
enthalten, mehr oder minder durch interpolationen und aus früher nicht
benützten quellen geschöpfte zusätze erweitert, dieselbe älteste,
wahrscheinlich aus Alfred’s zeit stammende recension und verfolgen dann
ihren eigenen weg, indem in ihnen selbstständige aufzeichnungen von
begebenheiten niedergelegt sind. Eine sorgfältige kritische sichtung und
würdigung der einzelnen haudschriften ist noch nicht erfolgt, da es den
englischen herausgebern weniger darauf, als auf eine möglichst
vollständige zusammenstellung des historischen stoffes angekommen
ist.



Alter der angelsächsischen Sprache.
Wie alt eigentlich die in den angelsächsischen handschriften erhaltene
sprache nach ihrem inneren und äusseren wesen, nach ihrer bildung,
rechtschreibung, mithin auch nach ihrer aussprache sei, lässt sich nicht
mehr mit sicherheit bestimmen. Das gemeinsame loos beinahe aller
schriftlichen werke des mittelalters war es, modernisirt und verändert
zu werden, wenn sie von einer person abgeschrieben und vervielfältigt
wurden, welche die sprache redete,

in der sie abgefasst waren. Nur die unwissenheit des abschreibers
sicherte vor absichtlichen änderungen; die unvermeidlichen und
unfreiwilligen fehler eines solchen abschreibers108 können von der kritik viel leichter
erkannt und verbessert werden, als die eigenwilligen verbesserungen
eines der sprache kundigen schreibers, welcher gewöhnlich nur für den sinn, nicht
für die worte und deren construction, noch viel weniger aber für die
orthographie des autors sorge trug, und die sprache und schreibart eines
manuscripts in die sprache und rechtschreibung seiner zeit und seines
ortes verwandelte. Auf diese weise drängt sich die frage nach der
sprache eines autors gewöhnlich in die frage nach der zeit und dem orte
zusammen, wann und wo das manuscript entstanden sei, wie sich dieses mit
bezug auf das Angelsächsische aus parallelstellen unzweifelhaft
herausstellt (Bosworth’s A. S. Diction. vorrede LVII). Das älteste
angelsächsische manuscript109 wird von Wanley aus inneren gründen auf das jahr 737
zurückgeführt, wahrscheinlich aber ist es kurz vor Alfred’s zeit
entstanden.

Caedmon’s Sprache.
Dasselbe enthält einige dem Caedmon als dessen erstlinge zugeschriebene
verse, welche von Beda (IV, cap. 24) in das Lateinische
übersetzt werden. Dieselben verse befinden sich in Alfred’s
angelsächsischer übersetzung des Beda, jedoch in modernisirter sprache,
wie sie der herausgeber Caedmon’s

Thorpe (Pref. Caedm. XXII) in einer zu Oxford aufbewahrten, dem zehnten
jahrhundert angehörenden handschrift fand.




	
Cod. Ms. Epis. Norwic.

Wanley, p. 287.

	
Cod. Ms. C. C. C. Oxon.

Thorpe, Pref.

	
Wörtliche deutsche Uebersetzung




	
Nu scylun hergan

hefæn ricæs uard

metudæs mæcti

end his mod gidanc

uerc[a] uuldur fadur

sue he uundra gihuæs

eci drictin1)

or astelidæ.

	
Nu we sceolan herian.3)

heofon-ríces weard.

metodes mihte.

and his mod-geþonc.4)

wera5) wuldor fæder.

swa he wundra gehwæs.

ece dryhten.6)

oord7) onstealde.8)


	
Nun sollen wir ehren (des) himmelreiches wart, (des) schöpfers macht und
seines gemüthes gedanken, (der) menschen herrlicher vater! wie er,
jeglicher wunder ewiger herr, den anfang aufstellte.




	
He ærist scop

elda[b] barnum

heben til hrofe

haleg scepen

þa middun geard

mon cynnæs uard

eci dryctin

æfter tiadæ

firum foldu2)

frea allmectig.


	
He ærest gescéop.9)

eorðan bearnum.

heofon to hrófe.10)

halig scyppend.

þa middan geard.

mon cynnes weard.

ece dryhten.11)

æfter teode.

firum foldan.

frea ælmihtig.


	
Er zuerst schuf (die) erde (den) menschen, (den) himmel zum dach,
heiliger schöpfer! dann (den) erdkreis, (des) menschengeschlechtes wart,
(der) ewige herr, nachher (hervor) zog (den) führern (das) Feld, herr
allmächtiger!






Hierzu finden sich noch nach Bosworth’s A. S. Dictionary p.
LVII, wo beide stücke110 mitgetheilt werden, folgende verschiedene lesarten:
1) dryctin. 2) foldum. 3) herigean. 4) geþanc.
5) fehlt. 6) drihten. 7) ord. 8) astealde.
9) gescop. 10) rofe. 11) drihtne. Ausserdem ist
a) uerc entweder ein druckfehler, oder ein versehen des
herausgebers für uere, was bei der ähnlichkeit der buchstaben c und e
leicht

geschehen konnte. Wäre die lesart uerc, oder weorc wie Sharon Turner in
seiner History of the A. S. (vol. III. Book IX. chap. 1)
liest, die richtige, dann würde „herrlicher werke vater“ zu
übersetzen sein. Ebenso scheint anstatt b) elda die richtige lesart
erda zu sein. Ein anderes beispiel noch weit bedeutender abweichungen
ist Caedmon’s paraphrase des gesanges der drei männer im feurigen ofen,
welche ausser im oxforder manuscript, auch noch in der exeterhandschrift
(Codex Exoniensis, seite 185-197), in letzterer aber nicht bloss mit
verschiedenen lesarten, sondern gegen das ende in wesentlichen
erweiterungen und einer ganz anderen form erhalten ist. Vergleiche
Bouterwek’s Caedmon, I. seite 143 ff., wo eine genaue vergleichung der
beiden handschriftlichen redactionen dieses dem Caedmon beigelegten
gesanges angestellt ist. Welches nun die wirkliche Sprache Caedmon’s,
der um 680 starb, gewesen sei, lässt sich durch nichts bestimmen.


Dem zehnten jahrhundert verdanken wir die ältesten und besten der
erhaltenen handsehriften in angelsächsischer sprache, weshalb der
schluss wohl kein falscher sein dürfte, dass diejenige sprache, welche
wir reines Angelsächsisch nennen, die sprache der gebildeten Westsachsen
von dem jahre 900 bis 1000 war und sich vielleicht ein jahrhundert
hindurch unverfälscht und wenig verändert erhalten hat.



Verschiedene Dialekte.
Ausserdem muss bemerkt werden, dass die verschiedenen stämme der Sachsen
und Angeln fortwährend ihre dialektverschiedenheit in sprache und
schreibart bewahrten, welche so tief gewurzelt ist, dass sie sich bis
auf den heutigen tag in den provinziellen sprachsonderungen des
englischen volkes verfolgen lässt. Die sprache des von den Angeln
besetzten nördlichen theiles von England pflegte man früher den
sächsisch-dänischen dialekt zu nennen, zumal hier die Dänen die
hauptsitze ihrer langjährigen eroberung hatten. Besser und richtiger ist
es aber wohl, ihn den nordanglischen, oder geradezu den anglischen im
gegensatze des angelsächsischen (der eigentlich nie existirt hat),
westsächsischen, oder sächsischen dialektes zu nennen, zumal die sprache
der Dänen und Nordangeln damals noch sehr wenig

verschieden sein mochte. Die bewohner von Yorkshire, Northumberland und
der schottischen Niederlande unterscheiden sich durch ihre härtere und
rauhere sprache noch heut von den Südengländern.



Verlust von Handschriften.
Während der beständigen einfälle der Dänen gingen viele angelsächsiche
bücher verloren, indem im neunten und zehnten Jahrhundert mehrere
klöster mit ihren bücherschätzen von ihnen verbrannt wurden. Nach der
normännischen eroberung wurden die besiegten und damit auch ihre sprache
und bücher von den siegern verachtet, so dass sie nur noch in denjenigen
klöstern und geistlichen stiften, welche in den händen der Sachsen
verblieben, gelesen, in den andern aber von staub und feuchtigkeit
verzehrt wurden. Im anfange des dreizehnten jahrhunderts war die
volkssprache durch das eindringen des französischen idioms bereits so
verdorben, dass die angelsächsischen bücher selbst von den nachkommen
der alten Sachsen nicht mehr leicht verstanden werden konnten. Von nun
ab wurden die angelsächsischen manuscripte nicht bloss vernachlässigt,
sondern oft als unnütz beseitigt, oder anderweitig um ihres materiales
willen verbraucht. So finden sich in einem im jahre 1248 angefertigten
cataloge der in der bibliothek zu Glastonbury aufbewahrten bücher
folgende worte:



Item, duo Anglica, vetusta et inutilia.

Item, Sermones Anglici, vetusti, inutiles.

Passionale Sanctorum Anglice scriptum, vetustum, inutile.



Wenn die mönche pergament brauchten, so pflegten sie wohl jene alten
und unnützen angelsächsischen handschriften zu nehmen, die für sie
unleserlichen, oder unverständlichen worte abzukratzen und ein für sie
wichtigeres, neues werk auf das pergament zu schreiben. Eines dieser
palimpseste befindet sich in der bibliothek des Jesus-College zu
Cambridge, auf welchem eine prächtige handschrift der homilien Alfric’s
lateinischen dekretalen hat platz machen müssen. Hier und da, vorzüglich
am rande, sind die ursprünglichen angelsächsischen worte noch zu
erkennen. Zuweilen brauchten die mönche auch einbände für ihre mess- und
chorbücher; dann nahmen sie einige blätter jener alten,

unnützen pergamente und klebten sie zusammen. So fand Sir Thomas
Phillipps stücke einer angelsächsischen handschrift in den deckeln eines
in der kathedrale zu Worcester aufbewahrten buches.111 Auf diese und ähnliche weise mögen
viele angelsächsische handschriften vernichtet worden sein. Zuweilen
sind nur dadurch werthvolle angelsächsische manuscripte erhalten worden,
dass sie sich zufällig in demselben bande mit lateinischen werken
befanden, welche der aufbewahrung würdig erachtet wurden. Vielleicht
lasen auch noch einzelne mönche die angelsächsischen handschriften,
soweit sie dieselben etwa mit Alfric’s grammatik und glossarium
bemeistern konnten. Der letzte und grösste verlust angelsächsischer
schriften erfolgte zur zeit der reformation, als bei der aufhebung der
englischen klöster die handschriftlichen bibliotheken derselben nach
allen richtungen zerstreut wurden. Die trümmer derselben sind noch in
und an alten englischen büchereinbänden wahrzunehmen; denn obgleich die
reformatoren gerade die kirchlichen schriften der Angelsachsen begierig
aufsuchten, so sind doch viele andere angelsächsische manuscripte im
sechszehnten Jahrhundert zu büchereinbänden benützt worden.



M. Parker. R. Cotton.
Die beiden hauptsammler angelsächsischer handschriften im sechszehnten
jahrhundert waren Matthew Parker, erzbischof von Canterbury, und
Sir Robert Cotton. Durch seine hohe geistliche stellung wurde es
dem erzbischofe Parker leicht, die in den klöstern und kirchen
gefundenen alten handschriften seiner eigenen sammlung einzuverleiben.
Eben so glücklich war Cotton bei der sammlung der in den klöstern an
angelsächsischen handschriften gemachten beute, welche in die hände der
antiquare oder einzelner privatpersonen übergegangen war. Matthew
Parker’s bibliothek wird jetzt im Corpus Christi College zu Cambridge,
die bibliothek Robert Cotton’s im brittischen museum zu London
aufbewahrt. Ausserdem befindet sich eine anzahl handschriftlicher
schätze in angelsächsischer sprache in der berühmten

Bodleyana zu Oxford, in der Universitätsbibliothek zu Cambridge, in den
büchersammlungen einiger Colleges zu Oxford und Cambridge und einigen
privatbibliotheken England’s; auf dem festlande existiren einzelne
angelsächsische handschriften in Brüssel, Paris und Vercelli.


Erst zur zeit der englischen reformation wurde die öffentliche
aufmerksamkeit auf die im staube der bibliotheken ruhenden, oder von
curiositätensammlern aufbewahrten angelsächsischen handschriften
gelenkt, weil in ihnen waffen zur bekämpfung der römischen lehren
gesucht und gefunden wurden, denn die alten angelsächsischen theologen
predigten gegen dieselben als damals neu entstehende irrthümer. Auch
hatten die Angelsachsen die heilige schrift theilweise in die
landessprache übersetzt, was die reformatoren begierig benützten und
nachahmten.



J. Foxe. W. L’Isle.
Der berühmte John Foxe druckte im jahre 1571 die angelsächsischen
evangelien mit einer englischen übersetzung, nachdem er bereits früher
einige auszüge aus Alfric und dessen ganze homilie gegen die
Transsubstantiation herausgegeben hatte. Im jahre 1623 druckte William
L’Isle Alfric’s angelsächsische abhandlung über das alte und neue
testament und dessen „Sermon of the Paschall Lambe,“ welche schrift für
so wichtig erachtet wurde, dass fünfzehn englische bischöfe und
erzbischöfe deren ächtheit mit ihrer unterschrift beglaubigt hatten.112 Darunter befand
sich auch die des erzbischofs Parker, des grossen beschützers
angelsächsischer literatur. In der vorrede zu der ersten dieser
abhandlungen beklagt sich L’Isle bitter über die vernachlässigung, mit
welcher die angelsächsischen schriften behandelt worden seien; „having,“
sagt er, „in our libraries so goodly monuments of reverend antiquitie,
divine handwritings, in so faire and large character that a man running
may read them: we do not make them known to the world, but let them lie
still like a treasure hid to no use, and even till they be almost
forgotten of ourselves.“




Hickes. Wheloc. Junius. Spelman. Wanley. Somner. Gibson.
L’Isle’s bericht von dem umwege, auf welchem er seine kenntniss des
Angelsächsischen erlangt hatte, zeigt uns deutlich, wie wenig bis zu
seiner zeit geschehen war, um das Angelsächsische der vergessenheit zu
entreissen. Er erzählt uns, dass er sich zuerst etwas mit dem Hoch- und
Niederdeutschen bekannt machte. Dann las er zu seiner erholung alles
Altenglische, dessen er habhaft werden konnte, und bemerkte, dass er dem
Angelsächsischen um so näher kam, je älter das Englische war, aber er
fand auch, dass das Angelsächsische je älter, desto grössere
schwierigkeiten bot. Nach einiger zeit las er die übersetzung Virgil’s
von Gawin Douglas und setzte sich so allmälig in den stand, die alten
denkmäler der angelsächsischen sprache zu lesen und zu verstehen. Man
sieht aus L’Isle’s geständnissen, mit welchen mühseligkeiten im anfange
des siebzehnten jahrhunderts derjenige zu kämpfen hatte, welcher die
verborgenen schätze der angelsächsischen literatur heben wollte. Doch
war der anstoss einmal gegeben, und dasselbe jahrhundert wurde noch
fruchtbar für die angelsächsische sprache. Hickes’s Thesaurus
(3 vols. fol. Oxon. 1705) und Institutiones Gram. A. S.
(4 Oxon. 1689) werden stets denkmäler des fleisses und der
gelehrsamkeit ihres autors bleiben, so viele fehler diese werke auch
enthalten; Wheloc veranstaltete eine ausgabe von Alfred’s
übersetzung des Beda (fol. Cantab. 1644) und der angelsächsischen
gesetze (fol. Camb. 1644), welche 1568 zu London von Lambard zum
ersten male veröffentlicht worden waren; Junius gab den Caedmon
zum ersten male heraus; Spelman veröffentlichte die
angelsächsischen kirchengesetze; Wanley bearbeitete einen catalog
der damals bekannten angelsächsischen handschriften (catalogus librorum
septentrionalium); Somner machte den ersten versuch eines
angelsächsischen wörterbuchs; Gibson liess die angelsächsische
chronik drucken.



Wilkins. Barrington. Manning. Rask. Grimm.
Während des achtzehnten jahrhunderts kam das studium des
Angelsächsischen etwas in verfall, obwohl Miss Elstob in den
ersten jahren desselben die angelsächsische homilienliteratur pflegte
und förderte, auch eine grammatik schrieb, und

Wilkins eine neue und vermehrte auflage (fol. Lond. 1721) der
angelsächsischen gesetze veranstaltete, auch die alfred’schen schriften
in Barrington und Manning gegen ende dieses jahrhunderts
bearbeiter fanden.
Im neunzehnten jahrhundert wurde die sprache der Angelsachsen auf dem
wege der comparativen grammatik und der geschichtlichen sprachforschung
von dem Dänen Rask und dem deutschen sprachgelehrten Jacob
Grimm untersucht und damit der grund zu weiterer
wissenschaftlicher bearbeitung des Angelsächsischen gelegt, auf dem seit
den letzten zwanzig jahren englische und deutsche gelehrte eifrig und
erfolgreich weiter gebaut haben. Rask verglich in seiner grammatik das
Angelsächsische mit dem Isländischen, welches freilich nicht gerade der
am nächsten verwandte dialekt ist, weshalb manche irrthümer
unvermeidlich waren.

Englische und deutsche Bearbeiter.
Trotzdem brach dieses buch dem Studium des Angelsächsischen in England
eine neue bahn. Mehr noch als Rask’s grammatik bewirkte das lehrgebäude
der germanischen sprachen von J. Grimm, welcher eine vergleichung
sämmtlicher deutschen dialekte mit philologischer schärfe und
philosophischem sinne durchführte. Erst diesem buche ist die
verhältnissmässig grössere sicherheit und gründlichkeit des urtheiles
über den organismus der angelsächsischen sprache zu verdanken, welche
man bei den neuesten deutschen und englischen bearbeitern des
angelsächsischen sprachschatzes vorfindet, wie selbst letztere mit
anerkennungswerther offenheit eingestehen. Die auf Rask’s und Grimm’s
arbeiten bauenden sprachforscher in England nennen sich daher mit recht
die „new school“ angelsächsischer philologen. Die anwendung der
comparativen grammatik ist bei der angelsächsischen spräche um so
nothwendiger, als die aus verschiedenen zeiten herrührenden
handschriften mit ihrer verschiedenen rechtschreibung113 und

behandlung der sprache durchaus keinen sichern halt gewähren. Um nur
einen fall anzuführen, sind die accente, welche offenbar die langen
vokale bezeichnen sollen, in den handschriften theils weggelassen,
theils bei einem und demselben worte verschieden gesetzt, so dass in
dieser beziehung die handschriften oft irre leiten, während die
vergleichung der verwandten sprachen gewöhnlich zu begründeten
resultaten führt. Im übrigen muss bemerkt werden, dass die
angelsächsischen philologen England’s, denen eine grosse anzahl
handschriften zu gebote stehen, ihren hauptfleiss auf die förderung des
sprachschatzes verwenden und in der neuesten zeit die in England
aufbewahrten manuscripte mit grösserer genauigkeit als in früherer zeit
benützen, während deutsche philologen das von den Engländern zu tage
geförderte erz kritisch sichten und einzelnes zu reinem metall
verarbeitet haben. Wenn indessen die englischen ausgaben
angelsächsischer werke im besten falle das zu grunde gelegte manuscript
getreulich wiedergeben, weshalb bei der sehr verschiedenen orthographie
und grammatik der einzelnen handschriften beinahe jedes in England
aufgelegte angelsächsische buch von den andern in diesen beiden
principien jeder sprache abweicht, haben dagegen die Deutschen, auf
Grimm’schen grundsätzen fussend, eine angelsächsische sprache in ihren
ausgaben geschaffen, wie sie in keinem manuscripte zu finden ist.



Thorpe. Kemble. Ingram. Wright. Halliwell.
Das wiederaufleben des studiums der angelsächsischen sprache machte zu
derselben zeit auch den mangel gedruckter bücher fühlbar, da es nur
wenigen vergönnt sein konnte, die reichen, aber in bibliotheken
zerstreuten handschriften selbst einzusehen, noch viel weniger aber, sie
zu benützen. Die Society of Antiquaries beschloss daher zu anfang des
jahres 1831, um diesem mangel abzuhelfen, die veröffentlichung der
überreste der angelsächsischen und ältesten englischen literatur, welche
nur handschriftlich vorhanden,

oder unvollständig herausgegeben, oder äusserst selten geworden waren.
Bereits im folgenden jahre erschien eine vorzügliche ausgabe Caedmon’s
mit einer wörtlichen englischen übersetzung von Benjamin Thorpe,
der sich schon durch seine übersetzung von Rask’s angelsächsischer
grammatik vortheilhaft bekannt gemacht hatte. Von demselben
sprachforscher erschien im jahre 1842 eine gute ausgabe der unter dem
namen Codex Exoniensis bekannten exeterhandschrift mit einer
übersetzung, nachdem er kurz vorher die angelsächsische
evangelienübersetzung (Ða halgan godspel, on Englisc), nach den
handschriften revidirt, herausgegeben hatte. Der lang vernachlässigte
Beowulf wurde von Kemble bearbeitet und der zweiten auflage
desselben ein zweiter band mit einem guten glossarium, einer wörtlichen
übersetzung des gedichtes und einigen anmerkungen beigegeben. Bald nach
der ersten auflage Beowulf’s erschienen Thorpe’s Analecta
Anglo-Saxonica, eine sammlung bisher ungenau, oder noch nicht
herausgegebener prosaischer und poetischer stücke angelsächsischer
literatur mit einem vollständigen glossarium; demselben gelehrten
verdanken wir auch eine ausgabe der angelsächsischen übersetzung des
Apollonius von Tyrus aus einem in Cambridge aufbewahrten manuscripte,
welcher eine englische übersetzung und ein glossarium beigefügt sind. Im
jahre 1823 erschien eine neue ausgabe der angelsächsischen chronik mit
einer englischen übersetzung und kritischen und erklärenden anmerkungen
von J. Ingram. In neuerer zeit hat sich auf dem gebiete der
angelsächsischen literatur Thomas Wright besonders ausgezeichnet.
Seine Essays on subjects connected with the literature, popular
superstitions and history of England in the middle ages erschienen 1846,
die Biographia Britannica literaria (Anglo-Saxon-Period) 1842, welchem
werke eine auch besonders erschienene abhandlung, Introductory Essay on
the state of Literature and learning under the Anglo-Saxons, vorangeht.
Die Reliquiæ Antiquæ oder Scraps from ancient Manuscripts, welche
ebenfalls einiges interessante aus der angelsächsischen literatur
enthalten, sind von Wright in gemeinschaft mit J. O.
Halliwell

herausgegeben worden.

Grammatiken. Lesebücher. Bosworth’s Wörterbuch.
Das studium des Angelsächsischen ist auch durch herausgabe mehrerer
hilfsbücher erleichtert worden. Ausser der Übersetzung von Rask’s
grammatik erschienen: An Introduction to Anglo-Saxon Reading, comprising
Aelfric’s Homily on the Birthday of St. Gregory, with a copious Glossary
etc. By L. Langley, und ein Guide to the Anglo-Saxon Tongue, on the
basis of Professor Rask’s Grammar, to which are added extracts in verse
and prose, with notes for the use of learners. By E. J. Vernon. The
Elements of Anglo-Saxon Grammar, with a Praxis and Vocabulary. 12.
Leeds, 1819. By J. L. Sisson. The Elements of Anglo-Saxon Grammar
with copious notes, illustrating the structure of the Saxon and the
formation of the English language. 8. London, 1823. By J. Bosworth.
Von demselben: A compendious grammar of the primitive English or
Anglo-Saxon language. 8. London, 1826. Rudiments of a grammar of the
Anglo-Saxon tongue. 8. London, 1829. By J. Gwilt. An Anglo-Saxon
grammar and Derivatives. By W. Hunter. 8. London, 1832. In
Deutschland gab im jahre 1838 H. Leo in Halle altsächsische und
angelsächsische sprachproben heraus, mit einer freilich ungeordneten und
unvollständigen erklärung der angelsächsischen wörter versehen. In
diesem buche ist überall eine gleichmässige orthographie nach den von
Grimm aufgestellten grundsätzen der lautveränderung eingeführt worden.
Unter den Deutschen haben sich besonders beide Grimm,
Mone, Ettmüller und Bouterwek durch kritische und
wissenschaftliche behandlung der von den Engländern an das tageslicht
geförderten schätze der angelsächsischen literatur ausgezeichnet. Ihr
streben ist nicht ohne rückwirkung auf die englischen forscher
geblieben, unter denen sich Kemble offen als schüler Grimm’s bekennt,
dem (J. Grimm) er auch seinen Beowulf gewidmet hat. Von J.
Bosworth ist ein reichhaltiges, obwohl nicht vollständiges und
kritisch gesichtetes wörterbuch, A dictionary of the Anglo-Saxon
language. 8. London 1838, mit einer ausführlichen einleitung
veröffentlicht worden, so dass seit dieser zeit das studium dieser
reichen sprache jedem leicht zugänglich gemacht ist.

Zu hoffen bleibt, dass Kemble englischen fleiss und deutsche
gründlichkeit zur bearbeitung eines angelsächsischen „sprachschatzes“
verwende.114



Die angelsächsischen Beugungsformen.
Das Angelsächsische hat, wie das Deutsche, drei sprachliche
geschlechter, und eine deklination des artikels, der pronomina,
adjectiva und substantiva, welche den casus zugleich mit dem geschlechte
bezeichnen. Die pronomina der ersten und zweiten person besitzen ausser
dem singular und plural auch eine dualform. Die deklination der nomina
zerfällt in eine starke und schwache, wie die conjugation der verba,
welche neben dem indicativ auch eine form für den conjunctiv besitzt.
Als anhaltspunkte für die vergleichung der ausartenden formen in der
späteren halbsächsischen und englischen sprache folgen hier die
wesentlichen eigenthümlichkeiten der angelsächsischen sprachbildung nach
J. Grimm’s deutscher grammatik:




Substantiva.


Substantiva.


Starke Deklination.


Masculina.




		
	Sing.
		
	Plur.
	



	
	(fisch)
	(hirt)
	(sohn)
				
	(leute)



	N.
	fisc
	hird-e
	sun-u
	—
	fisc-as
	hird-as
	sun-a
	leod-e



	G.
	fisc-es
	hird-es
	sun-a
	—
	fisc-a
	hird-a
	sun-a
	leod-a



	D.
	fisc-e
	hird-e
	sun-a
	—
	fisc-um
	hird-um
	sun-um
	leod-um



	Ac.
	fisc
	hird-e
	sun-u
	—
	fisc-as
	hird-as
	sun-a
	leod-e.





Feminina.




	
	(gabe)
	(adel)
	
	(that)
				



	N.
	gif-u
	æðel-o
	—
	dæd
	gif-a
	—
	—
	dæd-a



	G.
	gif-e
	æðel-o
	—
	dæd-e
	gif-ena
	—
	—
	dæd-a



	D.
	gif-e
	æðel-o
	—
	dæd-e
	gif-um
	—
	—
	dæd-um



	Ac.
	gif-e
	æðel-o
	—
	dæd-e
	gif-a
	—
	—
	dæd-a.








Neutra.




		
	Sing.
		
	Plur.
	



	
	(wort)
	(fass)
	(reich)
			



	N.
	word
	fæt
	ric-e
	word
	fat-u
	ric-u



	G.
	word-es
	fæt-es
	ric-es
	word-a
	fat-a
	ric-a



	D.
	word-e
	fæt-e
	ric-e
	word-um
	fat-um
	ric-um



	Ac.
	word
	fæt
	ric-e
	word
	fat-u
	ric-u.





Schwache Deklination.




	
	masc.
	femin.
	neutr.
	masc.
	femin.
	neutr.



	(hahn)
	(zunge)
	(ohr)
			



	N.
	han-a
	tung-e
	ear-e
	han-an
	tung-an
	ear-an



	G.
	han-an
	tung-an
	ear-an
	han-ena
	tung-ena
	ear-ena



	D.
	han-an
	tung-an
	ear-an
	han-um
	tung-um
	ear-um



	Ac.
	han-an
	tung-an
	ear-e
	han-an
	tung-an
	ear-an.





Unregelmässige Deklination.


Verschiedene m. und f. mit den vokalen a, o, u lauten im d. sing.,
meistens auch im n. und ac. pl. um. Man (mensch), d. men, pl. men;
broðor (bruder), d. breðer; moðor (mutter), d. meðer; dohtor (tochter),
d. dehter; fot (fuss), d. fet, pl. fet: toð (zahn), d. teð, pl. teð; boc
(buch), d. bec, pl. bec; broc (hose), d. brec, pl. brec; gos (gans), d.
ges, pl. ges; turf (rasen), d. tyrf, pl. tyrf; burh (burg), d. byrh, pl.
byrh; cu (kuh), d. cy, pl. cy; lus (laus), d. lys. pl. lys; mus (maus),
d. mys, pl. mys. Im gen. s. und im gen. und d. plur. findet der umlaut
nicht statt.



Adjectiva.


Adjectiva.


Starke Deklination.




	
	masc.
	femin.
	neutr.
	masc.
	femin.
	neutr.



		
	Sing.
		
	Plur.
	



	
	(blind)
					



	N.
	blind
	blind(u)
	blind
	blind-e
	blind-e
	blind-u



	G.
	blind-es
	blind-re
	blind-es
	blind-ra
	blind-ra
	blind-ra



	D.
	blind-um
	blind-re
	blind-um
	blind-um
	blind-um
	blind-um



	Ac.
	blind-ne
	blind-e
	blind.
	blind-e
	blind-e
	blind-u.





Schwache adjectiva werden wie die schwachen substantiva
deklinirt.


Comparation.




	
	Stark.
	Schwach.



	Posit.
	smæl (klein)
	smal-a



	Comp.
	smæl-ra m., smæl-re f. n.
	smæl-ra, smæl-re



	Superl.
	smal-ost.
	smal-esta m., smal-este f. n.












Pronomina.


Pronomina.115


Personalia.




	Sing.
	n.
	ic (ich)
	þu (du)
	he (er)
	heo (sie)
	hit (es)



	
	g.
	min
	þin
	his
	hire
	his



	
	d.
	me
	þe
	him
	hire
	him



	
	ac.
	me
	þe
	hine
	hi
	hit.







	Plur.
	n.
	we (wir)
	ge (ihr)
	hi (sie)



	
	g.
	ure
	eower
	hira



	
	d.
	us
	eow
	him



	
	ac.
	us
	eow
	hi.







	Dual.
	n.
	wit (wir zwei)
	git (ihr zwei)



	
	g.
	uncer
	incer



	
	d.
	unc
	inc



	
	ac.
	unc
	inc.





Possessiva.




	
	m. f. n.
	
	m.
	
	f.
	
	n.



	S. nom.
	min (mein)
	g.
	min-es
	g.
	min-re
	g.
	min-es


	
	þin (dein)
	
	þin-es
	
	þin-re
	
	þin-es



	
	uncer (unser zwei)
	
	uncr-es
	
	unc-re
	
	uncr-es



	
	ure (unser)
	
	ur-es
	
	ur-e
	
	ur-es



	
	incer (euer zwei)
	
	incr-es
	
	inc-re
	
	incr-es



	
	eower (euer)
	
	eowr-es
	
	eow-re
	
	eowr-es.





Im übrigen werden diese pronomina wie die starken adjectiva
deklinirt.


Demonstrativa.


Hierzu gehören der bestimmende artikel, welcher so deklinirt
wird:




		
	m.
	f.
	n.
	
	m. f. n.



	S.
	n.
	se (der)
	seo (die)
	þæt (das)
	pl.
	þa (die)



	
	g.
	þæs
	þære
	þæs
	
	þara



	
	d.
	þam
	þære
	þam
	
	þam



	
	ac.
	þone
	þa
	þæt
	
	þa.





und das hinweisende pronomen:




	S.
	n.
	þes (dieser)
	þeos (diese)
	þis (dieses)
	pl.
	þas (diese)



	
	g.
	þises
	þisse
	þises
	
	þissa



	
	d.
	þisum
	þisse
	þisum
	
	þisum



	
	ac.
	þisne
	þas
	þis
	
	þas.







Relativa und Interrogativa.




		
	m. f.
	n.



	S. und pl.
	n.
	hwa (welcher, wer)
	hwæt



	
	g.
	hwæs
	hwæs



	
	d.
	hwam
	hwam



	
	ac.
	hwone
	hwæt.





Hwilc, welcher, hwæðer, welcher von beiden, werden wie die starken
adjectiva deklinirt.



Numeralia.


Numeralia.


An, einer, wird wie ein starkes und wie ein schwaches adjectivum
deklinirt; twegen m. twa f. n., zwei, begen m. ba
f. n., beide, und þry, drei, haben folgende deklination:




	
	m.
	f. n.
	m.
	f. n.



	N.
	twegen
	twa
	þry
	þreo



	G.
	twegra
	twegra
	þreora
	þreora



	D.
	twam
	twam
	þrym
	þrym



	Ac.
	twegen
	twa
	þry
	þreo.






Verba.


Verba.


Starke Conjugation.


J. Grimm nimmt in den deutschen sprachstämmen zwölf starke
conjugationen an, nämlich folgende für das Angelsächsische:




		
	imp.
	plur.
	p. p.



	1.
	Fealle (falle)
	feol
	feollon
	feallen



	2.
	Swape (fege)
	sweop
	sweopon
	swapen



	3.
	Hleape (springe)
	hleop
	hleopon
	hleapen



	4.
	Slæpe (schlafe)
	slep
	slepon
	slæpen



	5.
	Blawe (blase)
	bleow
	bleowon
	blawen



	6.
	Gale (singe)
	gol
	golon
	galen



	7.
	Dwine (schwinde)
	dwan
	dwinon
	dwinen



	8.
	Creope (krieche)
	creap
	crupon
	cropen



	9.
	Drepe (treffe)
	drap
	dræpon
	drepen



	10.
	Cwele (tödte)
	cwal
	cwælon
	cwelen



	11.
	Swelle (schwelle)
	sweall
	swullon
	swollen



	12.
	Binde (binde)
	band
	bundon
	bunden.





Endungen.




		
	1.
	2.
	3.
	
	1. 2. 3.



	Ind. præs.
	s.
	-e
	-est
	-eð
	conj.
	-e



	
	pl.
	-að
	-að
	-að
	
	-en



	imp.
	s.
	—
	-e
	—
	
	-e



	
	pl.
	-on
	-on
	-on
	
	-en.





imperat. s. — pl. -að; inf. -an, -anne; part. pr. -ende; pp.
-en.









Conjugation.


Schwache Conjugation.


Es giebt zwei schwache conjugationen:




		
	imp.
	plur.
	p. p.



	1.
	Nerian (halten)
	ner-ede
	ner-edon
	ner-ed



	2.
	Sealfian (salben)
	sealf-ode
	sealf-odon
	sealf-od.





Endungen.




		
	1.
	2.
	3.
	
	1. 2. 3.



	Ind. præs.
	s.
	-e
	-st
	-ð
	conj.
	-e



	
	pl.
	-að
	-að
	-að
	
	-en



	imp.
	s.
	-de
	-dest
	-de
	
	-de



	
	pl.
	-don
	-don
	-don
	
	-den.





imperat. s. — pl. -ð; inf. -an, -enne; part. pr. -ende; pp.
-d.


Unregelmässige Conjugation.




	Præs. ind. s.
	eom (bin),
	eart,
	is;
	pl.
	sind, sindon;



	conj. s.
	si,
	si,
	si (sig, seo);
	
	sin;



	imperf. s.
	wæs,
	wære,
	wæs;
	
	wæron;





inf. wesan; imp. s. wes, pl. wesað; part. pr. wesende; pp.
gewesen;

fut. oder præs. ind. beo (beom), bist, bið, pl. beoð;

conj. beo. pl. beon;


inf. beon; imperat. beo, pl. beoð.




	
	praes.
		
	imperf.


	s.
	Mot (muss)
	most
	mot,
	pl.
	moton
	moste.



	
	Wat (weiss)
	wast
	wat,
	
	witon
	wiste.



	
	Nat (weiss/nicht)
	nast
	nat,
	
	nyton
	nyste.



	
	Ah (eigene, besitze)
	
	agon
	ahte.



	
	Deah (tauge),
	duge
	deah,
	
	dugon
	duhte.



	
	Mag (mag)
	meaht
	mag,
	
	magon
	meahte.



	
	Sceal (soll)
	scealt
	sceal,
	
	sculon
	sceolde.



	
	Gemon (erinnere)
	
	gemunon
	gemunde.



	
	Dear (darf),
	dearst
	dear,
	
	durron
	dorste.



	
	þearf (bedarf)
	þurfe
	þearf,
	
	þurfon
	þorfte.



	
	Can (kann)
	canst (const)
	can,
	
	cunnon
	cuðe.



	
	An (gebe)
	unne
	an,
	
	unnon
	uðe, pp. geunnen.



	
	Wille (will)
	wilt
	wille,
	
	willað
	wolde.



	
	Nylle (will/nicht)
	nylt
	nylle,
	
	nyllað
	nolde.



	
	Do (thue)
	dest
	deð,
	
	doð.
	





imperf. s. dide, didest, dide; pl. didon; inf. don; pp. gedon.


Was man gewöhnlich das angelsächsische alphabet nennt, ist mit
ausnahme der buchstaben þ, th, ð, dh, nichts anderes als das mit dem
christenthume eingeführte römische alphabet. Ehe man sich des letzteren
bediente, besassen

die Angelsachsen zwar ihre eigenen buchstaben, runen, welche man aber
nur zu kurzen inschriften und denksprüchen benützte; da nur wenige ihre
bedeutung und anwendung kannten, so betrachtete sie der aberglaube als
etwas mystisches, zauberisches, ähnlich wie man später die schreibkunst
oder auch wohl im allgemeinen die gelehrsamkeit mit dem worte grammarye
benannte, welches aber auch magie, zauberei bedeutete. Als die
schreibkunst mit der einführung des römischen alphabets allgemeiner
wurde, legte man das alte runenalphabet nicht sogleich ganz bei seite;
ja es finden sich noch spuren davon in den handschriften des zwölften
jahrhunderts. In der exeterhandschrift sind einzelne runen zum
räthselspiel angewendet. (Wright’s Biog. Brit. Liter. A. S. Period.
Seite 105. 502-504.)







Zweite Periode.


Die normännische Zeit.


(Von 1066 bis 1362.)






I. Der Verfall der angelsächsischen Sprache.



Erstes Eindringen der französischen Sprache.
Während die angelsächsische sprache noch in ihrer blüthe stand, wurde
ihr untergang und die einführung des Französischen bereits vorbereitet.
Die herrschaft der Dänen hatte unter Swen, Cnut und Hardicnut ein halbes
jahrhundert hindurch den alten sächsischen königsstamm verdrängt, bis
dieser im jahre 1042 nach dem schnellen tode des letztgenannten
dänischen königs durch allgemeine zustimmung der edelen wieder in der
person Eduard’s des bekenners den thron bestieg. In Frankreich, am hofe
Wilhelm’s, des herzogs von der Normandie, erzogen, besass Eduard eine
vorliebe für französische sprache und sitte und zog sowohl fremde
gelehrte und geistliche als fremde ritter116 nach England,

wodurch er der eroberung des landes durch die Normannen selbst
vorarbeitete, abgesehen davon, dass er den herzog von der Normandie mit
grosser feierlichkeit in England empfing und ihm später den thron
förmlich zusicherte.

Eroberung England’s durch die Normannen.
Durch die auffallende bevorzugung der fremden (sogar der erzbischof von
Canterbury war ein Normann) wurde indessen das nationalgefühl der
Sachsen verletzt; die edelen, welchen ihre güter entrissen wurden, um
sie fremden zu geben, standen auf, und das sächsische parlament
(witena-gemot) verbannte im jahre 1052 die zahlreichen Normannen, welche
der könig in staats- und kirchenämter eingesetzt hatte. Allein dieser
beschluss und die vertreibung der Normannen konnte das schicksal
England’s nicht lange aufhalten. Nach Eduard’s tode gelang es im jahre
1066 Wilhelm dem eroberer in der schlacht von Hastings, welche dem
letzten sächsischen könige Harold das leben kostete, den thron England’s
zu erobern.



Unterdrückung des angelsächsischen Elementes.
Jetzt beginnt für England eine zeit der gewaltthat und der
unterdrückung, während welcher der grössere theil der englischen
bevölkerung in einen zustand der äussersten noth und grössten
unwissenheit versetzt wurde.117 Die angelsächsische

sprache litt darunter auf das schlimmste; sogar die form, in welcher die
Sachsen die römischen buchstaben zu schreiben gewöhnt gewesen waren,
wurde mit derjenigen118 vertauscht, welche die Normannen mit ihrer sprache
und literatur nach England brachten. Der gebrauch der angelsächsischen
sprache zur schrift hörte mit der normannischen eroberung fast ganz auf.
Sie wurde nur noch einige zeit zur fortsetzung der angelsächsischen
chronik und zu einigen kleineren aufsätzen, meist religiösen oder
moralischen inhalts, benützt, wofür wir wahrscheinlich den wenigen
angelsächsischen mönchen, welche in ihren klöstern bleiben durften,
dankbar sein müssen. Erleichtert wurde die einführung des Französischen,
welches jetzt mit dem neuen politischen system verwebt war, durch den
umstand, dass seit dem anfange des 11. jahrhunderts, während der
dänischen herrschaft, die königliche familie, viele angelsächsische
grosse und geistliche zuflucht auf dem festlande gesucht und, von der
grösseren bildung der Normannen angezogen, deren sprache angenommen
hatten, so dass zu der zeit der eroberung das Französische in den
höheren kreisen des angelsächsischen volkes durchaus nicht mehr
unbekannt war, sondern vielmehr als ein beweis höherer bildung
betrachtet wurde.119



Französisch, die Sprache des Hofes und Adels.
Obwohl Wilhelm besonders im anfange seiner regierung sich mühe gab, das
Angelsächsische zu erlernen, um seine

neuen unterthanen für sich zu gewinnen, und auch mehrere verordnungen
von ihm in ihrer sprache erlassen wurden, so wurde er doch durch sein
vorgerücktes alter und vielfache beschäftigungen von dem erlernen
derselben abgehalten120 und sprach mit dem grössten theile des adels nur
Französisch.121
Die wenigen angelsächsischen grossen, welche zuerst noch am hofe des
neuen königs zutritt hatten, mussten selbstverständlich das Französische
verstehen und sprechen können. Schon um das jahr 1070 gedenkt die
geschichte nur noch eines einzigen angelsächsischen Earls mit namen
Waltheof, welcher drei jahre später wegen theilnahme an hochverrath
hingerichtet wurde. Von dieser zeit ab, sagt Ingulph, verlieh der könig
güter und würden nur an Normannen.122 Der zahlreiche französische adel, welchem die
besitzungen der alten sächsischen Earls geschenkt wurden, umgab sich auf
seinen gütern, wie der könig am hofe, ebenfalls mit fremden, so dass die
französische sprache binnen

wenigen jahren über alle theile des landes ausgebreitet war. Hier auf
den gütern der normannischen barone war es, wo die Angelsachsen am
tiefsten gedemüthigt, am meisten getreten wurden; hier war es, wo die
sächsischen leibeigenen das vieh hüten und das wild schonen mussten,
welches früher ihr eigenthum gewesen war und bis auf den heutigen tag
die deutschen namen ox, cow, calf, sheep, swine, hart, roe, deer bewahrt
hat, während ihre normännischen herren das geschlachtete thier, oder
erlegte wild in der halle verzehrten und dem todten oder verendeten
fleische mit den französischen wörtern beef, veal, mutton, pork, venison
den normännischen besitztitel aufdrückten. Eine anzahl fester kastelle
in den grossen städten wie auf verschiedenen punkten des landes
schützten mit ihrer normännischen besatzung123 die eroberung des landes und
beförderten die an einzelnen orten nicht ohne widerstreben der Sachsen
erfolgende unterjochung des volkes.



Französisch, die Sprache der Geistlichkeit.
Vielleicht noch wichtiger als das politische übergewicht der Normannen
war für die verdrängung der angelsächsischen und die verbreitung der
französischen sprache diejenige massregel Wilhelm’s, durch welche er
alle höheren geistlichen stellen mit ihm ergebenen und französisch
sprechenden fremden besetzte. Schon im jahre 1072 waren die zwei
erzbischöfe, sieben von elf bischöfen und sechs von zwölf äbten keine
Angelsachsen mehr, und wenige jahre später ist das missverhältniss der
Franzosen und Sachsen noch grösser, indem man jedes mittel ergriff, um
die volksthümliche geistlichkeit zu entfernen. Der angelsächsische
bischof Wulfstan, welcher schon im jahre 1072 auf der kirchlichen synode
sich eines dolmetschers124 bedienen musste, um die rechte seines stuhles zu
vertheidigen, sollte später mit wissen des königs wegen seiner einfalt
und unwissenheit (simplicitate et illiteratura) abgesetzt werden, und
nur ein wunder

rettete ihn.125
Es versteht sich, dass die höhere geistlichkeit keine gelegenheit
vorübergehen liess, um auch die unteren stellen der kirche mit ergebenen
und normännisch gesinnten und sprechenden priestern anzufüllen. Von dem
könige und den neuen baronen wurde eine beträchtliche anzahl neuer
klöster gegründet, welche mit normännischen mönchen besetzt wurden. Die
zahl der klösterlichen stiftungen, welche von fremden klöstern auf dem
festlande abhingen—alien priories—wuchs beträchtlich und
belief sich 1414, in welchem jahre sie von der krone secularisirt
wurden, auf ein hundert und vierzig.

Französisch, die Sprache des Rechtes und der Schule.
Auch für die rechtspflege wurde sowohl von den normännischen baronen,
welche gesetze für ihr gebiet erlassen konnten, als auch von den
königlichen richtern, ausschliesslich die französische sprache
gebraucht. Das Französische wurde auch in der schule von der
normännischen eroberung bis zu Eduard’s III. zeit als unterrichtssprache
angewendet, in welcher allein eine humane und gelehrte bildung zu
erreichen war.126


So trat an die stelle des Angelsächsischen als sprache des hofes, des
adels, der rechtspflege und bildung das Französische in seiner damaligen
gestalt. Wie dessen beschaffenheit war, könnte am besten aus den
gesetzen Wilhelm’s des eroberers ersehen werden, wenn diese in
authentischer gestalt auf uns gekommen wären. Folgendes ist eine probe
derselben:



Französische Gesetze Wilhelm’s des Eroberers.




	
127 Ces sount les
Leis et les Custumes, que li Reis William grauntat a tut le puple de
Engleterre apres le Conquest de la terre. Ice les meismes, que li Reis
Edward

sun cosin tint devant lui. Co est a saveir:

	
Dieses sind die gesetze und gewohnheiten, welche der könig William dem
ganzen volke von England gewährte nach der eroberung des landes. Es sind
die nämlichen, welche der könig Edward, sein vetter, vor ihm hielt.
Nämlich:




	
1. Pais a saint Yglise; de quel forfait, que home out fait en cel tens,
e il pout venir a sainte Yglise, out pais de vie e de membre.

	
1. Friede der heiligen kirche; welch verbrechen nur immer jemand in
dieser zeit begangen hat, und er kann in eine heilige kirche kommen,
habe frieden des lebens und der glieder.




	
E se alquons meist main en celui, qui la mere Yglise requireit, se
ceo fust u Evesque u Abbeie u Yglise de religion, rendist ceo, que il i
avereit pris, e cent solz de forfait, e de mere Yglise de Paroisse XX
solz, e de Chapelle X solz.

	
Und wenn jemand hand an den legt, welcher die mutter kirche aufsuchte,
wenn es eine bischöfliche kathedrale, oder eine abtei, oder eine kirche
von religiosen ist, gebe er zurück, was er dort genommen hatte und
hundert sous busse, und bei einer mutter-pfarr-kirche 20 sous, und bei
einer kapelle 10 sous.




	
E qui enfraint la pais le Rei en Merchene Lae, cent solz les amendes.
Altresi de hemfare128 e de aweit purpenset.

	
Und wer den frieden des königs bricht, nach mercischem gesetz hundert
sous die busse. Ebenso bei heimsuchung und vorbedachtem überfall.




	
26. De murdre. Ki freceis occist e les homes del hundred nel prengent e
amenent a la justise dedenz les oit jours pur mustrer pur qui il l’a
fait, sin rendrunt le murdre XLVII marc.

	
26. Vom mord. Wer einen Franken tödtet, und die männer der hundertschaft
ergreifen und führen ihn nicht vor gericht innerhalb acht tagen, um zu
zeigen, wer es gethan hat, sollen sie den mord mit 47 mark sühnen.






Die orthographie, also wahrscheinlich auch die aussprache des
Französischen, wie es in den gesetzen Wilhelm’s erscheint, war höchst
unsicher. O, u, ou schwanken (seignor,

seignur, seignour), ebenso oi und ei (roi, rei, saveir); ch, c, j
wechseln (chascun, cascun, polcier, pochier, jose, chose); gu ist mit w
vertauscht (guarant, warant, guage, wage), qu mit k und c (qui, ki, kar,
queur); für s findet sich z (liveres, liverez, launces, launcez)
u. s. w. Der artikel wird li, le, lui, in der zusammenziehung
mit de bald du, bald del, mit a aber immer al geschrieben; die
persönlichen pronomina lauten io, il, ele, nous, nus, le, lui, li, se,
sei, eus, els; die conjugationen unterscheiden sich deutlich durch ihre
endung 1) er: doner, trover, amener, 2) ir: venir, partir,
3) eir (oir, er): saveir, savoir, aveir, aver, 4) re: occire,
nuire. Das part. præs. endet auf ant oder aunt (jatant, conusaunt), das
part. pass. der ersten conjugation auf et, ed, e (blamet, apeled, juge),
ebenso die 3. p. sing. præs. (truvet, apeled, passe), das imp. auf
at oder ad (grauntat, achetad), das fut. auf t, d, a (aurat, aurad,
serra), das subj. pr. auf ied und ie (s’en escondied, s’en escondie).129



Das Normännisch- Französische.
Als die Normannen nach England kamen, war zwar erst ein und ein halbes
jahrhundert seit ihrer niederlassung in Frankreich verflossen, allein
sie hatten ihre nordische sprache längst vergessen und diejenige
angenommen, welche das von ihnen besiegte volk sprach, nämlich jenes
entartete Latein, welches man lingua Romana, langue Romane nannte, und
aus welcher sprache das spätere Französisch sich gebildet hat. Schon der
zweite normannenherzog Wilhelm I., nachfolger Rollo’s, musste, wie Dudo
de St. Quentin (lib. III, p. 112) erzählt, seinen sohn nach Bayeux
senden, um dort Dänisch zu lernen, indem die langue Romane zu Rouen, wo
der sitz der normannischen herrschaft war, fast ausschliesslich
gesprochen wurde. Daher ist auch, was

von der literatur der Normannen in Frankreich und England bekannt
geworden ist, nur in der lingua Romana geschrieben; jedoch fallen die
ältesten bekannten sprachdenkmale der Normannen in England, vielleicht
mit ausnahme der gesetzgebung, erst in den anfang des 12.
jahrhunderts.



Entartung des Angelsächsischen.
Unterdessen ward das Angelsächsische durch den hass des volkes gegen
seine fremden dränger erhalten und fortwährend, ja in den niederen
schichten der eingeborenen bevölkerung, wahrscheinlich mit geringen
ausnahmen, ausschliesslich gesprochen. Es erfuhr dadurch, dass die
gebildeteren und höheren stände des landes sich nicht die mühe gaben,
dasselbe zu lernen oder als schriftsprache veredelt fest zu halten,
ausserordentliche veränderungen, nicht bloss durch allmäliges eindrängen
französischer worte, sondern noch vielmehr durch die vernachlässigung
der ableitungs- und beugungsendungen und das aufgeben seines
grammatischen baues. Noch schlimmer erging es der alten sächsischen
sprache, als nach einigen generationen sieger und besiegte sich mehr
mischten und zu einem volke zu verschmelzen begannen. Jetzt musste die
sprache des volkes, das bereits verstümmelte Angelsächsische, als mittel
des verkehrs und der gegenseitigen verständigung dienen, wodurch seine
umwandlung in das spätere Norman-Saxon oder Englisch beschleunigt wurde.
Es war natürlich, dass der sieger nur so viel von der sprache des
besiegten volkes lernen wollte, als er nothdürftig brauchte, um sich
verständlich zu machen; er lernte daher zwar allmälig den wortschatz der
sprache, nicht aber deren grammatik kennen, welche er vielmehr von
seiner eigenen sprache auf die zu erlernende übertrug. Die verwickelten
formen und veränderlichen endungen des Angelsächsischen liess der
Normann unberücksichtigt, da sie ihm bei der auffassung der sprache als
eines mittels zur verständigung nur hinderlich waren. Aber auch die
besiegten mussten es nöthig finden, ihre sprache zu verstümmeln, um sich
verständlich zu machen, da die Normannen nicht besondere lust haben
mochten, auf die unterschiede der endungen zu achten, und schnelles
verständniss der hauptzweck ihrer gespräche sein musste.

Dieser ist am leichtesten zu erreichen, wenn man zu einem fremden nur in
einfachen, wenig verbundenen worten spricht: der infinitiv der
zeitwörter, der nominativ bei den hauptwörtern, die stammform bei den
eigenschaftswörtern sind hierzu ausreichend.



Abschwächung der Endungen.
Besonders zeichnet sich die übergangszeit der halbsächsischen periode
durch die neigung der wörter aus, die endsylben der deklination und
conjugation zu kürzen oder abzuwerfen: ylc für ylce, sone für sunu, name
für nama, dages für dagas, hwilon, hwilen für hwilum; cumme für cuman,
nemne für nemnan; gehote für gehaten; lufian, lufien für lufienne oder
lufigenne; clepen für cylpiað. Schon früh verwandelt sich das
augmentative ge- vor dem part. perf. in ein y- oder i- z. b. i-hote
für gehaten. In der deklination zeigt sich eine vermischung der starken
und schwachen formen: munucan für munucas, steorres für steorran; bald
hört bei der pluralisation jede rücksicht auf geschlecht oder
deklination ganz auf, indem das einfache -s in übereinstimmung mit dem
Französischen die mehrfache zahl der hauptwörter bezeichnet. Von den
alten beugungssylben der deklinationen erhalten sich das -s im genitiv,
-e im dativ und zuweilen ein -n im accusativ sing. für alle
deklinationen und geschlechter, während der plural der substantiva und
adjectiva ausser dem -s allmälig alle beugungssylben der casus abwarf.
Die präpositionen of und to, welche schon im Angelsächsischen zur
grammatischen bildung abhängiger casus angewendet worden waren, bewirken
jetzt die vollständige abwerfung der casusendung, wenn sie vor den
hauptwörtern stehen. Bei grösserer abschwächung der sprache verliert
sich auch das -n des infinitivs, der gebrauch mancher starken formen des
verbs im imperf. und part. praet., endlich auch die anwendung der
artikel se, seo, þæt, wofür þe, the, gesetzt wird. Auffallend ist gegen
ende des zwölften und im ganzen dreizehnten jahrhundert der gebrauch des
wortes me (wahrscheinlich eine abkürzung von men oder man) in der
bedeutung des deutschen wortes man. Beispiele finden sich schon in der
Sachsenchronik. Am längsten halten sich die alten formen bei dem
pronomen und

pronominal adjectivum: þan, þonne, þære, þam, heo, heora, hem, min, þin
etc. Auch bei dem worte beon, sein, verschwinden die alten formen sehr
allmälig; noch sagte man ben und beeth für sind und sindon; mehrere
derselben haben sich bis auf den heutigen tag erhalten. Im allgemeinen
ist schon gegen ende des elften und im folgenden jahrhundert das
bestreben der sprache zu bemerken, die vollen vokale mit leichteren zu
vertauschen und die endsylben der wörter zu verkürzen; so findet man in
den letzten jahren der Sachsenchronik schon kyng für cyning, biscopes
für bisceopas, dohter für dohtor, sweren für swerian; bute für butan,
lihtede für lihtedon, u. s. w.



Semi-Saxon.
Das zwölfte jahrhundert war die zeit, wo die veränderung des alten
Angelsächsischen am schnellsten ging. Die wenigen literarischen produkte
dieser zeit, welche man auch mit dem namen der Halbsächsischen
(Semi-Saxon) bezeichnet,—die letzten aufzeichnungen der
Sachsenchronik, die sprichwörter Alfred’s in halbsächsischen versen,
welche von Ailred de Rievaux im anfange des zwölften jahrhunderts (die
beiden vorhandenen manusc. sind aus dem 13. sec.)130 erwähnt werden, ein Bestiarium
(wörtliche übersetzung aus dem lateinischen Physiologus von Theobald)
aus derselben zeit,131 ein gespräch zwischen leib und seele, eine
modernisirte grammatik von Alfric (Ms. aus dem 12. sec.), eine
übersetzung der nonnenordnung (Rule of Nuns) von Simon de Ghenf in
mehreren manuscripten,132 einige predigtsammlungen,133 dann die grösseren werke von
Layamon und Orm

nebst dem gedichte von der eule und der nachtigall von Nicholas de
Guildford—bilden den übergang zu der englischen (Norman-Saxon oder
Anglo-Norman) literatur des dreizehnten und vierzehnten jahrhunderts.
Zur vergleichung mögen folgende sprachproben hier eingeschaltet
werden:



Sprachprobe aus der Sachsenchronik.


Aus der Sächsischen Chronik. (Ausgabe von
Gibson.)




	
An. MCXXXV. On þis gere for se king Henri ofer sæ æt te Lammasse. and
þæt oðer dei. þa he lai an slep in scip. þa þestrede þe dæi ouer all
landes. and uuard þe sunne swilc als it uuare þre-niht-ald mone. an
sterres abuten him at middæi.

	
A. 1135. In diesem jahre fuhr der könig Heinrich über see zur lammmesse
(festus primitiarum), und am zweiten tage, da er im schiffe schlief, da
verfinsterte sich der tag über alle lande und ward die sonne so als wenn
sie ein drei nächte alter mond wäre, und sterne um sie zu mittage.




	
Wurðen men swiðe ofwundred and ofdred. and sæden þæt micel þing sculde
cumme her efter. swa dide. for þæt ilc gær warð þe king ded. þæt oðer
dæi efter S. Andreas massedæi on Normandi. Ða wes tre sona þæs
landes. for æuric man sone ræuede oðer þe mihte.

	
Da wurden die menschen sehr verwundert und erschreckt und sagten, dass
ein grosses ding hierauf kommen würde; und so geschah es, denn dasselbe
jahr ward der könig todt den anderen tag nach St. Andreas messetag in
der Normandie. Da war alsbald störung des landes, denn jedermann, der
konnte, beraubte bald den andern.




	
Ða namen his sune and his frend and brohten his lic to Engleland. and
bebiriend in Reding. God man he wes. and micel æie wes of him. Durste
nan man misdon wið oðer on his time. Pais he makede men and dær. Wua sua
bare his byrðen gold and silure. durste nan man sei to him naht bute
god.

	
Da nahmen seine söhne und seine freunde und brachten seinen leichnam
nach England und begruben ihn in Reding. Er war ein guter mann und viel
furcht war vor ihm; niemand durfte unrecht zufügen einem andern zu
seiner zeit. Frieden machte er menschen und thieren. Wenn jemand seine
last gold oder silber trug, so durfte niemand ihm etwas sagen ausser
gutes.




	
An. MCXXXVII. Ða þe king Stephne to Engla-land com. þa macod he his
gadering æt Oxene-ford. and þar he nam þe biscop Roger of Seres-beri.
and Alexander biscop of Lincoln. and te Canceler Roger hise neues, and
dide ælle in prisun. til hi jafen up here castles. Da þe

	
A.
1137. Da der könig Stephan nach England kam, hielt er seine
versammlung zu Oxford und nahm da den bischof Roger von Seresberie und
Alexander bischof von Lincoln und den kanzler Roger, seinen neffen, und
warf alle in das gefängniss, bis sie ihre schlösser übergaben.




	

suikes undergælon þæt he milde man was and softe and god. and na justice
ne dide. þa diden hi alle wunder. Hi hadden him manred maked and aðes
suoren. ac hi nan treuðe ne heolden. alle he wæron forsworen. and here
treoðes forloren. for æuric rice man his castles makede and aganes him
heolden. and fylden þe land full of castles.

	
Da die verräther merkten, dass er ein milder mann war, und sanft und
gut, und keine gerechtigkeit vollzog, da wunderten sie sich alle. Sie
hatten ihm gehuldigt und eide geschworen, aber sie hielten keine treue;
sie waren alle meineidig und ihres glaubens verlustig. Denn ein jeder
reiche mann baute seine schlösser, und sie behaupteten sie gegen ihn;
und füllten das land voll schlösser.




	
Hi suencten suiðe þe wrecce men of þe land mid castel-weorces. þa þe
castles waren maked. þa fylden hi mid deoules and yuele men. Ða namen hi
þa onen þe hi wenden þæt ani god hefden. baðe be nihtes and be dæies.
carl-men and wimmen. and diden heom in prisun efter gold and syluer. and
pined heom untellendlice pining. for ne wæren næure nan martyrs swa
pined alse hi wæron.

	
Sie plagten sehr die unglücklichen menschen des landes mit
schlösserbauen, und als die schlösser fertig waren, da füllten sie sie
mit teufeln und bösen menschen. Da nahmen sie diejenigen menschen, von
denen sie wähnten, dass sie einiges gut hätten sowohl bei tage als bei
nacht, männer und weiber, und warfen sie in das gefängniss nach gold und
silber, und quälten sie mit unbeschreiblicher qual, denn kein märtyrer
wurde so gequält, als sie es waren.




	
Me henged up bi þe fet and smoked heom mid ful smoke. me henged bi þe
þumbes. oðer bi þe hefed. and hengen bryniges on her fet. Me dide
cnotted strenges abuton here hæued. and uuryðen to þæt it gæde to þe
hærnes.

	
Man hängte sie auf bei den füssen und räucherte sie mit dickem rauche;
man hängte sie auf bei den daumen, oder bei dem kopfe, und hängte brände
an ihre füsse. Man legte knotige stränge um ihr haupt und würgte sie so,
dass es an das gehirn ging.




	
Hi diden heom in quarterne þar nadres and snakes and pades wæron inne.
and drapen heom swa. Sume hi diden in crucet-hus. þæt is in an ceste þæt
was scort and nareu. and undep. and dide scærfe stanes her inne. and
hwengde þe man þær inne. þæt hi bræcon alle þe limes. Etc.

	
Sie warfen sie in gefängnisse, in welchen nattern und schlangen und
kröten waren, und quälten sie so zu tode. Einige thaten sie in das
marterhans, das ist in einen kasten, der kurz und eng war und nicht
tief, und steckten scharfe steine hinein und quälten die menschen darin,
dass sie brachen alle die glieder. u. s. w.




	
An. MCLIV. On þis yær wærd þe king Stephen ded, and bebyried þere his
wif and his sune wæron bebyried æt Tauresfeld. þæt ministre hi makiden.
þa þe king was ded, þa was þe eorl beionde sæ. And ne durste nan man don
oþer bute god for þe micel eie of him. þa he to Engleland come, þa was
he underfangen mid micel wortscipe, and to king bletcæd in Lundine, on
þe Sunnendæi beforen mid-winter-dæi.

	
A. 1154. In diesem jähre ward der könig Stephan todt und begraben, we
sein weib und seine söhne

begraben waren, zu Tauresfeld. Dieses Münster machten sie. Als der könig
todt war, da war der Earl über see. Und niemand wagte etwas zu thun, als
gutes, wegen der grossen furcht vor ihm. Als er nach England kam, da
ward er empfangen mit grosser verehrung und in London zum könig geweiht
am sonntage vor mittwintertag.






Diese stellen aus den letzten jahren der Sachsenchronik zeigen
bereits eine stark veränderte grammatik und orthographie des
Angelsächsischen, so wie einige französische wörter: castles, prisun,
justice, martyrs, quarterne (carcer), ceste.



Sprachproben aus Homilien.


Das Grab. (Aus Bosworth’s A. S. Dict. p.
XXIV.)


(Am rande einer homiliensammlung in der Bodleyana Codex NE. F. 4.
12. nach Wanley’s angabe um das jahr 1150 geschrieben.)




	
Ðe wes bold gebyld,

er þu iboren were;

ðe wes molde imynt,

er ðu of moder come;

ac hit nes no idiht,

ne þeo deopnes imeten;


	
Dir war ein gebäude gebaut,

ehe du geboren warst;

dir war eine erde bestimmt,

ehe du von der mutter kamst;

aber es ist noch nicht bereitet,

noch die tiefe gemessen,





	
nes gyt iloced,

hu long hit þe were:

Nu me þe bringæð,

þer ðu beon scealt,

nu me sceal þe meten,

and ða mold seoðða.


	
noch ist nachgeblickt,

wie lang es dir wäre!

Nun bringt man dich dahin,

wo du bleiben sollst,

nun soll man dich messen,

und die erde nachher.







Ein Bruchstück einer Predigt.


(Aus Reliq. Antiq. Bd. I. Seite 130.)




	
Nox precessit, dies autem appropinquabit. Hure heiest lorðen after ure
loverd Jhesu Crist, þis is ure loverd sainte Powel, munegeð us to
rihtlechen ur liflode, and wisseð us on wilche wise and seið þæt we
haven riht þar to, and seið hwu, þus queðende:

	
Nox precessit, dies autem appropinquabit. Unser höchster herr nach
unserem herrn Jesus Christus, das ist unser herr der heilige Paulus,
mahnt uns zu bessern unser leben, und weiset uns auf welche weise, und
sagt, dass wir ursache dazu haben und sagt wie, indem er so spricht:




	
Nox precessit, dies autem, etc., þe niht is forðgon, and

dai neihlecheð. and for þi hit is riht þæt we forleten and forsaken
nihtliche deden, þo ben þe werkes of þiesternesse, and scruden us mid
wapnen of lihte, þæt beð soðfeste bileve, and of brihtnesse, swo þæt we
gon a dai bicumeliche;

	
Nox precessit, dies autem, etc. die nacht ist fortgegangen, und der tag
nahet, und deshalb ist es recht, dass wir nächtliche thaten unterlassen
und aufgeben, das sind die werke der finsterniss, und uns zieren mit
waffen des lichtes, das ist fester glauben, und des glanzes, auf dass
wir stattlich am tage gehen;




	
non in commessationibus et ebrietatibus, non in cub. et in pud., non in
contentione et emulatione, sed in horum oppositis; and noh on derke
wedes. Ac her we seien eow of þese derke wedes, wat þe holie apostle
meneð, þo he nemnede niht niehtes dede, and dai leochtes wapne.

	
non in commessationibus et ebrietatibus non in cub. et in pud., non in
contentione et emulatione, sed in horum oppositis; und nicht in dunklen
gewändern. Aber hier sagen wir euch von diesen dunkeln gewändern, was
der heilige apostel meint, da er die nacht der finsterniss that und den
tag des lichtes waffe nennt.







Sprachprobe aus den Sprüchwörtern Alfred’s.


Der Anfang der Sprüchwörter Alfred’s.


(Aus Reliq. Antiq. Bd. I. Seite 179. nach beiden
Manuscripten.)




	
Cambridger Handschrift.

	
Oxforder Handschrift.134

	



	

At Siforde


setin kinhis monie,


fele biscopis,


and fele booc-lerede


herles prude


and cnites egleche.


	

At Sévorde


séte theynes monye


fele biscopes,


and feole bok i-lered,


eorles prute,


knytes egleche.


	
Zu Siford sassen viele thanen, viele bischöfe und viele buchgelehrte,
stolze grafen und ritter desgleichen.




	

þer was erl Alfred


of þe lawe suiþe wis,


and heke Alfred,


Englene herde,


Englene derling;


in Enkelonde he was king.


	

Thar wes the eorl Alvrich


of thare lawe swithe wis,


and ek Ealvred,


Englene hurde,


Englene durlyng;


on Englene londe he wes kyng.


	
Da war Graf Alfred, des gesetzes wohlerfahren, und auch Alfred,
England’s hirt, England’s liebling; in England war er könig.




	

hem he gon lerin,


so we mugen i-herin,


whu we gure lif lede sulin.


Alfred he was in Enkelonde a king,


wel swiþe strong and lufsum þing.


	

Heom he bi-gon lere,


so ye mawe i-hure,


hw hi heore lif lede scholden.


Alvred he wes in Englene lond


and king wel swithe strong;


	
Sie begann er zu lehren, so ihr mögt hören, wie sie sollten ihr leben
führen. Alfred, er war in England und könig wohl sehr stark;




	

He was king and cleric,


ful wel he lovede Godis werc;


he was wis on his word,


and war on his werke;



he was þe wisiste mon


þad was in Engelonde on.


	

he wes king and he was clerek,


wel he luvede Godes werk;


he wes wis on his word,


and war on his werke;


he wes the wysuste mon


that wes Engle londe on.


	
er war könig und gelehrter, gar wohl liebte er Gottes werk; er war weise
in seinem wort und klug in seinem werke; er war der weiseste mann, der
in England (darin) war.







Normännische Sänger und Dichter.
Schon vor dem einfalle der Normannen in England hatte sich die lingua
Romana auf dem gebiete der literatur und poesie versucht, und die
normännischen jongleurs (joculatores) dichter und sänger (trouvères)
waren kaum weniger berühmt als die der Provence. Einer derselben,
Taillefer, war der normännische Tyrtaeus in der schlacht bei Hastings
und zugleich der erste ritter, welcher in die sächsische schlachtreihe
einbrach. Die politischen verhältnisse England’s nach der eroberung
brachten es mit sich, dass die bedeutendsten schriftsteller der beiden
auf die besetzung England’s folgenden jahrhunderte Normannen waren,
welche zum theil nicht einmal England ihr vaterland nennen konnten. Die
normännisch-französische poesie in England tritt zuerst mit kirchlichen
stoffen auf und scheint in Alice von Louvaine, gemahlin Heinrich’s I.,
eine grosse beförderin gefunden zu haben. Ihr ist das versificirte
Bestiarium des Philipp de Thaun und die gereimte legende des heiligen
Brandan, deren ungenannter autor wahrscheinlich ein benedictinermönch
war, gewidmet. Der anfang dieses letzteren gedichtes möge hier als eine
sprachprobe der ältesten anglo-normännischen reimer eine stelle
finden:




	
135Donna Aaliz la
reine,

Par qui valdrat lei divine,

Par qui creistrat lei de terre

E remandrat tante guerre

Por les armes Henri lu rei,


	
Frau Alice, die königin, durch welche das göttliche gesetz sich
kräftigen wird, durch welche das gesetz des landes wachsen und aufhören
wird solcher krieg, durch die waffen Heinrich’s des königs




	

E par le cunseil qui ert en tei,

Salvet tei mil e mil feiz

Li apostoiles danz Benediz.

Que comandas, ço ad enpris

En letre mis e en Romanz,

E si cum fud li teons cumanz,

De saint Brendan le bon abeth.


	
und durch den rath, welcher sein wird in dir, es grüssen (?) dich
tausend und tausend mal die (?) apostel im Benedict (?) Was du befahlst,
das habe ich unternommen in schrift gesetzt und in Romanze und so, wie
es dein befehl war, (das leben) vom heiligen Brendan, dem guten abt.






Hieran möge sich als eine probe anglo-normännischer prosa aus etwas
späterer zeit die übersetzung des ersten psalms anschliessen:



Anglo-normännische Psalmenübersetzung.




	
136Beonuré barun
chi ne alat el cunseil des feluns, et en la veie des pecheurs ne stout,
et en la chaere de pestilence ne sist.

	
137Bienheureux
est l’homme qui ne marche point selon le conseil des méchants, et qui ne
s’arrête point dans la voie des pécheurs, et qui ne s’assied point au
bank des moqueurs;




	
Mais en la lei de nostre seignor la volunted, e en la sue lei
purpenserat par jurn e par nuit.

	
mais qui prend plaisir en la loi de l’Eternel, et qui médite jour et
nuit en sa loi:




	
E iert ensement cume le fust qued et de juste les decurs des ewes, ki
dunrat sun froit en son tens.

	
car il sera comme un arbre planté près des ruisseaux d’eaux, qui rend
son fruit en sa saison,




	
E sa fuille ne decurrat, e tutes les coses que il unques ferad serunt
fait prospres.

	
et duquel le feuillage ne se flétrit point; et ainsi tout ce qu’il fera,
prospérera.




	
Nient eissi li felun, nient eissi, mais ensement cume la puldre que li
venz geted de la face de terre.

	
Il n’en sera point ainsi des méchants; mais ils seront comme la balle
que le vent chasse au loin.




	
En pur iço ne surdent li felun, en juise, ne li pecheor el conseil des
dreituriers.

	
C’est pourquoi les méchants ne subsisteront point en jugement, ni les
pécheurs dans l’assemblée des justes.




	
Kar nostre sire cunuist la veie des justes, e l’eire des feluns perirat.

	
Car l’Eternel connaît la voie des justes; mais la voie des méchants
périra.








Ph. de Thaun. Turold. G. Gaimar. Wace. Geoffrey von
Monmouth.
Philippe de Thaun, verfasser von zwei abhandlungen in versen über
astronomie und symbolische zoologie,138 Turold, verfasser des schönen romans
Roland,139 Samson
de Nanteuil, welcher die sprüche Salomon’s in französische verse
übersetzte,140
Geoffroi Gaimar, verfasser einer chronik der angelsächsischen
könige,141 und
David, ein bedeutender Trouvère, dessen werke aber verloren sind, waren
die bekanntesten vorgänger eines normännischen schriftstellers von noch
grösserer berühmtheit und bedeutung besonders für die spätere englische
literatur, namens Maistre Wace aus Jersey. Um das jahr 1160
schrieb Wace in französischer sprache ein episches heldengedicht Li
Romans de Brut, oder Le Brut d’Angleterre.142 Der hauptheld des gedichtes ist
Brutus, ein fingirter sohn des Trojaners Aeneas; von diesem Brutus wird
viele jahrhunderte vor der christlichen zeitrechnung das britannische
reich gegründet. Wace schöpfte seinen Brutus aus einer im guten ernst
geschriebenen geschichte, welche einige jahre vorher Geoffrey von
Monmouth, ein mönk, in lateinischer sprache geschrieben hatte,143 und worin dieser
die brittische geschichte durch eine lange reihe fingirter könige von
Cadwallader, welcher im jahre 689 der christlichen zeitrechnung gelebt
haben soll, bis auf Brutus, den sohn des Aeneas, hinaufführte.



Diese geschichte ist wegen ihres ursprunges und durch ihren einfluss auf
die spätere englische literatur ein interessantes werk geworden. Die
Britten von Wales, Cornwall und in der Bretagne besassen zu jener zeit
in einer grossen menge von volksthümlichen legenden und fabelhaften
sagen eine art von überlieferter geschichte, wie sie sich noch in
späterer zeit bei den stammverwandten Schotten fand. Aus dieser
brittischen quelle romantischer geschichte im äussersten westen Europa’s
haben die benachbarten völker reichlich geschöpft. Walter Calenius,
archidiaconus von Oxford, sammelte einige jener sagen von
geschichtlicher färbung und theilte sie dem mönche Geoffrey mit, welcher
sie ordnete und in der gestalt einer wirklichen geschichte
veröffentlichte. Historischen werth besitzt das buch des Geoffrey so gut
als gar nicht, allein einen desto grösseren als eine hauptquelle
geschichtlicher romantik für die nächstfolgenden zwei jahrhunderte,
welche es noch nicht zu erschöpfen vermochten, denn Shakspeare
entlehnte, wenn auch nicht direkt, diesem werke die fabel zu seinem King
Lear, Sackville den stoff zu Ferrex und Porrex, während Drayton es zu
seinem Polyolbion benutzte, und sogar Milton nicht verschmähte, manche
anspielungen daraus zu entnehmen.


Maistre Wace schrieb auch eine geschichte der Normannen unter dem
titel Roman de Rou,144 d. h. Roman Rollo’s,

des ersten herzogs der Normandie, und einige andere schriften. Heinrich
II. gab dem Chronisten eine domherrnstelle zu Bayeux.



Benoit. Guernes.
Benoit, ein zeitgenosse Wace’s, und Verfasser einer geschichte
der herzöge der Normandie,145 sowie Guernes, ein geistlicher zu Pont de St.
Maxence in der Picardie, welcher das leben Thomas à Becket’s während der
jahre 1172-1175 in versen beschrieb,146 sind zwei andere normännische
schriftsteller,147 welche in naher beziehung zur literaturgeschichte
England’s stehen.



Layamon.
An Wace’s Brut knüpft sich ein höchst interessantes denkmal der
untergehenden angelsächsischen, oder neuentstehenden englischen sprache.
Es is dieses die metrische übersetzung des Brut von Layamon,
einem geistlichen, geboren zu Ernley an dem Severn. Da der Brut im jahre
1155 beendigt war, so muss Layamon später geschrieben haben, nach seinen
Worten über Heinrich II. zu schliessen, wahrscheinlich zu ende der
regierung, oder nicht lange zeit nach dem tode dieses königs (1189).
Layamon’s sprache

ist noch angelsächsich zu nennen; noch hat sie die beugungen der
muttersprache, ist aber von der zur zeit der normannischen eroberung
lebenden durch die einführung, oder wenigstens durch den zunehmenden
gebrauch von hilfsformen verschieden; auch ist der charakter der sprache
darin geändert, dass nur wenige umschreibungen, ellipsen und
inversionen, die im Angelsächsischen so oft vorkommen, zu finden sind.
Französische wörter kommen nur sehr selten in Layamon’s werk vor. Es ist
auch nicht eine blosse übersetzung, sondern mehr eine umschreibung der
Waceschen schrift. Die annahme des schlichten, ja beinahe kriechenden
styls des französischen romans an die stelle des stürmenden schwunges
des angelsächsischen gesanges zeigt deutlich die entartung des
Angelsächsischen, obwohl die sprachformen meist noch die alten sind, und
sich neben dem reime auch noch die alliteration, jedoch vernachlässigt
findet. In Worcestershire, wo Layamon schrieb, mochte sich die
veraltende sprache länger halten, als unter den mit den Normannen in
grösserer verbindung stehenden bewohnern des südens von England. Eine
vollständige handschrift Layamon’s wird im brittischen museum (Ms.
Cotton. Calig. A. IX.) aufbewahrt; dieselbe scheint aus der ersten
zeit des 13. jahrhunderts herzurühren. Ein zweites manuscript in
derselben Sammlung (Ms. Cotton. Otho. C. XIII.) ist nur noch ein bündel
verbrannter blätter. Letztere handschrift ist jünger, gehört aber auch
noch dem 13. jahrhundert an.148


Die folgenden, aus Ellis’s Specimens etc. entlehnten sprachproben
werden das verhältniss zeigen, in welchem Layamon zu Wace und dieser zu
Geoffrey von Monmouth steht.






Sprachproben aus G. von Monmouth, Wace.


Galfredi Monum. lib. VII cap. 4.



Rex (Arthur) et regina, ille ad suum palatium cum viris, hæc ad aliud
cum mulieribus, epulatum incedunt; antiquam namque consuetudinem Troiæ
servantes Britones, consueverant mares cum maribus, mulieres cum
mulieribus, festivos dies separatim agere. Collocatis postmodum cunctis
ut singulorum dignitas expetebat, Caius dapifer, hermenio ornatus, mille
vero nobilissimis iuvenibus comitatus est, qui omnes, hermenio induti,
fercula cum ipso ministrabant. Ex alia parte vero Bedverum pincernam
totidem vario amicti sequntur, qui in scyphis diversorum generum
multimoda pocula cum ipso distribuebant. In palatio quoque reginæ,
innumerabiles ministri, diversis ornamentis induti, obsequium suum
præstabant, morem suum exercentes, quem si omnino describere pergerem,
nimiam historiæ prolixitatem generarem.



Wace.



Quand li service fut finé,

Et lte Missa
Est chanté,

Li roi a sa corone ostée,


1) Monastère, dôme.

Qu’il avoit au mostier1) portée,

Une corone menor prist:


2) Ensemble, aussi.  
3) Ils.  
4) Les atours plus grands.

El la reine ensement2) prist.

lus3) mistrent les greignors ators4)

Plus legiers pristrent, et menors.

Quand li roi torna del mostier,

A son palais ala manger.

La reine à une autre ala


5) à, avec.

Et les dames o5) sei mena.

Li roi mangea avec les homes,

Et la reine avec les dames


6) Déduit.

O grant deduist6) et grant joye,

Come soloit estre à Troie:

Et Bretons encor la tenoent


7) Fête.

Quant ensemble feist7) feisoent

Li roi et les homes mangoent,

Que nule fame n’i menoent:

Les dames mangoent aillors,

N’i avoit que lor servitors.


8) Dais.

Quant li roi fut au deis8) assiz,

A la costume del païs,


9) En tour.  
10) Son honneur.

Assiz sont les barons entor;9)

Chescun en l’ordre de s’enor10)

Li senescal, Kei avoit nom,

Vestu d’un ermine pelliçon,

Servi à son mangier li roy,

Mil gentilz homes avec soi,


11) Tous.  
12) Cuisine.  
13) Épais.  
14) Écuelles.  
15) Mets.

Qui tuiz11) forent vestus d’ermine,

Cil servirent à la quesine.12)

Sovent aloent et espez,13)

Esqueles14) portant, et mes.15)

Beduer, de l’autre partie,

Servi de la boteillerie.


16) Damoiseaux.  
17) Beaux.  
18) Aux coupes et aux pots.  
19) Hanap, trinkschale, A. S. hnæp, deutsch: napf.

Ensemble o li, mil damoisealz,16)

Vestuz d’ermine, genz, et bealx,17)

O copes et o pos18) d’or fin

Et o henas19) porteient vin,

N’i avoit home qui servist,

Qui d’ermine ne se vestit.

Beduer devant euls aloit,

Que la cope li roi portoit,

Li damoiseals après aloent,

Qui les barons de vin servoent.


20) Eut.  
21) Quels, ni quants.

La reine ost20) ses servanz

Ne vos sai dire quenz ne quanz.21)







Sprachproben aus Layamon.


Layamon.




	
Þa þe masse wes isungen,

Of chirccken heo þrungen.

Þe king mid his folke

To his mete verde,

And mucle his dugeðe:

Drem wes on hirede.


	
Da die messe war gesungen,

drängten sie sich aus der kirche.

Der könig mit seinem volke

zu seinem mahle fuhr,

und viele seines adels:

freude war im hause.





	
Þa quene, an oðer halve,

Hire hereberwe isohte;

Heo hafde of wif-monne

Wunder ane moni en.

þa þe king wes iseten

Mid his monnen to his mete,

To þan kinge com þa biscop,

Seind Dubrig, þe was swa god;

And nom of his hafde

His kinc-helm hæhne.149

	
Die königin auf ihrer seite,

suchte ihre herberge;

sie hatte weibsleute

wunderbar viele.

Da der könig sich gesetzt hatte

mit seinen mannen zu seinem mahle,

kam zu dem könige der bischof,

der heilige Dubrig, der war so gut;

und nahm von seinem haupte

seinen hohen königshelm.




	
(For þan mucle golde

Þe king hine beren n’alde)

And dude enne lasse crune

On þas kinges hafde,

And seoð-þen he gon do

Aðere quene alswo.

Inne Troie þis wes lage

Bi heore ælderne dage

Þa Bruttes of come.


	
(wegen des vielen goldes

wollte ihn der könig nicht tragen)

und setzte eine kleinere krone

auf des königs haupt,

und darauf that sich an

eine andere auch die königin.

In Troja war dieses gesetz,

in ihren früheren tagen,

da Brutus wegkam.





	
Þe weoren wel idone,

Alle þa wepmen,

At heore mete seten,

Sundi bi heom seolven.

Þat heom þuhte weldon.

And alswa þa wifmen

Heore iwune hafden.


	
Die männer wohl gethan,

alle die waffenleute,

sassen bei ihrem mahle

gesondert bei einander;

das däuchte ihnen wohl gethan.

Und auch die weiber

hatten ihre wohnung.





	
Þa þe king wes isete,

Mid alle his dugeð to his mete,

Eorles, and beornes,

At borde þas kinges,

Þe stiward com steppen,

Þe Kay wes ihaten;

Haxt cniht on londe,

Under þan kinge,

Of alle þan hæpe,

Of Arþures hirede.


	
Da nun der könig sass

mit allem seinen adel bei dem mahle,

grafen und barone

am tische des königs,

kam der hofmeister geschritten,

der Caius war geheissen,

der höchste ritter im lande

unter dem könige

von all’ dem haufen

von Arthur’s haushalt.





	

Kay hehte him bivoren,

Moni heah mon iboren.

Þer weoren a þusen cnihte bald

Wunder wel italde,

Þal þeineden þan kingen,

And his here þringen.

Aelc cniht hafde pal on,

And mid golde bigon;

And alle heore vingeres,

Iriven mid gold ringes,

Þas beorn þa sunde,

From kuchene to þan kinge.


	
Caius gebot vor sich

manchen hochgebornen mann.

Da waren tausend kühne ritter,

wundervoll wohl gezählt,

die dem könig dienten

und zu seinem dienst sich drängten.

Jeder ritter hatte einen mantel um

und mit golde besetzt,

und alle ihre finger

eingefasst mit gold’nen ringen;

die trugen das gesendete

aus der küche zu dem könige.





	
An oðer half, was Beduer,

Þas kinges hæge birle;

Mid him weoren eorlene sunen,

Of aðele cunne iboren;

And þere hehge cnihtene sunen,

Þa þider weoren icunen.

Seoven kingene sunen,

Þat mid him quehten.

Bedever avormest eode,

Mid guldene bolle:

After him a þusend

Þrasten to hirede.


	
Auf der andern seite war Beduer,

des königs oberkellner;

bei ihm waren grafen söhne

aus adeligem geschlecht geboren,

und da hoher ritter söhne,

die hin gekommen waren,

sieben königssöhne,

die mit ihm sich bewegten.

Beduer ging zuerst

mit goldener flasche,

nach ihm tausend

drängten sich zum dienst,





	
And alle þas cunnes drenche,

Þem cuðe on biþenche,

And þe quene, an hire end

Wifmen swide hende;

A þusend hire eode bivoren,

Riche men and wel icoren,

To þainen þere quene,

And þan þat mid hire weoren.


	
und mit aller art getränke,

die man sich nur denken kann.

Und die königin hatte auf ihrer seite

sehr schöne frauen:

tausend gingen vor ihr,

reiche und auserlesene männer,

zu dienen der königin

und denen, die bei ihr waren.








Verschiedenheit der Handschriften Layamon’s.
Thorpe in seinen Analecta Anglo-Saxonica (seite 143) theilt die
geschichte des königs Lear und seiner töchter nach beiden handschriften
des Layamon mit; zur vergleichung möge der anfang dienen, nebst der
entsprechenden stelle der Historia Britonum des Geoffrey von
Monmouth:




	
Cedente igitur fatis Baldudo erigitur Leir eiusdem iilius in regem, qui
sexaginta annis patriam viriliter resit.

	
Bladud hafde ene sune,

Leir was ihaten;


Efter his father daie,

he heold þis drihlice lond,

— — —

somed an his live

sixti winter.


	
Bladud hadde one sone,

Leir was ihote;

after his fader

he held þis lond,

in his owene hond,

llaste his lif-dages

sixti winter.





	
Aedificavit autem super fluvium Soram civitatem, quæ Britonum lingua
Kaerleir, saxonice Leircestre nuncupatur.

	
He makade ane riche burh,

þurh radfulle his crafte,

and he heo lette nemnen,

efter him seolvan;

Kaer-Leir hehte þe burh.

Leof heo wes þan kinge,

þa we, an ure leod-quide,

Leir-chestre clepiad,

geare a þan holde dawon.


	
He makede on riche borh,

þorh wisemenne reade,

and hine lette nemni,

after him seolve;

Kair-Leir hehte þe borh.

Leof he was þan kinge,

þe we, on ure speche,

Leþ-chestre cleopieþ,

in þan eolde daiye.








Bladud hatte einen sohn, Leir war er geheissen; nach seines vaters tagen
nahm er dessen land in seine eigene hand—seines lebens tage
dauerten sechzig winter. Er machte eine reiche burg nach weiser männer
rath und liess sie benennen nach sich selbst. Kair-Leir hiess die burg.
Lieb war sie dem könige, die wir in unserer sprache Leir-chester nennen
in den alten tagen.





Das Ormulum.
In dieselbe zeit fällt die metrische, aber ungereimte
evangelienharmonie, welche man das Ormulum nennt. Der Verfasser
Orm erzählt, dass er und sein bruder Walter, dem das buch
gewidmet ist, augustinermönche seien, und dass er die bearbeitung dieser
evangelienharmonie auf wunsch seines bruders unternommen habe. Die
sprache des, wie es scheint, im norden von England geschriebenen buches
ist einfach und rhythmisch und scheint in die letzte hälfte des 12.
jahrhunderts zu gehören. Merkwürdig ist das Ormulum




	

þiss boc is nemmned Orrmulum,

forrþi þæt Ormm itt wrohhte:


And itt iss wrohht off quaþþrigan

off Goddspell-bokes fowwre.


	

Dieses buch ist Ormulum genannt,

deshalb weil Orm es schrieb:


Und es ist viertheilig abgefasst

aus vier evangelienbüchern.







dadurch, dass der verfasser den consonanten nach einem geschärften
vocale jedesmal verdoppelt, wie dieses im heutigen Deutsch geschieht, um
die aussprache zu erleichtern und zu sichern. Orm legte dieser
consonantenverdoppelung in seinem buche solche wichtigkeit bei, dass er
ausdrücklich jeden folgenden abschreiber ersucht, seine orthographie
unverändert beizubehalten:






And whase wilenn shall þiss boc efft oþerr siþe
writenn,


Himm bidde icc þatt hett write rihht, swa summ þiss
boc himm tæcheþþ,


All þwerrt utt affterr þatt itt iss uppo þiss
firrste bisne,


Wiþþ all swillc rime alls her iss sett wiþþ alse
fele wordess;


And tatt he loke wel þatt he an boc-staff write
twiggess;


Eggwhær þær itt uppo þiss boc iss written o þatt
wise;


Loke he well þatt hett write swa, forr he ne magg
nohht elless


On Ennglissh writenn rihht te word, þatt wite he
wel to soþe.150



Und wer wünschen wird, dieses buch wieder ein andermal zu schreiben, den
bitt’ ich, dass er es schreibe recht, so wie dieses buch ihn lehrt,
alles durchaus nach dem, wie es ist in diesem ersten exemplar, mit all’
solchem reime, wie er hier gesetzt ist, mit eben so vielen worten; und
dass er wohl zusehe, dass er einen buchstab zweimal schreibe; überall,
wo er in diesem buch geschrieben ist in dieser weise, sehe er wohl zu,
dass er so schreibe, denn er kann nicht anders auf Englisch das wort
richtig schreiben, das wisse er wohl als wahrheit.



Das in der Bodleyana zu Oxford aufbewahrte manuscript des Ormulum’s
scheint des verfassers autographie zu sein; am ende ist ein blatt
verloren gegangen.151



Nicholas von Guildford.
Dem Nicholas von Guildford wird ein anderer überrest jener zeit des
übergangs der angelsächsischen zur englischen sprache zugeschrieben,
welcher aber nach seiner grösseren verderbtheit des alten idioms
jedenfalls jünger ist als Layamon’s und Orm’s werk. An einer stelle des
gedichtes, worin eine eule und eine nachtigall um den vorzug streiten,
wird eines vor kurzem verstorbenen königs Heinrich gedacht, so dass der
dichter wahrscheinlich um das jahr 1200 lebte. Die handschriften, welche
dieses gedicht enthalten, befinden sich im brittischen museum und in der
bibliothek des Jesus College zu Oxford.152







II. Die Entstehung der englischen Sprache.


Die normännisch-französische zeit der englischen literatur geht mit
dem anfange des 13. jahrhunderts allmälig zu ende. Das alte idiom,
welches in seiner verstümmelung nur noch von dem ungebildeten volke
gesprochen wurde, hörte dadurch von selbst auf, als schriftsprache
brauchbar zu sein, indem es als solche von dem Französischen und
Lateinischen153
verdrängt worden war. Es findet sich daher während des ganzen 13.
jahrhunderts eine lange lücke in der nunmehr englisch zu nennenden
literatur, welche nur hin und wieder durch kleine lebenszeichen von dem
vorhandensein des sächsischen elementes zeugniss giebt. Hierzu gehören
einige metrische lebensbeschreibungen von heiligen, welche um das jahr
1250 zu setzen sein dürften. Auch findet sich eine versificirte
betrachtung des heiligen Augustin, welche ohne zweifel in der zeit von
1244 bis 1258 geschrieben ist. In das jahr 1258 gehört eine proklamation
Heinrich’s III. an das volk von Huntingdonshire, obwohl man annehmen
kann, dass sie durch ganz England circulirte. Dieselbe lautet:






Proklamation Heinrich’s III.




1) Gnade  
2) wünschen  
3) treue  
4) gedeihen  
5) schulden  
6) gesetze  
7) halten

Henry, þurg Godes fullome,1) king on
Engleneloande, lhoaurd on Yrloand, Duke on Normand, on Acquitain, Eorl
on Anjou, send I greeting, to alle hise holden, ilærde and ilewerde on
Huntingdonschiere. Þat witen ge well alle, þæt we willen and
unnen2) þæt ure rædesmen alle oðer, þe moare
del of heom, þæt beoð ichosen þurg us and þurg þæt loandesfolk on ure
kuneriche, habbið idon, and schullen don, in þe worðnes of God, and ure
þreowðe,3) for þe freme4) of þe loande, þurg þe besigte of þan toforen iseide
rædesmen, beo stedfæst and ilestinde in alle þinge abutan ænde, and we
heaten alle ure treowe, in þe treowðe þæt heo us ogen,5) þet heo stedefestliche healden and weren to healden and
to swerien þe isetnesses6) þet beon makede
and beon to makien, þurg þan toforen iseide rædesmen, oðer þurg þe moare
del of heom alswo, alse hit is before iseide. And þet æhcoðer helpe þet
for to done biþam ilche oðer, aganes alle men in alle þet heo ogt for to
done, and to foangen.7) And noan ne of mine
loande, ne of egetewhere, þurg þis besigte, muge beon ilet oðer iwersed
on oniewise. And gif oni eðer onie cumen her ongenes, we willen and
heaten, þæt alle ure treowe heom healden deadlichistan. And for þæt we
willen þæt þis beo stædfast and lestinde, we senden ȝew 154 þis writ open, iseined wið ure
seel, to halden amanges ȝew me hord. Witnes us-selven æt Lundæn, þæne
egetetenðe day on þe monðe of Octobr, in þe two and fowertigðe ȝeare of
ure crunning.





Anonyme epische Gedichte.
Ein siegeslied, wahrscheinlich in London nach dem von den verbundenen
baronen im jahre 1264 erfochtenen siege bei Lewes entstanden, scheint
nach seiner sprache älter zu sein, als es ist. Schon im folgenden jahre
wurde die siegende partei in der schlacht bei Evesham gänzlich
vernichtet, wodurch jede veranlassung zu jenem triumphgesange benommen
wurde. Die Reliquiæ Antiquæ von Wright und Halliwell enthalten einige
anonyme gedichte der epischen gattung, welche in diese zeit fallen, so
Maximon (Bd. I. seite 119-125), Judas (s. 144), beide aus dem
dreizehnten

jahrhundert. Die lyrik ist vertreten durch gebete (s. 22. 57),
fromme betrachtungen155 und lobgesänge auf Jesus und Maria (s. 48. 49.
100-103). Unter den letzteren, sämmtlich dem dreizehnten jahrhundert
angehörenden gedichten befindet sich eine hymne auf Jesus und Maria
(seite 100), welche sich durch einfache natürlichkeit der sprache eben
so wohl als durch künstliche reime auszeichnet. Folgendes ist der anfang
dieses lobgesanges:



Somer is comen and winter is gon,

this day beginniz to longe.


And this foules everichon,

joye hem wit songe!


So stronge kare me bint,


Al wit joye that is funde

in londe,


Al for a child


That is so milde

of honde,




1) schön  
2) reinheit.  
3) sought  
4) haveth  
5) broke

That child that is so milde and wlong,1)

and eke of grete munde,2)


Voye156 in boskes
and in bank

i-sount3) me hauȝ4) a stunde!


I-funde he hevede me


For an appel of a tre

i-bunde,


He brac5) the bond,


That was so strong,

wit wunde.



Lyrische Gedichte.
Mehrere kleinere gedichte, deren abfassung ungewiss ist, mögen ebenfalls
in die zeit von 1260-1320 gehören. Darunter befindet sich eine der
frühesten proben des schottischen dialektes, ein lied auf den tod
Alexander’s III. aus dem jahre 1285, welches eine menge französischer
wörter enthält.



Fabliaux. Die Sprüchwörter Hending’s.
Die französisch-normannische literatur dieser zeit war

besonders reich an fabliaux, mährchen und sagen im geschmack der
geschichten, denen Chaucer am schluss des vierzehnten
jahrhunderts seine berühmtheit verdankt. Sie wurden von den joculatores,
jogelours, jongleurs, oder wandernden minstrels in den schlössern der
barone und ritter erzählt oder gesungen. Obgleich die edeldamen von
dieser beliebten unterhaltung nicht ausgeschlossen waren, wählten die
joculatores oft sehr lüderliche stoffe, deren ursprung sich in einigen
fällen bis zu den Arabern, ja bis nach Indien verfolgen lässt. Nur sehr
wenige solcher fabliaux waren vor ablauf des dreizehnten jahrhunderts
auch in englischer sprache vorhanden, da bis dahin die französische
sprache in den schlössern der grossen, deren freigebigkeit und
lüsternheit von den jongleurs ausschliesslich ausgebeutet wurde, noch
die alleinherrschende blieb. Das älteste bruchstück eines ohne zweifei
aus dem Französischen übersetzten englischen fabliau befindet sich in
dem in der Bodleyana zu Oxford aufbewahrten Ms. Digby, Nr. 86, fol. 165,
welche handschrift aus der zeit Eduards I. herrührt. Das englische
fabliau in sechszeiligen gereimten strophen, nicht ohne alliteration,
hat die französische überschrift: Ci commence le fables et le cointise
de dame Siriz.157


Die didaktische poesie ist um das jahr 1300 durch mehrere gedichte
vertreten. So finden sich in den Reliquiis Antiquis bd. I. seite
109. 193. 256 drei recensionen der sprüchwörter Hending’s,
welche, wie man aus dem öfteren vorkommen schliessen kann, beliebt
gewesen sein müssen. Zugleich als ein beispiel der verschiedenheit der
sprache in verschiedenen handschriften, mögen hier die ersten
sprüchwörter Hending’s nach einer kurzen, nur in Ms. Harl. 2253, fol.
125 befindlichen einleitung folgen:



	

Mon that wol of wysdam heren,


At wyse Hendyng he mag lernen,

That wes Marcolves sone;



Gode thonkes ant monie thewes


For te teche fele shrewes,

For that wes ever is wone.








	
(Ms. Harl. 2253.)
	
(Ms. Digby, 86.) Hending the Hende.



	

Jhesu Crist, al folkes red,


That for us alle tholede1) ded

Upon the rode2) tre,


Lene us alle to ben wys,


Ant to ende in his servys!

Amen par charité!


„God beginning maketh god endyng,“


Quoth Hendyng.


	

Jhesu Christ, all this worldes red,


That for oure sunnes wolde be ded

On that holi rode tre,


He lete ous alle ben wise


And enden in his servise

Amen, per seinte charité.





	

Wyt ant wysdom lurneth gerne


Ant loke that none other werne3)

To be wys ant hende;


For betere were to bue wis,


Then for te where feh and grys,

Wher so mon shal ende.


„Wyt ant wysdom is god warysoun4)“


Quoth Hendyng.


	

Wit and wisdom lerneth gerne,


And loke that no man other werne

To ben ful wis and hende;


For betere were to ben wis,


Than to werren for and gris,

Were se mon shal ende.


„Wit and wisdom is god wareis“


Quod Hendyng.





	

Ne may no mon that is in londe


For nothyng that he con fonde,

Wonen at home ant spede;


So fele thewes for te leorne,


Ase he that hath y-soht georne

In wel fele theode.


„Ase fele thede, ase fele thewes;5)“


Quoth Hendyng.


	

May no mon that is in londe,


For nothing that he con fonde,

Wonen at hom and spede


Fele thewes for to lere,


So he that haveth wide were

Fouht in fele thede;


„Also fele thedes, also fele thewes,“


Quod Hendyng.








1) Leiden  
2) kreuz  
3) wehre, hindere  
4) witz und weisheit sind gute gaben  
5) so viel völker, so viel sitten.



(Ms. Gg. I. 1, fol. 475. Bibl. Publ. Cantab.)


Ici commence le livre de Hending.



	

Jhesu Crist al folkis rede,


That for us alle tholed dede

Apon the rode tre.


Lern us alle to be wise,


And to hendi in Godis servise!

Amen, par charité!


„Wel is him that wel ende mai,“


Quod Hending.







Ne mai no man that is in londe,


For nothing that he mai fonde

Wonin at home and spede,


So fele thewis for to lerne,


So he that had i-sowt yerne

Aventures in fele dede


„Also fele dedis, also fele thewis,“


Quod Hending.







Treatise on dreams. Fabel.
Ein sonderbares lehrgedicht ist die Metrical Treatise on Dreams, über
die bedeutung der träume, welches Reliquiæ Antiquæ, Bd. I, seite
261-268 aus einem in der regierungszeit Eduard’s II. geschriebenen Ms.
(Harl. Nr. 2253, fol. 119) mitgetheilt wird. Zuletzt möge von den
anonymen gedichten dieser periode die bekannte fabel vom fuchse und dem
wolfe in den brunneneimern erwähnt werden; sie rührt aus der zweiten
hälfte des dreizehnten jahrhunderts her und ist in den Rel. Ant.
Bd. II, S. 272-278 (aus Ms. Bodley. Digby, Nr. 86, fol. 138)
abgedruckt. Die sprache ist einfach und sehr wenig mit französischem
element gefärbt; auffallend ist die aspiration mancher vokale am anfange
der wörter. Folgendes ist eine probe:



On hous ther wes, the dore wes ope,


1) gekrochen

Hennen weren therinne i-crope1)

Five, that maketh anne flok,

And mid hem sat on kok.


2) höhe  
3) nähe

The kok him wes flowen on hey,2)

And two hennen him seten ney.3)

„Wox,“ quad the kok, „wat dest thou thare?

Go hom, Crist the ȝeve kare!


4) schämen, schrecken  
5) sänger

Houre hennen thou dest ofte shome;4)

Be stille, ich hote, a Godes nome!“

Quath the wox, „Sire Chauntecler,5)

Thou fle adoun, and com me ner.

I nabbe don her nout bote goed,

I have leten thine hennen blod.“




Robert von Gloucester.
Erst gegen das ende des dreizehnten jahrhunderts begegnen wir wieder auf
dem felde der englischen literatur einem grösseren werke, der
reimchronik Robert’s von Gloucester,158

eines mönches der abtei zu Gloucester, welcher während der regierung
Heinrich’s III. und Eduard’s I. lebte. Er schrieb in langen gereimten
versen von 14 sylben eine geschichte England’s von dem fingirten Brutus
bis auf seine zeit, indem er dabei hauptsächlich das lateinische
geschichtenbuch von Geoffrey von Monmouth, aus welchem auch Wace und
Layamon geschöpft hatten, zu grunde legte. Obgleich die sprache Robert’s
schon eine ziemliche anzahl französischer ausdrücke enthält, so hat sie
doch noch altsächsische eigenthümlichkeiten beibehalten, was sich
vielleicht aus der lage Gloucester’s im abgeschlossenen westen England’s
erklären lässt. Nach den ereignissen, welche die chronik erwähnt, muss
sie nach 1278 und, wie einige schliessen wollen, sogar wenigstens zum
theil nach 1297 geschrieben sein. Zur vergleichung mit Layamon’s sprache
möge hier aus Robert’s reimchronik dasselbe von könig Arthurs
krönungsfeierlichkeiten handelnde stück folgen:


Aus Hearne’s Ausgabe, Band 1, Seite 190. 191.



Þe kyng was to ys paleys, þo þe seruyse was y-do.


Y-lad wyþ þys menye, and þe quene to hyre also.


Vor hii hulde þe olde vsages, þat men wyþ men were


By hem sulue, and wymmen by hem sulue also þere.



1) Anjou  
2) suit

Þo hii were echone y-set, as yt to her stat bycom,


Kay, kyng of Aungeo,1) a þousend kynȝtes nome


Of noble men, y-cloþed in ermyne echone,


Of on sywete,2) and seruede as þys noble
feste a non.


Bedwer þe botyler, kyng of Normandye,



3) suit  
4) forto, in order to  
5) before

Nom also in ys half a uayr companye


Of on sywyte,3) vorto4) seruy of þe botelerye.



6) noblesse  
7) endure

By uore5) þe quene yt was also of al suche
corteysye,


Vorto telle al þe noblye6) þat þer was
y-do,


Þey my tonge were of stel, me scolde noȝt dure7) þerto.



Robert Manning.
Ein nachfolger Robert’s von Gloucester ist Robert Manning,
gewöhnlich Robert de Brunne genannt, weil er in dem kloster Brunne oder
Bourne in Lincolnshire in der

letzteren zeit der regierung Eduard’s I. und während der ganzen
regierungszeit Eduard’s II. lebte und schrieb. Manning’s reimchronik
besteht aus zwei theilen, welche beide aus dem Normännisch-Französischen
übersetzt sind. Der erste theil schliesst sich an Wace’s Brut an und
geht bis zum tode Cadwallader’s; der zweite verfolgt die geschichte bis
zum tode Eduard’s I. und ist aus der chronik des Piers oder Peter de
Langtoft, welcher in dem stifte St. Augustin zu Bridlington in Yorkshire
gleichzeitig mit Manning lebte, geschöpft. Der letztere theil von
Manning’s reimchronik, als der interessantere, wurde 1725 ebenfalls von
Hearne herausgegeben.159 Dieser theil ist wie das französische original
Langtoft’s in zwölfsylbigen alexandrinern, dagegen der ältere aus Wace’s
Brut entnommene, wie dieser selbst, in achtsylbigen versen geschrieben.
Manning übersetzte auch die lateinische abhandlung seines zeitgenossen,
des cardinals Bonaventura, „de Coena et Passione Domini, et Poenis
S. Mariae Virginis“ in gereimte verse unter dem titel: Medytaciuns
of the Soper of our Lorde Jhesu, and also of his Passyun, and eke of the
Peynes of hys swete Modyr mayden Marye. Ferner übersetzte er unter dem
titel: A Handling of Sins in einer gereimten umschreibung das Manuel des
péchés des William von Wadington, worin die sieben todsünden in
legendenhaften geschichten geschildert werden.


Aus Robert von Brunne’s Vorrede zu seiner Chronik.

(Ausgabe von Hearne, Bd. I, S. XCVI.)



Lordynges, that be now here,

If ȝe wille listene and lere

All þe story of Inglande,

Als Robert Mannyng wryten it fand,

And on Inglysch has it schewed,


1) einfältig  
2) wohnen  
3) lust  
4) beisammen

Not for þe lerid bot for þe lewed,1)

For þo þat in þis land wonn,2)

Þat þe Latyn no Francys conn,


For to haf solace and gamen3)

In felawship when þai sitt samen.4)

And it is wisdom forto wytten

Þe state of þe land, and haf it wryten:

What manere of folk first it wan,

And of what kynde it first began.

And gude it is for many thynges,


5) thaten  
6) schlemmen

For to here þe dedis5) of kynges,

Whilk were foles and whilk were wyse,

And whilk of þam couth mast quantyse;6)

And whilk did wrong and whilk ryght,

And whilk mayntend pes and fyght.—

Als þai haf wryten and sayd,

Haf I alle in myn Inglis layd,

In symple speche as I couthe,

Þat is lightest in manne’s mouthe.

I mad noght for no disours,


7) geschichtenerzähler  
8) harfner

Ne for no seggers7) no harpours,8)

But for þe luf of symple men,

þat strange Inglis can not ken.

For many it ere þat strange Inglis

In ryme wate neuer what it is,

And bot þai wist what it mente,

Ellis me thoght it were alle schente.

I made it not forto be praysed,

Bot at þe lewed men were aysed.


9) versus caudati  
10) versus interlaqueati, welche sich in der mitte und am ende
reimten.  
11) bâton.

If it were made in ryme couwee,9)

Or in strangere or enterlace,10)

Þat rede Inglis it ere inowe,

Þat couthe not haf coppled a kowe,

Þat outhere in couwee or in baston11) 160

Som suld haf been fordon,

So þat fele men þat it herde,

Suld not witte howe þat it ferde. 161





L. Minot.
Das vierzehnte jahrhundert war nicht unfruchtbar in englischer
dichtkunst. Die gedichte Lawrence Minot’s über die siege und
schlachten Eduard’s III. von 1333-1352, welche vielleicht das erste
selbstständige denkmal englischer poesie sind, indem seine bekannten
vorgänger fremde werke nur übersetzten und nachahmten, wurden von
Tyrwhitt in einem manuscripte des brittischen museum’s (Cotton. Ms.
Galba E. IX.), welches man früher für eine handschrift Chaucer’s
gehalten hatte, entdeckt, als er materialien zu seiner ausgabe der
Canterbury Tales suchte, und in seinem Essay on the language and
versification of Chaucer, welches seiner ausgabe der Canterbury Tales
vorgedruckt ist, 1775 zuerst (unter note 54) erwähnt. Später
theilte Warton in seiner History of English poetry (Band III.) proben
der gedichte des Minot mit. Endlich wurden sie 1796 von Ritson
vollständig mit vielen historischen und sachlichen erläuterungen und
einem glossarium herausgegeben. Eine neue auflage des Ritson’schen
werkes erfolgte im jahre 1825.162 Die zehn gedichte Minot’s, welche es enthält, handeln
von der schlacht am Halidon Hill (1333), der schlacht von Bannockburn
(1314), wo Eduard’s III. vater geschlagen wurde, dessen niederlage der
sohn rächte, dem ersten einfalle Eduard’s III. in Frankreich (1339), dem
seegefecht in der Swine, südlich von der insel Cadsand an der mündung
der Schelde (1340), der belagerung von Tournay (1340), der landung des
englischen königs zu La Hague (1346), der belagerung von Calais (1346),
der schlacht von Neville’s Cross (1346), dem seegefecht mit den Spaniern
bei Winchelsea (1350) und der einnahme von Guisnes (1352).


Während die alten Angelsachsen den reim wenig kannten, sondern ihre
verse, abgesehen von dem inhalte, durch die alliteration von der prosa
unterschieden, wurde durch die Normannen der reim in England
eingebürgert, und als kennzeichen der poesie auch von der alten
volkssprache angenommen. Dabei findet sich aber in den trümmern
derselben

immer noch eine entschiedene neigung zur alliteration, deren spuren nie
ganz verschwinden. So zeigt sich z. b. bei Minot ausser dem reim an
vielen stellen die alte art der poetischen form.




1) wohnung

Edward, owre comely cing,


In Braband has his woning1)

With many comely cnight;



2) bis zur zeit wo

And in that land, truely to tell,


Ordains he still for to dwell

To time2) he think to
fight.


Now God, that is of mightes mast,



3) angehörige

Grant him grace of the Holy Ghast

His heritage to win;


And Mary moder, of mercy free,


Save our cing and his meny3)

Fro sorrow, shame and sin.163



The visions of Piers Ploughman.
In der mitte des vierzehnten jahrhunderts entstand ein satyrisches
gedicht The Visions of Piers Ploughman. Dieses gedicht, als dessen
verfasser Robert Longlande genannt wird, ist eines der wichtigsten
werke, welches vor einführung der buchdruckerkunst in England
geschrieben worden ist. Es enthält in volksthümlichem gewande diejenigen
lehren und ansichten, welche allmälig die kirchenreform herbeiführten,
und suchte mit beseitigung des reimes das alliterationssystem, wie es in
der alten angelsächsischen sprache geherrscht hatte, von neuem in das
leben zu rufen. In beiden beziehungen ist es characteristisch für eine
grosse literarische, wie politisch-kirchliche veränderung in England,
indem die sprache und alte selbstständigkeit der deutschen bevölkerung
England’s, wenn auch modificirt, wieder die oberhand über die sprache
und gesinnung der romanisirten Normannen gewonnen hatte. Von diesem
werke sind viele handschriften vorhanden, da es einst sehr populär war;
ebenso ist es oft herausgegeben worden, zuerst im jahre 1550 in London
von Robert Crowley, in neuerer zeit (1813) von Th. D. Whitaker,
zuletzt im jahre 1842 von Thomas

Wright, dessen ausgabe auf jene älteste fusst, während sein vorgänger
Whitaker ein abweichendes manuscript abgedruckt hat. Von dem autor des
gedichts ist so gut wie nichts bekannt; gewöhnlich wird er Robert
Longlande oder Langland genannt; aber es ist aus inneren gründen
wahrscheinlich, dass er nicht Robert, sondern William hiess, und dass er
unter diesem namen in dem gedichte von sich selbst spricht. Er will als
mönch im westlichen England in der nähe der Malvern hills gelebt haben,
wo er eines maimorgens, wie das gedicht erzählt, eingeschlafen sei und
nun verschiedene träume oder visionen gehabt habe.




1) scóp (shaped,) gestaltete  
2) gewänder  
3) aber  
4) morning  
5) wunder  
6) broad  
7) brunnen, quelle  
8) es überfiel mich so sanft.

164In a
summer season, when soft was the sun,


I shoop1) me into shrowds,2) as I a sheep were;


In habit as an hermit unholy of werkes,


Went wide in this world wonders to hear;


Ac3) on a May morwening4) on Malvern hills


Me befel a ferly,5) of
fairy me thought.


I was weary forwandered, and went me to
rest


Under a brood6) bank by
a burn’s7) side;


And as I lay and leaned, and looked on the
waters,


I slombered into a sleeping, it swayed so
mury.8)


An einer stelle findet sich eine anspielung auf den im jahre 1360 mit
Frankreich abgeschlossenen vertrag von Bretigny; an einer anderen wird
des merkwürdigen sturmes vom 15. Januar 1362 als eines kürzlich
vorgefallenen ereignisses gedacht. Es ist daher wahrscheinlich, dass das
gedicht in diesem jahre oder bald nachher geschrieben worden ist.
Dasselbe ist in Wright’s ausgabe in 20 abschnitte oder passus
eingetheilt, von denen jeder eine besondere vision enthält. Die
verbindung dieser abschnitte ist sehr lose, so dass das ganze eine
zusammensetzung mehrerer

gedichte zu sein scheint. Der rhythmus des gedichts hängt nicht von der
anzahl der sylben, sondern von der anzahl der accente im verse ab. Nur
die tonsylben sind von bedeutung für das metrum, der übrigen können mehr
oder weniger sein. Der vers, in zwei hemistiche getheilt, besteht
gewöhnlich aus vier tonsylben, von denen zwei auf das erste hemistich,
und zwei auf das zweite hemistich kommen. Die beiden tonsylben des
ersten hemistichs, sowie die erste des zweiten hemistichs enthalten die
alliteration und beginnen mit demselben buchstaben. Zuweilen ist die
alliteration auch bei den vier accentsylben beider hemistiche zu finden.
Der inhalt des gedichts ist eine auseinandersetzung der hindernisse und
versuchungen auf der bahn des lebens im moralisch-satyrischen style. Der
hauptangriff ist gegen die fäulniss der kirche, gegen die
scheinheiligkeit und weltlichkeit, die unwissenheit, unverschämtheit und
sinnlichkeit des geistlichen standes gerichtet. Dieser umstand bewirkte,
dass zur zeit der reformation im jahre 1550 die drei ersten auflagen des
buches in einem jahre vergriffen wurden. Eigentlich ist nichts
antirömisches mit rücksicht auf lehre oder verfassung der kirche darin
zu finden, wie vielleicht später bei Chaucer; indessen riefen Piers
Ploughman’s visions nachahmungen und fortsetzungen nach form und inhalt
hervor, welche directere angriffe gegen die römische kirche
enthielten.



Alliteration.
Nach Langland’s vorgang wurden alliterirende verse von neuem beliebt und
in gedichten von beträchtlicher länge, wie z. b. in dem gedichte
über die im jahre 1399 erfolgte absetzung Richard’s II.165 angewendet. Die romanzen
William and the Werwolf, Alexander, die belagerung von Jerusalem und
andere sind ebenfalls in alliterirenden rhythmen geschrieben, welche bis
gegen das ende des 15. Jahrhunderts nicht ausser gebrauch kamen.166




Piers the Ploughman’s Creed.
Die wichtigste nachahmung der „Visions“ ist ein gedicht unter dem titel
Piers the Ploughman’s Creed, welches gegen das ende des 14. jahrhunderts
geschrieben zu sein scheint, und von Reynald Wolfe im jahre 1553 in 4.
zuerst, dann 1814 als eine fortsetzung der Visions von Whitaker, zuletzt
aber von Th. Wright 1842 in verbindung mit den Visions herausgegeben
worden ist. Es beginnt, wie es scheint, in der ursprünglichen schreibart
(Percy’s Reliques seite 157):



Cros, and curteis Christ, this beginning spede


For the faders frendshipe, that fourmed
heaven


And through the special spirit thal sprong of hem
tweyne,


And al in one god hed endles dwelleth.


In diesem gedichte, bemerkt sein letzter herausgeber, ist Piers
Ploughman nicht länger eine allegorische person; er ist einfach der
vertreter des bauers, welcher sich erhebt, um für sich selbst zu
urtheilen und zu handeln.


Die satyre ist nur gegen die geistlichkeit, besonders aber gegen die
mönche gerichtet. Der dichter stellt sich, als wäre er mit dem rechten
glauben unbekannt, und wendet sich nach der reihe an die franciskaner-,
dominikaner-, carmeliter- und augustinermönche, um von diesen auskunft
zu erhalten. Diese können ihm keine genügende belehrung geben, stossen
ihn vielmehr durch ihre faulheit, unwissenheit und unsittlichkeit
zurück. Dann wendet sich der dichter an Piers; dieser wird als ein armer
pflüger (ploughman) dargestellt, von welchem der dichter jene belehrung
in christlicher wahrheit empfängt, die er vergeblich bei den
privilegirten dienern der kirche gesucht hatte. Der verfasser ist
offenbar ein anhänger Wycliffe’s, dessen er als eines gestorbenen mit
ehren gedenkt. Wycliffe starb 1384; bald darauf mag dieses satyrische
gedicht entstanden sein.


Folgendes ist eine die schilderung des Piers und seiner familie
enthaltende probe dieses gedichtes nach Craik (a. a. o.

seite 260 ff.), welcher der ausgabe von Wright folgt, aber sich
veränderungen der orthographie erlaubt:



Then turned I me forth, and talked to myself


Of the falsehede of this folk, how faithless they
weren.



1) silly, simple

And as I went by the way weeping for sorrow,


I see a seely1) man me by opon
the plough hongen.


His coat was of a clout that cary was
y-called;



2) shoes  
3) gucken  
4) bakenschienbeine; die hosen hingen über die knie herab  
5) [beschlumpert], beschmutzt  
6) koth  
7) fausthandschuhe  
8) abgetragen  
9) wicht  
10) waten  
11) rinder  
12) abgenützt, mager

His hood was full of holes, and his hair
out;


With his cnopped shoon2)
clouted full thick,


His ton toteden3) out as he the
lond treaded;


His hosen overhongen his hoc-shynes4) on everich a side


All beslomered5) in fen,6) as he the plough followed.


Twey mittens7) as meter
made all of clouts,


The fingers weren for-weard8)
and full of fen honged.


This whit9) wasled10) in the feen almost to the ancle;


Four rotheren11) him beforn,
that feeble were worthy;


Men might reckon each a rib, so rentful12) they weren.


His wife walked him with, with a long
goad,



13) worfeltuch (zum worfeln [werfen— reinigen] des getreides)
 
14) sie vor dem wetter wahren  
15) stand  
16) wiege (crumb-bowl)

In a cutted coat, cutted full high,


Wrapped in a winnow-sheet13) to
wearen her fro weders,14)


Barefoot on the bare ice, that the blood
followed.


And at the loud’s end lath15) a
little crom-bolle,16)


And thereon lay a little child lapped in
clouts,


And tweyn of twey years old opon another side.


And all they songen o song that sorrow was to
hearen;


They crieden all o cry, a careful note,


The seely man sighed sore, and said,
„Children, beth still!“


This man looked opon me, and let the plough stonden,



17) livelihood  
18) lend  
19) lieber

And said, „seely man, why sighest thou so
hard?


Gif thee lack lifelode,17)
lene18) thee ich will


Swich good as God hath sent: go we, leve19) brother.“










Dritte Periode.


Die altenglische Zeit.


(Von 1362 bis 1500).



Entstehung des englischen Volkes.
Die volkssprache, deren grundlage das alte Angelsächsische blieb, hatte
sich allmälig in demselben masse grössere geltung verschafft, als die
geborenen Engländer sich aus dem zustande der unterdrückung erhoben, in
welchen sie der sieg der Normannen versetzt hatte. Hauptmomente in
dieser hinsieht sind der verlust der Normandie unter könig Johann (1206)
und die von Heinrich III. und Louis IX. getroffenen bestimmungen, wonach
die unterthanen der einen krone keinen grundbesitz auf dem gebiete der
anderen haben durften (Matth. Paris ad an. 1244). Dadurch wurde das band
zwischen Frankreich und England gelockert, welches unter Eduard III.
vollständig zerreissen sollte. Die bürgerkriege unter Johann ohne land
und Heinrich III., in welchen sehr viele alte barone und herren umkamen,
hatten den normännischen adel in England geschwächt und englischen
familien gelegenheit gegeben, zu würden und ansehen zu gelangen.
Ersterer musste sich mit der sächsischen Yeomanry vermischen, als er
dieselbe gegen die tyrannischen und zugleich schwachen könige aufrief
und mit den abkömmlingen des sächsischen adels die Magna Charta errang;
es konnte nicht länger eine schmach bleiben, ein Engländer zu sein, als
die normännischen barone unter Heinrich III. die zuströmenden fremden
aus Poitou und Aquitanien mit hilfe der sich erhebenden Engländer
verjagten.167
Matthew Paris nennt in diesem

sinne den Normann Hugh Bigod einen virum de terra Anglorum naturalem et
ingenuum, und diejenigen fremden, qui Reginae attinentes per eam
introducti fuerant in Angliam, bezeichnet er als alienigenae. Und um
dieselbe zeit will der erzbischof von York einige vom papste empfohlene
geistliche nicht annehmen, „weil sie mit der englischen sprache nicht
bekannt seien.“



Gründung der englischen Universitäten.
Auch die erziehung der höheren stände erlitt im dreizehnten und noch
mehr im vierzehnten jahrhundert durch die äussere trennung England’s von
Frankreich eine bedeutende veränderung, welche, wenn sie auch die
französische sprache als unterrichtssprache nicht augenblicklich zu
verdrängen im stande war, doch die unter Eduard III. erfolgende
sprachliche und geistige trennung der Engländer von den Franzosen
anbahnte. Bis in die mitte des dreizehnten jahrhunderts pflegten die
normännischen barone England’s ihre kinder in Frankreich erziehen zu
lassen, wo sie fremden sinn oft mit fremden lastern kennen lernten:



Filii nobilium, dum sunt juniores,

Mittuntur in Franciam fieri doctores;

Quos prece vel pretio domant corruptores,

Sic prætaxatos referunt Artaxata mores.



heisst es im manuscript Digby, Nr. 4, welches zu ende des dreizehnten
oder anfang des vierzehnten jahrhunderts geschrieben sein mag.168 Diese sitte hörte mit
der zum bedürfniss gewordenen stiftung der englischen universitäten zu
Oxford und Cambridge grösstentheils auf. Die gründung der
hauptsächlichsten Colleges an diesen beiden hauptsitzen alter englischer
gelehrsamkeit fällt in jene durch die verschmelzung des angelsächsischen
und normännisch-französischen stammes zu einem englischen volke,
so wie durch die entstehung der englischen sprache eben so wichtige als
interessante zeit von 1250 bis 1350. Mit der Errichtung dieser
pflanzstätten der gelehrsamkeit wie des nationalsinnes wurde die sitte
der fremden, französischen erziehung allmälig zur unsitte.




Entartung des Französischen in England.
In demselben grade, als die normännischen sieger aufhören, Franzosen zu
sein, und das Englische das übergewicht über das Französische erhält,
verändert sich auch das letztere in England. Der deutsche accent,
welcher auf der stammsylbe der wörter liegt, veranlasste den Engländer,
die aus der französischen sprache stammenden wörter, gegen den
eigenthümlichen französischen, nach dem ende der wörter strebenden ton,
ebenfalls auf der wirklichen oder vermeintlichen stammsylbe zu
accentuiren, wodurch die nächst liegenden vokale und sylben, gleichsam
von selbst, schwächer und kürzer ausgesprochen wurden. So findet sich
arter (arrêter), cardenal, government, judgment, captain, wauter
(gautier), tresorer, manere (manière). Bei vielsylbigen wörtern, deren
erste sylben nunmehr den accent erhielten, konnte in der letzten oder
vorletzten sylbe kein langer vokal geduldet, wenigstens nicht
ausgesprochen werden: musoire, estoire, gloire, memoire, ordinaire,
adversaire bleiben in England musorie, estorie, glorie, memorie,
ordinarie, adversarie. Was die vokale anlangt, so wurde u und eu in den
französischen wörtern in der aussprache beseitigt, nach welcher man auch
bald die orthographie einrichtete. Dafür treten o und ou ein: so schrieb
man rendez-vos, vole-vos (voulez-vous), auctor, cort, sojorn, soverain,
seignor, plusiors. Bei den consonanten ist die veränderung noch grösser
und auffallender, als bei den vokalen. C, ch, ss, sh beginnen zu
schwanken; man findet commence und commenche, redresser und redrecher,
Frenceiz und Francheis, blance und blanche, dessiré und déchirée,
veinchirent und vainquirent. Das l mouillé verschwindet im dreizehnten
und vierzehnten jahrhundert; man liest Wiliam, doel (deuil), travailer,
perilouse, mervellus. Ebenso erlischt der nasenlaut des an, ain, en, in,
on, oin, un; es wird nunmehr geschrieben: counsell, chemine, maine,
champe, mone intencione, counte, secunde, viconte. Auch das nasale gn
findet sich selten, mochte wenigstens nicht mehr gesprochen werden; man
findet montaigne und mountaine, Alemaigne und Alemaine, Cocaygne und
Cocayne, Spaygne und Spayne, soveraigne und soveraynie, compaingnie und
companie.




Angelsächsische Wörter dringen in das Französische.
Bereits in den gesetzen Wilhelm’s des eroberers bemerkt man eine nicht
kleine anzahl angelsächsischer rechtsausdrücke, welche sich für den
augenblick, da das volk daran gewöhnt war und sie verstand, nicht
füglich in das Französische übersetzen liessen. Solche ausdrücke sind
hemfare, sac und sache, soc und soche, sol, tem, infangenethef,
hengwite, manbote, were, sarbote, forfengen, heuvelborh (heafodborh),
wardireve, utlage. Allmälig mehren sich die wörter angelsächsischen
ursprungs in den anglo-französischen schriften. Schon im jahre 1258
findet sich in einem erlass das wort to give: nous giveons nos
lettres overtes seelees de nostre seel (we senden gew this writ open
iseined
[iseiled] wið ure seel). Je weiter man kömmt, desto mehr angelsächsische
wörter erblickt man im Französischen (catchpole, villes de Upland,
husbandrie u. s. w.), bis man im fünfzehnten jahrhundert kurz
vor dem erlöschen des Französischen als umgangssprache sich genöthigt
sah, das Französische so gut wie in das Englische zu übersetzen, damit
nur verstanden wurde, was die amtlichen erlasse zu bedeuten hatten,
z. b. in dem jahre 1463:




1) hand-irons  
2) marteaux  
3) drepee, ein gericht aus mandeln und zwiebeln  
4) dice  
5) anneaux

Notre dit soverain seignur le Roi ad ordeigne qe null merchant ...
amesne, maunde, ne convoie ... ascuns de cestes wares, desoutz
escritez,... laces, corses, ribans, frenges de soie ...
aund-irons,1) grid-irones,...
marteus2) vulgarement nommez hamers,
pinsons, fire-tonges, drepyngpannes,3) dises,4)
tenys-balles,... daggers, vodeknyves, botkyns,
sheres pour taillours,... cisours, rasours, shethes,...
agules pour sacs vulgarement nommez paknedles,... aneus5) de coper,... chauffingdishes,...
chauffyngballes, sackering belles, (?)... ladels,... scomers,...
hattes, blanc file de fer vulgarement nome whitewire etc.




Man möge bemerken, dass man schon in der mitte des dreizehnten
jahrhunderts anfing, französische wörter mit englischen endungen zu
versehen. So findet sich bereits in dem erlass Heinrich’s III. crouninge
(krönung). Wenn das Französische in England so in verfall gerathen und
so unrein geworden war, lässt es sich erklären, dass Gower deshalb

um entschuldigung bittet, weil er französische verse zu schreiben wagt,
und Chaucer über das schlechte Französisch seiner madame Eglantine
spottet.



Mischung beider Sprachen.
Wenn das eindringen angelsächsischer wörter das Französische veränderte,
so war der umgekehrte fall, dass das Französische das bereits
abgeschwächte angelsächsische idiom durchdrang, von noch grösserem
einfluss auf die bildung des Englischen. Schon in der sächsischen
chronik finden sich französische wörter; dieselben mehren sich besonders
von anfang des vierzehnten jahrhunderts ab. In dem von Ellis (Specimens
etc. band I. seite 83 ff.) aus Hickes’s Thesaurus mitgetheilten,
leider in der orthographie modernisirten spottgedichte auf das land
Cocaygne sind schon viele französische wörter zu entdecken: flower,
fruit, serpent, vile, joy, rivers, fine, oil, pillars, capital, jaspe,
corall, canel, odour, girofle, roses, lily, fienestres, baum (balsam),
collation, procession, river, jambleus (gambols), solace, penance, dute
(déduit); es finden sich darin sogar schon französische wörter mit
englischer beugungssylbe, z. b. serveth. Noch mehr französische
wörter, mit und ohne englische beugungssylben, befinden sich in der
reimchronik Robert’s von Gloucester: paleys, seruyse, usages, sywete
(suit), serwede, companye, botelerye, corteysye, noblye, armys,
chastore, bachelerye, lance, vylenye, pleyynge at tables, manere,
maystrye, large, u. s. w. Seine nachfolger verlassen die
einmal betretene bahn nicht mehr, obwohl man bei einzelnen autoren,
z. b. dem verfasser der visions of Piers Ploughman, eine geringere
anzahl französischer worte findet, was sich meist nach den
lebensverhältnissen der schriftsteiler und dem stoffe ihrer werke
richtet.


Durch diese mischung und gegenseitige durchdringung beider idiome
entstand allmälig jene sprache, welche wir Englisch nennen, und welche
mit ausnahme einiger formen der declination des nomens und pronomens,
der conjugation des verbs, der comparation des adjectivs und adverbs nur
noch trümmer der alten angelsächsischen grammatik zeigt, aber in ihrer
einfachen construction der meist beugungslosen wörter vorzüglich
geschickt war, fremdwörter aller

art ohne schwierigkeit in sich aufzunehmen und sich zu assimiliren.169


Obgleich nunmehr die angelsächsische sprache, als solche, schon im
zwölften und noch mehr im dreizehnten jahrhundert verschwunden war, um
in ihrer abschwächung der mit dem englischen volke zugleich entstehenden
englischen sprache als basis zu dienen, so war diese neue sprache trotz
der entartung der französischen doch nicht sogleich im stande, diese und
die alte bildungs- und gelehrtensprache, die lateinische, aus manchen
kreisen des volkes zu verdrängen.



Lateinisch, die Sprache der Gelehrsamkeit u. des Rechtes.
Das Latein war bis in das 14. jahrhundert hinein die gewöhnliche sprache
des rechtes, wenigstens sind die alten gerichtlichen und gesetzlichen
urkunden ausschliesslich in lateinischer sprache bis zum jahre 1275
abgefasst. Erst in diesem jahre wurde eine verordnung Eduard’s I. in
französischer sprache erlassen. Während der folgenden regierungsjahre
dieses königs sind die verordnungen der regierung theils in
lateinischer, theils in französischer, gewöhnlich aber in der ersteren
sprache veröffentlicht worden. Das Französische wurde häufiger unter
Eduard II. und beinahe ausschliesslich unter Eduard III. und Richard II.
angewendet, obwohl auch unter diesem könige sich noch lateinische
verordnungen finden. Lateinisch war auch die sprache der scholastischen
geistlichen und philosophen, wie überhaupt der eigentlichen gelehrten,
mochten sie über geometrie und astronomie, oder über chemie, medicin und
andere naturwissenschaften schreiben.



Französich, die Sprache der Bildung.
Die französische sprache war immer noch die sprache der bildung und im
allgemeinen gebrauche bis in die regierungszeit Eduard’s III., unter
welchem während des englisch-französischen erbfolgekrieges eine
feindschaft zwischen dem englischen und französischen volke entstand,
von welcher

nicht bloss die politische, sondern auch die sprachliche sonderung eine
folge war. Ranulph oder Ralph Higden, ein mönch des St.
Werburg’s-stiftes in Chester schreibt in seinem lateinischen
Polychronicon, welches mit dem jahre 1357 endet, dass das Französische
immer noch zu seiner zeit die sprache war, welche die kinder gebildeter
eltern von der wiege ab sprachen, und die einzige, welche in der schule
den knaben gestattet war, so dass sogar die landleute sie gemeiniglich
verstanden und sich mühe gaben, in ihr zu reden. Allein man sieht aus
den worten Higden’s zugleich, dass die öffentliche meinung gegen diesen
allgemeinen gebrauch des Französischen war, welches seine herrschaft
nicht mehr der vorliebe, sondern nur noch der gewohnheit des volkes zu
verdanken hatte. Der autor des Cursor mundi war der ansicht, dass die
Engländer die französische sprache ablegen sollten, da die Franzosen
sich nicht um das Englische kümmerten (Ms. Cott. Vespas. A. III.
f. 2).



This ilk bok it es translate

Into Inglis tong to rede,

For the love of Inglis lede,

Inglis lede of Ingland,

For the commun at understand.

Frankis rimes her I redd

Comunlik in ilk sted.

Mast es it wroght for Frankis man,

Quat is for him na Frankis can?

Of Ingland the nacion

Es Inglisman thar in commun;

The speche that man wit mast may spede,

Mast thar wit to speke war nede.

Selden was for ani chance

Praised Inglis tong in France!

Give we ilkan thare langage

Me think we do tham non outrage.



Und in dem gedichte King Edward and the Shepherd wird die unwillige
verwunderung des letztern über die bei hofe gesprochene fremde sprache
in folgenden versen ausgedrückt (Ms. Cantab. Ff. v. 48.
fol. 55).



The lordis anon to chawmbur went,


The kyng aftur the scheperde sent,

He was broȝt forth fulle sone;




He clawed his hed, his hare he rent,


He wende wel to have be schent,

He ne wyst what was to done.


When he French and Latyn herde,


He hade mervelle how it ferde,

And drow hym ever alone:


Jhesu, he seid, for thi gret grace,


Bryng me fayre out of this place!

Lady, now here my bone!



Das Englische wird Unterrichts­sprache.
Trevisa, der englische übersetzer von Higden’s Polychronicon, findet es
im jahre 1385 nöthig, der erwähnten stelle seines autors eine
erläuterung hinzuzufügen. Trevisa sagt darin: diese weise, die kinder in
französischer sprache zu unterrichten, war vor der ersten pest (1349)
sehr im gebrauch, hat sich jedoch seit der zeit etwas geändert; denn
John Cornwaile, ein schulmeister, vertauschte das Französische
als unterrichtssprache mit dem Englischen, von ihm lernte Richard
Pencriche diese art zu unterrichten, und andere lernten sie wieder
von Pencriche, so dass jetzt (1385) in allen unterrichtsanstalten
(gramer scoles) die kinder das Französische verlassen und in englischer
sprache construiren (das Latein übersetzen) und lernen und dabei
vortheil auf der einen und nachtheil auf der anderen seite haben. Ihr
vortheil ist, dass sie die grammatik in weniger zeit als sonst lernen,
ein nachtheil aber, dass jetzt die schüler (children of gramer scole)
nicht mehr Französisch verstehen als ihr linker absatz, was ihnen, wenn
sie über see in fremde länder reisen, sehr leid thun wird; auch bleibt
den vornehmen leuten (gentilmen) nunmehr viel zu thun übrig, ihren
kindern Französisch zu lehren.170




Das Englische wird Rechtssprache.
Diese veränderung der unterrichtssprache zwischen der zeit, wo Higden
schrieb und Trevisa übersetzte, kann unbedenklich mit jener politischen
acte Eduard’s III. in verbindung gesetzt werden, worin derselbe im jahre
1362 befahl, dass alle in den königlichen gerichtshöfen geführten
processe in englischer sprache verhandelt, aber in lateinischer sprache
eingetragen und verzeichnet werden sollten, während vor dieser zeit die
verhandlungen in französischer sprache gepflogen, die acten aber in
lateinischer, oder ebenfalls in französischer sprache geführt wurden.
Als grund für diesen erlass Eduard’s III. wird angegeben, „dass dem
könig von prälaten, herzögen, grafen, baronen und allen gemeinen oft das
grosse unheil vorgestellt worden sei, welches verschiedenen des reiches
zugestossen sei, weil sie die gesetze, gebräuche und verordnungen dieses
reiches nicht immer gehalten und befolgt hätten, indem sie in der
französischen sprache gegeben oder verhandelt werden, welche in dem
besagten reiche nicht sehr bekannt ist, so dass die leute, welche bei
den königlichen und anderen gerichtshöfen klagen oder verklagt werden,
keine kenntniss von dem haben, was für oder wider sie gesagt wird; und
weil vernünftiger weise die besagten gesetze und gebräuche in der im
reiche üblichen sprache um so mehr begriffen, bekannt und verstanden
werden, damit jedermann sich um so besser führen könne, ohne das gesetz
zu verletzen, und um so eher seine erbschaft und besitzung bewahren und
vertheidigen könne.“

Das Französische bleibt noch Hofsprache.
Indessen ist sonderbarer weise diese verordnung selbst in
französischer171
sprache

erlassen worden, welche seit langer zeit die muttersprache der
königlichen familie war, und wahrscheinlich ausschliesslich bei hofe und
wenigstens bis 1483 im oberhause gesprochen worden ist. Ritson
behauptet, dass Heinrich III. sich nie der englischen sprache bedient
habe. Eduard I. sprach nur französisch im rathe sowohl als im felde;
viele seiner aussprüche sind von den alten geschichtsschreibern
aufbewahrt worden. Eduard II., welcher eine französische princessin
heirathete, bediente sich gleichfalls der französischen sprache. Sein
sohn Eduard III. schrieb alle seine briefe oder depeschen in der
französischen sprache, in welcher sie von Robert v. Avesbury
aufgezeichnet und überliefert worden sind.


Dafür, dass erst in den letzten jahren der regierung Eduard’s III.
jene mächtige veränderung zu gunsten der englischen sprache vorging,
spricht auch der umstand, dass in seinen ersten regierungsjahren die
mitglieder der universität zu Oxford sich nur lateinisch oder
französisch unterhalten durften. Noch früher gab es hochgestellte
personen, welche weder Latein noch Englisch, sondern nur Französisch
sprachen und verstanden. Von dem bischof von Durham,

Lewis Beaumont, wird in dieser beziehung folgende anekdote erzählt: Als
er seine bestallungsbulle, welche man ihm mehrere tage hindurch
vorbuchstabirt hatte, vorlas (1318), konnte er das wort metropoliticæ
nicht aussprechen, so oft er es auch versuchte. Nachdem er sich einige
zeit vergeblich gemüht hatte, rief er endlich in seiner muttersprache
ärgerlich aus: Seit pour dite! Par Seynt Lowys, il ne fu pas curteis qui
ceste parole ici escrit! (Es ist so gut wie gesagt! Beim heiligen
Ludwig, der war nicht höflich, welcher dieses wort hierher geschrieben
hat!)172



Die englische Sprache im Parlament.
Das erste englische actenstück in den parlamentsverhandlungen stammt aus
dem jahre 1388; es ist eine bittschrift der londoner krämer (Rot. Parl.
III, 225). Das nächstfolgende ist das geständniss des unglücklichen
Thomas, Herzogs von Gloucester, aus dem jahre 1398, abgenommen zu Calais
von William Rickhill (eingetragen unter Plac. coron. 21. Richard II.
n. 9). Im anfange der regierung Heinrich’s VI. scheint die
französische und englische sprache untermischt in den acten des
parlaments gebraucht zu sein. Die subsidien an wolle u. s. w.
wurden in englischer sprache gewährt (1 Hen. VI. n. 19). Ein
französisches proviso wurde von dem hause der gemeinen den artikeln in
betreff des regentschaftsrathes, welche in englischer sprache vorhanden
sind, hinzugefügt (ibid. n. 33). Sogar die königliche zustimmung zu
gesetzen wurde in englischer sprache gegeben: be it ordeined as it is
asked, oder: be it as it is axed (2 Hen. VI. n. 54, 55). Die
mündlichen verhandlungen mit sehr wenigen ausnahmen scheinen in
französischer sprache geführt worden zu sein, und die erlassenen gesetze
(statutes) wurden bis zum ersten regierungsjahre Richard’s III. (1483)
unausgesetzt in französischer sprache veröffentlicht. Ein privatvertrag
in englischer sprache zwischen dem abt und kloster von Whitby einerseits
und Robert, dem sohne John Bustard’s, andererseits, zu York im jahre
1343 geschlossen, (Charlton’s History of Whitby, 247) ist das älteste
actenstück dieser art, welches bekannt geworden ist.173




Die englische Sprache wird die herrschende.
Zum schluss dieser betrachtung mögen hier aus Ms. Bodl. 48. f. 48. die
worte eines schriftstellers des 14. Jahrhunderts einen platz finden,
worin er seine gründe für den gebrauch der englischen sprache in
gemüthlicher weise angiebt:



In Englis tonge y schal ȝow telle,

Ȝyf ȝe so long with me wyl dwelle;

Ne Latyn will y speke ne waste,

Bot Englisch that men uses maste,

For that ys ȝoure kynde langage

That ȝe hafe here most of usage;

That can ech man untherstonde

That is born in Englonde;

For that langage ys most schewed,

Als wel mowe lereth as lewed.

Latyn also y trowe can nane,

Bot tho that hath hit of schole tane;

Som can Frensch and no Latyne,

That useth has court and duellt therinne,

And som can of Latyn aparty,

That can Frensch ful febylly;

And som untherstondith Englisch,

That nother can Latyn ne Frensch.

Bot lerde, and lewde, old and ȝong,

Alle untherstondith English tonge.

Therfore y holde hit most siker thanne,

To schewe the langage that ech man can;

And for lewethe men namely,

That can no more of clergy,

Tho ken tham whare most nede,

For clerkes can both se and rede

In divers bokes of Holy Writt,

How they schul lyve, yf thay loke hit:

Tharefore y wylle nie holly halde

To that langage that Englisch ys calde.




I. Englische Poesie.


Mit dem entstehen eines englischen volkes im dreizehnten, und dessen
in die augen springenden gegensatze zu dem französischem volke im
vierzehnten jahrhundert stossen wir auch alsbald auf sagenkreise, welche
begebenheiten und helden aus der alten volksthümlichen geschichte
feiern. Die hierher gehörenden romanzen wurden entweder jetzt erst aus
dem gedächtniss und nach der überlieferung aufgezeichnet,

welche sie in der zeit des druckes gepflegt und gehegt hatte, oder sie
waren umarbeitungen verlorener angelsächsischer originale. Vielleicht
schliesst die eine ansicht die andere nicht aus. Zuweilen ist aber der
altenglische romanzenstoff nur in lateinischer,174 oder französischer bearbeitung der
nachwelt überliefert worden. Die romanze von Waldef,
handschriftlich in französischen versen im besitz des Sir Th. Phillipps,
ist in Cambridge auch lateinisch vorhanden; sie wurde auf begehr einer
dame, welche englisch nicht verstand, in französische verse, und hieraus
in das Latein übersetzt, wie der letztere übersetzer in seiner vorrede
erzählt.175



Altenglische Romanzen.
Der alten angelsächsischen romantik waren die altnordischen und
altdeutschen sagenkreise dienstbar, deren unverkennbare spuren sich im
Beowulf, in des reisenden sängers liede und einigen andern alten
dichtungen finden (vergl. s. 52. 55. 68); die thaten Arthur’s
und seiner ritter, obwohl in den altenglischen reimchroniken vielfach
erwähnt, haben nebst dem sagenkreise Karl’s des grossen nicht sowohl
englischen als vielmehr normännisch-französischen dichtern den stoff zu
ihren romanzen geliefert. Ausschliesslich englischen heldensagen
dagegen, auf dem boden der englischen geschichte erwachsen und von dem
herzen und dem munde des englischen Volkes getragen, begegnen wir zuerst
in denjenigen gedichten, welche die kämpfe der Angelsachsen und Dänen
feiern. Die anfänge dieses englisch-dänischen romanzenkreises erblicken
wir schon in

denjenigen liedern der älteren literatur, welche die thaten Byrhtnoth’s
und Athelstan’s besingen (vergl. s. 56. 66). In späterer zeit,
als das angelsächsische volks-leben
und fühlen unterdrückt wurde, erfuhren die
halbvergessenen angelsächsisch-dänischen heldenlieder mannigfache
umänderungen, welche ihnen das gepräge sagenhafter romantik aufdrückten;
so tauchen sie im dreizehnten und vierzehnten Jahrhundert als eigenthum
des nunmehr englisch gewordenen Volkes wieder auf.

Englisch-dänischer Romanzenkreis.
Zu diesem angelsächsisch-dänischen sagen-cyclus gehören die romanzen von
Havelok dem Dänen, könig Horn, Guy von Warwick, Bevis von Hampton, Wade
und andere.176
Die wichtigsten und ehemals beliebtesten romanzen dieses kreises sind
unstreitig Havelok der Däne177 und könig Horn,178 von welcher letzteren sieben handschriften in
englischer und französischer spräche bekannt sind. Die beste
französische handschrift ans dem 13. sec. wird zu Cambridge (Ms. Bibl.
Publ. Ff. 6, 17) aufbewahrt, we sich auch das älteste, ebenfalls
dem 13. sec. angehörende englische Ms. (Bibl. Publ. Gg. 4, 27)
befindet. Die französische romanze ist ersichtlich eine Überarbeitung
des englischen originals im französischen geschmacke; an einer stelle
ist das þ in einem angelsächsischen namen (Godswiþ) beibehalten worden,
an einigen anderen stellen wird auf das „pergament,“ d. h. die zu
grunde liegende englische aufzeichnung verwiesen:



„Cist ocisl Aaloff, com dit le parchemin;“

„E Horn çi ad turné, com dit le parchemin.“



Während sich in diese alten romanzen durch die den letzten
aufzeichnungen kurz vorangegangenen kreuzzüge eine grosse anzahl
anachronismen eingeschlichen haben, indem

z. B. die Dänen, weil heiden, gewöhnlich als saracenen aufgeführt
werden, hat sich eine jüngere bearbeitung desselben gegenstandes unter
dem titel: Hornchilde and maiden Rimnild in dem Auchinleck Ms. der
advocatenbibliothek zu Edinburgh erhalten, welche den charakter der
alten zeit treuer bewahrt hat.179 Einige kurze sprachproben mögen hier einen platz
finden:



Havelok der Däne, König Hörn.


Havelok (französisch).



Haveloc tint en sa baillie

Nicole et tote Lindesie,

Xx. anz regna, si en fut rois;

Assez conquist pas ses Danois.

Mult fu de li grant parlance:

Li auncien par remembrance

Firent un lai de sa victoire.


König Horn (sucht hilfe in Irland).




1) did  
2) light  
3) fight  
4) enough  
5) ship  
6) drew  
7) them

He dude1) writes sende

Into Yrlonde,

After kniȝtes liȝte,2)

Irisse men to fiȝle.3)

To Horn come i-noȝe,4)

That to schupe5) droȝe6)

Horn dude him7) in the weie

On a god galeie.


Hornchilde.


(Horn’s vater, Hatheolf, regierte über ganz England nördlich vom
Humber. Während seiner herrschaft fielen die Dänen in sein gebiet und
wollten eben ihre beute in Cleveland auf die schiffe bringen, als
Hatheolf davon kunde erhält, mit seinen mannen nach Cleveland eilt und
die Dänen schlägt:)




1) Imp. von blinnan, aufhören
In a morning thai bigan,


Of al that day thai no blan1)

That baleful werk to wirke:


Sides thai made blo and wan,


That er were while so fether on swan,

Whiche gamen man aught irke.




When that even bicam,


The Danismen were al slan,

It bigan to mirke.


Whoso goth or rideth ther-bi,


Yete may men se ther bones ly

Bi Seynt Sibiles kirke.



Romanzen dieser art waren noch zu Chaucer’s zeit so ausserordentlich
beliebt, dass derselbe ihrer bei seinem Sir Thopas, wie es scheint,
nicht ohne einen satyrischen seitenblick, gedenkt:



Men speken of romaunces of pris,


Of Horn-Child, and of Ipotis,

Of Bevis, and Sire Guy,


Of Sire Libeux, and Pleindamour.


But Sire Thopas, he bereth the flour

Of real chevalrie.



Die Robin Hood Balladen.
Aller wahrscheinlichkeit nach lebte dieser chevalereske romanzencyclus
nur in den höheren klassen der gesellschaft, wofür auch die
französischen bearbeitungen desselben sprechen. Ein zweiter sagenkreis,
die Robin Hood ballade, war nach seinem entstehen und ganzen wesen
eigenthum der tieferen schichten des volkes. Seine entstehung fällt in
die zeit, wo die Angelsachsen nach der eroberung des landes durch die
Normannen von diesen hart gedrückt wurden, und einzelne kühnere männer
des besiegten volkes, welche sich in die sümpfe und wälder zurückgezogen
hatten, von hier an dem leben und gute der Normannen, besonders aber an
dem durch strenge jagdgesetze geschützten wilde des königs repressalien
nahmen, welche das unterdrückte volk unterstützte und guthiess, zumal es
selbst manchen genuss davon ziehen mochte. Ob es jemals einen
sächsischen outlaw mit namen Robin Hood und seinen treuen genossen
Little John gegeben habe, dürfte nicht mehr auszumachen sein, da die
spätere volkssage den charakter Robin Hood’s durchaus generalisirt und
den namen Robin (Robert, Ruprecht) Hood (mit der kappe, oder vielleicht
of the wood, aus dem walde) mit der bedeutung eines neckischen, den
armen wohlgesinnten koboldes (Robin-Good-fellow) verbunden hat. In den
hierher gehörenden balladen wird der held als vorzüglicher

bogenschütze, als wilddieb und als lustiger, die freuden der tafel und
der gelage nicht verachtender gesell dargestellt. Eine besondere
eigenthümlichkeit dieses balladencyclus ist es, dass der held desselben
nur gegen die das volk drückenden diener und grossen des königs, nicht
gegen diesen selbst krieg führt; im gegentheil wird der könig bei einer
zufälligen begegnung mit dem feinde seines wildes von diesem stets
gastlich aufgenommen, so dass beide ganz gut bekannt werden, und der
wilddieb wohl gar mit an den hof geht. Mit diesem merkwürdigen zuge der
loyalität mochte das englische volk, in welchem jene balladen lebten,
seine freude an dem ungesetzlichen leben Robin Hood’s gleichsam
beschönigen wollen.



König Eduard und der Schäfer.
Eine der ältesten balladen dieses kreises ist könig Eduard (II.) und der
schäfer, welche sich zusammen mit der ältesten Robin Hood ballade in
einem Ms. (Ff. 5. 48) zu Cambridge aufbewahrt befindet. In
diesem gedichte nennt sich der könig Jolly Robin und schickt sich an,
mit dem schäfer zu essen und zu trinken, wobei ihm dieser seine
schlingen zeigt, mit denen er das wild fängt. Der schäfer begiebt sich
auf die einladung Jolly Robin’s an den hof, wo er nach einiger zeit
entdeckt, dass sein gast der könig selbst gewesen sei. Folgendes ist die
stelle aus dieser schönen ballade, in welcher der schäfer das ansinnen
des ihm unbekannten königs, diesem eine probe von seiner
geschicklichkeit im fangen des wildes zu geben, zuerst zurückweiset:



The herd bade, „let sech wordis be,


Sum man myȝt here the,

The were better be still.


Wode has erys, felde has siȝt:


Were the forster here now right,

They wordis shuld like the ille.


He has with hym ȝong men thre,


Thei be archers of this contré.

The kyng to serve at wille,


To kepe the dere both day and nyȝt;


And for theire luf a loge is diȝt,

Full hye upon an hill.“



Der König und der Einsiedler.
Eine andere alte ballade aus demselben cyclus ist unter dem

titel The kyng and the Hermit bekannt geworden, wo die scene bereits im
Sherwoodwalde liegt, und der mönch (Friar Tuck), welcher die rolle des
schäfers übernommen hat, sich auf den bogen versteht und damit das wild
erlegt. Der könig führt hier den namen Jack Fletcher und ladet den mönch
ebenfalls ein, an den hof zu kommen. Von dem schlusse des gedichtes
fehlt noch mehr als bei dem vorigen. Folgende zeilen schildern den
jagdapparat des mönches:



Into a chambyr he hyin lede;


The king sauwe aboute the hermytes bed

Brod arowys hynge.


The frere gaff him a bow in hond:


„Jake,“ he seyd, „draw up the bond;“

He myght oneth styre the streng,


„Sir,“ he seyd, „so have I blys,


There is no archer that may schot in this,

That is with my lord the kyng.“


Die eigentlichen Robin Hood balladen müssen schon um die mitte des
14. jahrhunderts populär gewesen sein, denn der autor der Visions of
Piers Plowman erwähnt sie schon:



„But I kan rymes of Robyn Hood,“



und der schottische chronist Fordun, welcher um 1350 schrieb,
gedenkt ihrer ausführlich.180



Lytell Geste of Robyn Hode.
Diejenige, welche sich in dem oben näher bezeichneten Ms. zu Cambridge
findet (ungenau abgedruckt in Jamieson’s Ballads, Hartshorne’s Ancient
Metrical Tales, besser in Ritson’s letzter ausgabe von Robin Hood),
handelt von der befreiung Robin Hood’s durch seine treuen genossen Litul
John und Moche, als er von einem mönche, dem er hundert pfund
abgenommen, in der kirche zu Nottingham erkannt worden war. Das gedicht
beginnt mit einer schilderung des waldes:






1) Dickicht  
2) schön  
3) hoch

In somer when the shawes1) be sheyn,2)

And leves be large and long,


Hit is full mery in feyre foreste

To here the foulys song,


To se the dere draw to the dale

And leve the hilles hee,3)


And shadow hem in the leves grene

Under the grene-wode tre.


Die verschiedenen Robin Hood balladen wurden später zu einem kleinen
epos verbunden, welches unter dem titel: Lytell Geste of Robyn Hode
gegen ende des 15. jahrhunderts von Wynkyn de Worde gedruckt worden
ist181 und also
beginnt (Percy’s Reliques S. 21):



Lythe and lysten, gentylmen.

That be of free-bore blode:

I shall you tell of a good yeman,

His name was Robyn Hode.

Robyn was a proude out-lawe,

Whiles he walked on grounde;

So curteyse an outlawe as he was one,

Was never none yfounde.


Ausser den romanzen und balladen, welche den angeführten beiden
sagenkreisen angehören, waren im vierzehnten jahrhundert noch mehrere
andere vorhanden, wie jene beissende satyre auf das ritterthum The
Tournament of Tottenham,182 ferner The Tale of the Basyn and the Frere and the
Boy,183
vielleicht auch The Nutbrowne Maid,184 wenn auch letztere nicht in ihrer jetzigen gestalt,
indem sich volksthümliche

lieder bis zu ihrer aufzeichnung durch schrift oder druck im munde des
volkes vielfach umgestalteten.185



Gower.
Zu gleicher zeit, d. h. in der zweiten hälfte des 14. jahrhunderts,
erhielt die englische poesie, welche durch die Visions of Piers
Ploughman zur selbstständigkeit gelangt war, einen überraschenden
aufschwung durch Gower und eine solche ausbildung durch Chaucer, dass
seine werke für zwei jahrhunderte als unerreichte muster dastehen. Der
ältere dieser beiden männer, John Gower, war wahrscheinlich
einige jahre vor Chaucer geboren, den er auch um acht jahre überlebte,
indem er erst 1408 starb. Todd in seinem werke „Illustrations of the
Lives and Writings of Gower and Chaucer (8. London, 1810)“ hat eine
verhandlung aus dem archiv des herzogs von Sutherland (damals marquis of
Stafford) mitgetheilt, welche von Stitenham (oder Sittenham in
Yorkshire) im jahre 1346 datirt, und als deren erster zeuge Johannes
Gower unterschrieben ist. Eine aufschrift auf dieser verhandlung in
einer wenigstens ein jahrhundert späteren handschrift sagt, dass jener
Johannes Gower „Sir John Gower the Poet“ gewesen sei. Nach dieser angabe
müsste Gower mindestens vor 1326 geboren und über 80 jahre alt geworden
sein. Solches steht in übereinstimmung mit den angaben der alten
schriftsteller, welche Gower immer in gemeinschaft mit Chaucer, aber vor
diesem erwähnen. Gower war, wie aus seinem testament hervorgeht, ein
mann von rang und beträchtlichem vermögen. Mit Chaucer war er durch
freundschaft verbunden, wie auch seine im jahre 1393 vollendete
Confessio amantis bezeugt. In diesem gedichte

legt Gower in den mund der Venus folgendes compliment für Chaucer:



And grete well Chaucer, when ye mete,

As my disciple and my poete;

For in the floures of his youth,

In sondry wise, as he well couth,

Of ditees and of songes glade,

The which he for my sake made,

The londe fullfilled is overall;

Whereof to him in special,

Above all other, I am most hold;

Forthy now in his dayes old

Thou shalle him tell this message,

That he upon his latter age

To set an end of all his werk,

As he which is mine owne clerk,

Do make his Testament of Love,

As thou hast done thy shrift above,

So that my court it may record.



Einige jahre früher hatte Chaucer seinem freunde Gower das gedicht
Troilus and Cresseide in folgenden zeilen gewidmet:



O moral Gower! this booke I direct

To thee, and to the philosophical Strood,


To vouchesauf there need is to correct

Of your benignities and zeales good.


Das beiwort „moral“ ist seitdem dem dichter Gower geblieben, indem
spätere dichter ihn „moral Gower“ nach Chaucer’s vorgange zu nennen
pflegen.


Gower war der verfasser von drei grösseren gedichten, abgesehen von
mehreren kleineren: des Speculum meditantis in französischer sprache,
jetzt verloren, der Vox Clamantis in lateinischer sprache und der
Confessio Amantis in englischer sprache. Die kleineren gedichte Gower’s
wurden, nachdem einige schon früher veröffentlicht worden waren, im
jahre 1818 für den Roxburghe Club von dem herzog von Sutherland (damals
Earl Gower) unter dem titel Balades and other Poems by John Gower,
printed from the original Ms., Latin and French; in black letter, 4.
London, herausgegeben. Gower war wahrscheinlich einer der letzten
Engländer,

welcher in französischer sprache zu dichten versuchte; am ende eines
dieser kleineren gedichte bittet er seine leser um verzeihung wegen etwa
in dem fremden idiom gemachter fehler, weil er ein geborner Engländer
und nicht meister der französischen beredsamkeit sei:



Et si jeo n’ai de François la faconde,

Pardonetz moi qe jeo de ceo forsvoie.

Jeo sui Englois: si quier par tiele voie

Estre excuse ...


Gower’s hauptgedicht von 30,000 versen, die Confessio Amantis, ist
ein dialog zwischen einem liebenden und seinem beichtvater, welcher ein
priester der Venus ist und Genius heisst. Der inhalt ist moralisch und
beruht auf der annahme, dass jeder glückliche liebhaber nothwendiger
weise auch ein guter mensch und christ sein müsse. Der beichtvater
bespricht zum beweise dieses satzes in ernster weise alle schwächen des
menschlichen herzens und die moral, sowie das eigentliche wesen der
liebe. Der schluss des ganzen gedichtes ist unbefriedigend, indem der
held desselben uns erzählt, nicht etwa dass seine geliebte unerbittlich
oder treulos, sondern dass er selbst schon so alt sei, dass die
unterwerfung seiner schönen gegnerin kein triumph für ihn sein
würde.



Chaucer.
Unendlich wichtiger als Gower für die englische literatur und sprache
ist Geoffrey Chaucer, dem die dankbare nachwelt den beinamen
„Vater der englischen dichtkunst“ gegeben hat. Obgleich die englische
sprache schon mit der entwickelung des unterhauses unter dem ersten
Eduard angefangen hatte, nach der herrschaft über die französische zu
streben, so hatte sich diese sprache doch am königlichen hofe und in den
höheren kreisen ungeschwächt behauptet. Es bedurfte daher eines so
gewandten und umfassenden geistes, als Chaucer besass, um, wenn auch
durch die kirchlichen und politischen verhältnisse unterstützt, der
sprache und mit ihr der literatur England’s einen festen halt und eine
sichere, bestimmte richtung zu geben. Fortan galt Chaucer’s sprache und
styl, welche Spenser mit der ehrenvollen bezeichnung „The pure well of
English undefiled“ belegt, als

das musterbild englischer literatur, welches in den folgenden zwei
jahrhunderten nicht erreicht, viel weniger übertroffen worden ist.
Freilich war Chaucer’s auftreten, wie Warton bemerkt, nur gleich einem
heiteren tage des englischen frühlings, wenn die sonne mit
ungewöhnlicher wärme und schöne das antlitz der natur erfreut, worauf
aber der winter mit neuer macht zurückkehrt.


Der dichter erzählt uns selbst in seinem Testament of Love, dass er
zu London geboren sei. Als sein geburtsjahr wird auf seinem grabsteine
(im nordöstlichen theile der Westmünster-abtei, im sogenannten
Poetenwinkel) das jahr 1328 angegeben. Ob er die universität Cambridge
oder Oxford, oder beide nach einander besucht habe, sind bestrittene
punkte; gewiss ist aber, dass er die armee begleitete, mit welcher
Eduard III. in Frankreich einfiel, und im jahre 1359 gefangen genommen
wurde. Um diese zeit erwarb sich Chaucer die freundschaft und den schutz
des John of Gaunt, dessen heirath mit Blanche, erbin von Lancaster, er
in seinem gedichte The Dream feiert. Der dichter und sein beschützer
waren sehr vertraut. Chaucer heirathete Philippa Pyckard oder de Rouet,
die tochter eines ritters aus dem Hennegau und ehrendame der königin.
Eine schwester dieser dame, Catherine Swinford (wittwe des Sir John
Swinford) wurde die geliebte und endlich die frau des prinzen John of
Gaunt, mit dessen glück auch das des dichters stieg. Im jahre 1367
erhielt er von der krone ein jahrgehalt von 20 mark silber; im jahre
1372 wurde er als gesandter an den herzog von Genua gesendet, bei
welcher gelegenheit er die norditalienischen staaten bereist und
Petrarca einen besuch gemacht haben soll; diese letztere vermuthung
gründet sich jedoch nur auf eine anspielung in den Canterbury Tales, wo
der Clerk von Oxford von seiner geschichte sagt, dass er sie



Learned at Padowe of a worthy clerk—

Francis Petrarch, the laureat poet,

Highte this clerk, whose rhetoricke sweet

Enlumined all Itaille of poetrie.


Es ist dieses die geschichte von Patient Grisilde, welche von
Boccaccio geschrieben und von Petrarca in das Lateinische

übersetzt worden war. So viel dürfte nicht bezweifelt werden, dass
Chaucer die berühmten italienischen dichter der damaligen zeit
wenigstens als vorbilder zu lehrmeistern des geschmacks und der poesie
gehabt habe. Die göttliche komödie Dante’s hatte die italienische
literatur verherrlicht, Petrarca erhielt die lorbeerkrone im römischen
capitol nur fünf jahre früher als Chaucer seinen Court of Love schrieb
(1346), und Boccaccio hatte sein Decameron, in welchem der wohllaut der
sprache mit allen reizen der romantik verbunden war, der bewundernden
mitwelt geschenkt. Solche Vorbilder entzündeten den empfänglichen geist
Chaucer’s.


Eduard bewährte seine gunst, indem er Chaucer das einträgliche amt
eines inspectors des wein- und wollsteueramts zu London verlieh und ihm
täglich einen krug wein von der königlichen tafel schickte, wofür er
später eine jährliche pension von 20 mark silber erhielt. Eduard sandte
ihn auch an den französischen hof, um eine heirath zwischen dem prinzen
von Wales und Marie, der tochter des französischen königs, zu
vermitteln. Wenn Chaucer in England war, wohnte er in einem ihm von dem
könige verliehenen hause in der nähe des königlichen schlosses zu
Woodstock, wo er nach seiner schilderung in dem gedichte The Dream mit
allen genüssen und feinheiten des lebens umgeben war.


Der anfang der regierung Richard’s II. brachte eine veränderung in
Chaucer’s äusseren Verhältnissen hervor, indem er sich in die
politischen und kirchlichen Unruhen der zeit verwickelte und der partei
des John von Northampton, welcher ein anhänger Wycliffe’s war, gegen die
neue regierung anschloss. Chaucer musste fliehen und begab sich zuerst
in den Hennegau und nachher nach Holland. Als er im jahre 1386 nach
England zurückkehrte, wurde er in den Tower geworfen. Im mai 1388
empfing er die erlaubniss, seine beiden pensionen zu verkaufen,
wahrscheinlich aus noth zu diesem schritte gezwungen. Seine befreiung
aus dem Tower erhielt er nicht eher, als bis er seine früheren
parteigenossen angegeben hatte. Seine leiden, das elend, den hass,
welchen er ertragen musste, und seinen unwillen über seine früheren

bundesgenossen malt der dichter in rührender sprache in dem Testament of
Love. Nach seiner unterwerfung wurde Chaucer wieder von der königlichen
gunst getragen und erhielt 1389 ein öffentliches amt zu London und 1390
ein ähnliches zu Windsor. Späterhin empfing er wieder ein jahrgehalt von
20 pfund und jährlich eine tonne wein. Jetzt erst, am abende seines
bewegten lebens angelangt, bearbeitete er wahrscheinlich in bescheidener
zurückgezogenheit zu Woodstock sein hauptwerk, die Canterbury Tales. Im
jahre 1398 wurde ihm von der krone ein schutzbrief bewilligt, ob wegen
seiner politischen vergehen oder gegen gläubiger, ist nicht recht klar.
Im jahre 1399, als Henry of Bolingbroke, der sohn John of Gaunt’s,
seines schwagers, den thron bestieg, wurden weitere 40 mark der pension
Chaucer’s zugelegt. Chaucer miethete sich jetzt (24. december 1399)
ein haus in London in der nähe von Westmünster, wo jetzt die kapelle
Heinrich’s VII. steht; hier starb er am 25. october 1400 und wurde in
der Westmünster-abtei beerdigt, der erste jener dichter, deren asche in
diesem englischen nationalheiligthum ruht.


Chaucer war gelehrter und weltmann, hofmann und soldat; er wurde in
wichtigen und zarten staatsangelegenheiten verwendet, und war ebenso
bekannt mit dem glänzenden hofe des kriegerischen und prachtliebenden
Eduard III., als mit den unglücklichen schicksalen, welche ihn während
der bürgerlichen unruhen in seinen späteren lebensjahren trafen. Chaucer
führte ein bewegtes leben und hatte die verhältnisse der welt mit dem
auge eines scharfen und glücklichen beobachters geschaut, so dass er
besonders geeignet war, das leben der menschen, ihre beweggründe und
zwecke getreulich zu schildern. Seine besten schriftstellerischen
arbeiten fallen in seine späteren lebensjahre, wo sein verstand durch
viele erfahrungen gereift, sein herz aber nicht erkältet, noch seine
heitere laune vergiftet war. Er war kein feind der lust und heiterkeit,
aber zugleich thätig und fleissig; er war ein feind des aberglaubens und
kirchlicher missbräuche, aber seine satyre war nicht bitter; in der
komischen erzählung und der charakterschilderung

zeigte er sich besonders stark. Sein ganzes leben hindurch bewahrte er
sich die liebe zur natur, deren belebenden und stärkenden einfluss er
kannte. Mit reizenden farben schildert er die lieblichkeit eines
frühlingsmorgens, und der maimonat scheint immer eine festzeit für sein
herz und seine phantasie gewesen zu sein. Der aufenthalt in Woodstock,
wo er in seiner jugend geschwärmt und im hohen alter die letzten und
schönsten träume seines lebens empfangen hatte, mochte diese verehrung
der natur in ihm geweckt und erhalten haben.



Chaucer’s Schriften.
Chaucer ist ein sehr fruchtbarer dichter. Ausser den Canterbury Tales
übersetzte er The Romaunt of the Rose von dem französischen roman de la
Rose von Guillaume de Lorris und Jean de Meun; ferner dichtete er
Troilus and Cresseide, eine nachahmung des Filostrato von Boccaccio, The
House of Fame, Chaucer’s Dream, The Book of the Dutchess, The Assembly
of Fowls, The Flower and the Leaf, The Court of Love, nebst vielen
balladen und kleineren gedichten. Die werthvollsten derselben sind The
flower and Leaf, eine begeisterte allegorie, Troilus and Cresseide,
welches lange zeit beliebt war, und The House of Fame, späterhin von
Pope paraphrasirt. 
Chaucer’s Canterbury Tales.
Das schönste und dauerhafteste denkmal von Chaucer’s dichtergeist sind
aber seine Canterbury Tales,186 eine nachahmung von Boccaccio’s

Decameron. Der italienische dichter lässt zehn personen während der pest
des Jahres 1348 sich von Florenz in eine einsame villa zurückziehen, wo
sie sich nach dem speisen damit unterhalten, einander geschichten zu
erzählen. Zehn tage bleiben sie beisammen, und eine jede person erzählt
täglich eine geschichte, so dass das ganze werk hundert geschichten
enthält. Chaucer hat einen ähnlichen plan, aber ein freundlicheres motiv
seinen Canterbury Tales zu grunde gelegt. Eine gesellschaft von neun und
zwanzig verschiedenen leuten (sundry folk), worunter sich auch der
dichter befindet, treffen sich im Tabard Inn zu Southwark. Die
gesellschaft speist zusammen in dem grossen saale des gasthauses;
nachdem sie eine gute mahlzeit gehalten, schlägt der wirth vor, dass ein
jeder aus der gesellschaft auf dem wege nach Canterbury, wohin sie zu
dem grabe des heiligen Thomas à Becket eine wallfahrt unternehmen
wollen, zur abkürzung des weges zwei geschichten und auf dem rückwege
wieder zwei der bestandenen abenteuer erzählen solle. Derjenige, welcher
dann die beste geschichte vorgetragen haben würde, sollte auf
gemeinschaftliche kosten ein abendbrod im Tabard Inn erhalten. Auch der
wirth erklärt, selbst mitreisen zu wollen, um sie lustig zu erhalten und
ihnen den weg zu zeigen. Die gesellschaft ist mit diesem vorschlage
einverstanden und begiebt sich sammt dem wirthe am nächsten morgen auf
den weg, wo einen ritter das loos trifft, mit dem geschichtenerzählen zu
beginnen.

Charactere aus den Canterbury Tales.
Sämmtliche charaktere sind in dem prolog zu den Canterbury Tales von
Chaucer selbst in launiger und lebendiger sprache geschildert. Da giebt
es einen ritter, einen würdigen mann,





That fro the time that he firste began

To riden out he loved chevalrie,

Trouthe and honour, freedom and curtesie.


Aber des ritters equipage war nicht so gut als sein ruf:



But for tellen you of his araie,

His horse was good, but he ne was not gaie;

Of fustian he wered a gipon

Alle besmotred with his habergeon,

For he was late ycome fro his viage,

And wante for to don his pilgrimage.


In begleitung des ritters befindet sich sein sohn, a yonge
squier,



A lover and a lusty bacheler

With lockes crull as they were laide in presse,

Of twenty yere of age he was I gesse.

    *     *     *

Singing he was or floyting all the day;

He was as freshe as is the moneth of May;

Short was his goune, with sleves long and wide;

Wel coude he sitte on hors, and fayre ride:

He coude songes make, and wel endite,

Juste and eke dance, and well pourtraie and write.

So hote he loved, that by nightertale

He slep no more than doth the nightingale.


Vorzüglich ist die schilderung der priorin, der madame Eglantine,
ihres näselnden singens, ihres schlechten Französisch



After the scole of Stratford atte Bowe.

For Frenche of Paris was to hire unknowe.


Auch ein lustiger mönch ist unter der gesellschaft, der in seinem
stattlichen aufzuge aussieht, als wenn er einst abt werden würde;
übrigens lebt er nicht gerade nach der klosterregel, weil sie schon
etwas alt ist:



This ilke monk lette olde thinges pace,

And held after the newe world the trace.


Chaucer’s satyrische schilderung des verweltlichten und üppigen
lebens mancher klosterbrüder spricht sich noch beissender in der
vorführung eines anderen klosterbruders von einem der bettelorden aus,
der bei dem almosensammeln fett geworden ist:





And knew wel the tavernes in every toun,

And every hosteler and gay tapstere.


Ein ablasskrämer (a gentil pardonere), welcher geraden wegs von Rom
kommt und reliquien mitbringt, z. b. ein stück schleier der
jungfrau Maria und einen theil des segels von St. Peter’s schiff, und
mit allen seinen reliquien und ablässen an einem tage mehr geld macht,
als ein armer landpfarrer in zwei monaten einnimmt, und ein
kirchendiener (sompnour) mit feuerrothem gesicht und lüsternen augen,
der gern kräftige weine trinkt und für geld alle sünder entschuldigt,
welche er vor des archidiaconus gericht bringen sollte, vollenden
Chaucer’s bild von den damaligen übelständen, welche sich in die kirche
Christi eingeschlichen hatten, und zeigen uns klar, dass unser dichter
ein anhänger Wycliffe’s und gegner der hohen geistlichkeit war, welche
bei vielen gebrechen ihrer untergebenen beide augen zudrückte.


Dass Chaucer indessen nicht etwa ein verächter der religion war und
auch die geistlichkeit nicht mit seiner satyrischen geissel strafte,
wenn sie ihre schuldigkeit that, sieht man aus seiner schilderung des
guten pfarrers, welcher an der wallfahrt theil nimmt. Von diesem heisst
es:



A good man ther was of religioun

That was a poure Persone of a toun,

But riche he was of holy thought and werk;

He was also a lerned man, a clerk,

That Christes gospel trewely wolde he teche;

Benigne he was, and wonder diligent,

And in adversity ful patient,

And swiche he was ypreved often sithes;

Ful loth were him to cursen for his tithes,

But rather wolde he yeven out of doute

Unto his poure parishens aboute

Of his offering, and eke of his substance.


Mit welchem wohlgefallen hebt Chaucer hervor, dass der gute hirt
seiner heerde ein gutes beispiel gab,



That first he wrought and afterwards he taught,


dass er die pfarrei keinem miethling überliess, nicht nach London
lief, um sänger zu holen, oder in eine bruderschaft trat,



But dwelt at home and kepte wel his fold;


und was seine predigt anlangt, so war seine sprache mild gegen
reuige, aber streng gegen halsstarrige, und zum schluss wird
bemerkt:



But Cristes lore, and his apostles twelve

He taught, but first he followed it himselve.


Der pfarrer stammt aus dem bauernstande, und sein bruder, der
ackersmann (plowman), welcher die gesellschaft begleitet, erhält wegen
seiner gemüthlichkeit, arbeitsamkeit und gewissenhaftigkeit, mit welcher
er alle seine pflichten erfüllt, das beste lob unseres dichters, der von
ihm sagt, dass



Living in pees and parfite charitee,

God loved he beste with all his herte

At all times, were it gain or smerte,

And than his neighbour right as himselve.

He wolde thresh, and therto dike and delve,

For Cristes sake, for every poure wight

Withouten hire, if it lay in his might.


Nicht so gut als den mönchen und geistlichen ist es dem oxforder
gelehrten in der welt gegangen; seine gelehrsamkeit und sein Aristoteles
haben ihm nicht viel eingetragen, denn sein pferd ist so mager und dürr
als er selbst:



But all be that he was a philosophre,

Yet hadde he but litel gold in cofre.


Dass der englische freisasse (frankelein), oder substantial farmer,
wie er jetzt heisst, schon zu Chaucer’s zeit wusste, was comfort und
good cheer war, sieht man aus dessen schilderung:



Withouten bake mete never was his hous

Of fish and flesh, and that so plenteous

It snewed in his hous of mete and drinke

Of alle deintees that men coud of thinke.


Auch der bürger mochte zu Chaucer’s zeit nicht noth leiden, denn sein
haberdasher, carpenter, webbe, deyer und tapiser sind alle wohl zur
reise gerüstet mit stattlicher kleidung; das silber war an ihren
messern, gürteln und taschen nicht gespart, und jeder dünkte sich gut
genug zu einem alderman. Hatten sie doch auch einen koch bei sich, um
die hühnchen zu kochen und die pasteten zu backen, denn





He coude roste, and sethe, and broile, and frie,

Maken mortrewes, and wel bake a pie.


Die anderen charactere in den Canterbury Tales sind ein kaufmann
(marchant), der sich so trägt, dass niemand merkt, er stecke in
schulden, ein advocat (sergeant of the lawe), der immer geschäftig
scheint, ein schiffer (shipman), der nicht eben gewissenhaft mit der
ladung verfährt, im übrigen aber ein wettergebräunter, erfahrener und
überall bekannter mann ist, ein arzt (doctour of phisike), der sehr
erfahren und gelehrt, aber doch ein quacksalber ist und sich
hauptsächlich auf sterndeuterei und magische kuren versteht, ein müller
(miller), der so derb und knorrig ist, dass er mit seinem kopfe eine
thür einstossen kann, nicht gerade überehrlich, aber doch ein
stattlicher mann, ein hausverwalter (manciple of a temple), der alle
seine einkäufe so einrichtet, dass er selbst dabei reich wird und seine
herren, welche rechtsbeflissene und kluge leute sind, sämmtlich
überlistet, ein amtmann (reve), der sich auf seines herrn gütern mästet,
eine frau aus der nähe von Bath (A good wif of beside Bathe), die
bei aller weltlichkeit und eitelkeit sich doch den vortritt in der
kirche nicht nehmen lässt. Fünfmal verheirathet und weit gereist,



And thrice hadde she ben at Jerusalemme;

She hadde passed many a Strange streme:

At Rome she hadde ben, and at Boloine

In Galice, at Seint James, and at Coloine,


konnte sie auch vieles erzählen. Alle diese personen sind mit
unendlicher laune und manchem derben ausfalle auf die damaligen
zeitverhältnisse geschildert.


Zum schluss möge der anfang der Reeve’s Tale, welche Th. Wright in
Anecdota literaria s. 24 aus dem besten Ms. (Harl. No. 7334) der
Canterbury Tales mittheilt, als sprachprobe hier eingeschaltet sein.


The Reeves Tale.



At Trompyngtoun nat fer fro Cantebrigge,

Ther goth a brook, and over that a brigge;

Upon the whiche brook ther stant a melle:

And this is verray soth that I ȝou telle.


A meller was ther dwellyng raany a day,

As eny pecok he was prowd and gay;

Pipen he coude, and fisshe, and nettys beete,

And turne cuppes, wrastle wel, and scheete.

Ay by his belt he bar a long panade,

And of a swerd ful trenchaunt was the blade:

A joly popper bar he in his pouche;

Ther was no man for perel durst him touche.

A scheffeld thwitel bar he in his hose.

Round was his face, and camois was his nose:

As pyled as an ape was his skulle.

He was a market beter at the fulle.

Ther durste no wight hand upon him legge,

That he ne swor anon he schuld abegge.

A theef he was for soth of corn and mele,

And that a sleigh and usyng for to stele.

His name was hoote deynous Symekyn.



Unvoll­ständigkeit der Canterbury Tales.
Die Canterbury Tales sind, wie sie in unsere hände gekommen, ein
unbeendigtes, oder wenigstens unvollständiges werk, welches nur aus vier
und zwanzig (einschliesslich zwei in prosa geschriebenen) geschichten
besteht; vor einer jeden geht ein vorwort, prolog, vorauf, welcher
zuweilen, wie vor der geschichte des weibes aus Bath, sehr ausgedehnt
ist. Von diesen 24 geschichten sind einige unvollständig. Von der des
kochs haben wir nur einige zeilen, des junkers geschichte wird nur halb
erzählt, und die burleske geschichte des Sir Thopas wird absichtlich in
der mitte abgebrochen. Wenn der in Chaucer’s prolog niedergelegte plan
ausgeführt worden wäre, hätte das gedicht aus hundert und zwanzig
geschichten, wahrscheinlich doch auch einer schilderung des aufenthaltes
in Canterbury und der lustigen preiszuerkennung nach der rückkehr der
gesellschaft im Tabard Inn bestehen müssen. Es ist auch nicht unversucht
geblieben, in alten ausgaben einige unächte geschichten zur ausfüllung
der lücken im original unterzuschieben, welche von Tyrwhitt
zurückgewiesen worden sind. Trotz seiner unvollständigkeit reicht jedoch
das gedicht vollständig aus, um Chaucer den ersten platz unter den alten
englischen dichtern und damit die unsterblichkeit zu sichern. Schon
seine zeitgenossen und unmittelbaren nachfolger waren stolz auf

dieses werk und betrachteten es als einen triumph England’s nicht bloss
über die französische vergangenheit, sondern auch über die literatur
anderer völker in jener zeit. Zahlreiche abschriften verbreiteten
Chaucer’s ruhm, und als die druckerkunst in England eingeführt wurde,
war es eine der ersten pflichten der presse Caxton’s, jene geschichten
Chaucer’s zu drucken, welche eine neue aera der englischen literatur so
glänzend begonnen hatten.



Chaucer’s Bearbeiter.
Dryden und Pope haben einige schöpfungen Chaucer’s überarbeitet und sie,
in anderer sprache und von manchen zu derben ausdrücken und
schilderungen befreit, späteren zeiten geniessbarer gemacht, freilich
aber auch die eigenthümlichkeiten des alten dichters sehr verwischt. In
neuerer zeit hat R. H. Horne unter dem titel Chaucer Modernised mit
mehr rücksicht auf das wesen der gedichte Chaucer’s die schönsten
derselben dem dankbaren vaterlande mitgetheilt, und C. C. Clarke im
jahre 1835 in zwei bänden unter dem titel The Riches of Chaucer die
schönsten stellen des alten barden mit veränderung der orthographie
hervorgehoben.



Chaucer’s Metrik.
Chaucer’s verse besitzen eine cäsur. In den handschriften ist jeder vers
in der mitte durch einen strich in zwei theile gesondert. Die alten bis
zum jahre 1532 erschienenen ausgaben haben diese bezeichnung der cäsur
beibehalten; in späteren wurde sie nicht mehr bemerkt. Das metrum
besteht meist aus fünffüssigen jamben, welche indessen oft durch eine
überschlagende tonlose sylbe einen weiblichen schluss erhalten. Dabei
sind die sylben mit tonlosem, im späteren Englisch gewöhnlich stummen
end-e oft gezählt, vorzüglich wenn ein consonant auf sie folgt, wogegen
sie meist mit einem folgenden vocale zusammenschmelzen. Diese
eigenthümlichkeit des metrums Chaucer’s ist ohne zweifel auf die
aussprache des Englischen zu seiner zeit basirt, nicht aber auf willkür,
wie englische commentatoren anzunehmen geneigt sind. R. Chambers in
seiner Cyclopædia of English literature, Edinburgh, 1844 band I.
s. 15, sagt: „The accentuation, by a license since abandoned, is
different in many instances from that of common speech; the poet
(Chaucer), wherever it suits his conveniency, or his pleasure,

makes accented syllables short, and short syllables emphatic!“ Solche
annahme, in dem munde eines Engländers zumal, ist ehrenkränkend für den
alten barden, welcher die grundsätze der metrik sehr gut gekannt, aber
schwierigkeiten genug gehabt haben mag, die flüssige, in steter
veränderung begriffene volkssprache damit in einklang zu bringen. Das
alte angelsächsische element mochte sich sowohl durch umlautung, oder
besser durch ablautung der stammvokale, als durch abschleifung der
endungen immer mehr dem jetzigen Englisch nähern, andererseits aber noch
im kampfe mit den vocalen und besonders mit dem accent der neu
aufgenommenen französischen und fremden wörter befinden, so dass
besonders in letzterer hinsicht Chaucer, welcher im verhältniss zu
seinen nächsten vorgängern, ja seinen eigenen zeitgenossen, als
übersetzer und bearbeiter französischer originale sehr viele
französische wörter in seinen werken gebraucht, vielleicht neu einführt,
gewiss viele mühe hatte, die noch nicht erstarrten, oft wenig homogenen
wörter und sprachformen in die harmonie und den rhythmus eines verses zu
bringen.



Chaucer’s Accent französischer wörter.
Die aussprache der französischen wörter in Chaucer’s zeit muss ihrer
jetzigen, wo der germanische accent den französischen grösstentheils
überwunden hat, wenig geglichen, sondern mit der romanischen, welche die
neigung hat, ihre accente dem ende der wörter zu nähern, mehr
übereingestimmt haben. So hat Chaucer natúre, coráges, pilgrimáges
gesprochen, wie aus folgenden beiden versen (10. 11. des prologs zu
den Canterbury Tales) hervorgeht:



So prik|eth hem | natú|rĕ in hir | corágĕs

Than long|en folk | to gon | on pil|grimágĕs.


Ebenso muss man licóur, vertúe und flóur accentuirt haben, wie vers 3
und 4 desselben prologs zeigen:



And ba|thed ev|ĕry vei|nĕ in swich|ĕ licóur,

Of whichĕ vertúĕ | engen|dred is | the flóur.


Auch die wörter pleasánt, amiáble, contreféten, manére, reverénce,
consciénce wird man in folgenden versen (137-142 des prologs) mit
französischem accent versehen finden:





And si|kerly | she was | of gretĕ | disport,

And ful | pleasánt | and a|miáblĕ | of port,

And pei|ned hirĕ |to con|trefé|ten ché|rĕ

Of court | and ben | esta|tĕlich of | mané|rĕ,

And to ben hol|den dignĕ | of re|verén|cĕ.

But for | to spe|ken of | hirĕ con|scién|cĕ.


In dieser weise lassen sich noch eine grosse anzahl französischer
wörter nach ihrer damaligen, mit der romanischen übereinstimmenden
aussprache aus Chaucer’s gedichten feststellen, z. b. servíce,
limitóur, solémpne, langáge, mariáge, contrée, confessión, absolutión,
penánce, pitánce, acquaintánce, vitáille, scolére, Amasónes, mentióun,
citée, magnificénce, uságe, lináge, honóur, senatóur, curát, villáge
u. s. w.



Accent französischer Wörter.
Dieselbe art, die französischen wörter zu accentuiren, findet sich auch
bei Chaucer’s englischen und schottischen Zeitgenossen Gower, Barbour,
ferner bei den dichtern der nächstfolgenden zeit, schottischen sowohl
als englischen, bei könig James I., Robert Henryson, William Dunbar,
Gawin Douglas, David Lyndsay, John Lydgate, Andrew Wyntoun, Blind Harry,
und ebenso auch in den alten gedichten Chevy Chase, The Battle of
Otterbourne, The Not-Browne
Mayd. Erst zu anfang des 16.
jahrhunderts hat der germanische accent den romanischen mit geringen
ausnahmen besiegt. Bei John Skelton, Thomas Wyatt und dem Earl of Surrey
findet sich nur noch selten eine abweichung von dem gegenwärtigen accent
der französischen wörter, obwohl selbst Spenser noch nicht vollständig
frei davon ist, wie stanze VIII. der Fairy Queen Book VII. Canto 7
beweist.



In a | fayrĕ plain | upon an e|quall hill,

She pla|ced was | in a | pavi|lión;

Not such | as crafts|men by | their i|dle skill

Are wont |
for prin|ces státĕs | to fa|shión:

But th’ Earth | herself, | of her | ownĕ mo|tión,

Out of | her fruit|ful bo|som madĕ | to growĕ

Most dain|ty trees; | that, shoot|ing up | anon,

Did seem | to bow | their bloom|ing heads | full lowĕ,

For ho|mage un|to her, | and likĕ | a thronĕ | to shew.


Die wörter pavilión, fashión, motión müssen einen um so stärkeren
accent auf der endsylbe haben, da diese die reimsylbe zu dem auf der
zweiten sylbe scharf betonten anon ist.




Accent angelsächsischer wörter.
Was die wörter angelsächsischer abkunft anlangt, so hat namentlich das
particip auf ing bei Chaucer gewöhnlich diese sylbe accentuirt. Diese
selbe erscheinung findet sich bei seinen zeitgenossen und nachfolgern
während des 15. jahrhunderts, ja spuren dieser eigenthümlichen
accentuation begegnet man sogar noch bei Spenser gegen ende des 16.
jahrhunderts, z. b. in seiner Fairy Queen Book VII.
Canto 7.



Seekíng | for right, which I of thee entreat.

Dammníng | all wrong and tortious injury.

Ridíng | together both with equal pace.


Ferner sind die wenn auch abgeschwächten vocal-überreste der
sächsischen beugungssylben, welche in neuerer zeit ganz weggefallen,
oder als stumme zeugen der vergangenheit gewöhnlich nur die dehnung des
vokals in der vorhergehenden sylbe bezeichnen, bei Chaucer noch hörbar
und meist nur dann metrisch stumm, wenn sie unmittelbar vor dem
anfangsvokal des folgenden wortes stehen, während sie bloss
ausnahmsweise elidirt werden, sobald sie ihren platz zwischen
consonanten einnehmen. Als beispiel der behandlung dieser
angelsächsischen endsylben, welche auch auf die schwachen, späterhin
stummen oder wegfallenden endsylben der französischen wörter übertragen
wird, möge der anfang des prologs zu den Canterbury Tales dienen:



Whanné | that A|pril wíth | his shóu|res só|te

The dróugh|tĕ of Márch | hath pér|ced tó | the ró|te,

And ba|thed év|ĕry véi|nĕ in swíche | licóur

Of whích|ĕ vertú|ĕ engéndred ís | the flóur.

Whan Zé|phirús | ekĕ with | his só|te bré|the

Enspí|red háth | in év|ĕry hólt | and hé|the

The tén|dre cróp|pes, ánd | the yón|ge són|ne

Hath ín | the Rám | his hál|fe cóurs | yró|nne, u. s. w.


Die gleiche rhythmische geltung dieser alten angelsächsischen
endsylben finden wir bei Chaucer’s zeitgenossen und unmittelbaren
nachfolgern auf dem felde der englischen oder schottischen poesie bis zu
Spenser herab, bei welchem jene alten beugungssylben und ausgänge der
wörter zwar spärlich vorkommen, aber doch noch vorhanden sind, wie
folgende verse aus der Fairy Queen, Book VII. Canto 7 zeigen:





That wéll | mag sée|men trúe: | for wéll| I wée|nĕ

Then lét me ásk | you thís | withóu|ten blá|mĕ.



Occleve. Lydgate.
Nach Gower und Chaucer ist das feld der englischen literatur länger als
ein jahrhundert unfruchtbar. Warton in seiner geschichte der englischen
poesie und Ritson in seiner Bibliographia Poetica haben sich zwar
bemüht, diese weite lücke durch die namen einer grossen anzahl
vergessener dichterlinge auszufüllen, so dass letzterer zwischen Chaucer
und Lord Surrey an 70 englische dichter zählt. Von allen verdienen aber
nur zwei einer besonderen erwähnung, Occleve und Lydgate. Thomas
Occleve wird von Warton um das jahr 1420 gesetzt. Von ihm sind
eine anzahl kleinerer gedichte auf uns gekommen, von denen im jahre 1796
von Dr. Askew sechs ausgewählt und veröffentlicht wurden, und ein
längeres gedicht De Regimine Principum, welches nach einem lateinischen
original desselben titels gearbeitet, aber nie gedruckt worden ist.
Occleve ist ein träger und ungeschickter nachahmer Chaucer’s, den er
auch als sein vorbild verehrt und wahrscheinlich persönlich gekannt hat.
Viel bedeutender ist John Lydgate, der mönch von Bury, dessen
blüthe nach Warton um das jahr 1430 fällt. Lydgate war, sagt der
geschichtsschreiber der englischen poesie, nicht allein der dichter des
klosters, sondern aller welt: „If a disguising was intended by the
company of goldsmiths, a mask before his Majesty at Eltham, a maygame
for the sheriffs and aldermen of London, a mumming before the Lord
Mayor, a procession of pageants from the creation for the festival of
Corpus Christi, or a carol for the coronation, Lydgate was consulted,
and gave the poetry.“ Von Lydgate’s dichterischer fruchtbarkeit giebt
sein literarischer nachlass187 den besten beweis. Ritson zählt ungefähr 250 gedichte
auf, welche diesem autor zugeschrieben werden. Sein hauptwerk besteht
aus neun büchern „tragödien“ über den fall von fürsten und ist eine
übersetzung eines lateinischen werkes des Boccaccio. Gedruckt wurden die
tragödien zu London

zur zeit Heinrich’s VIII. Ausserdem verdienen unter Lydgate’s gedichten
noch bemerkt zu werden The History of Thebes und The destruction of
Troy, beide mit antikem stoff, welcher allmälig in gebrauch kommt. Was
von den persönlichen verhältnissen des dichters bekannt ist, beschränkt
sich darauf, dass er Frankreich und Italien bereist und sich mit der
dichtkunst dieser länder vertraut gemacht hatte. Dass er aus der
fabrikation von gedichten und gelegentlich auch von handschriften ein
gewerbe machte, geht aus manchen nachrichten hervor; auch errichtete er
in seinem kloster eine schule für den unterricht junger personen aus
höheren ständen in der metrik und verskunst.

Hawes. Barklay.
Auf Lydgate’s schultern steht Stephan Hawes, welcher sein
grösseres gedicht „Pastime of Pleasure, or the Historie of Graunde Amour
and la bel Pucel“ im jahre 1506 vollendete (gedruckt 1517 von Wynkyn de
Worde). Man würde nach diesem titel in dem buche kaum eine gelehrte
moralische allegorie erwarten, in denen die sieben Wissenschaften des
triviums und quadriviums und daneben noch ein ganzes heer
personificirter tugenden und guter eigenschaften auftreten. Der
dichterische werth des langen werkes ist bei aller gelehrsamkeit und
philosophie sehr gering zu schätzen, indessen sind die Verdienste Hawes’
um die volkssprache nicht zu verkennen. Hawes scheint in Oxford erzogen
worden zu sein und viele reisen auf dem festlande gemacht zu haben; er
bekleidete unter Heinrich VII. ein hofamt. Alexander Barklay,
welcher ebenfalls in dieser zeit lebte, aber in hohem alter erst 1552
starb, ist zwar kein selbstständiger dichter, sondern nur ein
übersetzer, als solcher aber durch seine bearbeitung des narrenschiffs
von Sebastian Brandt bekannt, welche im jahre 1508 gedruckt wurde.
Barklay benützte zu seiner arbeit eine französische und lateinische
übersetzung des originals und bereicherte dasselbe mit einer
beträchtlichen anzahl narrheiten, welche er unter seinen eigenen
landsleuten fand. Dieses giebt dem werke einen besonderen werth als ein
denkmal der damaligen englischen sitten.



Skelton.
Alle diese nachfolger Chaucer’s haben ersichtlich mit der sprache, in
welche sie ihre gedanken und bilder kleiden

wollen, zu kämpfen. Während sich bei Chaucer die worte mit den gedanken
zugleich darboten und im leichten flusse auf einander folgen, ist es das
hauptstreben seiner nachahmer und nächsten nachfolger, die worte zu
bewältigen und sie zur aufnahme der gedanken geschickt zu machen. Die
versification steht über der poesie. Der erste wirkliche dichter, dem
wir nach Chaucer begegnen, ist John Skelton, geboren um 1460. Er
studirte zu Cambridge, begann zwischen 1480 und 1490 gedichte zu
schreiben und zu veröffentlichen, während welcher zeit er in Oxford zum
dichter gekrönt (poet laureate) wurde, welche ehre ihm im jahre 1493
auch in Cambridge zu theil wurde. Im jahre 1498 empfing er die
priesterweihe, wurde wahrscheinlich um dieselbe zeit zum erzieher des
jungen prinzen, nachmaligen Heinrich’s VIII., ernannt, später zum
pfarrer (rector) von Dysse in Norfolk befördert und starb 1529 im
Sanctuarium der Westmünster-abtei, wohin er vor der rache des cardinals
Wolsey, seines früheren beschützers, geflohen war, nachdem er ihn mit
spottgedichten verletzt hatte. Als gelehrter besass Skelton einen
europäischen ruf, und der grosse Erasmus pflegte ihn „Britannicarum
literarum decus et lumen“ zu nennen. Seine lateinischen verse zeichnen
sich durch ihren geist und ihre classische reinheit aus. Seine
englischen gedichte besitzen grosse leichtigkeit, ja ungebundenheit der
verse, lebendigkeit und frische der sprache und eine unerschöpfliche
phantasie. Seine satyrischen gedichte erhielten durch diese
eigenschaften einen besonderen reiz, aber auch eine besondere schärfe,
welche den hass und die verfolgung des cardinals Wolsey wohl erklärlich
finden lässt. Skelton’s satyre auf denselben, oder das „little book,“
wie er sie bezeichnet, hat den titel „Why come ye not to court?“ und
enthält 1300 verse. Ein anderes satyrisches gedicht Skelton’s, sein
Bouge of Court (Bouche à Court) ist in strophen von sieben zehnsylbigen
jambischen versen geschrieben. Auch im drama versuchte sich Skelton und
lieferte „a goodly interlude and a merry“ unter dem titel Magnificence;
dasselbe ist gereimt und von beträchtlichem umfange. Nach dem geschmack
der zeit ist es allegorisch-moralisch, und unter den personen treten
felicity,

liberty, measure, counterfeit, countenance, crafty conveyance, cloaked
collusion, courtly abusion auf. Aber auch im einfachen und sentimentalen
war Skelton ausgezeichnet. Vielleicht ist sein „Book of Philip Sparrow,“
eine lange komische elegie auf den von einer katze in dem nonnenkloster
zu Carow bei Norwich erwürgten sperling der schönen Jane Scroop das
beste gedicht Skelton’s. Vorzüglich anmuthig ist der zweite theil
desselben, The Commendation of the „goodly maid,“ in seiner einfachen
und reizenden natürlichkeit zu lesen. Der refrain:



For this most goodly flower,

This blossom of fresh colour,

So Jupiter me succour,

She flourisheth new and new

In beauty and virtue;

Hac claritate gemina,

O Gloriosa femina, etc.


kehrt so plötzlich und unerwartet und doch so natürlich wieder, dass
es den eindruck macht, als sollten die wechselnden verschlingungen eines
lebendigen tanzes durch eine einfache figur aufgelöst werden.188



Mysteries.
Die früheste erwähnung scenischer vorstellungen in England findet sich
bei Matthew Paris, welcher erzählt, dass Geoffrey, nachmaliger abt von
St. Albans, als schulmeister zu Dunstable die legende der heiligen
Katharina pantomimisch und mit erklärung in französischer sprache von
seinen schülern darstellen liess. Dieses muss vor 1120 geschehen sein.
Man nannte solche vorstellungen, wo die mimen auch bald die erklärer
ihrer darstellung wurden und damit den monolog und später den dialog
verbanden, von ihrem stoffe miracle-plays oder mysteries. Nach und nach
erhielten dieselben eine solche ausdehnung, dass sie nicht stunden,
sondern tage und selbst wochen dauerten, wie z. B. die aufführung
der weltschöpfung zu Skinnerwells im jahre 1409. Obgleich die mysterien
anfänglich unter der besonderen leitung der geistlichkeit standen, in
den kirchen und klöstern aufgeführt wurden und auf die weckung des
religiösen und

kirchlichen sinnes unter dem volke berechnet waren, so arteten sie doch
bald aus und scheinen als öffentliche spectakelstücke mehr zur
belustigung, als zur erbauung des volkes gedient zu haben.



The Harrowing of Hell.
Schon unter der regierung Heinrich’s II. 1154-1189 wurden in London
märtyrergeschichten der heiligen aufgeführt. Von dem jahre 1268 bis
1577, wo sie aus der mode kamen, wurden mysteries alljährlich zu
Chester, dann auch in anderen grösseren Städten189 aufgeführt, anfänglich unter der
leitung von geistlichen, welche auch ihre verfasser waren, später von
zünften und gilden, theils auf öffentlichen plätzen, theils auf bühnen,
ja auf räderkarren. Bis in das 14. jahrhundert bediente man sich der
lateinischen, später unter der regierung Eduard’s III. 1327-1377 bereits
der volkssprache. Das älteste stück dieser sogenannten mysterien in
englischer sprache von einem pergament Ms. der Harley’schen sammlung im
brittischen museum ist The Harrowing of Hell.190 Das drama stammt wenigstens aus der
regierung Eduard’s II., wenn es nicht vielleicht noch älter ist, und
besteht aus prolog und epilog und den dazwischen liegenden gesprächen
von neun personen Dominus, Sathan, Adam, Eva u. s. w.



Moralities.
Da die mysteries, welche mehr und mehr nur dem vergnügen des volkes
dienten, sogar in obscönitäten verfielen und trotz ihres kirchlichen
Stoffes zu blossen carricaturen herabsanken, so trat endlich die
geistlichkeit dagegen auf und verbot sie. Unterdessen war es aber sitte
geworden, in diesen spielen menschliche und geschichtliche charaktere

mit abstracten personificationen von tugenden, lastern
u. s. w. zu vermischen, woraus dann die sogenannten moral
plays oder moralities entstanden, welche sich besonders bei hofe und den
grossen des landes in gunst setzten und den dichtern gelegenheit gaben,
ihren scharfsinn und witz in erfindung und anordnung der neuen stoffe,
und ihre phantasie und verskunst bei der ausführung derselben zu zeigen.
Bei krönungen, hoffesten, feierlichkeiten der grossen erschienen masken,
meist historische personen, Cäsar, Carl der grosse, Alexander
u. s. w.; allegorische personificationen, tugenden, laster,
die gerechtigkeit, die wahrheit, der frieden u. s. w. hielten
anreden und unterhielten sich auch unter einander, wodurch eine
verschmelzung religiöser, moralischer und weltlicher charaktere erfolgte
und die einführung des eigentlichen dramas vorbereitet wurde. In den
moralities trat gewöhnlich ein witziger, schadenfroher und lüderlicher
charakter unter dem namen „Vice“ auf. Ursprünglich scheint derselbe eine
allegorische durchführung der idee des lasters gewesen zu sein, allein
allmälig erhielt dieser charakter menschliche individualität und bildete
die grundlage zu dem späteren englischen punch. Der teufel, ein
charakter, der in den alten stücken selten fehlte, wurde meist in
gesellschaft des lasters eingeführt und musste manchen schlag von ihm
erdulden.



Interludes.
Obwohl solche scenische vorstellungen noch immer von zünften, zuweilen
auch von schülern und studenten gegeben wurden, so finden sich doch
andeutungen, dass die kunst scenischer aufführungen gegen das ende des
15. jahrhunderts professionirt zu werden anfing. So besass der
berüchtigte Richard III. noch als herzog von Gloucester eine
spielertruppe. Heinrich VII. von 1485 bis 1509 hielt deren zwei und
interessirte sich besonders für alle arten von schaustellungen. In seine
zeit fällt auch der moralities grösste ausbildung, welche man gewöhnlich
so einrichtete, dass zur aufführung nur fünf personen nöthig waren, da
nie mehrere auf einmal auftraten und zwei, auch drei rollen von einem
darsteller gegeben werden konnten, wenn es nöthig war. Allein der
prunkliebende Heinrich VIII. von 1509 bis 1546 fand diese

kleine zahl nicht ausreichend, sondern stellte 1514 acht Players of
Interludes an, wie damals die dramatischen darstellungen hiessen, welche
achtzehn minstrels, musikanten und sänger—meist Deutsche und
Italiener—verherrlichten. Die hoffeste, welche den allgemeinen
namen Revels führten, wurden von einem hohenpriester der
ausgelassenheit, Abbot of misrule genannt, geleitet und beaufsichtigt.
Da die interludes meist gelegenheitsgedichte waren, so ist der grösste
theil derselben verloren gegangen.




II. Schottische Dichter.



Schottische Dichter.
Während in England unter der regierung Eduard’s III. der volkscharakter
in religiöser, politischer und literarischer beziehung eine andere,
nicht mehr normännisch-französische, sondern nationale, d. h.
englische richtung nahm, hatten auch die Schotten eine heldenzeit, ihre
Wallace und Bruce zu ende des 13. und anfang des 14. jahrhunderts
gehabt, welche für die unabhängigkeit ihres vaterlandes gegen Eduard I.,
Eduard II. und Eduard III. stritten. Von natur romantischer und
poetischer als die Engländer, verarbeiteten die Schotten im 14.
jahrhundert den grossartigen nationalen stoff, welchen ihnen diese
unabhängigkeitskämpfe gegeben hatten, in ihrer mit dem nordenglischen
idiom verwandten sprache, welche, weniger mit dem Französischen
vermischt, ihre abkunft von den nördlicheren germanischen stämmen,
welche von dem 5. bis zum 11. jahrhundert den norden England’s und die
sogenannten Niederlande (lowlands) von Schottland zum Schauplatz ihrer
niederlassungen und kriegerischen einfälle machten, nicht
verleugnete.



Evrard.
Zwar hatte die normännisch-französische literatur im 12. und 13.
jahrhundert ihren weg auch nach Schottland gefunden, das Französische
war, wie in England auch in jenem lande die sprache des hofes geworden,
und in Schottland wie in England fanden die normännischen trouvères ihre
nachahmer. Evrard, ein mönch zu Kirkham in Yorkshire, im jahre
1150 von könig David I. zum ersten abt der neugegründeten abtei von
Holme-Cultraine in Cumberland ernannt, schrieb eine metrische
übersetzung der sogenannten distichen

des Cato in französischer sprache mit abwechselnden männlichen und
weiblichen reimen. Malcolm, der erbe der schottischen krone, floh nach
der ermordung Duncan’s durch Macbeth im jahre 1039 nach England und
verweilte daselbst siebzehn jahre, hauptsächlich am hofe Eduard’s des
bekenners von 1041-1065, welcher, in der Normandie erzogen, das
Französische mit vorliebe sprach. Die schottische münze vom jahre 1165
trägt eine französische inschrift, und könig Alexander III. sprach den
krönungseid Latine et Gallice, d. h. er las die alte lateinische
formel und dann eine übersetzung in französischer sprache.

Schottischer Dialekt.
Späterhin, als sich England in seiner staats- und kirchenpolitik von
Frankreich ablöste und seinen eigenen weg ging, der es für das jenseits
des kanals verlorene gebiet auf die eroberung des nordens als eine
natürliche entschädigung hinwies, schloss sich Schottland zum schutze
seiner unabhängigkeit kirchlich und politisch sogar noch mehr an
Frankreich an. Dessenungeachtet drang das Französische nicht in dem
masse in die schottische volkssprache ein, als in England, welches unter
normännisch-französischer herrschaft drei jahrhunderte hindurch in
fortwährender persönlicher Verbindung und wechselwirkung mit Frankreich
stand. Der schottische dialekt unterschied sich durch beibehaltung einer
grossen anzahl wörter germanischen ursprungs, welche bei Chaucer schon
durch französische ersetzt sind, durch eine breitere aussprache der
vokale und eine härtere der consonanten, unter welchen der gutturallaut
ch, welcher im Englischen verschwindet, zu erkennen ist. So findet sich
bei Barbour nocht für nought oder not, wrechyt für wretched, mycht für
might, ficht für fight, lichtly für lightly, faucht für fought, raucht
für raught, reached u. s. w. Eine andere eigenthümlichkeit
Barbour’s ist die alte participialform and für ing: fechtand für
fighting, takand für taking, givand für giving, fleeand für fleeing.
Indessen kommen beinahe eben so viele participia auf ing vor: fechting,
thristing, girning, graning u. s. w., welche form bei Chaucer
die vorherrschende ist, obwohl auch die participialendung and bei ihm
noch nicht ganz verschwunden ist. Für die alte imperfect- und
participialendung

de und ed steht regelmässig der härtere laut it oder yt: hangyt für
hanged, yarnyt für yearned, levyt für lived, cowplyt für coupled,
assayit für assayed, lovyt für loved, callit für called, lispit für
lisped u. s. w. Die 3. person des praesens hat das alte dh
oder th gewöhnlich in ein is oder ys verwandelt: giffis für gives, levys
für lives, steris für steers (jedoch auch noch failythe für fails).
Ebenso findet sich is oder ys für die alte pluralendung as (es): armys
für armes, sterapys für stirrups. Für den vokal o ist oft a gesetzt:
wald für would, na für no, ga für go, strak für stroke, clave für clove
(cleft), warld für world, mar für more, knaw für know, shaw für show.
Von der späteren eigenthümlichkeit des schottischen accentes, das einem
vokale folgende l am ende der sylben abzuwerfen, oder mit dem vokale zu
verschmelzen (a’ für all, fa’ für fall, fu’ oder fou’ für full,
pow, how für pole, hole) findet sich bei Barbour noch keine spur, wohl
aber finden sich bereits elisionen von r und k: ma’ für more, ourta’ für
overtake; dagegen braucht Barbour schon die formen: thai, thaim und thar
für they, them und their, wo Chaucer noch die alte form hey oder hi, hem
und hir oder her hat. Es möge hierbei bemerkt werden, dass die alten
schottischen dichter Barbour, Dunbar und sogar noch Lyndsay ihre sprache
die englische nennen und mit recht, da die Schotten (nicht die
gälischen, oder celtischen Bergschotten) von den alten Angeln abstammen.
Erst später wurde von den Engländern die in Schottland gesprochene
volkssprache bis auf den heutigen tag als schottischer dialekt (broad
Scotch) bezeichnet, während die Schotten, besonders im 16. jahrhundert,
aus politischer abneigung ebenfalls anfingen, ihr heimisches idiom im
gegensatze zum Englischen schottische sprache zu nennen.



Barbour.
Der erste einer reihe von schottischen dichtern war John Barbour,
archidiaconus von Aberdeen um das jahr 1357, so dass sein geburtsjahr
bald nach 1320 gesetzt werden kann. Als archidiaconus von Aberdeen ist
Barbour in einem schutzbriefe genannt, den ihm Eduard III. auf wunsch
David de Bruce’s (des königs David II. von Schottland) ausstellte, und
worin er ihm und drei anderen gelehrten gestattete, nach England zu
kommen, um auf der universität von Oxford zu

studiren. Ausser diesem geleitscheine sind noch drei andere aus den
jahren 1364, 1365 und 1368 vorhanden, welche dem dichter theils zu
demselben zwecke, um in Oxford zu studiren, theils dazu bewilligt
wurden, um durch England nach Frankreich, vornehmlich nach St. Denis in
literarischen absichten zu reisen. Im jahre 1357 war Barbour einer der
beiden delegaten des bischofs von Aberdeen, um in Edinburgh über die
auslösung des königs aus der englischen gefangenschaft zu berathen. In
seinen späteren lebenstagen scheint Barbour die königliche gunst in
besonderem grade genossen zu haben, indem er sich im genusse von zwei
pensionen, die aus den königlichen zöllen und steuern von Aberdeen
gezahlt werden mussten, befand. Eine notiz in den acten der stadt
Aberdeen aus dem jahre 1471 bemerkt, dass die zweite pension ihm
ausdrücklich wegen anfertigung eines werkes über „die thaten könig
Robert’s I.“ bewilligt worden sei. An einer stelle des „Bruce“ sagt
Barbour, dass er damals im jahre 1375 mit der ausarbeitung desselben
beschäftigt war. Sein tod fand wahrscheinlich im jahre 1395 statt. Von
Barbour’s grosser reimchronik war lange zeit nur ein einziges manuscript
aus dem jahre 1489 bekannt, welches zu Edinburgh in der Advocates
Library aufbewahrt wird. Es ist jedoch eine zweite handschrift in der
bibliothek von St. John’s College zu Cambridge entdeckt worden. Der
älteste druck von Barbour’s gedicht mag gegen ende des 16. jahrhunderts
vorgenommen worden sein, obwohl sich kein exemplar mit einem titelblatte
von dieser alten ausgabe erhalten hat. Seit dem jahre 1616 ist das buch
indessen erweislich verschiedene male aufgelegt worden.191



Barbour’s Bruce.
„The Bruce,“ in vierfüssigen Jamben geschrieben, ist ein sehr langes
gedicht, welches Pinkerton in zwanzig, Jamieson in vierzehn bücher
getheilt hat. Es schildert die geschichte von Schottland, vorzüglich
aber die schicksale des

grossen Bruce von dem tode Alexander’s III. im jahre 1286 oder vielmehr
von des ersteren bewerbung um die krone nach dem tode Margareth’s 1290,
als Eduard I. seine ansprüche als oberherr über Schottland erhob, bis
zum tode von Bruce (Robert I.) im jahre 1329. Ausser Bruce ist
dessen beständiger gefährte und mitkämpfer, James Douglas, welcher des
freundes herz in das heilige land trug, der held des werkes. Sein
verfasser nennt es ein „romaunt,“ verheisst aber nichts als wahre
begebenheiten zu schildern, indem er am schluss seines vorwortes gottes
beistand anruft, dass er nichts sagen möge als die wahrheit. In der that
ist auch Barbour’s werk immer als eine authentische und historische
schilderung von Andrew von Wyntoun bis zu den neuesten
geschichtsschreibern, welche Barbour’s schrift als quelle benutzten,
anerkannt worden; denn diejenigen verschönerungen und zusätze, welche
die romantik beanspruchte, sind leicht von den geschichtlichen
grundlagen zu unterscheiden.


Barbour’s charakter, so weit er sich aus seinem werke erkennen lässt,
war edel und aufrichtig, sein verstand erleuchtet, sein herz gross und
sein gefühl warm. Auch als geschichtsschreiber zeichnet er sich
vortheilhaft aus, indem ihn seine vaterlandsliebe, selbst da, wo er den
furchtbaren druck Eduard’s I. schildert, nicht verleitet, in ausbrüche
der wuth zu verfallen; ebenso wird die tapferkeit und ausdauer der
schottischen helden von ihm zwar mit bewunderung und wärme, aber nicht
durch übertreibungen gefeiert. Mässigung und selbstbeherrschung sind die
haupttugenden Barbour’s als dichter und als geschichtsschreiber. In
folgenden worten verherrlicht der dichter der schottischen
unabhängigkeitskriege die selbstständigkeit und freiheit:



A! fredome is a nobill thing!


1) makes.  
2) have.

Fredome mayse1) man to haiff2) liking!

Fredome all solace to man giffis:

He levys at ese that frely levys!

A noble hart may haiff nane ese,

Na ellys nocht that may him plese,



3) fails.  
4) over.  
5) eigenschaft, knechtschaft.  
6) thraldom.  
7) perquire, genau.

Gyff fredome failythe3): for fre liking

Is yearnyt our4) all othir thing.

Na he, that ay hase levyt fre,

May nocht knaw weill the propyrte,5)

The angyr, na the wrechyt dome,

That is cowplyt to foule thyrldome.6)

Bot gyff he had assayit it,

Than all perquer7) he suld it wyt;

And suld think fredome mare to pryse

Than all the gold in warld that is.192


Ausser dem „Bruce“ wird noch ein anderes werk Barbour’s, eine
metrische chronik „The Broite“ (Brute), welche die geschichte der
schottischen könige von dem fabelhaften Brutus ab enthielt, von dem
geschichtsschreiber Andrew of Wyntoun mehrere male erwähnt. Es ist
jedoch bis jetzt noch keine handschrift dieses zweiten werkes Barbour’s
entdeckt worden. Dass die sprache Barbour’s durch spätere copisten keine
wesentlichen umänderungen erfahren haben könne, ist daraus ersichtlich,
dass Wyntoun, welcher nur kurze zeit nach Barbour lebte und schrieb, und
dessen werk in einer handschrift aus dem jahre 1430 erhalten ist,
längere stellen aus Barbour’s gedicht in derselben fassung, kaum mit
irgend einer abweichung von der von Jamieson benützten handschrift,
mittheilt. Leider! haben die englischen herausgeber sich nicht enthalten
können, wenigstens orthographische änderungen in den einzelnen Wörtern
vorzunehmen.



Andrew of Wyntoun.
Der früheste nachahmer Barbour’s war Andrew of Wyntoun,
oder wie er sich selbst schreibt, Androwe of Wyntoune, ein domherr von
St. Andrews und prior des klosters von St. Serf’s Inch in Lochleven,
welches von St. Andrews abhängig war. Er soll um das jahr 1350 geboren
worden sein und seine „Orygynale Cronykill of Scotland“ in den ersten
zwanzig jahren des 15. jahrhunderts vollendet haben. Wyntoun schrieb in
dem metrum, aber nicht mit demselben

durch ernste Studien gereiften geiste und durch vielfache reisen
geläuterten geschmacke seines vorbildes. Indessen hat Wyntoun seine
verdienste als chronist, indem er wie Barbour diejenigen theile der
schottischen geschichte, deren zeit er zunächst stand, mit
gewissenhafter treue und benutzung der besten quellen schildert. Das
werk beginnt, wie gewöhnlich bei den gereimten chroniken der damaligen
zeit, mit erschaffung der welt und führt in neun büchern bis zum jahre
1408, indem es sich zuletzt ausschliesslich mit schottischer geschichte
beschäftigt. Es ist bemerkenswerth, dass ein beträchtlicher theil von
Wyntoun’s chronik nicht seine eigene arbeit, sondern die eines anderen
gleichzeitigen schriftstellers ist; diese einlage geht vom 19. c. des
achten bis zum 10. c. des neunten buches und umfasst die zeit von 1324
bis 1390, was Wyntoun zu anfang und zu ende des fremden Stückes, dessen
vorzüge vor seiner eigenen arbeit er rühmt, auf das genaueste und
gewissenhafteste angiebt. Das ganze werk ist wichtig als eine
schilderung der damaligen sitten und denkart und als eine sammlung
historischer anekdoten, wie sie in den klöstern sich weiter erzählten.193



Hutcheon. Clerk of Tranent.
Ausser den beiden genannten blühten noch andere romanzendichter und
reimende chronisten in Schottland bis gegen mitte des 15. jahrhunderts.
Einer derselben, namens Hutcheon, mit der näheren bezeichnung „of
the Awle Ryall“ (of the Hall Royal) schrieb einen versificirten roman
unter dem titel „Geste of Arthur.“ Ein anderer, Clerk of
Tranent, war der verfasser eines romans The Adventures of Sir
Gawain, von welchem zwei gesänge erhalten sind. Sie sind in 13sylbigen
versen mit abwechselnden reimen und häufigen spuren der alliteration in
einer schwer verständlichen sprache geschrieben.



Blind Harry.
Der bedeutendste dieser schottischen romanschriftsteller ist unstreitig
der blinde sänger Henry (Blind Harry), von welchem das berühmte
gedicht von dem leben und den thaten Wallace’s herrührt. Der lateinische
chronist John Major,

welcher um 1469 geboren sein soll, gedenkt dieses einst überaus
beliebten gedichtes in folgender weise: „das ganze werk von William
Wallace hat Henry, ein blindgeborner, in der zeit meiner kindheit (meae
infantiae) in volksthümliche verse gesetzt, in welchen er geschickt war.
Er ging umher und recitirte seine verse vor den grossen (coram
principibus) und erwarb sich dadurch nahrung und kleidung, deren er
würdig war (victum et vestitum, quo dignus erat).“ In dem gedichte
selbst kommt keine anspielung auf die blindheit des autors vor, worauf
man auch aus den oft vorkommenden schilderungen einzelner scenen nicht
schliessen sollte. Im übrigen muss der blinde Heinrich mit den
romantischen sagenkreisen seiner zeit gut bekannt gewesen sein, denn er
macht an verschiedenen stellen anspielungen auf den gewöhnlichen
romanzenstoff, welcher die Schicksale Hector’s, Alexander’s des grossen,
Julius Caesar’s und Carl’s des grossen behandelt. Merkwürdig ist es,
dass der dichter gegen ende seines werkes ausdrücklich erklärt, es sei
durchaus eine übertragung aus dem Latein. Als verfasser der lateinischen
quelle oder quellen werden Maistre John Blair und Sir Thomas Gray,
pfarrer von Libertown, von ihm selbst genannt, von denen der erstere als
ein „worthy clerk, baith wise and right savage“ und als „lewit (loved,
geliebt) before in Paris town amang maistres in science and renown“
geschildert wird. Blair sei mit Wallace in die schule gegangen (Wallace
and he at hame in schul had been) und habe nebst Sir Thomas Gray die
thaten Wallace’s am besten gekannt; auch habe der bischof Sinclair,
damals Lord of Dunkeld, welcher das buch Blair’s in die hand bekommen,
es als sehr treu und richtig anerkannt, (himself had seen great part of
Wallace deed), weshalb er es auch habe nach Rom an den papst schicken
wollen, damit dieser sein urtheil darüber abgebe. Der blinde Heinrich
selbst war übrigens ein patriotischer Schotte, welcher im eingange
seines gedichtes von den südlichen stammesgenossen in England sagt:



Our auld enemies comen of Saxons blud,

That never yet to Scotland wald do gud:

It is weil knawn on mony divers side


How they have wrought into their mighty pride

To hald Scotland at under evermair:

But God above has made their might to pair.


„The Wallace,“ welches ein langes gedicht in zehnsylbigen jambischen
versen ist, war seiner zeit noch beliebter in Schottland, als „the
Bruce,“ was sich theils aus der grösseren volksthümlichkeit seines
helden Wallace, theils aus der grösseren lebendigkeit und begeisterung
des autors erklären lässt. Harry’s buch mag vielleicht schon 1520 zu
Edinburgh gedruckt worden sein; der gegenwärtig als ältester bekannte
druck ist in 4. und rührt aus dem jahre 1570 her. Im 17. und 18.
jahrhundert wurde „Wallace“ mehrmals von neuem aufgelegt und dabei
vielfach modernisirt und verändert.194 Eine paraphrase des werkes in das heutige
Schottisch von William Hamilton of Gilbertfield ist lange zeit ein
lieblingsbuch der schottischen bauern und dasjenige buch gewesen,
welches den schlummernden dichtergeist von Robert Burns weckte. Folgende
verse des blinden Harry werden von Chamber’s Encyclopaedia in der
ursprünglichen orthographie der handschrift mitgetheilt:



So on a tym he desyrit to play

In Aperill the three and twenty day,

Till Erewyn wattir fysche to tak he went,

Sic fantasye fell in his entent.


1) ging  
2) ere noon  
3) bitter, schwer.

To leide his net a child furth with him yeid;1)

But he, or nowne,2) was in a fellowne3) dreid.

His swerd he left, so did he neuir agayne;

It dide him gud, supposs he sufferyt payne.195



Jacob I.
Schottland hatte im anfange des 15. jahrhunderts sogar einen
königlichen dichter, Jacob I, Verfasser des „King’s
Quhair“196
(king’s quire, king’s book), eines allegorischen

gedichtes in zehnsylbigen jambischen versen und siebenzeiligen strophen,
dessen gegenstand die liebe des in englischer gefangenschaft
schmachtenden königs zur Lady Joanna (Jane) Beaufort ist, seiner
späteren gattin, welche er von dem fenster seines in dem runden thurme
des schlosses zu Windsor befindlichen gefängnisses in dem darunter
liegenden garten zum ersten male gesehen haben soll. Das gedicht ist
aller wahrscheinlichkeit nach während des königs aufenthalt in England
vor seiner heirath, welche im jahre 1424, einige monate vor seiner
rückkehr nach Schottland stattfand, geschrieben worden. Dass Jacob I,
welcher seit seinem 11. jahre neunzehn jahre in England gelebt hatte,
trotz seiner schottischen aussprache einiger worte dem wesen nach
vielmehr ein englischer, als ein schottischer dichter genannt zu werden
verdient, dürfte besonders daraus hervorgehen, dass er Chaucer und Gower
seine Vorbilder und meister nennt:



—maisters dear


Gower and Chaucer, that on the steppes sate

Of rhetorick while thay were livand here,

Superlative as poets laureate,

Of morality and eloquence ornate.


Jacob I. ist in der that einer der frühesten und glücklichsten
nachahmer Chaucer’s. Während seiner regierung Schottland’s bis zum jahre
1437, wo er ermordet wurde, soll Jacob in mehreren humoristischen
gedichten ländliche scenen beschrieben haben; jedoch können diese
gedichte nicht mit sicherheit auf ihn zurückgeführt werden: „Peebles to
the Play“ und „Christ’s kirk o’ the Green,“ welche man diesem dichter
zuschreibt, mögen vielmehr von seinem eben so begabten und ebenso
unglücklichen nachkommen Jacob V. (1513 zu Flodden erschlagen)
herrühren. Zwei andere berühmte komische balladen „The Gaberlunzie Man“
und „The Jolly Beggar,“ werden von einigen neueren, aber gewiss

ohne allen grund, ebenfalls einem der beiden genannten könige
angeschrieben.



R. Henryson.
Das traurige schicksal des königs Jacob, welches ihm eine englische
erziehung und eine vorliebe für die englischen dichter Chaucer und Gower
verlieh, war wahrscheinlich ursache zur verpflanzung dieser dichter und
nachahmung derselben in Schottland. Einer der frühesten bekannten
nachahmer Chaucer’s in diesem lande war Robert Henryson, oder
Henderson, von dessen persönlichkeit nicht mehr bekannt ist, als dass er
schulmeister zu Dumferling war und einige zeit vor 1508 in hohem alter
starb, weshalb man annimmt, dass er um die zeit, als Jacob I. nach
Schottland zurückkehrte, geboren sei. Henderson hinterliess eine schöne
idylle Robin and Makyne.197 Henderson’s hauptwerk ist indessen eine fortsetzung
von Chaucer’s Troilus und Cresseide, welche auch gewöhnlich mit diesem
gedichte unter dem titel „The Testament of Fair Cresseide“ zusammen
gedruckt wird. Henderson ist auch der verfasser einer versificirten
übersetzung von Aesop’s fabeln, von welcher ein Ms. (3865) in der
Harleyschen sammlung vorhanden ist.198 Auch wird „Orpheus und Eurydice“ in der sammlung
alter gedichte, welche unter dem titel „The knightly Tale of Golagrus
and Gawayne,“ etc. im jahre 1827 von Laing herausgegeben wurde,
Henderson zugeschrieben.



Dunbar.
Grösser als seine vorgänger ist der dichter Dunbar, welchen man
mit recht den schottischen Horaz nennen kann. Nachdem er seine bildung
auf der universität St. Andrews bis zum jahre
1479 erhalten hatte, trat Dunbar in den

franciskaner-orden (Grey Friars). Als mönch reiste er mehrere jahre lang
in Schottland, England und Frankreich umher, predigte und lebte nach der
ordensregel von den almosen der frommen, welche lebensart er selbst als
eine widerwärtige und als eine beständige übung von falschheit, betrug
und schmeichelei schildert. Endlich musste es ihm gelungen sein, dem
mönchsleben zu entkommen. Aus verschiedenen anspielungen in seinen
schriften ist zu schliessen, dass er von 1491 bis 1500 gelegentlich von
Jacob IV. gesandtschaften in fremde länder zugesellt wurde und als
solcher attaché England, Irland, Frankreich, Spanien, Italien und
Deutschland besuchte, wobei er sich die zufriedenheit seines königlichen
gönners erworben haben muss, indem ihm dieser im jahre 1500 eine pension
von 10 pfund verlieh, welche später auf 20 und endlich auf 80 pfund
erhöht wurde. Es ist zu vermuthen, dass der dichter von dem könige auch
bei den verhandlungen in betreff der heirath mit Margareth, tochter
Heinrich’s VII., welche 1503 statt fand, verwendet wurde. In den
folgenden jahren lebte Dunbar als hofdichter und gesellschafter des
königs am hofe, fühlte sich aber durchaus nicht glücklich, indem er oft
über das knechtische und abhängige leben, welches er führen müsse, klagt
und sich eine selbstständigere existenz wünscht. Der dichter überlebt
noch das jahr 1513 und mag um 1520 gestorben sein.


Seine werke,199 welche mit ausnahme einiger gedichte in einer
vergessenen handschrift länger als zwei jahrhunderte verborgen waren,
wurden erst zu anfang des 18. jahrhunderts bekannt. Namentlich war
Walter Scott ein grosser verehrer Dunbar’s, den er „alike master of
every kind of verse, the solemn, the descriptive, the sublime, the
comic, and the satirical“ nennt. Die grösseren gedichte Dunbar’s haben
theils einen allegorischen, theils einen moralischen, theils einen
komischen

inhalt. Eine grosse anzahl seiner kleineren gedichte sind lyrische
ergüsse und betrachtungen über den dichter selbst. Besondere erwähnung
verdienen The Thistle and the Rose und The Dance. Ersteres ist ein
hochzeitsgedicht zu ehren des königs Jacob IV. und der prinzessin
Margareth. Letzteres, vielleicht das bedeutendste aller, ist eine
schilderung der sieben todsünden, welche in der unterwelt eine höllische
fastnacht halten. Ein ausschliesslich moralisches gedicht, worin er die
irdische und die geistige liebe mit einander vergleicht, ist The Merle
and Nightingale; die amsel vertheidigt die erstere und schliesst ihre
Worte immer mit dem refrain:



A lusty lyfe in Luvis service bene,


während die nachtigall die geistige liebe vertritt und alle ihre
gedanken in den einen satz zusammenfasst:



All luve is lost bot upone God allone!


Die amsel wird bei dem wettgesang überwunden und stimmt endlich,
überzeugt von ihrem irrthum, in die worte der nachtigall freudig bewegt
ein. In seinen komischen gedichten erscheint Dunbar nach dem geschmack
und den sitten seiner zeit niedrig und unrein. Seine Twa Married Women
and the Widow und The Friars of Berwick gehören in diese klasse. Höchst
komisch ist die schilderung eines wettstreites zwischen einem schneider
und einem schuhmacher in der hölle. Dunbar’s kleinere gedichte,
subjective betrachtungen des lebens von seiner angenehmen sowohl als
unangenehmen seite, worin er einen vernünftigen lebensgenuss empfiehlt,
da das leben ungewiss sei, enthalten gedanken und lebensansichten, wie
wir sie in den gedichten des Horaz zu finden gewöhnt sind.



Gawin Douglas.
Ein anderer literarisch berühmter Schotte war Gawin Douglas,
geboren um das jahr 1474, ein jüngerer sohn Archibald’s, grafen von
Angus. Douglas wurde für die kirche erzogen und stieg in deren dienste
bis zum bischof von Dunkeld; er starb im jahre 1522 zu London an der
pest. An dichterischer kraft steht Dunbar weit über Douglas, dessen
poesie nicht natürlicher fluss der phantasie, sondern manier und
erkünstelte metrik ist. In seinen versificationen, welche einen
überfluss an neu aus dem Lateinischen und Griechischen

eingeführten wörtern, wie violate, purpurate, chrystalline, illumine,
illuminate, redemite, bestial, viol, emispery (hemisphere)
u. s. w., nebst einer grossen auswahl von ausdrücken aus der
alten mythologie enthalten, leuchtet das bestreben hervor, die aus dem
neubelebten studium der lateinischen und griechischen klassiker
gewonnene bildung auf die volkssprache überzutragen. Douglas war auch
der erste, welcher ein werk des klassischen alterthums, Virgils Aeneide,
in schottische verse übertrug. Jedem buche der Aeneide ist eine art von
prologue nach Chaucer’s weise vorgesetzt. Dieses für die damalige zeit
bedeutende werk vollendete Douglas im jahre 1513. Das grösste von
Douglas eigenen gedichten ist The Palace of Honour.200 In diesem Jacob IV. gewidmeten
gedichte stellt der dichter eine gesellschaft dar, welche zu dem Palace
of Honour pilgert; der dichter gesellt sich dazu und beschreibt die
reise. Ein anderes allegorisches gedicht von Douglas, King Hart, enthält
des dichters ansichten von dem menschlichen leben. Trotz der vielen
klassischen wörter und bilder hat Douglas seine gedichte in ganz breitem
Schottisch geschrieben, welches von dem damaligen Englisch weit mehr
abweicht, als die sprache aller seiner schottischen vorgänger.




III. Prosa.



Ayenbyte of Inwyt.
Nachdem nun die englische sprache das übergewicht über die französische
erlangt hatte und für den verkehr der gebildeten des volkes geeignet
befunden worden war, finden sich auch sogleich die anfänge einer
englischen prosa, während das Englische früher nur der volkspoesie
diente. Die erste probe englischer prosa, welche uns erhalten ist,
stammt aus dem jahre 1340 und ist im kentischen dialekt geschrieben. In
Ellis’s beiträgen zur malerischen geschichte England’s befinden sich
zwei auszüge aus dem Arundel manuscript Nr. 57, im brittischen museum.
Im anfange dieses

Ayenbyte of Inwit, gewissensbisse, überschriebenen Ms. befindet sich die
bemerkung: „This boc is dan Michelis of Northgate, ywrite an Englis of
his oȝene hand, thet hatte Ayenbyte of Inwyt; and is of the bochouse of
Saynt Austine’s of Canterberi under the letters CC.“ Der erste auszug
aus diesem Ms. enthält von fol. 42 die fabel von dem hunde, welcher
seinen herrn liebkoset, und dem esel, welcher es ihm nachthun will, aber
mit schlägen zurückgewiesen wird. Die zweite stelle von fol. 82 enthält
das datum des manuscripts und eine kurze metrische einleitung,



Nou ich wille thet ye ywyte hou hit if ywent

thet this boc is ywrite mid Engliss of Kent, etc.


wonach die kentische übersetzung des vaterunsers, des ave Maria und
des glaubens folgt:



201Pater
noster. Vader oure thet art ine hevenes, y-halȝed by thi name,
cominde thi riche, y-worthe thi wil ase ine hevene and ine erthe, bread
oure eche dayes yef ous today, and vorlet ous oure yeldinges, ase and we
vorleteth oure yelderes, and ne ous led naȝt in to vondinge, ae vri ous
uram queade. Zuo by hit. Ave Maria. Hayl Marie of thonke vol,
Lord by mid the, y-blissed thou ine wymmen, and y-blissed thet ouet of
thine wombe. Zuo by hit. Credo. Ich leve ine God, vader almiȝti,
makere of hevene and of erthe, and in Jesu Crist his zone on lepi oure
Lord, thet i-kend is of the holi gost, y-bore of Marie mayde, y-pyned
onder Pouns Pilate, y-nayled a rode, dyad, and bebered, yede doun to
helle, thane thridde day aros vram the dyade, steaȝ to hevenes, zit a
the riȝt half of God the vader almiȝti, thannes to comene he is, to deme
the quike and the dyade. Ich y-leve ine the holy gost, holy cherche
generalliche, mennesse of halȝen, lesnesse of zennes, of vlesse
arizinge, and lyf evrelestinde. Zuo by hit.





Mandeville.
Der älteste englische prosaiker ist Sir John Mandeville, geboren
zu St. Albans im jahre 1300. Nachdem er eine gute erziehung erhalten,
machte er in den jahren 1322 bis 1356 viele reisen im Orient und
beschrieb sie nach seiner rückkehr. Sein tod soll in Lüttich um das jahr
1371 erfolgt sein. Seine reiseabenteuer enthalten neben authentischem,
was er selbst sah und erlebte, viele fabeln und wundergeschichten des
mittelalters. Das buch ist oft gedruckt worden, am besten 1725 zu London
in 8., welcher druck der

neuesten ausgabe von J. O. Halliwell mit einleitung, anmerkungen
und glossarium, 8. London, 1839, zu grunde gelegt worden ist. In der
vorrede zu seinem werke zählt Mandeville die von ihm unternommenen
reisen und besuchten länder im Orient auf und giebt an, dass sein buch
hauptsächlich für diejenigen geschrieben sei, welche die heilige stadt
Jerusalem und die heiligen örter in dessen nähe besuchen wollten.
Schliesslich erwähnt Mandeville, dass er sein buch zuerst in Latein
geschrieben, es darauf in das Französische und aus dieser sprache
wiederum in die englische sprache übersetzt habe, „that every man of my
nacioun may undirstonde it.“ Von den vielen handschriftlichen exemplaren
von Mandeville’s „Voiage and Travaille“ stammen einige noch aus dem
vierzehnten jahrhundert. Es folgt eine probe seiner sprache:



202And ȝee schull
undirstonde that whan men comen to Jerusalem her first pilgrymage is to
the chirche of the Holy Sepulcr wher oure Lord was buryed, that is
withoute the cytee on the north syde. But it is now enclosed in with the
ton wall. And there is a full fair chirche all rownd, and open above,
and couered with leed. And on the west syde is a fair tour and an high
for belles strongly made. And in the myddes of the chirche is a
tabernacle as it wer a lytyll hows, made with a low lityll dore; and
that tabernacle is made in maner of a half a compas right curiousely and
richely made of gold and azure and othere riche coloures, full nobelyche
made. And in the ryght side of that tabernacle is the sepulcre of our
Lord. And the tabernacle is VIII. fote long and V. fote wyde, and XI.
fote in heghte. And it is not longe sithe the sepulcre was all open,
that men myghte kisse it and touche it. But for pilgrymes that comen
thider peyned hem to breke the ston in peces, or in poudr; therefore the
Soudan hath do make a wall aboute the sepulcr that noman may touche it.
But in the left syde of the wall of the tabernacle is well the heighte
of a man, is a gret ston, to the quantytee of a mannes hed, that was of
the holy sepulcr, and that ston kissen the pilgrymes that comen thider.





Johann von Trevisa.
Ein anderer prosaiker der damaligen zeit ist Johann von Trevisa.
Er übersetzte und erweiterte Higden’s Polychronicon in englischer
sprache auf den wunsch von Thomas Lord Berkeley, dessen kaplan er war,
und soll seine übersetzung 1387 vollendet haben. Sein buch wurde von dem

ersten englischen buchdrucker, Caxton, im jahre 1482 mit einer
fortsetzung bis zum jahre 1460 gedruckt, allein Trevisa’s text ist von
Caxton nicht bloss durch auslassen und einschieben von wörtern
verändert, sondern dessen alte sprache vollständig modernisirt worden.
„Ich, William Caxton, eine schlichte person,“ sagt der drucker, „habe
mich bemüht, erst das besagte buch Polychronicon ganz zu überarbeiten
und habe das grobe und alte (rude and old) Englisch, d. h. gewisse
worte, welche jetzt weder gebraucht, noch verstanden werden, zu ändern.“
Und doch war noch kein ganzes jahrhundert verflossen, seit Trevisa das
Polychronicon in das damalige Englisch übersetzte, ein beweis, wie
schnell sich die sprache im munde des volkes vor ihrer feststellung
durch gebildete schriftsteller und den buchdruck veränderte. Ausser dem
genannten werke übersetzte Trevisa mehrere andere werke in seine
muttersprache, von denen noch einige handschriftlich vorhanden sind.203



Wycliffe.
Die veränderung in der sprache des englischen volkes unter Eduard III.
hatte nicht allein politische, sondern auch kirchliche gründe. Eine
neue, gegen Frankreich gerichtete politik befreite England von der
herrschaft der französischen sprache, eine neue kirchliche richtung
sollte es von der übermacht des römischen stuhles und damit von dem
drucke der besonders zu kirchlichen zwecken verwandten, aber vom volke
nicht verstandenen lateinischen sprache erlösen. Die vergebung
englischer pfründen an fremde, besonders italienische geistliche, sowie
die erpressungen der päpstlichen legaten waren schon längst ein
gegenstand der beschwerde geworden, so dass unter Eduard III. und seinem
enkel Richard II. von dem parlamente mehrere gesetze gegen diese
übelstände erlassen wurden. Bei diesem streben gegen die päpstliche
macht fand könig und parlament eine mächtige hilfe in John
Wycliffe, geboren 1324, einem gelehrten geistlichen und professor
der theologie im Baliol-College zu Oxford, wo er bald nach dem jahre
1372 gewisse lehren und einrichtungen der römischen kirche, welche seit
der eroberung durch die

Normannen in England unbestritten gegolten hatten, anzugreifen begann.
In diesem streite wirkte Wycliffe durch rede und schrift und schrieb
eine anzahl aufsätze, einige von ihnen in englischer sprache, gegen die
übermacht des papstthums, den reichthum der höheren geistlichkeit, die
verweltlichung des clerus, das überhandnehmen der mönche, während er
zugleich durch sein hauptwerk, eine übersetzung der bibel in die
landessprache, dem volke die beweismittel in die hände zu geben suchte,
auf welche er sich in seinen streitschriften gegen seine mächtigen
gegner unter der höheren geistlichkeit stützte. Diese vollständige
übersetzung des alten und neuen testamentes, welche Wycliffe in seinen
letzten lebensjahren mit hilfe einiger freunde zwar nicht aus den
originalen, sondern nur aus der lateinischen vulgata ausführte, ist
sowohl in theologischer als sprachlicher beziehung ein werthvoller
überrest des englischen mittelalters. Wycliffe wurde mehrere male wegen
ketzerei verfolgt und in die grösste persönliche gefahr versetzt, aber
er entging theils durch günstige umstände, theils durch die freundschaft
des herzogs von Lancaster (auch Chaucer’s und Gower’s freund) der gefahr
und starb endlich 1384 als landpfarrer, nachdem er aus dem College
entfernt und gezwungen worden war, einige seiner ketzereien zu
widerrufen. Vierzig jahre nach dem tode Wycliffe’s wurden seine gebeine
zufolge eines beschlusses des concils von Constanz ausgegraben und
verbrannt, und die asche in einen bach geworfen. Sein geist wich aber
nicht mehr aus England, obwohl seine anhänger, die Lollarden, von dem
später die krone erlangenden hause Lancaster verfolgt und geopfert
wurden, um für den schwankenden thron in dem clerus eine stütze gegen
den adel zu gewinnen.


Die ganze bibelübersetzung Wycliffe’s ist noch handschriftlich
vorhanden, allein nur das neue testament ist gedruckt worden, zuerst in
fol. im jahre 1731, redigirt von dem Rev. John Lewis, später in 4. im
jahre 1810, redigirt von dem Rev. H. H. Baber, endlich in 4. im
jahre 1841 in Bagster’s English Hexapla. Die herausgabe des alten
testamentes von der Clarendon druckerei auf kosten der universität
Oxford und unter redaction des Rev. J. Forschall und Sir

Fr. Madden ist längst verheissen, aber das werk noch nicht erschienen.
Von den streitschriften Wycliffe’s sind ebenfalls einige gedruckt, die
übrigen handschriftlich aufbewahrt worden. Wycliffe’s styl ist zuweilen
etwas roh, besitzt aber kühnheit und kraft des ausdruckes, wodurch sich
sein grosser einfluss auf das volk erklärt; die sprache erscheint härter
und älter als Mandeville’s, welches vielleicht dem stoffe zuzuschreiben
ist. Folgendes ist eine probe aus dem alten testamente Exod.
chp. 15.



204Thanne Moises
song, and the sones of Israel, this song to the Lord; and thei seiden,
Synge we to the Lord, for he is magnified gloriousli; he castide down
the hors and the stiere into the see. My strengthe and my preisyng is
the Lord, and he is maad to me into heelthe, this is my God: y schal
glorifie hym the God of my fadir, and y schal enhaunce hym: the Lord is
as a man fiȝter, his name is almiȝti.





Chaucer’s Prosa.
Auch Chaucer nimmt eine stelle unter den ältesten englischen
prosaikern ein. Er gab den Engländern eine übersetzung des Boethius de
Consolatione Philosophiae, welche Caxton unter dem titel: „The Boke of
Consolacion of Philosophie, which that Boecius made for his Comforte and
Consolacion“ ohne datum in folio veröffentlichte. Ein zweites werk
Chaucer’s in prosa soll eine Treatise on the Astrolabe sein, welche er
im jahre 1391 an seinen sohn Lewis richtete. Mit welchem rechte diese
abhandlung gerade Chaucer zugeschrieben wird, ist indessen nicht recht
klar. Sie befindet sich auch in der brüsseler handschrift No. 1591,
welche ausserdem noch einen kalender und astronomische und medicinische
aufsätze enthält. Aus dieser handschrift (Mone’s quellen und forschungen
Bd. I. S. 549 ff.) möge die vorrede dieser Chaucer
zugeschriebenen abhandlung hier eine stelle finden:



Litel Lowys my sone I perceyve wel by certeyn evidences thyn abilite to
lerne sciences towchynge noumcers
and proporcions and as wel
considere J thi bisy prayere in special to lerne the tretys of the
astrelabie. Thanne for as moche as a philosophre seith. he lappeth hym
in his frend that condescendith to the rightful prayeres of his frend?

therfore haue J yeue the a suffisant astrelabie as for owre orizonte
compawned after the latitude of Oxenforde. upon whiche by mediacion of
this litel tretys J purpose to teche the a certeyn noumbre of
conclusions perteynynge to the same instrument. J seye a certeyn
[noumbre]
of conclusions for thre causes. The firste cause is this. Trust wel that
alle the conclusions thet han ben fownden or ellis possibly myghten be
fownden in so noble an instrument as is an astrelabie, ben unknowe
parfitly to eny mortal man in this region as J suppose. Another cause is
this. that sothly in eny tretys of the astrelabie that J haue seen ther
ben somme conclusions that wolen not alle thynges parfourmen here
byhestis. and somme of hem ben to harde to understonde and to conceiue
to thi tendre age of X yeer. This tretys divided in V parties wole J
schewe thee under fulligte rules and nakede wordes in englisch, for
latyn canst thow yitt bul smal my litel sone. But netheles it suffiseth
to thee these trewe conclusions in englisch as wel as suffiseth to these
noble clerk is i grekes these same conclusions in greke. and to Arabyens
in arabik. and to Jewes in ebrue and to latyn folk in latyn. whiche
latyn folk hadden hem first owt of othere diverse langages and writen
hem in here owne tonge that is to seye in latyn. and god wood that in
alle these langages and in many othere mo. han these conclusions ben
suffisanntly lerned and taugt. And yitt by diverse rules rigt as diverse
pathes leden diverse men the rigt weye to Rome. Now wole J pray mekely
every discrete persone that redeth or hereth this litel tretis to haue
my rude enditynge excused and my superfluite of wordes for two causes.
The firste cause is. for that curious enditynge and hard sentence is ful
heuy att ones for swich a child to lerne. and the secunde cause is this.
that sothly me semeth betre to write to a lernere twies a good sentence
than he forgete it ones. And yitt Lowis gif it so be that J schewe the
in my ligt englisch as trewe conclusions towchynge this matere, and not
oonli as trewe. but as manye and as sutil conclusions as ben schewid in
latyn in eny comon tretys of the astrolabie, konne me the more thank.
And pray we. god saue the kyng that is lord of this langage. and
alle that hym feith bereth and obeyeth euerich in his degre the more and
the lasse. But considere wel thal J ne usurpe not to have fownde this
werk of my labour or of my engyne. J neam but a lewid compilatour of the
labours of olde astrologiens and have it translated in myn englisch
oonly to thi doctrine. And with this swerd oonly schal I sleen envie.




Ein anderes werk Chaucer’s ist The Testament of Love, offenbar eine
nachahmung der abhandlung des Boethius, welche Chaucer in seinen letzten
lebensjahren schrieb. Beide letzteren schriften Chaucer’s sind in den
alten ausgaben seinen gedichten beigefügt. Auch zwei seiner Canterbury
Tales,

nämlich The Tale of Meliboeus und The Parson’s Tale sind in prosa
geschrieben. Die erstere ist eine ziemlich genaue übersetzung einer
französischen sowohl in prosa als in versen vorhandenen erzählung „Le
Livre de Melibee et de Dame Prudence“ und in einer schwunghaften,
rhetorischen prosa geschrieben; die letztere, welche die Canterbury
Tales beschliesst, ist eine lange moralische abhandlung über und gegen
verschiedene sünden. Obwohl sonst nicht gerade interessant, giebt diese
Parson’s (Persenes) Tale eine gute schilderung der sitten damaliger
zeit.



Fortescue.
Der nächste prosaiker, dessen styl und sprache schon einen bedeutenden
fortschritt verräth, ist der oberrichter der King’s Bench unter der
regierung Heinrich’s VI., Sir John Fortescue, welcher von 1430
bis 1470 blühte. Ausser mehreren lateinischen abhandlungen benutzte
Fortescue auch die volkssprache zu einer schrift, betitelt: The
difference between Absolute and Limited Monarchy, as it more
particularly regards the English Constitution, worin er eine
vergleichung des zustandes der Franzosen unter einer absoluten regierung
mit dem der Engländer in einer beschränkten monarchie anstellt, welche,
manche seltsame ansichten und arge übertreibungen abgerechnet, sehr zum
vortheil seiner landsleute ausfällt und ausserdem ein lebendiges bild
von den damaligen sitten liefert.



R. Fabian.
Die früheren reimchroniken verwandelten sich nun ebenfalls in
prosaische, zuweilen sehr langweilige tage- oder jahrbücher, deren
einziger werth in der ängstlichen genauigkeit der aufzeichnung
gleichzeitiger begebenheiten besteht. Die chronisten machten dabei
gewöhnlich keinen unterschied zwischen wichtigen und unwichtigen
vorfällen, sondern verzeichneten, was gerade vorfiel und sie
interessirte. Einer der ersten dieser chronisten in prosa ist der
Alderman und Sheriff von London Robert Fabian, welcher im jahre
1512 starb. Er schrieb eine allgemeine englische geschichtschronik unter
dem titel „The Concordance of Stories,“ welche verschiedene male,
zuletzt im jahre 1811 von Sir Henry Ellis gedruckt und herausgegeben
worden ist. Obgleich Fabian die alten fabeln des Geoffrey of Monmouth
von neuem wieder

in umlauf brachte, ist jedoch seine chronik gleichzeitiger begebenheiten
besonders bezüglich der stadt London genau und sorgfältig.



John de Irlandia. A. Cadiou.
Auch in Schottland ward die volkssprache gegen ende des 15. jahrhunderts
zur prosa verwendet. Der erste beweis hiervon ist ein zum gebrauche
königs Jacob IV. von einem priester John de Irlandia im jahre
1490 verfasster abriss der practischen theologie, welches buch
augenscheinlich in der urschrift des autors in der advocatenbibliothek
zu Edinburgh aufbewahrt wird. Dieses werk, sagt John Leyden, welcher
einige auszüge daraus in der einleitung seiner ausgabe von The Complaint
of Scotland gegeben hat, giebt eine probe der schottischen sprache jener
zeit; styl und orthographie nähern sich mehr der modernen weise, als man
erwarten sollte. Eine moralische abhandlung, unter dem titel The
Porteous (manual) of Nobleness von Andrew Cadiou aus dem
Französischen in schottische prosa übersetzt, wurde im jahre 1508 in
Edinburgh gedruckt, ist aber mit ausnahme des schlusses verloren
gegangen. Dieser ist von Leyden in seiner einleitung (seite 203-208) und
von David Laing in seiner sammlung The knightly Tale of Golagrus and
Gawayne, Edinburgh, 1827 abgedruckt worden.




IV. Die Einführung der Buchdruckerkunst.



Caxton.
Die buchdruckerkunst war beinahe dreissig jahre erfunden, ehe sie ihren
weg nach England fand. Endlich sicherte sich ein londoner kaufmann einen
ehrenplatz in der geschichte der englischen cultur, indem er aller
wahrscheinlichkeit nach der erste seiner landsleute war, welcher die
neue kunst erlernte, und sicherlich der erste, welcher ein englisches
buch druckte oder die buchdruckerkunst in England ausübte. Dieser mann
war William Caxton, geboren, wie er selbst erzählt, in the weald
of Kent, ungefähr um das jahr 1412. Dreissig jahre später findet sich
sein name unter den mitgliedern der gesellschaft der kaufleute (mercers)
zu London. Als kaufmann scheint Caxton mehrmals die Niederlande besucht
zu haben, zuerst in eigenen geschäften, dann 1464 mit einem anderen
kaufmann im auftrage Eduard’s IV.,

um einen handelsvertrag mit dem herzog von Burgund zu verabreden. Caxton
trat sogar in die dienste der herzogin von Burgund. Während er sich in
Deutschland, oder in den Niederlanden aufhielt, muss er die neue kunst
des buchdrucks kennen gelernt haben und soll das von ihm aus dem
Französischen des Raoul le Favre in das Englische übersetzte buch The
Recuyell of the Histories of Troye fol. im jahre 1471 zu Ghent gedruckt
haben, „whyche sayd translacion and werke“, wie der titel besagt, „was
begonne in Brugis in 1468, and ended in the holy cyte of Colen, 19.
September 1471“, welche worte sich jedoch nur auf die übersetzung
beziehen. Von Knight, dem letzten lebensbeschreiber Caxton’s, sind
jedoch gewichtige gründe vorgebracht worden, welche es mindestens sehr
zweifelhaft machen, ob das genannte buch von Caxton gedruckt worden
sei.205 Das
früheste als unzweifelhaft ächt angenommene werk Caxton’s ist eine
übersetzung von ihm selbst aus dem Französischen, betitelt: The Garne
and Playe of the Chesse, ein folioband, welcher am letzten märz 1474
beendigt worden sein soll. Man nimmt gewöhnlich dieses buch als das
erste an, das in England gedruckt worden sei, und setzt mithin in dieses
jahr die einführung der buchdruckerkunst in England. Vollständig gewiss
ist aber nur, dass Caxton 1477 seine presse in der Almonry unweit
Westminster-Abbey aufgestellt hatte, wo er in diesem jahre The Dictes
and Notable Wyse Sayenges of the Phylosophers, eine übersetzung aus dem
Französischen von Anthony Woodville, Earl Rivers, in folio druckte. Von
dieser zeit ab übersetzte und druckte Caxton mit unermüdlichem fleisse
bis zum jahre 1490, welches datum sein letzter druck trägt. Sein tod
erfolgte wahrscheinlich im jahre 1491 oder 1492. Noch vor seinem tode
liessen sich mehrere buchdrucker in London nieder, wahrscheinlich,
wenigstens zum grossen theil, Caxton’s frühere gehilfen, welche er von
dem festlande nach England gezogen hatte. Theodore Rood, John Lettow,
William Machelina und Wynkyn de Worde, sämmtlich fremde, und Thomas
Hunt, ein Engländer, waren die

unmittelbaren fortsetzer der kunst Caxton’s. Zu St. Albans richtete ein
Schulmeister, dessen namen nicht überliefert worden ist, eine presse
ein, und zu Oxford begann man im jahre 1478 ebenfalls zu drucken. Es
scheint sogar, dass die englischen drucker bald das festland mit ihren
werken versorgten, denn zu ende einer lateinischen übersetzung der
briefe des Phalaris, welche im jahre 1485 zu Oxford gedruckt wurde,
befinden sich folgende zwei verse:



Celatos, Veneti, nobis transmittere libros

Cedite; nos aliis vendimus, o Veneti.D


Natürlich druckten Caxton und seine unmittelbaren nachfolger zunächst
solche bücher, welche gesucht waren und einen grossen leserkreis fanden;
ihr eigener vortheil musste sie diesen weg führen. Eine aufzählung der
drucke Caxton’s wird also nicht allein den besten beweis von dem
unermüdlichen fleisse und umfassenden geiste dieses mannes geben,
sondern uns zugleich den literarischen character seiner zeit am
treuesten schildern. Geistlichkeit und adel waren damals noch beinahe
allein die gebildeten klassen des volkes; sie gaben auch den ton in der
literatur an, welche der kirchlichen und ritterlichen romantik huldigen
musste, wenn sie freunde und leser finden wollte. Die klassische
literatur des alterthums, welche einen weltlichen gelehrtenstand
voraussetzt, dann aber nicht bloss einzelnen klassen, sondern dem ganzen
volke seine schätze erschliesst, äusserte noch keinen directen einfluss
auf die englische literatur, sondern höchstens einen mittelbaren durch
das medium der französischen, welche damals eine hauptquelle für
englische schriftsteller war. Caxton’s drucke umfassen folgende werke:
The Pilgrimage of the Soul (aus dem Französischen); Liber Festivalis,
or, Directions for keeping Feasts all the Year; Quatuor Sermones (in
englischer sprache); The Golden Legend (eine sammlung
lebensbeschreibungen der heiligen) in drei ausgaben; The Art and Craft
to know well to Die (aus dem Französischen); Infantia Salvatoris; The
Life of St. Catherine of Sens; Speculum Vitae Christi, or Mirror of the
Blessed Life of Jesu Christ; Directorium Sacerdotum; A Book

of Divers Ghostly Matters; The Life of St. Wynefrid; The Provincial
Constitutions of Bishop Lyndwood of St. Asaph (lateinisch); the
Profitable Book of Man’s Soul, called the Chastising of God’s Children.
Alle diese bücher behandeln religiöse und kirchliche stoffe; die
folgenden gehören nach ihrem inhalte in das gebiet der ritterlichen
romantik: The History of Troy (wenigstens von Caxton übersetzt, wenn
nicht gedruckt); The Book of the whole Life of Jason; Godfrey of Boloyn;
The Knight of the Tower (aus dem Französischen); The Book of the Order
of Chivalry or knighthood (aus dem Französischen); The Book Royal, or
the Book for a King; A Book of the Noble Histories of king Arthur and of
Certain of his knights; The History of the Noble, Right Valiant, and
Right Worthy knight Paris and of the Fair Vienne; The Book of Feats of
Arms and of Chivalry (aus dem Französischen); The History of king
Blanchardine and Queen Eglantine his Wife. Von englischer
nationalliteratur druckte Caxton: The Tales of Canterbury (in zwei
ausgaben), The Book of Fame, Troylus and Cresseide und einige kleinere
gedichte,—sämmtlich von Chaucer; The Confessio Amantis, that is to
say, in English, the Confession of the Lover, von Gower; The Work of
Sapience; The Life of our Lady von Lydgate; ausserdem einige andere
kleinere gedichte gemeinschaftlich mit Chaucer’s. Dabei möge bemerkt
werden, dass Caxton die werke Chaucer’s in seiner zweiten auflage aus
einem besseren und richtigeren manuscripte entlehnte, als in der ersten
ausgabe, welche er nach einer mangelhaften handschrift veranstaltete.
Dieses erste beispiel der kritik bei der ausgabe eines englischen buches
war nothwendig geworden, wie Caxton in der vorrede zur zweiten auflage
so ehrlich ist unumwunden einzugestehen, „for to satisfy the auctor,
whereas tofore by ignorance I erred in hurting and defaming his book in
divers places, in setting in some things that he never said ne made, and
leaving out many things that he made which been requisite to be set in
it.“ Von den klassikern wurden folgende übersetzungen auf Caxton’s
presse gedruckt: Cicero über das Alter und die Freundschaft; Boethius’
trost der philosophie, von Chaucer;

Aussprüche der Philosophen; Virgil’s Aeneis; Cato Magnus und Cato
Parvus; Subtle Histories and Fables of Aesop. Auch geschichtswerke fing
Caxton zu drucken an: The Chronicles of England; The Description of
Britain; The Polychronicon; The Life of Charles the Great (zwei
ausgaben) und The Siege of the Noble and invincible City of Rhodes.
Endlich gingen noch einige bücher allgemeinen inhalts aus Caxton’s
presse hervor: The Game of Chess; The Moral Proverbs of Christine of
Pisa; The Book of Good Manners; The Doctrinal of Sapience (aus dem
Französischen); The History of Renard the Fox (aus dem Deutschen) und A
Booke for Travellers. Endlich druckte Caxton noch die gesetze (Statutes)
des ersten parlaments von Richard III. und der drei ersten parlamente
Heinrich’s VII.


Mit der einführung der buchdruckerkunst schliesst die geschichte der
altenglischen sprache und literatur. Die sprache, welche, so lange sie
nur im munde des volkes lebte, in rechtschreibung und ausdruck
individuell und dialektisch geschwankt hatte, erhält nach kurzer zeit
festigkeit und sicherheit in orthographie und grammatik; die literatur,
deren poetische unmittelbarkeit und natürlichkeit verständigem fleisse
und prosaischer überlegtheit wich, wird dadurch zur belehrung und
bildung geschickter. Das geistige leben des englischen volkes tritt in
der folgenden periode deutlicher und allgemeiner hervor.





Druck von C. H. Storch & Comp. in
Breslau.





Footnotes


1.
Auch Plinius, Ptolomæus und Stephanus Byzant. bezeichnen Britannien mit
diesem namen.


2.
Beide namen mögen von den phönizischen und karthagischen kaufleuten
herrühren, indem sie offenbar semitischen ursprungs sind und dieselbe
bedeutung haben, wie Bochart (Canaan, lib. 1. c. 39) zuerst
vermuthet hat, indem er Kassiteron, worunter Plinius zinn versteht, mit
dem chaldäischen kastira und kistara und dem arabischen kasdar, welche
worte zinn bedeuten, in verbindung bringt und das wort Brettanike, wie
es griechisch geschrieben wird, von dem semitischen barat anuk,
zinnland, ableitet, wonach die phönizischen kaufleute den fundort des
zinnes in ähnlicher weise benannt hätten, als die neue zeit von den
gewürzinseln, der gold- oder sklavenküste spricht. Höchst
unwahrscheinlich ist es dagegen, dass Britannien nach dem keltischen
wort bryt, bemalt, wegen des tätowirens der eingeborenen seinen namen
empfangen hätte. Die dichter und chronisten von Wales nennen die
keltischen bewohner von Wales Kymry (Cimbern). Den grössten theil von
England nennen sie Lloegr und dessen bewohner Lloegrwys (Sharon Turner’s
hist. of the Angl. Sax. vol. I. Book I. chap. II. III.). Die
ähnlichkeit des namens Brutus und Britannia mag Nennius, aus dem
Geoffrey von Monmouth in späterer zeit geschöpft hat, zu der fabelhaften
annahme veranlasst haben, Britannien sei von „Brutus,“ dem enkel des
Askanius und urenkel des Aeneas, benannt und bevölkert worden. Nennius’
fabel, welche angeblich aus römischen quellen geschöpft ist, dürfte eine
ausmalung der angäbe des Ammianus Marcellinus XV, 9 sein. (Am
angeführten orte chap. IV.)


3.
Sharon Turner in seiner History of the Anglo-Saxons (Vol. I. Book
I. chapt. 2) hat über die ältesten bewohner Britanniens alles
zusammen getragen, was geschichte, sage und fabel uns überliefert
haben.


4.
Cæsar de bell. Gall. V, 12: „qui omnes fere iis nominibus civitatum
adpellantur, quibus orti ex civitatibus eo pervenerunt et bello illato
ibi remanserunt atque agros colere coeperunt.“


5.
Die in Gallien wohnenden Belgen, so wie die Aquitanier waren nach Cæs.
de bell. Gall. I, 1 von den eigentlichen Galliern, oder Kelten lingua,
institutis, legibus verschieden. Wenn Cæsar de bell. Gall. II, 4 von den
zunächst den Galliern wohnenden Belgen (Remi, um das heutige Rheims)
erfuhr, dass plerosque Belgas ortos a Germanis, und dass sie Rhenum
transductos propter loci fertilitatem ibi consedisse, Gallosqne qui ea
loca incolerent, expulisse, so scheint dieses darauf hinzudeuten, dass
die ursprünglichen Belgen (Gallier, Kelten.—Bel im keltischen ein
morast) sich nach dem gegenüberliegenden Britannien geflüchtet und dort
neue niederlassungen gegründet hatten. Will man dieses nicht zugeben, so
würde man zu der annahme gedrängt werden, dass die bevölkerung der
brittischen südküste, besonders aber von Kent, schon lange vor Cäsar’s
zeit eine deutsche gewesen sei.


6.
Cæsar de bell. Gall. V, 14: „Ex his omnibus longe sunt humanissimi, qui
Cantium incolunt, quæ regio est maritima omnis, neque multum a Gallica
differunt consuetudine.“


7.
Dio Cassius im IX. buche, Sueton und Plutarch in ihren
lebensbeschreibungen, Tacitus in den annalen und besonders in seiner
lebensbeschreibung des Agricola sind die hauptquellen für diesen theil
der geschichte Britanniens.


8.
Vergleiche Sharon Turner’s Hist. of the A.-S. vol. I. Book I,
chapt. 5, wo 42 keltische stämme nach ihren wohnsitzen zur zeit der
Römer aufgeführt werden.


9.
Leibnitius, G. G., Collectanea etymologica, illustr.
linguar. veteris Celticæ, Germ., Galicæ aliarumque inservientia. 2.
part. 8. Hannov. 1717.



Bullet, J. B., Mémoires de la langue Celtique (l’hist. de la
langue; descript. étymol. des villes, rivières etc. des Gaules;
dictionaire Celtique). 3 tom. fol. Besançon 1754-60.



Denina, C. J. M., Sur la langue Celtique et celles qu’on prétend
en être sorties. 4. Berol. 1787.



De Bast, M. J., Recherches hist. et littér. sur la langue
Celtique. Gauloise et Tudesque. 2 voll. 4. Gand 1815. 16.



Diefenbach, L., Celtica. I. Sprachl. documente zur geschichte der
Kelten. II. Versuch einer geneal. geschichte der Kelten. 8. Stuttg.
1839. 40.



Maclean, L., History of the Celtic languages. 12. Lond. 1840.



Galli, C., Essai sur le nom et la langue des anciens Celtes. 8.
Paris 1844.



Edwards, W. F., Recherches sur les langues Celtiques. 8. Paris
1844.


10.
Walter, An English and Welsh dictionary. 2 vols. 8. London
1829.



Gambold, W., A Welsh grammar. 12. Carmarthen 1842.
(4. ausgabe.)


11.
Macpherson, J., Critical dissertation on the origin, antiquities,
language of the ancient Caledonians. 4. London 1768.



Dictionarium Scoto-Celticum; a dict. of the Gælic lang. publ. under the
direction of the Highland Society of Scotland. 2 vols. 4. Edinb.
1828.



M’Alpine, N., Pronouncing Gælic Dictionary, to which is præfix. a
concise grammar. 8. Edinb. 1845.


12.
Neilson, W., An introduction on the Irish language. 3 vols. 8.
Dublin 1808.



O’Reilly, E., Sauas Gasidhilge-Sags-Bhéarla. An Irish-English
dictionary. To which is annexed a compendious Irish grammar. 4. Dublin
1817. 1822.


13.
Cregeen, A., A dictionary of the Manks language. 8. Douglas
1835.



Kelly, J., A practical grammar of the ancient Galic or lang, of
the isle of Man, usually called Manks. 4. London 1803. Essex 1806.


14.
De Courson, A., Essai sur l’histoire, la langue et les
institutions de la Bretagne Armoricaine. 8. Paris 1840.



De Rostrenen, Gr., Dictionnaire Français-Celtique ou
Français-Breton. 4. Rennes 1738. Rev. et corr. par B. Jollivet. 2
vols. 8. Guingamps 1834.



De Rostrenen, Gr., Grammaire Française—Celtique ou
Française—Bretonne. 8. Rennes 1738. Guingamps 1833.


15.
Das Baskische mit seinen mundarten mag ein rest des alten Aquitanischen
sein, von dem schon Cäsar (de bell. Gall. I, 1) sagt, dass es von
dem Gallischen und Keltischen verschieden sei. Diefenbach, L.,
Celtica. Zweite abtheilung. S. 5 u. ff.


16.
Eine vorzügliche culturgeschichtliche schilderung Britanniens unter den
Römern findet sich in The Celt, the Roman and the Saxon: a history of
the early Inhabitants of Britain, down to the conversion of the
Anglo-Saxons to Christianity. By Thomas Wright. 8. London 1852. Aus
älterer zeit enthalten Horsley’s Britannia Romana und Camden’s Britannia
interessante mittheilungen. Die römischen alterthümer Schottlands sind
in der Caledonia Romana (Edinburgh 1845, in einem bande) von Robert
Stuart gesammelt worden. Ausserdem sind eine grosse anzahl monographien
über die römischen alterthümer einzelner städte und örter, so wie ganzer
districte England’s in neuerer und älterer zeit erschienen, welche zum
theil in dem oben genannten werke von Thomas Wright aufgeführt
werden.


17.
Cal — Gal — Gæl: keltisch, und don — down: berg, so
dass Caledonia so viel heisst als keltisches gebirgsland.


18.
Kein theil England’s enthält so viele und merkwürdige römische
alterthümer, als derjenige strich, durch welchen die mauer Hadrian’s
führte; sie ist daher gegenstand einer besonderen schrift geworden: The
Roman Wall: a historical, topographical, and descriptive Account of the
Barrier of the Lower Isthmus, extending from the Tyne to the Solway,
deduced from numerous personal Surveys. By the Rev. J. Collingwood
Bruce, of Newcastle-upon-Tyne.


19.
Da nach Beda’s kirchengeschichte (Denique [Osvaldus rex] omnes nationes
et provincias Britanniæ, quæ in quatuor linguas, i. e. Britonum,
Pictorum, Scotorum, Anglorum divisæ sunt, in ditione accepit.
III, 7.) die Picten eine von den Scoten verschiedene sprache
redeten, so hat man wohl zu voreilig angenommen, dass sie ein
scandinavischer stamm gewesen seien, und darauf die eigenthümlichkeiten
des schottisch-englischen dialektes gegründet. Vergl. Dissertation on
the Origin of the Scotish Language von J. Jamieson, vor dessen
Dictionary of the Scotish language. 2 vols. 4. Edinburgh 1808. Neue
ausgabe von J. Johnstone. 2 parts. 4. London 1840.


20.
Apud Britannias Gratianus, municeps eiusdem insulæ tyrannus
creatur et occiditur. Orosius histor. VII, 40.


21.
Sharon Turner’s History of the Anglo-Saxons vol. I., Book II.,
chapt. VIII. handelt von der eintheilung Britannien’s als provinz und
ihren kaiserlichen regierungsbeamten.


22.
Dieser merkwürdige moment der brittischen geschichte ist aufbewahrt und
überliefert von Zosimus VI, 6. 10.


23.
Abgedruckt mit bezug auf Britannien aus der ausgabe von Wesseling in
Thomas Wright’s The Celt, the Roman etc. (S. 455.)


24.
Diese compilation Richard’s von Cirencester wurde zuerst im jahre 1757
nach einer handschrift des vierzehnten Jahrhunderts zu Copenhagen in 8.
von Bertram herausgegeben. Sie enthält achtzehn itinera, welche, wie
Richard sagt, aus den zusammenstellungen geschöpft sind, die ein
römischer heerführer habe veranstalten lassen. Thomas Wright’s buch
enthält (S. 459) diese achtzehn itinera Richard’s von Cirencester,
so wie den auf Britannien bezüglichen theil (S. 463) des im
siebenten jahrhunderte zu Ravenna entstandenen geographischen werkes,
welches in zwei handschriften (im Vatican und in der pariser bibliothek)
auf uns gekommen ist.


25.
Gildas spricht von Britanniens romanisirung „ita, ut non Britannia. sed
Romana insula censeretur.“


26.
Tungrier standen als besatzung an mehreren orten in Britannien. Sie
waren Deutsche, welche zu Cäsar’s zeit unter dem namen Aduatuci bekannt
und mit anderen Deutschen, den stammen der Condrusi, Eburones, Cæræsi,
Pæmani und Segni, noch vor Cäsar unter die keltische bevölkerung
Belgien’s eingedrungen waren. Cæs. de bell. Gall. II, 4. und Mannert
geogr. der Griechen und Römer II, 1. p. 199.


27.
Sharon Turner’s vorzügliches werk The History of the Anglo-Saxons ist
trotz aller neueren forschungen immer noch unübertroffen und für
denjenigen, welchem die handschriften nicht zu gebote stehen, die
hauptquelle für die kulturgeschichte der in Britannien eingedrungenen
Angelsachsen.


28.
Daher wandte sich auch Honorius im jahre 410 an die „städte“
Britannien’s, als die einzigen staatlichen organisationen, welche nach
dem aufgeben der römischen herrschaft in Britannien noch vorhanden und
lebenskräftig waren. Ausser vielen andern örtern gab es nach Richard
solcher städte (civitates) mit ihren districten drei und dreissig in
Britannien, darunter zwei municipia, Verolamium und Eburacum, neun
coloniae, darunter Londinium und Camulodunum, zehn städte mit
lateinischem rechte und zwölf tributäre städte (stipendiariae). Vergl.
The History of the A. S. Vol. I. Book II. ch. 8.


29.
Eine zurückführung dieser fabelhaften geschichte, worin Gurthrigern
wahrscheinlich mit dem Römer Gerontius verwechselt wird, auf historische
thatsachen findet sich in Sharon Turner’s Hist. of the Anglo-Saxons.
Vol. I. Book II. chap. 7.


30.
Die jütische niederlassung in Kent und Wight, welche die früheste der
germanischen stämme gewesen sein soll, ist indessen sehr angezweifelt
worden, obwohl Beda und nach ihm die sachsenchronik ausdrücklich von den
Jüten in Kent sprechen: „Of Iotum comon Cantware and Wihtware, thæt is
seo mæiadh, the nu eardath on Wiht, and thæt cynn on West-Seaxum dhe man
gyt hæt Jutnacynn,“ (von den Jüten kamen die Kentmänner und Wightmänner,
das ist der stamm, welcher jetzt auf Wight wohnt, und das volk unter den
Westsachsen, welches man noch Jütenvolk heisst.) Alfred giebt diese
stelle also: „comon hi of thrym folcum tham strangestan Germanie, thæt
of Seaxum, and of Angle, and of Geatum. Of Geatum fruman sindon Cantware
and Wihtsætan, thæt is seo theod so Wiht thæt ealond oneardadh“ (sie
kamen von drei Völkern, den stärksten Deutschland’s, dem der Sachsen,
und der Angeln, und der Geaten [Gothen — Jüten]. Von den Geaten
stammen die Kentmänner und Wightsassen, d. h. das volk, welches die
insel Wight bewohnt). Nach der gegenseitigen stellung der drei stämme in
ihren ursprünglichen sitzen zu schliessen, welchen ihre späteren in
England zu entsprechen scheinen, müssten die ansiedler der
südöstlichsten spitze von England eher von der gegenüberliegenden küste
Friesland’s als aus Jütland gekommen sein. Und die chronik Maerlant’s
spricht in der that von Hengist:




	

Een hiet Engistus een Vriese, een sas,


Die uten lande verdreven was.


	

Einer hiess Hengist ein Friese, ein Sachs,


der aus dem lande vertrieben ward.







31.
Eine „authentische“ geschichte des gefeierten Arthur enthält Sharon
Turner’s History of the Anglo-Saxons. Vol. I. Book III.
chapt. 3.


32.
Die Jüten, Sachsen und Angeln hatten zu ende des sechsten jahrhunderts
in England sich in folgender weise fest gesetzt: die Jüten in
Kent, der insel Wight und einem theile von Hampshire; die Sachsen
als Südsachsen in Sussex, als Ostsachsen in Essex,
Middlesex und im süden von Hertfordshire, als Westsachsen in
Surrey, Hampshire, Berks, Wilts, Dorset, Somerset, Devon und einem
theile von Cornwall; die Angeln als Ostangeln in Norfolk,
Suffolk, Cambridge, der insel Ely und einem theile von Bedfordshire; als
Mittelangeln in Leicestershire, welches zu Mercia gehörte; als
Mercier, getheilt durch den Trent in Südmercier in den
grafschaften Lincoln, Northampton, Rutland, Huntingdon, dem nördlichen
theile von Bedfordshire und Hertfordshire, Bucks, Oxfordshire,
Gloucestershire, Warwickshire, Worcestershire, Herefordshire,
Staffordshire, Shropshire, — und in Nordmercier in Chester,
Derby und Nottingham; als Northumbrier in Deira,
d. h. in Lancaster, York, Westmoreland, Cumberland, Durham, und in
Bernicia, d. h. Northumberland und dem südlichen Schottland
zwischen dem Tweed und dem Firth of Forth.


33.
Wanley hat nach den nachrichten des Thomas de Elmham, eines mönches aus
Augustin’s kloster zur zeit Heinrich’s V., die von Gregor nach England
geschickten bücher verzeichnet; sie bestanden aus einer verzierten bibel
in zwei bänden, den psalmen Augustin’s mit dem credo, pater noster und
mehreren lateinischen hymnen, zwei evangelienbüchern, einem andern
psalmbuch mit hymnen, einem legendenbuch von den leiden der apostel,
einem ändern reich mit edelsteinen gezierten martyrergeschichtenbuch und
einer erklärung der episteln und evangelien. Auch brachte Augustin das
pastorale Gregor’s nach England, welches Alfred später in das
Angelsächsische übersetzte.


34.
Mehreres hierüber ist in der einleitung zu R. Schmid’s gesetzen der
Angelsachsen, thl. I. 8. Leipzig 1832 zu finden. Schmid schöpfte
hauptsächlich aus Sharon Turner’s abhandlung A Vindication of the
Genuineness of the Ancient British Poems of Aneurin, Taliesin, Llywarch
Hen, and Merdhin with specimens of the Poems, welche dem dritten bande
der geschichte der Angelsachsen (seite 313 bis 418 der pariser ausgabe
von Baudry. 1840) beigefügt ist.


35.
Eine ausführliche kritische abhandlung über die persönlichkeit dieses
autors, die ihm beigelegten schriften und die mss., woraus dieselben
genommen sind, befindet sich in Thomas Wright’s Biographia Britannica
Literaria. A. S. Period. London. 8. 1842. Seite 115 bis 135. Mit
übergehung der älteren ausgaben dieses autors, so wie von zwei alten
englischen übersetzungen möge hier nur die letzte ausgabe des Gildas
erwähnt werden: Gildas de Excidio Britanniæ. Ad fidem Codicum
Manuscriptorum recensuit Josephus Stevenson. 8. Lond. 1838, welche von
der Historical Society herausgegeben worden ist.


36.
Siehe Wright’s Biogr. Brit. Liter. A. S. Period. Seite 135 bis 142.
Neueste ausgaben des Nennius: The „Historia Brittonum,“ commonly
attributed to Nennius; from a manuscript lately discovered in the
Library of the Vatican Palace, at Rome; edited in the tenth Century, by
Mark the Hermit; with an English version. By the Rev. W. Gunn. 8.
Lond. 1819. Nennii Historia Britonum. Ad fidem Codicum Manuscriptorum
recensuit Josephus Stevenson. 8. Lond. 1838. (By the Historical
Society.)


37.
Siehe Wright’s Biogr. Brit. Liter. A. S. Period. Seite 142 bis 163.
Eine lebensbeschreibung Columban’s von Jonas, einem mönche zu Bobbio,
einige jahre nach Columban’s tode geschrieben, findet sich in Mabillon’s
Acta Sanctorum Ord. Bened. sæc. II. Ueber Columban’s gedichte handelt
Bæhr, die christlichen dichter und geschichtsschreiber Rom’s. 8.
Carlsruhe 1836. Seite 79. Columban’s übrig gebliebene werke sind
abgedruckt in der Maxima Bibliotheca Veterum Patrum. Vol. XII. Fol.
Lugd. 1677. Seite 1 bis 37, so wie in der kölner und pariser ausgäbe der
Bibliotheca Patrum.




38.
Vergleiche Seite LI. der vorrede zu Andreas und Elene von J. Grimm.
8. Cassel. 1840.


39.
Genauere nachrichten über Aldhelm’s leben und schriften enthält Wright’s
Biogr. Brit. Liter. A. S. Period. Seite 209 bis 222. Ausgaben:
Canisii Antiquae Lectiones, tom. V. 4. 1608. Edit. Basnage fol. Antw.
1725. tom. I. Seite 709 bis 762. Maxima Bibliotheca Veterum Patrum,
tom. XIII., fol. 1677. Seite 1.


40.
Ueber Ceolfrid’s leben und wirken siehe Wright’s Biogr. Brit. Lit.
A. S. Period. Seite 234 bis 237.


41.
Ueber Tatwine vergleiche Wright’s Biogr. Brit. Lit. A. S. Period.
Seite 244 bis 246.


42.
Th. Wright’s Biogr. Brit. Liter. A. S. Period. seite 246 bis 249.
Ausgaben: Mabillon, Acta Sanctorum Ord. S. Benedicti, Sæc. III.
Part. I. Par. 1672. Seite 263 bis 284 nach einem manuscript des
klosters Lira in der Normandie. The History and Antiquities of
Croyland-Abbey in the county of Lincoln. By R. Gough. 4. London,
1783. Seite 131 bis 153, aus einem manuscript Harl. 3097.


43.
Beda’s gesammelte werke wurden zuerst zu Paris 1544, 1545 und 1554 in
sechs foliobänden gedruckt, später zu Basel 1563, zu Cöln 1612 und 1688
in acht folianten. Die wichtigste ältere ausgabe der historischen werke
Beda’s ist von John Smith im jahre 1722 zu Cambridge in folio unter
folgendem titel erschienen: Historiæ Ecclesiasticæ Gentis Anglorum Libri
Quinque, auctore Sancto et Venerabili Bæda Presbytero Anglo-Saxone, una
cum reliquis eius Operibus Historicis in unum volumen collectis. Die
beste neuere ausgabe ist von der Historical Society unter dem titel
herausgegeben worden: Verabilis Bedæ Historia Ecclesiastica Gentis
Anglorum. Ad fidem Codicum Manuscriptorum recensuit Josephus Stevenson.
8. London. 1838. Die Popular Treatises on Science, written during the
Middle Ages. Edited by Th. Wright. 8. London. 1841, von der Historical
Society of Science veröffentlicht, enthalten seite 1 bis 19 einen auszug
aus der angelsächsischen übersetzung von Beda’s abhandlung De Natura
Rerum. Im übrigen ist auf Wright’s Biogr. Brit. Liter. A. S.
Period. zu verweisen, wo nebst einer lebensbeschreibung Beda’s ein
ausführlicher wissenschaftlicher apparat zu dessen werken von seite 263
bis 288 gegeben wird.


44.
Der beste abdruck von Egbert’s schriften findet sich in: Ancient Laws
and Institutes of England; comprising Laws enacted under the Anglo-Saxon
kings etc.—also Monumenta Ecclesiastica Anglicana. fol. London.
1840. Edited by Benjamin Thorpe, and published by the Record Commission.
Im übrigen siehe Wright’s Biogr. Brit. Liter. A. S. Period. Seite
297 bis 305.


45.
Mone in seinen forschungen zur geschichte der teutschen literatur und
sprache. 8. Achen und Leipzig, 1830. Bd. I. Seite 509 giebt
Varianten aus einer brüsseler handschrift (Nr. 300 in 4.), welche
jedoch den sinn nicht ändern. Wichtig ist, was Mone über das
poenitentiale Egbert’s im allgemeinen und insbesondere über das vierte
buch desselben spricht, welches er (seite 457) für jünger hält. Man
vergleiche hierüber, was Hildenbrand in seinen untersuchungen über die
germanischen pönitentialbücher. 8. Würzburg, 1851. Seite 65 ff. und
Wasserschleben in den bussordnungen der abendländischen kirche. 8.
Halle, 1851. Seite 37 ff., auf quellenstudium und vergleichung vieler
handschriften gestützt, über das Egbert’sche beicht- und bussbuch sagen,
woraus mit ziemlicher gewissheit hervorgeht, dass das ganze nicht auf
Egbert zurückzuführen, mindestens als eine sehr überarbeitete
zusammenstellung mehrerer älterer beicht- und bussordnungen, worunter
sich auch eine Egbert’sche arbeit befinden mag, zu betrachten sei.


46.
Ueber die drei götter Thunar, Vuoden und Saxnot, besonders über den
letzteren handelt J. Grimm in der Deutschen Mythologie. 8.
Göttingen, 1844. Seite 149. 184. 196. 839. Saxnot = Seaxna-Eowðen?


47.
Martene und Durand, Veterum Scriptorum et Monumentorum Historicorum,
Dogmaticorum, Moralium, Amplissima Collectio. Tomus IX. fol. Paris,
1733. enthält Bonifacii Sermones. Die beste ausgabe der briefe ist:
Epistolae S. Bonifacii Archiepiscopi Magontini ordine chronologico
dispositæ, notis et variantibus illustratæ a Stephano Alex. Würdtwein.
fol. Magont. 1789. Vergleiche Wright’s Biog. Brit. Liter. A. S.
Period. Seite 308 bis 334.


48.
Beati Flacci Albini seu Alcvini Abbatis, Caroli Magni Regis ac
Imperatoris Magistri, Opera. Post primam editionem, a viro clarissimo
D. Andrea Quercetano curatam, de novo collecta, multis locis
emendata, et opusculis primum repertis plurimum aucta, variisque modis
illustrata. Cura ac Studio Frobenii. Tomi duo in quatuor voluminibus,
fol. Ratisbonæ, 1777. Siehe die reiche Alcuinliteratur in Wright’s Biog.
Brit. Liter. A. S. Period. Seite 366-368.


49.
Vergleiche Wright’s Biog. Brit. Liter. A. S. Period. Seite 405 bis
413.


50.
Vergleiche Wright’s Biog. Brit. Liter. A. S. Period. Seite 512 bis
521.


51.
Im allgemeinen handeln hiervon S. Turner’s history of the
A. S. Vol. III. Book IX. Wright’s Introductory Essay on the
State of Literature and Learning under the Anglo-Saxons, 1842 zu London
erschienen und auch als einleitung der Biog. Brit. Liter. beigefügt.
L. Ettmüller’s handbuch der deutschen literaturgeschichte. 8.
Leipzig 1847. Seite 120 bis 153. Michel, Bibliotheca Anglo-Saxonica,
containing an accurate Catalogue of all works published in Anglo-Saxon,
with an introductory letter, by J. P. Kemble. 8. Paris. 1837.


52.
Deutsche grammatik v. J. Grimm. 4 theile. 8. Göttingen 1819-37.
1840.


53.
Literatur der grammatiken, lexica und wörtersammlungen von J. S.
Vater. 2. Aufl. von B. Jülg. 8. Berlin 1847 enthält von Seite 79 bis 98
einen vollständigen philologischen apparat übersichtlich geordnet.


54.
Altnordisches lesebuch, von Fr. Ed. Chr. Dietrich. 8. Leipzig. 1843
enthält von seite IX bis LIV eine übersicht der literatur, von seite 1
bis 196 sprachproben, auf welche von seite 197 bis 288 grammatik und
glossar folgen. Runensprachschatz; oder wörterbuch über die ältesten
sprachdenkmale Skandinavien’s, von U. W. Dieterich. 8. Stockholm.
1844.


55.
Geschichte der niedersächsischen oder plattdeutschen sprache von
J. Fr. A. Kinderling. 8. Magdeburg. 1800.


56.
Vergl. Wright’s Introductory Essay zu Biogr. Brit. Liter. A. S.
Period. Seite 15. Ferner desselben Essays on subjects connected with the
Literature, Popular superstitions and History of England in the Middle
Ages. 8. London, 1846. vol. I. Seite 25, und Essay XIV. Adventures
of Hereward the Saxon. vol. II. Seite 91.


57.
Im Exeter manuscripte (Thorpe’s Codex Exoniensis, seite 352) kommt ein
vollständig gereimtes, aber bis jetzt noch nicht verstandenes gedicht
vor, in welchem auch die Alliteration nicht fehlt. In anderen
gedichten werden gereimte verse stellenweise bemerkt. Allein dieses sind
nur ausnahmen von der regel. Man vergleiche, was J. Grimm in der
vorrede (seite XLIII) zu Andrêas und Elêne über reim und alliteration
der angelsächsischen poesie sagt.


58.
Vergleiche dagegen Grimm’s ansicht, dass die angelsächsischen gedichte
in langzeilen von zwei hemistichen zu fassen seien, in der vorrede
(seite LV.) zu Andreas und Elene.


59.
The Anglo-Saxon Poems of Beowulf, the Traveller’s Song and the battle of
Finnesburgh, edited by John M. Kemble. 8. London. 1833. Second edition,
1835. A Translation of the Anglo-Saxon Poem of Beowulf, with a copious
glossary, preface and philological notes, by John M. Kemble, 8. London,
1837. Beowulf, das älteste deutsche, in angelsächsischer mundart
erhaltene heldengedicht nach seinem inhalte und nach seinen historischen
und mythologischen beziehungen betrachtet. Ein beitrag zur geschichte
alter deutscher geisteszustände, von H. Leo. 8. Halle, 1839.
Beowulf, ein heldengedicht des achten jahrhunderts, stabreimend
übersetzt, mit einleitung etc. von L. Ettmüller. 8. Zürich, 1840.
Ueber das geschlecht Beowulf’s vergleiche: Ueber die stammtafel der
Westsachsen, von Kemble. 8. München, 1836, und Grimm’s recension darüber
in den götting. gelehrt. anzeig. d. J.





60.
In Leo’s alt- und angelsächsischen sprachproben, seite 88-92, und
nochmals in dessen Beowulf mit deutscher übersetzung seite 79-88
besonders abgedruckt.


61.
Dieselbe ist im druck erschienen unter dem titel: Codex Exoniensis. A
Collection of Anglo-Saxon Poetry, from a manuscript in the library of
the Dean and Chapter of Exeter, with an English Translation, Notes, and
Indexes, by B. Thorpe. 8. London 1842 (published for the Society of
Antiquaries of London). Dieses manuscript wurde der bibliothek des domes
zu Exeter von Leofric, welcher im jahre 1046 als erster bischof nach
Exeter kam, geschenkt. Dasselbe ist auf pergament in folio in einer
schönen hand des zehnten jahrhunderts geschrieben, jedoch fehlen zu
anfang, in der mitte und am ende einige blätter, und die schrift ist
gegen das ende an vielen stellen unleserlich. (Siehe vorrede des
herausgebers.)


62.
Recensionen der Leo’schen sprachproben von L. Ettmüller in der
allg. hall. literaturzeitung 1838, von Lappenberg in den berlin.
jahrbüchern für wissensch. kritik. August 1838. Vergleiche hiermit
fehlerverbesserungen zu den alt- und angelsächs. sprachproben in der
vorrede zu Beowulf etc. von Leo. 8. Halle 1839. Eine besondere ausgabe
des Traveller’s Song’s unter dem titel: Scopes vidsið, sängers
weitfahrt, mit umfassender erklärung hat L. Ettmüller, Zürich 1839,
veranstaltet.


63.
Das Angelsächsische aus dem Codex Exoniensis, seite 326. 327.


64.
Das geschichtliche in Beda’s werke dürfte in folgenden worten zu finden
sein: „In huius monasterio Abbatissae (Hilda zu Whitby) fuit frater
quidam divina gratia specialiter insignis, quia carmina religioni et
pietati apta facere solebat, ita ut quicquid ex divinis literis per
interpretes disceret, hoc ipse post pusillum verbis poeticis maxima
suavitate et compunctione compositis in sua, i. e. Anglorum lingua
proferret.... Canebat autem de creatione mundi et origine humani generis
et tota Genesis historia: de egressu Israel ex Aegypto et ingressu in
terram repromissionis, de aliis plurimis sacræ scripturæ historiis, de
incarnatione dominica, passione, resurrectione et ascensione in coelum,
de spiritus sancti adventu et apostolorum doctrina, item de terrore
futuri judicii et horrore poenæ gehennalis ac dulcedine regni coelestis
multa carmina faciebat.“


65.
Caedmonis Monachi Paraphrasis Poetica Geneseos ac præcipuarum sacræ
paginæ historiarum, abhinc annos MLXX Anglo-Saxonice conscripta, et nunc
primum edita a Francisco Junio, Amst. 1655.


66.
Eine ausführliche inhaltsangabe der handschrift mit proben im
„jahresbericht über das gymnasium zu Elberfeld“ 1845, von K. W.
Bouterwek.


67.
Caedmon’s Metrical Paraphrase of Parts of the Holy scriptures, in
Anglo-Saxon, with an English translation, notes and a verbal index, by
B. Thorpe. 8. London 1832. Caedmon’s des Angelsachsen biblische
dichtungen. Herausgegeben von K. W. Bouterwek (Abth. I. Text. 1849.
Abth. II. Glossar. 1851). 8. Elberfeld. Dem ersten bande ist ein
facsimile der beiderlei handschriften des oxforder codex beigegeben.
(Vergl. seite 164.)


68.
Auch Ettmüller ist dieser meinung. Siehe sein handbuch der deutschen
literaturgeschichte. Leipzig 1847. Seite 135 u. f. Dagegen giebt
Th. Wright in seinem Introductory Essay seite 22-24 die autorschaft
Caedmon’s nicht auf, obwohl er eine gänzliche umänderung der gedichte in
sprache und form annimmt, was einer verneinung der autorschaft Caedmon’s
fast gleichsteht.


69.
Zu vergleichen hierüber Sharon Turner’s History of the A. S.
Vol. III, Book IX, chap. 3. seite 186 der pariser ausgabe von
Baudry.



70.
Das Angelsächsische nach Bouterwek’s redaktion, jedoch mit trennung der
ganzzeilen in hemistiche nach anleitung der handschrift. Die
alliteration der consonanten ist durch fettere lettern
hervorgehoben.


71.
Hohes haupt aller geschöpfe? In der handschrift ist diese zeile in
punkten eingeschlossen, also nicht in zwei hemistiche zerlegt.


72.
Die handschrift liest dælon; Junius, der erste Herausgeber, setzte dæl
on. Die stelle ist jedenfalls unklar, vielleicht lückenhaft, daher ich
nicht erst eine gekünstelte Übersetzung versucht habe.


73.
Das Angelsächsische aus Leo’s sprachproben (seite 69. 70) mit
auflösung in hemistiche und weglassung der accente.


74.
Der text hat behðe; Sh. Turner muss to hehðe gelesen haben, denn er
übersetzt on high.


75.
Rheinisches museum 1832. 4, 232. Bibl. Mss. italica p. 6.


76.
Im Appendix B. zu Purton Cooper’s Report on Rhymer’s foedera. (Enthält
Edgar’s Canones, das vierte buch von Egbert’s Poenitentiale, ein
angelsächsisches glossarium aus brüsseler handschriften, die gedichte
des Vercelli Ms. und angelsächsische glossen aus handschriften zu
Boulogne und Epinal.) Das buch ist nur in wenigen exemplaren vorhanden;
von einem solchen, als geschenk verschickten hat J. Grimm Andrêas
und Elêne herausgegeben. Siehe J. Grimm’s vorrede.


77.
Codex Exoniensis. S. 107-184.


78.
In Leo’s Sprachproben seite 23 und in Ettmüller’s Scôpas and Bôceras.
S. 77 abgedruckt.


79.
Der angelsächsiche text ist sehr fehlerhaft in Ellis’ Specimens of the
Early English Poets. 3. vols. 8. London, 1801. Bd. 1. Seite 14 bis
31 zu finden; er ist ferner in Ettmüller’s Scopas and Boceras, seite 204
nach der angelsächsischen chronik abgedruckt, aus welcher (edit. Gibson
seite 212 ff.) derselbe auch hier unter benutzung der angegebenen
Varianten entlehnt ist.


80.
Thorpe’s Codex Exoniensis, seite 377. Ettmüller’s Scôpas and bôceras
seite 211. Auch in Conybeare’s Illustrations of A. S. poetry.


81.
Thorpe’s Codex Exoniensis, seite 441. 306. Ettmüller’s Scôpas and
bôceras, seite 214. 216. 218. Das erste gedicht auch in Conybeare’s
Illustrations of A. S. poetry.


82.
Thorpe’s Codex Exoniensis, seite 367-377.


83.
Libri Psalmorum versio antiqua Latina; cum paraphrasi Anglo-Saxonica,
partim soluta oratione, partim metrice composita, nunc primum e cod.
Ms., in Bibl. Regia Parisiensi adservato, descripsit et edidit
B. Thorpe. 8. Oxonii, 1835.


84.
Thorpe’s Codex Exoniensis, seite 360. 355. 224.


85.
Aus dem Codex Exoniensis, seite 293.





86.
Dieses wort kommt ausser an dieser stelle nur noch einmal im Cod. Exon.
vor: Seite 497 zeile 18 sworfen feole, welche stelle Thorpe mit
„gerieben mit einer Feile“ übersetzt. Th. Wright in dem
Introductory Essay seite 79 übersetzt dieses wort gar nicht. Hängt das
wort sworfen mit dem englischen to swerve zusammen?


87.
Von Wright mit „poured out,“ von Thorpe mit „equip’d“
übersetzt. Möchte es nicht von æt-eowian, ywan herzuleiten sein?
Offenbar hat der gesuchte binnenreim dem räthseldichter schwierigkeiten
gemacht.


88.
Das englische to cling, anhangen? Thorpe übersetzt es mit „adorns“ und
Wright mit „knocks.“ Auch hier ist der binnenreim zu beachten.


89.
Diese stelle ist sehr dunkel. Wright übersetzt die vorhergehenden vier
hemistichen: „It knocks and slights those, of whom before while alive a
long while it obeys the will,“ Thorpe dagegen: „adorns and lengthens the
tedious time of those who ere living their desires enjoy.“ Meine
übersetzung ist wörtlich, obwohl þara þe ær lifgende auch eine andere
fassung zulässt.

















90.
Die älteste Sammlung angelsächsischer gesetze von William Lambard unter
dem titel Archaionomia, sive de priscis Anglorum legibus libri etc. 4.
Londini 1568. Eine neue auflage von Wheloc, Cambridge 1644. Neuere
ausgaben sind: Leges Anglo-Saxonicæ ecclesiast. et civil. ed.
D. Wilkins. fol. Lond. 1721. Gesetze der Angelsachsen (mit einer
historisch-kritischen einleitung und sorgfältigen kritik des textes) von
R. Schmid, 8. Leipzig 1832. Die neuesten ausgaben sind für die
Record Commission zu London veranstaltet worden: Codex Diplomaticus Aevi
Saxonici, opera J. M. Kemble. II vols. 8. London. 1839. 1840.
Ancient Laws and Institutes of England; comprising Laws enacted under
the Anglo-Saxon kings, from Aethelbert to Canute, with an English
Translation of the Saxon. With a compendious Glossary, etc. Edited by
B. Thorpe, and published by the Record Commission. II vols. fol.
London. 1840.


91.
Rituale Ecclesiæ Dunelmensis. Nunc primum typis mandatum. Published by
the Surtees Society, and edited by J. Stevenson. 8. London.
1840.


92.
Bosworth’s A. S. Dictionary. Preface p. XXII. ff.


93.
Die gründe sind von Wright in seiner Biog. Brit. Liter. A. S.
Period., seite 400-403 zusammengestellt.


94.
Diese sprüchwörter sind in doppelter redaction aus Ms. Trin. Coll.
Cambr. B. 14, 39 und aus Ms. Coll. Jes. Oxon. I, 29, fol. 262 im ersten
bande, seite 170 bis 188 der Reliquiæ Antiquæ, scraps from ancient Mss.
Edit. by Th. Wright and J. O. Halliwell. 2 vols. 8. London, 1841.
1843 abgedruckt.


95.
S. Turner hat dem könig Alfred das ganze fünfte buch (vol. II.)
seiner geschichte der Angelsachsen gewidmet. Ausgaben: Alfred’s
angelsächsische übersetzung des Beda in Smith’s Historiæ Ecclesiasticæ
Gentis Anglorum etc. Auctore Bædæ. fol. Cantabrigiæ, 1722. Seite
471-649. The Anglo-Saxon Version, from the Historian Orosius. By Aelfred
the Great. Together with an English Translation from the A. S. by
D. Barrington. 8. London, 1773. The Will of King Alfred, reprinted
from the Oxford Edition of 1788; with a preface, and additional notes.
By J. S. Cardale. 8. London, 1828. King Alfred’s A. S. version
of Boethius de Consolatione Philosophiæ, with an English translation,
and notes. By J. S. Cardale. 8. London, 1829. King Alfred’s
A. S. version of the Metres of Boethius, with an English
translation, and notes; by S. Fox. 8. Lond. 1835. The Proverbs of
King Alfred in Reliquiæ Antiquæ, herausgegeben von Th. Wright und
J. O. Halliwell. 8. London, 1841. vol. I. Seite 170-188.





96.
Aus Cardale’s ausgabe entlehnt.


97.
Inhalt und sprache dieser stelle zeigt die spätere interpolation der
vorrede.


98.
Der angelsächsische text aus Darrington’s ausgabe. 8. London. 1773.
Seite 21. 22.


99.
Ausgaben ausser mehreren älteren: Dictionarium Saxonico-Latino-Anglicum.
Opera et Studio G. Somneri. Accesserunt Aelfrici Abbatis Grammatica
Latino-Saxonica, cum Glossario suo eiusdem generis. Fol. Oxon. 1659.
Heptateuchus, Liber Job, et Evangelium Nicodemi; Anglo-Saxonice.
Historiae Judith Fragmentum; Dano-Saxonice. Edidit nunc primum ex Mss.
codicibus Edw. Thwaites. 8. Oxon. 1699. An English-Saxon Homily on the
birth-day of St. Gregory. Translated into modern English, with notes, by
Eliz. Elstob. 8. London, 1709. Thorpe’s Analecta Saxonica. 8. London.
1834 enthalten seite 25 bis 28 Alfric’s Preface to Genesis, seite 59-84
Homilies, seite 101-118 Alfric’s colloquium. Mit ausnahme der homilien
auch in Leo’s alt- und angelsächsischen sprachproben. 8. Halle. 1838.
Ancient Laws and Institutes of England; edited by B. Thorpe. Fol.
London. 1840. Enthaltend die Canones Alfrici, Alfric’s hirtenbrief an
Wulfstan und noch einen anderen brief desselben: „quando dividis
Chrisma.“


100.
Das Angelsächsische aus Biog. Brit. Liter. A. S. Period, seite 488.
489.


101.
Wright’s Biog. Brit. Liter. A. S. Period. Seite 496-501, woraus
auch die mitgetheilten sprachproben entlehnt sind.


102.
Das Angelsächsische aus Biog. Brit. Liter. A. S. Period. Seite 497.
498.


103.
Am letzt angeführten orte seite 505 ff., woher auch die sprachprobe genommen
ist.


104.
The Anglo-Saxon Version of the Story of Apollonius of Tyre, upon which
is founded the Play of Pericles, attributed to Shakespeare; from a Ms.
in the library of C. C. C. Cambridge. With a literal
translation etc.; by B. Thorpe. 8. London. 1834.


105.
Da diese abhandlung sich auch in einer handschrift der werke Alfric’s
(Wanley, p. 160) in der öffentlichen bibliothek zu Cambridge befindet,
so ist sie von ihrem herausgeber Wright (Popular Treatises on Science
written during the Middle-Ages in Anglo-Saxon, Anglo-Norman, and
English. 8. London, 1841. Seite 1-19) dem Alfric Grammaticus
zugeschrieben worden.


106.
Oder vielleicht ellen, ellarn, holder, hollunder?


107.
Die älteste ausgäbe erschien unter dem titel Chronologia Saxonica als
anhang zur Alfred’schen übersetzung von Beda’s kirchengeschichte von
A. Wheloc, fol. Cambridge, 1644. Eine genauere ausgabe: Chronicon
Saxonicum ex Mss. Codicibus nunc primum integrum edidit ac latinum fecit
Edm. Gibson. 4. Oxonii, 1692. Besser ist: The Saxon Chronicle, with an
English translation and notes critical and explanatory, by
J. Ingram. 4. London, 1823. Zuletzt in den werken der Record
Commission von Richard Price. Eine kritik der Ingram’schen ausgabe von
R. Schmid in Hermes, band XXX, heft 2. Leipzig, 1828. Seite
286 ff.


108.
Ein kenner angelsächsischer handschriften, John M. Kemble, klagt in
seiner vorrede zum Beowulf (seite XXIII) nicht minder über die
verderbtheit der Mss. durch schuld der abschreiber. „All persons,“ sagt
er, „who have had much experience of Anglo-Saxon Mss. know how
hopelessly incorrect they in general are; when every allowance has been
made for date and dialect, and even for the etymological ignorance of
early times, we are yet met at every turn with faults of grammar, with
omissions or redundancies, of letters and words.“


109.
Codex Ms. omnium vetustissimus non ita pridem erat penes egregium illum
literarum fautorem Joannem Morum, episcopum nuper Eliensem, hodieque in
Bibliotheca Regia Cantabrigiae asservatur. Smith’s Bede; Cantabrigiae,
folio. 1722. Vorrede seite 3. Dr. John Moore war bischof von Norwich,
als Wanley seinen catalog anlegte und dieses manuscript unter den Codd.
Mss. Episc. Norwicensis seite 287 aufführte; später wurde er bischof von
Ely. Nach seinem tode kaufte könig Georg I. diese handschrift mit des
bischofs bibliothek, welche er der universität Cambridge schenkte, wo
dieses Ms. gegenwärtig in der öffentlichen bibliothek aufbewahrt
wird.


110.
Sie sind ausserdem, das erstere in Wanley’s Antiq. literat. septent.
Vol. II. p. 287., das letztere in Hikkes’ Gramm. Anglo-Saxon. p.
187. abgedruckt.


111.
Fragment of Aelfric’s Grammar, Aelfric’s Glossary, and a Poem on the
Soul and Body, in the Orthography of the 12. century: discovered among
the Archives of Worcester Cathedral, by Sir T. Phillipps. fol. London,
1838.


112.
Der lange titel der ersten ausgabe vom jahre 1566 mit dem namen dieser
fünfzehn kirchenfürsten ist angegeben in Wright’s Biog. Brit. Liter.
A. S. Period, seite 491.


113.
Dafür, dass man darauf auch in späterer zeit wenig gewicht legte, lassen
sich viele beispiele anführen. Auf den alten tapeten zu Bayeux, welche
den sieg Wilhelm’s des eroberers feiern, findet sich dessen namen sehr
verschieden geschrieben: Wilielmi, Willelmi, Wilgelmvm, Willielmvs,
Willem, Wilel. In den acten zu Stratford kommt der namen von
Shakespeare’s vater, welcher mitglied des gemeinderathes war, hundert
sechs und sechszig mal in vierzehn ver schiedenen gestalten vor,
nämlich: Shackesper, Shackespere, Shacksper, Shakspere, Shakespere,
Shaksper, Shakspare, Shakspeyr, Shakyspere, Shakspire, Shaxpeare,
Shaxsper, Shakxpere, Shaxpear, worunter sich die gegenwärtig angenommene
schreibart des dichternamens nicht einmal befindet.


114.
Bosworth in der vorrede zu seinem A. S. Dictionary besonders seite
XVIII-XXII, wo sich eine nach inhalt und zeit des erscheinens geordnete
übersicht der hauptwerke angelsächsischer literatur befindet, ferner Th.
Wright am ende seines Introductory Essay und in seinen Essays on the
Literature of England during the middle ages. Essay I. A. S.
Poetry, seite 1-30, theilen schätzenswerthes material zur geschichte des
studiums angelsächsischer sprachdenkmale mit.


115.
Es sind hier nur die hauptformen aufgeführt, auf welche die
orthographischen und mundartlichen nebenformen gegründet sind.


116.
„Rex autem Edwardus natus in Anglia, sed nutritus in Normannia et
diutissime immoratus, pene in Gallicum transierat, adducens ac attrahens
de Normannia plurimos, quos variis dignitatibus promotos in immensum
exaltabat.“ Ingulph. Hist. Croyl. p. 62 ed. Gale. Ingulph, ein geborner
Angelsachse, lebte einige zeit am hofe Wilhelm’s des eroberers als
dessen schreiber und wurde im jahre 1075 abt von Croyland, wo er 1109
gestorben ist. Die unter seinem namen citirte und wahrscheinlich im
kloster von Croyland entstandene geschichte rührt indessen nicht von ihm
her, oder müsste wenigstens sehr interpolirt sein.


117.
Wilhelm von Malmsbury, welcher in der ersten hälfte des zwölften
jahrhunderts als geschichtsschreiber blühte, beschreibt indessen den
zustand der Angelsachsen kurz vor der eroberung Wilhelm’s in einer
solchen weise, dass man die pfropfung des normännischen reises auf den
angelsächsischen stamm jedenfalls als eine verbesserung ansehen muss. In
seiner betrachtung über die folgen der schlacht von Hastings klagt
dieser autor in seiner Historia Regum Anglorum unter anderem: „Clerici
literatura tumultuaria contenti, vix sacramentorum verba balbutiebant;
stupori et miraculo erant cæteris, qui grammaticam nossent. Monachi
subtilibus indumentis et indifferenti genere ciborum regulam
ludificabant. Optimates gulæ et veneri dediti, ecclesiam more Christiano
mane non adibant, sed in cubiculo et inter uxorios amplexus matutinarum
solemnia et missarum a festinante presbytero auribus tantum libabant.
Vulgus in medio expositum præda erat potentioribus, ut vel eorum
substantiis exhaustis, vel etiam corporibus in longinquas terras
distractis, acervos thesaurorum congererent, quanquam magis ingenitum
sit illi genti commessationibus quam operibus inhiare. Illud erat a
natura abhorrens, quod multi ancillas suas ex se gravidas, ubi libidini
satisfecissent, aut ad publicum prostibulum aut ad æternum obsequium
vendicabant. Potabatur in commune ab omnibus, in hoc studio noctes
perinde ut dies perpetuantibus, parvis et abjectis domibus totos sumptus
absumebant; Francis et Normannis absimiles, qui amplis et superbis
ædificiis modicas expensas agunt. Sequebantur vitia ebrietatis socia,
quæ virorum animos effoeminant.“


118.
„Modus etiam scribendi anglicus omitteretur, et modus gallicus in
chartis et in libris omnibus admitteretur.“ Ingulph, seite 71.


119.
„Coepit ergo tota terra sub Rege (Edwardo) et sub aliis Normannis
introductis Anglicos ritus dimittere, et Francorum mores in multis
imitari, Gallicum scilicet idioma omnes Magnates in suis curiis tanquam
magnum gentilitium loqui, chartas et chirographa sua more Francorum
conficere, et propriam consuetudinem in his et in aliis multis
erubescere.“ Ingulph, seite 62.


120.
„Anglicam locutionem plerumque sategit ediscere, ut sine interprete
querelam subjectæ legis possit intelligere. Ast a perceptione huiusmodi
durior ætas illum compescebat, et tumultus multimodarum occupationum ad
alia necessario adtrahebat.“ Ordericus Vitalis l. IV, 520. Dieser autor
war der sohn eines verheiratheten normännischen priesters, und im jahre
1075 am ufer des Severn in England geboren. Seine dreizehn bücher
geschichte, welche er bis zum jahre 1143 in der Normandie abfasste, sind
eine hauptquelle für die geschichte der Normannen seiner zeit.


121.
Die unkenntniss der volkssprache war den Normannen zuweilen auch
verderblich. Als die Northumbrier im jahre 1080 den bischof Vaulcher mit
mehreren bitten angingen, wollte er ihnen die erfüllung derselben nur um
vierhundert pfund silber zugestehen. Da rief der redner der Northumbrier
seinen landsleuten in deren sprache zu: short red, god red, slea ye the
byshoppe, wie Matth. Paris I, 1. seite 10 in späterem Englisch anführt,
worauf der bischof und mit ihm hundert Franzosen und Flamländer
(frencisce and flemisce nach der sachsenchronik) umgebracht wurden. Als
im jahre 1191 Wilhelm Longchamps, der allmächtige minister
Richard’s I., welcher selbst die volkssprache nicht verstand,
nachdem er wegen seiner erpressungen in ungnade gefallen war, als weib
verkleidet, sich über das meer flüchten wollte, wurde er am strande von
dem volke festgehalten, weil er auf keine frage antworten konnte („quia
linguam anglicam prorsus ignorabat“), und in das gefängniss
geworfen.


122.
„Comitatus et Baronias, Episcopatus et Prælatias totius terræ suis
Normannis rex distribuit, et vix aliquem Anglicum ad honoris statum vel
alicuius dominii principatum ascendere permisit.“ Ingulph,
p. 70.


123.
„Custodes in castellis strenuos viros ex Gallis collocavit, et opulenta
beneficia, pro quibus labores et pericula libenter tolerarent,
distribuit.“ Order. Vital. l. IV, p. 506.


124.
„Monacho, minimæ facundiæ viro, sed Normanicæ linguæ sciolo.“ Will.
Malmesb. l. III, p. 118.


125.
„Quasi homo idiota, qui linguam Gallicanam non noverat, nec regiis
consiliis interesse poterat.“ Matth. Paris ad an. 1095.


126.
Dass das Französische sprache des gesetzes und der schule wurde, bezeugt
Ingulph p. 71: „Ipsum etiam idioma (Anglicum) tantum abhorrebant
(Normanni), quod leges terræ statutaque Anglicorum regum lingua Gallica
tractarentur, et pueris etiam in scholis principia literarum grammatica
gallice ac non anglice traderentur.“


127.
Schmid in „die gesetze der Angelsachsen“ seite XCI. bemerkt, dass die
abdrücke der französischen gesetze Wilhelm’s, von denen die
originalhandschrift nicht mehr bekannt ist, „im höchsten grade
fehlerhaft“ seien. Die überschrift mit den namen William und Edward ist
jedenfalls etwas späteren ursprungs, und die sprache der gesetze selbst
mannigfach geändert. Dessen ungeachtet gewährt sie doch ein bild von der
sprache, welche die Normannen aus Frankreich nach England brachten. Ein
besonderer abdruck der gesetze Wilhelm’s ist: The laws of William the
conqueror by R. Kelham of Lincoln’s Inn, 1779.


128.
Im abschnitt 80 der „Leges Henrici primi“ (bei Schmid seite 263) wird
unter § 14 eine erklärung des rechtlichen begriffes von hemfare gegeben:
„Hamsocna est vel Hamfare, si quis præmeditate ad domum
eat, ubi suum hostem esse scit et ibi eum invadat. Si die vel nocte hoc
faciat et qui aliquem in molendinum vel ovile fugientem prosequitur
Hamsocna judicatur. Si in curia vel domo seditione orta bellum
etiam subsequatur et quivis alium fugientem in aliam domum infuget, si
ibi duo tecta sunt, Hamsocna reputetur.“


129.
Siehe mehreres über diesen gegenstand in Thommerel, Recherches sur la
fusion du Franco-Normand et de l’Anglo-Saxon. 8. Paris, 1841. Duclos,
sur l’origine et les révolutions de la langue fr. in Acad. des Inscr.
Tom XV., XVII. et XXVI. Ampère Histoire de la formation de la langue
franç. 8. Paris, 1841. Gley, Langue et Littérature des anciens Francs.
8. Paris, 1814. De Roquefort, Glossaire de la langue Romane, 2 vols. 8.
Paris, 1808. Supplément, 1820. Grammaire de la Langue d’oïl, ou gramm.
des Dialectes Français aux XII. et XIII. siècles par G. F. Burguy.
8. Berlin, 1853.


130.
In Wright’s und Halliwell’s Reliquiae Antiquae. Bd. I. 1841.
mitgetheilt aus Ms. Trin. Coll. Camb. B. 14, 39 und einem Ms. Coll.
Jesu. Oxon. I. 29, fol. 262.


131.
In Reliquiae Antiquae Bd. I. seite 208, und in altdeutsche blätter.
Bd. 2. 8. Leipzig, 1837 abgedruckt.


132.
Th. Wright giebt im band I. der Reliquiae Antiquae seite 65 ff. ein
bruchstück aus Ms. Cotton. Nero, A. XIV. fol. 50, überschrieben The
seven beasts of sin, and their whelps. Im band II, seite 1 bis 6
befinden sich zwei andere bruchstücke aus Ms. Cotton. Cleopatra, C. VI.
und Ms. Cotton. Titus, D. XVIII. Sämmtliche Mss. sind aus dem anfange
des dreizehnten jahrhunderts.


133.
In Reliquiae Antiquae. Bd. I. sind seite 128 ff. zwei predigten aus
dem anfange des dreizehnten jahrhunderts von Ms. Trin. Coll. Cambridge
B. 14, 52 abgedruckt.


134.
Die in den Rel. Ant. enthaltene abschrift des oxforder manuscripts,
welche von Sir F. Madden herrührt, zeigt anstatt des þ
überall th.


135.
Von Wright in seiner Biogr. Brit. Liter. Anglo-Norman Period. 8. London.
1846. Seite XV aus Ms. Cotton. Vespas. B. X. mitgetheilt.


136.
Von Wright am angeführten orte seite XVII. aus Ms. Cotton. Nero C. VI.
mitgetheilt.


137.
Nach der französischen bibelübersetzung des David Martin. Bruxelles.
1851.


138.
Popular Treatises on Science written during the Middle Ages, in
Anglo-Saxon, Anglo-Norman, and English. Edited by Th. Wright. 8. London
1841. pp. 20-73, Li Livre des Creatures; pp. 74-131, The Bestiary, beide
von Philippe de Thaun, mit wörtlicher englischer übersetzung. Im übrigen
siehe Wright’s Biog. Brit. Lit. A. N. Period. Seite 86 ff.


139.
La chanson de Roland, ou de Roncevaux, du XII. siècle, publiée pour la
première fois, d’après le manuscrit de la Bibliothèque Bodléienne à
Oxford, par Francisque Michel. 8. Paris. 1837.


140.
Noch ungedruckt. Proben aus dem Ms. Harl. No. 4388, welches dem zwölften
jahrhundert angehört, siehe in Wright’s Biogr. Brit. Liter. A. N.
Period. Seite 130. 131.


141.
Collection of Historians edited by order of the Record Commission,
vol. I, p. 764-829: L’Estorie des Engles solum la Translation de
maistre Geffrei Gaimar. Enthält die geschichte von der normännischen
eroberung nebst den schlusszeilen des gedichtes, in welcher der
verfasser von sich und seinem unternehmen spricht. Chroniques
Anglo-Normandes. Recueil d’Extraits et d’Ecrits relatifs à l’Histoire de
Normandie et de l’Angleterre pendant les XI. et XII. siècles; publié par
Francisque Michel. Tome premier. 8. Rouen, 1835. Enthält den letzteren
theil der geschichte Gaimar’s nach der normännischen eroberung.


142.
Le Roman de Brut, par Wace, poète du XII. siècle; publié pour la
première fois d’après les manuscrits des Bibliothèques de Paris, avec un
commentaire et des notes, par Le Roux de Lency. 8. Tom. I. II. Rouen.
1836. 1838.


143.
Rerum Britannicarum, i. e. Angliæ, Scotiæ, vicinarumque iusularum
ac regionum, scriptores vetustiores ac præcipui. Fol. Heidelberg,
(Commelin.) 1587. pp. 1-92. Galfredi Monumetensis Historiæ Regum
Britanniæ. Galfridi Monumetensis Historia Britonum, nunc primum in
Anglia ex novem codicibus Msstis. edita, ab J. A. Giles, e
C. C. C. Oxon. 8. (Angezeigt, ob schon erschienen?)


144.
Le Roman de Rou et des Ducs de Normandie, par Robert Wace, poète Normand
du XII. siècle; publié pour la première fois, d’apres les manuscrits de
France et d’Angleterre; avec des notes pour servir à l’intelligence du
texte, par Frédéric Pluquet. 2 vols. 8. Rouen. 1827. Observations
Philosophiques et Grammaticales sur le Roman de Rou, par
M. Raynouard. 8. Rouen. 1829. Master Wace’s chronicle of the Norman
Conqnest, from the Roman de Rou. Translated with Notes and Illustrations
by Edgar Taylor. With numerous woodcuts from the Bayeux Tapestry, and
various Mss., and an illustrative map of Ancient Normandy. 8. London,
1837.


145.
Collection de Documents inédits sur l’Histoire de France, publiés par
ordre du roi. Chronique des ducs de Normandie, par Benoit, trouvère
Anglo-Normand du XII. siècle, publiée pour la première fois d’après un
mannscrit du Musée Britannique, par Francisque Michel. 3 tomes. 4.
Paris. 1836. 1838. 1844.


146.
Das beste und älteste Ms. davon ist im brittischen museum Harl. No. 270;
ein anderes unvollständiges aus dem vierzehnten jahrhundert ebendaselbst
Cotton. Domit. A. XI. Von einem dritten, dessen anfang fehlt, in der
bibliothek zu Wolfenbüttel ist eine ausgabe unter dem titel: das leben
des h. Thomas von Canterbury, Altfranzösisch. 8. Berlin, 1838. von
Immanuel Bekker veranstaltet worden.


147.
Ein mehreres hierüber in Essais Historiques sur les Bardes, les
Jongleurs, et les Trouvères, Normands et Anglo-Normands. Par M. l’Abbé
de la Rue. 3 vols. 8. Caen. 1834. Sketches of the History of Literature
and Learning in England from the Norman conquest to the Accension of
Elisabeth. By Geo. L. Craik. 2 vols. 12. London 1844. Seite 107-155 des
vol. I. Biogr. Brit. Lit. Anglo-Norman Period. By Th. Wright. 8.
London 1846.


148.
Layamon’s Translation of Wace’s Chronicle of the Brut, with an English
Translation, Preface, and Notes, by Fr. Madden. (Angezeigt, ob
erscheinen?). In Thorpe’s Analecta Anglo-Saxonica befindet sich seite
143-170 die geschichte des königs Lear und seiner töchter aus den beiden
manuscripten Layamon’s. Auch in Specimens of the early English Poets by
G. Ellis. 3 vols. 8. London 1801 ist seite 61 ff. des Bd. I.
ein längeres stück aus dem erstgenannten Ms. Layamon’s abgedruckt. In
Wright’s Biog. Brit. Liter. A. N. Period. seite 439 ff. sind
ebenfalls einzelne proben enthalten.


149.
Bis hierher sind die reste der alliteration im druck angedeutet.


150.
Aus Wright’s Biog. Brit. Liter. A. N. Period. seite 437.


151.
Auszüge aus dem Ormulum in Thorpe’s Analecta Anglo-Saxonica seite
171-178, Wright’s Biogr. Brit. Liter, seite 436. 437, Bosworth’s
A. S. Dictionary seite XXIV und folgende.


152.
The Owl and the Nightingale. Edited by Joseph Stevenson. 4. London,
1838. (Printed for the Roxburghe Club.) The Owl and the Nightingale: an
early English poem attributed to Nicholas de Guildford, with some
shorter poems from the same manuscript. Edited by Thomas Wright. 8.
London, 1843. (Printed for the Percy Society.) Eine kurze sprachprobe
auch in Wright’s mehrgenanntem werke. seite 438.


153.
Eine ausgezeichnete zusammenstellung und besprechung der lateinischen
und französischen Schriftsteller England’s im elften und zwölften
jahrhundert (Lanfranc, Ingulf, Anselm, Turgot, Eadmer, Philip von Thaun,
Athelard, Ailmer, Ordericus Vitalis, Turold, William von Malmsbury,
Geoffrey von Monmouth, Gaimar, Ailred von Rievaux, Thomas Becket, Wace,
Benoit von St. Maure, Walter Mapes, Peter von Blois, Giraldus
Cambrensis, Joseph von Exeter, Joscelin von Brakelonde
u. s. w.) findet sich in Th. Wright’s werke Biog. Brit. Liter.
A. N. Period. 8. Lond. 1846. Ueber die hauptsächlichsten derselben
handelt auch G. Craik in seinen Sketches of the History of
Literature and Learning in England from the Norman Conquest to the
Ascension of Elizabeth. 2 vols. 12. London, 1844. Bd. 1. seite
1-157. Dasselbe werk enthält seite 158-198 eine betrachtung der
wichtigeren lateinischen und französischen schriftsteller England’s im
dreizehnten und vierzehnten jahrhundert (Matthew Paris, Rishanger,
Higden, Walter von Exeter, Peter von Langtoft u. s. w.). In
der vorliegenden schrift konnten nur diejenigen dieser schriftsteller
besonders erwähnt werden, deren werke in direkter beziehung zur
englischen volkssprache und literatur stehen.


154.
In den handschriften des dreizehnten und vierzehnten jahrhunderts findet
sich ein eigenthümliches g, welches in englischen drucken bald
durch ein eigenes, dem deutschen geschriebenen z ähnliches
zeichen, bald (freilich sehr fehlerhaft) durch z wiedergegeben wird.
Offenbar soll das g dasjenige angelsächsische g bedeuten, welches
in seinem übergange zu dem späteren y oder i begriffen war. Z. B.
Angelsäch. gif, später ȝef, if; ge. später ȝew, ȝow, you; geong, später
ȝong, young. Man unterschied in der aussprache wahrscheinlich ein hartes
g und ein weiches g, welches in der aussprache dem deutschen j
glich.    
Transcriber’s Notes


155.
Th. Wright in Anecdota Literaria, seite 90, theilt aus dem Oxforder Ms.
Digby Nr. 86, fol. 163 noch ein schönes gedicht über die nichtigkeit der
weltlichen dinge mit.


156.
„Or voi-ge bien tout en apert que clergie bien sa saison pert.“ Aus
Renard le Contrefait in Th. Wright’s Anecdota Litereria,
seite 29.


157.
Mehr hierüber in Th. Wright’s Anecdota literaria, a selection of short
poems illustrative of the Literature and History of England in the XIII.
century. 8. London, 1844, seite 1-13, wo auch das ganze fabliau der dame
Siriz abgedruckt ist.


158.
Herausgegeben von Hearne, 2 vols. 8. Oxford, 1724, unter dem titel:
Robert of Gloucester’s chronicle, transcribed and now first published
from a Ms. in the Harleyan liberary. (Nachgedruckt zu London 1810.)


159.
Peter Langtoft’s Chronicle (as illustrated and improved by Robert de
Brunne) from the death of Cadwalader to the end of K. Edward the
First’s Reign transcribed and now first published from a Ms. in the
Inner-Temple library. 2 vols. 8. Oxford.


160.
Diese verse sind vielleicht nach dem carmeliter R. Baston, einem
lateinischen reimdichter zu anfang des dreizehnten jahrhunderts, so
genannt. Siehe Tyrwhitt’s Essay on the language and versification of
Chaucer in Bell’s edition of the poets of Great Britain. Vol. I.
Seite CXLIII.


161.
Einige wörter sind bei Hearne mit th, anstatt des sonst üblichen þ
gedruckt; es scheint dieses keine willkür des herausgebers, sondern die
schreibart des codex zu sein.


162.
Poems written anno MCCCLII, by Lawrence Minot; with Introductory
Dissertations on the Scottish wars of Edward III., on his claim to the
throne of France, and Notes and Glossary. 8. London, 1825.


163.
Aus Craik’s Sketches, Bd. I, seite 235, modernisirt.


164.
In Craik’s Sketches, Bd. 1. seite 245, leider mit veränderter
orthographie abgedruckt. Die ersten vier zeilen sind in Percy’s
Reliques, wie folgt, geschrieben:



In a somer season, when soft was the
sunne,


I shope me into shrouds as I a shepe were;


In habits as an harmet unholy of werkes,


Went wyde in thys world wonders to
heare.


165.
Alliterative Poem on the Deposition of king Richard II., edited by Th.
Wright. 4. London, 1838 (for the Camden Society).


166.
Th. Percy’s Reliques of Ancient English poetry (ausgabe von Bohn, London
1845, Seite 156 ff.) enthalten eine abhandlung „on the alliterative
metre, without rhyme, in Pierce Plowman’s Visions,“ worin die
alliteration bis in das sechszehnte jahrhundert verfolgt wird, und
proben alliterirender gedichte, welche nach den Visions geschrieben
sind, mitgetheilt werden.


167.
It is certain that, when John became king, the distinction between
Saxons and Normans was strongly marked, and that before the end of the
reign of his grandson it had almost disappeared. In the time of Richard
I., the ordinary imprecation of a Norman gentleman was „May I become an
Englishman!“ His ordinary form of indignant denial was „Do you take me
for an Englishman?“ The descendant of such a gentleman a hundred years
later was proud of the English name. Mac Aulay’s History of England.
(Tauchnitz edition. 12. Leipzig, 1849.) Vol. I. chp. 1.
S. 16.


168.
Vgl. Wright’s Anec. Lit. s. 38. 39 unter der überschrift Goliardic
Poetry.


169.
Für diese zeit des schwankens und gegenseitigen durchdringens der
angelsächsischen und französischen elemente, ehe die neue mischsprache,
das Englische, zu einiger festigkeit gelangte, besitzen wir ein
werthvolles, wenn auch noch unvollständiges, vielleicht auch hin und her
fehlerhaftes wörterbuch, welches auf dem festlande wenig bekannt zu sein
scheint: A dictionary of archaic and provincial words, obsolete phrases,
proverbs and ancient customs, from the XIV. Century, by J. O.
Halliwell. 2 vols. 8. London, 1847.


170.
This maner was myche yused to fore the first moreyn, and is siththe some
del ychaungide; for John Cornwaile, a maistre of grammer, chaungide the
lore in grammer scole and construction of Frensch into Englisch, and
Richard Pencriche lerned that maner teching of him, and other men of
Pencriche; so that now the ȝere of oure Lord a thousand thre hundred
foure score and fyve, of the secunde King Rychard ofter the conquest
nyne, in alle the gramer scoles of Englond children leveth Frensch, and
construeth and lerneth an Englisch, and haveth thereby avauntage in oon
side and desavauntage in another. Her avauntage is, that thei lerneth
her gramer in lasse tyme than children were wont to do; desavauntage is,
that now children of gramer scole kunneth no more Frensch that can her
lifte heele; and that is harm for hem, and thei schul passe the see and
travaile in strange londes, and in many other places also: also
gentilmen haveth now mych ylefte for to teche her children Frensch.
Vergleiche Tyrwhitt’s Essay etc. Note 21.


171.
Pour ce qe monstre est soventfoiz au Roi, par Prelatz, Ducs Counts
Barons et tout la communalte, les grantz meschiefs qe sont advenuz as
plusours du realme de ce qe les leyes custumes et estatutz du dit realme
ne sont pas conuz communement en mesme le realme, par cause qils sont
pledez monstrez et juggez en la lange Franceis, qest trope desconue en
dit realme; issint qe les gentz que pledent ou sont empledez en les
Courtz le Roi et les Courtz dautres, nont entendement ne conissance de
ce qest dit por eulx ne contre eulx par lour Sergeantz et autres
pledours; et qe resonablement les dites leyes et custumes seront le plus
tost apris et conuz et mieultz entenduz en la lange usee en dit realme,
et par tant chescun du dit realme se purroit mieultz governer sanz faire
offense a la leye, et le mieultz garder sauver et defendre ses heritages
et possessions; et en diverses regions et paiis, ou le Roi les nobles et
autres du dit realme ont este, est bon governement et plein droit fait a
chescun par cause qe lour leyes et custumes sont apris et usez en la
lange du paiis; le Roi desirant le bon governement et tranqillite de son
poeple, et de ouster et eschure les maulx et meschiefs qe sont advenuz,
et purront avener en ceste partie, ad pour les causes susdites ordeigne
et establi des assent avantdit qe toutes plees qe seront a pleder en ses
Courtz queconqes, devant ses Justices queconqes ou en ses autres places
ou devant ses autres Ministres qeconqes on en les Courtz et places des
autres seignors qeconqes deinz le realme, soient pledez, monstretz,
defenduz, responduz, debatuz et juggez en la lange engleise; et qils
soient [entreez] et enroullez en latin; et qe les leyes et custumes du
dit Realme, termes et processes, soient tenuz et gardez come ils sont et
ont este avant ces heures; et qe par les aunciens termes et formes et
counter nul home soit prodant, issint qe la matire del accion soit
pleinement monstre en la demonstrance et en le brief; et est acorde del
assent avantdit q cestes ordeignances et estatutz de pleder comenceent
et tieguent lieu al quinzeine Seint Hillere prochein avenir. (The
Statutes of the Realm. Printed by command of his Majesty King George
III. in pursuance of an address of the House of Commons. Fol. 1810.
Vol. I. S. 375.)


172.
Tyrwhitt’s Essay etc. Note 20.


173.
Tyrwhitt’s Essay etc. Note 22. 23.


174.
Man vergleiche die aufzeichnung der thaten Hereward’s, seite 50.


175.
Incipit prologus super hystoriam Waldei quondam Norffolchie
Suffolchieque regis eximii de Gallicis et Anglicis verbis in Latinum
translatus. Primitus subsequens regis Waldei filiorumque bystoria suorum
in lingua Anglica metrice composita est. Deinde ad instantiam cuiusdam
femine, que ipsam penitus linguam nesciret, quam non alio quam amice
nomine voluit indagare, a quodam in linguam Gallicam est translata. At
vero novissime eandem historiam non solum seniorum preceptis et ut
verecundans dico rogatibus, scilicet ipsis ecclesie a quoque intuitu
difficilia queque et ardua celeri lenitate mutescunt muneribus,
compulsus sum hac de causa in Latinum transferre sermonem. Eiusdem
historie pars quedam usque ad quartam huius operis partem continuata in
ipsa lingua qua primo faerat conscripta reperta est. (Ms. Bibl. Cambr.
C. C. C. Nr. 329.) Vergl. Th. Wright’s Essay’s etc.
Vol. I. S. 98.


176.
Vergl. den nufsatz On the ancient metrical romances in Percy’s Reliques
of ancient english poetry. 8. London, 1845, seite 186-196, wo diese
alten romanzenstoffe und die Ms., in welchen sie sich befinden,
besprochen werden.


177.
The ancient English Romance of Havelok the Dane; accompanied by the
French text: with an introduction, notes, and a glossary, by Fr. Madden.
(Printed for the Roxburghe Club.) 4. London, 1828.


178.
In Ritson’s ancient English metrical Romances. 3 vols. 8. London, 1802,
wo sich auch die weiter unten erwähnte romanze Hornchilde (ritter Horn)
befindet.


179.
Siehe die abhandlung über Havelok, könig Horn und Hornchilde in Th.
Wright’s Essays etc., vol. I. seite 99-123, woraus auch die
angeführten sprachproben entlehnt sind.


180.
„Hoc in tempore (i. e. Hen. III.) de exhaeredatis surrexit et caput
erexit ille famosissimus sicarius Robertus Hode et Litell Johanne, cum
eorum complicibus, de quibus stolidum vulgus hianter in comoediis et
tragoediis prurientes festum faciunt, et super caeteras romancias,
mimos, et bardanos cantitare dilectantur.“ J. Fordun’s
Scotichronicon (vom jahre 1153-1385, überarbeitet und bis 1437
fortgesetzt von Walter Bowyer, abt von Inchcolm) herausgegeben von
Hearne. 5 vols. 8. Oxford, 1722. (Seite 774.)


181.
Ausführliches über diesen schluss, sowie über den ganzen
Robin-Hood-cyclus in dem Essay XVII. (on the popular cycle of the Robin
Hood Ballads) in Th. Wrights Essays etc. vol. II. Seite 164-211.
Vergl. auch Barry’s Thèse de littérature sur les vicissitudes et les
transformations du cycle populaire de Robin Hood. Paris, 1832. Ferner
Robin Hood and Guy of Gisborne in Percy’s Reliques seite 20-24.


182.
In Percy’s Reliques seite 92-95. In besonderer ausgabe von Thomas
Wright. 16. London, 1836.


183.
In besonderer ausgabe von Th. Wright. 16. London, 1836.


184.
In Percy’s Reliques S. 96-99. In besonderer ausgabe von Th. Wright.
16. London. 1836.


185.
Ferneres über die reiche altenglische balladenliteratur in Percy’s
Reliques of Ancient English Poetry (1765), in Warton’s History of
English Poetry (1774), in Ritson’s Ancient English Metrical Romances
(3 vols. 8. 1802), in Ellis’s Specimens of Early English Metrical
Romances (3 vols. 8. 1805), in H. Weber’s Metrical Romances of
the XIII., XIV. und XV. Centuries (3 vols. 8. Edinburgh, 1810), in
E. Vernon Utterson’s Select pieces of Early Popular Poetry
(2 vols. 8. Lond. 1817), in Ch. H. Hartshorne’s Ancient
Metrical Tales (8. London, 1829). Eine sorgfältige angabe von
ausgaben einzelner alter romanzen und balladen ist zu finden in
G. L. Craik’s Sketches of the History of Literature and Learning in
England, vol. I. Seite 216-224.


186.
Chaucer’s sämmtliche werke sind gedruckt worden, mit ihnen mehrere
andere gedichte, welche man Chaucer unbegründet zugeschrieben hat; aber
nur die Canterbury Tales sind sorgfältiger von Tyrwhitt in 4 bänden 8.
im jahre 1775 herausgegeben worden, welchen derselbe im jahre 1778 sein
glossarium zu den ächten werken Chaucer’s folgen liess. Werthvoll ist
Tyrwhitt’s ausgabe wegen ihres einleitenden Essay on the Language and
versification of Chaucer. Th. Wright in Anecdota Literaria s. 23
giebt indessen über diese vorläufig immer noch beste ausgabe Chaucer’s,
aus welcher auch die mitgetheilten sprachproben entlehnt sind, folgende,
wohl zu harte kritik: „It is truly to be lamented that a text of Chaucer
so utterly corrupt as that of Tyrwhitt should continue to be reprinted.
Tyrwhitt fell into the error of attempting to make up a text of an
author, when he was totally ignorant of the grammatical construction of
his language, and equally incompetent to appreciate the comparative
value of the manuscripts. The consequence is that there is not perhaps a
single line in Tyrwhitt’s edition of the Canterbury Tales which Chaucer
could possibly have written (!) The very worst Ms. in existence contains
a better text, because it is at least grammatically correct for the time
in which it was written, whereas in Tyrwhitt all grammar is set at
defiance.“ (Ueber wie viele ausgaben von resten alter englischer
literatur könnte in ähnlicher weise der philologische stab gebrochen
werden!) In Bell’s Edition of the Poets of Great Britain complete from
Chaucer to Churchill, welche mit Chaucer beginnen, sind die Canterbury
Tales aus Tyrwhitt’s und die Miscellaneous Pieces aus Urry’s ausgabe
(The Works of Jeffrey Chaucer. London, 1721 fol.) entlehnt. Ausserdem
finden sich sämmtliche werke Chaucer’s nebst einem glossarium im ersten
bande der sammlung englischer dichter von Anderson (The Works of the
British Poets with prefaces biographical and critical by Robert
Anderson, 13 vols. 8. London, 1795).


187.
A Selection from the Minor Poems of Dan John Lydgate, edited by James
Orchard Halliwell, 8. London, 1840 (für die Percy Society).


188.
Skelton’s Poetical Works, by Alexander Dyce. 2 vols. 8. Lond. 1843.


189.
A collection of English Miracle-Plays, or Mysteries, by
W. Marriott. 8. Basel, 1838. The Chester Plays. A collection of
Mysteries founded upon Scriptural Subjects, and formerly represented by
the Trades of Chester at Whitsuntide, by Th. Wright. Ludus Coventriae. A
collection of Mysteries formerly represented at Coventry, on the Feast
of Corpus Christi, with notes, glossary, by J. O. Halliwell.
(Letztere beide bücher für die Shakespeare Society.)


190.
The Harrowing of Hell, a Miracle Play, written in the Reign of Edward
II., now first published from the Original in the British Museum with a
modern reading, introduction and notes. By J. O. Halliwell. 8.
(Vergleiche Reliquiæ Antiquæ vol. 1. Seite 253, wonach sich auch im
manuscript Digby 86 eine copie dieses ältesten englischen wunderspieles
findet, dessen prolog mitgetheilt wird.)


191.
Die erste kritische ausgabe wurde von Pinkerton in 3 bänden 8. London,
1790, die neueste und beste von John Jamieson im jahre 1820 aus der
handschrift in der advocaten-bibliothek vom jahre 1489 veranstaltet.
Diese ausgabe bildet den ersten theil des werkes „The Bruce, and
Wallace“ 2 vols. 4. Edinburgh, 1820.


192.
Aus Ellis. Mehrere proben, aber mit modernisirter orthographie in
Craik’s Sketches Bd. II. s. 113-120., und in Chamber’s
Cyclopaedia of English Literature Vol. I. s. 26.


193.
Die letzten vier bücher nebst solchen auszügen aus den früheren, welche
sich mit brittischer geschichte beschäftigen, sind 1795 zu London in 2
bänden 8. von Daniel Macpherson herausgegeben worden.


194.
Die neueste ausgabe des gedichtes in verbindung mit „Bruce“ ist von
Jamieson zu Edinburgh im jahre 1820 nach einem 1489 geschriebenen
manuscript veranstaltet worden.


195.
In Chamber’s Encyclopaedia s. 29-32, und in Craik’s Sketches
vol. II. s. 196-199 proben aus „Wallace“ in modernisirter
orthographie.


196.
Das King’s Quhair ward zum ersten male nach dem einzigen vorhandenen
manuscript (aus Selden’s sammlung in der Bodleyana zu Oxford) von
W. Tytler, Edinburgh, 1783 herausgegeben. Seit dieser zeit ist es
mehrere male, auch in The Poetic Remains of some of the Scotish kings,
now first collected by George Chalmers 8. London, 1824 gedruckt worden.
Proben mit veränderter orthographie in Ellis’s Specimens vol. I.
s. 305-309, Craik’s Sketches vol. II. s. 189-191,
Chamber’s Encyclopaedia vol. I. s. 37.


197.
In Allan Ramsay’s Evergreen 12. Edinburgh, 1724 zuerst, aber sehr
modernisirt, späterhin in lord Haile’s Ancient Scottish Poems 12.
Edinburgh, 1770 aus einer älteren, 1568 nach dem Bannatyne Ms.
veranstalteten sammlung gedruckt. Eine besondere ausgabe dieses
gedichtes und des Testament of Cresseide von demselben autor von Georg
Chalmers für den Bannatyne-Club 4. Edinburgh, 1824. Auch findet sich
dieses gedicht nach Ramsay’s redaction in Thomas Percy’s Reliques, seite
107.


198.
The Moral Fables of Aesop the Phrygian, compyled into eloquent and
ornamental meter, by Robert Henrison, schoolemaster of Dumferling 4.
Edinburgh, 1621, wovon ein neuer abdruck in 4. im jahre 1832 für die
mitglieder des Maitland-Clubs veranstaltet wurde.


199.
The Poems of William Dunbar, now first collected, with notes, and a
Memoir of his Life by David Laing, 2 vols. 8. Edinburgh 1834. Einzelne
gedichte Dunbars waren schon früher von Ramsay, Hailes und Pinkerton
bekannt gemacht worden. Auszüge aus Dunbar’s gedichten, jedenfalls in
modernisirtem gewande, in Chamber’s Cyclopædia vol. I.
S. 40-44, in Wright’s Essays, vol. II.
S. 291 ff.


200.
Für den Bannatyne Club, 4. Edinburgh, 1827 neu aufgelegt; dieselbe
gesellschaft besorgte auch eine neue ausgabe der übersetzung der
Aeneide. 4. Edinburgh, 1839. Einzelne sprachproben in Chambers’s
Cyclopædia vol. I. seite 44. 45.


201.
Aus den Reliq. Ant. Bd. I, S. 42.


202.
Aus Ellis’s Pictor. Hist. of England. Nach Ms. Cotton. Titus C. XVI.


203.
Eine probe von Trevisa’s Englisch siehe in der note zu seite 168.


204.
Aus Ellis’s Pictor. Hist. of England nach Ms. Reg. I. c. VIII
im britt. museum. Eine probe aus dem neuen testamente befindet sich
s. 84.


205.
William Caxton, a Biography. 12. London 1844, p. 113. sqq.





Transcriber’s Footnotes


A.
Numerical equivalents (modern form) for Herodotus citations:

I: Clio; II: Euterpe; III: Thalia; IV: Melpomene; V: Terpsichore;
VI: Erato; VII: Poly(hy)mnia; VIII: Urania;
IX: Calliope.



B.
These passages were originally printed in two columns, with the two
different texts (Abschwörungsformel and
Glaubensbekenntniss) shown side by side and the four languages or
authors in consecutive blocks.


C.
These passages were originally printed in five consecutive blocks.


D.
(Middleton’s Origin of Printing in England, p. 10.) Printed as
separate line in body text of original.






Language Families


Keltisch







                        Keltisch

              ____________|______________________

    _________/__________                         \

   /                    \                     Gælisch

Gallisch             Brittisch            _______|__________

                        |                /          |       \

              __________|________    Irisch    Ersisch    Manksisch

             /                   \             _oder_

         Cornisch             Welsch          Caldonach

\________________________/

             |

        Bretonnisch




Germanisch







                    +Alt-Germanisch.+



                     _Alt-Deutsch_

                             |

            _________________|_______________

           /                                 \

      Alt-Hochdeutsch                  Alt-Niederdeutsch

           |                                 |

     Möso-Gothisch,                 _________|________________

       Alemannisch,                /            |             \

        Fränkisch          Altsächsisch,   Altfriesisch,   Angelsächs.

           |                      |             |             |

    Neu-Hochdeutsch       Niederdeutsch,   Holländisch,   Englisch

(mit seinen mundarten.)               (mit ihren mundarten.)





                    _Alt-Skandinavisch_ auf



                Dänemark, Norwegen, Schweden, Island,

               den Orkney-, Schetland-, Faroer-Inseln.

                                   |

              _____________________|_____________________

             /                                           \

              Dänisch, Norwegisch, Schwedisch, Isländisch,

                 Orkney-, Schetland-, Faroer-Mundart.







Technical Notes


In the printed book, some passages show the letter “g” in
boldface. Footnote 154 describes „ein
eigenthümliches g“ with enough detail to identify it as the
letter yogh (ȝ). Yogh has therefore been substituted for boldface
g in these passages only.


The letter thorn (þ) is rarely capitalized and almost never in
boldface. This is probably typographic, but has not been
changed. All brackets are in the original, as is the apparently random
capitalization of bibliographic words such as “Band” and “Seite.”


Headnotes (“Das Angelsächsische”, “Der Scóp”) were printed across the
top of each page. They are shown here as sidenotes, positioned beside
the most appropriate paragraph. Those that functioned mainly as text
headers are shown full-width.


Handling of translations and parallel versions was inconsistent in
the original: some were shown in side-by-side columns, while others
were printed consecutively. Texts and translations are here shown side
by side wherever possible, with prose passages broken into shorter
units. Page numbers in the right margin mean that the second (right)
column was originally printed after the first (left) column. Significant
changes in layout have been footnoted.












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GESCHICHTE DER ENGLISCHEN SPRACHE UND LITERATUR ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3426937100251699739_18731-cover.png
Geschichte der Englischen Sprache und
Literatur

Ottomar Behnsch





