
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Traité de la Vérité de la Religion Chrétienne

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Traité de la Vérité de la Religion Chrétienne


Author: Hugo Grotius



Release date: April 30, 2005 [eBook #15739]

                Most recently updated: January 26, 2021


Language: French


Credits: Produced by Frank van Drogen, Renald Levesque and the

        Online Distributed Proofreading Team. This file was produced

        from images generously made available by the Bibliothèque

        nationale de France (BnF/Gallica)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TRAITÉ DE LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE ***













TRAITÉ

DE LA VÉRITÉ

DE LA

RELIGION

CHRÉTIENNE


Traduit du Latin de GROTIUS,

PAR P. LE JEUNE.


Nouvelle Édition augmentée de deux

Dissertations de M. Le Clerc,

qui ont raport à la matière.



À AMSTERDAM,


Chez ELIE JACOB LEDET,

& COMPAGNIE,

MDCCXXVIII.






AVERTISSEMENT


SUR CETTE ÉDITION



es Exemplaires de cette
Traduction Françoise du
Traité de la Vérité de la
Religion Chrétienne, du
célèbre GROTIUS, sont devenus si
rares, qu'on se flate de faire plaisir au
Public, en lui en donnant une nouvelle
Édition. On ne dira rien ici sur l'excellence
de l'Ouvrage; le mérite en est
assez connu, & il y a long tems que divers
Savans en ont fait l'éloge: Le seul
nom de l'Auteur seroit même suffisant
pour le recommander, & pour le faire
rechercher avec empressement. Mais on
se croit obligé d'avertir, que cette Édition
a plusieurs avantages considérables,
qui la doivent faire préférer à la précédente.
En voici les principaux.


I. Comme l'on sait que plusieurs Personnes
de bon goût ont désapprouvé la
liberté que le Traducteur s'étoit donnée,
d'insérer quelques Additions de sa façon
dans le Texte même de GROTIUS; on
a jugé à propos, pour ôter ce juste sujet
de plainte, de placer ces Additions au
bas des pages d'où elles ont été tirées: &
pour les faire distinguer des Notes, on
a mis à la fin de chaque Addition ces
mots abrégés, ADD. DU TRAD.


2. Dans l'autre Édition, on avoit
mis toutes ensemble les Notes de GROTIUS
après les corps de l'Ouvrage; ce
qui étoit fort incommode pour les Lecteurs,
qui n'aiment pas d'interrompre
leur lecture, pour aller chercher à la fin
d'un Livre les éclaircissemens dont ils
peuvent avoir besoin: au lieu que dans
celle-ci, on a placé ces Notes, de même
que celles du Traducteur, sous l'endroit
du Texte auquel elles se rapportent, chacune
dans son rang; de sorte qu'on peut
voir d'un coup d'oeil, et sans se détourner,
ce qu'il y a à remarquer sur chaque
page.


3. On a encore ajouté quelques Notes
historiques d'un autre Traducteur, qui
a publié sa Traduction à Paris en 1724;
& on les a toutes distinguées en deux manieres
différentes: car d'un coté, celles
de GROTIUS sont marquées par des
chiffres, celles du Traducteur de cette
Édition par des Astérisques, & celles du
Traducteur de Paris par des lettres: d'autre
côté, on n'a rien mis à la fin de celles
du premier, au lieu qu'on a mis le
mot TRAD. à la fin de celles du second,
& les mots TRAD. DE PAR. à la fin
de celles du troisième; ainsi on ne sauroit
prendre les unes pour les autres. Il est
bon d'observer ici, en passant, qu'on
n'a emprunté du Traducteur de Paris que
ses Notes historiques, & qu'on a laissé
à l'écart celles d'une autre espèce, n'aiant
pas trouvé à propos d'en charger cette Édition.
On doit remarquer aussi, que
notre Traducteur n'a pris des Notes &
des Citations de GROTIUS, que celles
qui lui ont paru curieuses & de quelque
importance, & qu'il en a omis quantité
d'autres qu'il a cru inutiles ou indifférentes
pour les Lecteurs; comme,
par exemple, les Citations du Talmud,
des Livres des Rabbins, de l'Alcoran
&c. À l'égard des Notes qu'il a pris
la peine de traduire, il a tâché de
leur donner plus de force & de clarté
qu'elles n'en ont dans l'Original,
tantôt en les abregeant, tantôt en les
paraphrasant un peu, tantôt en y faisant
quelques remarques &c. & c'est
de quoi on doit lui tenir compte.


4. Enfin on a enrichi cette nouvelle
Édition de deux Dissertations de
l'illustre Monsieur LE CLERC; qu'il
avoit ajoutées aux dernieres Éditions
de l'Original, & qu'on a traduites en
faveur de ceux qui n'entendent pas le
Latin. Ces deux Pièces ont un si
grand rapport avec la matière qui fait
le sujet de ce Traité, qu'on peut dire
qu'elles en sont autant de dépendances,
& une espèce de suite assez naturelle.
Monsieur LE CLERC est
d'ailleurs si connu dans la République
des Lettres, par tant de beaux & savans
Ouvrages, que le nommer simplement,
c'est faire son Éloge; & c'est
aussi pour cette raison qu'on n'entreprendra
pas de s'étendre ici sur ses
louanges, d'autant plus qu'on se sent
fort incapable de le louer dignement.
On se contentera donc de dire, qu'on
ne doute pas que tout le monde ne lise
avec plaisir les deux Dissertations dont
il s'agit, lorsqu'on saura que ce Savant
du premier ordre en est l'auteur.


En voilà assez pour faire juger que
cette derniere Édition l'emporte de beaucoup,
à plusieurs égards, sur la précedente.
Ainsi l'on se flate qu'elle sera
d'autant plus favorablement reçue du
Public, & que le Libraire n'aura pas
sujet de se repentir de l'avoir publiée.
















DISCOURS

DU TRADUCTEUR.



Où l'on fait voir la nécessité qu'il
y a d'étudier les fondemens de la
Religion: où l'on tâche de diminuer
le scandale de la voir
combatue par les Libertins tant
de moeurs que de créance: &
où l'on rend compte de la conduite
qu'on a tenue dans cette Traduction.



Il n'est rien de si commun
ni de si blâmable tout ensemble,
que le peu d'aplication
des Chrétiens à
examiner les véritables fondemens de
leur Religion; & que cette espèce de
bonne foi mal-entendue avec laquelle
ils continuent de croire des véritez,
qu'ils ont embrassées avant que de savoir
pourquoi ils les embrassoient. Si
l'on y prend garde, on verra que l'un
des derniers principes sur quoi repose
leur persuasion, est à peu près le même
que celui qui sert d'apui à toutes
les fausses Religions, & qui est la
source de la plûpart des erreurs, même
de simple spéculation. Voici ce
principe, Mes Ancêtres ont été dans
cette créance: Or ils étaient trop habiles
pour se tromper, & trop sincéres pour
se vouloir tromper les uns les autres successivement:
Donc j'ai raison de recevoir
cette créance & d'y persévérer. Ce
raisonnement fait pitié, je l'avoue,
lors qu'il est dévelopé: & tel qui en
sent la prétendue force, tant qu'il demeure
dans les replis du coeur, & dans
le rang des idées confuses, n'a garde
de le reconnoître, lors qu'on le tire
de là pour le mettre en son jour. Mais
il n'en est pas moins vrai qu'il n'y a rien
de si ordinaire; qu'on le renconte en toutes
sortes d'hommes, & sur toutes sortes
de sujets, & qu'il est particuliérement
assez commun en matière de Religion.


Remarquons cependant, à l'honneur
de ceux qui font profession du
Christianisme le plus épuré, que quoi
qu'ils ne soient pas exempts de cette
foiblesse, lors qu'ils s'agit de la vérité
de la Religion Chrétienne en général,
ils prennent un soin extrême de l'éviter
par raport au Christianisme Réformé.
Rien n'est plus édifiant que de
voir parmi eux les enfans croître en
la connoissance de leur Religion, à
mesure qu'ils croissent en âge, & parvenir
avec le tems à une certaine maturité,
qui les rend capables de soutenir
leur créance contre les Docteurs
du Parti contraire.


Mais il faut reconnoître de bonne
foi qu'ils ne font en cela que la moitié
de leur tâche, & qu'en s'accoutumant
à suposer la divinité des Livres
dont ils se servent si bien contre les
Communions ennemies de celle où ils
sont nez, ils s'acoutument aussi à négliger
de connoître les preuves de cette
divinité. La raison de cette négligence
est claire. Si la Providence eût
permis qu'il y eût des Sociétez de Libertins
& d'Athées, distinctes des Sociétez
Chrétiennes, il est certain que
l'oposition auroit produit à cet égard
son éfet ordinaire. Le besoin où chaque
Chrétien auroit été de trouver
des armes, tant pour ataquer que pour
se défendre, lui en eût bien tôt fait
chercher. Mais dans l'état où sont
les choses, la timidité qu'inspirent des
sentimens qui choquent la créance universelle,
& apuyée même du bras
séculier, oblige les ennemis de nos Véritez
à se cacher sous le voile de la
profession du Christianisme. Si quelquefois
ils se produisent, ils le font ou
avec si peu de ménagement, & une
si grande éfronterie, qu'il ne paroissent
pas même vouloir faire des Sectateurs;
ou d'une maniére si circonspecte
& si mistérieuse, que le commun des
Chrétiens ne les comprend pas, ou
n'opose à leur témérité, dés qu'ils
viennent à l'apercevoir, que l'horreur
& le mépris.


S'il a plu à Dieu de ne nous pas
mettre tout à fait dans cette triste nécessité
de nous atacher à l'étude des
principes du Christianisme, il en naît
d'ailleurs une si pressante de la nature
même de la Religion, de la conduite
de Dieu dans la Révélation, & des
inconvéniens dont l'ignorance de ces
principes pourroit être suivie, qu'il est
étrange qu'on ne sente pas cette nécessité,
ou qu'on la sente si inutilement.


La Religion étant la chose du monde
la plus conforme à la droite Raison,
il est juste aussi de la croire sur des
principes raisonnables. De plus, c'est
très-mal répondre aux soins que la Sagesse
divine a pris d'y répandre tant
de lumière, de ménager avec tant d'art
les degrez de la Révélation, que les
premiers conduisent aux derniers, &
les prouvent invinciblement: de déployer
si à propos la force du pouvoir
divin pour en autoriser les premiers
Ministres; de fournir, en un mot,
tout ce qui pouvoit afermir la créance
que c'est Dieu même qui parle:
C'est, dis-je, très-mal répondre à
ces soins si dignes de Dieu que de
ne faire que peu ou point d'atention
à ces illustres caractéres de sa Parole,
de n'en pas pénétrer le but, & de ne
pas travailler à les munir contre les
exceptions de l'Impiété.


En vérité, l'on a de la peine à comprendre
que l'esprit de l'homme, toûjours
inquiet, jusques dans les moindres
choses, toûjours curieux pour les
grandes, toûjours en défiance contre
les nouveautez, surtout si elles lui
imposent quelque joug, demeure
néanmoins dans une si grande indolence
à l'égard des véritez de la Religion.
Cet esprit qui, lors qu'il agit avec
quelque raison, ne se soumet jamais à
une autorité gênante, & ne se laisse
jamais éfrayer par de grandes menaces
ni flatter d'espérances un peu extraordinaires,
sans en avoir quelque motif:
Cet esprit ne se demandera-t-il pas
enfin à lui-même, mais qui m'a soumis
aux Loix de cette Religion que
je professe? N'aurois-je point cru un
peu trop légèrement ceux de qui je la
tiens? Quelle certitude ai-je que ses
menaces ne sont pas vaines? Qui me
sera garand de l'acomplissement de ses
promesses?


Il le fait sans doute, dira-t'on, &
il s'est bien tôt répondu, que sa soumission,
ses craintes, & ses espérances
sont fondées sur l'autorité de Dieu
qui lui en révèle les objets. J'avoue
que cette raison est bonne, mais ce
n'est pas proprement une derniére raison.
Qu'on presse ce Chrétien, &
qu'on lui demande les preuves en vertu
desquelles il se persuade que Dieu
est l'auteur de cette Révélation, on
verra qu'il les ignore, ou qu'il ne les
connoit que très-imparfaitement.


Distinguons pourtant ici deux sortes
de preuves. Les unes consistent,
dans des raisonnemens qui vont à établir
la certitude des principaux Faits
que l'Écriture contient; dans l'harmonie
des deux parties de la Révélation:
dans le juste & précis acomplissement
des Oracles qu'elle renferme;
dans la qualité des premiers témoins
des événemens miraculeux qui y sont
raportez. Les autres se tirent de diverses
réflexions, sur la simplicité du
stile, jointe à une majesté qui n'a rien
d'humain; sur la sublimité des Dogmes;
sur l'excellence de la Morale, &
sur le raport de toutes les parties de la
Révélation à tous les besoins de la conscience.
Les unes & les autres peuvent
être un sujet de raisonnement, &
devenir, étant bien éclaircies, des motifs
de conviction par raport aux Incrédules
mêmes. Cependant il est
certain que les derniéres ont ces deux
caractéres particuliers, I. Qu'elles
sont encore plus l'objet du sentiment
que celui de la réflexion & du discours,
& que toute divine qu'est leur force,
il est bien dificile de la faire passer dans
les coeurs qui n'ont point encore été
ébranlez par les premiéres, 2. Que
ce sont elles, pourtant qui font le véritable
fidèle, & qui le distinguent le
mieux de ceux qui n'ont qu'une foi
stérile, froide, & purement historique.


Cela posé, j'avoue que dans ceux
qui sont véritablement persuadez de la
Religion, cette persuasion ne naît pas
seulement de ce préjugé dont j'ai parlé
dès l'entrée, & qu'elle vient aussi
de cette derniére sorte de preuves, que
j'apelle preuves de sentiment. Mais,
après tout, cela ne sufit pas. Outre
qu'elles ne sont pas assez sures, lors
qu'on ne veut que les sentir, & qu'on
ne tâche pas à les aprofondir par le
secours de la réflexion, on demeure
toûjours par là dans une ignorance assez
honteuse des preuves de la premiére
espéce, & l'on néglige d'aquerir
des connoissances utiles, capables de
fortifier la foi, & d'afermir même les
preuves de sentiment. De plus, où
en seroit-on avec celles-ci, au cas que
Dieu présentât quelque ocasion de
défendre la Religion, ou de combatre
l'Incrédulité? On rougiroit assurément
d'en être réduit à dire, Quoi
qu'il en soit, je sens qu'il faut que cela
soit ainsi. Je ne puis pas bien vous déveloper
pourquoi ma Religion me semble
vraye. Mais j'en suis si pleinement convaincu,
que je suis prêt à répandre mon
sang plutôt que d'y renoncer. Cela ne
ressembleroit-il pas assez à ce je ne sai
quoi dont on a tant parlé, & par lequel
un bel Esprit de ce tems a très-sérieusement
prétendu définir la grace?


Ce n'est pas là le seul mauvais éfet
de cette demi-science des principes
de la Religion. On pourroit
soutenir, sans donner dans le Paradoxe,
qu'elle est capable de répandre
sur la pratique même, d'assez
mauvaises influences: ou que du
moins, une connoissance entiére des
preuves ne peut qu'y en répandre de
très-heureuses. Que de Chrétien à
Chrétien on entasse controverses sur
controverses, quel sera l'éfet de toutes
ces peines? Ordinairement plus de
fermeté dans la Communion particuliére
où l'on est né, mais souvent plus
d'animosité contre ceux qu'on regarde
comme errans, & plus de présomption
de sa propre capacité. Pour la
sanctification, il ne paroît pas que cela
contribue fort à l'avancer. Mais
que par une méditation sérieuse on
entre dans l'étude de la vérité de l'Écriture,
& des raisons qui la prouvent,
quel sera le fruit de ce travail? Une
persuasion plus vive & plus forte que
c'est Dieu qui y parle: que par conséquent
rien n'est plus certain que les
promesses & les menaces qui y sont faites,
rien plus auguste & plus inviolable
que les Loix qui y sont prescrites.
Et n'est-ce pas là le premier & le plus
universel Principe de la Morale, &
celui dont l'afoiblissement est le plus
propre à ralentir l'Homme, & à le jetter
dans la négligence & dans le relâchement?


Enfin, la foi du commun des Fidéles,
qui roule sur un certain sentiment,
raisonnable à la vérité, mais
un peu confus, est de tems en tems
sujette à des ébranlemens qui naissent,
ou de la trop grande sublimité & de
la spiritualité de son objet; ou de l'inconstance
naturelle à l'ame, qui a
beaucoup de peine à se tenir sur un
certain point fixe; ou de quelque persécution,
qui ne porteroit peut-être
pas le Chrétien à embrasser les opinions
de ses Persécuteurs, mais qui
faisant prévaloir le sentiment vif &
distinct des peines ou des récompenses
sur le sentiment confus de la vérité
du Christianisme, pourroit bien le porter
à ne plus rien croire du tout. Il
faut avouer qu'en ces trois cas-là, le
sentiment peut soufrir de grandes défaillances,
& que le moyen le plus sûr
de le réveiller, c'est d'apeller à son
secours ces autres preuves de réflexion
& de raisonnement. Ce sont elles
qui ont établi la Religion Judaïque.
C'est par elles que le Christianisme
s'est produit pour la première fois dans
Jérusalem, & s'est répandu de là dans
tout l'Univers. C'est donc à elles à
le défendre dans le coeur des Fidèles,
lors qu'il y est combatu ou par leur
foiblesse, ou par leur inconstance, ou
par la malice des hommes.


Il n'est pas dificile de voir où tendent
ces réflexions, C'est d'un côté,
à exciter puissamment les Chrétiens
à une étude si nécessaire & si
négligée, & à leur faire naître l'envie
d'être aussi raisonnables dans la chose
du monde la plus importante, qu'ils
le sont dans les plus indiférentes & les
plus communes. Mais d'autre côté,
elles nous mènent à rendre justice à
ceux qui nous ayant prévenu dans
cette étude, nous ont bien voulu faire
part de leurs lumiéres; à les écouter
favorablement, & à profiter de leurs
travaux.


Et que l'on ne craigne pas de s'engager
par là dans une trop longue étude.
Jamais sujet aussi digne d'être
traité n'exerça moins l'esprit des Savans.
Le dénombrement des Livres
qui ont été faits sur cette matiére, ne
seroit pas fort dificile à faire; & à
peine notre Langue, si fertile en productions
d'esprit & de science, en fournit-elle
cinq ou six. Cette stérilité
peut venir de deux principes tout opposez;
ou d'une crainte scrupuleuse
de donner prise à l'Incrédulité, en
montrant à nud les fondemens de la
Religion; ou, ce qui arrive plus souvent,
d'une si grande confiance sur
l'évidence de ses preuves, que l'on ait
cru que l'industrie n'y pouvoit rien ajouter:
sentimens presque également
faux & excessifs.


Quoi qu'il en soit, l'Eglise semble
n'avoir pris cette matiere à coeur, que
quand ses Ennemis l'y ont forcée.
Lors que le Christianisme, parfaitement
établi sur les ruines de la Religion Payenne,
n'eut plus d'ennemis à combatre,
on vit tout d'un coup cesser
ces disputes, ces Apologies, & tels
autres Écrits que l'Eglise naissante &
persécutée avoit mis en usage avec
tant de succès. Délivrée de ces Ennemis,
il lui en naquit d'autres de son
propre sein. La corruption des moeurs,
l'obscurcissement des Véritez, l'introduction
des erreurs lui furent, & lui
ont toujours été depuis cela, une matiére
de combats & de triomphes.
Trop heureuse, au milieu de ces désordres,
si elle se fût souvenue de
n'employer contre ses Enfans révoltez,
que les mêmes armes dont elle s'étoit
servie jusques là contre ses Ennemis; &
si, par une funeste imitation de la fureur
des Payens, elle n'eût pas joint aux voyes
de raisonnement & de discussion, ces
mêmes voyes de fait qu'elle avoit si
hautement désaprouvées, & dont
elle avoit si bien fait voir l'injustice!


Il ne faut pas douter que dans ce
progrès de corruption & d'erreurs, la
malice du coeur n'en ait souvent précipité
plusieurs dans le Libertinage &
dans l'Athéisme. Mais on peut dire
que c'étoit plûtôt un libertinage de
moeurs que de créance, ou du moins
d'une créance qui cherchât des raisons
pour s'apuyer. Il y avoit sans
doute beaucoup de ces Insensez, qui
disent en leur coeur, Il n'y a point de
Dieu: mais il ne paroît pas qu'il y en
eût beaucoup qui le dissent dans leur
esprit. La dépravation ordinaire du
coeur ne va pas là. Pour franchir ce
pas, il faut un degré de malice qui
n'apartient pas à tous les siécles, il
faut un certain tour & une certaine
mesure d'esprit assez extraordinaires.
Lors qu'il s'agit d'ataquer des Véritez
ou obscures, ou peu importantes, &
ausquelles personne ne prend intérêt,
il n'est besoin pour y réussir, que d'un
degré fort médiocre d'esprit & de hardiesse.
Mais il faut beaucoup de l'un
& de l'autre, pour entreprendre de
ruiner dans son coeur, & dans celui
des autres hommes, des sentimens &
des notions, que la Nature, que la
Conscience, que le consentement des
Peuples, qu'une Religion enfin aussi
ancienne que le Monde, établissent unanimement;
ou pour tâcher de détruire
une Religion, qui, outre ces apuis
généraux, en a d'autres qui lui sont
particuliers, & qui sont si fermes que
ni la fureur ni l'artifice, n'ont fait après
mille éforts, que les rendre encore
plus inébranlables.


De si étranges excès sembloient
donc être réservez à nôtre siècle:
siècle dont on ne sauroit dire ni trop
de bien ni trop de mal. En éfet
il n'est pas facile de déterminer s'il
a fait plus de progrès dans les choses
qui perfectionnent l'esprit, que
dans celles qui le corrompent. Toutes
les Sciences & tous les Arts semblent
avoir pris une nouvelle face.
La seule Religion Chrétienne y a
perdu. Ses divisions intérieures, &
les ataques secrettes de plusieurs Esprits,
beaux & heureux à l'égard
d'autres objets, mais gâtez & perdus
par raport à la Religion, ont
bien balancé les conquêtes qu'elle a
pu faire, soit dans l'Orient; soit dans
l'Occident. Il étoit donc juste qu'à
mesure que les Ennemis paroissoient,
il parût aussi des Défendeurs, & que
l'on n'abandonnât pas les foibles à ce
sentiment confus, si peu capable de
tenir contre l'artifice d'un Sophisme
manié par des mains adroites. Il étoit
même de la charité qu'on travaillât à
ramener ces esprits égarez, & à leur
rendre aimable une Religion qu'ils ne
combatent, que parce qu'ils ne la connoissent
pas.


C'a été l'une des vues de l'Illustre
GROTIUS, dont le nom exciteroit la
plus parfaite admiration qu'on puisse
concevoir pour un homme, s'il ne
réveilloit pas en même tems le souvenir
de ses derniéres foiblesses.


Je ne m'étendrai pas sur le mérite
de son Ouvrage. Ce seroit avoir mauvaise
opinion du goût du Siécle, que
de croire que 50 ou 60 ans eussent
encore laissé quelque chose à ajoûter
à sa réputation. Elle est si bien établie,
que l'on peut hardiment dire du
bien de ce Livre sans craindre d'exposer
son jugement, & qu'on ne peut en
parler foiblement sans se faire tort à
soi-même.


Il me sufira de remarquer, qu'à peine
une si belle matière pouvoit-elle
tomber en de meilleures mains. Rien
n'est plus satisfaisant à un coeur plein
d'amour pour nôtre sainte Religion,
que de la voir défendre par un homme
en qui toutes les Sciences humaines se
trouvent réunies dans le plus haut degré.
On a beau faire, on ne se défera
jamais entiérement du préjugé
que forment, pour ou contre de certains
sentimens, l'habileté & le mérite
de ceux qui les soutiennent ou qui
les combatent. Il est vrai que la Religion
Chrétienne est en un sens la
Religion des simples, des humbles, des
enfans, & des pauvres en esprit. Mais
il n'est pas moins vrai, que c'est aussi
la Religion des prudens, des sages, &
des parfaits. Il n'y auroit donc rien
de plus capable d'ébranler la Foi, que
de voir que dans ce double ordre de
Savans & de Simples, où l'on peut ranger
tous les hommes, le Christianisme
n'eût en partage que ces derniers, &
fût ou négligé ou rejetté par les autres.
Ainsi c'est par une conduite infiniment
sage, que la Providence atire
dans le parti de la Religion ces deux
sortes de personnes indiféremment; &
que pendant que ces bienheureux
Simples lui rendent témoignage par
la sainteté de leur vie, & quelquefois
par leur sang, cette même Providence
suscite de tems en tems des personnes
éclairées, des scribes bien apris,
qui tirant du trésor de leur coeur des choses
anciennes & nouvelles la défendent
par la voye de la méthode & du raisonnement.
Il semble qu'en Grotius,
la Philosophie & l'érudition fassent
hommage à nos Véritez, qu'elles les
vangent de l'insolence & du mépris où
l'abus de ces Sciences-là les expose
quelquefois, & qu'elles servent même
à établir le Christianisme.


L'érudition sur tout est une des parties
les plus nécessaires à un Apologiste
de la Religion Chrétienne. S'il
ne faloit que la prouver positivement,
le seul bon sens fourniroit pour cela
des secours sufisans. Mais il faut outre
cela répondre aux objections, qui
sont les seules preuves des plus dangereux
mêmes de nos Adversaires. Il faut
abatre les fausses Religions, & faire
de leurs ruïnes un trophée à la véritable.
Or comment y réüssir que par la
connoissance de plusieurs Langues, par
la lecture des Auteurs des autres Religions,
par une Critique tant sacrée que
profane, & par une vaste Litérature?


Ce n'est pas qu'entre les preuves
positives mêmes de la Religion, ce
siécle n'en ait produit une, dont Grotius
a presque donné l'ouverture, &
qui a reçu sa dernière perfection par
les recherches utiles & laborieuses de
M. Bochart & de M. Huet. Je parle
de ces conformitez entre les Auteurs
sacrez & les Auteurs profanes,
& entre la Religion des uns & la Religion
des autres: conformitez qui vont
à l'avantage du Judaïsme ancien & du
Christianisme, puis qu'elles tendent à
faire regarder nos Livres sacrez comme
un Original, dont les autres n'ont
été que des copies; & par conséquent,
comme ayant le privilége de l'Antiquité,
qui étant bien entendue, fait
un argument très-solide.


Qui ne sera surpris de voir qu'après
tant de preuves de toutes les espéces,
qui chacune en particulier ont beaucoup
de solidité, mais qui réunies avec
art, comme elles le sont dans ce
Traité, forment une démonstration invincible,
la Religion Chrétienne rencontre
encore de l'oposition en ceux
qui étant nez dans son sein, sont
assez téméraires pour oser la rejetter?
Qu'il me soit permis de m'arrêter un
peu à en découvrir les raisons.


Ces Ennemis domestiques sont de
deux sortes, les Mondains & les Philosophes.
Les uns l'ataquent par une
suite du déréglement de leur coeur, &
les autres par le déréglement de leur
esprit.


L'oposition des premiers ne doit pas
nous étonner. Leur conduite publioit
déjà si hautement le mépris
qu'ils font de la Religion, que la hardiesse
qu'ils ont de le découvrir par
leurs discours, n'a rien qui doive nous
surprendre. De plus, il faut, si je
puis m'exprimer ainsi, un sixième
sens, un coeur libre & dégagé de préjugez
charnels, pour être frapé de
nos Véritez; & ils ne l'ont pas. Fascinez
des avantages de la vie, pénétrez
de ses douceurs criminelles, incommodez
d'ailleurs du souvenir d'une
Divinité, à qui ils sentent qu'ils feroient
nécessairement odieux, quelle
merveille qu'ils ne comprennent rien
à tout ce que la Religion nous enseigne
d'une autre sorte de vie, & d'une
autre espéce de douceurs, & qu'ils se
tiennent en garde contre la créance
d'un Dieu, qui ne pourrait être qu'irrité
de leurs désordres! Quelle merveille
qu'ils prennent les devans, &
que, pour me servir de l'expression
d'un homme de ce caractère, ils tuent
leur conscience, de peur que leur conscience
ne les tue! Une oposition à nos Véritez,
qui naît de ces honteuses sources,
leur fait aussi peu de tort, que
la profession de les croire, jointe à de
pareils déréglemens, leur feroit peu
d'honneur. Je suis plus indigne de
voir un Fourbe conserver des égards
pour la Religion au milieu de ses plus
grands excès, que je ne le suis de voir
cette union, toute triste qu'elle est,
entre les sentimens & la pratique, en
ceux dont nous parlons à cette heure.


Si leur oposition ne nous surprend
point, nous ne devons pas non plus
nous étonner que leur opiniâtreté soit
à l'épreuve des argumens les plus propres
à les convaincre de la vérité de
la Religion. Il y en a deux principales
raisons, l'une de la part de Dieu,
l'autre de la part de la disposition de
leur coeur. Ils ont étoufé toutes les
lumiéres qui pouvoient les tirer de leur
déplorable état, à son tour Dieu les
abandonne à leurs ténèbres. Ils lui
ont dit librement & de sens froid,
Retire toi de nous, nous ne voulons point
de la science de tes voyes: Dieu ne trouve
pas à propos de se raprocher d'eux,
& il les laisse dans cette funeste indépendance.
Il n'est rien de plus juste.
Si sa bonté fait quelquefois des exceptions
à cette conduite ordinaire de sa
Justice, elles sont rares; quoi qu'elles
le soient beaucoup moins que celles
dont il use en faveur de la seconde sorte
d'Ennemis, dont nous parlerons tout
à l'heure.


La disposition du coeur fait le second
obstacle au retour de ces malheureux
dans le bon chemin. Je l'ai
touchée dans le premier des 2. articles
précédens, & je n'y reviendrai
pas.


Je viens à la seconde espéce d'Ennemis
de la Religion. Il n'est pas aussi
de se délivrer de l'embarras où jette la
conduite de ces gens-là. Dans le fond,
soit par tempérament, soit par point
d'honneur, soit par je ne sai quelle idée
de vertu Payenne; toûjours est-il
certain qu'il y en a parmi eux qui sont
assez exemts des plus honteux excès
du libertinage, & dont les occupations
vont moins à satisfaire des passions
criminelles, qu'à cultiver & à polir leur
esprit. D'où peut donc venir leur éloignement
pour la Religion? Pourquoi
n'ouvrent-ils pas les yeux à l'évidence,
& à la solidité des preuves du
Christianisme? Pourquoi ne les ouvrent-ils
pas du moins aux risques éfroyables
de parti qu'ils ont embrassé?
Que devient cette prudence qu'on
voit régner dans toute leur conduite,
qui leur fait manier si adroitement les
afaires les plus dificiles, & qui les
guide si bien dans les diférens embarras
de la vie?


L'Écriture; qui a prévû ce scandale,
n'a pas manqué de le lever, &
de prévenir ses éfets dans les esprits
foibles. Elle le fait par les dispositions
qu'elle demande à ceux qu'elle
veut instruire, c'est l'humilité, c'est
la conviction de leur ignorance. Elle
le fait par un aveu sincére que les véritez
qu'elle enseigne, ne sont pas pour
les sages & pour les entendus. Elle va
plus loin. Elle déclare formellement
qu'elle a pour but de choquer leur Sagesse
Philosophique & terrestre, &
de l'abolir; pour y en substituer une
autre toute diférente.


Apliquons à nôtre tems ces déclarations
de l'Écriture, qui nous ouvrent
les deux grandes sources de l'Incrédulité.


Il est aisé de voir qu'il y a deux obstacles
principaux à la conversion des
Esprits forts, 1. leur orgueil, 2. le
goût qu'ils ont pris aux idées métaphysiques
& de simple spéculation.


Par l'orgueil je n'entens pas proprement
cette fierté ridicule & choquante,
qui est si odieuse à toutes sortes de
gens; ni même cette enflure de coeur
par laquelle nous grossissons nous-mêmes
à nos yeux tout ce que nous avons
de mérite vrai ou faux; ni cette secrette
avidité de louanges & d'aprobations,
comme d'autant de témoins
que nous ne nous trompons point dans
le jugement avantageux que nous faisons
de nous-mêmes. J'entens une espéce
d'orgueil rafiné & spirituel, qui
rend l'esprit indocile & intraitable,
arrêté dans ses vûes, plein d'amour
pour ses découvertes, mais sur tout,
incapable d'admettre ce qu'il ne comprend
pas jusqu'à la derniére precision.
Il n'y a presque rien, dans la Nature
qui ne mette cette sorte d'orgueil
à la gêne, & qui ne donne aux Esprits
les plus roides & les plus indomtables,
des leçons d'humilité. Mais malheureusement
cette docilité forcée où les
réduit l'obscurité des Véritez naturelles,
ne les dispose guére à quelque
humiliation à l'égard des Véritez révélées.
On les voit malgré cela aporter
à leur lecture tout le faste & toute la
présomption, que pourroit leur donner
la connoissance des secrets les plus
impénétrables de la Nature. Par là nos
Véritez deviennent leur grande pierre
d'achopement. Car enfin ce ne sont
pas proprement les Miracles, ni la
beauté de la Morale, considérée spéculativement,
qui les rebutent & qui
les choquent. Ils ne sont pour la plûpart,
ni si ignorans que de ne pas savoir
que la Puissance qui a formé l'Univers,
& qui en a établi les Loix,
est assez forte & assez libre pour les
pouvoir violer, ni si corrompus que
de ne pas sentir la perfection & la pureté
de nos Régles sacrées. On peut
croire que jusques-là ils prendroient patience.
Mais dès que la Révélation
prend pié là-dessus pour captiver leur
Raison à des choses qui la surpassent,
ils reculent & aiment mieux se défier
de ce qu'ils avoient pu recevoir, que
de se charger l'esprit de choses embarrassantes,
obscures, & dont on leur
déclare qu'ils ne doivent pas espérer une
parfaite intelligence. Alors sans
doute retournant sur leurs pas, ils
cherchent après coup des raisons de
douter de la solidité des preuves, dont
ils n'avoient pas été choquez, tant
qu'elles laissoient à leur esprit toute sa
liberté & toute son élévation.


Ne pourrions-nous pas remarquer
ici, sans trop nous écarter, que c'est-là
aussi l'esprit régnant de celle d'entre
toutes les Sectes du Christianisme,
qui mérite le moins de porter ce nom?
Un homme de qualité assez connu par
ses Emplois disoit librement, que s'il
avoit à embrasser le Christianisme
(admirable expression pour un homme
né Chrétien) il se rangeroit de ce parti.
On a sans doute beaucoup d'obligation
à ceux de cette Secte de la peine
qu'ils se sont donnée pour aplanir
la Religion Chrétienne, & pour en
faire une Religion toute unie, toute
naturelle, & accessible à toute sorte
d'esprits. Après cela n'ont-ils pas de quoi
nous insulter sur ces obstacles insurmontables,
que nos Dogmes, pleins
de mystéres & d'obscurité, mettent à
la conversion des Incrédules? Mais
plûtôt, ne pouvons-nous pas leur dire
ici, que leur conduite si semblable à
celle de ces nouveaux Apôtres, qui
dérobent à la vue des Idolâtres l'Image
choquante de Jésus-Christ crucifié,
pour ne leur présenter que celle
de Jésus-Christ glorieux, ne ressemble
guère à cette généreuse liberté de
S. Paul; qui pour établir la Sagesse.
Chrétienne, ne l'accommode pas à la
Sagesse du siécle, mais détruit de plein
pié celle-ci par la première.


Je pose pour féconde raison de l'obstination
des Philosophes Déistes ou
Athées, & de leur peu de sensibilité
tant pour la Religion que pour ses
preuves, un certain esprit nourri d'abstractions
& de spéculations; qui n'en
trouvant d'un côté dans la Théologie
Scholastique que de sèches & de dégoûtantes,
& n'en trouvant point du tout
dans la Religion prise dans sa véritable
nature, tiennent cette espéce de Véritez
pratiques extrêmement au dessous
d'eux, & tâchent de se dédommager
dans les idées de la Métaphysique, de
la perte volontaire qu'ils font de celles
de la Religion. Ils s'y font d'autant
plus aisément, qu'ils ne prennent pas
le change à tous égards, qu'ils rencontrent
vérité pour vérité, qu'ils y
gagnent même en un sens; puis que
pour des connoissances qui les confondroient
presque avec le reste des hommes,
ils en trouvent d'autres qui leur
donnent un beau rang dans le monde
savant, & dont l'aquisition les remplit
de cette joye, qui accompagne toûjours
la Vérité lors qu'elle paroît après
s'être fait quelque tems chercher. Après
tout, comment ne se borneroient-ils
pas là, & ne se contenteroient-ils
pas de ces choses si propres à les flater?
Comment au milieu des heureux éforts
de leur esprit, & des aclamations de
tous les Savans, sentiroient-ils le besoin
que l'Homme a de la Religion; puis
qu'entre ceux-mêmes qui font une
profession sincére de la Religion Chrétienne,
il s'en trouve, qui lors qu'ils
ont aquis, dans l'étude de ses Véritez,
quelques lumiéres un peu distinguées,
ont tant de peine à en tirer de nouveaux
motifs de sainteté, & s'en tiennent
si aisément à ces secrets aplaudissemens
qui sont tous sur le compte de
l'Homme, & où Dieu n'a point de part.
Tant il est vrai que les choses les plus
excellentes, & les plus propres à nous
rendre heureux, perdent toute leur éficace,
dès qu'une fois l'esprit s'en est
emparé au préjudice du coeur.


Je reviens à ce que j'ai posé d'abord:
c'est que la Religion n'ayant
aucuns charmes pour des Esprits acoutumez
à une autre sorte de nourriture,
ils se laissent aller peu à peu à la mépriser.
S'il arrive donc qu'une nouvelle
lumière vienne fraper leurs yeux
à l'avantage de la Religion, ils aiment
mieux y répandre des ténèbres, que
de s'y laisser conduire; puis qu'aussi
bien elle ne les conduiroit qu'à des
choses désolantes pour eux, en les obligeant
à perdre la haute idée qu'ils
avoient de leur Science, & en leur faisant
voir dans quel abîme ils se sont
précipitez, si la Religion est véritable,
& quelle est l'horreur des mépris
outrageans qu'ils ont eu jusques-là
pour elle.


Mais, dira-t'on toûjours, d'où leur
vient cette régularité de vie & cette
belle Morale qu'ils savent si bien débiter
& dont on aperçoit quelques traits
dans leur conduite: & pourquoi ne les
dispose-t-elle pas à embrasser la Religion,
dont le grand but est de corriger
l'Homme & de lui inspirer la vertu?


Je répons premièrement, que cette
Morale, toute brillante qu'elle est,
n'est par raport à la véritable Morale,
que ce que les premières lueurs de l'Aurore
sont à l'égard de l'éclat du Soleil
en plein midi: elle est si aisée & si
douce, cette Morale, que les Idolâtres
mêmes, pour qui ceux dont nous
parlons doivent avoir un souverain mépris,
l'ont poussée tout aussi loin qu'eux.
Aimer Dieu de tout son coeur, se sentir
porter pour ses intérêts & pour
ceux du Prochain par une véritable
sensibilité; s'humilier du fond de l'ame,
même auprès des hommes; avoir
pour soi un mépris sincére: voilà les
grands Préceptes du Christianisme. Et
c'est ce qui ne se trouvera jamais, ni
dans les Athées, puis qu'ils s'en moquent,
ni dans les Déïstes, puis qu'ils
se contentent de certaines Régles commodes,
qui laissent l'amour propre
dans son entier.


Je dis en second lieu, que quand
même ce qu'ils ont de bon pourroit
les disposer à recevoir la Religion, ce
qui leur manque à cet égard est encore
plus capable de les en éloigner. Qui
sait si par de certains retours ordinaires
à l'Homme, qui n'est jamais dans
un parfait repos sur ses principes, mais
ordinaires sur tout à ceux en qui la
conscience n'est pas entièrement morte,
ils n'entrent pas quelquefois en
défiance de leurs sentimens & de leur
témérité? Qui sait si alors ils ne repassent
pas avec exactitude ces Véritez;
qu'ils avoient rejettées, & leurs preuves
qu'ils n'avoient pû goûter? Qui
sait si dans cette revue ils ne pourroient
pas bien passer à la Religion ses obscuritez,
ses Mystéres, ses Miracles, la beauté
même & l'austérité de sa Morale,
considerée en général comme preuve,
si elle n'exigeoit pas d'eux des devoirs
contre lesquels ils se sont fortifiez le
coeur par un long endurcissement, &
dont ils se sont rendu la pratique comme
impossible? Qui sait enfin, si alors
désespérant de pouvoir y fléchir
leur coeur, & apaiser par de véritables
regrets la Divinité outragée, ce désespoir
ne les replonge pas plus avant
que jamais, dans leurs premiers égaremens?


Toutes ces considérations ne seront
peut-être pas inutiles, pour diminuer
le scandale que pourroit donner aux
véritables Chrétiens l'opiniâtreté de
tant d'Esprits éclairez, qui marquent
si peu de soumission & si peu
d'amour pour une Religion, que mille
preuves convainquantes devroient
leur faire recevoir.


Avant que de finir, je dois me justifier
sur deux Points. 1. Sur ce que ce
Livre aiant déjà paru en François, il
semble que je me sois donné une peine
assez inutile. 2. Sur la conduite un
peu libre que j'ai tenue dans cette Traduction.


A l'égard du 1. j'avouerai franchement
que j'avois déjà commencé ma
Traduction, avant que de savoir qu'il
y en eût une. Je l'apris quelque tems
après; & j'apris aussi que cette Traduction
étoit assez bonne, quoi qu'elle
n'aprochât pas de celles des Giri &
des Ablancourt. Sur cela je fis réflexion
que peut-être le Traducteur
s'étoit un peu asservi à l'Original; que
peut-être voulant en conserver le suc
& la force, il en avoit un peu conservé
la dureté; que depuis ce tems-là,
nôtre Langue avoit assez considérablement
changé, soit pour la pureté des
termes & des expressions, soit à l'égard
de la clarté du stile, pour donner
aux esprits médiocres d'à présent
quelque avantage à cet égard sur les
meilleurs de ce tems-là; qu'enfin la
facilité d'avoir une Traduction passablement
bonne donneroit à la mienne
quelque avantage sur l'autre, qui est
extrémement rare.


Pour ce qui est des libertez que je
me suis données, elles regardent ou le
stile, ou les choses mêmes.


Le stile de Grotius, comme on le
sait, est serré & concis. Ce caractére,
qui trouve de grands modéles dans
la Langue dont cet Auteur s'est servi,
& qui semble avoir cet avantage, de
retrancher toutes les superfluitez fastueuses
du Langage des Orateurs, pour
présenter à l'esprit plus de choses que
de mots: ce caractère, dis-je, n'a pu
jusqu'ici gagner le dessus en nôtre Langue.
Si d'un côté elle ne donne pas
dans les prolixitez & les détours du
Langage oratoire, elle se fait d'ailleurs
un scrupule d'abandonner cette clarté
& cette douceur, qui l'ont jusqu'ici
distinguée des autres Langues. Et pour
le dire ici par une espéce de digression,
ce caractère n'est-il pas infiniment
plus raisonnable que l'autre? A quoi
bon ce ménagement mystérieux par
lequel on ne se montre qu'à demi, lors
qu'on peut sans honte se montrer tout
entier? A quoi bon cette épargne de
termes & d'expressions, lors que ceux
à qui vous parlez ne vous peuvent entendre
qu'en supléant à peu près ce
que vous avez suprimé? A quoi bon
enfin cette sécheresse & cette dureté
dans des matières qui occupent assez
l'esprit par elles-mêmes, sans emprunter
le secours du stile obscur & serré,
pour mériter quelque aplication?


Encore une fois, je ne prétens pas
blâmer absolument les maniéres de
Grotius. Il a ses modéles, qui font
encore aujourd'hui les délices des Savans.
Outre cela il est certain qu'il
est bien difficile de vaincre son naturel,
& de sortir de son caractère. Si
ce naturel n'a pu le porter à la dernière
clarté ni dans cet Ouvrage ni dans
plusieurs autres, il vaut mieux qu'il
s'en soit éloigné par ce stile un peu sec
mais savant, que de donner, en s'en
raprochant, dans cette superfluité si
rebutante pour ceux qui ne se payent
pas de mots. Il est beaucoup plus agréable
à un esprit bien fait, d'ajouter
que de retrancher, de suivre son
Auteur en lecteur atentif & ataché, que
de le suivre en Censeur dégoûté par
l'abondance incommode de ses expressions.
Il est plus agréable de trouver
plus qu'on n'atendoit, que de ne trouver
presque rien.


C'est dans le dessein de garder le
milieu entre ces deux extrémitez vicieuses,
que je me suis permis de tems
en tems de certaines libertez. Ici j'ai
dévelopé une pensée ou une preuve
que l'Auteur avoit plûtôt indiquée que
traitée: là j'ai changé son ordre, lors
que j'ai cru pouvoir y en substituer un
plus clair & plus facile. En un mot,
j'ai tâché à me rendre maître de mon
Auteur quand je l'ai cru nécessaire
pour le plier à nos manières. Mes
premières vues ont été de découvrir
les pensées & de les exprimer.
Mes secondes vûes ont été de les
exprimer, comme il l'a fait lui-même.
Mais lors que je n'ai pu obéïr
à cette seconde loi sans tomber
dans l'obscurité ou dans la langueur,
je m'en suis départi: me tenant néanmoins
ataché inviolablement à la 1.
de ces deux Loix, qui est de réprésenter
fidélement les pensées de l'Auteur.


Pour ce qui est des libertez qui regardent
les choses mêmes, elles consistent
en quelques Additions & quelques
Remarques.



Je ne pretens
pas
exclure Mr.
du Plessis
Mornai du
nombre de
ceux qui ont
reüssi sur
la matiere.


Je ne dirai là-dessus qu'un mot en
général. Il n'est point d'Ouvrage parfait
à tous égards, & où une revue
exacte faite par d'autres yeux que ceux
de l'Auteur, ne puisse découvrir quelque
endroit à fortifier, & quelque
autre à redresser. Cela arrive sur tout
dans les matiéres qui n'ont pas encore
reçu leur derniére perfection. Telle
étoit du tems de Grotius celle qu'il
traite en ce Livre. C'est presque lui
qui a ouvert la carriére; d'autres y ont
heureusement couru sur ses pas. Et je
ne sai si l'on ne peut pas dire que M.
Abbadie l'a fournie parfaitement, &
qu'il s'est rendu pour le moins aussi
original que Grotius l'étoit en son
tems. Il ne faut donc à présent qu'une
capacité médiocre pour apercevoir
dans ceux qui ont précédé, certaines
choses qui pouvoient être plus éclaircies
& mieux prouvées, & d'autres
qui ne sont pas dans toute l'exactitude
où elles auroient été, si elles fussent
nées plus tard.


En particulier, l'on voit en quelques
endroits du premier Livre de ce
Traité, une certaine teinture de vieille
Philosophie qui n'est plus à la mode,
depuis que l'on a apris à mieux raisonner,
à ne se pas contenter de mots, &
à ne rien admettre que de clair & de
certain. Mais ces endroits sont rares,
& ils ne préjudicient aucunement au
fond du Systême de cet Auteur, ni à
la force de ses raisons.


Peut-être cependant aurois-je mieux
fait de donner l'Auteur tel qu'il est,
& de me tenir dans une religieuse retenue.
On écoute volontiers ceux qui
par leurs longs services ont aquis le
droit de parler en maîtres. On souffre
qu'ils se mesurent à ceux du premier
rang. C'est là le privilège des
vétérans dans la République des Lettres.
Le partage des nouveaux venus
est d'écouter, & de se taire. Et quoi
qu'en matiére de raisonnement, le
bon sens ne reconnoisse ni âge ni sexe,
& qu'étant Citoyen né dans cette heureuse
République dont nous parlions,
il doive jouir de tous ses privilèges: il
y a néanmoins en cela, comme en beaucoup
d'autres rencontres, de certaines
bien-séances qu'on ne peut se dispenser
de suivre sans quelque nécessité. Si
l'on trouve que j'en aye passé les bornes,
je suis tout prêt à rentrer dans le
devoir en éfaçant & Additions & Remarques.


Il ne sera pas inutile d'avertir ici le
Lecteur, que quoique nôtre Langue
n'ait point encore d'orthographe fixe, on
on s'est déterminé à retrancher toutes
les lettres superflues, afin de mettre
ce Livre en état d'être lu commodément
de toutes sortes de personnes.
Si cette maniére d'écrire ne plait pas
à tout le monde, du moins elle a cet
avantage par dessus les autres, qu'elle
est & la plus débarassée & la plus uniforme.












<>


AVIS


A CEUX QUI COMBATENT LA

RELIGION CHRÉTIENNE.



uis que c'est pour vous que l'on
écrit, il est juste que ce soit
à vous qu'on s'adresse. Si
l'on n'avoit pour but que de
défendre la Religion contre vos doutes &
contre vos dificultez, peut-être n'employeroit-on
à les repousser, que le même
moyen dont un certain homme repoussa
les objections contre la possibilité du
mouvement. On iroit toûjours son train;
on n'exposeroit point ces ataques à la
vue des faibles qu'elles scandalisent:
Content de n'en pas sentir les coups, on
ne songeroit pas à passer en révision les
titres sous lesquels la Religion s'est établie
dans le monde. Aussi, ne voit-on
pas que ces ataques nous fassent beaucoup
de mal. Vos succès ne grossissent vôtre
parti que des rebuts du nôtre. Ceux qui
nous quitent pour vous suivre, vous suivoient
déjà du coeur. Certaines semences
de révolte qui y étoient cachées, sans
qu'ils s'en aperçussent, les avoient déjà
perdus. Si vos soins y ajoûtent quelque
chose, ce n'est qu'un peu plus de sécurité
& beaucoup plus de hardiesse.


Ce n'est donc pas seulement par un intérêt
de parti, mais aussi par le dessein
de vous tirer d'un état, dont on apréhende
pour vous les funestes suites, que
l'on tâche de communiquer avec vous, &
de vous faire voir la vérité & l'excellence
de nôtre Religion. Nous tenons
encore à vous par quelque endroit, ne
fût-ce que par la qualité d'hommes & de
membres d'une même Société. Nous ne
pouvons voir sans douleur ce que nous regardons
en vous comme le plus déplorable
de tous les égaremens, & comme un
mal très-dificile à guérir, Les lumières
de l'esprit, & je ne sai quelle droiture
de coeur, qui devoient être le premier
degré de la Religion, deviennent
en vous des machines pour la détruire,
ou du moins un rempart derriére lequel
vous vous tenez en sureté. Ce sont là
vos Autels, que vous dressez contre nos
Autels: Ce sont là les livrées de vôtre
profession.


Nous perdrions donc courage, si la
charité ne nous ranimoit. C'est elle qui
fait en nous ce que l'horreur de la singularité
fait en vous. Vous n'aimez pas
à être seuls: nous n'aimons pas à vous
voir périr. Lequel de ces deux engagemens
au dessein de nous atirer les uns les
autres, vous paroît le plus raisonnable?
Quelque secret plaisir que vous donne ce
degré d'esprit, qui vous élève au dessus
de ce que vous apellez superstition & opinions
populaires, vous vous faites une
peine de n'avoir pas la multitude pour
vous. Vous ménagez adroitement le peu
de liberté que vous avez, & vous tâchez
d'étendre ses bornes, en étendant
celles de vôtre Parti. Pardonnez nous,
si nous ne donnons point d'autre motif à
l'empressement que vous faites paroître
pour répandre vos sentimens, que la crainte
de vous voir trop seuls: nous ne pouvons
y en donner d'autres. La charité
& la compassion, raisons ou prétextes
ordinaires des Convertisseurs, ne nous
paroissent pas être le mobile qui vous remue,
& qui vous porte à nous vouloir
détromper.


Mais ne fouillons pas dans les secrets
de vôtre coeur, j'y consens; égalons-nous
pour la bonté des intentions. Il est sûr
néanmoins qu'à l'égard de l'état ou nous
sommes & vous & nous, & d'où nous
tâchons de nous retirer les uns les autres,
le mal que vous croyez que nous
voulons vous faire, est bien moindre que
celui que nous apréhendons de vôtre part.
Laissant dans l'indécision la certitude des
suplices éternels, n'est-il pas vrai que la
crainte vive & certaine que nous en avons,
est beaucoup plus sure que la crainte,
ou si vous voulez, le soupçon que
vous devez avoir, que ce l'on en dit
pourroît bien être véritable? L'une nous
porte à faire nos éforts pour les éviter;
elle diminue à mesure que ces éforts redoublent,
& nous fait dire enfin: Je
craignois, mais je ne crains plus, &
je sai que je ne dois plus craindre. L'autre
vous porte à faire de nouveaux éforts
pour en éloigner la pensée, ou pour les
croire chimériques; mais elle ne diminue
jamais assez pour vous faire dire avec
une parfaite confiance; Je craignois,
mais je ne crains plus, & je sai que je
n'ai plus rien à craindre.


Mais à quoi bon, direz-vous, cet éfroi
où vous voulez nous jetter? Sont-ce
là les armes de vôtre Religion? Est-ce
ainsi que la vérité se persuade?


Il nous est rude, n'en doutez pas, de
vous présenter des motifs de frayeur,
pendant que nous en avons d'autres qui
ne respirent que douceur, que joye, &
que tranquillité. Il nous est rude d'être
obligez de vous ébranler par la crainte,
pendant que nous croyons avoir de quoi
vous ébranler par le poids & par la force
des raisons. Ne prenez pas cela comme
des menaces de personnes poussées à
bout, & à qui les raisons manquent:
prenez-le au contraire, comme un avis
plein de tendresse, que nous suggérent
vôtre persévérance dans une voye qui
nous fait peur, & le peu de succès de
nos autres armes. Si nous voulons vous
éfrayer, c'est parce que nous tremblons
les premiers pour vous. Nous souhaiterions
avec ardeur de porter ces craintes
jusques dans vos consciences, & de vous
communiquer un peu de nôtre repos par
les mêmes voyes, par lesquelles nous l'avons
aquis.


Mon dessein n'est pas de disputer ici:
c'est de vous parler en frère touché de
vôtre état. Au nom de Dieu, faites
y avec moi quelques réflexions: vous
sur tout qui n'êtes ni Athées, ni Chrétiens.


N'oserois-je pas vous prier de rentrer
encore un peu en vous-mêmes, &
d'éprouver si vous ne vous acommoderiez
pas de la Religion Chrétienne?
Détournez un moment les yeux de dessus
ce que vous regardez comme son
foible, ou regardez-le avec un peu moins
de prévention, & un peu plus d'équité.
Suposez un peu, par une espéce
de concession, que la Divinité ait voulu
se révéler par une autre voye que
par celle de ses Ouvrages; n'auroit-elle
pas bien pu trouver à propos de laisser
la plus considérable partie des hommes
dans l'ignorance du salut puis
qu'elle ne peut rien devoir à l'homme,
encore moins à l'Idolatre? N'auroit-elle
pas même pu mettre dans cette Révélation
plusieurs choses capables de
faire de la peine à l'esprit, aussi bien
qu'elle en a pu mettre dans la Nature?
Voyez si cela ne pourrait pas un
peu diminuer la surprise, que vous
causent les obscuritez de l'Écriture.
Voyez si en ce cas la Divinité n'eût
pas pû user de quelque retenue, pour
ainsi dire, & de quelque ménagement
dans la dispensation de ses lumières;
se cacher pendant long tems sous des
voiles, qui ne laissoient qu'entrevoir
ses desseins, se raprocher en suite de
nous par des voyes extraordinaires;
employer à cela des gens qui n'avoient
presque rien qui les distinguât, que
leur grossiéreté & leur simplicité. Voyez
si elle n'auroit pas pu permettre
ce grand nombre de sentimens oposez,
parmi ceux qui font profession de s'en tenir
à sa parole. Voyez si elle n'auroit
pas pu se passer de parler avec cette derniére
évidence, qui réunit tous les esprits,
& qui bannit tout doute & tout
diférent.


Pour vous engager un peu à suposer
que Dieu pouvait bien ajouter à la Nature
une Révélation expresse, & à la Loi
du coeur une Loi écrite, considérez s'il
a pu se contenter de toutes les diférentes
maniéres, dont les hommes le servent;
s'il a pu lui être indiférent de se voir
comme multiplié dans toutes les Divinitez
des Payens, & si les idées grossiéres
& ridicules qu'ils ont eues de lui,
ont pu lui être suportables. Que jugeriez-vous
d'un tas d'Ignorans, qui, suposant
en gros qu'ils vous doivent beaucoup
de vénération & d'estime, n'auroient
de vous que des pensées basses &
directement contraires à celles qui doivent
imprimer du respect? Si Dieu n'a
pu qu'être choqué de ces extravagances,
n'auroit-il pas plus agréé le Culte Judaïque,
qui sous un extérieur charnel
renfermoit les idées les plus magnifiques
que l'on puisse avoir de lui, les plus capables,
par conséquent, d'exciter dans
l'homme, l'amour, le respect, la confiance,
& l'adoration? Ne trouveroit-il
pas encore dans le Culte que les Chrétiens
lui rendent, quelque chose de plus
digne de lui: & ainsi, y auroit-il trop
de témérité dans la suposition que nous
exigeons de vous? Mais je vais plus loin.
Si nous pensons mieux de lui, que toutes
les autres Religions, seroit-ce le hazard
qui nous auroit fait naître ces pensées?
D'où nous viendroit ce rafinement
de Culte & de sentimens, si peu connu
dans les autres Religions? Dieu ne s'en
seroit-il pas un peu mêlé, & n'y auroit-il
pas, dès là, quelque vraisemblance
dans l'histoire que nous faisons de la manière
dont il l'a fait? Ne pourriez-vous
pas remarquer que, dans le tems où l'Idolatrie
étoit montée à son comble, &
que tout alloit à déifier sans façon la Grandeur
& l'Autorité, quelque deshonorée
qu'elle fût par le déréglement des moeurs,
c'est nôtre Religion seule qui a arrêté ces
excès, fait remonter Dieu sur le Trône,
& remis l'homme dans le rang qu'il doit
tenir? Ne pourriez-vous pas enfin reconnoître,
que ces hautes idées que vous
croyez avoir de Dieu indépendamment
de la Religion, sont dans le fond des
fruits de la Religion même, puis que les
lumières des plus habiles de ceux qui n'ont
eu autrefois que la Nature pour guide,
n'étoient presque rien au prix de celles
que vous avez, & qu'étant nez plusieurs
siécles après la Religion, vous avez été
élevez par ses mains à ces grands sentimens,
& à ces belles connoissances.


Si ces réflexions pouvaient un peu diminuer
la mauvaise opinion que vous avez
du Christianisme, je vous exhorterois
ensuite de tout mon coeur, d'éprouver,
si entrant dans nos sentimens, &
vous soumettant, comme par provision,
à ce que l'Écriture nous prescrit, & pour
la Foi & pour la Vertu, vous ne pourriez
pas venir jusqu'au point de sentir ce que
tant de personnes, des lumières de qui
vous convenez, se vantent de sentir; si
vous ne pourriez pas trouver que nôtre
joug est doux, & que nôtre fardeau
est léger; si la complaisance que vous
auriez eue de mettre à part pour quelque
tems les dificultez de l'Écriture, de plier
sous ses véritez & de vous assujettir à
ses Loix, ne seroit pas ensuite sufisamment
récompensée par une véritable tranquillité,
& si enfin vous ne viendriez
pas à faire par goût & par discernement
ce que vous auriez commencé par une
espéce d'honnêteté & de condescendance.


Je n'ai pas dessein de vous surprendre
par des interrogations captieuses. Je
vous ferois en cela moins de tort qu'à
nous. C'est mon coeur qui parle & qui
parle au vôtre. Après tout, qu'est-ce
que vous auriez à craindre? Vous avez
toûjours la voye du retour, si le chemin
où je vous veux engager n'a rien qui
puisse vous plaire. Dieu veuille que
vous y entriez, & que vous y persévériez:
Dieu veuille ajoûter aux preuves
de nôtre sainte Religion, dont l'évidence
n'a pu encore vous fraper, ce secours
puissant, qui plie les coeurs les plus inflexibles,
qui fait rompre les plus durs,
mais qui les rompt pour en faire des
coeurs nouveaux, capables de nouvelles
inclinations, & de nouveaux goûts, &
faire par là succéder le plus grand de tous
les biens, au plus terrible de tous les
malheurs. AMEN.














TABLE


DES


SECTIONS.






LIVRE PREMIER.


  
 I. OCCASION de cet Ouvrage.

II. Qu'il y a un Dieu.

III. Qu'il n'y a qu'un Dieu.

IV. Que toutes les perfections sont en Dieu.

V. Qu'elles y sont dans un degré infini.

VI. Que Dieu est éternel, tout-puissant, tout-bon, et qu'il fait toutes choses.

VII. Que Dieu est la Cause de toutes les choses du Monde. 1. Preuve de cette vérité. 2. Preuve tirée de la considération de toutes les parties du Monde, & de leurs diferens usages. Ibid. Que les hommes ne sont pas de toute éternité, & qu'ils sont tous issus d'un seul homme.

VIII. Réponse à l'Objection, que si Dieu étoit la Cause de tout, il seroit l'auteur du mal.

IX. Réfutation de l'Opinion de deux premiers Principes.

X. Que Dieu gouverne toutes choses. 1. Preuve.

XI. Que Dieu gouverne toutes les choses Sublunaires. Que Dieu gouverne les Natures particulieres.

XII. 2. Preuve de la Providence, par la conservation des États. Ibid.

XIII. 3. Preuve, par les Miracles.

XIV. En particulier par les Miracles de Moïse & de Josué, que l'on prouve 1. par la durée de la Religion Judaïque.

 XV. 2. Par la sincérité de Moïse, & par l'antiquité de ses Livres.

XVI. 3. Par les témoignages des Auteurs étrangers.

 XVII. 4. Preuve de la Providence, savoir les Prédictions. Quelques confirmations de cette même Vérite.

XVIII. 1. Objection, Qu'on ne voit plus de Miracles.

 XIX.  2. Objection, Que s'il y avoit une Providence, il n'y auroit pas tant de crimes.

 XX. Que cette 1. Objection nous conduit à reconnaître un dernier Jugement.

XXI. Et par cela même l'immortalité de l'Ame.

 XXII. 1. Preuve de l'immortalité de l'Ame, savoir, une Tradition ancienne & universelle.

XXIII. 2. Preuve, tirée de ce qu'aucune raison ne peut faire voir que l'Ame soit mortelle.

 XXIV. Trois autres Preuves de l'immortalité de l'Ame.

XXV. Que la derniere fin de l'Homme est un bonheur éternel.

  
  


LIVRE SECOND.


  
I.   DESSEIN de ce II. Livre, savoir de prouver que la Religion Chrétienne est véritable.

II.  Que JESUS a été.

III. Qu'il a été crucifié.

IV.  Que les premiers Adorateurs de Jesus Christ n'étoient pas des personnes ignorantes & grossiéres. Preuve de la vérité des Miracles de l'Evangile.

V.   Que ces Miracles n'ont été ni naturels, ni illusoires &c. mais produits par la puissance de Dieu.

VI. Preuves de la Résurrection de Jesus-Christ.

VII. Objection: Que la Résurrection est une chose impossible. Réponse. Que la Résurrection de Jesus-Christ prouve invinciblement la Religion Chrétienne.

VIII. Que la Religion Chrétienne est plus excellente que toutes les autres.

IX. 1. Avantage de la Religion Chrétienne sur les autres, savoir les récompenses qu'elle promet.

X. Que la Résurrection des corps dissous & réduits en poudre n'est pas impossible.

XI. 2. Avantage de la Religion Chrétienne sur les autres, savoir la sainteté de la Morale, dans ce qui concerne le Service de Dieu.

XII. Avantage de la Religion Chrétienne sur les autres dans les devoirs qui regardent le Prochain.

XIII. Dans le devoir de la chasteté, & dans ce qui regarde le Mariage.

XIV. Dans la maniere d'aquerir & de conserver les richesses.

XV. Dans les Loix qui règlent le Serment.

XVI. Perfection de la Morale Évangélique.

XVII. Objection tirée de la diversité de sentimens qui est parmi les Chrétiens.

XVIII. 3. Avantage de la Religion Chrétienne tiré de la maniere dont elle s'est établie. Où l'on considere 1. son Auteur. Ibid. 2. Sa grande étendue dès le commencement même. 3. Ceux qui l'ont les premiers prêchée. 4. Les dispositions des premiers qui l'embrassèrent.

XIX. Réponse à ceux qui demandent des preuves encore plus demonstratives.

Conclusion.

  
  


LIVRE TROISIÈME.




  
Où l'on prouve l'autorité de l'Écriture.


I. PREUVE générale de l'autorité des Livres du Nouveau Testament.

II. Preuves plus particulieres. 1. Que ceux d'entre ces Livres, qui portent le nom de quelque Auteur, sont véritablement de cet Auteur.

III. Qu'on n'a pas lieu de douter de ceux qui autrefois ne furent pas généralement reçus.

IV. Qu'à l'égard de ce que quelques-uns ne portent aucun nom d'Auteur, cela ne leur préjudicie point.

V. 2. Que tous ces Auteurs n'ont pu écrire que des choses vraies.

VI. 1. Preuve: on ne peut les accuser d'ignorance.

VII. Qu'on ne peut les accuser de mauvaise foi.

VIII. 2. Preuve, tirée des Miracles que ces Auteurs ont faits.

IX. 3. Preuve prise des Prédictions que ces Livres renferment.

X. 4. Preuve, Qu'il n'étoit pas de la bonté de Dieu de permettre que l'on trompât tant de gens de bien. Ibid. 5. Preuve, tirée du consentement de tant de Sectes opposées.

XI. Objection: Que quelques Sectes ont rejetté plusieurs de ces Livres. Ibid.

XII. 1. Objection: Que les Livres du Nouveau Testament contiennent des choses impossibles.

XIII. 2. Objection: Des choses contraires à la Raison. ibid.

XIV. 3. Objection: Qu'il y a dans ces Livres des choses contradictoires.

XV. 4. Objection: Qu'il y a des choses combatues par les Auteurs étrangers.

XVI. 5. Objection: Que ces Livres ont été corrompus.

XVII. Preuves de l'autorité des Livres du Vieux Testament.

  
  


LIVRE QUATRIÈME.


  
Réfutation du Paganisme.

II. CONTRE le Culte des Esprits créez.

 III. Que les Esprits qui étaient adorez, par les Payens étaient les Démons.

IV. Impiété de ce Culte

 V. Contre le Culte que les Payens rendoient aux Héros après leur mort.

VI. Contre le Culte des Astres & des Élémens.

 VII. Contre le Culte que les Payens rendoient aux Animaux.

VIII. Contre le Culte qu'ils rendoient aux Passions, à la Vertu &c.

IX. Réfutation de la preuve que les Payens tiroient de leurs Miracles. Réfutation de la preuve qu'ils tiroient de leurs Oracles.

 X. Que le Paganisme est tombé de lui-même lorsque les secours humains lui ont manqué.

XI. Que les Astres n'ont aucune influence sur la Religion.

 XII. Que les Principaux Points de la Religion Chrétienne se trouvent dans les Écrits des sages Payens. Et que les Payens croioient des choses aussi difficiles à croire que nos Mystéres.

  
  


LIVRE CINQUIÈME


  
I. Réfutation du Judaïsme.

II. Que les Juifs ne doivent pas douter des Miracles de Jésus-Christ.

III. Que ces Miracles n'ont pas été faits par le secours des Démons. Ni par la force de quelques paroles.

V. Preuve de la divinité de ces Miracles, par la Doctrine de Jésus-Christ.

 VI. Réponse à l'Objection tirée de la diférence entre la Loi de Moïse & celle de Jésus-Christ.

VII. Qu'il peut y avoir une Loi plus parfaite que celle de Moïse.

VIII. Que Jésus-Christ a observé la Loi.

IX. Que cette partie des Loix de Moïse, qui a été abolie, ne contenoit rien que d'indifferent par soi-même.

X. Que les Sacrifices n'étoient ni agréables à Dieu par eux-mêmes, ni irrévocables.

XI. Preuve de la même verité, à l'égard de la difference des viandes.

XII. 2. De la difference des jours.

XIII. 3. A l'égard de la Circoncision.

XIV. Que les Juifs conviennent qu'un Messie a été promis.

XV. Que ce Messie est venu. 1. Preuve; le tems marqué pour sa venue est expiré.

XVI. Réponse à l'Objection, que l'avènement a été différé à cause des péchez du Peuple.

XVII. 2. Preuve: Comparaison de l'état présent des Juifs avec ce que la Loi leur promettoit.

XVIII. Que Jesus est le Messie. Preuves tirées des Prédictions.

XIX. Réponse à l'Objection, que quelques-unes de ces Prédictions n'ont pas été accomplies.

XX. Réponse à l'Objection prise de la bassesse & de la mort de Jesus-Christ.

XXI. Examen du préjugé favorable que beaucoup de Juifs ont pour ceux qui ont condamné Jesus Christ.

XXII. Réponse à l'Objection, que les Chrétiens adorent plusieurs Dieux.

XXIII. Réponse à l'Objection, que les Chrétiens adorent la nature humaine.

  
  


LIVRE SIXIÈME.




  
Réfutation du Mahométisme.


I. Origine du Mahometisme.

II. Contre la soumission aveugle, qui est le fondement du Mahometisme.

III. 1. Preuve contre les Mohometans, tirée de l'Écriture Sainte dont ils avouent en partie la divinité.

IV. Que l'Écriture n'a pas été corrompue.

V. 2. Preuve tirée de la comparaison de la Religion Chrétienne & de la Mahometane, & 1. de la comparaison de Jesus-Christ avec Mahomet.

VI. 2. De la comparaison des actions de l'un & de l'autre.

VII. 3. De la comparaison de ceux qui ont les premiers embrassé le Christianisme & le Mahometisme.

VIII. 4. De la comparaison des moyens par lesquels ces deux Religions se sont établies.

IX. 5. De la comparaison de la Morale Chrétienne avec celle de Mahomet.

X. Reponse à l'Objection que les Mahometans tirent de la qualité de Fils de Dieu, que nous donnons à Jesus-Christ.

XI. Que les Livres des Mahometans sont pleins d'absurditez.

XII. Application de tout l'Ouvrage, adressée aux Chrétiens.

XIII. Usage du I. Livre, pour la Pratique.

Usage du II. Livre.

Usage du III. Livre.

Usage du IV. Livre.

Usage du V. Livre.

Usage du VI. Livre.

  
  



I. DISSERT. Du choix qu'on doit
faire entre les divers Sentimens
qui partagent les Chrétiens.


Par Mr. LE CLERC.


  
I. Qu'on doit examiner qui sont ceux d'entre tous les Chrétiens, qui suivent aujourd'hui la Doctrine la plus pure de Jesus-Christ.

II. Qu'il faut s'atacher à ceux qui sont les plus dignes du nom de Chrétiens.

III. Les plus dignes du nom Chrétien sont ceux qui enseignent la Doctrine la plus pure, dont
 Grotius a prouvé la verité.

IV. Des choses dont les Chrétiens sont d'accord, & de celles où ils sont d'un sentiment contraire.

V. De quelle source chaqu'un doit tirer la connoissance de la Religion Chrétienne.

VI. Qu'on ne doit prescrire aux Chrétiens que ce qui est tiré du Nouveau Testament.

VII. Qu'on doit admirer la Providence de Dieu dans le soin qu'il a pris de conserver la Doctrine Chrétienne..

VIII. On répond à la question, pourquoi Dieu a permis qu'il y eût des erreurs & des disputes entre les Chrétiens.

IX. Que ceux-là professent & enseignent la plus pure Doctrine de Jesus-Christ, qui ne proposent pour Règle de la Foi, de l'Esperance & des Moeurs que les choses dont tous les Chrétiens sont d'accord.

X. Que la prudence nous oblige de participer à l'Eucharistie avec ceux qui ne demandent des Chrétiens, que ce que chacun trouve dans les Livres du Nouveau Testament.

XI. De la Discipline Ecclésiastique.

XII. Que Grotius a beaucoup estimé l'ancienne Discipline, quoiqu'il n'ait jamais condamné l'autre.

XIII. Exhortation à tous les Chrétiens, divisés de sentimens, de n'exiger les uns des autres la créance d'aucun Point de Doctrine, que de ceux dont chacun connoît la certitude par la lecture du Nouveau Testament, & qui ont toujours fait l'objet de la Foi.

  
  


II. DISSERT. contre l'Indiférence
de Religion.


Par Mr. LE CLERC.


  
II. Qu'il n'y a rien de plus important que la Religion, & que par conséquent on doit emploier tous ses soins pour la connoître.

III. Que l'indifférence de Religion n'est pas permise d'elle même; qu'elle est défendue par les Loix divines, & condamnée par toutes les Communions Chrétiennes.

 IV. Qu'il ne faut pas legerement taxer d'erreur & d'un culte deffendu ceux qui sont d'un
 sentiment contraire au nôtre, ni les exclure du Salut éternel qui ne se peut trouver dans leur Communion; quoi qu'il ne soit jamais permis de professer ce que nous ne croions pas, ou de pratiquer ce que nous condamnons.

V. Qu'un homme qui est dans l'erreur, & qui péche par ignorance, peut être agréable à Dieu; mais qu'un Hypocrite & un Fourbe qui dissimule ne sauroit lui plaire.

  
  


FIN












TRAITÉ


DE LA VERITÉ


DE LA


RELIGION


CHRÉTIENNE.






LIVRE PREMIER.


Occasion de cet Ouvrage.




*Jérôme Bignon Avocat Général.


I.

ous souhaitez, Monsieur*,
de savoir quel
est le précis des livres
que j'ai faits en Flamand,
pour prouver la vérité de la
Religion Chrétienne. Vôtre curiosité
ne me surprend point. Une personne qui,
comme vous, joint à une
lecture fort vaste un discernement parfaitement
juste, ne peut ignorer, que
la subtilité du Philosophe Raimond de
Sébondea, l'agréable variété des
Dialogues de Vivèsb, l'érudition
& l'éloquence de Mr du Plessis-Mornaic,
ont en quelque sorte épuisé
cette matiére, & ne nous ont laissé
que le soin de copier ou de traduire
ces Auteurs.


Note a: (retour)  Raimond de Sebond étoit Espagnol, sa Théologie
naturelle fut composée en Latin, & le célèbre
Montagne l'a traduite en François. TRADUCTEUR DE PARIS.



Note b: (retour)  Louis Vivès, Espagnol, Professeur de Belles
Lettres à Louvain & à Bruges, un des plus habiles
Critiques du seizième siécle, cinq Livres de la
Vérite de la Religion Chrétienne, en Latin. TRAD. DE
PAR.



Note c: (retour)  Philippe de Mornay, Sieur du Plessis Marly,
de la Vérité de la Religion Chrétienne, contre les Athées,
Épicuriens, &c. à Paris in-oct, 1582, en François,
à Genève 1590. à Leyde 1651. On le trouve aussi
en Latin & en Italien. TRAD. DE PAR.



Cependant, quelque jugement que
d'autres puissent faire d'un nouvel ouvrage
sur ce sujet, j'espère que vous
serez assez équitable pour ne désaprouver
pas qu'après avoir lu non seulement
ces ouvrages dont je viens de
parler, mais aussi ce que les Juifs ont
écrit pour l'ancienne Religion Judaïque,
& ce que les Chrétiens ont fait
pour la défense du Christianisme, je
ne me sois pas contenté de ce qu'ont
dit tous ces Auteurs: mais qu'ajoûtant
mes lumiéres aux leurs, j'aye
donné à mon esprit la liberté dont j'étois
moi-même privéd, lors que
je fis cet Ouvrage. Je savois qu'on ne
doit employer pour défendre la Vérité,
d'autres armes que la Vérité même;
que je ne pouvois apeller Vérité
que ce qui m'avoit paru l'être; &
qu'en vain j'entreprendrois de persuader
les autres par des raisons qui ne
m'auroient pas convaincu. Je choisis
donc dans les Auteurs anciens & modernes
les preuves qui m'avoient le
plus frapé, je laissai celles qui me paroissoient
les plus foibles, & en particulier
je ne voulus tirer aucun avantage
de certains livres dont les uns
sont évidemment suposez, & dont
les autres m'étoient suspects. Ayant
fait ce choix, je donnai à mes preuves
l'ordre le plus naturel qu'il me fut
possible, je les énonçai d'une maniére
proportionnée à la portée du peuple,
& je les mis en vers, afin qu'elles fussent
plus aisées à aprendre & à retenir.


Note d: (retour)  L'Auteur étoit en prison quand il fit cet Ouvrage
en vers Flamands; car ce fut à Paris qu'il le
traduisit en Latin. TRAD. DE PAR.



Mon dessein étoit de travailler pour
l'utilité de tous ceux de mon païs;
mais j'avois sur-tout en vûe ceux qui
vont sur mer, à qui je voulois procurer
par là les moyens de bien employer
le loisir qu'une longue navigation leur
donne, & dont la plupart tâchent
à dissiper l'ennui par des ocupations
peu raisonnables.


Je commence cet ouvrage par les
éloges des habitans de nos Provinces,
auxquels aucun autre peuple ne peut
sans doute disputer la gloire d'exceller
dans l'art de la navigation. Je leur
fais regarder cet avantage comme un
éfet de la bonté de Dieu. Je les exhorte
sérieusement à l'employer comme
un moyen pour étendre le Christianisme,
aussi bien que pour s'enrichir.
Je leur fais remarquer que leurs
longs voyages leur en fournissent l'occasion;
qu'ils trouvent des Payens
dans la Chine & dans la Guinée, des
Mahométans dans la Turquie, dans
la Perse & dans la Barbarie; que
pour les Juifs, les plus déclarez ennemis
du Christianisme, il y a peu de
lieux sur la terre où ils ne soient répandus;
qu'enfin, parmi les Chrétiens
mêmes, il se trouve des Impies,
qui dans l'ocasion versent adroitement
dans l'esprit des Simples le venin de
leurs sentimens, que la crainte leur
fait ordinairement cacher; que c'est
contre ces ataques que je voulois leur
fournir des armes, dont les plus éclairez
pourroient se servir pour combatre
vigoureusement l'erreur, & les
autres, pour s'en garantir.


Après cela j'entre en matiére; &
afin de faire voir que la Religion n'est
pas une chose vaine & imaginaire, j'en
établis d'abord le fondement, renfermé
dans cette proposition, qu'Il y a
un Dieu. C'est ainsi que je le prouve.


Qu'il y a un Dieu.


II. Le sentiment & l'aveu de tout
le monde mettent hors de doute qu'il
y a des choses qui ont commencé d'être.
Or ces choses ne se sont point
produites elles-mêmes; car produire
c'est agir. Or pour agir il faut exister.
Par conséquent si elles se sont produites
elles-mêmes, elles ont existé avant
que d'être, ce qui est contradictoire.
Il s'ensuit donc qu'elles ont tiré l'être
de quelqu'autre principe. Pour fortifier
cette preuve, j'ajoûte, qu'elle
ne porte pas seulement sur les choses
que nous voyons ou que nous avons
vûes, mais aussi sur leurs causes, &
sur les causes de ces causes; jusqu'à ce
qu'enfin l'on remonte à un premier
Principe, c'est à dire, à un Être qui
n'ait jamais commencé, & qui existe
nécessairement & par lui-même. Et
c'est précisement ce Principe que
nous apellons Dieu, & dont nous
essayerons tantôt de découvrir la nature.


Ma seconde preuve est tirée du
consentement manifeste de toutes les
Nations du monde à croire une Divinité;
au moins de celles en qui un
naturel sauvage & farouche n'a point
éteint les lumières de la Raison, & les
idées du bien & du mal. Je dis donc
que les choses qui ne viennent que
d'un établissement purement humain,
ont deux caractéres qui ne se trouvent
point dans ce consentement unanime.
Le premier, c'est d'être diférentes
selon les païsA & selon les inclinations
des peuples: le second, d'être
sujettes à changer. Or comme l'a
remarqué Aristote même, lequel on
auroit tort de soupçonner de crédulité
sur ce sujet, la créance d'une Divinité
est généralement répandue par
tout. D'ailleurs, comme l'a aussi reconnu
ce Philosophe, le tems qui
change toutes les choses de pure institution,
n'a jamais pu altérer celle-ci.
D'où vient donc cette créance, sinon
d'une cause qui agit naturellement sur
l'esprit de tous les hommes du monde?
Or cette cause ne peut être que l'une
de ces deux-ci: une révélation expresse,
émanée de Dieu, ou une tradition,
qui de main en main ait passé
des premiers hommes jusques à nous.
La premiére décide la question en notre
faveur; puis qu'il n'y peut avoir
de révélation divine, qu'il n'y ait un
Dieu. Si l'on dit que c'est une tradition,
qu'on nous aporte quelque raison,
qui puisse nous faire croire que
ces premiers hommes ont eu dessein,
dans une afaire de cette importance,
d'en imposer à toute leur postéritéB.
Ajoutez à cela, que soit que nous
jettions les yeux sur toutes les parties
de l'ancien Monde, soit que nous regardions
toutes celles du nouveau, nous
ne verrons aucuns Peuples, (je ne parle
pas de ceux qui n'ont presque de
l'homme que la figure) nous ne verrons,
dis-je, aucuns Peuples qui ne
reconnoissent une Divinité, quoi qu'à
dire vrai, la connoissance qu'ils en ont
soit distincte ou confuse, à proportion
de leur politesse & de leurs lumiéres.
Or peut-on se persuader que ceux
d'entre ces Peuples qui ont eu des lumiéres,
ayent pu être trompez ou
que ceux en qui l'on remarque de la
stupidité, ayent pu entreprendre de
se tromper les uns les autres?


Note A: (retour)  On pourroit dire que la Religion est diférente
selon les inclinations des peuples, mais ce n'est
qu'à l'égard de telle ou telle Divinité particuliére,
ou de la maniére de servir les Dieux; & non par
raport à cette opinion générale, qu'il y a un Dieu,
quel qu'il soit; & c'est de cela qu'il s'agit ici. TRAD.



Note B: (retour)  Ou que l'on prouve qu'ils se sont eux-mêmes
trompez; faute de quoi j'ai droit de conclurre,
qu'ils ont été légitimement persuadez de cette vérité
qu'ils ont transmise à leurs descendans. ADD. DU TRAD.



Que l'on n'objecte point ici ce peu
d'hommes, qui dans un grand nombre
de siécles ont cru, ou fait profession
de croire, qu'il n'y a point de
Dieu. Leur petit nombre, & l'oposition
générale qu'ils ont rencontrée,
lors qu'ils ont voulu introduire leurs
sentimens, font voir que ces sentimens
n'étoient pas le fruit du bon usage que
ces gens faisoient de leur Raison; mais
un éfet, ou de l'amour de la nouveauté,
passion dont la bizarrerie a quelquefois
été jusques à faire soutenir
que la neige est noire: ou d'un esprit
corrompu, qui de même qu'un goût
dépravé, juge des choses, non selon
ce qu'elles sont en elles-mêmes, mais
selon ce qu'elles lui paroissent. En
éfet, tant les Livres historiques que
ceux d'un autre genre, nous aprennent
que les hommes ont conservé
l'idée d'une Divinité, à proportion
de la droiture de leur coeur. Il
paroît donc que cet éloignement
pour une opinion si ancienne & si
universelle, est une suite de la dépravation
de l'esprit & qu'elle n'a guére
pu se trouver qu'en ceux, à qui il
importe souverainement qu'il n'y ait
point de Dieu, c'est à dire, point de
Juge de leurs déréglemens.


Il est si vrai que ce qui peut jetter
les hommes dans cette erreur, n'est
pas le dessein d'entrer dans des opinions
un peu moins humiliantes pour
la Raison, que pour peu qu'on y fasse
reflexion, on voit que le sentiment
d'une suite de générations sans commencement,
ou d'un concours fortuit
d'atomes, ou quelque autre sentiment
que ce soit, est sujet à d'aussi grandes
dificultez, pour ne pas dire à de plus
grandes, & ne fait pas moins de peine
à l'esprit que la créance d'une Divinité.
Par exemple, ce que quelques-uns
disent, que parce que leurs
sens ne découvrent pas Dieu, ils ne
peuvent croire qu'il y en ait un, peut-il
arrêter un esprit qui fasse quelque
usage de sa Raison? Voyent-ils leur
ame, qui de quelque nature qu'elle
soit, corporelle ou spirituelle, est
très certainement en eux, & y produit
des pensées, des jugemens, &
des volontésC? L'objection qu'on tire
de l'incompréhensibilité de l'Être suprême,
n'a pas plus de force que la
précédente pour prouver qu'il n'y a
point de Dieu. On sait qu'il est de
la nature des choses inférieures, de
ne pouvoir bien comprendre celles
qui sont d'un ordre plus élevé &
plus éminent. D Les bêtes ne comprennent
point ce que c'est que
l'Homme: beaucoup moins peuvent-elles
pénétrer ses actions, & découvrir
de quelle maniére il établit &
gouverne les États, mesure le cours
des Astres, & fait voyager sur la Mer.
Certes la vûe même de ces beaux avantages
de l'homme sur la bête,
devroit bien lui faire conclurre, que
celui de qui il les a reçus est pour le
moins autant au dessus de lui, qu'il
est lui-même au dessus des bêtes, &
devroit bien diminuer la peine qu'il
a à reconnaître quelque chose de plus
excellent que lui, sous prétexte qu'il
n'en connoit pas la nature.




Note C: (retour)  Si l'invisibilité n'est pas une raison pour faire
rejetter ce principe de connoissance & de volontez,
parce qu'on à d'ailleurs de trop fortes preuves de
sa réalité, pourquoi formeroit elle un doute plus
raisonnable contre l'existence d'un Dieu? ADD. DU
TRAD.



Note D: (retour)  Cela paroîtra foible à ceux qui sont persuadez
que la Bête est une pure machine: mais qu'au lieu
de Bête on mette ici un Cafre, par exemple, ou un
Hottentot, & cela fera le même éfet. TRAD.
Peut-être le raisonnement seroit meilleur, si
on le poursuivoit ainsi: Or cette proprieté individuelle
ne pouvant être en Dieu que quelque perfection
(comme il paroîtra par la suite) l'un de
ces Dieux auroit une perfection que les autres n'auroient
pas: par conséquent ces autres ne seroient
pas Dieu. TRAD.



Qu'il
n'y a qu'un
Dieu.


III. Nous avons prouvé qu'il y a
un Dieu: venons à ses atributs. Le
premier qui se présente, c'est l'Unité.
Elle se recueille 1. de ce que
nous avons déjà établi, c'est que
Dieu est un Être, qui existe nécessairement
& par soi-même. Or une
chose est dite être nécessairement &
par elle-même, non entant qu'on la
considére dans une idée générale, &
dans l'indétermination à être ou à
n'être pas, mais entant qu'elle existe
actuellement. Cela posé, je dis que
si l'on établit qu'il y a plusieurs
Dieux, l'on ne trouvera rien en chacun
d'eux qui le fasse exister nécessairement;
rien même qui oblige à en
admettre deux plutôt que trois, ou
dix plutôt que cinq. 2. La multiplicité
des Êtres particuliers de même
espéce, vient de la fécondité de leurs
principes, qui, selon qu'elle est plus
ou moins grande, les rend capables
de plus ou de moins de productions:
or Dieu n'a ni principe ni cause.


3. Il y a dans plusieurs Êtres singuliers
certaines propriétez qui les
distinguent les uns des autres: or
dans une nature nécessaire, comme
est celle de Dieu, rien n'oblige à reconnoître
ces sortes de propriétez.
4. S'il y avoit plusieurs Dieux, il
y auroit plusieurs agens libres, qui
par conséquent pourroient vouloir
des choses directement oposées: E
or l'un, comme Dieu, c'est-à-dire,
comme Tout-puissant, devroit pouvoir
empêcher l'autre d'exécuter ses
desseins. Mais si cela étoit, celui
duquel il arrêteroit l'action, ne seroit
pas Dieu, puis qu'être Dieu, & rencontrer
de l'obstacle dans l'exécution
de ses projets, sont deux choses
incompatibles.F Ajoutons à tout
cela une reflexion, qui, quoiqu'elle
ne soit pas absolument concluante,
forme pourtant un préjugé assez fort
en faveur de l'Unité de Dieu. C'est
que, de quelque côté que nous jettions
les yeux, nous ne découvrons rien
qui nous fasse même soupçonner qu'il
y ait plus d'un Dieu. L'Univers
fait un seul Monde; dans ce Monde
il n'y a qu'un Soleil: dans chaque
homme il n'y a qu'un principe dominant,
qui est l'Esprit.




Note E: (retour)  Quelques-uns répondent à cette objection, que
ces Dieux ne pourroient pas vouloir des choses oposées,
parce qu'ils seroient sages, & non bizarres
ni capricieux. Mais c'est ne rien dire. J'avoue,
si l'on veut, qu'ils en seroient plus sages, s'ils s'accordoient
assez pour ne vouloir que les mêmes choses.
Mais aussi, ils ne seroient pas infiniment libres
s'ils ne pouvoient en vouloir de contraires, &
par conséquent, ils ne seroient pas Dieu. Le même.



Note F: (retour)  Cette réflexion étoit couchée en forme de
preuve, entre la troisième & quatrième raison; &
on l'a mise à la fin de l'article, parce qu'elle ne
paroît pas assez considérable pour être mise entre
de solides preuves. Le même.



Que toutes
les perfections
sont
en Dieu


IV. Poursuivons, & tâchons
de découvrir les autres atributs de
Dieu. Tout ce qu'on entend par le
mot de perfection est nécessairement en
Dieu, & je le prouve ainsi. Toutes les
perfections qui sont dans le Monde
ont eu un commencement, ou n'en
ont pas eu. Celles qui n'ont point eu
de commencement, ne peuvent être
que celles de Dieu. Celles qui ont
commencé d'être, suposent manifestement
un principe qui les ait produites.
Et comme de toutes les choses
qui sont, aucune ne s'est produite elle-même,
il s'ensuit que les perfections
qu'on découvre dans les éfets
sont tellement dans leurs causes,
qu'elles les rendent capables d'en
produire de pareilles: par conséquent
tout ce qu'il y a de perfection
au monde, a du se trouver dans la
cause premiére. J'ajoûte, que si elles
y ont été, elles n'ont jamais pu
cesser d'y être, puisqu'on ne peut
pas dire que cette cause ait pu en
suite en être dépouillée. Je le prouve:
ou ce changement viendroit
d'ailleurs, ou il viendroit de la cause
premiére elle-même. Le premier ne
se peut: un Être éternel, ne dépendant
d'aucun autre, aucun autre ne
peut agir sur lui. Le second n'est
pas plus possible, puis que chaque
chose tend d'elle-même autant qu'elle
peut à se perfectionner, bien loin
de travailler à se rendre moins parfaite.


Qu'elles y
sont dans un
degré infini.


V. Ce premier principe étant posé,
il faut en établir un autre, c'est
que Toute perfection se doit trouver en
Dieu dans un degré infini: en voici
la preuve. Ce qui borne l'atribut
d'un Être, est, ou que la cause qui
a produit cet Être ne lui a communiqué
cet atribut, que jusqu'à un certain
degré: ou que cet Être même
ne le pouvoit recevoir, que dans
une certaine mesure. Or ni l'un ni
l'autre ne se peut dire de Dieu, par
cette seule raison, qu'étant par soi-même
& nécessairement, il n'a jamais
pu rien recevoir d'ailleurs.


Que Dieu
est éternel,
tout-puissant,
tout bon, &
qu'il fait
toutes choses.


VI. Voyons, à présent quelles
doivent être ces perfections de l'Être
suprême. Il est certain que ce qui
vit, est plus parfait que ce qui ne vit
pas; que ce qui peut agir, l'est plus que
ce qui en est incapable; que ce qui est
doué d'intelligence, est plus excellent
que ce qui ne l'est pas; qu'enfin ce qui
a de la bonté, surpasse en perfection
ce qui n'en a point. Donc tous ces
atributs de vivant, de puissant, d'intelligent,
de bon, sont en Dieu. Or par
le second principe que nous avons posé,
il ne peut y avoir rien en Dieu qui
ne soit infini: donc ces atributs y sont
dans un degré infini: donc sa vie
ne doit être bornée d'aucun tems,
c'est à dire, d'aucun commencement
ni d'aucune fin: voilà l'Éternité.
Son pouvoir est illimité: voilà la
Toute-puissance. Je dis le même de
la Science & de la Bonté, qui, comme
les deux autres atributs, ne se
peuvent trouver en Dieu, que par
cela même ils ne soient infinis.


Que Dieu
est éternel,
tout-puissant
tout-bon, &
qu'il fait
toutes choses.



VII. De ce que nous venons d'établir,
il résulte que tout ce qui subsiste,
tire son origine de Dieu. Car
puis que nous avons conclu de ce
qu'une chose existe nécessairement,
qu'elle est par cela même unique, &
exclut tout autre Être de même nature:
il est évident que toutes les
choses qui sont hors de Dieu ne sont
point nécessairement & par elles-mêmes,
& qu'elles ont dû être produites
par une cause diférente d'elles. Or
cette cause ne peut être que celle
qui n'a point eu de commencement,
puis que, comme nous l'avons vu
dès l'entrée, tout ce qui est, doit
avoir été produit ou immédiatement,
ou médiatement, c'est-à-dire, dans
ses causes, par un premier Principe.
Et ce premier Principe est ce que
nous apellons Dieu.


2 Preuve,
tirée de
la considération
de toutes
les parties du
Monde, &
de leurs diferens
usages.


Quand le raisonnement ne nous
conduiroit pas à cette derniére vérité,
la vûe seule des choses créées nous
l'aprendroit sufisamment. En éfet il
est impossible de considérer avec atention
la structure admirable du corps
humain, l'arrangement de ses parties
tant extérieures qu'intérieures, la destination
des plus petites à de certains
usages, le peu de part que les péres
& les méres ont à cet arrangement &
à cette destination; en un mot, l'artifice
exquis que l'on découvre dans
cet excellent ouvrage, & qui fait
l'admiration de ceux qui s'occupent
avec le plus de succès à en étudier les
merveilles: l'on ne peut, dis-je,
considérer tout cela sans conclurre,
que l'Auteur de cet ouvrage est un
Être souverainement sage & intelligent.
Si dans une chose aussi évidente
on ne se contente pas de ses propres
lumières, on n'a qu'à lire Galien dans
les endroits où il traite de l'usage de
la main, & de celui de l'oeil.


Les corps des animaux brutes ne
nous fournissent pas une preuve moins
solide de cette vérité. La forme &
la situation de leurs parties marquent
visiblement une certaine intention &
de certaines fins, dont une puissance
aveugle, telle qu'est celle de la matiére,
est absolument incapable. Je
dis la même chose des plantes & des
herbes, & je le dis après les Philosophes
les plus éclairez. La situation
des eaux1 a fait fort à propos
naître à Strabon la même pensée.G
Selon leur nature & la qualité de la
matiére qui les compose, elles devroient
être placées entre la Terre &
l'Air. Si donc la Terre, au lieu d'en
être couverte, en est seulement arrosée
en diférens endroits, n'est-ce pas
afin qu'elle puisse servir de demeure
à l'homme, & produire les choses qui
lui sont nécessaires? Or qui peut se
proposer une certaine fin dans ses actions,
sinon un Être sage & intelligent?


Note 1: (retour)  La situation des eaux &c. Strabon liv. 17. après
avoir distingué les ouvrages de la nature, c'est-à-dire,
de la matiére, & ceux de la Providence, ajoûte
ces mots. «Mais comme naturellement les eaux
devroient environner & couvrir toute la terre,
& que d'ailleurs l'homme n'est pas un animal
aquatique, mais en partie terrestre & en partie
aërien, & capable de jouïr de la lumiére, d'un
côté la Providence a fait sur la surface de la terre
plusieurs enfoncemens pour recevoir l'eau ou une
partie de l'eau, & pour en être cachée: & de
l'autre, plusieurs éminences par lesquelles la Terre
s'élevant au dessus de l'eau, la couvre & n'en
laisse paroître qu'autant qu'il en faut, pour l'usage
de l'homme & des animaux, & pour nourrir
les plantes.



Note G: (retour)  La nature de l'eau ne demande pas qu'elle soit
placée entre l'air & la Terre. Il sufit de remarquer,
que la distribution qui en a été faite par toute
la terre marque une sagesse & une bonté qui ne
peut convenir à la matiére. TRAD.



H Pour dire encore un mot des
bêtes, quelques-unes, comme les
fourmis & les abeilles, font des choses
si bien réglées & si bien conduites
qu'à peine peut-on se défendre
d'y reconnoître de la raison & de la
sagesse. On en voit d'autres qui avant
que d'avoir éprouvé ce qui leur
peut nuire, ou ce qui leur est bon,
s'éloignent de l'un & recherchent
l'autre. Y auroit-il donc, éfectivement
en celles-là, quelque intelligence
qui dirigeât leurs actions, & dans
celles-ci, quelque discernement qui
réglât leur choix? Non sans doute;
puis qu'on les voit astreintes à agir toûjours
de la même maniére, & que leur
capacité est tellement bornée à un certain
ordre de choses, qu'elle n'a point
de lieu dans d'autres un peu diférentes,
quoi qu'aussi peu dificiles. Il
faut donc que ces actions partent
d'une cause extérieure, intelligente,
qui agisse sur ces bêtes, & qui en
régle les mouvemens: & cette cause
n'est autre chose que Dieu.


Note H: (retour)  On a tiré cet Article de son lieu, pour mettre
tout d'une suite les réflexions de l'Auteur sur les
fins particuliéres. TRAD.



Au reste, on voit dans les parties
de l'Univers, non seulement une direction
à de certaines fins particuliéres,
mais aussi une destination à des
fins générales, & qui tendent à la
conservation réciproque de ces parties.
L'eau, par exemple, qui de
sa nature tend en bas, se meut quelquefois
en haut. Pourquoi cela, si
ce n'est I de peur que le vuide venant
à séparer les parties de l'Univers, n'en
détruise la liaison, qui ne peut subsister,
à moins qu'elle ne soit universelle?
Or ni cette fin qui va, pour
ainsi dire, au profit du Monde entier,
ni la force que telle ou telle partie a
d'y concourir, ne peuvent être que
la production d'un Esprit qui préside
sur toutes les parties du Monde.


Note I: (retour)  Cette crainte du vuide n'est aparemment, dans
le sens de l'Auteur, qu'une précaution de la Providence,
qui pour mieux lier les parties du Monde; en
a exclus le vuide. Et cette réflexion, ainsi expliquée,
supose que le vuide est possible. TRAD.



De plus le cours des Astres, & en
particulier celui du Soleil & de la Lune,
est si propre à rendre la terre fertile,
& à conserver les animaux dans
une bonne disposition, que l'imagination
même, quelques éforts qu'elle
fît, ne pourroit rien concevoir de
plus éficace pour ces usages-là. La
simplicité des Loix naturelles exigeoit,
ce semble, que les Astres se mûssent
sur l'Équateure. Pourquoi donc
ont ils reçu une impression qui les
fait mouvoir sur un cercle oblique?
C'est sans doute, afin qu'ils répandissent
leurs bonnes influences sur un
plus grand nombre d'endroits. Le
Ciel est donc en quelque façon pour
la Terre, & la Terre est pour tous les
animaux en général. Mais ne nous
arrêtons pas là. Pour qui sont les
brutes? Pour l'Homme, sans doute,
qui par la prééminence de son esprit
s'est assujetti les plus indomtables.
Quand nous recueillirons de tout cela,
que le Monde entier a été fait pour
l'Homme, nous ne dirons rien que
tous les Stoïciens n'ayent aperçû.2
Or comme cet ordre qui assujettit
à l'Homme toutes les parties du
Monde, & entr'autres les Astres, n'est
ni l'éfet de la puissance de l'Homme,
laquelle ne s'éléve guére au-dessus de
l'air qu'il respire, ni de la soumission
volontaire de ces Êtres célestes: il
faut nécessairement reconnoître une
Intelligence supérieure, dont les ordres
secrets obligent ces Êtres sur qui
l'Homme a si peu de pouvoir, à servir
continuellement à ses besoins: &
cette Intelligence n'est autre que celle
du Créateur même des Astres, & de
l'Univers entier.


Note e: (retour)  L'Équateur est un des quatre grands cercles
qui divise la Sphère en deux parties égales, dont
l'une est septentrionale, & l'autre méridionale.
TRAD. DE PAR.



Note 2: (retour)  Que tous les Stoïciens n'ayent aperçu. Cicéron
Offic. liv. I. & de la nature des Dieux liv. 2.



3 Enfin tous ces mouvemens,
excentriques,f epicycliques,J &
autres, qu'on remarque dans les Astres;
leurs situations diférentes; la diversité
de leurs cours, qui les aproche ou les
éloigne plus ou moins de certains endroits;
la variété presque infinie qui
se voit dans la surface de la Terre, &
dans la figure des Mers, sont des traces
si sensibles d'une Cause également
libre & sage, qu'il faudroit être stupide,
pour n'y reconnoître que l'impression
brute & aveugle d'un principe
matériel. K La figure du Monde entier,
qui est d'une rondeur parfaite,
& l'arrangement admirable de ses
parties, toutes enfermées dans la vaste
enceinte des Cieux, font aussi voir clairement
que ce n'est pas le hazard, mais
une Intelligence sans bornes, qui a pu
composer ce grand Tout & en assembler
les parties. Les coups du hazard
ne sont pas d'ordinaire d'une si
grande justesse. L'on ne verra jamais
des matériaux jettez à l'avanture,
s'unir avec assez d'art & de régularité
pour composer un Palais. L'on ne
verra jamais naître un Poëme de l'amas
fortuit de plusieurs caractéres. C'est
du moins ce qui ne parut pas possible
à celui qui ayant vû des figures géométriques
tracées sur le bord de la
Mer, dit qu'il apercevoit les traces
d'un homme.


Note 3: (retour)  Enfin tous ces mouvemens &c. Si l'on supose
que la Terre tourne, la même réflexion aura lieu,
quoi que sous diferens termes.



Note f: (retour)  Petit cercle qui a pour centre un point pris
sur la circonférence d'un autre cercle plus grand,
sur lequel ce petit se met επί sur & κύκλος cercle.
TRAD. DE PAR.



Note J: (retour)  La simplicité du Systême que l'on a substitué à
celui de Ptolémée, est encore bien plus propre à
nous faire connoître la sagesse d'un Dieu Créateur
que tous ces mouvemens embarrassez, que l'on n'a
inventez que sur la suposition fausse de la solidité
des Cieux. TRAD.



Note K: (retour)  Cette rondeur du Monde est une suite de ce
même faux principe, que les Cieux sont d'une matiére
solide. TRAD.



Que les
hommes ne
sont pas de
toute éternité;
& qu'ils
sont tous
issus d'un
seul homme.


Il faut aussi prouver que les hommes
n'ont pas été de toute éternité, &
qu'ils doivent leur origine & à un
certain tems & à une certaine tige
qui leur est commune à tous. Cela
se recueille, premiérement4 du
progrès des Arts qui se sont perfectionnez
nez peu-à-peu, & de ce que plusieurs
Païs auparavant déserts & incultes,
ont commencé d'être habitez par des
Peuples, qui pour la plûpart, & sur
tout ceux des Iles, ont conservé dans
la ressemblance de leur Langue avec
celle des Païs voisins, une preuve évidente
qu'ils en étoient venus. Cela se
voit en second lieu par quelques maximes
& quelques pratiques, qui naissent
moins d'un instinct naturel, ou
d'un raisonnement clair & sensible à
tous les hommes, que d'une tradition
qui s'est répandue dans tous les tems,
& dans tous les lieux, sans aucune
interruption, que celle qu'a pu y
aporter la malice des hommes, ou les
désastres publics. Tels furent autrefois
les sacrifices. Telles ont été, &
sont encore aujourd'hui, la délicatesse
de la pudeur pour les choses qui la
peuvent blesser, les cérémonies nuptiales,
& l'horreur pour les incestes.



Note 4: (retour)  Du progrès des Arts, &c. Tertullien
prouve ce progrès des Arts, & cette multiplication
du genre humain par le témoignage de l'Histoire,
dans son liv. de l'ame, sect. 36. Nous trouvons,
dit-il, dans les histoires les plus anciennes que le
genre humain s'est multiplié peu-à-peu &c. Et plus bas,
le monde entier même se perfectionne tous les jours & pour
la politesse des moeurs, & pour l'invention de plusieurs
choses nécessaires. Ces deux raisons, savoir cette multiplication
& ce progrès, ont fait rejeter à ceux
qui savent l'Histoire, & aux Épicuriens mêmes, l'opinion
d'Aristote, lequel a cru que les hommes ont
été de toute éternité. A l'égard des Épicuriens, en
voici un témoignage que Lucréce nous fournit.
«Si la Terre & les Cieux n'avoient point eu de commencement,
seroit-il possible que les Poëtes
n'eussent rien chanté de plus ancien que la guerre
de Troye et la ruïne de cette Ville; que la mémoire
de tant de grandes actions, que tant de
siécles doivent avoir vûes, fût périe, & qu'il n'en
fût resté aucun monument qui les rendît immortelles?
Je crois donc que l'Univers est nouveau,
& que la Nature ne subsiste que depuis peu de
siécles. De là vient que nous voyons encore quelques
Arts se polir, & quelques autres nouvellement
nez croître de jour en jour. Tantôt l'on a
ajoûté aux navires quantité de piéces & d'instrumens
qui les rendent plus parfaits, tantôt les
joueurs d'instrumens ont inventé des sons mélodieux &c.
Virgile. Ecl. 6. Siléne commença à chanter comment
tous les élemens, & le monde entier dans sa naissance,
avaient été composez de ces principes (c'est-à-dire des atomes.)
Géorg. liv. I. «Jupiter mit fin à l'heureuse
abondance qui régnoit avant son tems, afin que la
nécessité obligeât l'homme à inventer divers Arts,
à chercher le blé dans les sillons, & à tirer des
veines des cailloux le feu qui y est caché. Alors
les fleuves commencèrent à sentir le poids des arbres
creusez & travaillez en forme de navires. Alors
le Pilote étudia le rang des Etoiles, apella les
unes Pleïades, les autres Hyades, quelques autres
Ourse. Alors on trouva l'invention de prendre
les animaux au lacet & à la glu, & d'entourer
les bois avec des chiens. Alors on commença
à jetter des filets dans les rivières & dans
la mer même. Alors on profita de la dureté du
fer, & au lieu qu'auparavant on fendoit le bois
avec des coins, on commença à le couper avec
des scies. Enfin plusieurs autres Arts commencérent
à paroître».
Horace Sat. 3. du liv I. Après avoir réprésenté
les premiers hommes dans leur naissance, comme
assez semblables à des bêtes, fait voir par quels
progrès ils vinrent à un état plus policé & mieux
réglé. Sénèque dans un endroit cité par Lactance
assure que la Philosophie n'est pas encore vieille de
mille ans. Tacite Ann. 3. dit «que les hommes
de la premiére Antiquité ne savoient ce que c'étoit
de loix & d'Empires, & que les loix ne furent
introduites, & les Empires ne se formèrent, qu'après
que l'ambition & la violence eurent succédé
à la modération & à l'honnêteté.»
Ce qui a obligé Aristote à croire & à soutenir l'éternité
du genre humain & par conséquent du Monde,
a été l'absurdité de l'opinion de Platon, qui
disoit, à la vérité, que le Monde avoit eu un commencement,
mais qui prétendoit qu'il avoit été engendré,
& non pas créé. L'un & l'autre de ces
deux Philosophes ont eu raison & ne l'ont pas eu à
divers égards. Platon avoit raison de nier l'éternité
du Monde, mais il se trompoit en disant qu'il
avoit été formé par voye de génération. Aristote
raisonnoit juste, lors qu'il rejettoit cette génération;
mais il raisonnoit mal, lors qu'il concluoit de
l'absurdité de cette doctrine, qu'il faloit donc que
le Monde fût sans commencement. Que l'on prenne
ce que l'un & l'autre ont eu de bon, & l'on
tombera dans l'opinion des Juifs & des Chrétiens.
Il semble néanmoins qu'Aristote n'ait pas été tout
à fait content de son hypothèse. Il en parle fort
souvent d'une maniére à faire voir qu'il étoit fort
irrésolu là-dessus. Dans la préface du second livre
qu'il a fait des Cieux, il dit qu'il n'a pas de démonstration
de ce qu'il avance sur ce sujet, mais une
simple persuasion. Dans le premier livre de ses Topiques
chapitre 9. il met la question de l'éternité
du Monde au rang de celles sur lesquelles on peut
disputer de part & d'autre avec probabilité. Et dans
le 3. liv. de la génération des animaux, il supose
qu'ils ont pu avoir un commencement, & là-dessus
il tâche à découvrir de quelle maniére ils ont pu
avoir été engendrez.



Réponse à
l'objection,
que si Dieu
étoit la cause
de tout, il
seroit l'auteur
du mal.


VIII. Mais ne semble-t-il pas que,
s'il y avoit un Dieu auteur de toutes
choses, & infiniment bon, on ne
verroit pas dans le monde tant de miséres
& tant de désordres? Je répons
qu'il y a de deux sortes de maux, le
mal moral, c'est-à-dire, le crime,
& le mal physique, c'est-à-dire, la misére.
A l'égard du premier, il est
sûr qu'on ne peut l'atribuer à Dieu
sans blesser sa sainteté. Nous avons
dit qu'il est l'auteur de toutes choses,
mais ce n'est que de celles qui subsistent
réellement: & rien n'empêche
que les choses qui subsistent réellement,
n'en produisent d'autres qui ne
sont que de purs accidens & de pures
maniéres d'être, tel qu'est ce qu'il
y a de criminel dans les méchantes
actions: de sorte qu'il n'est pas besoin
de remonter jusqu'à Dieu pour en
trouver la source. Lors qu'il créa
l'Homme & les Intelligences qui sont
au-dessus de l'homme, il leur donna
une liberté qui les rendait capables du
bien & du mal. Mais quoique cette
liberté se puisse déterminer au mal,
elle n'est pas cependant mauvaise en
elle-même. Pour ce qui est du mal
physique qui est proprement ce que
nous apellons douleur, il n'y a aucun
inconvénient à dire qu'il vient de
Dieu; puis qu'il s'en sert ou à corriger
l'Homme, ou à le punir. Et bien
loin que cette espéce de mal répugne
à sa bonté, on peut dire qu'il l'employe
souvent par un principe d'amour
pour les hommes; de la même manière
que les Médecins prescrivent
aux malades des remédes désagréables
au goût, mais nécessaires pour leur
guérison.


Réfutation
de l'opinion
de deux
premiers
principes


IX. Il faut réfuter en passant
l'opinion de ceux qui établissent deux
premiers Principes, l'un bon, & l'autre
mauvais.


I. Deux Principes si oposez ne peuvent
que causer du désordre, & même
une destruction entiére, bien loin
de pouvoir produire quelque chose
d'aussi bien construit, & d'aussi sagement
réglé, qu'est le Monde. II. De
ce qu'il y a un Être bon par soi-même,
il ne s'ensuit pas qu'il y en ait
un absolument & nécessairement mauvais.
La malice est un défaut qui supose
une chose qui existe déjà: or
l'existence est par soi-même quelque
chose de bonL.


Note L: (retour)  De plus il ne faut pas concevoir le mal comme
une chose naturelle, mais comme la dépravation
de l'état naturel des choses. Or, comme nous l'avons
prouvé, un Être qui est nécessairement & par
soi-même, est parfaitement immuable: & quand
il ne le seroit pas, il est toujours évident qu'un
premier Être devenu mauvais, ne le seroit pas nécessairement,
puis qu'il ne le seroit pas de toute
éternité. ADD. DU TRAD.



Que Dieu
gouverne
toutes choses.
x. Preuve.


X: S'il est vrai, comme nous l'avons
établi, que Dieu a créé le Monde,
il n'est pas moins constant, qu'il
le gouverne par sa Providence. Sa
bonté l'y oblige: sa science infinie &
sa toute-puissance lui en donnent les
moyens: l'une lui fait connoître tout
ce qui se fait & tout ce qui se doit
faire: l'autre le rend capable d'exécuter
ce qu'il juge à propos pour conduire
& pour régler l'Univers. Avec
un degré de sagesse & de bonté infiniment
plus petit, les hommes étendent
leurs soins sur leurs enfans, &
avec quelque chose qui n'est en soi-même
ni bonté ni sagesse, mais qui
en réprésenté assez bien les démarches,
les bêtes mêmes savent élever & conserver
leurs petits. Il faut rapeller ici
ce que nous avons dit de certains
mouvemens peu naturels, que l'on
remarque dans le Monde, mais qui
servent bien mieux à sa conservation
que d'autres plus naturels, & plus
simples.


Que Dieu
gouverne
toutes les
choses sublunaires.


XI. La Terre & toutes les choses
sublunaires étant l'ouvrage du Créateur,
aussi bien que le Ciel, & tous
les corps célestes, cette même raison
fait voir combien est mal fondée l'opinion
de ceux, qui reconnoissant une
Providence, la renferment dans l'étendue
des Cieux. Il ne seroit pas même
dificile de prouver, que la Terre
est plus particuliérement que le Ciel,
l'objet des soins de la Providence. Le
cours des Astres est si conforme aux
besoins de l'Homme, qu'on peut dire
qu'ils ont été créez pour lui. Or lequel
est le plus digne des soins de Dieu,
ou la Fin, ou les moyens qui sont destinez
à cette fin?


Que Dieu
gouverne les
natures particuliéres.


Il n'y a pas plus de raison à prétendre,
que Dieu ne conduit que les natures
universelles, & ne touche point
aux Êtres Singuliers. Est-ce qu'il ne
les connnoît pas? C'est ce que quelques-uns
disent, mais si cela est, comment
se connoît-il lui-même? De
plus, nous avons prouvé que la science
de Dieu est nécessairement infinie:
elle s'étend donc à tous les Êtres particuliers.
Or si Dieu les connoit
tous, pourquoi ne les gouverneroit-il
pas tous? Cela paroît encore par ces
fins tant particuliéres, que générales,
que nous avons découvertes dans
chaque partie du Monde. Sans toutes
ces considérations, une seule raison
sufit. C'est que les natures universelles
ne subsistent que dans les Êtres
particuliers. Si donc Dieu abandonne
les Êtres particuliers, il faut aussi
qu'il abandonne le genre; s'il conserve
& gouverne le genre, il faut
de nécessité qu'il conserve & gouverne
les Êtres particuliers.


Preuve
de la
Providence,
par la
conservation
des États


XII. La durée des États & des
Empires est une preuve si forte de la
Providence Divine, que tous les Philosophes
et tous les Historiens en ont
très-bien senti le poids. En général,
par tout où cet ordre, qui soumet un
État à une autorité supérieure, a
été reçu, il y subsiste toujours. En
particulier, on voit que certaines formes
de Gouvernement se maintiennent
en quelque Païs pendant une longue
suite de siécles. Combien de
temps n'a pas duré, par exemple, le
Gouvernement monarchique des Assyriens,
des Egyptiens et des François.
Le Gouvernement Aristocratique
des Vénitiens compte déjà plus
de douze cents ans. Il est vrai que la
Politique a beaucoup contribué à cette
longue durée. Cependant, si l'on
prend garde combien il y a toûjours
eu d'esprits déréglez et turbulens; à
combien de traverses un État est sujet
de la part de ses Voisins, et quelle,
est l'inconstance de toutes les choses
du Monde: on verra qu'il est impossible
qu'une certaine maniére de Gouvernement
subsiste: si long tems, sans
une direction toute particuliére de la
Providence. Cette direction est encore
plus sensible dans la maniére dont
Dieu change la forme des Empires
& les ôte à de certains Peuples pour
les donner à d'autres. Ceux par qui
il opére ces grandes Révolutions, Cyrus,
par exemple, Alexandre, César,
Cingi parmi les Tartares, & Namcaa
dans la Chine, ont tous eu une enchaînure
de succès, que toute la prudence
humaine n'auroit jamais pu leur
procurer; ils ont tous éprouvé un
bonheur dont la grandeur surpassoit
leurs désirs, & dont la durée constante
était fort éloignée du cours ordinaire
des choses du monde, dans lesquelles
on ne voit que mêlange &
qu'inégalité. La ressemblance qu'ont
entr'eux ces événemens mémorables,
& leur concours à une même fin,
c'est-à-dire, à l'établissement d'un
Empire sur les ruïnes d'un autre, ne
peuvent partir d'une cause fortuite &
aveugle. On peut faire plusieurs fois
de suite un coup de dé heureux: mais
si on le fait jusqu'à cent fois, il n'y a
personne qui ne l'atribue d'abord à
quelque adresse cachée.


3. Preuve
par les
miracles.


XIII. Entre toutes les preuves
qui nous convainquent d'une Providence,
il n'en est point de incontestable
que les miracles & les prédictions
dont les Historiens font mention.
Il est vrai qu'on en débite beaucoup
sans fondement. Mais doit-on
rejetter pour cela tout ce qu'on a là-dessus
de bien atesté par des témoins
oculaires, dont le jugement & la bonne
foi sont au-dessus du soupçon? Ce
sont des choses impossibles, dira-t'on;
mais si Dieu peut tout & sait tout,
pourquoi ne feroit-il pas ce qu'il veut,
& ne pourroit-il pas révéler ce qu'il
sait? Si l'on ajoûte que ces actions
miraculeuses violent les loix de la Nature;
je demanderai pourquoi Dieu,
étant l'auteur de ces loix, il n'en seroit
pas le maître; & s'il s'y est tellement
lié, qu'il ne puisse jamais se dispenser
de les suivre? Si l'on dit que
ces choses extraordinaires peuvent
avoir été produites par des Esprits
inférieurs à Dieu, j'y consens: mais
j'en conclus qu'à plus forte raison Dieu
les pouvoit produire lui-même: outre
que, comme dans un Royaume
bien réglé il ne se fait rien d'extraordinaire
que sous le bon plaisir de celui
qui le gouverne, il faut nécessairement
que ces Esprits, à qui on
veut faire honneur de ces grandes
choses, ne les ayant faites que par
l'ordre ou par la permission de leur
Maître.


En particulier
par les
miracles de
Moyse &
de Josué,
que l'on prouve I.
par la durée
de la Religion
Judaïque.


XIV. Que l'on chicane tant
qu'on voudra sur la certitude des histoires
qui nous parlent d'événemens
surnaturels & miraculeux; l'Histoire
de la Religion Judaïque, & des merveilles
qui lui servent de fondement,
est au-dessus de toute exception. Cette
Religion5, quoique privée depuis
long tems de tous apuis humains;
quoi qu'en bute à la raillerie & aux
mépris de toutes les Nations, a subsisté
jusqu'à présent dans tous les endroits du
du Monde où elle s'est répandue.
Toutes les autres Religions, si
vous en exceptez la Chrétienne, qui
n'est autre que la Religion Judaïque
amenée à sa perfection, sont
tombées du même coup qui a renversé
les Empires, dont la puissance leur
servoit d'apui. C'est ce qui est arrivé
à toutes les diférentes branches de
l'ancien Paganisme. Et si le Mahométisme
se maintient encore, ce n'est
qu'à la faveur de l'Autorité souveraine.
Si l'on recherche la cause de cette
impression profonde & inefaçable,
que la Religion Judaïque a faite dans
le coeur de ceux qui la professent,
on n'en trouvera pas d'autre qu'une
Tradition certaine & constante, qui
leur a apris de génération en génération
les miracles que leurs premiers
pères virent faire à Moyse & à Josué
à leur sortie d'Égypte, & à leur entrée
dans le Païs de Canaan. Sans
cela, il n'est pas concevable qu'un
Peuple qui a toujours eu un grand
fonds d'obstination, & un extrême
penchant à la désobéïssance, eût voulu
se charger d'une loi qui l'acabloit
par une multitude rebutante de Cérémonies
& de Rites. Sur-tout6,
la Circoncision est quelque chose de
si douloureux, & qui leur atiroit de
si cruelles railleries de la part des
Étrangers, qu'il n'est pas croyable
qu'entre tant de cérémonies que l'esprit
peut inventer, des hommes sages
eussent pris celle-ci pour en faire
le symbole de leur Religion, s'ils
n'avoient été convaincus que c'étoit
Dieu qui leur en ordonnoit la pratique.


Note 5: (retour)  Cette Religion.... subsiste encore aujourd'hui.
Joséphe dans son premier livre contre Appion nous a
conservé un passage d'Hécatée, où cet Auteur parlant
des Juifs qui étoient avant Alexandre, dit,
«qu'ils étoient si atachez à leurs loix & à leurs
coutumes, que ni le mépris outrageant que leurs
Voisins faisoient d'eux, ni les mauvais traitemens
des Rois de Perse & de leurs Satrapes, ni même
les derniers suplices, ne les pouvoient obliger à
y renoncer. Un autre passage du même Hécatée
porte que du temps d'Alexandre, des Soldats Juifs refusèrent
constamment d'aider à rebâtir le temple de Bélus.
Joséphe dans la Réponse à Appion, liv. 2. conclut
de cette fermeté des Juifs à conserver leurs loix au
milieu de leurs malheurs & de leurs dispersions
& malgré les menaces & les caresses des Rois étrangers,
qu'il faloit bien qu'ils eussent été fermement
persuadez de tout tems que Dieu en étoit
l'Auteur.



Note 6: (retour)  La Circoncision étoit quelque chose de si douloureux,
& qui leur... &c. Philon.



2. Par la
sincérité de
Moyse &
par l'antiquité
de ses
Livres


XV. Les Écrits de Moyse, qui
nous ont conservé la mémoire de tant
de miracles, ont des caractéres de vérité
extrémement vifs & sensibles.
Tous les Juifs qui ont été depuis
ce grand Homme jusqu'à nous, ont
toujours cru très-sincérement, que
Dieu le leur avoit envoyé pour les
conduire & pour établir leur ReligionM.
On ne lui voit ni passion pour
la gloire, ni desir d'établir sa Maison.
S'il fait des fautes, il veut bien les
publier; s'il jouït de l'autorité suprême,
c'est parce qu'il étoit seul capable
de la manier. Mais d'ailleurs il
ne travaille point à l'afermir dans sa
famille, qu'il s'est contenté de confondre
dans la foule des Lévites. Il
laisse à d'autres l'honneur du Sacerdoce
dont il auroit pu s'emparer. On
ne remarque dans ses discours, ni cet
artifice, ni ces maniéres flateuses &
insinuantes, qui sont les couleurs ordinaires
du mensonge; mais une simplicité
inimitable, & une proportion merveilleuse
avec les choses dont il parle.
Joignez à cela qu'aucun autre livre
ne peut disputer aux siens l'avantage
de l'antiquité. Les Grecs mêmes,
de qui les autres Peuples ont tiré ce
qu'ils ont d'érudition, avouent qu'ils
ont reçu d'ailleurs7 l'invention de
l'écriture. Et il est certain que le
nom de leurs lettres, leur rang, &
la figure qu'elles eurent dans les commencemens;
ne sont autres que le
nom, le rang, & la figure des lettres
Syriaques & Hébraïques.8 Les
loix mêmes les plus anciennes des
Athéniens, sur lesquelles celles des
Romains furent ensuite formées,
viennent manifestement des loix de
Moyse.


Note M: (retour)  Mais comment eût-il obtenu créance dans
l'esprit des premiers Israëlites, si Dieu n'eût véritablement
signalé sa Mission par tous ces prodiges
qu'il a laissez par écrit? Certes il n'étoit pas possible
qu'il jouât tout un grand Peuple. Mais quand
il l'eût pu, il ne l'auroit pas fait. On le voit très-éloigné
de tout ce qui peut porter un homme à la
fourbe & à l'imposture. ADD. DU TRAD.



Note 7: (retour)  L'invention de l'Écriture, Hérodote dans sa
Terpsichore dit que «les Ioniens ayant apris des
«Phéniciens l'usage des lettres, l'avoient retenu,
quoi qu'avec quelques changemens; que c'est à
cause de cela que les lettres Gréques sont nommées
Phéniciennes.» En éfet Timon & Plutarque
les apellent ainsi. Ce dernier dit aussi qu'Alpha
signifie un boeuf dans la langue Phénicienne, ce qui
est vrai. Eupoléme dans son livre des Rois de Judée,
dit «que Moyse a été le premier de tous les
Sages, & que ce fut lui qui enseigna aux Juifs
l'invention des lettres, laquelle passa ensuite de
ce peuple aux Phéniciens»; & il est vrai que le
plus ancien Hébreu étoit le même ou presque le
même que le Phénicien. Il prononçoit, dit Lucien,
certains mots inconnus tels que seroient des mots Hébreux
ou Phéniciens. Chérilus dans les Vers qu'il a fait des
SolymesN dont il posoit la demeure auprès d'un
lac, qui est à ce que je crois le lac Asphaltite ou
la mer morte, dit qu'ils parloient Phénicien. Cela
se recueille aussi de cette scéne de Plaute qui est en
langue Punique. Non seulement la langue des anciens
Israëlites étoit la même que celle des Phéniciens,
mais ils se servoient aussi des mêmes lettres,
comme l'ont prouvé Joseph Sealiger, & Gérard
Vossius.



Note N: (retour)  Rochart Liv. I. des Colonies des Phéniciens, Ch.
6. fait voir que Josephe s'est trompé; & que ces
Solymes dont Chérilus parle ne sont pas un peuple
de Judée; mais de l'Asie Mineure dans le voisinage
de la Lycie.



Note 8: (retour)  Les lois mêmes les plus anciennes des Athéniens
&c. Telle est la loi touchant le voleur de nuit, &
celle qui ordonnoit qu'un homme venant à mourir sans
enfans, son plus proche parent épouseroit sa veuve. Sopater,
Térence, & Donat, font voir que c'étoit
là une loi des Athéniens. Ces Peuples avoient aussi
pris de la fête des Tabernacles la coutume de porter
des rameaux dans une de leurs solemnitez. A l'imitation
du souverain Sacrificateur des Juifs, leur
Pontife étoit obligé par les loix d'épouser une fille
vierge & citoyenne. Enfin la loi qui ordonnoit
parmi eux que lorsque deux ou plusieurs soeurs viendroient
à mourir sans enfans ou sans frères, les parens
du côté du père seroient héritiers, venoit aussi des Hébreux.



3. Par les
témoignages
des Auteurs
étrangers.


XVI. Outre cela, on trouve
dans les Écrits de plusieurs Auteurs
Païens, beaucoup de choses conformes
à celles que Moyse nous aprend,
& qui ne pouvant être regardées que
comme les restes d'une Tradition très-ancienne
& très-universelle, sont fort
propres à confirmer ce que cet Auteur
a écrit. Ce qu'il nous dit de
l'origine du Monde se trouve en substance,
quoi qu'un peu déguisé,9
dans les plus vieilles histoires des Phéniciens,
queP Sanchionation avoit
compilées, & g Philon de Biblos
a traduites.10 On en voyoit
aussi quelques traces parmi les Indiens,
au raport de Mégasthénes &
de Strabon;11 & parmi les Égyptiens,
selon le témoignage de Laërce
& de Diodore de Sicile. Entre les
Grecs,h
Linus,
12
Hésiodei,
& beaucoup d'autres, ont
parlé du Chaos, que quelques-uns
ont réprésenté comme un grand
oeufR. Ils n'ont pas ignoré non plus,
ni la création des animaux, ni celle
de l'Homme; ils ont su qu'il a été
formé à l'image de Dieu, & qu'il
reçut de son Créateur l'empire sur les
animaux.13 Ovide, qui avoit
pris tout cela des Grecs, l'énonce
dans ses Métamorphoses d'une maniére
fort aprochante des expressions de
Moyse.14 Épicharme
j & les
Platoniciens ont dit, que toutes choses
avoient été faites par la parole de
Dieu. C'est ce qu'on voit aussi dans
l'ancien Auteur des15 Vers ausquels
on a donné le nom d'Orphiques
[δόχημα. και όχημα.]
non qu'ils fussent d'Orphée, mais
parce qu'ils en contenoient les leçons
& la doctrine. La lumiére du Soleil,16
selon Empédoclek,
ne vient pas originairement de lui: il
n'en est que le dépositaire, ou, comme
a parlé un des Docteurs de l'ancienne
Eglise, le réceptacle & le véhicule.l
Aratus & Catullem ont
placé au-dessus des Astres le séjour de
la Divinité,n Homére y a conçu
une lumiére éternelle. Thaléso,
instruit dans la discipline des Phéniciens,
de qui il étoit descendu, a enseigné
que Dieu est le plus ancien de
tous les Êtres comme n'ayant été
produit par aucun autre, que le Monde
n'est si Beau que parce qu'il est
l'ouvrage de Dieu, & que les ténèbres
ont précédé la lumiére. Ce dernier
point, qui se trouve aussi17
dans les vers Orphiques, & dans Hésiode,
nous aprend pourquoi18
plusieurs Nations, qui retenoient inviolablement
les vieilles coutumes,
mesuroient plutôt le tems par les nuits
que par les jours. Anaxagore a reconnu
que toutes les parties du Monde
ont été arrangées par une Intelligence
suprême.19 Aratus dit que les
Etoiles ont été créées de Dieu.20 Virgile
marchant sur les traces des Philosophes
Grecs, parle d'un Esprit universel
répandu dans tout l'Univers, & qui
est le Principe de la vie & du mouvement21.
Hésiode, Homére,22
& Callimaque, ont assuré que l'Homme
avoit été formé de boue.23
Maxime de Tyr avance que toutes
les Nations s'accordent à reconnoître
un seul Dieu auteur & maître du
Monde. On peut dire aussi qu'elles
ne se sont pas moins rencontrées, à
reconnoître dans un septième jour
quelque chose de plus que dans les
autres: ce qui est un monument très-sensible
de la création du Monde en
six jours. Pour les Hébreux, cela
est clair. A l'égard des Grecs, &
des Latins,24 nous l'aprenons de
Joseph, de Philon, de Tibulle, de
Clément Alexandrin, & de Lucien.
Selon le raport de Philostrate de25
Dion Cassius, & de Justin Martyr,
les Indiens & les Celtes, anciens Peuples
de l'Allemagne, de la Bretagne
& de la Gaule, ont divisé le tems en
semaines: ce qui prouve qu'ils conservoient
la mémoire du repos qui suivit
la Création. Et cela paroît aussi
par les noms que ces peuples donnoient
aux jours de la semaine.








Note 9: (retour)  Dans les plus vieilles histoires des Phéniciens que
Sanchoniaton avoit compilées & que Philon de Biblos a
traduites. Voici un fragment de cet ancien Auteur
qu'Eusebe a garanti de l'oubli en le citant dans sa
Préparation Évangélique liv. 1. ch. 10. «La Théologie
des Phéniciens établit pour premier principe
du Monde un air ténébreux & spiritueux ou un
soufle, un vent d'un air ténébreux & un Chaos envelopé
d'obscurité: Que ces deux principes occupoient
un espace infini, & que pendant un fort
long tems, il ne furent séparez par aucune borne:
mais qu'enfin l'Esprit étant devenu amoureux
de ces principes qui lui apartenoient, il s'étoit
mêlé avec eux: Que cette conjonction avoit
été apellée desir ou amour: Que ce fut de là que
naquirent toutes choses: Que pour l'Esprit il
étoit sans commencement, & n'avoit été produit
par aucune cause: Que la premiére chose
qui provint de son union avec ces principes, fut
Mot, par où quelques-uns entendent du limon,
d'autres une putréfaction qui naît d'un mélange
d'eau avec quelque autre substance: Que ce Mot
avoit été la semence de toutes les Créatures, &
la matiére dont elles ont été formées...... Que
les Astres étoient dans ce limon comme dans un
oeuf, & que ce limon qui renfermoit le Soleil,
la Lune, les Étoiles, & Oles grans Astres, fut
ensuite illuminé.
Tout le Monde voit le raport qu'a cette doctrine
avec celle de Moyse. Dans l'une & dans l'autre on
voit, I. une matiére informe & ténébreuse que
Moyse appelle תהזם Tehom, abîme תחו & בהן
Tohou & Bohou, terre sans forme & vuide; eaux
& que Sanchoniaton nomme Chaos, avant qu'elle ait reçu
du mouvement, & Mot, après qu'elle en eut reçu.
On y voit, II. l'Esprit, auteur du mouvement, &
qui tire de cette matiére tous les Êtres qui devoient
composer l'Univers. III. On y voit même son action
représentée par une même image, qui est celle
d'une colombe qui couve un oeuf: car c'est là la
force du mot מרהפת Merachépheth, que nous
avons traduit, se mouvoir, comme l'a remarqué le
Rabbin Salomon Jarchi. Or Sanchoniaton dit que
les Astres étoient dans le limon comme dans un
oeuf. C'est à cela que se raportent les passages
suivans. Macrobe Saturnal. liv. 7. ch. 16. dit qu'un
oeuf est un bel emblême du Monde. Les Vers Orphiques
enseignent que le principe de la génération
de toutes choses a été un oeuf, & dans Arnobe
les Dieux Syriens, qui ne sont autre chose que les
Astres, sont dits être nez d'oeufs. IV. Enfin on voit
dans l'Auteur Phénicien aussi bien que dans Moyse,
que la lumiére a précédé le Soleil. Dans la
suite de ce fragment, il est parlé de βάαν Bâan & de
κολπία Kolpia. Le premier est le בהן, Bohou que
nous avons traduit, vuide; le second, par lequel
Sanchoniaton entend le vent, est visiblement כדפיח
Kol pi jah, la voix de la bouche de Dieu.
Zenon qui étoit de Cittium, ville de Cypre &
Colonie des Phéniciens, disoit, au raport du Scholiaste
d'Apollonius, «que ce Chaos dont a parlé
Hésiode, étoit de l'eau; & que cette eau venant
à s'abaisser, il s'étoit produit une espéce de limon
lequel s'épaississant devint ce que nous apellons
la terre». Numénius, allégué par Porphyre,
cite expressément Moyse, dans ces paroles, le Prophète
a dit que l'Esprit de Dieu ένεφέρετο, étoit porté
sur les eaux.
La séparation de la terre & des eaux se trouve
aussi dans Phérécydes, qui l'avoit apris des Syriens,
& dans Anaximander, qui dit que la Mer est un
reste de l'humidité originelle de l'Univers. Linus & Anaxagore
ont enseigné qu'au commencement tout étoit
mêlé et confus, mais que l'Esprit a tout arrangé. Ce
qu'ils tiroient des Phéniciens, qui dès la premiére
Antiquité ont eu commerce avec les Grecs. Linus
même étoit Phénicien d'origine. Orphée, qui a
puisé des mêmes sources, dit dans un passage cité
par Athénagore, que le limon a été fait d'eau. Outre
cela, il a parlé du Chaos comme d'un grand oeuf,
qui venant à se crever, s'est partagé en deux parties
qui sont le ciel & la terre. On trouve aussi dans un
passage de cet ancien Auteur, cité par Timothée
le Chronologue, & les premiéres ténèbres, & la premiére
illumination de l'Univers.



Note O: (retour)  Après avoir nommé le Soleil, la Lune & les
Étoiles qu'entend-il par les grans Astres? Peut-être
les Étoiles de la premiére grandeur.



Note P: (retour)  Sanchoniaton de Betyte est le plus ancien &
le plus fameux des Historiens Phéniciens. Suidas
assure qu'il a vécu quelque tems après la guerre de
Troye: & s'il est vrai que son ouvrage ait été adressé
à Abibal Roi de Phénicie, pére d'Hiram,
allié de Salomon, il faut qu'il ait vécu du tems de
David.
M. de Saint Jore (Richard Simon) Bibliot. Crit.
t. I. dit qu'il paroît que l'histoire attribuée à Sanchoniaton
a été supposée, vers le tems de Porphyre,
en faveur du Paganisme. Voyez ce qu'il dit
p. 131. & suiv. TRAD. DE PAR.



Note g: (retour)  Philon de Biblos, qui avoit traduit son ouvrage
de Phénicien en Hébreu, étoit un Grammairien
qui vivoit, dit-on, sous l'Empereur Adrien;
nous n'avons plus l'original ni la traduction.
Voyez-en des fragmens dans Euseb. Prep. Ev. Le
même.



Note 10: (retour)  On en voyoit quelques traces parmi les Indiens,
au raport de Mégasthénes. Voici le passage, tiré du
liv. 15. de Strabon. «Les indiens ont en beaucoup
de choses les mêmes opinions que les Grecs. Ils
croyent, par ex. que le Monde a eu un commencement,
& qu'il doit finir un jour: que
Dieu qui en est l'auteur, & qui le gouverne, se
trouve dans toutes ses parties: que toutes choses
ont chacune en particulier des principes diférens;
mais que le principe général dont tout le Monde
a été formé, c'est l'eau.» On voit aussi dans
Clément Alexandrin, liv. I. des Stromates un passage
de Mégasthénes, qui témoigne que les Brachmanes,
Philosophes Indiens, ont cru ce que les
plus anciennes traditions enseignent touchant la
Nature.



Note 11: (retour)   Et parmi les Égyptiens. Laërce dans sa préface;
«Ils tiennent (ce sont les Égyptiens) que le
Monde dans sa naissance a été  Q une masse confuse:
que les Élémens ont été tirez de cette masse
par voye de séparation: que les animaux en ont
été formez... que le Monde périra, de même
qu'il a commencé d'être.»



Note Q: (retour)  Voici comme Diodore de Sicile explique leur
opinion. «Ils disent que lors que l'Univers commença
d'exister, le Ciel & la Terre n'avoient
qu'une même face, & étoient mêlez l'un avec
l'autre: Qu'ensuite l'air ayant reçu un mouvement
perpétuel, ce qu'il y avoit de parties de
feu s'élévérent au-dessus des autres, pour composer
les Astres: & les parties bourbeuses &
épaisses s'affaissérent & s'amassérent dans un même
lieu, avec les parties humides: Que les unes
& les autres ayant aussi reçu un mouvement continuel,
les plus humides s'étoient séparées des
plus grossiéres & des plus solides; celles-là pour
composer la Mer, & celles-ci, la Terre: Que la
Terre qui étoit d'abord fort molle, s'épaissit peu
à peu par la chaleur du Soleil: Que sa surface
ayant commencé à fermenter par cette chaleur,
il s'y étoit formé de petites élevures qui contenoient
une certaine pourriture, environnée d'une
espéce de membrane ou de peau fort déliée;
ce qui arrive encore aujourd'hui dans des lieux
humides & marécageux, lors que le Soleil vient
à les échaufer tout d'un coup. Que cette petite
pourriture étant devenue un Fétus, ou une ébauche
d'animal, tous ces Fétus tirérent leur nourriture
d'un brouillard qui de nuit se répandoit
autour d'eux, & que de jour la chaleur du Soleil
leur donnoit une juste consistence: Qu'ayant aquis
toutes leurs parties dans une forme convenable,
& le Soleil ayant brulé & dissipé ces
peaux où ils étoient enfermez, toutes les espéces
d'animaux vinrent enfin à paroître: Que
ceux qui avoient eu en partage plus de degrez
de chaleur, s'élevérent dans l'air, les plus terrestres
demeurérent sur la Terre, & les plus humides
eurent l'eau pour leur demeure: Que la
Terre se durcissant tous les jours de plus en plus
par la chaleur & par les vents, étoit devenue
incapable de produire les animaux de la maniére
qui vient d'être décrite; & qu'à cette voye de
génération succéda celle que nous voyons aujourd'hui.....
Qu'il ne faut pas être surpris de cette
force que la Terre a eu de produire les animaux:
Qu'on en voit un exemple dans la Thébaïde [province d'Égypte],
où dans le tems que le Nil est le plus
débordé, le Soleil échaufant tout d'un coup la
terre qui a été humectée & détrempée par ce
debordement, il s'engendre sur sa surface une
pourriture, de laquelle naît une multitude incroyable
de rats & de souris: Qu'à plus forte
raison cela a pu arriver dans le commencement,
puis qu'alors la Terre, qui étoit plus molle, &
l'air qui avoit une autre température, étoient
dans une disposition plus prochaine à produire
des animaux». Macrobe, Saturnal. liv. VII. raporte
en abrégé cet article de la Théol. Égyptienne
touchant la génération des animaux.
Tout cela, si vous y joignez l'Esprit, ressemble
assez à la doctrine de Moyse, & à la Tradition des
Phéniciens. La plûpart des Philosophes Grecs ne
regardant qu'à la matiére, n'ont point parlé de la
cause qui lui a donné le mouvement & la forme.
Aristote, qui a senti ce défaut l'a prétendu éviter
en disant qu'il faloit, outre la matiére, concevoir
une cause qui ait agi sur elle, & que cette cause
est la Nature. Mais Thalès, Anaxagore, & Platon
ont mieux rencontré lors qu'ils ont dit que cette
cause est Νας, c'est-à-dire une Intelligence, un Esprit.



Note h: (retour)  Linus étoit un Poëte Grec qui vivoit avant
Homere, selon quelques-uns: on le fait inventeur
des rithmes & des airs; il ne nous reste rien de lui.
TRAD. DE PAR.



Note 12: (retour)  Hésiode & beaucoup d'autres. Ces autres sont
l'Auteur de certains Hymnes, & du Poëme des
Argonautes, que l'on a cru être Orphée; Épicharme,
le plus ancien des Poëtes Comiques,& Aristophane,
dans la Comédie qui a pour titre, les
oiseaux, & dont Lucien & Suidas nous ont conservé
le passage qui fait à ce sujet. Dans tous ces
Auteurs on voit un Chaos, matiére informe, &
principe de toutes choses: une cause qui agit sur ce
Chaos, qu'ils apellent Amour, & qui séparant toutes
les diférentes parties du Chaos, a produit le
Ciel, la Terre, la Mer, les Hommes &c. Sur quoi
il faut remarquer I. qu'Hésiode étant né proche de
Thèbes, ville qui a été bâtie par Cadmus Phénicien,
il en a pu tirer ce qu'il dit là-dessus, & qui
est si conforme à ce que nous venons de voir de la
tradition des Phéniciens. II. Que les Phéniciens
ayant eu de tout tems commerce avec les Ioniens,
qui ont été les premiers habitans de l'Attique, ont
pu leur porter la connoissance de leurs dogmes,
aussi bien que leurs marchandises.



Note i: (retour)  Hesiode autre Poëte, né a Ascre en Beocie,
que quelques-uns mettent avant Homere, & d'autres
plus probablement un siécle après ou environ.
Les ouvrages qui nous restent de lui sont simples
pour le stile, mais grands pour les pensées morales.
Sa Theogonie ou Génération des Dieux est la
Théologie des Païens. Son ouvrage intitulé les
Oeuvres & les Jours, est plein de belles pensées.
TRAD. DE PAR.



Note R: (retour)  Aparemment à cause de la métaphore que
Moyse employe pour réprésenter l'action de l'esprit
de Dieu, & qu'il tire de l'action d'une poule qui
fait éclorre ses oeufs en les couvant. ADD. DU TRAD.



Note 13: (retour)  Ovide.... l'énonce dans ses Métamorphoses &c.
Le passage est très-beau, Grotius l'a raporté tout
entier. Comme il est un peu long, je n'en donnerai
qu'un abrégé. Ovide, après avoir décrit le
Chaos d'une maniére fort ingénieuse, représente
le partage que Dieu fait de toutes ses parties confuses
& mêlées. Il dit qu'il en tira les Élémens,
à chacun desquels il marqua sa place: Qu'il arrondit
la Terre, l'environna de Mers, & qu'il la coupa
de riviéres, & de lacs: Qu'il étendit les campagnes,
abaissa les valons, éleva les montagnes, &
orna les bois de feuillage. Il parle ensuite des cinq
Zones & célestes & terrestres, des brouillards, des
nues, des orages, dont il dit que Dieu établit le
siége dans les airs, ou il assigna de même à chacun
des vents leur quartier. Plus haut il nous fait
voir l'Æther, ou l'air pur, & dégagé de parties
terrestres; & plus haut encore le Ciel & les Astres,
qu'il représente, aussi bien que les Dieux, comme
les habitans du Ciel. Il parle en général des diférentes
espéces d'animaux, & de leurs demeures.
«Il leur manquoit un Maître, ajoûte-t-il; l'Homme
naquit pour posséder ce beau rang. Japétus
mêlant avec de l'eau le limon tout nouvellement
séparé de l'Æther, le forma à l'image des
Dieux maîtres & directeurs de tout l'Univers. Et
au lieu que les autres animaux sont panchez vers
la terre, il donna à l'Homme une tête droite,
élevée, & capable de porter les yeux vers le Ciel.»
Eurysus Pythagoricien dit «que celui qui a formé
l'Homme étant souverainement bon & bien
faisant, a bien voulu se prendre lui-même pour
patron de cet ouvrage.» Horace, Virgile, & Juvénal
ont représenté nôtre ame comme descendue
du Ciel, & faisant même partie des Êtres célestes.
Cicéron, & Hipparchus cité par Pline liv. II. ont
donné à l'ame une espéce de parentage avec les
Étoiles.



Note 14: (retour)  Épicharme &c. La Raison des hommes, dit ce
Poëte, est née de la Raison de Dieu. Amélius Platonicien
cité par Eusébe Prépar. lib. XI. «Cette Raison
par qui subsistent toutes les choses qui ont
été faites, est assurément cette Parole dont un
certain Auteur Barbare dit, qu'elle étoit avec Dieu
quand il créoit le Monde, & même avant qu'il
le créât: que tout a été fait par elle: & que
tout Être vivant & animé, vit & subsiste par
elle.» Cet Auteur Barbare est S. Jean, qui vivoit
un peu avant ce Philosophe. Chalcidius, dans
son commentaire sur le Timée de Platon, parlant
de Moyse: «Il est clair, dit-il, qu'il jugeoit bien
que la Sagesse divine avoit présidé à la creation
du Ciel & de la Terre, & qu'en un mot elle est
le premier Principe de tout l'Univers.» Zénon
& ses Sectateurs ont aussi le même dogme. Tertull.
contre les Gent.



Note j: (retour)  Épicharme de Sicile, Poëte comique &
Philosophe, que quelques-uns font inventeur de la
Comédie: il avoit écrit sur la Nature & sur la
Medecine, ces ouvrages sont perdus. TRAD. DE PAR.



Note 15: (retour)  Les vers Orphiques. «J'en prens à témoin
cette premiére parole que le Pére de l'Univers
prononça lors que par ses ordres il fonda le
Monde entier.» Et ailleurs, «Tourne tous tes
regards, & dirige tous les mouvemens de ton
coeur vers la Raison divine. Jette les yeux sur
le Créateur du Monde. Lui seul est éternel,
lui seul a créé toutes choses; lui seul présent à
toutes les parties de la vaste machine du Monde,
les agite & les remue. Aucun homme ne
le voit,& il voit seul tous les hommes». Ces
deux passages se trouvent dans Justin Martyr, liv.
de la Monarchie, dans Clément Alexandrin,
Stromat. liv. v. & dans Eusébe, Prépar. Evang.
liv. XIII.



Note 16: (retour)  Selon Empédocle. «Ce Philosophe disoit
que la premiére chose qui fut séparée du Chaos,
fut l'Æther: Qu'ensuite le Feu en fut tiré, &
enfin la Terre: Que la Terre étant venue à se
resserrer par l'impétuosité même du mouvement
de ses parties, l'Eau en étoit sortie, comme par
bouillons: Que l'Air s'étoit dégagé de dedans
l'eau à-peu-près comme les exhalaisons sortent
de la terre: Que pour ce qui est de l'Æther,
& du Feu, le premier avoit produit le Ciel, & le
second, le soleil.» Plut. liv. 2. ch. 6. Il disoit
aussi qu'il y avoit deux Soleils, l'un, original, & l'autre
qui a été formé sur le premier, & c'est celui que
nous voyons.



Note k: (retour)  Empedocle d'Agrigente, disciple de Pythagore
& de Parménide, avoit écrit sur la Physique,
& une Relation de l'expedition de Xerxès. TRAD.
DE. PAR.



Note l: (retour)  Aratus, c'est ce Poëte Grec dont Cicéron
encore jeune, avoit traduit les Phenomenes.
TRAD. DE. PAR.



Note m: (retour)  Catulle Poëte Latin, de Vérone, mort à
Rome à l'âge de 30. ans, 44. ans avant J.C. Le même



Note n: (retour)  Homere le meilleur des Poëtes Grecs, & le
desespoir de tous ceux qui voudraient l'imiter, vivoit,
à ce que l'on croit, plus de 900. ans avant J.
C. Il y en a qui le font contemporain de Salomon.
Le même.



Note o: (retour)  C'est le premier de ceux qu'on nomma les
sept Sages de la Grèce. Il naquit vers l'an 115.
de Rome, & mourut vers l'an 209. âgé de 92.
ans; étant jeune sa mere, dit-on, le pressa de se
marier: il répondit, il n'est pas encore tems; sollicité
de nouveau dans un âge avancé, il dit, il n'est plus
temps. Le même.



Note 17: (retour)  Dans les vers Orphiques &c. Je chanterai la
Nuit, Mere des Dieux & des hommes.



Note 18:
 (retour)  Plusieurs Nations qui retenoient &c. Nicolas
de Damas le dit des
SNumides: Tacite, des
Anciens Allemans: César, des Gaulois: & Pline,
des TDruïdes, en particulier: Aulu-Gelle des Athéniens.
Les Bohémiens & les Polonois ont encore
aujourd'hui cette coutume.



Note S: (retour)  Anciens peuples d'Afrique.



Note T: (retour)  Prêtres & Philosophes des Gaules.



Note 19: (retour)  Aratus dit que les Etoiles &c. «Commençons
par Jupiter, & ne nous lassons jamais
de parler de lui. Toutes les parties du Monde
ressentent les éfets de sa présence. Nous jouissons
même de lui, & c'est de lui que nous tirons nôtre
origine. C'est aussi lui qui a ataché les Astres au
Ciel dans l'ordre où nous les y voyons, afin
qu'ils nous montrassent en quelle saison chaque
chose se doit faire, & que tout naquît selon de
certaines loix.» Ces mots, & c'est de lui que nous
tirons nôtre origine, ont été citez pat St. Paul Act.
XVII. 28. Chalcidius, dans son Comment. sur le
Timée de Platon. «L'opinion des Hébreux s'acorde
avec ce que je viens de dire. Ils enseignent
que Dieu qui a arrangé & orné l'Univers, a donné
charge au Soleil de dominer sur le jour, & à
la Lune, d'avoir soin de la nuit: qu'il a établi
les Etoiles pour déterminer les tems, pour marquer
les années, & pour faire connoître d'avance
la fertilité ou la stérilité de la terre.»



Note 20: (retour)  Virgile parle d'un Esprit &c. Georgiques liv. IV.
«Quelques-uns faisant réflexion sur cette adresse
& sur cette prudence qui paroissent par tant de
marques dans les mouches à miel, ont dit qu'il
y avoit en elles une portion de l'Intelligence divine:
qu'en éfet, Dieu est comme répandu dans
toutes les parties de la Terre & de la Mer, aussi
bien que dans les Cieux; & que c'est de lui que
l'homme & tous les animaux puisent en naissant
cet Esprit subtil & délié qui les anime.»



Note 21: (retour)  Hésiode. Il commanda à Vulcain, dit ce
Poëte, de mêler de l'eau avec de la terre, & de donner
à ce composé une voix humaine. Euripide. «Souffrez
que les morts rentrent dans le sein de la
Terre. Chaque chose retourne à la source dont
elle est sortie. L'Esprit retourne au Ciel, &
le corps rentre dans la Terre. Ce dernier ne
nous est pas donné en possession perpétuelle:
il ne nous est que prêté. Et si, peu après, la
Terre le reprend, elle ne reprend que ce qui lui
apartient, puis que c'est elle qui l'a nourri.»
Tout cela a un raport évident avec Gen. III. 9.
& Eccles. XII. 7.



Note 22: (retour)  Et Callimaque. Il appelle l'Homme, la boue
de Prométhée. Démocrite, Épicure, Juvénal, &
Martial, ont aussi parlé de cette boue dont l'homme
a été formé.



Note 23: (retour)  Maxime de Tyr. &c. Dissertat. I. Au milieu
de tant d'opinions diférentes, qui se combattent
les unes les autres, on en voit une constante
& universelle; que Dieu est & le Roi
& le Pére de toutes choses; qu'il y a plusieurs
Dieux, qui sont fils du Dieu souverain, & qui
ont part à la conduite de l'Univers. Le Grec,
le Barbare; ceux qui habitent près de la mer,
& ceux qui en sont éloignez, le Sage & l'Idiot,
parlent tous là-dessus le même langage. Antisthéne,
Sophocle, & Varron, reconnoissent aussi un
seul Dieu souverain.



Note 24: (retour)  Nous l'aprenons de Joséphe, de Philon &c. Jos.
Rép. à Appion, liv. II. dit qu'il n'y a aucune ville,
soit Gréque soit Barbare, où ne soit parvenue la
coutume de célébrer le septième jour, de même que le font
les Juifs. Philon. Le septième jour est un jour de fête, non
pour une seule ville, ou pour un seul païs, mais pour
tous les peuples du monde. Clément Alexandrin cite
là-dessus Hésiode, Homére, & Callimaque.



Note 25: (retour)  Dion Cassius. Il témoigne «que la coutume
de compter le tems par une révolution, de
sept jours est venue des Egyptiens, & que d'eux
elle s'est répandue parmi tous les autres Peuples.»



Les Egyptiens tenoient que la vie
des premiers hommes avoit été d'une
grande simplicité,26 & que l'usage
des vétemens leur étoit inconnu.
L'âge d'or si vanté par les Poëtes, &
que Strabon témoigne27 avoir été
connu des Indiens, n'est autre chose
que cet heureux tems qui a précédé
la chûte du premier homme.p
Maimonides remarque que28 l'histoire
d'Adam, d'Eve, de l'Arbre,
& du Serpent, faisoit de son tems
un des articles de la Tradition des Indiens
Idolâtres, des habitans du Pegu,
& des Calaminsames. Ferdinand de
Mendès, & quelques autres de ce siécle,
raportent que le nom d'Adam n'est
pas inconnu aux Brachmanes: & que
les Siamois comptent aujourd'hui29
six mille ans, depuis la création du
Monde. La longue vie des Patriarches
se trouve dans l'histoire queq Bérose30
a faite de la Chaldée, dans
celle d'Égypte par Manéthonr,
dans celle des Phéniciens composée
par Hiroms, & enfin dans l'Histoire
Grecque d'Hestiæus, d'Hécatée,
d'Hellanicus, & dans les Poësies
d'Hesiode. Ce qui peut rendre cette
vérité moins incroyable, c'est que des
Auteurs de plusieurs païs, entre autrest
Pausanias31 Philostrateu
& Pline raportent qu'en quelques
sépulcres on a trouvé des corpsY
d'une grandeur beaucoup au dessus de
l'ordinaire.32 Catulle, & avant lui
plusieurs Auteurs Grecs, disent qu'avant
que la corruption du genre humain
fût montée à l'excès, Dieu33
& les Intelligences par lesquelles il
exécute ses ordres, n'ayant pas encore
rompu tout commerce avec les
hommes, communiquoient quelquefois
avec eux par des aparitions. La
vie brutale des Géans raportée par
Moyse se lit aussi34 dans presque
tous les Auteurs Grecs, & dans quelques
Auteurs Latins.




Note 26: (retour)  Et que l'usage des vêtements &c. Diodore de
Sic. raportant l'opinion des Egyptiens sur cela,
ditU «que les premiers hommes menoient une
vie fort incommode & fort dure, parce qu'on
n'avoit encore inventé aucune des choses utiles
à la vie: qu'ils n'avoient ni habits, ni maisons,
ni feu & que leur manger étoit très-grossier.
Dicéarque, Philosophe Péripatéticien,
cité par Varron & par Porphyre, dit «que les
premiers hommes étant bien plus près des Dieux
que nous étoient d'un très-bon naturel», et vivoient
dans l'innocence; & que de là est venu le
nom d'âge d'or, qu'on a donné aux premiers
siècles.



Note U: (retour)  Ce témoignage joint à celui qui suit forme une
description assez bizarre des premiers hommes, l'un
les réprésente menant une vie fort misérable, & l'autre,
fort sainte. Ainsi il pourroit sembler qu'ils
ne sont pas au but de l'Auteur. Ils y sont pourtant,
aujourd'hui; que le lait, le vin & le miel couloient
de source de même que l'eau: mais que cette
délicieuse abondance ayant rendu les hommes
fiers & insolens, Dieu qui ne le put souffrir
leur ôta tous ces biens, & établit un autre genre
de vie, pénible & laborieux.»




Note 27: (retour)  Avoir été connu des Indiens. Strabon, liv.
xv. fait dire à Calanus l'Indien, «qu'autrefois la
farine étoit aussi commune que la poussiére l'est autant
le premier, pour ce qui est de la simplicité
de la vie de nos premiers Péres, l'autre, pour l'innocence
de leurs moeurs. Le 3. passage qui est
directement contraire au 1. peut néanmoins avoir
lieu ici, en ce qu'il représente assez bien cette vie
toute simple, & toute naturelle de l'homme avant
qu'il tombât dans la révolte.





Note p: (retour)  Le Rabin Maimonides étoit très savant,
quelques Juifs l'appellent la lumière d'Israel, à
cause de sa science; il étoit né à Cordoue en Espagne
l'an de J.C. 1135. & mourut âgé de plus
de 70 ans. TRAD. DE PAR.



Note 28: (retour)  L'Histoire d'Adam, d'Eve, du Serpent, &c.
Chalcidius sur le Timée de Platon: selon Moyse
Dieu défendit aux premiers hommes de manger de certains
fruits, qui leur pouvoient donner la Connoissance du bien
& du mal. Et ailleurs; «C'est à cela que se raporte
ce que les Hébreux dirent; que Dieu avoit
donné à l'Homme une ame raisonnable par une
inspiration céleste, & aux bêtes, une ame destituée
de raison, se contentant de commander
à la Terre de les produire de son sein; que de
ce nombre fut ce serpent, qui par ses suggestions
engagea dans le crime ces prémices de tous les
hommes.» Dans les plus anciennes céremonies
des Grecs on crioit Eva, & en même tems on
montroit un serpent.



Note 29: (retour)  Six mille ans depuis la création. Selon le raport
de Simplicius, Callisthéne envoya à Aristote des
Observations Astronomiques qu'il avoit recueillies
à Babylone, & qui remontoient jusqu'à 1903 ans,
ce qui est à-peu-près le tems qui pouvoit s'être
écoulé depuis le Deluge jusqu'à Callisthéne.



Note q: (retour)  Berose est le premier Écrivain de l'histoire
des Chaldéens; il fleurissoit sous Ptolémée Philadelphe,
Roi d'Égypte. Nous n'avons plus son
Histoire, car celle d'Annius de Viterbe est supposée.
Joseph, dans ses l. contre Appion, nous a conservé
des Fragmens considérables du véritable Berose.
TRAD. DE PAR.



Note 30: (retour)  Bérose, Manéthon, Hirom, Hestiæus, Hécatée,
Hellanicus. Joséphe Antiq. Jud. liv. I. ch. 4. cite
tous ces Auteurs dont on avoit encore de son tems
les livres. Servins sur Virgile, dit que les Arcadiens
vivoient jusqu'à 300 ans.



Note r: (retour)  Manéthon, Grand Prêtre d'Égypte, Secrétaire
ou Bibliothécaire des Archives sacrées
de l'Égypte, sous Ptolem. Philad. Joseph contre
Appion, Eusebe dans sa Chron. Jules Africain,
ont conservé plusieurs Fragments de l'Hist. d'Égypte
de Manethon. TRAD. DE PAR.



Note s: (retour)  Il étoit Égyptien & Gouverneur de Syrie
sous Antigonus ou sous Antiochus. Le même
Pline.



Note t: (retour)  Pausanias étoit de Cesarée en Cappadoce,
il vivoit sous l'Empereur Antonin le Philosophe,
& fleurissoit vers l'an de J.C. 139. Sa description
de la Grèce est un bon ouvrage. TRAD. DE PAR.



Note 31: (retour)  Pausanias...... des corps d'une grandeur au
dessus de l'ordinaire. Dans ses Laconiques il dit qu'on
montroit dans le Temple d'Esculape, auprès de la ville
d'Asopus, des os d'homme d'une grandeur extraordinaire.
Et dans le I. liv. de ses Eliaques, qu'on avoit
tiré de la mer un os qui avoit été ensuite gardé àV Pise,
& que l'on croyoit être de Pélops.
Philostrate Au commencement de ses Héroïques
il dit que dansW la Palléne, les inondations & les tremblemens
de terre découvroient beaucoup de corps de taille
démesurée.
Dans le liv. VII. ch. 16., «Dans l'Île de
Créte un tremblement de terre ayant rompu une
montagne, on y trouva un corps qui étoit sur
ses piez, & que les uns disoient être celui d'Orion,
& que les autres, d'Eétion. L'Histoire nous
aprend que le corps d'Oreste ayant été déterré
par le commandement de l'Oracle, on trouva
qu'il étoit grand de sept coudées. Il y a plus
de mille ans qu'Homére s'est plains que les
hommes de son tems n'étoient plus si grans que
leurs Ancêtres.»
Solin dit «que pendant la guerre de Crete, après
une inondation extraordinairement grande, les
eaux s'étant retirées, on avoit trouvé sur la
terre un corps de 33. coudées, qui fut vu de
Mérellus & de son Lieutenant Flaccus.
Joséphe, Antiq. Jud. liv. V, ch. 2. «On voyoit
encore alors des Géans, dont la grandeur énorme
& la figure extraordinaire ofroit un spectacle
capable d'éfrayer, & étonnoit ceux mêmes qui
ne les connoissoient que par le récit des autres.
Aujourd'hui même on montre encore de leurs
os qui surpassent toute créance.» Gabinius dans
la description de la Mauritanie disoit que Sertorius
avoit trouvé les os d'Anteus, qui étant rejoints faisoient
un corps de 69 coudées. Phlégon, Histoire des choses
merveilleuses ch. 9. parle d'une tête qu'on déterra
à Ida, & qui étoit trois fois plus grosse
qu'une tête ordinaire. Il raporte aussi qu'on avoit
trouvé en Dalmatie beaucoup de corps qui d'une
main à l'autre avoient plus de seize aunes; & dans
X le Bosphore Cimmérien, un squeléte de 24 coudées
de hauteur.



Note V: (retour)  Ville du Péloponnèse.



Note W: (retour)  Presqu'ile de Macédoine.



Note X: (retour)  Aujourd'hui détroit de Caffa ou de Kerel, dans
la petite Tartarie.



Note u: (retour)  Philostrate étoit un Courtisan de l'Empereur
Sévère, & de l'Impératrice Julie son épouse. Ce
fut à la prière de cette Princesse & pour lui plaire,
qu'il composa la fabuleuse histoire d'Apollonius
de Tyane. Il fleurissoit vers l'an 204. de J. C.
TRAD. DE PAR.



Note Y: (retour)  Je ne vois pas quel raport la taille démesurée
des Géans peut avoir avec la longue vie des premiers
hommes. TRAD.



Note 32: (retour)  Catulle...... qu'avant que la corruption.
C'est dans l'Epithalame de Pélée & de Thétis.
«Mais après que la Terre eut été fouillée par les
crimes des hommes, & que leur coeur transporté
par la passion eut renoncé à la justice, les
frères trempérent leurs mains dans le sang de
leurs fréres...... & une fureur criminelle ayant
rompu les bornes qui séparoient la justice d'avec
l'injustice, obligea les Dieux à se retirer d'avec
les hommes, & à les abandonner à eux mêmes.»





Note 33: (retour)  Et les Intelligences par qui &c. Voyez Plutarque
dans son Traité d'Isis, & Maxime de Tyr,
Dissertat. I. & XVI. Le nom d'Anges se trouve
en ce sens non seulement dans la Bible des LXX;
mais aussi dans Labéon, Aristide, Porphyre, Jamblique
& Chalcidius, Auteurs Payens, & dans
Hostanes, qui est plus ancien que tous ceux-là.
Héraclite, selon le témoignage de Chalcidius, assure
que les puissances divines donnent des avis & des instructions
aux hommes qui en sont dignes.



Note 34: (retour)  Dans presque tous les Auteurs Grecs &c.
Homére Iliad. X. Hésiode, Platon, Ovide, Métamorph.
1. X. Lucain, liv. IV. Sénèque, 30. Quest.
Natur.




Pour ce qui est du Déluge, il est
remarquable que de toutes les Histoires,
sans en excepter celles des Peuples
du nouveau Monde, aucune ne
remonte plus haut.35 C'est ce qui
a obligé Varronv de nommer le
temps qui l'a précédé, un tems inconnu.
La licence des Poëtes a fort
obscurci la mémoire de ce grand
évenement. Mais les Écrivains de la
premiére Antiquité, comme36
Joséphe Rép. à Appion
Bérose Chaldéen, &37 Abydène
d'Assyrie, l'ont rapporté d'une maniére
très-conforme à ce qu'en dit
Moyse; jusques-là qu'Abydène,38
& Plutarque même parlent du
pigeon qui fut lâché hors de l'Arche.39
Lucien dit que dans une ville
de Syrie, nommée Hiérapolis, on
conservoit une vieille tradition, qui
portoit, qu'autrefois un Déluge universel
ayant couvert la Terre, un petit
nombre de personnes illustres par leur
piété, & quelques animaux de toute
espéce, avoient été conservez par le
moyen d'une grande Arche. La même
histoire se lit aussi40 dans Molon,41
dans Nicolas de Damas, & dans
Apollodorew; & ces deux derniers
font particuliérement mention de
l'Arche. Plusieurs Auteurs EspagnolsAD
assurent que dans quelques
endroits de l'Amérique, comme dans
les païs de Cuba, de Méchoachan,
& de Nicaragua, la mémoire du Déluge,
& des animaux conservez, &
celle du corbeau & de la colombe,
subsiste encore aujourd'hui; & que
les habitans de la Castille d'Or font
aussi l'histoire d'un grand Déluge. Il
semble même que les Payens n'ayent
pas ignoré en quels endroits de la terre
les hommes demeuroient avant ce
tems là; puis que Pline dit que la
Ville de Joppe a été bâtie avant le Déluge.AE
On a montré de tout
tems, & on montre encore à present42
sur les montagnes Gordiées en
Arménie, l'endroit où s'arrêta l'Arche.






Note 35: (retour)  C'est ce qui a obligé Varron &c. Censorin;
Varron divisoit le tems en trois grans espaces,
savoir, le tems Inconnu, le tems Fabuleux, & le
tems Historique. Le premier, depuis le commencement
du Monde jusqu'au Z premier Déluge:
le second, depuis le premier Déluge jusqu'à
la premiere Olympiade: le troisieme, depuis
la premiere Olympiade, jusqu'à nous. Les
Rabbins appellent le premier de ces trois périodes,
le tems vuide.



Note Z: (retour)  Les anciennes histoires ont parlé de deux
Déluges. Celui qui arriva dans l'Attique du tems
d'Ogygès, environ 532 ans après le Deluge de Noé.
L'autre qui arriva dans la Thessalie sous le Regne
de Deucalion 248 ans après celui d'Ogygès & du
tems de Moyse.



Note v: (retour)  Varron, le plus savant des Romains, étoit
Poëte & Philosophe: il avoit composé 24. livres
de la langue Latine qu'il dédia à Cicéron. Il mourut
26. ans avant J. C. TRAD. DE PAR.



Note 36: (retour)  Bérose Chaldéen, 1. I. AA «Berose raporte conformément aux plus
anciennes histoires & à ce que Moyse en a dit,
la destruction du genre humain par le Déluge,
à la réserve de Noé Auteur de nôtre race, qui
par le moyen de l'Arche se sauva sur le sommet
des montagnes d'Arménie.» Antiq. Jud. liv. I.
ch. 3. il raporte ces paroles de Bérose; «On dit
que l'on voit encore des restes de l'Arche sur la
montagne des Cordiées en Arménie, que quelques
uns raportent de ce lieu des morceaux du
bitume dont elle étoit enduite, & s'en servent
comme d'un préservatif.»



Note AA: (retour)  Je suis dans ce passage & dans tous ceux
qui seront citez de Joséphe, la Traduction de M.
Arnaud d'Andilly, excepté 2 ou 3 endroits où il me
semble qu'il s'est trompé: je les marquerai.



Note 37: (retour)  Abydène d'Assyrie. Voici le passage, cité
par Eusebe, Prépar. liv. IX. & par Cyrille contre
Julien, liv. II. «Entre ceux qui leur succédérent
fut Sisithrus. Saturne lui ayant prédit que le
I du mois de Désius, il y auroit une pluye
extrémement grande & forte, & donné ordre
de cacher à HéliopolisAB ville de Sippares,
tout ce qu'il pourroit ramasser d'écrits, il obéit
à ce commandement, s'embarqua pour l'Arménie,
& incontinent après il vit l'éfet de cette
prédiction. Le troisième jour la tempête ayant
cessé, il lâcha des oiseaux; pour voir s'ils pourroient
découvrir quelque endroit de la Terre qui
ne fût pas couvert d'eau. Mais ces oiseaux ne
trouvant par tout qu'une vaste mer, & ne voyant
pas où se reposer, retournérent à Sisithrus. Il
en laissa encore sortir d'autres, mais avec aussi
peu de succès, si ce n'est qu'ils revinrent les ailes
pleines de boue. A peine en eut-il lâché
d'autres pour la troisième fois, que les Dieux
le retirérent du Monde. Le vaisseau aborda en
Arménie; & les habitans du païs se servirent
du bois dont il étoit bâti comme d'un préservatif».
Alexandre Plyhistor cité par Cyrille dit
«qu'après la mort d'Otyarre, son fils Xisuthrus
lui succéda & regna 18 ans; que de son tems il
y eut un grand déluge, dont ce Roi s'étoit
sauvé en obéissant à l'ordre que Saturne lui donna
de faire une Arche, & d'y entrer avec des
animaux de toute espéce.» Il faut remarquer
ici que le nom de Sisithrus, aussi bien que celui
d'Ogygès & de Deucalion, signifie en d'autres langues
ce que le mot de Noé signifie en Hebreu,
c'est à dire; repos. Eusébe nous aprend qu'Alexandre
Poyhistor, qui écrivoit en Grec, appelle Isaac,
γέλως, gelôs c'est à dire ris, ce qui est le sens du
mot Isaac. Les Histoires sont pleines d'exemples
de ces sortes de changemens. A l'égard du mon
de Saturne, il est donné à Dieu dans ces passages,
ou parce que les Assyriens nommoient le Dieu souverain,
du nom de la plus haute des 7. Planétes,
our parce que le mot Syriaque איל El, signifiant &
Dieu & Saturne, les Grecs n'ont pris que la dernière
de ces deux significations. Jusques-là tout
se raporte assez bien à l'Histoire sainte. Mais il
faut de plus savoir, que dans la Tradition des Egyptiens,
ce Déluge de Deucalion a été universel.
Diodore liv. I. & que Pline liv. III. ch. 14. dit
que l'Italie même n'en avoit pas été exemte.



Note AB: (retour)  Dans Prolomée Sippare est une ville de Mesopotamie.
Selon le texte d'Abydène, ce doit être
un Peuple.



Note 38: (retour)  Et Plutarque même &c. Voici ses paroles.
On dit que Deucalion lâcha hors de l'Arche un pigeon,
qui, tant qu'il revint lui fit connoître par là que la
tempête duroit encore, & lors qu'il ne revint plus, lui
fit juger qu'elle étoit passée.



Note 39: (retour)  Lucien dit que dans une ville &c. C'est dans
la Déesse de Syrie.AC «La plus commune opinion,
dit-il, est que Deucalion est le fondateur du
Temple de cette ville. Car les Grecs disent que
les premiers Hommes étant cruels et insolens,
sans foi, sans hospitalité, sans humanité, périrent
tous par le Déluge; la Terre ayant poussé
hors de son sein quantité d'eaux qui grossirent
les fleuves, & firent déborder la mer à l'aide
des pluyes, de sorte que tout fut inondé. Il
ne demeura que Deucalion, qui s'étoit sauvé
dans une Arche avec sa famille, & une couple
de bêtes de chaque espéce qui le suivirent volontairement,
tant sauvages que domestiques,
sans s'entremanger, ni lui faire mal. Il vogua
ainsi jusqu'à ce que les eaux fussent retirées. Il
fut le pére d'une seconde race d'hommes, qui
remplit la place de celle que le Déluge avoit
détruite &c.»



Note AC: (retour)  Je donne ce passage selon la Traduction de
Mr. d'Ablancourt; elle est fort libre, & fort belle.




Note 40: (retour)  Dans Molon. Le passage est dans Eusébe
Préparat. liv. IX. ch. 19. «Immédiatement après
le Deluge, cet Homme qui s'étoit sauvé en Arménie
avec sa famille, en fut chassé par les habitans
du lieu. De là il vint en cette partie de
la Syrie qui est fort montagneuse, & qui alors
n'étoit pas habitée.»



Note 41: (retour)  Dans Nicolas de Damas. Voici ses paroles, qui
se trouvent dans Joséphe liv. XCVI. «Il y a en
Arménie, dans la province de Myniade une
haute montagne nommée Baris, où l'on dit que
plusieurs se sauvérent durant le Déluge. On dit
aussi qu'une Arche, dont les restes se sont conservez
pendant plusieurs années, & dans laquelle
un Homme s'étoit enfermé, s'arrêta sur le
sommet de cette montagne. Il y a de l'aparence
que cet Homme est celui dont parle Moyse
Législateur des Juifs». Jérôme d'Égypte, &
Mnaséas, citez par Joséphe, ont aussi parlé du
Déluge & de l'Arche.



Note w: (retour)  Apollodore étoit Grammairien d'Athenes,
il vivoit sous le regne de Ptolomée Evergetes.
Nous avons l'abrégé de sa Bibliothèque, ou histoire
fabuleuse des Grecs, en 3. liv. TRAD. DE PAR.





Note AD: (retour) Joseph d'Acosta & Ant. Herrera.



Note AE: (retour)  On a montré &c. C'est ce que témoignent
Théophile d'Antioche liv. III. St. Épiphane contre
les Nazaréens, St. Chrysostome dans son Sermon
sur la charité parfaite, Isidore liv. XIV. des
origines ch. 8. le Géographe de Nubie, & l'Itinéraire
de Benjamin.



Note 42: (retour)  Sur les montagnes Gordiées. Les Interprétes
Chaldaïques ont rendu l'Ararath de Moyse par
Cardu; Joséphe par Cordiées; Q. Curce les appelle
Cordées; Strabon, Pline, & Ptolomée, Gordiées.





Pour achever de parcourir l'histoire
de Moyse, 43Japétus, pére
des Européens, Jon, ou comme on
l'écrivoit autrefois, Javon, le pére des
Grecs, & 44Hammon qui peupla
le premier l'Afrique, sont visiblement
le Japhet, le Javan, & le Cham de
la Genése.AF Joséphe45 & beaucoup
d'autres ont découvert dans les
noms de quantité de Peuples & de
Païs, des traces de ceux qui se trouvent
dans ce même livre.46
L'entreprise téméraire des Géans &
leurs guerres contre les Dieux, si
fameuses chez les Poëtes, n'est qu'un
déguisement de l'histoire de la tour
de Babelx. 47Diodore de Sicile,48
Strabon,49 Tacitey,
Plinez & Solin, font mention de
l'embrasement de Sodome.50 Hérodoteaa,
51Diodore, 52Strabon,
Philonab, & avec eux,53
des Nations entiéres issues d'Abraham,
les Hébreux,54 les Iduméens,55
& les Ismaëlites, confirment
ce que Moyse nous aprend
de la circoncision. L'histoire qu'il
fait d'Abraham, d'Isaac, de Jacob,
& de Joseph, se trouvoit autrefois,
non seulement dans ce que Philon
avoit traduit de Sanchoniaton, mais
aussi dans les ouvrages56 de Bérose,57
d'Hécatée,58 de Nicolas
de Damas, d'Artapan, d'Eupoléme,
de Démétrius, & dans59
les Vers Orphiques. On en voit encore
aujourd'hui une partie,60
dans l'abrégé que Justin a fait des livres
de Trogue Pompée.61 Presque
tous ces Auteurs ont aussi parlé
de Moyse & de ses actions. Les Vers
Orphiques disent expressément qu'il
fut tiré des eaux, & qu'il reçut de
Dieu deux tables. On voit dans
Eusébe un Fragment62 de Polémon,
qui raporte en peu de mots la
sortie des Israëlites hors de l'Égypte;
& ce même événement se trouve
dans63 Manéthon, dans Lysimaque,
& dans Chérémon, Auteurs
Egyptiens citez par Joséphe.



Note 43: (retour)  Japétus est le Japhet &c. La lettre פ se
prononçoit tantôt comme un π, p, tantôt comme
un φ, ph.



Note 44: (retour)  Hammon qui peupla le premier l'Afrique est
le cham &c. On est une terminaison que les Grecs
ont ajoûté au mot de Cham. Ils rendent aussi la
lettre ת ch. par un simple h; quelquefois même ils
l'omettent. St. Jérôme dit que les Egyptiens appeloient
encore de son tems l'Égypte Cham.



Note AF: (retour)  Bochart l'a fait d'une maniére à laquelle on
ne peut rien ajoûter; mais son livre n'avoit pas
encore paru lors que Grotius fit celui-ci. TRAD.



Note 45: (retour)  Joséphe a découvert dans les noms &c. Selon
lui, de Gomer est la Galatie, où Pline met une
ville nommée Comara. De Magog, sont les Scythes,
qui ont bâti dans la Sytie la ville de Scythopolis,
& de plus une autre ville que Pline liv. V
ch. 25. appelle Magog, d'autres Hiérapolis & Bambyce.
Il est visible que de Medai sont venus les
Médes, de Javan les anciens Grecs, qui s'appelloient
Ioniens ou Iaoniens comme on le lit dans les
anciens Auteurs. De Chabal sont venus les Ibériens
peuples d'Asie dans le voisinage desquels Ptolomée
met la ville de Thabilaca. De Mésec, vint la ville
de Mazaca, dont parlent Strabon liv. XII. &
Pline liv. VI. ch. 3. Et de plus les Mosches. De
Thiras vient le nom & le peuple de Thrace.
L'Auteur ajoute à cela plus de 50 noms, sur lesquels
il fait les mêmes remarques. Ceux qui sont curieux
de ces recherches ont déjà lu cet article.
C'est pourquoi je ne le traduirai pas, d'autant plus
qu'il est chargé d'une critique qui a meilleure grâce
en Latin qu'en François.



Note 46: (retour)  L'entreprise téméraire des Géans &c. Homére
Iliad. 1. XI. Virgile Géorg. 1. I. Lucain, Pharsale
l. VII. Ovide Métamorph. liv. I. ont dit que
les Géans ont tâché de se rendre maîtres du Ciel.
Cette fable est fondée sur la vérité. Le raport de
cet atentat des Géans contre le Ciel est fondé sur
le langage courant de toutes les Nations, selon
lequel, tout ce qui est d'une hauteur extraordinaire,
telle que celle de cette tour, est dit aller, s'élever
jusqu'au Ciel. Joséphe cite ce passage d'une
certaine Sibylle. «Tous les Hommes n'ayant alors
qu'une même langue ils batirent une tour si haute,
qu'il sembloit qu'elle dût s'élever jusques
dans le Ciel. Mais les Dieux excitérent contre
elle une si violente tempête qu'elle en fut
renversée, & firent que ceux qui la bâtissoient
parlérent en un moment diverses langues; ce qui
fut cause qu'on donna le nom de Babylone à
la ville, qui a été depuis bâtie en ce même lieu.»
Eusébe Prépar. liv. IX. ch. 4. cite un passage d'Abydène
qui porte la même chose. Bérose nous
aprend aussi que les Grecs se sont trompez, lors
qu'ils ont dit que c'étoit Sémiramis qui avoit bâti
Babylone.



Note x: (retour)  Diodore de Sicile, Historien Grec, vivoit
sous Jules Cesar & Auguste 60 ans avant J.C.
TRAD. DE PAR.



Note 47: (retour)  Diodore de Sicile, &c. Liv. XIX. après avoir
décrit le Lac Asphaltite, ou la mer morte;
«parce que les lieux d'alentour, dit-il, sont
pleins d'un feu caché, & jettent une odeur fort
mauvaise, ceux qui habitent près de là sont fort
sujets à des maladies & ne vivent pas long
tems.»



Note 48: (retour)  Strabon liv. XVI, après avoir parlé de ce
même Lac, ajoûte «Pour prouver qu'il y a dans
ces endroits des feux qui minent la terre, ils
montrent auprès de Moasas des pierres âpres,
raboteuses, & brûlées. Ils font remarquer que
la terre est en plusieurs lieux coupée de cavernes,
& toute cendreuse; que les pierres y distillent
la poix; qu'il y a quelques riviéres qui
bouillent, & qui rendent une odeur puante. Cela
prouve assez bien la vérité d'une certaine tradition
que ces Peuples ont. Ils disent qu'autrefois
il y avoit dans cette contrée treize villes;
que Sodome dont on voit encore aujourd'hui
l'enceinte, grande de soixante stades, en étoit
la Capitale. Mais que le feu & les eaux bitumineuses
qui sortirent de terre par un grand
tremblement, firent paroître ce Lac que nous
nommons Asphaltite, embrasèrent les pierres,
engloutirent une partie de ces treize villes, &
rendirent les autres désertes en contraignant les
habitans de fuir.»



Note 49: (retour)  Tacite Hist, liv. V. «Près de là il y a une
vaste campagne qui, à ce qu'on dit, étoit autrefois
fort fertile, & où il y avoit des villes
grandes & bien peuplées, mais qui furent embrasées
par la foudre. On ajoûte qu'il y reste
encore quelques marques de cet embrasement,
en ce que le terre paroît toute brûlée, & qu'elle
a perdu la force de produire des fruits: car
tout ce qui y naît est d'une couleur noire, n'a
aucune substance capable de nourrir, & se réduit
en cendre.»



Note y: (retour)  Tacite Historien Romain, fleurissoit sous
l'Empereur Trajan, vers l'an 100. de J.C. TRAD. DE PAR.



Note z: (retour)  C'est Pline l'ancien, ou le Naturaliste: il
vivoit sous les Empereurs Vespasien & Tite 70 ou
75 ans après J.C. TRAD. DE PAR.



Note 50: (retour)  Hérodote. C'est dans l'Euterpe. «Les Colches,
les Egyptiens, & les Éthiopiens sont les premiers
qui ont pratiqué la circoncision. Les Phéniciens
& les Syriens de la Palestine avouent
qu'ils l'ont reçue des Egyptiens. Les Syriens
qui demeurent auprès du fleuve de Thermodon,
& de Parthenius, & les Macrons leurs voisins
disent qu'ils l'ont reçue des Colches. Pour ce
qui est des Éthiopiens je ne puis dire avec certitude
s'ils l'ont reçue des Egyptiens, ou si ce
sont eux qui la leur ont aprise.» Je remarque
sur ce passage I. qu'il n'y avoit dans la Palestine
que les Juifs qui fussent circoncis: c'est ce que
témoigneAG Joséphe Antiquit. Liv. VIII. Chap. 4.
II. que bien loin que ceux ci avouent qu'ils l'ont
«reçue des Egyptiens», ils disent au contraire que
ce fut Joseph qui la porta en Égypte. III. que ceux
qu'Hérodote apelle Phéniciens, sont les Iduméens,
lesquels les Grecs ont cru faussement être descendus
des Phéniciens. IV que ceux d'entre les Éthiopiens
qui se circoncisoient étoient issus d'Abraham
& de Chettura. V. que les Colches &
leurs voisins qui pratiquoient cette cérémonie étoient
des dix Tribus que Salmanasar avoit emmenées
captives, & dont quelques personnes vinrent
jusqu'en Thrace.





Note AG: (retour)  Josephe 3 ou 4 lignes plus haut atribue à Hérodote
d'avoir dit que les Éthiopiens ont apris des
Egyptiens à se faire circoncire. Mais comme dans
le passage qui vient d'être raporté, Hérodote dit
qu'il ne sait lequel de ces deux peuples l'a apris
de l'autre, il faut ou que dans quelque autre endroit
il ait parlé aussi afirmativement que Josephe
dit qu'il a fait, ou que celui-ci se soit trompé.






Note aa: (retour)  Hérodote est le plus ancien Historien Grec,
dont les ouvrages soient venus jusqu'à nous, il vivoit
440 ans avant J.C. TRAD. DE PAR.





Note 51: (retour)  Diodore. Liv I. Une preuve que les Colches
sont descendus des Egyptiens, c'est qu'ils se circoncisent
de même que ceux-ci. Cela ne prouve pas davantage
que les Egyptiens sont ou les auteurs de la Circoncision;
ou les péres de ce Peuple que cela le
prouve des Juifs.



Note A: Peuples d'Éthiopie.


Note 52: (retour)  Strabon. Liv. XVI. Quelques-uns d'entre les[A]
Troglodites sont circoncis de même que les Egyptiens.



Note ab: (retour) Philon étoit Juif, mais né à Alexandrie.
L'an 40. de J.C. les juifs le députèrent à l'Empereur
Caligula, pour lui demander justice des insultes
des Païens; mais Caligula ne le voulut point
écouter. Le même.



Note 53: (retour)  Des nations entiéres issues d'Abraham. Théodore
cité par Eusébe parlant d'Abraham dit que celui
qui l'avoit tiré de son païs lui commanda de se circoncire
lui & toute sa maison, & qu'il obéit.



Note 54: (retour)  Les Iduméens. Ils sont ainsi appelez d'Edom
le Pére de ce peuple, & qui est le même qu'Esaü.
Je dirai en passant que la postérité d'Edom
s'étant multipliée & répandue jusques vers la Mer
qui sépare l'Égypte de l'Arabie, donnérent leur
nom à cette Mer, & que les Grecs sachant qu'Edom
signifie roux ou rouge, la nommèrent, Mer Erythrée,
c'est-à-dire, rouge. Ammonius, Justin Martyr,
& Épiphane, témoignent que ces Peuples se circoncisoient.



Note 55: (retour)  Et les Ismaëlites. De tout tems ils ont circoncis
leurs enfans, mais au même âge qu'Ismaël
avoit été circoncis, c'est-à-dire à l'âge de treize
ans, comme le témoignent Joséphe & Origéne.
Épiphane entend par ces Ismaëlites, les Sarrazins,
& il a raison; car les Sarrazins ont toujours suivi
cette coutume religieuse; & c'est de ceux-ci que
les Turcs l'ont tirée.
Alexandre Polyhistor, cité par Joséphe & par
Eusébe, parle ainsi des enfans de Chettura. «Le
Prophéte Cleodéme surnommé Malchas dit dans
son Histoire des Juifs, aussi bien que Moyse,
Législateur de ce Peuple, qu'Abraham eut de
Chettura, entr'autres enfans, Afer, Assur, &
Afra; qu'Assur donna le nom à l'Assyrie, Afra
& Afer, à la Ville d'Afra & à l'Afrique. On
voit par là d'où les Éthiopiens, Peuples d'Afrique,
ont pris la circoncision. Ils la retiennent
encore aujourd'hui, quoi que Chrétiens, mais c'est
simplement par respect pour une coutume si ancienne,
& non par principe de Religion.



Note 56: (retour)  De Bérose. En l'âge dixième après le déluge
il y avoit parmi les Chaldéens un Homme fort juste &
fort intelligent dans la science de l'Astrologie. Il est
évident par le tems qui est marqué là que c'est
d'Abraham qu'il y est parlé. Ce passage est dans
Joséphe Antiquit. Liv. 1.



Note 57: (retour)  Hécatée. Il avoit écrit l'histoire d'Abraham,
mais ce livre qui étoit encore du tems de
Joséphe, ne se trouve plus.



Note 58: (retour)  Nicolas de Damas. C'étoit un Homme fort
illustre & par lui-même & par l'honneur qu'il avoit
d'être aimé d'Auguste & d'Hérode. Voici ce
qu'il dit d'Abraham. «Abraham sortit avec une
grande troupe du païs des Chaldéens qui est au
dessus de Babylone, régna en Damas, en partit
quelque tems après avec tout son peuple, &
s'établit dans la Terre de Canaan qui se nomme
maintenant Judée, où sa postérité se multiplia
d'une maniére incroyable, ainsi que je le dirai
plus particuliérement dans un autre lieu. Le nom
d'Abraham est encore aujourd'hui fort célèbre &
en grande vénération dans le Païs de Damas.
On y voit un bourg qui porte son nom, & où
l'on dit qu'il demeuroit.»



Note 59: (retour)  Les vers Orphiques. «Personne n'a connu le
Maître & le Roi de tous les hommes, que ce
seul Chaldéen, qui a si bien su le cours du Soleil
& le mouvement des Cieux.»



Note 60: (retour)  Dans l'Abrégé que Justin &c. Liv XXXVI.
Ch. 2. «Les Juifs sont originaires de Damas, la
plus célèbre Ville de Syrie. Après Damascus,
Azélus, & Adores, ils eurent pour Rois Abraham
& Israël.» Le tître de Roi que Nicolas de
Damas & Justin donnent à ces Patriarches, vient
de ce qu'ils avaient sur leurs familles une autorité
royale. De là vient qu'ils sont apellez Oints. Ps.
CVI. 15.



Note 61: (retour)  Presque tous ces Auteurs &c. Justin Liv.
XXXVI. «Moyse ayant été fait le Chef de cette
Nation que les Egyptiens avoient banni, déroba
de nuit tout ce qu'ils avoient de plus sacré. Ceux-ci
étant venus les armes à la main pour reprendre
ce qu'on leur avoit emporté, furent contraints
par de grans orages de s'en retourner.
Moyse étant rentré dans son ancienne patrie
s'empara du mont Sina.»



Note 62: (retour)  De Polémon. «Sous le régne d'Apis fils de
Phoronée; une partie de l'armée des Egyptiens
sortit d'Égypte, & s'alla habituer dans cette
partie de la Syrie qu'on apelle Palestine. Ce
passage se fit dans la Chronique d'Eusébe. Polémon
vivoit, à ce qu'on croit, dans le tems d'Antiochus
Epiphanès ou l'Illustre.



Note 63: (retour)  Manéthon, Lysimaque & Chérémon. Ce que
ces Auteurs ont écrit là-dessus est rempli de fables,
& il ne s'en faut pas étonner, puis que les Egyptiens
ont toujours été ennemis jurez des Juifs. Ce
que l'on peut recueillir de plus raisonnable de ce
qu'il nous reste d'eux, c'est que les Hébreux, issus
des Chaldéens, étant maîtres d'une partie de l'Égypte,
y avoient fait le métier de Berger: mais
que les Egyptiens les ayant traitez en esclaves &
acablez de travail, ils sortirent de ce Païs acompagnez
de quelques Egyptiens & sous la conduite
de Moyse: qu'ayant passé les déserts de l'Arabie,
ils étoient enfin arrivez dans la Palestine, & s'étoient
fait une Religion toute diférente de celle des
Egyptiens.



Faisons; en passant, une réflexion
sur tout cela. C'est qu'il ne tombera
jamais dans l'esprit d'un homme
sensé, que Moyse, étant environné64
d'Egyptiens,65  d'Iduméens,66
d'Arabes, & 67 de Phéniciens,
tous ennemis des Israëlites, eût jamais
osé écrire sur la naissance du Monde
& sur tout ce qui s'étoit passé jusques
à son tems, des choses qu'on
eût pu réfuter par d'autres livres plus
anciens, ou qui eussent choqué la
créance reçue & universelle; ni qu'il
eût été assez hardi, pour avancer des
Faits comme arrivez de son tems, si
ces Faits eussent pû être démentis par
des Nations entiéres.


Note 64: (retour)  D'Egyptiens ennemis des Israëlites. 1. parce
que ceux-ci les avoient quitez malgré eux. 2. parce
qu'ils avoient renoncé à leurs cérémonies sacrées.



Note 65: (retour)  D'Iduméens. A cause de la haine que les
deux Chefs de ces Nations s'étoient portée l'un à
l'autre, & qui vivoit encore dans leurs descendans:
de là vient que les Iduméens refusérent le passage
aux Israëlites, Nomb. XX. 14.



Note 66: (retour)  D'arabes. C'étoient ceux qui étoient issus
d'Ismaël.



Note 67: (retour)  De Phéniciens. Ce sont les Cananéens &c.
avec qui les Hébreux ont eu une guerre éternelle.



A ces Auteurs déjà allêguez, qui
ont fait mention de Moyse, il faut
joindre68 Diodore de Sicile,69
Strabon,70 Pline,71 Tacite,
&72 Longinac dans son Traité
du Sublime. On voit non seulement
dans les Auteurs du Talmud, mais
aussi dans Pline & dans Apuléead,73
le nom de ces deux Magiciens
qui résistérent à Moyse.74 Plusieurs
Auteurs ont parlé de la Loi, &
en particulier, des Ordonnances cérémonielles,
que ce Législateur a établies:
& Pythagore même, au raport
d'Hermippus, en a tiré beaucoup
de choses lesquelles il a adoptées.
Enfin75 Strabon &76 Justin
rendent à la piété & à la justice des
premiers Juifs, de magnifiques témoignages.



Note 68: (retour)  Diodore de Sicile. Moyse a dit qu'il avoit reçu
ses loix du Dieu que les Juifs apellent Jao. Ce Jao
n'est autre que Jéhova. Philon Juif nous aprend
que les Tyriens rendoient ce nom par celui de Jevo.
Clement Alexandrin dit que d'autres Peuples
l'exprimoient par celui de Jaou, & l'on voit dans
Théodoret que les Samaritains l'écrivoient ainsi,
Jabai. Cette diversité vient de ce que les Orientaux
exprimoient les mêmes mots, les uns avec
de certaines voyelles, les autres avec d'autres: &
c'est de là que vient cette grande diversité que l'on
voit dans les noms propres du vieux Testament.
Philon a fort bien remarqué que ce mot de Jehovah,
marquoit l'existence de Dieu. L'exhortation
aux Grecs atribuée à Justin Martyr, nomme encore
beaucoup d'autres Auteurs Payens qui ont
parlé de Moyse.



Note 69: (retour)  Strabon. Dans son liv. XVI. Il donne cet
abrégé de la doctrine de Moyse, dans lequel le
vrai est mêlé avec le faux. «Il enseignoit que les
Egyptiens avoient tort de représenter la divinité
par des Images d'animaux: que les Grecs & les
Africains n'avoient pas plus de raison de lui atribuer
une forme humaine: que Dieu n'est autre
chose que ce que nous apellons le Ciel, le Monde
& la Nature. Peut-on donc, disoit-il, le
représenter par les Images des choses que nous
voyons autour de nous? Ne vaut il pas mieux
le servir sans le peindre, se contenter de lui bâtir
un Temple, & dans ce Temple un Sanctuaire
magnifique, & l'adorer là sans y faire intervenir
aucune figure? Il ajoûte que c'est là le
sentiment de tous les gens de bien: que Moyse
institua des cérémonies qui n'engageoient pas à
trop de dépenses & où rien ne ressentoit un emportement
de fureur religieuse. Il parle ensuite de
la circoncision, des viandes défendues, &c. &
après avoir montré que naturellement l'homme
aime la société, il dit que les loix divines sont les
plus propres à établir cette société.



Note 70: (retour)  Pline, liv. XXX. ch. I. Il y a encore une autre
Secte de Magiciens. C'est celle que Moyse a fondée.



Note 71: (retour)  Tacite. Hist. 1. V. Là Moyse est nommé l'un
des bannis, c'est-à-dire, l'un des Israëlites qui furent
chassez par les Egyptiens. Ce qui est oposé
aux fables des Egyptiens qui le font passer pour
un de leurs propres Sacrificateurs.



Note 72: (retour)  Longin, dans son Traité du Sublime.
«Moyse Homme d'un esprit peu commun a conçu
& exprimé la puissance de Dieu d'une maniere
fort sublime au commencement de son livre, où
il s'exprime ainsi; Dieu dit, & que dit-il? Que
la lumiére soit, & elle fut; que la Terre soit, &
elle fut. Chalcidius apelle Moyse un Homme sage,
& reconnoît qu'il passoit pour un Homme inspiré.



Note ac: (retour)  Longin fut Maître du Philosophe Porphyre,
ce grand ennemi des Chrétiens: Zenobie, Reine
des Palmyriens, peuples de l'Arabie déserte, le
mit pour son Conseiller. Ce fut lui qui s'opposa
à ce que la Reine se rendît aux Romains: il lui
en coûta la vie. L'Empereur Aurélien aiant défait
l'armée de Zenobie, fit servir cette Reine à son
triomphe, & fit tuer Longin. Cela arriva vers le
milieu du troisième siécle de l'Eglise. TRAD. DE PAR.



Note ad: (retour)  Apulée, Philosophe Platonicien, fleurissoit
au milieu du 2. siécle. Le même.



Note 73: (retour)  Le nom de ces deux Magiciens. Numénius
dans Eusébe, «Jannés & Jambrés, Prêtres Egyptiens,
passoient pour grands Magiciens dans le
tems que les Juifs furent chassez d'Égypte. Ils
furent choisis pour résister à Musée Homme très-puissant
auprès de Dieu par ses prières, & furent
seuls capables de détourner de dessus les
Egyptiens les maux que Musée atiroit sur cette
Nation.» Là, Moyse est apellé Musée, pour donner
à ce nom un air de nom Grec.



Note 74: (retour)  Plusieurs Auteurs ont parlé de la Loi. Strabon,
Tacite, Théophraste, Hécatée. La défense
de se joindre avec les étrangers se trouve dans Justin,
& dans Tacite; celle de manger du porc se
lit dans Tacite, Juvénal, & Plutarque. Ce dernier
parle aussi des Lévites & de la fête des Tabernacles.
Pythagore en a même tiré beaucoup de choses;
par exemple, la défense de manger de la chair
de bêtes mortes d'elles-mêmes; de représenter Dieu
par des Images corporelles; de gâter les arbres
fruitiers &c. Porphyre reconnoissoit aussi que Platon
avoit emprunté beaucoup de choses des Juifs,
comme le remarque Théodoret.



Note 75: (retour)  Strabon liv. XVI. Les successeurs de Moyse gardérent
pendant quelque tems ses loix & furent justes &
pieux. Un peu plus bas il dit, que ceux qui crurent
à Moyse étoient justes & craignans Dieu.



Note 76: (retour)  Justin liv. XXXVI. Ch. 2. Il est incroyable combien
la piété & la justice de ces Rois & de ces Sacrificateurs
firent fleurir cette nation. Aristote parlant d'un
Juif qu'il avoit connu, dit qu'il étoit très-sage &
& très-savant. Jos. Rép. à App. liv. 1. Tacite dit
que les Juifs adorent l'Être souverain, éternel, &
immuable.




C'est assez d'avoir trouvé dans les
Auteurs étrangers des choses conformes
avec ce que les livres de Moyse
enseignent. Je ne m'arrêterai pas à
chercher de pareilles conformitez,
entre ces Auteurs, & ce que Josué
& ses successeurs ont fait & laissé
par écrit. Je crois avoir assez solidement
établi ce que je prétendois, qui
est, que l'autorité des livres de Moyse
étant apuyée sur des fondemens
si fermes que l'impudence même
les doit respecter, les miracles que
ces livres nous raportent ne peuvent
plus être révoquez en doute.
Pour les autres, que l'Histoire des
siécles suivans contient, comme77
ceux d'Elie, d'Elisée &c. ils doivent
être d'autant moins suspects,
que le Peuple Juif étant alors beaucoup
plus connu, & l'opposition de
sa Religion avec celle de ses voisins,
le rendant l'objet de leur haine &
de leur contradiction, ils n'eussent
pas manqué de se récrier d'abord sur
ses fourberies & sur ses impostures,
si les miracles dont ce Peuple se vantoit,
n'eussent pas été véritablesAH.


Note 77: (retour)  Ceux d'Elie &c. Eusébe Préparation liv. XX.
Ch. 3. dit qu'Eupoléme a fait un livre touchant
les Prophéties d'Elie, & Ch. 19. il raporte un passage
de cet Auteur sur celles de Jérémie.



Note AH: (retour)  Il est aisé de tromper des gens qui n'ont aucun
intérêt à se défendre de l'illusion, sur tout si
l'on a la prudence de ne pas choquer grossiérement
la déposition des sens & de l'expérience, & qu'on
n'entreprenne pas de leur persuader qu'ils ont vu,
ce qu'éfectivement ils n'ont su ni pu voir. ADD. DU TRAD.




Je n'alleguerai que deux exemples
des témoignages que les Payens ont
rendu aux miracles de l'Écriture. L'histoire
du séjour que Jonas fit dans
le ventre d'un grand poisson.78 se
trouve dans Lycophron & dans Enéas
de Gaza. Il est vrai qu'ils attribuent
cela à Hercule. Mais Tacite
& plusieurs autres ont remarqué,
que c'étoit assez la coutume des Anciens
de faire honneur à ce Héros,
de tout ce qu'ils savoient de grand &
de merveilleux. La force de la vérité
a fait avouer à l'Empereur Julien, ennemi
juré des Juifs aussi bien que des
Chrétiens,79 que ce Peuple avoit
eu des Hommes divinement inspirez,
& que les sacrifices de Moyse & d'Elie
avoient été consumez par un feu descendu
du ciel.


Deut.
XIII. 5.



Note 78: (retour)  Se trouve dans Lycophron. Ce Poëte représente
Hercule tout vif dans le ventre d'un poisson
qu'il apelle le cruel chien de Triton, ayant la tête
tout en sueur, & remuant le foye de ce poisson
dans son vaste corps, comme dans une chaudiére,
et sur un foyer sans feu. Sur quoi le Commentateur
Tzetzès dit, Il parle ainsi parce qu'il fut trois
jours dans le ventre d'une Baleine, ou d'un grand poisson.
ÆneasAI Gazæus, Hercule fut sauvé d'un naufrage
par le moyen d'un monstre marin qui l'engloutit.



Note AI: (retour)  Le texte du Traité portoit Hazoüs au lieu de
Gazæus.





Note 79: (retour)  Que ce peuple avoit eu des Hommes divinement
inspirez, et que les sacrifices &c. Ce double aveu de
Julien se trouve dans S. Cyrille; le premier liv.
III. le second, 1. X. «Vous ne voulez pas sacrifier,
dit Julien aux Chrétiens. C'est, sans doute,
parce que le feu ne descend plus du ciel pour
consumer les victimes, comme du temps de Moyse:
mais ne voyez-vous pas que cela n'est arrivé
que deux fois, l'une sous Moyse, l'autre, du
tems d'Elie le Thisbite? Ménandre dans l'Histoire des
Phéniciens parloit
de cette grande sécheresse qui arriva pendant qu'Elie
fleurissoit, et la raportoit au tems d'Ithobal,
Roi de Tyr.



Je finirai toutes ces considérations
par deux remarques; l'une, sur les
Prophètes; l'autre, sur l'Oracle du
Pectoral que portoit le souverain Pontife.
Le soin que le Législateur des
Juifs avoit pris d'empêcher, qu'il n'y
eût des gens assez téméraires pour
s'arroger faussement le titre et la
charge de Prophéte, et les peines
qu'il avoit décernées contre cet atentat,
font bien voir qu'il y avoit quelque
chose de réel, de grand, & d'extraordinaire,
dans ceux que ce Peuple
regardoit comme de véritables
Prophètes. S'il eût été facile de passer
pour tel, il seroit étrange qu'entre
tant de Rois dont cette charge eût
extrêmement rehaussé la dignité, &
tant de personnes habiles à la science
de qui elle eût donné un fort grand
lustre, il n'y en eût eu aucun qui s'en
fût mis en possession. C'est pourtant
ce qu'aucun Roi après David,
ce que les Savans d'entre ce Peuple
sans excepter même80 Esdras, ce
que personne enfin depuis lui jusques
à Jésus-Christ, n'a jamais osé entreprendre.
81 A l'égard de l'Oracle
de l'Urim & du Thummim, qui se
rendoit par une lumiére extraordinaire
des pierres du Pectoral, le moyen
de s'imaginer que l'on pût faire
illusion à tout un grand Peuple, sur
un Fait si public & si souvent réitéré?
Si donc les Juifs ont constamment
cru sur la déposition de ceux
de leurs Ancêtres qui en ont du être
les témoins, que cet Oracle avoit
duré jusqu'à la ruine du premier Temple;
cette persuasion ne peut être que
très-légitime, puis qu'elle roule sur
une déposition si certaine, & si peu
sujette à l'erreur.


Note 80: (retour)  Esdras &c. Les Historiens Juifs marquent
son tems par ces paroles: Ici finissent les Prophètes &
commencent les sages. Cette cessation de Prophètes
paroît encore I. Macchab IX. 27. Il y eut une
grande afliction en Israël, telle qu'il n'y en avoit pas
eu de semblable depuis qu'il n'y paroissoit plus de Prophètes
parmi ce peuple.



Note 81: (retour)  A l'égard de l'Oracle &c. Les LXX. Interprétes
ont traduit le mot d'URIM, choses claires &
évidentes; & celui de THUMMIM, vérité. Les Egyptiens
ont en cela copié les Juifs, mais en enfans.
Diodore de Sicile liv. I Leur souverain Juge avoit la
Vérité pendue à son cou. Et ailleurs. «Une petite
image faite de pierres précieuses, & nommée
Vérité, pendoit à son cou par une chaîne, & il
commençoit les fonctions de sa charge après
s'être ataché cette image au cou. Voici en passant
ce que la Gemara de Babylone ch. 1. dit
qu'il y avoit dans le premier Temple, & qui manquoit
au second: L'Arche, avec le Propitiatoire, &
les Chérubins; le feu tombé du Ciel; la Schekina, ou,
l'habitation de Dieu dans le Temple; le Saint Esprit;
Urim & Thummim.





4. Preuve
de la
Providence,
savoir, les
prédictions.


XVII. J'ai joint les prédictions
aux miracles, comme des preuves qui
ne sont pas moins concluantes en faveur
d'une Providence. Les Écrits
des Juifs en contiennent un très-grand
nombre, dont la plûpart sont extrémement
claires & formelles. Je n'en
toucherai que quelques-unes.


Ch. III
32. 39. VII.
5. VIII. 3.
20. X.
20. XI. 1.




Josué prédit en forme d'imprécation,
que celui qui rétabliroit Jérico,
se verroit privé d'enfans, Jos. VI. 26:
l'accomplissement se trouve I Rois VI.
34. Un Prophéte déclare, plus de
trois cens ans avant que la chose arrivât,
qu'un Roi nommé Josias détruiroit
le Temple de Béthel.82 Esaïe
dans le chap. XXXVII & XXXVIII. de ses
Révélations, prophétize tout ce que
Cyrus devoit faire de plus mémorable,
& marque jusqu'à son nom. On
voit dans Jérémie la prédiction de la
prise de Jérusalem par les Chaldéens.
Daniel décrit la Révolution qui devoit
transporter aux Médes & aux Perses
l'Empire des Assyriens; celle qui devoit
assujettir cette féconde Monarchie[Dan. II. 32. 39. VII. 5. 6. 7. 8. 21. X. 20. XI. 34]
à Alexandre Roi de Macédoine;
les principaux Successeurs de ce
Prince, qui sont les Lagides[Dan. II. 33. 40. VII. 7. 19. 23. 24. X. 5—20.] & les
Séleucides; les maux que la Nation
Juive auroit à soufrir de la part de ces
Rois, & sur tout d'Antiochus ae l'Illustre:
& il décrit tout cela avec tant
de clarté,83 que Porphyre, ayant
conféré ces Oracles avec les histoires
Greques qui étoient encore de son
tems, n'a pu se tirer de ce pas qu'en
disant, que ce qu'on atribuoit à Daniel
n'étoit pas de lui, & n'avoit été
écrit qu'aprés l'événement. Avec
une pareille défaite on pourroit, si
l'on en avoit besoin, nier que les Ouvrages
qui portent le nom de Virgile,
& qu'on a toûjours cru être de ce
Poëte, soient véritablement de lui,
& qu'ils ayent été écrits dans le siécle
d'Auguste. Le contraire a toûjours
passé pour constant parmi les Romains;
les Juifs n'ont pas varié non
plus dans la persuasion qu'ils avoient
que les Oracles atribuez à Daniel sont
éfectivement de lui: cette persuasion
constante & universelle fait une preuve
pour la premiére de ces deux
choses: elle doit donc en faire une
pour la seconde.







Note 82: (retour)  Esaïe.... prophétise ce que Cyrus, &c. Voyez
l'accomplissement au ch. XXXIX. & LII. Eupoléme
a fait mention de cette prophétie & de son accomplissement,
Eus. liv. IX. ch. 39.





Note ae: (retour) : Des douze Antiochus Rois de Syrie, le plus
célèbre & celui qui a le plus signalé ses exploits,
est le quatrième surnommé Epiphanès ou l'illustre.
TRAD. DE PAR.



Note 83: (retour)  Que Porphyre. &c. Voyez St. Jérôme sur
Daniel.




Les Juifs ne sont pas les seuls qui
se vantent d'avoir des prédictions
certaines. Les habitans du Mexique
& du Pérou, en ont eu beaucoup,
& de fort claires, qui marquoient
l'arrivée des Espagnols dans leurs
païs, & les malheurs dont ces nouveaux
hôtes les devoient acabler.


Quelques
confirmations
de cette
même vérité.


On peut raporter à cela plusieurs
songes qui ont été vérifiez par l'événement,
& qui marquoient certaines
choses, qui, soit qu'on les considere
en elles-mêmes, soit qu'on regarde les
causes qui devoient concourir à leur
production, étoient si cachées & si
impénétrables qu'on ne peut sans témérité
les atribuer ou au hazard, ou
à des causes naturelles. Je n'aporterai
ici aucun exemple de ces songes.
On en peut voir beaucoup de fort
singuliers, tirez des meilleurs Auteurs,
& ramassez dans84 le livre
que Tertullien a écrit de l'ame.
On peut aussi tirer un grand avantage,
de l'aparition85 des Spectres,
lesquels on a même quelquefois entendu
parlerAJ.


Note 84: (retour)  Le livre que Tertullien &c. Ch. XLVI. Voyez
aussi Valére Maxime, liv. I. ch. 7. & Cic. de l'art
de deviner.



Note 85: (retour)  Des spectres. Voyez Plutarque, dans la Vie
de Dion & de Brutus; Tacite Annal. XI. & ce
qu'il dit de Curtius Rufus. Valére Max. liv. I.
ch. 8. où il parle de Cassius; qui, tout Épicurien
qu'il étoit, fut extrémement éfrayé à la vûe d'un
fantôme, qui représentoit César, dont ce Romain
avoit été le meurtrier.



Note AJ: (retour)  Il est vrai que nos esprits forts, voyant bien
qu'on ne les peut convaincre par l'expérience, se
munissent ordinairement de quelques exemples qui
se sont trouvez faux dans la suite, & que là dessus
ils nient tout ce que l'on en dit. J'avoue que
la crédulité du peuple va trop loin sur ce sujet.
J'avoüerai même, si on le veut, que la créance
commune & perpétuelle n'est pas toujours une
preuve convainquante, dans des choses que l'on ne
peut connoître que par la voye du raisonnement.
Quand on auroit cru jusqu'à la fin du Monde, que
la Terre est immobile, que les Cométes sont les
Avant-coureurs ordinaires des calamitez publiques
&c. il n'en seroit pas moins vrai que ce sont, ou
que ce peuvent être des erreurs. Mais pour les
choses qui frapent les sens, & que les Hommes
auroient même intérêt à ne pas croire; dès qu'une
fois elles sont atestées par les Auteurs les moins
crédules, & reçûes dans toutes les parties de l'un
& de l'autre hémisphére, il me semble que ce concours
général de tous les siécles & de tous les
Peuples, forme une preuve à l'évidence de laquelle
il n'est pas possible de résister. ADD. DU TRAD.



Pour ne rien négliger de ce qui
peut servir à confirmer l'opinion d'une
Providence, je finirai toutes ces
considérations par celle d'une certaine
coutume que quantité d'histoires
d'Allemagne certifient, & dont quelques
loix même font mention. Cette
coutume est une maniére d'éprouver
l'innocence d'une personne acusée,
86 en lui faisant toucher un fer
rouge, qui, si elle est coupable, la
brûle, & si elle ne l'est pas, ne lui
cause aucune douleur.


Note 86: (retour)  En lui faisant toucher un fer rouge, &c. Il
semble que cette coutume ait eu lieu parmi les
Grecs; Sophocle dans la Tragédie d'Antigone,
«Nous sommes prêts à vous prouver que nous ne
sommes ni coupables ni complices de ce crime,
ou par des sermens, ou en touchant des masses
de fer toutes rouges, ou en marchant sur du feu.»



Objection,
qu'on ne
voit plus de
miracles.


XVIII. Si l'on objecte qu'on
n'entend plus aujourd'hui parler ni
de miracles, ni de prédictions; je
répons qu'il sufit, pour établir la vérité
d'une Providence, qu'il s'en soit
fait autrefois. Et cette Vérité, qu'il
y a une Providence, étant une fois
posée, elle diminue la surprise que
pourroit causer la cessation de ces
choses extraordinaires. Car s'il y a
un Dieu qui gouverne l'Univers, il
faut croire qu'il a d'aussi fortes raisons
de ne plus employer aujourd'hui ces
voyes surnaturelles, qu'il en a eu autrefois
de les mettre en usage. Ces
raisons ne sont pas bien dificiles à deviner.
Il n'est pas de la sagesse divine
de violer perpétuellement ou
pour de légéres causes, les Loix selon
lesquelles elle conduit le Monde,
& cache à l'Homme l'avenir qui dépend
de causes libres & contingentes.
Elle n'a du le faire que dans des ocasions
importantes, & où les voyes
naturelles auroient été foibles, & sans
éfet. Lors que le véritable culte de
la Divinité, ignoré de tous les hommes,
étoit renfermé dans un petit
coin de la Terre, ou lorsque la Religion
Chrétienne a dû, conformément
aux desseins de Dieu, se répandre
par tout l'Univers, rien n'étoit
plus à propos que de l'afermir
puissamment par des coups d'éclat,
qui arrêtassent les débordemens de
l'impiété & de l'idolâtrie.AK


Note AK: (retour)  Il est visible que la nature des obstacles qu'elle
avoit à vaincre, demandoit quelque chose de
plus fort que la simple prédication. ADD. DU TRAD.



II. Objection,
que s'il y
avoit une
Providence,
il n'y auroit
pas tant de
crimes.


XIX. Il est tems de répondre à
la grande objection que l'on fait contre
la Providence & qu'on tire des
crimes qui couvrent la face de la Terre.
Si, dit-on, un Dieu tout-bon
& tout-puissant gouvernoit le Monde,
à quoi devroit-il principalement
s'ocuper, qu'à réprimer l'insolence
des hommes, & à empêcher les
tristes éfets de leur corruption? Je
répons que Dieu, qui se vouloit réserver
le glorieux privilége d'une
bonté nécessaire & immuable, ayant
donné à l'Homme la liberté de faire
le bien & le mal,87 ne pouvoit
empêcher éficacément le mauvais usage
de cette liberté, sans la détruire
absolument. C'étoit assez pour mettre
sa bonté à couvert de tout reproche,
qu'il employât tous les moyens,
qui, sans violer cette liberté, pouvoient
porter l'Homme à se déterminer
au bien. Ce fut dans ce dessein
qu'il lui donna une loi munie de promesses
& de menaces, & lui fournit
plusieurs secours tant intérieurs
qu'extérieurs, pour le rendre capable
d'obéïr à cette loi. J'ajoûte, qu'il
ne faut pas croire que Dieu regarde
d'un oeil indiférent, le penchant qui
entraîne l'Homme au mal. Il sait y
mettre des barriéres, lors qu'il le
trouve à propos. Sans cela, on verroit
un bouleversement général dans
toutes les afaires du Monde, & un
entier oubli des Loix divines. S'il
permet le crime, il le destine à des
fins très-dignes de sa sagesse infinie.
Il se sert de l'ambition & de la cruauté
des uns, pour en punir d'autres
qui ne sont pas moins coupables. Il
s'en sert pour redresser ceux qui étant
tombez dans le relâchement, ont besoin
d'une correction vive & forte.
Il s'en sert enfin à faire éclater la patience
& la fermeté de ceux dont il
veut rendre la vertu plus accomplie.
Mais il n'en demeure pas là. Il aflige
à leur tour ceux qui lui ont rendu
ces services criminels; & dans le
tems qu'une suite continuelle de succès
semble les mettre en repos du côté
de la Justice divine, cette Justice
vient tout d'un coup troubler leur
tranquillité, & leur faire rendre de
leurs crimes & de leurs succès mêmes,
un compte d'autant plus sévére,
qu'il a été diféré. C'est alors que par
une juste rétribution, Dieu traite ces
malheureux avec autant de rigueur,
qu'ils l'avoient traité avec insolence
& avec mépris.


Note 87: (retour)  Ne pourroit empêcher éficacément &c. Orig.
contre Celsus, ch. IV. Si vous ôtez à la vertu le
caractére de libre & de volontaire, vous la détruisez.



Que cette
II. Objection
nous conduit
à reconnoître un dernier Jugement.


XX. Il faut avouer pourtant que
cela n'arrive pas toûjours; & que
quelquefois, pendant que les méchans
jouïssent d'une prospérité sans interruption,
les gens de bien traînent
une vie languissante, qu'ils finissent
même souvent par une mort honteuse.
C'est ce qui a de tout tems surpris
& scandalisé les infirmes. Mais
bien loin que cela nous doive faire
douter de la Providence, qui, comme
nous l'avons vû, se prouve par des
raisons invincibles; nous devons au
contraire conclurre de là, avec tout
ce qu'il y a jamais eu de véritables
Sages, que puisque, d'un côté, Dieu
est souverainement juste, & qu'il
veille sur les actions des hommes; &
que, de l'autre, on voit parmi eux
tant de déréglemens impunis, il faut
nécessairement atendre après cette vie
un Jugement solemnel, qui unisse la
peine avec le crime, le bonheur avec
l'innocence; & qui condamnant les
auteurs de ces actions énormes aux
supplices qu'ils ont méritez, assigne
aux grandes vertus de grandes récompenses,
& un repos assuré.


Et par
cela même,
l'immortalité
de l'âme.


XXI. Mais comme ce Jugement
supose l'immortalité de l'ame, je vais
tâcher de la prouver. Je me servirai
pour cela de la méthode que j'ai
employée pour démontrer l'existence
de Dieu. J'établirai donc cette Vérité,
& par le raisonnement, & par la
Tradition, ou, le consentement de
tous les Peuples qui ont eu quelque
degré de lumiére & d'humanité: Tradition
dont on ne peut rencontrer
l'origine, que dans l'origine même
du Genre humain, c'est-à-dire, dans
les premiers hommes. Je commence
par cette dernière preuve.


I. Preuve
de l'immortalité
de l'ame,
savoir,
une Tradition
ancienne &
universelle.


XXII. L'opinion de l'immortalité
de l'ame se trouve dans Homére.
Les Philosophes Grecs,88
les Druïdes, qui étoient les Sages de
l'ancienne Gaule,89 & les Brachmanes,
Docteurs des Indiens, l'ont
tous unanimement enseignée.90
Les Egyptiens,91 les Thraces,
& les anciens peuples de l'Allemagne
l'ont tenue pour certaine, selon le
témoignage de plusieurs Auteurs. Les
Grecs, les Egyptiens, & les Indiens
ont connu un Jugement après cette
vie, si nous en croyons Strabon,
Laërce, Dion, & Plutarque. L'embrasement
futur de tout l'Univers se
trouvoit92 dans Hystaspe & dans
les Sibylles. On le lit encore aujourd'hui
dans les Écrits93 d'Ovide
& dans Lucain. Les Siamois,
au raport des Voyageurs, ne l'ont pas
ignoré.94 Quelques Astrologues
ont remarqué que le Soleil s'aproche
insensiblement de la Terre, & ont regardé
ce Phénomène comme un
acheminement à cette terrible destruction.
Enfin, ceux qui abordérent
les premiers dans les Canaries,
dans l'Amérique & dans d'autres païs
inconnus, y trouverent la créance de
l'immortalité de l'ame & celle du
Jugement, établies dans l'esprit des
habitans de ces terres.


Note 88: (retour)  Les Druïdes &c. César nous l'aprend liv.
VI. de la Guerre des Gaules.



Note 89: (retour)  Et les Brachmanes, Strabon lib. XV. «Il faut
regarder l'état de l'Homme dans cette vie, disoient
ces Philosophes, comme l'état où il est dans
le moment de sa conception; & la mort, comme
un enfantement qui le mène à une vie, seule
digne de ce nom, souverainement heureuse,
& destinée aux seuls Sages.



Note 90: (retour)  Les Egyptiens.... l'ont tenue pour certaine. Hérod.
dans son Euterpe. Tacite Hist. liv. V. parlant
des Juifs. «Ils ne brûlent pas leurs morts, mais
ils les enterrent, à l'exemple des Egyptiens.
Cette coutume vient de la persuasion que les uns
& les autres ont, qu'il y a un enfer, (Ce mot)
d'enfer doit être ici entendu à la Payenne, c'est-à-dire,
pour le séjour des bienheureux aussi bien que
des damnez.



Note 91: (retour)  Les Thraces &c. Méla liv. II. parlant des
Thraces. «Les uns croyent, dit-il, que les ames
retourneront un jour; les autres, qu'elles ne retourneront
pas; que cependant elles ne périssent
avec le corps, mais passent dans un état
plus heureux.» Solin témoigne la même chose.
De là venoient ces marques d'allégresse qu'ils donnoient
dans leurs enterremens, & dont ces mêmes
Auteurs parlent. Cela pourroit rendre vraisemblable
ce que nous avons tantôt dit après le Scholiaste
d'Aristophane, que dès les premiéres dispersions
des Hébreux, quelques uns d'entr'eux étoient
venus demeurer dans la Thrace.



Note 92: (retour)  Dans Hystaspe. Nous l'aprenons de Justin
dans sa seconde Apologie, & de Clément dans ses
Stromates.



Note 93: (retour)  d'Ovide. Métam. liv. I. Il se remet aussi devant
les yeux l'arrêt que les Destins ont prononcé, qu'un
jour la Mer, la Terre, & le Ciel périroient dans les
flammes; période fatal à toute la machine du Monde.
Lucain liv. I. Lorsque la dernière heure du Monde sera
venue, toutes choses retourneront dans l'ancien Chaos: les
Etoiles se heurteront, elles descendront même dans la Mer
&c.. Sénèque écrivant à Marcie, «Les Etoiles choqueront
les unes contre les autres; & l'Univers
étant embrasé, toutes les parties que nous voyons
présentement briller par un bel arrangement, ne
tireront plus d'éclat que des feux qui les consumeront.»



Note 94: (retour)  Quelques Astrologues &c. Copernic. liv. III.
des Révolut. ch. 16, & d'autres. S. Cyprien écrivant
à Démétrianus, ditAL que l'Univers n'a plus
la même vigueur qu'autrefois, & qu'il roule vers
la décadence.



Note AL: (retour)  Je demande pardon à ce Pere, mais je ne saurois
laisser passer cette pensée sans dire ce que j'en
crois. Par où nous prouvera-t-il que le Monde
vieillit & qu'il perd insensiblement de des forces?
La Terre en a-t-elle moins à produire des fruits,
les Animaux à engendrer, & les Astres à faire leurs
révolutions? Ces sortes de pensées ont je ne sai
quel éclat qui pourroit surprendre; mais pour de
la solidité, elles n'en ont pas même assez à ce
qu'il me semble, pour être soufertes dans la bouche
des Orateurs.




II. Preuve,
tirée de
ce qu'aucune
raison ne
peut faire
voir que l'ame
soit mortelle.


XXIII. Je viens aux preuves que
les lumiéres de la Raison nous fournissent.
Toutes les choses que nous
voyons périr, périssent par l'une de
ces trois causes: ou par l'oposition
d'un contraire plus puissant, c'est ainsi
que la violence de la chaleur détruit
le froid; ou parce qu'elles se trouvent
destituées du sujet qui les soutenoit;
la grandeur d'un carreau de vitre, par
exemple, périt lorsque le carreau vient
à se casser: ou enfin par l'éloignement de la
cause éficiente, dont la présence étoit
nécessaire pour les conserver; & c'est
ainsi que la lumiére disparoît par l'éloignement
du Soleil. Or aucune de
ces trois maniéres de destruction ne
peut avoir lieu ici. Pour la premiére,
l'ame n'a proprement rien qui lui soit
oposé. Elle a même ce privilége,
qui lui est particulier, de pouvoir assembler
dans ses idées les choses
les plus contraires. La seconde ne
se peut dire. L'ame est une substance,
c'est-à-dire, un Être qui
subsiste par soi-même & qui par conséquent
n'a pas besoin de sujet qui le
soûtienne. S'il y en avoit un, ce seroit
le corps. Mais plusieurs raisons
détruisent cette pensée. I.AM La continuité
du travail abat les forces du
corps, celles de l'ame demeurent
toûjours dans leur entier. II.95
Les facultez corporelles ne peuvent
admettre un objet trop vif & trop
excellent: celles de l'ame se perfectionnent
à proportion de la sublimité
& de la grandeur des choses sur lesquelles
elles déployent leur activité, tels
que sont les Universaux, & les figures
considérées en elles-mêmes &
separément de la matiére. III. Le
corps ne peut faire agir ses forces
que sur des choses qui sont bornées
comme lui par de certains tems &
de certains lieux: l'ame agit & raisonne
sur l'infini & sur l'éternité. Je
conclus de tout cela que l'ame ne dépend
pas du corps dans ses opérations.
Or comme nous ne pouvons
juger de la nature des choses invisibles,
que par leurs opérations, il
s'ensuit que l'ame agissant indépendamment
du corps, existe aussi indépendamment
de lui. Enfin, la troisiéme
voye possible de destruction,
savoir, la cessation de la cause éficiente
ou la suspension de son eficace,
n'a pas ici plus de lieu que les deux
autres. L'ame n'a pas de cause éficiente
dont elle doive émaner continuellement.
Mais quand on en reconnoîtroit
une, ce ne peut être que la
Cause premiére & universelle (car
pour ce qui est des pères & des
mères, on sait que leur mort n'entraîne
pas celle de leurs enfans). Or rien
ne nous oblige à croire que la Cause
premiére cesse jamais de déployer
cette éficace, qui conserve l'ame.
Car elle le feroit, ou faute de puissance,
ou faute de volonté. Le premier
ne peut être, & l'on ne prouvera
jamais le second.


Note AM: (retour)  On pourroit ne pas convenir absolument de
cette premiére raison, quoi que ce qu'elle supose
soit vrai pour l'ordinaire. En tout cas les deux
raisons suivantes pourroient sufire. TRAD.



Note 95: (retour)  Les facultez corporelles ne peuvent &c. Aristote
en donne cette raison, que ce qui sent en nous,
est en partie corporel, & en partie spirituel; mais
que l'ame est purement spirituelle. J'aurois pu remarquer
aussi que l'ame a la force de vaincre les
panchans purement corporels; jusqu'à exposer
quelquefois le corps aux tourmens & à la mort
même: & que moins ses actions tiennent du corps,
plus elles sont parfaites.





Trois
autres preuves
de l'immortalité
de
l'ame.


XXIV. Outre ces raisons qui
prouvent négativement l'immortalité
de l'ame, il y en a d'autres assez fortes,
qui la prouvent positivement.
En voici trois que je ne ferai qu'indiquer;96
le pouvoir que l'Homme
a sur ses propres actions; le desir
de l'immortalité, né, pour ainsi dire,
avec nous; & la force de la conscience,
qui tantôt trouve dans les
bonnes actions quelque pénibles qu'elles
soient, un sujet de joye & de
consolation, & tantôt sent des remords
vifs & afligeans des crimes
dont elle est chargée. Ces remords
augmentant à l'heure de la mort par
le pressentiment d'un Jugement inévitable
& prochain, jettent l'ame
dans la derniére désolation. Cette
force, au reste, dépend si peu de la
volonté, que97 les Tyrans les plus
endurcis au crime n'ont jamais pu s'y
soustraire, quelques éforts qu'ils ayent
fait pour cela. Les exemples en sont
assez connus.


Note 96: (retour)  Le pouvoir que l'homme &c. On y peut ajoûter
le pouvoir qu'il a sur tous les animaux, & la
faculté qu'a nôtre ame de connoître Dieu: ce qui
paroît si bien par la préférence qu'elle lui donne
sur toutes les autres choses, & par le peu de cas
qu'elle fait des plus fâcheuses, lors qu'il s'agit de
lui plaire.



Note 97: (retour)  Les Tyrans &c. «Enfin, dit Suetone, parlant
de Tibère, il devint insuportable à lui-même,
comme il parut par cette Lettre qu'il écrivit
au Sénat, & qui est une peinture si naïve
d'une conscience agitée. Que vous écrirai-je,
Messieurs? Comment vous écrirai-je, ou plutôt,
que dois-je ne vous pas écrire dans cette conjoncture?
Que les Dieux me fassent périr d'une
manière encore plus afreuse que celle que j'éprouve
tous les jours, si je sai que vous mander.
Tant il est vrai, dit Tacite, après avoir raporté ce
commencement de Lettre, tant il est vrai que ses crimes
& ses désordres étoient devenus alors la
matiére de son suplice.»




Que la
derniére fin
de l'Homme
est un bonheur
éternel.


XXV. Or si nous ne pouvons
rien apercevoir dans la nature de l'ame
qui doive causer sa destruction;
si Dieu par quantité de marques, qui
ne sont point équivoques, nous aprend
que son dessein est qu'elle survive
au corps; si d'ailleurs il faut reconnoître
que l'Homme, en qualité
d'Être intelligent & raisonnable,
doit avoir une derniére fin: il ne
s'agit plus que de chercher en quoi
cette derniére fin peut consister. Or
par cette seule raison, qu'elle doit
avoir du raport à l'excellence de l'ame
& à son éternité, il est assez évident
qu'elle ne peut être autre chose qu'une
félicité éternelle. C'étoit la pensée
de Platon & des Pythagoriciens, lors
qu'ils ont enseigné que le souverain
Bien de l'Homme, consiste à être élevé
à la plus parfaite ressemblance
qu'il puisse avoir avec Dieu.


Pour, ce qui est de la nature de ce
bonheur éternel, & des moyens de
l'aquerir, c'est une matiére à conjectures,
tant que Dieu n'en a rien
révélé. Mais si l'on peut découvrir
qu'il se soit expliqué là dessus, il ne
faut plus balancer; l'on doit recevoir
ce qu'il nous en dit, & le croire avec
cette certitude que produisent les Véritez
les plus constantes & les plus
autentiques.


Or comme la Religion Chrétienne
nous promet sur cet article quelque
chose de plus que toutes les autres Religions,
il est bon d'examiner quelle opinion
nous devons avoir de ces grandes
promesses. C'est ce que nous
allons faire dans le Livre suivant.


















TRAITÉ


DE LA VERITÉ


DE LA


RELIGION


CHRÉTIENNE.







LIVRE SECOND.



DESSEIN
DE CE II.
LIVRE. Savoir
de prouver
que la
Rel. Chr. est
véritable.


ans ce Livre, que
nous ne commençons
qu'après avoir adressé à
Jesus-Christ régnant
glorieusement dans le Ciel, de très-ardentes
priéres, pour obtenir de lui
le secours de son Esprit dans un degré
qui réponde à l'importance de notre
dessein, & qui nous rende capables
de l'exécuter: nous déclarons dès
l'entrée que notre but n'est pas de
traiter tous les dogmes de la Religion
Chrétienne, mais de montrer que cette
Religion est très-véritable, & d'une
certitude qui exclut jusqu'aux
moindres doutes.


Que Jesus
a été.


II. Qu'il y ait eu autrefois en
Judée, sous le régne de Tibére, un
Jésus appelé le Nazaréen, c'est ce
dont on ne doutera pas, si l'on prend
garde que les Chrétiens, en quelques
endroits de la Terre qu'ils soient répandus,
font & ont toûjours fait une
profession invariable de le croire;
que tous les Juifs d'aujourd'hui s'acordent
dans le même aveu, avec tous
ceux d'entre eux qui ont vécu & écrit
depuis ce tems-là, & que les Auteurs
Payens mêmes, ennemis communs
des uns & des autres,1 Suetone,
par exemple, Tacite,2 Pline
le Jeune, &c. déposent unanimement
de ce même fait.


Note 1: (retour)  Suétone, Tacite, Pline le Jeune &c. Suétone
dans la Vie de l'Empereur Claude: Tacite liv. XV.
où parlant des suplices des Chrétiens, l'Auteur du
nom & de la Secte des Chrétiens, dit-il,  a été Christ,
qui sous l'Empire de Tibére avoit soufert la mort par l'ordre
de Ponce Pilate. Dans cet endroit il représente
les Chrétiens comme des gens chargez de crimes,
& comme l'horreur du genre humain. Mais ces
crimes n'étoient autre chose que le mépris des
faux Dieux. C'est par la même raison que cet
Auteur & Pline ont parlé des Juifs avec ce même
fiel. Il faut remarquer ici que cette haine ne venoit
pas d'un atachement sincére à la Religion
Payenne, entant que Religion. Les Sages Romains
ne l'envisageoient pas ordinairement de ce côté-là.
Ils la regardoient comme une pratique autorisée
par les loix; & croyant y satisfaire par l'observation
exacte de toutes ses cérémonies, ils se réservoient
la liberté d'en penser ce qu'ils vouloient.
En un mot ils en usoient à cet égard en simples
Politiques, qui ne considérent dans la Religion
que ce qu'elle a de propre à afermir le Gouvernement,
en rendant les hommes plus doux & plus
souples. Sénèque, Varron, & Tacite, étoient dans
ce sentiment, comme on le peut voir dans Saint
Augustin, de la Cité de Dieu, liv. IV. ch. 33. &
liv. VI. ch. 10. Au reste on voit par ce passage
de Tacite, que du tems même de Néron il y avoit
déjà beaucoup de Chrétiens à Rome.



Note 2: (retour)  Pline le Jeune. Voici ce qu'il dit des Chrétiens
dans la 97. Lettre du 10 livre. «Ils ont coutume
de chanter des hymnes & la louange de
Christ, qu'ils révérent comme un Dieu; & ils
s'obligent réciproquement, non à commettre
quelque crime, mais à ne point voler, à ne
point se souiller d'adultére, à être fidéles &
constans dans toute leur conduite, & à ne point
nier le dépôt». Il est vrai qu'il les acuse d'une
opiniâtreté inflexible; mais c'est uniquement en ce
qu'ils refusoient d'invoquer les Dieux, d'encenser
leurs Statues, & de dire du mal de Jésus-Christ, &
qu'on ne les y pouvoit contraindre par les suplices.




Qu'il a
été crucifié.


III. Que ce Jésus ait été crucifié
sous Ponce Pilate Gouverneur de Judée,
c'est aussi ce que tous les Chrétiens
avouent constamment, malgré
la honte qu'il pourroit y avoir à faire
un tel aveu de celui qui est le grand
objet de leur adoration.3 Les Juifs
ne l'avouent pas moins, eux qui ne
peuvent ignorer que la part qu'ils ont
eue à cette mort, par l'empressement
avec lequel ils la demandérent à Ponce
Pilate, leur atire la haine & l'indignation
des Chrétiens, sous la domination
de qui ils vivent en diférens
endroits du Monde. Les Auteurs
Payens que nous venons de citer, atestent
ce même fait dans leurs Écrits.
On a vu même, long tems après cet
événement, les Actes de Pilate, preuve
assez forte de cette Vérité; & on
fait que les Chrétiens y ont quelque
fois eu recours. Enfin, ni Julien,
ni les autres ennemis du Christianisme,
n'ont jamais chicané sur ce Fait,
& l'ont reconnu pour sufisamment avéré.


Note 3: (retour)  Les Juifs ne l'avouent pas moins. Ils apellent
ordinairement Jésus-Christ d'un nom qui signifie
ataché en croix, ou pendu. L'itinéraire de Benjamin
reconnoit que Jésus a soufert la mort à Jérusalem.



Que les
premiers
adorateurs
de J. C.
n'étoient pas
des personnes
ignorantes &
grossiéres.


De sorte qu'il est impossible
d'en produire quelqu'un qui soit plus
constant & plus assuré, puis qu'il est
apuyé sur le témoignage d'un si grand
nombre d'hommes, & de Peuples
mêmes, d'ailleurs si oposez d'intérêts
& de sentimens. C'est pourtant ce
Jésus, traité avec tant d'ignominie,
à qui les parties de l'Univers les plus
éloignées les unes des autres, rendent
d'un commun consentement les honneurs
de l'adoration religieuse: &
cela, non seulement dans ce siécle-ci,
ou dans ceux qui l'ont immédiatement
précédé, mais dans un grand nombre
d'autres, & dans ceux même qui ont
suivi de plus près cet événement.
Car Tacite & d'autres témoignent
que sous Néron la profession du Christianisme
& la vénération que l'on avoit
pour son Auteur, exposérent aux
derniers suplices un grand nombre de
personnes.






Preuve de la
vérité des miracles de
l'Évangile


IV. Mais peut-être que ces premiers
adorateurs de Jésus-Christ étoient
de bonnes gens, ignorans &
entêtez. Nullement, il y a eu parmi
eux beaucoup de personnes sages,
judicieuses, & savantes. Pour ne
point parler de ceux qui étoient nez
Juifs, on a vu entre eux un Sergius
Gouverneur de Cypre, un Denis l'Aréopagite,4
Polycarpe,5 Justin,6
Irènée,7 Athénagore,8
Origéne,9 Tertullien,10
Clement Alexandrin, & quantité
d'autres. Or quelle raison peut-on
rendre de l'atachement de ces gens,
qui ne manquoient ni d'esprit ni de
savoir, au culte d'un homme qui avoit
soufert une mort ignominieuse; eux
qui pour la plupart avaient été élevez
dans d'autres Religions, & qui
ne rencontroient en celle-ci aucun
motif ni d'honneur, ni d'intérêt qui
pût les y atirer? Qu'on se tourne de
quel côté on voudra, on n'en trouvera
point d'autre raison que celle-ci:
c'est qu'après une recherche aussi exacte
& aussi diligente que la prudence le
mande dans une afaire d'une souveraine
importance, ils avoient reconnu que
rien n'étoit plus vrai ni mieux atesté,
que le bruit qui s'étoit répandu par
tout des miracles éclatans de Jésus-Christ;
tels qu'étoient la guérison
de plusieurs maladies dangereuses &
invétérées, opérée en public sans autre
moyen que celui de la parole: entr'autres
la guérison d'un aveugle né;
la multiplication réitérée de quelques
pains pour sustenter plusieurs milliers
de personnes, capables d'en rendre
témoignage; la résurrection de quelques
morts, & telles autres merveilles,
également considérables par leur
grandeur & par leur nombre.


Note 4: (retour)   Polycarpe. Il a soufert le Martyre l'an 169.



Note 5: (retour)  Justin. Il a écrit des Apologies pour les
Chrétiens l'an 142.



Note 6: (retour)  S. Irènée. Il fleurissoit à Lyon l'an 183.



Note 7: (retour)  Athénagore. Il étoit d'Athénes, & vivoit
dans le même tems que S. Irènée.



Note 8: (retour)  Origéne. En 230.



Note 9: (retour)  Tertullien. En 208.



Note 10: (retour)  Clément Alexandrin. Dans le même tems.





Que ces
miracles n'ont été ni
naturels ni
illusoires
&c. mais
produits par
la puissance
de Dieu.


V. Le bruit de ces miracles avoit
un fondement si indubitable & si ferme,
que 11ni Celsus, 12ni Julien
écrivant contre les Chrétiens,
n'ont osé nier que Jésus-Christ n'ait
fait des actions surnaturelles & prodigieuses,
& que les Juifs l'avouent
hautement dans leur Talmud. On
ne peut dire, ni que ces miracles ayent
été produits par des causes naturelles,
ni que ç'ayent été de pures
illusions. Pour le I. outre que le
nom même de miracles & de prodiges
que tout le monde leur donne,
fait voir qu'on avoue tacitement qu'il
n'y avoit rien de naturel, la force des
causes naturelles va-t-elle bien jusqu'à
guérir en un instant, par la parole seule
& par le simple atouchement, des
maladies incurables? Et c'est aussi ce
que les ennemis déclarez de Jésus-Christ
n'ont jamais prétendu, ni pendant
qu'il étoit encore sur la Terre,
ni depuis la publication de son Evangile
dans le Monde. On ne peut
croire non plus qu'il n'y ait rien eu
de réel dans ces miracles, & qu'ils
n'ayent été que l'éfet d'une adresse
qui ait su tromper les yeux. Ils ont
été faits pour la plûpart en public,
en la présence d'un grand Peuple, &
de plusieurs personnes éclairées, qui
prévenues contre Jésus-Christ observoient
toutes ses démarches. Mais
d'ailleurs, le nombre en a été trop
grand, & les éfets trop réels & trop
durables, pour donner lieu à une
pareille défaite. Il faut donc nécessairement
qu'ils ayent été produits par
une cause plus qu'humaine, comme
les Juifs l'ont reconnu. Or cette
cause ne peut être qu'un Esprit ou
bon ou mauvais. Ce n'est pas le dernier.
La doctrine à laquelle ces miracles
servoient de preuve, est à tous
égards oposée aux intérêts des Démons.
Elle condamne leur culte, &
corrige l'impureté du coeur, qui leur
est si agréable. L'événement a fait
voir que par tout où on l'a reçûe,
elle a renversé l'Idolatrie qui n'étoit
autre chose que le service des Démons;
qu'elle a inspiré une extrême horreur
pour eux; décrédité les Arts magiques;
& établi le Culte d'un seul
Dieu. Porphyre même a reconnu
que ces Esprits n'avoient plus ni force
ni puissance depuis que Jésus-Christ
avoit paru dans le Monde. Or il n'est
pas croyable que le Démon soit assez
imprudent, pour faire des choses, qui
bien loin de lui être ou glorieuses ou
utiles, vont à le couvrir de honte &
à ruïner ses intérêts. Mais ce qui
est encore plus fort, il n'étoit nullement
ni de la sagesse ni de la bonté
de Dieu, de soufrir que les malins Esprits
fissent illusion à des hommes qui
le craignoient, & qui étoient éloignez
de tout ce qui lui pouvoit déplaire.
C'est là le caractére des premiers
Chrétiens. Leur vie irréprochable
& les maux qu'ils ont endurez,
plutôt que de rien faire contre
leur conscience, le prouvent manifestement.


Note 11: (retour)  Ni Celsus. Origéne. liv. II. Vous avez cru
qu'il étoit fils de Dieu, parce qu'il a guéri des boiteux
& des aveugles.



Note 12: (retour)  Ni Julien. S. Cyrille, liv. VI. raporte ces
paroles de Julien; «A moins que l'on ne regarde
comme les plus grandes actions du monde, de
guérir des boiteux & des aveugles, & de secourir
les démoniaques dans les Villages de Bethsaïda
ou de Béthanie.»



Si après cela, on avoue que les miracles
de l'Évangile ne viennent ni
d'une cause naturelle, ni de l'artifice
des hommes, ni de celui des Esprits
malins; il ne restera plus qu'un subterfuge,
c'est de dire qu'ils ont été
opérez par une Intelligence sainte &
bonne, mais inférieure à Dieu. Mais
que l'on prenne garde I. Qu'en cela
on se raproche extrémement de nous,
& qu'on nous donne lieu de conclure,
que puis qu'une Intelligence pure
& sainte ne peut rien faire qu'en vue
de plaire à Dieu, & de le glorifier;
ces miracles lui ont été par conséquent
agréables & glorieux, & la
Doctrine qu'ils ont scellée, une Doctrine
véritable & divine. II. Que cela
même ne peut pas être vrai à l'égard
de tous les miracles de Jésus-Christ;
à qu'il y en a de si grands, qu'il ne
paroît pas que d'autres forces que celle
d'un Dieu les eussent pû produire:
la résurrection du Lazare, par
exemple, & de ce jeune homme de
Naïn. Je conclus que c'est Dieu qui
est l'auteur de ces miracles. Or on
ne peut pas concevoir qu'il en fasse,
ni par lui-même ni par le ministére
d'un autre, sans en avoir de bonnes
raisons. Un sage Législateur ne se
départ jamais de ses Loix sans une nécessité
très-urgente. Quelles seront
donc les raisons qui l'auront mû à faire
tant de prodiges par les mains de
Jésus-Christ? Certes on ne peut pas
en donner d'autre, que celle que Jésus-Christ
en donnoit lui-même; c'est
que Dieu vouloit par là rendre un illustre
témoignage à sa Doctrine. Ceux
en présence de qui ils ont été faits n'en
ont pu concevoir d'autre; & comme il
y avoit parmi eux beaucoup de gens
de probité & de Personnes pieuses, il
y auroit de l'impiété à croire que Dieu
eût voulu leur imposer; & les atirer
invinciblement dans l'erreur, par des
coups qui ne pouvoient partir que
d'une main toute-puissante. Aussi
voyons nous que l'impression de ces
miracles a été si éficace, 13que
ceux mêmes d'entre les Juifs du tems
de Jésus-Christ, qui étoient si inviolablement
atachez à la Loi de Moyse,
qu'ils en vouloient retenir jusqu'aux
moindres articles, ont pourtant donné
gloire à Dieu, & ont reconnu Jésus
pour un Docteur envoyé du Ciel.
Tels étoient ceux qu'on apelloit
14Nazariens & Ebionites.


Note 13: (retour)  Que ceux même d'entre les Juifs, &c. Act.
XV. Rom. XIV. Saint Jérôme dans la Chronique
d'Eusébe, après avoir nommé quinze Évêques consécutifs
de l'Eglise de Jérusalem, dit qu'ils ont
tous été circoncis.



Note 14: (retour)  Nazariens. Ce mot ne signifie pas les Chrétiens
de Nazaret, mais tous ceux qui demeuroient
dans la Palestine, & ils étoient apellez ainsi parce
que Jésus-Christ étoit aussi apellé Nazarien.






Preuves
de la Résurrection
de
J. C..


VI. Le grand miracle qui a été
fait en la Personne de Jésus Christ,
vérifie admirablement ceux qu'il a
faits sur les autres. J'entens sa Résurrection,
qui suivit sa crucifixion, sa mort
& sa sépulture. Les Chrétiens de
tous les tems & de tous les lieux la
croyent, & ils la proposent, comme
la principale preuve de leur Religion,
& comme le fondement de
leur Foi. Cette créance si générale
ne peut venir que de ce que les premiers
Docteurs du Christianisme ont
persuadé ce Fait à leurs Disciples. Or
ils n'eussent jamais pu le persuader à
ces Disciples, qui ne manquoient ni d'esprit
ni de jugement, s'ils ne leur eussent
assuré positivement qu'ils en avoient
été des témoins oculaires. Sans cela
on ne les eût jamais crûs, pour peu
que l'on eût eu de sens commun; puis
qu'on ne les pouvoit croire sans s'engager
dans des dangers & dans des malheurs
également grands & inévitables.
Il est donc sûr qu'ils se sont portez
avec une grande fermeté pour témoins
oculaires de cet événement.
Outre cette raison, cela paroît par
leurs Livres & par ceux mêmes de
leurs Ennemis. Il faut voir à présent
de quel poids a pu être leur témoignage.


I. Ils fortifient ce témoignage de
celui de cinq cens Personnes, qu'ils
disent avoir vu Jésus ressuscité. Ce
n'est guére la coutume des Imposteurs,
d'en apeller à un si grand nombre
de témoins. D'ailleurs, il n'est
pas possible que tant de personnes s'accordent
à déposer d'une fausseté; particuliérement
si cette déposition les
met en risque de perdre le repos &
la vie.


2. Quand il n'y auroit pas eu d'autres
témoins oculaires de ce Fait, que
ces douze fameux Fondateurs du
Christianisme, c'en seroit assez. On
n'est pas scélérat pour avoir simplement
le plaisir de l'être, & l'Imposture
se propose toujours pour but, ou
l'honneur, ou les richesses, ou la réputation,
ou enfin quelque avantage,
quel qu'il soit. C'est ce qu'on ne
peut dire des Apôtres. S'ils avoient
pu se flater qu'un pareil mensonge les
avanceroit dans le monde, & leur
ouvriroit un chemin à la gloire &
aux dignitez, ils ont dû être bien-tôt
détrompez par la honte & l'ignominie
dont les Payens & les Juifs, qui étoient
les seuls dispensateurs des Charges &
de la réputation, les couvrirent dès le
commencement. Ils n'auroient pas
eu plus de raison d'espérer qu'ils feroient
servir le mensonge à amasser
du bien, puisque leur Doctrine leur
coutoit souvent le peu qu'ils en pouvoient
avoir, & que les soins de la
Prédication ne leur donnoient pas le
tems de travailler à en aquerir d'autre.
De plus, ils ne pouvoient mentir en
vue d'aucune des commoditez de cette
vie, puisque cette Prédication les
exposoit sans cesse à mille fatigues, à
la faim, à la soif, aux coups & à
l'emprisonnement. Enfin, le peu de
réputation qu'ils pouvoient aquerir
parmi leurs Concitoyens, n'étoit pas
assez considérable pour balancer dans
l'esprit de ces Personnes simples, &
qui par une suite de leur créance étoient
ennemies de tout faste, ce nombre
éfroyable de maux qu'atiroit sur
eux leur Apostolat. Car d'espérer que
leurs Dogmes dûssent faire en si peu
de tems de si grands progrès, c'est ce
que ne leur permettoit pas l'oposition
qu'ils rencontroient & dans l'autorité
des Magistrats, & dans le coeur de
l'Homme, naturellement ennemi de
tout ce qui l'incommode. Il faut
donc convenir qu'ils n'eussent jamais
osé porter leurs espérances si loin, si
elles n'eussent été fondées sur les promesses
que leur fit leur divin Maître
après sa résurrection. Ajoutez à cela,
qu'ils avoient une raison particuliére
à ces tems-là, pour ne se pas promettre
une réputation de fort longue durée.
On voit par leurs Écrits & par
ceux des Docteurs qui leur succédérent,
15qu'ils atendoient presque à
tous momens la destruction totale du
Monde; Dieu qui leur avoit révélé
tant de choses, leur ayant voulu cacher
ses desseins sur celle-là.


Note 15: (retour)  Qu'ils atendoient à tous momens &c. I. Thess.
IV. 15. 16. I. Cor. XV. 52. Tertullien,..... puis
que le tems est plus court que jamais. Saint Jérôme
écrivant à Gérontia, que cela nous touche-t-il, nous
qui sommes à la fin des siécles?




Mais le dessein de défendre leur
Religion, n'auroit-il pas été sufisant
pour les porter à mentir sur l'article
de la Résurrection de Jésus Christ? On
ne le dira pas, si l'on examine un peu
la chose de près. Car, ou ils ont cru
très-sincérement & de tout leur coeur
que cette Religion étoit véritable,
ou ils ne l'ont pas cru: s'ils ne l'ont
pas cru, jamais ils ne l'eussent choisie
entre tant d'autres plus respectées dans
le Monde, & moins contraires à la
tranquillité de la Vie. Ils n'en auroient
pas même voulu faire profession,
toute véritable qu'elle leur eût
paru, s'ils n'eussent cru y être indispensablement
obligez, puis qu'il leur
étoit aisé de prévoir ce que l'expérience
leur aprit d'abord; c'est que
cette profession causeroit la mort de
quantité de personnes; & qu'ainsi,
ils ne pouvoient se regarder que comme
de vrais meurtriers, s'ils les y eussent
exposées sans de légitimes raisons.
Si après même que Jésus-Christ fut
mort, ils continuérent à croire que
sa Religion étoit véritable & excellente,
& qu'ils ne pouvoient se dispenser
d'en faire profession, il faut
nécessairement qu'ils l'ayent vu après
sa mort: car il étoit impossible qu'ils
persévérassent dans ces sentimens, s'il
n'eût véritablement acompli la promesse
qu'il leur avoit faite de ressusciter.
Un manquement de parole eût,
en ce cas là, fait rebrousser chemin à
tout homme de bon sens, & banni
de son esprit tous les préjugez favorables
qu'il auroit pu avoir jusques-là,
pour celui qui lui eût fait une promesse
si vaine. II. Toutes les Religions
du Monde, & sur tout la Religion
Chrétienne, défendent sévérement
le mensonge & le faux témoignage
particuliérement, dans des matiéres
de Foi. Comment donc auroient-ils
pu mentir en faveur d'une Religion
si ennemie du mensonge? III.
Leur vie pure, & à couvert des reproches
de leurs ennemis mêmes, ne
s'acorde guére avec un pareil dessein;
encore moins leur simplicité, qui est
la seule chose que leurs Ennemis leur
ayent objectée. IV. Ils ont tous soufert
les derniéres indignitez; & plusieurs
même une mort très-cruelle, à
cause de la profession qu'ils faisoient
de croire que Jésus étoit ressuscité.
Or il n'est pas impossible qu'un homme
de bon sens soutienne jusqu'à de
telles extrémitez, une opinion où il
est entré sincérement. Mais il est
tout à fait incroyable qu'une personne,
& à plus forte raison plusieurs,
puissent se résoudre à tant soufrir pour
une fausseté qu'ils reconnoissent telle,
& à l'établissement de laquelle ils
n'ont aucun intérêt. Ce seroit là
l'éfet d'une extravagance qui n'a point
d'exemple, & dont la vie de nos premiers
Docteurs, aussi bien que leurs
Écrits, prouvent qu'ils étoient incapables.


Ce que nous venons de dire des
Apôtres se peut apliquer à St. Paul.
Il a prêché publiquement qu'il avoit
vu Jésus-Christ dans sa gloire. Tout
l'engageoit à rester dans le Judaïsme.
16 Il étoit savant, & il avoit par là
un chemin ouvert aux Charges & aux
Dignitez. On le voit cependant renoncer
à toutes ses espérances pour la
profession de cette Vérité; encourir
volontairement la haine de sa Nation;
porter par tout le Monde la connoissance
de cette Vérité malgré les dificultez,
les périls, & les travaux qu'il
rencontroit par-tout; & finir une vie
si pleine de traverses, par une mort
pleine d'infamie.


Note 16: (retour)  Il étoit savant. Il avoit été disciple de Gamaliel,
& sous cet illustre Maître il étoit devenu
habile dans la Loi & dans la Tradition. S. Épiphane.







Objection:
que la Résurrection
est
une chose impossible.
Réponse.


VII. Je ne sache qu'une chose qui
pourroit renverser tous ces témoignages,
quelque forts qu'ils paroissent:
ce seroit l'impossibilité de la chose
même à laquelle ils servent d'apui, &
la contradiction qu'elle renfermeroit.
17Mais je soutiens qu'il n'y a ici,
ni impossibilité ni contradiction. C'en
seroit une de dire, qu'une personne a
été vivante & morte dans le même
tems. Mais que celui qui a produit
la vie la puisse aussi reproduire, cela
n'est ni impossible ni contradictoire.
Les Sages Payens l'ont bien senti. On
voit même dans leurs Livres quelques
exemples de résurrection; comme
celle d'un certain Eris d'Arménie,
dans Platon; celle d'une femme, dans
Héraclide de Pont; d'Aristée, dans
Hérodote; & de Thespésius, dans
Plutarque. Je ne veux pas garantir
ces Faits. Le seul avantage que j'en
tire, c'est de faire voir que les plus
habiles gens d'entre les Payens, ont
mis cette merveille au rang des choses
possibles.


Note 17: (retour)  Mais je soutiens &c. Justin Martyr. Réponse
septiéme aux Objections contre la Résurrection: «Autre
chose est d'être impossible absolument & en
soi-même, & d'être impossible à quelqu'un. Par
exemple, il est tout-à-fait impossible qu'une figure
qui sert de mesure à une autre, soit égale à un des
côtez de cette autre. Il est impossible, non absolument,
mais à la Nature, de produire sans
semence, des Êtres animez. Si ceux qui disent
que la Résurrection est impossible, l'entendent
dans le premier sens, il n'est rien de plus faux.
La Résurrection est une nouvelle Création. Or
une nouvelle Création n'est pas impossible en elle-même,
puis qu'elle ne fait rien de contradictoire,
comme seroit l'égalité d'une figure mesurante,
à l'un des côtés de celle qu'elle mesure:
donc la Résurrection n'est pas impossible en
elle-même. Que s'ils entendent une impossibilité
dans le second sens, ne voyent-ils pas que
tout ce qui n'est impossible qu'à la Creature,
est très-possible au Créateur?»





Que la
Résurrection
de J. Ch.
prouve invinciblement
la R. Ch.




Le Rabbin
Béchaï




Note +: Jean
XVII.
Luc XXIV
46. 47.


Si donc il n'implique pas que Jésus-Christ
soit retourné en vie; si les
preuves de cette Histoire sont si fortes,
qu'elles ont même pu convaincre
un célèbre Rabbin, & lui arracher
l'aveu de sa conviction; si enfin
Jésus-Christ a prétendu avoir une Mission
divine, pour aporter aux hommes
une nouvelle Religion, comme
toute sorte de gens, amis & ennemis,
en conviennent: il s'ensuit que cette
Mission est divine, & cette Religion
véritable. La force de cette conséquence
vient I. de ce qu'il répugne
à la Sagesse & à la Justice de Dieu,[+]
d'élever à un si haut degré de gloire
un homme qui auroit joué tout le
genre humain, dans la chose du monde
la plus importante. 2. Elle vient
aussi de ce que Jésus-Christ avant que
de mourir, avoit prédit sa mort, le
genre de sa mort, & la résurrection;
& avoit déclaré que le but de tous ces
événemens, étoit de confirmer la
Doctrine qu'il avoit prêchée.


Nous n'avons vu jusqu'ici que les
dehors de la Religion, & nous ne l'avons
prouvée que par des circonstances
qui lui sont en quelque façon extérieures.
Entrons présentement dans
les preuves qui se tirent du fonds même
& de l'essence du Christianisme.


Que la R.
Chr. est plus
excellente
que toutes
les autres.


VIII. Certes si l'on considére
que de toutes les Religions qui ont jamais
été, & qui sont encore dans toute
l'étendue de la Terre, il n'y en a point
qui l'emporte sur la Chrétienne; soit
pour la perfection des Loix, soit pour
la grandeur des récompenses, soit pour
la maniére dont elles se sont établies;
je soutiens qu'on sera forcé, ou de
convenir qu'elle est véritable, ou de
rejetter toute Religion: excès où ne
tombera jamais un homme qui reconnoit
qu'il y a un Dieu; que ce Dieu
gouverne toutes les choses créées; que
l'Homme a un esprit capable de le
connoître, de discerner le bien & le
mal, de se porter vers l'un ou vers
l'autre, & par conséquent de donner
matiére aux peines ou aux récompenses.


I. Avantage
de la
R. Chr. sur
les autres,
savoir les
récompenses
qu'elle promet.




Note A: Deut.
XI. Hebr.
VIII. 6.


IX. Examinons par ordre les
trois prérogatives que nous venons de
donner à la Religion Chrétienne sur
toutes les autres; ses récompenses,
ses loix, & la maniére de son établissement.




Pour commencer par ses récompenses,
si nous considérons atentivement
les Clauses expresses que Moyse
[A]a aposées à l'Alliance légale, nous
verrons qu'il n'y a promis que des
biens temporels, & dont la jouissance
ne passe pas les bornes de cette
vie. C'est une terre fertile, une maison
bien fournie, des victoires, une
vie longue & pleine de vigueur, une
Postérité nombreuse, héritiére de
tous ces avantages. S'il y a quelque
chose de plus il est caché sous des
ombres; & on ne peut l'en tirer que
par la force du raisonnement. Cette
obscurité fut cause que 18les Sadduciens,
qui recevoient les Livres de
Moyse, n'espéroient rien après cette
vie.


Note 18: (retour)  Les Sadduciens. Joséphe. Le sentiment des
Sadduciens est, que l'ame périt avec le corps, & ailleurs,
Ils nient la subsistence de l'ame après la mort, & les
peines de l'enfer.



Les Grecs, dont la Science est émanée
des Chaldéens & des Égyptiens,
ont encore moins connu que les Juifs,
ces biens qui regardent une autre vie.
Ceux d'entr'eux qui portoient leurs
espérances jusqu'au delà de la mort,
se sont expliquez là-dessus avec une
très-grande incertitude; comme il
paroît 19par les Discours de Socrate,
& 20par les Écrits de Cicéron,
de Sénèque & de tous les autres.
Les Argumens sur quoi ils apuyoient
l'espérance d'une autre vie,
étoient foibles,21 & concluoient
presque tous autant pour la Bête
que pour l'Homme. Ce fut sans doute
en vertu de ces sortes d'argumens,
que 22quelques Philosophes s'imaginérent
que les Ames passoient
tantôt des hommes aux bêtes, & tantôt
des bêtes aux hommes. D'autres
voyant que cette opinion n'avoit aucun
fondement légitime, ni dans
l'expérience ni dans le raisonnement,
& ne pouvant néanmoins s'empêcher
de reconnoître que l'Homme avoit
une derniére fin, crurent & enseignérent
qu'il n'y avoit pas d'autre récompense
de la vertu que la vertu
même; & que le Sage étoit toûjours
heureux, fût-il dans le taureau de
Phalaris. Cela parut trop outré à
quelques autres, qui jugérent, avec
raison, 23qu'un souverain bonheur
joint à des maux très-réels, à
des dangers, des incommoditez, des
tourmens, & à la mort même, n'étoit
qu'un mot vuide de sens. Cela
les oblige de le faire consister dans
ce qui cause du plaisir à l'Homme par
l'entremise des sens, en un mot, dans
la volupté. Cette opinion fut rejettée
par le plus grand nombre, & réfutée
solidement. En éfet, elle étoufe
tous les sentimens d'honnêteté morale,
que la Nature a imprimez dans
le coeur; elle abaisse l'Homme, né
pour des choses élevées & sublimes,
à la condition des bêtes, que la figure
même de leur corps, toujours
panché vers terre, ne porte qu'à des
choses basses & terrestres.


Note 19: (retour)  Par les Discours de Socrate. Vous savez,
disoit ce Philosophe, que j'espére de me trouver bien
tôt dans l'assemblée des hommes vertueux quoiqu'à dire
le vrai, je ne voudrois pas trop l'afirmer, & ensuite,
«Si ce que je dis est vrai, il n'est rien de plus
beau que de le croire. Mais si après ma mort
il ne reste rien de moi-même, cette erreur aura
toûjours ceci de bon, c'est que dans le tems qui
précéde la mort, elle me rendra moins sensible
au mal présent: & d'ailleurs elle ne durera pas
toûjours, car en ce cas ce seroit un véritable
malheur, mais elle périra avec moi. Platon dans
le Phédon.»



Note 20: (retour)  Par les Écrits de Cicéron, de Sénèque, & de tous
les autres. Cic. Quest. Tuscul. 10. Faites moi voir
premiérement que l'ame demeure après la mort: & ensuite,
si vous pouvez y réussir (car cela est fort difficile)
vous me montrerez que la mort n'est pas un véritable
mal. Et peu après; Ils s'imaginent qu'ils ont beaucoup
gagné, lors qu'ils ont apris que la mort les détruira tout
entiers. Quand cela seroit vrai (car je ne veux pas m'y
oposer), qu'y a-t-il en cela d'agréable ou de glorieux? Sénèque
Lettre LXIV. «S'il est vrai (comme cela pourroit
bien être) ce que les Sages ont cru, qu'il y
a dans le Monde un certain lieu, où nous serons
reçus après nôtre mort, celui que nous estimons
être péri, ne l'est pas, mais a été envoyé dans
ce lieu avant nous.»



Note 21: (retour)  Et concluoient presque tous &c. Tel est cet
argument de Socrate, ou de Platon, ce qui se meut
est éternel.



Note 22: (retour)  Quelques Philosophes. Les Brachmanes anciens
& modernes, & les Pythagoriciens, qui
étoient à cet égard disciples de ceux-là.



Note 23: (retour)  Qu'un souverain bonheur, &c. Lactance, liv.
III. ch. 12. Puisque toute la force & tout l'usage de
la vertu consiste à bien soufrir les maux, il est évident
qu'elle n'est pas heureuse par elle-même. Dans la suite,
«les Stoïciens, que Sénéque a suivis, disent
que l'Homme ne peut pas être rendu heureux
sans la vertu. Si la vertu rend l'Homme heureux,
donc le bonheur est la récompense de la
vertu; donc la vertu n'est pas désirable simplement
à cause d'elle-même, comme ils le
prétendent, mais à cause du bonheur qu'elle
procure & qui la suit ordinairement. Cet argument
devoit leur faire comprendre quel est le
souverain bien. J'en conclus encore, que puis
que cette vie est sujette à tant de maux, elle ne
peut pas arriver à ce souverain bonheur dans
toute sa plénitude.»



Dans le tems donc que les hommes
alloient errans sur ce sujet, d'incertitude
en incertitude, & se partageoient
en mille opinions diférentes, Jésus-Christ
vint donner aux hommes la véritable
connoissance de leur dernière
fin. Il promet à ceux qui le suivront,
qu'après leur mort ils posséderont une
vie, qui non seulement ne sera
ni troublée par la douleur & par les
aflictions, ni interrompue par la mort,
mais qui sera acompagnée d'une souveraine
joye: & il leur promet aussi
que le corps partagera ce bonheur avec
l'ame.


On avoit bien eu jusques-là, soit
par tradition, soit par conjecture,
quelque espérance que l'ame seroit
heureuse après cette vie; mais à peine
pensoit-on que le corps dût avoir
part à ce bonheur. N'est-il pas juste,
cependant, qu'il ne soit pas privé de la
recompense, puis qu'il entre avec l'ame
en société de peines, de traverses & de
tourmens? Ces joyes au reste, qui
sont communes à l'une & à l'autre
des deux parties qui composent
l'Homme, ne sont pas de la nature
de celles où quelques Juifs grossiers,
& les Mahométans, tournent toutes
leurs espérances. Les festins que
les premiers atendent, & les plaisirs
charnels dont ceux-ci se flatent, ne
sont que des choses à tems, des remédes
à la foiblesse de l'Homme;
l'un pour la conservation de la vie;
l'autre pour la conservation de l'Espéce.
Le bonheur que l'Évangile promet
est une vigueur éternelle, &
une beauté plue brillante que celle des
Astres; une connoissance claire & sure
de toutes choses, mais particuliérement
de Dieu, de ses Vertus, de ses
desseins, & de tout ce qu'il a voulu
nous cacher, ou ne nous révéler qu'en
partie; une ame tranquille, & toute
ocupée de la contemplation, de l'admiration,
& des louanges de Dieu.


En un mot, ce bonheur renferme des
choses & si grandes & si excellentes,
que toutes les grandeurs & tous les
plaisirs que nous connoissons, ne peuvent
nous aider à les concevoir, que
d'une maniére très imparfaite.


Que la
Résurrection
des corps
dissous &
réduits en
poudre n'est
pas impossible.


X. Nous avons déjà répondu à
l'objection qu'on tire de la prétendue
impossibilité de la Résurrection, lors
que nous avons prouvé la vérité de
celle de Jésus-Christ. On la fait encore
ici revenir sur les rangs, & même
beaucoup plus plausible, puis qu'il
s'agit de la résurrection des corps dissous,
& réduits en une forme toute
diférente de celle qu'ils avoient. Mais
cette dificulté n'est appuyée sur aucune
raison. Presque tous les Philosophes
tombent d'acord que quelques changemens
qui arrivent aux choses matérielles,
leur matiére demeure toûjours
& demeure capable de recevoir
diverses formes. Il faut donc,
ou convenir que la Résurrection n'est
pas une chose impossible, ou dire que
Dieu ignore en quels endroits du
Monde, proches ou éloignez, sont
les parties de cette matiére dont le
corps humain a été composé; ou dire
qu'il n'est pas assez puissant pour
les rassembler, les rajuster, & leur
redonner leur premiére constitution.
Mais comment ne pourroit-il pas faire
dans ce grand Univers, dont il est le
maître absolu, ce que nous voyons
faire aux Chymistes dans leurs fourneaux,
& dans les instrumens de leur
Art, où après avoir comme détruit une
chose en la dissolvant, ils la reproduisent
en réünifiant ses parties? La Nature
ne nous présente-t-elle pas aussi
dans les semences des plantes & des animaux,
des exemples du retour d'une
chose à sa premiére forme, après en
avoir reçû d'extrêmement diférentes?


Il n'est pas impossible de se tirer de
l'embarras où plusieurs tâchent de
nous jetter, sur ce qu'il arrive quelquefois,
que des bêtes, après s'être
nourries de chair humaine, servent elles-mêmes
d'alimens à l'Homme.A Il
faut considérer que la plus grande
partie de ce que nous mangeons ne se
convertit pas en nôtre substance,
mais se change en excrémens, ou en
quelques humeurs qui ne constituent
pas proprement le corps & qui n'en
sont que des accessoires; telles que
sont la pituite & la bile: & que de
cela même qui nourrit véritablement
le corps, il s'en consume beaucoup
par les maladies, par la chaleur interne,
& par l'air qui nous environne.
Cela étant, Dieu qui a tant de
soin de toutes les espèces d'animaux
brutes, qu'il ne permet pas qu'aucune
périsse, ne peut-il pas, par l'éfet
d'une Providence encore plus particuliére,
empêcher que lors qu'un homme
a vécu de quelques animaux nourris
de chair humaine, ce qu'il en
mange ne passe en sa substance? Ne
peut-il pas faire que cette sorte d'alimens
ne servent pas plus à le nourrir
que les médicamens ou les poisons?
Cela est d'autant plus vraisemblable,
que la Nature même nous dicte, en
quelque façon, qu'elle n'a pas mis la
chair humaine au rang des choses
propres à nous nourrir.


Note A: (retour)  Tout ce raisonnement, jusqu'à la fin de l'Article,
paroît assez foible. I. Il supose un miracle
dans le cours ordinaire des choses. Car cette Providence
particuliére dont l'Auteur parle, ne peut être
autre chose ici, qu'un véritable miracle, puis
qu'elle empêcheroit que ce qu'un homme auroit
mangé de chair humaine, ne passât, selon le cours
ordinaire, en sa propre substance, & qu'elle travailleroit
à l'exhaler en sueurs, &c. II. On peut
assurer que l'expérience détruit cette suposition, &
que ceux d'entre les Amériquains qui font des repas
de la chair de leurs Ennemis vaincus, en sont
aussi parfaitement nourris que de quelque autre aliment
que ce soit. On pourroit donc se passer de
cette premiére réflexion de l'Auteur, d'autant plus
que celle de l'Article suivant est bonne & satisfaisante. TRAD.



Mais quand cela ne seroit pas,
quand un corps devrait perdre pour
toûjours cette portion qui a passé en
la substance d'un autre, il ne s'ensuivroit
pas de là que ce ne fût pas le
même corps.24 La transpiration
continuelle des particules qui composent
le corps, & ausquelles d'autres
particules succédent aussi continuellement,
le change pour le moins autant,
que cet accident dont nous parlons,
obligeroit Dieu à le changer en
le ressuscitant. Cependant elle n'empêche
pas que ce ne soit toûjours le
même corps.25 Par quelles formes
diférentes ne passe pas le ver à
soye, avant que de devenir un papillon
& les semences des plantes, avant
qu'elles arrivent à leur juste
grandeur? Cependant le papillon est
dans le ver, & les plantes sont dans
leur semenceB. Avec ces remarques
& plusieurs autres que l'on pourrait
faire, on comprendra aisément que
le rétablissement d'un corps après tous
les changemens qu'il a souferts, &
les pertes mêmes qu'il a pu faire, n'a
rien que de très-possible. Le bon sens
seul l'a persuadé à Zoroastre Philosophe
Chaldéen, 26 à presque tous
les Stoïciens, 27& à Théopompe,
fameux Péripatéticien. Ils ont même
été plus loin, & ont cru que ce rétablissement
arriveroit un jour.


Note 24: (retour)  La transpiration &c. Sénèque Épît. XVIII.
«Le temps entraîne nos corps avec une rapidité
semblable à celle d'un fleuve. Rien de ce que
nous voyons n'est fiable & perpétuel: dans le
moment même que je parle de cette vicissitude,
Je sai que je l'éprouve.»



Note 25: (retour)  Par quelles formes diférentes &c. Je passe à
dessein, comme peu nécessaires, quelques citations
de Pline, où cet Auteur raporte de pareils changemens
dans les grenouilles, dans les coucous, dans
les cigales, & dans une certaine chenille qu'il
apelle Chrysalis.



Note B: (retour)  Et ce sont toujours les mêmes plantes, parce
que les parties qu'elles aquiérent, deviennent leurs
parties en s'ajustant avec le peu qu'elles en ont eu
d'abord. Un corps humain sera donc toujours le
même, quand Dieu devroit y ajoûter une portion
d'autre matiére qui le surpasseroit autant en quantité,
que, ce qu'une semence ou une plante naissante
aquiert, surpasse ce qu'elle a d'elle-même.
ADD. DU TRAD.



Note 26: (retour)  A presque tous les Stoïciens Clément Stromat.
1. V. «Héraclite, instruit dans les sentimens
de la Philosophie Barbare (c'est-à-dire étrangére,
par raport à la Grèce) n'ignoroit pas qu'un jour
le Monde sera nettoyé de méchant Hommes
par un grand embrasement. C'est ce que
les Stoïciens, qui font venus depuis, ont entendu
par le mot έκπύρωσις, ecpurôsis, c'est-à-dire,
embrasement. Ils ont aussi cru que par là tous
les morts revivroient, & redeviendroient tels
qu'ils avoient été en cette vie. Qui ne reconnoit
au travers de ces envelopes la résurrection
des morts?»



Note 27: (retour)  Et à Théopompe. Diogéne de Laërce: «Théopompe
enseigne dans le 8. liv. de ses Philippiques,
que les Hommes revivront, comme l'ont aussi
enseigné les Philosophes Orientaux; que cette
nouvelle vie sera immortelle; & que chaque
chose retiendra les mêmes noms qu'elle a dans
cette vie.»





II. Avantage
de
la R. Chr.
savoir la
sainteté de la
Morale,
dans ce qui
concerne le
service de
Dieu.




Note A: Val.
Max. Liv.
II. c. 10.



XI. Le second avantage que la
Religion Chrétienne a sur toutes les
Religions qui ont jamais été, ou que
l'on pourroit imaginer, consiste dans
la souveraine sainteté de ses Préceptes,
tant de ceux qui constituent le
Culte de Dieu, que de ceux qui réglent
les devoirs d'homme à homme.
Presque dans tous les lieux où le Paganisme
a fleuri, ses Cérémonies sacrées
ne respiroient que fureur & que
cruauté. Porphyre nous en instruit
amplement, & les Relations de nos
Voyageurs nous l'aprennent aussi.
Non seulement les Nations barbares
apaisoient leurs Dieux avec du sang
humain: mais les Grecs mêmes, avec
toutes leurs lumiéres & toute leur
érudition, & les Romains qui se conduisoient
par des Loix si sages, ont
suivi là-dessus le penchant général du
Paganisme.28 Les Grecs sacrifioient
des Victimes humaines à Bacchus
Omestes. Et29 l'Histoire
Romaine nous aprend que l'on avoit
immolé à Jupiter, quelques Gaulois
& quelques Grecs de l'un & de l'autre
sexe. Les mystéres de Cérès &
de Bacchus, si saints & si révérez,
ont long tems caché sous le voile sacré
du silence, les plus honteuses saletez;
comme il parut, lorsque ce
silence religieux ayant été rompu, le
Public fut témoin des excès abominables
que ces mystéres renfermoient.
Clément d'Alexandrie, & quelques
autres, ont traité ce sujet fort au long.
Pour ce qui est des jours consacrez
aux Dieux du Paganisme, on les solemnisoit
avec des Spectacles qui blessoient
si grossiérement la pudeur, que
Caton, au raport de l'Histoire[A-marge],
n'osoit pas y assister.




Note 28: (retour)  Les Grecs sacrifioient &c. Plutarque & Pausanias
en font mention. Clément dans son Exhortation
nomme tous les Peuples qui faisoient la même
chose.



Note 29: (retour)  L'Histoire Romaine nous aprend &c. Denys
d'Halicarnasse liv. I. dit que la coutume de sacrifier
des hommes étoit fort ancienne en Italie. Elle est demeurée
jusqu'au tems de Justin Martyr & de Tatien.
Justin I. Apolog. parlant aux Romains, Vous
faites à votre Idole, leur dit-il, des aspersions, non seulement
de sang de bêtes, mais aussi de sang humain.
Tatien, J'ai connu avec certitude que le Jupiter Latialis
des Romains aime le sang des hommes, & qu'il
prend plaisir aux victimes humaines qu'on égorge en son
honneur. Cicéron dit la même chose des Gaulois;
Pline, des habitans de la grande Bretagne; Helmoldus,
des Sclavons. Porphyre dit que cette coutume
étoit encore de son tems, & dans l'Arcadie,
& à Carthage, & à Rome.







La Religion Judaïque n'avoit à la
vérité rien de tel. Rien n'y choquoit
les Loix naturelles, & en particulier
celles de l'honnêteté. Cependant le
penchant qu'il avoit à l'Idolatrie, fut
cause que Dieu le chargea de beaucoup
de Préceptes sur des choses, qui
n'étoient moralement ni bonnes ni
mauvaises. J'entens par là les Sacrifices,
la Circoncision, l'observation
exacte du jour du repos, & la défense
de quantité de viandes. La plûpart
de ces choses de trouvent aussi
dans le Mahométisme, qui y a ajoûté
la défense de boire du vin.


La seule Religion Chrétienne nous
enseigne un Culte proportionné à la
nature de Dieu. Elle nous aprend
que Dieu étant Esprit, nous lui de
vouons une adoration spirituelle & pure.
Si elle nous prescrit outre cela quelques
Actes extérieurs & visibles, ils
sont par eux-mêmes justes & saints,
& n'obligent pas seulement en vertu
de l'ordre exprès qui les exige de
nous. Selon cette Religion, ce n'est
plus la chair qu'il faut circoncire,
c'est le coeur. Elle ne nous ordonne
plus l'abstinence de tout travail, mais
l'abstinence de toute action mauvaise
& illicite. Elle ne nous demande plus
le sang ou la graisse de nos bêtes: elle
nous demande de plus nobles Victimes,
& veut que nous sacrifiïons nos
biens aux nécessitez des Pauvres, &
nôtre sang à ses Véritez lors qu'il peut
servir à les confirmer. Au commandement
de s'abstenir de certaines viandes
& de certains breuvages, elle substitue
celui d'user de tout, & d'en user
avec cette modération qui est propre
à conserver & à afermir la santé. Si
elle commande le jeûne, c'est afin
d'élever l'esprit, en abatant un peu le
corps. Mais d'ailleurs, tous ses Préceptes
tendent à exciter dans l'homme
une confiance tendre & respectueuse,
qui le disposant à une obéïssance exacte,
lui fasse trouver tout son repos en
Dieu, & le porte à croire invariablement
ses promesses. Par ces Principes,
l'Evangile produit une ferme
espérance & un véritable amour pour
Dieu, & pour le Prochain. Lors
qu'il a rempli le coeur du Fidéle de
ces sentimens, il le tourne sans peine
vers Dieu comme vers son Pére, son
bienfaiteur & son remunérateur; &
l'anime à une obêissance, dont le motif
n'est plus la crainte servile des châtimens
& des peines, mais la crainte
de lui déplaire. La priére, qui est
l'acte le plus essentiel du Service divin,
trouve aussi ses régles dans l'Evangile.
Selon ces régles, nous ne devons demander
ni les richesses, ni les honneurs,
ni en un mot tout ce qui pourroit
être pernicieux aussi bien qu'utile.
Mais 1. toutes les choses qui
sont à la gloire de Dieu: 2. entre les
choses caduques & passagéres, celles
dont la Nature ne se peut passer; laissant
le reste à la Providence, & nous
tenant préparez à tout événement. 3.
Nous sommes obligez de demander
de tout nôtre coeur & avec toute l'ardeur
dont nous sommes capables, les
choses qui ménent à l'Éternité, le
pardon de nos péchez, & le secours
du saint Esprit, qui nous rendant inébranlables
aux menaces des hommes,
& invincibles aux atraits de la chair,
nous fasse perséverer jusqu'à la fin dans
nôtre course spirituelle. Se peut-il
rien imaginer de plus digne de Dieu,
qu'un Culte de cette nature?




Avantage
de la R. Ch. sur
les autres
dans les devoirs
qui
regardent le
Prochain.


XII. Les devoirs des hommes les
uns envers les autres, ne sont pas réglez
dans l'Evangile d'une maniére
moins raisonnable & moins spirituelle.
Le Mahométisme ne respire que la
guerre. Et cela n'est pas surprenant,
puisque c'est à la guerre qu'il doit &
sa naissance & ses progrès. Les Loix
des Lacédémoniens, ausquelles l'Oracle
même d'Apollon donna le premier
rang entre celles de tous les autres
peuples de la Grèce, tendent généralement
à rendre cette Nation belliqueuse.30
Aristote l'a remarqué,
& l'a remarqué comme un grand défaut.
Mais s'il paroît raisonnable en
cela, il ne l'est pas lors qu'il dit que
la guerre est naturellement permise
contre les Nations barbares; puisqu'au
contraire il est certain que la Nature
a établi entre les hommes les devoirs
de l'amitié, & les douceurs de la Société.
On a bien compris qu'elle défendoit
& punissoit sévérement le
meurtre commis d'homme à homme.
Si cela est juste, il est donc très-injuste
de regarder la destruction de Nations
entiéres par les voyes cruelles de
la guerre, comme une chose glorieuse,
& comme une matiére de triomphes.
C'est pourtant par ces voyes-là,
que la fameuse République de
Rome est montée à ce comble de
gloire & de grandeur, que nous admirons
encore dans les Histoires. Ses
Écrivains ont même été d'assez bonne
foi,31 pour avouer que la plûpart
de ces guerres étoient injustes.
C'est ce qu'ils disent en particulier
de celles qui lui ont assujetti la Sardaigne32
& l'Isle de Cypre. Il paroît
par les Historiens les plus célèbres,33
que la plûpart des Peuples
ne se faisoient pas un scrupule ni une
honte de piller leurs Voisins, & qu'ils
comptoient de bonne prise tout ce qu'ils
pouvoient leur enlever.34 Aristote
& Cicéron mettent la vangeance au
rang de actions vertueuses. Les combats
sanglans des Gladiateurs à outrance,
entroient dans les réjouïssances
publiques. Enfin, rien n'étoit plus
ordinaire que la cruelle coutume d'exposer
les Enfans nouvellement nez.


Note 30: (retour)  Aristote &c. Euripide l'avoit remarqué
avant lui, dans la Tragédie d'Andromaque. Si l'on
vous ôtoit, dit-il aux Lacédémoniens, la gloire qui
naît des armes, vous n'auriez plus rien qui vous distinguât.



Note 31: (retour)  Pour avouer &c. Pétrone, S'il y avoit quelque
terre qui fût riche en mines d'or, il n'en faloit pas
davantage pour la faire déclarer ennemie du Peuple Romain.



Note 32: (retour)  Et l'Isle de Cypre. Florus liv. III. ch. 9.
«Le bruit des richesses de cette Isle étoit si grand
& si bien fondé, que le Peuple Romain qui égaloit
en grandeur toutes les autres Nations de la
Terre, & dont la libéralité n'allait pas moins
qu'à donner des Royaumes, ne pouvant résister
à l'impression que ces richesses firent sur lui, déclara
le Roi de cette Isle, tout Allié qu'il étoit,
déchu de sa Royauté, réduit l'Isle en Province,
& en enlevaC des sommes prodigieuses.



Note C: (retour)  Plutarque les fait monter à 7000 talens, qui
font environ douze millions six cens mille livres.



Note 33: (retour)  Que la plûpart des Peuples ne se faisoient pas un
scrupule &c. Thucydide Liv. I. «Autrefois les Grecs,
aussi bien que les Barbares de Terre ferme & des
Isles, ayant trouvé la commodité d'aller les uns
chez les autres par le moyen de la Navigation,
s'en servirent pour exercer des brigandages; prenant
pour Chefs de ces sortes d'expéditions, des
Personnes illustres, qui s'y laissoient aller, tant
pour l'espérance de s'enrichir, que dans le dessein
de faire du bien à ceux qui étoient dans l'indigence.
Ils avoient d'autant moins de peine à
réüssir dans ces entreprises, qu'ils ne s'ataquoient
qu'à des Villes ouvertes, & à des villages. Ils
les pilloient, ils vivoient de leur butin; tout
cela, sans encourir d'infamie, car bien loin qu'il
y en eût à ce métier, il y avoit même de la
gloire.. les habitans de Terre ferme se pilloient
aussi, les uns les autres: & les DLocres
Ozoles, les Etoliens, les Acarnaniens & les
Nations voisines, le font encore aujourd'hui.
Justin témoigne la même chose des Phocenses;
Plutarque des anciens Espagnols; Diodore, des
anciens Toséans; César & Tacite, des Peuples
d'Alemagne.



Note D: (retour)  Locres Ozoles, ainsi apellez pour les distinguer
de 3. autres sortes de Locres: Etoliens, Acarnaniens,
Phocenses, Peuples de Grèce.



Note 34: (retour) Aristote & Cicéron mettent la vangeance &c.
Arist. à Nicomachus IV. II. C'est la marque d'un
coeur bas & servile, que de soufrir patiemment un afront.
Cic. Liv. II. de l'Invention, met au nombre des
choses qui sont fondées sur le Droit naturel, les
actes de vangeance par lesquels nous repoussons la
violence ou les injures, en nous défendant, ou en
rendant la pareille. Dans une Lettre à Atticus:
Je hai cet homme, dit-il, & je le haïrai toûjours: &
plût aux Dieux que je me pusse venger de lui.



Les Loix des Hébreux étoient à
tous égards plus justes, & leurs Réglemens
plus saints. Mais comme ce
Peuple étoit naturellement violent,
& sujet aux emportemens de la colére,
elles passoient légérement sur certaines
choses, & lui en permettoient
même d'autres qu'autrement elles lui
auroient défendues. C'est à cela qu'on
doit atribuer la permission qui fut
donnée aux Israëlites, de traiter avec
la derniére cruauté les sept Nations
qu'ils depossédérent. En quoi pourtant
on peut remarquer, qu'ils ne
faisoient qu'exécuter les Arrêts de la
Justice divine. C'est par une suite,
ou plutôt par un abus de cette condescendance
de leurs Loix,35 qu'ils
ont toûjours porté une haine mortelle
à ceux qui suivoient d'autres Loix que
les leurs, & qui ne s'acordoient pas
de créance avec eux: & aujourd'hui
encore leurs priéres sont pleines d'imprécations
& d'amertume contre les
Chrétiens. La LoiE les autorisoit aussi
à se venger par une exacte rétribution
des outrages qu'ils avoient reçus, &
à tuer de leur propre autorité le
Meurtrier de leur Prochain.


Note 35: (retour)  Qu'ils ont toûjours porté une haine mortelle à
ceux &c. Les Rabbins enseignent qu'il faut faire
tout le mal qu'on peut, à ceux de contraire Religion,
& qu'on ne doit pas leur rendre ce qu'on
leur a dérobé: qu'il faut exterminer tous ceux qui
ne sont pas Juifs. Les Juifs ont ordinairement
cette imprécation à la bouche, Que tous les Sectaires
périssent subitement.



Note E: (retour)  Levit. XXIV. 20. L'Auteur entend ce passage,
de la vengeance entre Particuliers. Mais on l'explique
ordinairement de la maniere dont les Juges
devoient punir les violences & les outrages.



La Loi de Jésus-Christ défend de
rendre injures pour injures, de quelque
nature qu'elles soient. Elle ne
veut pas que nous aprouvions par l'imitation,
ce que nous regardons comme
criminel dans les autres. Elle nous
ordonne de faire du bien généralement
à tous, & si elle donne aux
personnes vertueuses le premier rang
entre les objets de nôtre amour & de
nos bontez, elle ne manque pas de
donner le second à ceux dont la malice
sembleroit les en exclurre. Pour
nous y engager plus fortement, elle
nous met devant les yeux l'exemple
de Dieu, qui fait servir toutes les
créatures aux nécessitez de tous les
hommes indiféremment.




Dans le
devoir de la
chasteté, &
dans ce qui
regarde le
mariage






Note A: Dent.
XXIV. 1-4.




Note B: Herodot.
L. VI. Plut.
Vie de Lycurg.
& de
Caton
d'Utique.


XIII. La manière dont Dieu a
voulu que le Genre humain se multipliât,
est une chose très-digne des
sages Réglemens d'un Législateur. Cependant
à peine la Religion Payenne
y a-t-elle touché. Et certes elle auroit
eu mauvaise grâce à être sévére
là-dessus,36 puis qu'elle faisoit mille
le contes infames des débauches &
des adultéres de ses Dieux. Ce péché
même qui outrage la Nature, trouvoit
sa protection dans l'exemple des
Dieux. Ce fut par là que Ganyméde
& Antinoüs méritèrent les honneurs
divins. Ce crime monstrueux est
assez commun parmi les Mahométans,
& il est permis dans la Chine, & en
d'autres endroits. Les Philosophes
Grecs semblent avoir travaillé37 à
en diminuer l'horreur en le voilant
de termes honnêtes. Ceux d'entr'eux
qui ont eu le plus de réputation, ont
fort aprouvé que les femmes fussent
communes. Par là ils ouvraient la
porte à une licence & à une impureté.
générale, & mettoient les hommes
au-dessous des bêtes; 38puisqu'il
y en a qui se gardent entr'elles une
espéce de fidélité conjugale. Une
pareille licence auroit ces deux mauvais
éfets; qu'elle déroberoit aux Enfans
la connoissance de leurs véritables
Péres; & qu'elle ne laisseroit aucun
lieu à l'afection réciproque des
uns & des autres.
Les Loix des Hébreux défendent
toutes sortes d'impuretez. 39Mais
elles ne condamnent ni la Polygamie,
[A-marg.]ni le Divorce même, pour quelques
raisons que ce soit. Les Mahométans
usent de ces mêmes droits. Les Grecs
& les Romains répudioient leurs femmes
pour des sujets assez légers. Les
[B-marg.]Lacédémoniens alloient même jusques
à se les prêter les uns aux autres.
Et Caton, le sage Caton, s'en est
aussi mêlé.


Note 36: (retour)  Puis qu'elle faisoit mille contes des débauches
&c. Les Péres ont souvent fait ce reproche aux
Payens: Mais il y a du plaisir à voir la leçon
qu'Euripide même fait là-dessus aux Dieux du Paganisme.
«Il faut, dit-il, que je donne ici un petit
avis à Apollon. Ce Dieu ne se contente pas
de ravir par force l'honneur à des filles chastes,
il soufre patiemment qu'elles se défassent des
enfans qui naissent de ses débauches. Ah! pour
vous qui possédez le tître & l'autorité de Roi,
gardez-vous bien de suivre un exemple si pernicieux.
Suivez constamment la vertu. Si quelqu'un
tombe dans le crime, les Dieux ne manquent pas
de le punir sévérement. Mais vous, Dieux, si
j'ose m'adresser à vous, n'est-il pas bien injuste,
que vous qui prescrivez des Loix aux hommes,
vous viviez vous-mêmes sans Loix. Permettez
moi de vous dire une chose, qui assurément
n'arrivera jamais: C'est que si vos impudicitez
étoient punies aussi sévérement que vous punissez
celles des Hommes, bientôt & vous Apollon,
& vous Neptune, vous-même grand Jupiter,
qui régnez sur les Cieux, vous vous verriez
& sans Temples & sans Autels.»



Note 37: (retour)  A en diminuer l'horreur &c. Philon liv. De la
Comtemplation. «Tous les discours du Festin
de Platon roulent non sur l'amour des hommes
pour les femmes ou des femmes pour les hommes;
cela ne seroit pas si honteux, puis que cet
amour ne passe point les bornes de la Nature:
mais sur l'amour des hommes pour les garçons.
Car tout ce qu'on y dit de Vénus & de l'amour
céleste, ne se dit que pour sauver un peu les aparences
par des mots qui n'ont rien de choquant».



Note 38: (retour)  Puis qu'il y en a qui se gardent &c. Pline le
dit des colombes, & Porphyre des pigeons ramiers.





Note 39: (retour)  Mais elles ne condamnent ni la Polygamie &c.
Deuter. XXI. 15. 11. Samuel, XII. 2. Joséphe Antiq.
Jud. liv. XVI. La coûtume de notre Nation permet
d'avoir plusieurs femmes. Les Docteurs Juifs & les
Péres ont aussi entendu dans ce sens, les passages
que je viens de raporter.







La Loi trés-parfaite de Jésus-Christ
ne régle pas seulement l'extérieur:
elle va jusqu'à la racine du déréglement;
elle retranche la cupidité, &
ne lui permet pas les moindres mouvemens,
ni les moindres atentats à la
chasteté des femmes. Tout, jusqu'aux
regards mêmes, devient criminel
par ces Loix sévéres qui font
craindre à l'Homme un Dieu scrutateur
des coeurs, juge & vangeur non
seulement du crime, mais aussi du
dessein de le commettre. Elles défendent
le Divorce. Et n'est-il pas
juste, en éfet, que puisque toute véritable
amitié doit être perpétuelle &
indissoluble, celle qui unit & les
coeurs & les personnes entiéres, dure
tout autant que la vie? Joignez à cela
qu'il n'est pas possible que l'éducation
des Enfans ne reçoive quelque
préjudice de cette séparation. Pour
ce qui est du nombre des femmes, ces
mêmes Loix n'en permettent qu'une.
Les raisons en font claires, & n'ont
pas été ignorées, ni des Romains,
ni des anciens Peuples de l'Allemagne,
qui condamnoient la Polygamie.
Il y en a trois principales raisons. I.
Il est juste que la Femme qui s'engage
à donner son coeur tout entier &
sans réserve, 40 posséde aussi sans
partage celui de son Mari. II. Les
afaires domestiques sont mieux conduites,
lors qu'elles sont sous la direction
d'une seule tête. III. Enfin,
cette pluralité de Méres de Famille
ne peut causer parmi les Enfans,
que du désordre & de la désunion.


Note 40: (retour)  Posséde aussi sans partage &c. Saluste, Guerre
de Jugurtha, Ceux qui ont plusieurs femmes, ont le
coeur tellement partagé, qu'ils n'en ont proprement aucune.




Dans la
maniére d'acquerir
& de
conserver les
richesses.




Note A: Diod.
Sic. L. I.
Plut. Vie
de Lycurgue.




Note B: Deut.
XXIV. 20.


XIV. Venons aux devoirs de
l'Homme par rapport aux richesses, &
aux commoditez de la vie. Les Égyptiens
& les Lacédémoniens[A-marg.] permettoient
le vol. Les Romains, qui
le défendoient entre Particuliers, le
savoient très-bien pratiquer de Nation
à Nation. La plûpart de leurs Guerres
étoient d'honnêtes Brigandages; &
Cicéron a reconnu que s'ils eussent
été obligez de faire restitution, ils en
auroient été bientôt réduits à leurs
anciennes Cabanes.




La Loi défendoit le vol aux Juifs;
mais elle leur permettoit[B-marg.] de donner
leur argent à usure aux Étrangers:
s'acommodant en cela à leur naturel
assez avide de biens, & au génie des
promesses qu'elle faisoit à ses observateurs.


L'Évangile ne condamne pas seulement
toutes sortes d'injustices, sans
distinction de ceux à qui ont en pourroit
faire: il travaille aussi à tarir la
source ordinaire de toutes nos injustices,
en nous défendant d'atacher nôtre
coeur aux richesses. Il nous en
fait voir le néant. Il nous tourne entiérement
vers les biens du ciel. Il
nous représente que nôtre ame est
trop petite, pour pouvoir donner une
égale aplication à deux choses, dont
chacune demande l'Homme entier,
& qui sont assez oposées, pour nous
obliger souvent à des résolutions & à
des démarches toutes contraires; que
l'aquisition, & la conservation des
richesses coute mille inquiétudes, qui
rongent le coeur, qui l'asservissent,
& qui empoisonnent le plaisir qu'il
s'en promettoit: au lieu que les choses
dont la Nature se contente, sont
& en petit nombre, & très-faciles à
aquerir. S'il arrive que Dieu nous
donne quelque chose de plus que ce
qui est uniquement nécessaire, l'Evangile
ne veut pas que nous nous en
défassions, 41 & qu'à l'exemple de
quelques Philosophes a peu sages,
nous le jettions dans la Mer. Il ne
veut pas aussi, ni que ce surplus demeure
inutile entre nos mains, ni que
nous le prodiguions: mais il nous ordonne
que gardant un raisonnable milieu,
nous employions ce bien à réparer
l'indigence des autres, soit par de
purs dons, soit en prêtant à ceux qui
dans le besoin ont recours à nous. La
raison en est, que nous ne devons pas
nous regarder comme les maîtres de
nos biens à l'exclusion de Dieu, qui
étant le Pére de tous les hommes, &
le Maître de tout ce qu'ils ont, nous
a établis dispensateurs de ses biens,
plutôt que véritables possesseurs. Mais
quoique par cette raison, il eût droit
d'exiger de nous purement & simplement
que nous en disposions selon ses
ordres, il veut bien nous y inviter
par la déclaration qu'il nous fait,
qu'une grâce bien placée nous assure
des trésors que les Voleurs ne pourront
nous enlever, & dont jamais aucun
accident ne nous frustrera. Si
nous cherchons des exemples d'une
libéralité sincére & pleine de charité,
les premiers Chrétiens nous en donnent
un qui est digne d'admiration.
Ne semble-t'il pas, en éfet, à voir
la promptitude [Rom. XV. 25. 26] de ceux de Macédoine
& d'Achaïe à soulager la pauvreté
de ceux de la Palestine, qu'ils
n'étoient tous qu'une même Famille
dispersée par tout l'Univers?


Note 41: (retour)  Et qu'à l'exemple de quelques Philosophes. Ces
Philosophes sont Aristippe & Cratès.



Note a: (retour)  Ainsi Démocrite, au rapport de Sénèque &
de Cicéron, laissa ses Terres incultes, négligea son
Patrimoine, regardant les biens de l'esprit comme
les seuls biens, & croiant que la possession des
choses de la Terre étoit un obstacle à la Philosophie.
TRAD. DE PAR.



Mais comme ce seroit peu d'avoir
réglé l'extérieur si on laissoit le coeur
dans toute sa liberté, la Loi de J. C.
n'oublie pas de marquer quel doit être
le vrai principe de nos bienfaits. Elle
nous aprend que l'espérance du réciproque
ou de la réputation, en ôte
tout le prix; & qu'ils ne sont de quelque
valeur aux yeux de Dieu, qu'autant
que son amour en a été le motif,
& sa gloire, la derniére fin. Elle
prend soin de renverser tous les prétextes
dont l'amour du bien colore
une épargne excessive. Elle dissipe
la crainte qu'on auroit, ou qu'on feroit
semblant d'avoir, de tomber dans
l'indigence par trop de libéralité, &
de se dérober par là les secours dont
la vieillesse a besoin, & dont on peut
se soulager en cas de quelque disgrace.
Elle prévient tous ces prétextes, en
promettant que Dieu aura des bontez
toutes particuliéres pour ceux qui observeront
ses Loix. Elle ajoûte même
le raisonnement à la promesse. Elle
nous fait jetter les yeux sur les soins
tout visibles de la Providence, dans
la production des plantes & des fleurs,
qu'elle veut bien même orner & embellir.
Elle nous oblige à penser que
Dieu étant si bon & si puissant, nous
lui ferions outrage, si nous ne nous fiions
à lui, qu'à proportion des gages
présens & visibles qu'il nous donne de
son amour.


Dans les
Loix qui réglent le
serment.


XV. Enfin les autres Loix défendent
sévérement le parjure. Les
Loix de l'Évangile défendent le serment
même, excepté quand il est
d'une absolue nécessité: outre qu'elles
nous forment à une habitude si
[Matth. V. 33-37.]
constante de dire la vérité, que les
ocasions d'être réduit à faire serment,
deviennent par là extrêmement rares.




Perfection
de la Morale Évangélique


XVI. En général on peut dire
que tout ce qu'il y a d'excellent dans
les Livres des Philosophes Grecs, dans
les Maximes des Auteurs Juifs & de
ceux de tous les autres Peuples, est
contenu dans la Doctrine évangélique,
comme émané de Dieu même. On
y trouve des Préceptes sur la modestie,
sur la tempérance, sur la bonté,
& sur l'honnêteté des moeurs. On y aprend
les devoirs réciproques des Magistrats
& des Peuples; des Péres &
des Enfans; des Maris & des Femmes. On
y voit la condamnation de certains
défauts, sur lesquels la plûpart des
Grecs & des Romains se sont fait illusion
à eux-mêmes par les beaux
noms qu'ils leur donnoient, & par je
ne sai quel éclat de Grandeur qu'ils y
apercevoient; j'entens la passion pour
les honneurs & pour la gloire. Mais
ce qu'il y a de plus admirable dans
l'Evangile, c'est cet abrégé de tous
les Préceptes, plein de sens dans sa
briéveté, & qui porte que nous devons
aimer Dieu par-dessus toutes
choses, & nos Prochains autant que
nous-mêmes; ou, ce qui revient à
un, 42 que nous leur devons faire ce
que nous voulons qu'on nous fasse.


Note 42: (retour)  Que nous leur devons faire. L'Empereur Alex
Sévére louoit fort cette Loi.




Objection
tirée de
la diversité
de sentimens
qui est parmi
les Chrétiens.


XVII. Quelqu'un objectera
peut-être contre l'excellence de la
Doctrine Chrétienne, dont nous tirons
avantage, cette grande diversité
d'opinions qui partage les Chrétiens,
& qui les divise même en tant de Sectes
diférentes.


La Réponse est aisée. Il n'arrive
en cela à la Religion Chrétienne que
ce qui arrive à tous les Arts, & à toutes
les Sciences humaines. Ce malheur
si général est un éfet de la foiblesse
de l'esprit de l'Homme, ou des
préjugez qui lui ôtent la liberté de juger
sainement des choses. Mais ces
diversitez d'opinions ont d'ailleurs
cela de bon, qu'elles ne vont que
jusqu'à un certain point, au de-là duquel
il y a des véritez dont tout le
monde convient, & qui répandent
même des lumiéres sur les Articles
contestez. Dans les Mathématiques
on dispute sur la quadrature du Cercle;
mais on est d'acord sur cette
maxime, par exemple, que si de
choses égales on en ôte des portions
égales, ce qui demeure est égal. On
pourroit faire voir la même chose
dans la Physique, dans la Médecine,
& dans les autres Sciences. De même,
la diversité de sentimens qui régne
parmi les Chrétiens, n'empêche pas
qu'ils ne conviennent des principaux
Articles, c'est-à-dire, de ces Préceptes
que nous avons fait regarder comme
la gloire du Christianisme. Leur
certitude paroît sur-tout, en ce que
ceux qui par le principe d'une haine
& d'une animosité mutuelle, cherchent
toujours de nouveaux sujets de
se contredire, n'en sont jamais venus
jusqu'à nier que ces Préceptes ne viennent
de Jésus-Christ. Je n'en excepte
pas même les Personnes déréglées,
qui refusent de se conduire selon ces
saintes maximes. Et en éfet il n'y auroit
pas moins d'absurdité à nier que
la doctrine Chrétienne procéde de Jésus-Christ,
qu'il y en avoit dans les
chicanes que quelques Philosophes
ont fait autrefois contre la blancheur
de la neige. Si les sens nous aprennent
que la neige est blanche, la vûe
de tous les Peuples Chrétiens, & la
lecture des Livres de tous leurs Auteurs,
depuis les plus anciens jusqu'aux
plus nouveaux, & de ceux même qui
ont rendu témoignage à la Religion
par une mort violente; tout cela, dis-je,
forme aussi une preuve de sens &
d'expérience, qui anéantit tout doute
sur l'origine de nos Dogmes. On croit
aisément sur le témoignage de Platon,
de Xénophon, & des autres Sectateurs
de Socrate, que ce qu'ils nous
donnent comme la doctrine de ce
Philosophe, est véritablement sa doctrine.
On ne doute pas que Zénon
n'ait enseigné ce que les Philosophes
de sa Secte lui atribuent. Quelle équité
donc y auroit-il à former des doutes
sur la validité du témoignage de
tous les Chrétiens, touchant l'Auteur
des enseignemens de leur Religion?



III. Avantage
de la R. Ch.
tiré de la
maniére
dont elle s'est
établie.


XVIII. Le troisiéme avantage
que nous avons remarqué dans la Religion
Chrétienne par-dessus toutes
celles qui sont actuellement, ou que
l'imagination pourroit se figurer, consiste
dans la maniére dont elle a été
enseignée, & dont elle s'est répandue
dans le Monde. En quoi nous
avons à considérer 1. Son Auteur. 2.
Sa grande étendue. 3. La qualité
de ceux qui l'ont prêchée. 4. Les
dispositions de ceux qui l'embrassérent
les premiers.


Où l'on
considére
1. Son Auteur.


1. Les Chefs de Secte parmi les
Grecs, avouoient qu'ils n'osoient donner
pour certain tout ce qu'ils enseignoient.
Ils disoient que la Vérité est
cachée dans un puits; que nôtre esprit
n'est pas plus propre à soutenir l'éclat
des Véritez divines, que les yeux des
chouettes à soufrir les rayons du Soleil.
Et à la faveur de ces belles maximes,
ils diminuoient le mieux qu'ils
pouvoient la honte de leur ignorance.
Outre cela  43 il n'y en a eu aucun
dont la vie n'ait été souillée de quelques
vices assez grossiers. Les uns
étoient  44 de lâches adulateurs des
Puissances souveraines.  45 Les autres
avoient de criminelles liaisons
avec des Femmes. Quelques autres
étoient d'une impudence si excessive,
46 qu'on les comparoit à des
chiens: ce qui imprimoit sur toute
leur Secte une note d'infamie. Tous
en général se portoient réciproquement
une envie furieuse, comme on
le voit par leurs disputes continuelles,
47 & par leurs démêlez pleins de
chaleur sur de simples mots, ou
sur des choses très-légéres. 48 Leur
indiférence pour le Service divin paroît
en ce que, bien qu'ils crûssent
presque tous l'existence d'un seul
Dieu, non seulement ils ne lui rendoient
pas leurs hommages, mais prenant
pour Régle en fait de Religion
la créance publique, ils adoroient par
une prévarication criminelle, ceux
qu'ils savoient très-bien n'avoir de Divinité
que dans l'opinion des Peuples.
Enfin ils n'avançoient rien d'assuré
sur les récompenses de la piété & de
la vertu. Je n'en veux point d'autre
preuve que les derniéres paroles de
Socrate.


Note 43: (retour)  Il n'y en a eu aucun &c. Socrate même, le
plus irrépréhensible de tous, étoit extrémement
colére, & ne pouvoit se modérer à cet égard, ni
dans ses discours, ni dans ses actions.



Note 44: (retour)  De lâches adulateurs &c. comme Platon &
Aristippe.



Note 45: (retour)  Les autres avoient de criminelles liaisons &c.
Platon, Aristote, Épicure, Aristippe, &c. Zénon
Auteur de la Secte des Stoïciens alloit encore plus
loin, & aimoit les garçons.



Note 46: (retour)  Qu'on les comparoit à des chiens. De là vint
le nom de Cyniques qui fut donné à leur Secte.



Note 47: (retour)  Et par leurs démêlez, pleins de chaleur &c.
Timon Phliasius. «Malheureux hommes, dit-il aux Philosophes,
honte du Genre humain; gens qui
n'êtes que ventre; vous ne faites que vous égarer
en vaines disputes sur des choses de néant.
Puis-je vous mieux dépeindre qu'en vous comparant
à des outres remplis de vent? Ailleurs:
Mais qui les a donc animez ainsi les uns contre
les autres? C'est une vaine populace, qui aime
le babil; & qui acourt au moindre bruit qu'ils
font. Voila ce qui cause & qui entretient cette
maladie pernicieuse à tant de gens.» Ces passages
se trouvent dans Clément, Eusébe, & Théodoret.



Note 48: (retour)  Leur indiférence pour le Service divin &c.
Xénophon, liv. V. des choses mémorables, raporte
un Oracle qui ordonnait que l'on servît les Dieux de
la manière que chaque Ville l'auroit prescrit par ses Loix.
Platon disoit qu'il étoit dangereux de discourir sagement
& raisonnablement devant le Peuple touchant
les choses divines. C'est ce qui a fermé la
bouche à tous les Philosophes Grecs, Latins, &
Barbares, & qui leur a fait dissimuler la vérité. Et
n'est-ce pas là un grand préjugé contr'eux?




Pour ce qui est de Mahomet, dont
la Religion a gagné un si grand nombre
de Peuples; ses Sectateurs mêmes
nous ôtent la peine de le convaincre
de crimes, par l'aveu qu'ils font de
ses débordemens. On peut aussi remarquer
qu'il n'a donné aucun gage
indubitable de la certitude du Paradis
charnel, qu'il promet à ceux qui le
suivent. Les Mahométans ne disent
pas qu'il soit ressuscité; & quand ils
le diroient, son corps, qui est encore
à Medine, les démentiroit.


Moyse le Législateur des Hébreux
a été un grand Homme à tous égards;
mais il a été homme & a eu ses foiblesses.
Ce ne fut qu'après une longue
résistance, qu'il put se résoudre
à accepter la Commission que Dieu
lui donnoit d'aller trouver Pharaon de
sa part. La promesse expresse qu'il
lui fit de tirer des eaux du rocher par
son ministére, ne put bannir toute sa
défiance. Ce sont là des Faits dont
les Juifs mêmes conviennent. S'il a
proposé des récompenses, il n'en a
presque pas jouï lui-même. Il n'entra
pas dans la Terre promise; mais il
mourut dans le Désert, après y avoir
passé une grande partie de sa vie au
milieu des révoltes presques continuelles
de son Peuple.


Jésus-Christ est le seul dont la vie
ait été parfaitement pure & irrépréhensible.
Ses premiers Disciples ne
lui reconnoissent point de défauts, &
ses Ennemis ne l'en ont jamais convaincu
d'aucun. 49Il a rempli
exactement tous les devoirs qu'il a
prescrits aux hommes. Il a suivi fidélement
les ordres qu'il avoit reçus de
Dieu. Sa vie a été de la simplicité
la plus parfaite. Il a soufert les injures
& les derniers suplices avec une
patience exemplaire; comme il paroît
par l'Histoire de sa crucifixion.
Il a eu pour les hommes, même pour
ses Ennemis & pour ses Bourreaux,
l'amour le plus sincére & le plus ardent,
jusqu'à prier Dieu pour ceux
qui le crucifioient. Il a ratifié dans
sa personne les récompenses qu'il a
promises à ses Fidéles, les ayant obtenues
dans le degré le plus magnifique.
Son Histoire nous l'aprend, & mille
preuves nous en assurent. Plusieurs
l'ont vû ressuscité, l'ont ouï parler,
& ont apuyé leur foi par le secours
de l'atouchement. Il a été élevé dans
le Ciel à la vûe de ses Apôtres, & a
donné des marques certaines de son
autorité suprême en conférant à ses
Disciples le pouvoir de parler diverses
Langues, & celui de faire des miracles,
après le leur avoir promis en les
quitant. Par là, il a ôté tout lieu de
douter, qu'il fût assez puissant pour
nous conférer la récompense qu'il
nous a proposée. D'où je conclus,
que puis qu'il a confirmé ses Préceptes
par son obéïssance, & ses promesses
par la part excellente qu'il y a eue
lui-même, sa Religion l'emporte sur
toutes celles qui sont, ou qui ont jamais
été dans le Monde.


Note 49: (retour)  Il a rempli exactement &c. Lactance. Il a
marché lui-même dans le chemin qu'il nous a montré, de
peur que les dificultez qui se rencontrent dans ce chemin
ne nous détournassent d'y entrer.




2. Sa
grande
étenduë dès
le commencement même.


Voyons à présent les succès dont
la Prédication de l'Evangile a été suivie.
Ils sont tels, qu'à les bien considérer,
il faut reconnoître que l'Evangile
est divin, ou ne pas croire que
Dieu se mêle de ce qui concerne les
hommes. Il étoit digne des soins paternels
de sa Providence, de donner à
des sentimens vertueux & bons, des
succès & une étendue qui répondissent
à leur excellence. Tel a été le
sort de la Religion Chrétienne. Toute
l'Europe, même jusqu'aux endroits
les plus proches du Nord, fait profession
de la croire, & de l'enseigner.
Elle est connue par toute l'Asie, &
dans les Iles de l'Océan qui l'environne,
dans l'Égypte, dans l'Éthiopie,
dans quelques autres Païs de l'Afrique,
& presque par tous les endroits
de l'Amérique où l'on a pu pénétrer.


L'Histoire de tous les siécles, les Livres
de nos Écrivains, les Actes des
Conciles; une vieille tradition que
quelques Indiens ont conservée jusqu'à
nôtre tems touchant 50les
Voyages de S. Thomas, de S. André
& des autres Apôtres; tout cela,
dis-je, montre que ce n'est pas
d'aujourd'hui que le Christianisme
est en possession de cette universalité,
& qu'il en jouït depuis plusieurs siécles.
En particulier Clément, 51Tertullien,
& quelques autres remarquent
que de leur tems le Nom de Jésus-Christ
étoit révéré dans les Iles
Britanniques, dans l'Alemagne, &
jusqu'aux extrémitez de la Terre. Or
je demande s'il y a quelque Religion
qui puisse entrer en concurrence avec
la nôtre, sur le privilége d'une étendue
aussi universelle. Le Paganisme
a presque couvert toute la Terre;
mais à parler juste, sous ce nom étoient
comprises une infinité de Religions
diférentes. Entre les Payens,
les uns adoroient les Astres; les autres
les Élémens; d'autres servoient
les Bêtes; plusieurs révéroient des
choses qui ne subsistent que dans l'imagination.
Leurs Loix sacrées n'étoient
pas moins diverses que les objets
de leur culte; & ils en devoient
l'institution à des Auteurs très-diférens.
Les Juifs dans leur dispersion
paroissent un très-grand Peuple; mais
enfin, ce n'est qu'un Peuple; & depuis
J. C. leur Religion n'a pas reçu
d'acroissement fort considérable. Si
depuis ce tems-là elle est sortie de
l'obscurité où elle avoit été jusqu'alors,
on peut dire que les Chrétiens y
ont plus contribué que les Juifs.


Note 50: (retour)   Des Voyages de St. Thomas. On montre encore
aujourd'hui son sépulcre dans le païs de Coromandel.
Clement &c. Stromar. V. dit que Jesus-Christ
est connu de toutes les Nations.



Note 51: (retour)  Tertullien liv. I. contre les Juifs. En quel autre
toutes les Nations ont-elles cru, qu'en Jesus-Christ, et quel
autre ont-elles embrassé comme le Messie venu au
monde? Après il fait un dénombrement des Nations
qui croyoient en Jésus-Christ de son tems, & ce
dénombrement contient tous les Peuples des 3.
parties du Monde qui étoient alors connues. Plus
bas il montre combien le Royaume de Jesus-Christ
est plus étendu que ne l'ont été l'Empire de Nebucadnésar,
& d'Alexandre, & que ne l'étoit celui
des Romains. «La Royauté de Jésus-Christ, dit-il,
s'étend par-tout & est crue par-tout. Ce grand
Roi est servi par tous les Peuples que nous venons
de nommer: il regne; il est adoré en tous
lieux; il se communique à tout le monde également.»
Arnobe, S. Athanase, Théodoret, &
S. Jérôme, font voir par le même détail, cette
grande étendue de l'Empire de Jesus-Christ. Origéne
dans une Homélie sur Ezéchiel, «Les malheureux
Juifs avouent que ces choses sont dites
du Messie. Mais c'est à eux un aveuglement déplorable,
d'ignorer encore la Personne à qui elles
conviennent, puis qu'ils les voyent acomplies.
Qu'ils nous marquent avant l'avénement
de Jésus-Christ, quelque temps auquel la Bretagne,
le Mauritanie, le Monde entier s'est acordé
à ne servir qu'un seul Dieu.» S. Chrysostome,
Homél. VI. «Comment les Écrits des Apôtres auroient-ils
pu passer jusques aux terres étrangéres,
jusqu'aux Indes, jusqu'à ces bords de l'Océan
qui terminent toute la Terre, si les Auteurs de
ces Livres n'eussent été dignes de foi?» Le même
Pére dans l'Homélie sur la Divinité de Jésus-Christ,
«Parcourir en si peu de tems toute la Terre; inviter
ainsi à de si grandes choses des hommes
prévenus de mauvaises habitudes, & plongés
dans la plus énorme corruption, cela est assurément
au-dessus des forces d'un homme, & c'est
cependant ce qu'a fait Jésus-Christ. Il a délivré
de ces maux tout le Genre humain. Les Romains,
les Perses, & toutes les Nations Barbares
ont jouï de cette heureuse délivrance.»



Le Mahométisme ocupe un très-grand
nombre de Païs; mais il ne l'ocupe
pas seul. Presque par-tout où
il régne, notre Religion y a ses Sectateurs
& même en quelques endroits
ils surpassent en nombre les
Mahométans; au lieu qu'on trouve
très-peu de ceux-ci dans la plûpart
des Païs que les Chrétiens possédent.



3. Ceux
qui l'ont
les premiers
prêchée.




Note A: Rom. XV. 19.





3. Comparons maintenant les
moyens par lesquels la Religion Chrétienne
s'est établie dans le Monde, avec
ceux qui ont servi à afermir les
autres Religions; & les premiers
Docteurs de celle-là avec ceux qui
ont fait fleurir celles-ci. Nous voyons
que pour l'ordinaire les hommes ont
le foible de se laisser entraîner par l'exemple
des Rois, & des personnes
revêtues de quelque autorité, sur-tout
si cet exemple passe en loi, & si l'on
met en usage la force & la contrainte.
C'est par ces voyes que les diférentes
Religions Payennes & la Mahométane
se sont acrues & fortifiées. Les
premiers Docteurs de nôtre Religion
étoient dénuez de ce secours éficace.
C'étoient des personnes sans naissance
& sans nom; c'étoient des Pêcheurs,
& des gens de métier. Ils ont cependant
trouvé le moyen de l'établir en
l'espace de trente ans [A-marg] dans toutes
les parties de l'Empire Romain, dans
celui des Parthes, dans les Indes,
c'est-à-dire, par toute la Terre. Pendant
près de 300. ans elle n'a dû ses
acroissemens qu'à des Particuliers, qui
bien loin d'avoir en main ou de quoi
se faire craindre par des menaces, ou
surprendre la faveur des Peuples
par des espérances, rencontroient
par tout des obstacles de la part des
Souverains. Malgré tout cela, avant
qu'elle eût atiré Constantin à la profession
de ses véritez, 52il s'en faloit
peu qu'elle ne remplît la plus
grande partie de l'Empire Romain.
Ceux d'entre les Grecs qui ont donné
des Régles pour les moeurs, se rendoient
d'ailleurs recommandables aux
Peuples par quelques autres endroits.
Platon étoit grand Géomètre. Les
Péripatéticiens s'apliquoient à étudier
les animaux & les plantes. Les Stoïciens
étoient habiles dans l'art du raisonnement.
Les Pythagoriciens possédoient
la Science des nombres & de
l'harmonie. Plusieurs d'entr'eux,
comme Platon, Xénophon & Théophraste,
faisoient valoir leurs préceptes
par toutes les graces & toute la
force de l'éloquence. Rien de tout
cela ne se trouvoit dans nos premiers
Docteurs. Leurs discours étoient simples
& sans agrémens. Ils instruisoient,
ils promettoient, ils menaçoient:
tout cela sans étude & sans
art. Or comme ces maniéres ne peuvent
pas aler loin & ont très-peu de
proportion avec les succès qu'elles
ont eus; il faut de toute nécessité
reconnoître, ou que les miracles ont
supléé au défaut de l'Art; ou qu'une
Providence secrette a veillé favorablement
sur les desseins de ces premiers
Fidéles; ou qu'ils ont eu l'un & l'autre
de ces deux secours.


Note 52: (retour)  Il s'en faloit peu qu'elle ne remplît &c. Tertullien
II. Apolog. «Nous ne sommes que d'hier
& nous nous trouvons par-tout. Nous remplissons
vos Villes, & municipales, & autres, vos
Iles, vos Forteresses, vos Bourgs. Nous sommes
répandus dans les Armées, dans les Tribus,
dans les Décuries. La Cour, le Sénat, le Barreau
sont pleins de Chrétiens. En un mot vous
nous trouvez par tout, si ce n'est dans vos Temples.



4. Les
dispositions
des premiers
qui l'embrassèrent.


4. Ceux qui ont reçu le Christianisme
par les instructions des Apôtres,
avoient l'esprit imbu des principes
d'une autre Religion, & par conséquent
dificile à manier. Les premiers
Disciples de Mahomet & des Auteurs
des Religions Payennes, étant moins
prévenus, étoient plus capables de
recevoir de nouvelles impressions. La
Circoncision & la connoissance d'un
seul Dieu, avoient disposé les Hébreux
à recevoir la Loi de Moyse.
Mais rien ne préparoit les premiers
Chrétiens à se soumettre à l'Évangile.
Ils étoient dans d'autres sentimens; &
une longue habitude, qui tient souvent
lieu d'une seconde Nature, les y confirmoit,
& les éloignoit de ces nouvelles
doctrines. L'éducation & le
respect des Loix & de l'autorité de
leurs Ancêtres les afermissoit, les uns
dans la Religion Payenne, & les autres
dans le Judaïsme. Ce n'étoit pas
là le seul obstacle que la Religion
rencontroit dans leur coeur. Ils ne
pouvoient s'y ranger sans se soumettre
infailliblement à la fâcheuse nécessité
de craindre les maux les plus
terribles, ou de les endurer. L'horreur
que les maux impriment naturellement,
se répand souvent jusques sur
les choses qui les peuvent atirer; &
il est assez rare qu'on entre dans des
sentimens qui traînent après eux
d'aussi tristes suites. Nos premiers
Péres ont passé par-dessus tout cela.
C'est peu de dire que le Christianisme
leur fermoit l'entrée des Charges, les
assujettissoit à des peines pécuniaires,
à la confiscation de leurs biens, & au
bannissement: on les envoyoit travailler
aux Mines: la cruauté s'épuisoit
en nouvelles maniéres de les tourmenter.
Le martyre & les massacres
étoient si ordinaires, que les Auteurs
de ce tems-là assurent qu'il périt par
là plus de monde, que la famine, ni
la contagion, ni la guerre, n'en peuvent
détruire. Les genres de mort
qu'on leur faisoit soufrir étoient des
plus afreux. 53On les brûloit vifs,
on les crucifioit, en un mot, on leur
ôtoit la vie par des suplices, qu'on ne
peut ni lire ni se représenter sans une
extrême horreur. Ces cruautez continuérent
dans l'Empire Romain,
presque jusqu'à Constantin le Grand.
Si elles eurent quelques intervales, ils
étoient peu considérables, & même
n'étoient pas universels. Elles durérent
plus long tems encore dans les
Païs qui ne reconnoissoient pas l'autorité
des Romains, mais elles ne purent
jamais afoiblir ce Parti. Il sembloit
même qu'elles l'augmentassent,
& que pour un Chrétien qu'elles détruisoient,
elles en fissent renaître
plusieurs. C'est ce qui donna lieu à
quelques-uns de dire, que le sang des
Martyrs étoit la semence de l'Eglise.


Note 53: (retour)  On les brûloit vifs &c. Ulpien célèbre Jurisconsulte
a fait sept Livres sur cette question;
Quelles sortes de peines il faloit infliger aux Chrétiens.
Lact. liv. V. ch. II.



Comparons encore ici le Christianisme
avec les Religions contraires.
Les Grecs, & les Juifs, qui avoient
coutume de parler de tout ce qui les
concernoit, avec beaucoup de vanité
& d'ostentation, ne peuvent citer
que fort peu de personnes qui ayent
eu le courage de soufrir la mort pour
leurs Opinions. Les Indiens peuvent
se faire honneur de quelques Gymnosophistes;
& les Grecs de leur Socrate.
Le reste se réduit à peu de chose.
Encore n'y a-t-il guére lieu de douter
que ces personnes, qui s'étoient déjà
rendues célèbres, n'ayent eu en vûe
de se faire un grand nom dans la Postérité,
Nos Martyrs étoient pour la
plûpart des Personnes du plus bas
rang, connues à peine parmi leurs
Concitoyens, C'étoient des femmes,
c'étoient de jeunes gens, qui ne pouvoient
ni désirer ni se promettre avec
quelque vrai-semblance, une réputation
qui les fît vivre long tems dans
la mémoire des hommes. En éfet le
Martyrologe ne fait mention que de
la moindre partie de ceux qui ont
soufert le martyre pour la défense de
la Religion, 54Le reste va trop
loin pour être compté un par un. Ajoûtons
à cela qu'il étoit aisé à la plûpart
d'entr'eux de se dérober aux suplices.
Un peu de dissimulation, un
grain d'encens jetté sans dessein sur un
Autel, les en eût afranchis; ce qui
ne se peut pas dire des Martyrs Payens.


Note 54: (retour)  Le reste va trop loin &c. Le Martyrologe
marque seulement en gros les 300 qui ont soufert
le martyr à Carthage; un grand nombre d'autres
Martyrs en Afrique sous l'Empereur Tibére; en
Antioche, en Arabie, en Cappadoce, & dans la
Mésopotamie, sous Valérien: dans la Phrygie &
dans le Pont, sous Maximim &c.



Quelques sentimens qu'ils cachassent
dans le fond de leur coeur,
ils avoient du moins la complaisance
de conformer leur extérieur au goût
de ceux à qui ils étoient suspects. Il
n'y a donc proprement que les Juifs
& les Chrétiens qui ayent soufert la
mort uniquement pour la gloire de
Dieu. À l'égard des Martyrs de la
Religion Judaïque, on n'en trouve
que dans les tems qui ont précédé la
venue de Jésus-Christ; encore y en
a-t-il eu si peu en comparaison des
Martyrs du Christianisme, qu'on en
compteroit plus de ceux-ci dans une
seule Province, que des autres dans
toute l'étendue de leur État, & dans
toute la durée de leurs soufrances. En
éfet, cette durée n'a pas été bien
longue, puis qu'elle ne comprend
que les Régnes de Manassé & d'Antiochus.


Cette multitude innombrable de
Personnes de tout rang & de tout
sexe, séparées par l'intervale de tant
de lieux & de tant de siécles, & qui
ont sêllé de leur sang la Foi Chrétienne,
doit avoir eu sans doute quelque
raison de persévérer si constamment.
Or cette raison ne pouvant être que
la force de la vérité, & le secours de
l'Esprit de Dieu; c'est avec justice que
nous regardons nos Martyrs comme
une bonne preuve de la Religion
Chrétienne.


Réponse à
ceux qui demandent
des
preuves encore
plus
démonstratives.


XIX Si toutes ces preuves ne satisfont
pas, & qu'on en désire de plus
convainquantes, on doit considérer
que55 les preuves varient, selon la
diversité des choses que l'on veut établir.
On ne peut conclurre une vérité
Mathématique que par des raisons
de la dernière évidence. Les
disputes de la Physique se doivent terminer
par des argumens fondez sur
des Principes naturels. Lors qu'il
s'agit de délibérer, il faut se déterminer
par des argumens tirez des maximes
que le sens commun & l'expérience
suggérent. Les Faits ont aussi
leurs preuves, qui consistent dans la
qualité de ceux qui les atestent: &
c'est les avoir prouvez, que de faire
voir que ces Témoins n'ont rien qui les
les rende suspects. Si l'on ne s'en
tient pas là, on anéantit la certitude
des Faits Historiques; on détruit celle
des expériences, qui font la partie
la plus considérable de la Médecine;
& l'on suspend les devoirs réciproques
des Péres & des Enfans; puis que ces
relations ne se connoissent que par ces
sortes de preuves. Dieu eût pu fonder
nôtre Foi sur le témoignage des
sens de chaque Fidéle, & même sur
des démonstrations: mais il vouloit
commander aussi bien que persuader,
& donner à la Foi un caractère d'obéïssance
& de soumission. Il sufisoit
donc qu'il se révélât d'une maniére
capable de convaincre les esprits dociles.
Il vouloit que l'Evangile fût une
Pierre-de-touche qui distinguât les ames
ployables & flexibles d'avec celles
qui sont d'une opiniâtreté incurable.
Nos preuves ont persuadé un
très-grand nombre de Personnes sages
& vertueuses; il est donc évident que
l'incrédulité des autres ne vient pas
de l'insufisance de ces preuves,56
mais de la répugnance qu'ils ont contre
des véritez & des Loix qui choquent
leurs passions, & qu'ils ne peuvent
admettre sans s'engager à compter
pour rien la gloire, les honneurs, &
les biens de cette vie. Ils reçoivent
sans scrupule mille autres Faits qui ne
sont apuyez que sur le raport des Historiens,
& dont ils ne voyent même
à present aucuns monumens sensibles.
Mais lors qu'il s'agit de l'Histoire de
l'Evangile, ils entrent en défiance,
& n'ont aucun égard au raport de ses
premiers témoins, ni aux monumens
qui pourroient servir à la confirmer;
tel qu'est l'aveu de tous les Juifs; &
cette multitude de Sociétez Chrétiennes
qui ne peuvent s'être formées sans
quelque raison légitime.


Conclusion.


Note 55: (retour)  Les preuves varient selon la diversité.. Aristote
Métaphys. liv. I. ch. dernier «Il ne faut pas chercher
en toutes sortes de sujets, une certitude
aussi grande que celle des véritez mathématiques.



Note 56: (retour)  Mais de la répugnance &c. St. Chrysostome
à Demetrius. «Le refus que l'on fait de recevoir
les Préceptes de l'Evangile, ne vient que de ce
qu'on n'a pas le courage de les suivre.»



Je conclus, que puis que la longue
durée du Christianisme, & son établissement
par toute la Terre, ne peuvent
pas être la production de l'Esprit humain,
il faut, ou les atribuer à quelques
miracles éclatans, ou avouer
que cette durée & ce progrès si extraordinaire,
où l'on ne veut reconnoître
rien de surnaturel, sont le plus
grand de tous les miracles.


















TRAITÉ


DE LA VERITÉ


DE LA


RELIGION


CHRÉTIENNE.







LIVRE TROISIEME.


Où l'on prouve l'autorité de l'Écriture.


Preuve
générale de
l'autorité des
Livres du
Nouveau
Testament.


I.

e but des preuves que
nous avons déduites
jusqu'ici, & de toutes
les autres qu'on pourroit
ajoûter, est de persuader aux Incrédules
& à ceux qui sont encore
dans l'incertitude, que la Religion,
dont les Chrétiens font profession,
est très-véritable & très-bonne. Mais
ce n'est pas assez. Après les avoir
convaincus de cette vérité, il faut les
conduire à ces Livres très-anciens où
cette Religion est renfermée, & que
nous apellons les Livres du Nouveau
Testament, ou pour parler plus exactement,
les Livres de la Nouvelle Alliance.


Il y auroit de l'injustice à nier que
ce soit à ces livres que l'on se doive
adresser pour connoître nôtre Religion,
& à n'en pas croire là-dessus le
témoignage constant de tous les
Chrétiens. Quelle que soit une Secte,
bonne ou mauvaise, l'équité veut
qu'on croye sur sa parole, que ses sentimens
sont contenus dans les Livres où
elle nous renvoye pour en être instruits.
C'est sur ce Principe que nous
recevons sans dificulté l'assurance que
les Mahométans nous donnent, que
leur Religion se trouve dans l'Alcoran.
Puis donc qu'il paroît par les
argumens que nous venons de proposer,
que la Religion Chrétienne est
véritable, & qu'il n'est pas moins évident
par la raison que nous venons
d'alleguer, que cette Religion est enseignée
dans nos Livres sacrez; il n'en
faut pas davantage pour établir solidement
l'autorité de ces Livres. Si
pourtant on souhaite que nous en aportions
des preuves plus particuliéres,
nous le ferons volontiers: mais
ce sera après avoir posé une Régle
qui est connue & suivie de tout ce
qu'il y a de Juges équitables. C'est
que quand on entreprend d'ataquer
un Livre qui est reçû depuis plusieurs
siécles, on s'engage nécessairement à
produire des objections capables de
lui ôter toute créance: au défaut de quoi,
il est censé digne de cette autorité,
dont il a été jusqu'alors en
possession.


Preuves
plus particulières.
I. Que
ceux d'entre
ces Livres
qui portent
le nom de
quelque Auteur,
sont
véritablement
de cet
Auteur.




+ S. Cyllir.
L. X.


II. Nous disons donc, que les
Écrits qui sont reçus unanimement
par tous les Chrétiens, & atribuez
aux Auteurs dont ils portent le nom,
sont éfectivement de ces Auteurs. La
raison en est, que les Docteurs des
premiers siécles, comme Justin, Irénée,
Clément, & ceux qui les ont
suivis, ont cité ces Écrits sous les mêmes
noms d'Auteurs qu'ils portent
aujourd'hui:1 Que Tertullien dit
que les Originaux de quelques-uns de
ces Livres se voyoient encore de son
tems: Que toutes les Eglises les ont
reçus comme les Ouvrages de ces mêmes
Auteurs, & avant qu'elles eussent
encore assemblé de Conciles:
Que jamais les Payens ni les Juifs ne
leur ont fait d'afaire sur cet article:




Que Julien [+ marg.] même avoue que les Écrits
qui sont atribuez à S. Pierre, à
S. Paul, à S. Mathieu, à S. Marc, &
à S. Luc, ont été écrits par ces Auteurs:
Qu'enfin, si le témoignage
des Grecs & des Latins paroît à tout
homme de bon sens, une raison de ne
pas douter que les Poëmes que l'on
atribue à Homére & à Virgile, ne
soient véritablement d'eux: à plus
forte raison le témoignage constant de
presque toutes les Nations, prouve
invinciblement que les Livres du Nouveau
Testament ont été composez,
par ceux dont ils portent le nom sur
leurs Titres.


Note 1: (retour)  Que Tertullien dit &c. Liv. de la prescription
contre les Hérétiques, «Vous qui voulez exercer
plus utilement votre curiosité dans l'afaire
du Salut, parcourez les Eglises où les Apôtres ont
particulièrement résidé, vous y verrez encore leurs Chaires;
vous y entendrez encore lire leurs Épîtres
sur les Originaux mêmes.» Cela n'est pas étonnant,
puis que Quintilien dit que de son tems on
voyoit encore les Originaux des Livres de Cicéron,
& qu'Aulu-Gelle dit la même chose de ceux de Virgile.




Qu'on n'a
pas lieu de
douter de
ceux qui autrefois
ne
furent pas
généralement
reçus.


III. Ce n'est pas qu'entre ces Livres
il n'y en ait quelques-uns qui
n'ont pas été d'abord reçus de tous
les Chrétiens. On a douté de la seconde
Épître de S. Pierre, de l'Épître
de S. Jude, des deux que nous
avons sous le nom de Jean l'Ancien,
de l'Apocalypse, & de l'Épître aux
Hébreux. Mais ces Écrits étoient
d'autre côté reconnus par un grand
nombre d'Eglises, comme il paroît
par l'usage qu'en font les plus anciens
Docteurs, qui en citent des passages
pour prouver nos Dogmes. Il y a
donc aparence que si quelques Eglises
ne s'en servoient pas, c'étoit ou parce
qu'elles ne les connoissoient pas,
ou parce qu'elles n'étoient pas assez
persuadées de leur autorité; & que si
dans la suite elles se conformérent à
celles qui les recevoient pour divins,
c'est parce qu'elles s'instruisirent plus
à fonds là-dessus, & reconnurent leur
ignorance ou leur erreur. Et en éfet
il n'y a presque plus de lieux où l'autorité
de ces Livres ne soit à présent
établie. Si l'on dit qu'ils ont été suposez,
on le dira sans preuve, & même
contre la vrai-semblance. Car
quel intérêt auroit pû obliger à les
suposer, puis qu'ils ne nous aprennent
rien qui ne se trouve amplement dans
ceux dont personne n'a jamais douté?



Qu'à l'égard
de ce
que quelques-uns
ne portent
aucun nom
d'auteur, cela
ne leur préjudicie
point.


IV. Le peu de connoissance que
l'on a du véritable Auteur de l'Épître
aux Hébreux, & le doute où quelques-uns
ont été si les deux derniéres
Épîtres de S. Jean, & l'Apocalypse,
sont de S. Jean l'Apôtre, ou
de quelqu'autre qui ait eu le même
nom, ne peuvent aucunement préjudicier
à l'autorité de ces Écrits. On
sait qu'en matiére d'Auteurs, il faut
faire plus d'atention à leurs qualitez
qu'à leur nom. Nous recevons comme
vrais plusieurs Livres historiques,
quoi que nous ne sachions pas le nom
de ceux qui les ont écrit. Le Livre
de la Guerre d'Alexandrie est de ce
nombre. On n'en connoit pas l'Auteur,
mais parce qu'on voit que, qui
que ce soit qui l'ait écrit, il vivoit
dans le temps de cette Guerre, & que
même il y a eu part, cela paroît sufisant
pour autoriser cette Histoire.
On ne doit donc pas être plus dificile
à l'égard des Livres donc nous parlons,
puis que ceux qui nous les donnent,
assurent qu'ils ont vécu dans le
commencement du Christianisme, &
qu'ils avoient reçu les dons extraordinaires
que Dieu conféra aux Apôtres.
Si l'on dit qu'ils ont pu s'atribuer
faussement ces avantages, & qu'à
l'égard même des autres Livres, on
leur a peut-être suposé de grans noms,
pour leur donner plus de poids: nous
répondons qu'il est tout-à-fait incroyable,
que des Personnes qui ne prêchent
par tout que la sincérité & la
piété, ayent voulu sans sujet se charger
du crime de faussaires; crime que
tout honnête homme déteste, & que
les Loix de Rome punissoient du dernier
suplice.



Que
tous ces Auteurs
n'ont
pu écrire que
des choses
vrayes.


V. Il demeure donc constant que
les Livres de la nouvelle Alliance, ont
été composez par ceux dont ils portent
le nom, & que les qualitez que
ces Auteurs se sont atribuées, leur
convenoient éfectivement. Si l'on
considére outre cela, qu'il n'est pas
moins certain qu'ils n'ont rien écrit
dont ils n'eussent une connoissance
parfaite, & qu'ils n'ont pû se mettre
en l'esprit de vouloir tromper le
monde, on conclura invinciblement,
que ce qu'ils ont écrit est vrai & indubitable,
puis qu'on ne peut dire des
choses fausses que par l'un ou l'autre
de ces deux principes, ou l'ignorance,
ou la malice. Mais n'avançons
rien sans preuve, & faisons voir que
ces Auteurs ont su ce qu'ils disoient,
& qu'ils n'ont rien dit que ce qu'ils
croyoient véritable: qu'en un mot ils
n'ont été, ni trompez, ni trompeurs.



Preuve:
on ne
les peut accuser
d'ignorance.


VI. S. Matthieu, S. Jean,
S. Pierre, S. Jude étoient du Collége
de ces douze, que Jésus-Christ avoit
choisis pour témoins de sa vie &
de sa doctrine. Ainsi il est impossible
qu'ils n'ayent pas bien sû les choses
qu'ils nous racontent. C'est ce
qu'on doit dire aussi de S. Jaques, qui
a été, ou Apôtre, ou, selon le sentiment
de quelques-uns,2 proche
parent de Nôtre Seigneur, &
de plus, Évêque de Jérusalem par les
sufrages des Apôtres. Pour ce qui
regarde S. Paul, on ne peut pas croire
qu'il se soit imaginé sans fondement,
que Jésus-Christ lui ait révélé
du Ciel les véritez qu'il a enseignées;
ni qu'il se soit figuré vainement qu'il
ait fait toutes les grandes choses dont
il se glorifie; ni que S. Luc, le fidéle
compagnon de ses voyages ait
donné dans les mêmes visions. Ce
seroient là d'agréables songes, mais
dont des personnes aussi sensées que
S. Paul & S. Luc, n'étoient assurément
point capables. Quoi que S.
Luc ne fût pas du nombre de ceux
qui avoient vécu avec Jésus-Christ,
son témoignage néanmoins ne nous
doit pas être suspect de crédulité. Il
étoit né sur les lieux; il avoit voyagé
par la Palestine; 3il s'étoit informé
exactement de la vérité des Faits
qu'il a écrits, & il en avoit conféré
avec ceux qui en avoient été témoins
oculaires, comme il paroît par le premier
verset de son Évangile. Il ne
faut pas douter qu'outre les Apôtres,
avec qui il avoit des liaisons fort étroites,
il n'ait parlé à plusieurs de ceux
qui avoient été guéris par Jésus-Christ,
& de ceux qui l'avoient vû
mourir, & qui l'avoient aussi vû après
sa Résurrection. Si la confiance
que nous avons sur les recherches
exactes de Tacite & de Suétone, fait
que nous croyons sur leur raport, des
choses qui se sont passées long tems
avant qu'ils fussent nez; à plus forte
raison devons-nous ajouter foi à un
Écrivain qui nous assure qu'il n'avance
rien que sur le récit de témoins oculaires.4
Pour ce qui est de S. Marc,
comme on n'a point douté dans les
premiers tems qu'il n'ait toûjours vécu
avec S. Pierre, on doit avoir autant
de foi pour son Evangile que
s'il lui avoit été dicté par cet Apôtre,
& c'est dire assez, puis que cet Apôtre
devoit savoir avec certitude toutes
les choses que S. Marc a écrites dans
son Evangile. Outre cela cet Evangile
n'a rien écrit qui ne se trouve
dans les Ouvrages des Apôtres. Enfin
ni l'Auteur de l'Apocalypse n'a pu se
mettre faussement dans l'esprit qu'il avoit
avoit eu toutes ces Visions dont il dit
que Dieu l'a honoré: ni celui de l'Épître
aux Hébreux n'a pu se figurer
sans raison, que l'Esprit de Dieu ou
les autres Apôtres lui avoient apris les
choses dont il a traité dans cette
Épître.



Note 2: (retour)  Ou proche parent &c. C'est le sentiment de St.
Chrysostome & de plusieurs autres.



Note 3: (retour)  Il s'étoit informé &c. Cela paroît par les
premiers versets de son Évangile.



Note 4: (retour)  Pour ce qui est de S. Marc, comme on n'a
point douté &c. St Irénée liv. III. ch. I. Clément
cité par Eusébe.





Qu'on ne
peut les accuser
de mauvaise
foi.


VII. Nous avons posé en second
lieu que nos Auteurs sacrez n'ont pu
avoir dessein de mentir. Nous l'avons
déjà prouvé lors que nous avons
établi la vérité de la Religion Chrétienne
en général & qu'en particulier
nous avons montré la certitude
de la résurrection de Nôtre Seigneur.
Quand on récuse des témoins parce
qu'on les croit de mauvaise foi, on
est obligé de donner quelques raisons
de ce soupçon, & de dire par quels
motifs ils ont pu se laisser aller au
mensonge & à la fourbe. Or c'est
ce qu'on ne peut pas faire en cette
rencontre. Car si l'on objecte qu'ils
ont pu mentir parce que l'intérêt de
leur Cause le demandoit; il faudra un
peu examiner pourquoi ils se sont
embarquez dans cette cause, & sont
entrez dans ces intérêts. Certes, ce
n'a été ni pour l'espérance de quelques
avantages, ni pour la crainte de
tomber dans quelques disgraces: puis
que cette Cause, dont ils entreprenoient
la défense, les privoit de toutes
commoditez, & les jettoit dans
toutes sortes de périls. Ils ne se sont
donc chargez d'une Commission si
dangereuse, que par la crainte de
Dieu. Or cette crainte peut-elle
porter un homme à mentir, principalement
dans une chose dont dépend
le salut éternel de tous les hommes?
Si l'on considére que leurs Écrits ne
respirent que la piété; que leur vie
n'a jamais donné prise aux acusations
de leurs ennemis, que tout ce que
ces ennemis leur ont pu reprocher a
été leur ignorance, défaut qui ne
s'acorde guére avec la qualité d'imposteurs,
on sera contraint d'avouer
qu'ils n'étoient pas capables d'une impiété
aussi horrible, que celle d'apuyer
les intérêts de Dieu sur le mensonge
& sur la fourberie. Ajoûtez
à cela, que pour peu qu'ils eussent eu
de mauvaise foi, ils n'auroient eu
garde de laisser dans leurs Écrits des
monumens éternels de leurs fautes,
telles que furent, & leur fuite dans
les dangers de leur Maître, & la triple
abnégation de S. Pierre.


Preuve,
tirée des miracles
que
ces Auteurs
ont faits.


VIII. Si l'on veut une preuve authentique
de leur bonne foi, Dieu lui-même
nous la fournit dans les miracles
qu'il a opérez par leur ministére.
Eux & leurs Disciples les ont publiez
en présence de tout un grand Peuple,
avec beaucoup de confiance. Ils ont
marqué les noms des Personnes, &
toutes les circonstances les plus propres
ou à prouver le Fait, s'il étoit véritable,
ou à fournir aux Magistrats
des moyens de les convaincre de mensonge,
s'il eût été suposé. Il faut sur
tout faire quelque atention à ce qu'ils
ont très-constamment dit & écrit,
qu'en présence de plusieurs milliers de
personnes, ils s'étoient énoncez en
quantité de Langues qu'ils n'avoient
pas aprises, & qu'à la vûe du Peuple
de Jérusalem ils avoient guéri sur le
champ un homme qui étoit né boiteux.
Ils ne pouvoient pas ignorer
que les Magistrats du Peuple Juif les
haïssoient à mort, & s'oposoient à
tous leurs desseins; que ceux des Romains
ne leur vouloient pas de bien;
& que les uns & les autres les regardant
comme auteurs d'une nouvelle
Religion, ne manqueroient pas de
profiter de toutes leurs fausses démarches,
& d'embrasser avec joye les
moindres ocasions de leur faire des
afaires, & de les acuser. Cependant
ils n'ont rien rabatu pour cela de leur
fermeté, & de leur hardiesse à publier
leurs miracles. Il faut donc croire
qu'ils avoient raison, & que ces miracles
étoient très-véritables. Ni les
Juifs, ni les Payens de ces tems-là
n'ont jamais ose les nier: 5même
Phlégona, Afranchi de l'Empereur
Adrien, a fait mention de ceux
de S. Pierre dans ses Annales. 6Dans
les Livres où les premiers Chrétiens
rendoient raison de leur Foi aux
Empereurs, au Sénat, & aux Gouverneurs
de Provinces, ils parlent de
ces miracles comme de choses qui
étoient de notoriété publique, & dont
on ne pouvoir pas douter, ils
disent même ouvertement que les Apôtres
avoient conservé jusqu'après
leur mort le pouvoir de faire des miracles,
& qu'il s'en faisoit auprès de
leurs sépulchres par l'atouchement de
leurs os. Ils pouvoient bien juger cependant
que si cela eût été faux, les
Magistrats les en eussent bien-tôt
convaincus, & leur en auroient fait
porter la peine, en les couvrant de
honte, & en les faisant mourir. Mais
ils parloient à coup sûr: les miracles
faits auprès des sépulchres étoient en
si grand nombre, & atestez par tant
de personnes, que Porphyre même
fut forcé d'en convenir.


Cyril:
cont. Jul.
L. X.


Note 5: (retour)  Même Phlégon. Nous l'aprenons d'Origéne
contre Celsus liv. II.



Note a: (retour)  Phlégon surnommé Trallien de Tralles Ville
d'Asie, où il étoit né, fleurissoit dans le second
siécle, vers le milieu. L'Empereur Adrien l'aimoit
& vouloit l'avoir presque toujours auprès de lui.
C'étoit en effet un fort bel esprit, & un savant à
qui une profonde érudition n'avoit rien ôté de sa
politesse: il avoit composé une Histoire des Olympiades
dont il ne nous reste que des Fragments.
C'est dans cet Ouvrage où Phlégon, tout Païen
qu'il étoit, dit que Jésus-Christ a été un vrai Prophète,
qu'il a connu l'avenir, qu'il l'a prédit, &
que ses prédictions ont eu leur effet. Il rend le
même témoignage à celles de S. Pierre sur la ruine
de Jérusalem. Enfin Phlégon parle des ténèbres
qui couvrirent toute la Terre à la mort de Jésus-Christ;
nous avons encore les propres paroles de ce
Païen. TRAD. DE PAR.



Note 6: (retour)  Dans les Livres où les premiers Chrétiens &c.
Origéne, St. Aug. de la Cité de Dieu, liv. XXII,
ch. 8.




Quoi que ce que nous venons de
dire sufise pour établir la vérité des
Livres du Nouveau Testament, nous
ne laisserons pas d'y ajoûter quelque
autres argumens; comme par abondance
de droit.




3 Preuve,
prise des prédictions
que ses Livres renferment.


IX. Il y a dans ces Livres quantité
de prédictions ausquelles l'événement
a admirablement répondu, &
qui ne pouvoient être l'éfet d'une
prévoyance humaine. Telles sont
celles b des grands & des rapides progrès
de la Religion Chrétienne; [c] de
sa durée non interrompue; [d] du refus
que devoient faire les Juifs de la recevoir;
[e] de l'entrée des Nations étrangéres
dans l'Église; [f] de la haine des
Juifs contre ceux qui feroient profession
de cette Religion; [g] des suplices
très-cruels que ceux-ci soufriroient
pour sa défense; [h] du siége & de la
ruine de Jérusalem & du Temple; &
[i] des malheurs éfroyables qui devoient
tomber sur les Juifs.


4 Preuve, qu'il n'étoit pas de la bonté de
Dieu de permettre que l'on trompât tant de gens de bien.


X. Ceux qui reconnoissent que
Dieu prend soin des choses qui regardent
les hommes, & particuliérement
de celles qui concernent son
Culte; & où sa gloire est intéressée,
doivent aussi reconnoître qu'il étoit
impossible qu'il permît que l'on trompât
par des Livres suposez & pleins
de mensonges, un nombre infini de
personnes, qui n'avoient en vue que
sa gloire & son service.


Notes [b] à [i]: (retour)  [b] Matt. XIII. 33. [c]: Luc X. 18. Luc I. 33.
Matt. XXVIII. 20. Jean XIV. 16. [d]: Matt. XXI.
33. &c. XXII. Luc. XV. 11. &c. [e]: Ibid. Matt.
VIII. 2. XII. 21. XXI. 43. [f]: Matt. X. 17. [g]: Matt.
X. 21. 39. XXIII. 34. [h]: Matt. XXIII. 38. XXIV.
16. Luc XIII. 34. XXI. 24. [i]: Matt. XXI. 33.
XXIII. 34. XXIV. 20.



5. Preuve,
tirée du consentement
de
tant de Sectes
opposées.


Après que le Christianisme fut partagé
en une infinité de Sectes, à peine
s'en est-il trouvé qui n'ait reçu
tous les Livres du Nouveau Testament;
& s'il y en a eu qui en rejettoient
quelques-uns, ils ne contenoient
rien qui ne se trouvât dans
ceux qu'elles admettoient. Preuve
assez forte, qu'on a toûjours reconnu
dans ces Écrits une autorité à laquelle
on ne pouvoit rien oposer de raisonnable;
puisque ces Sectes qui les ont
reçûs, étoient d'ailleurs si animées
les unes contre les autres; qu'il sufisoit
qu'une chose plût aux unes, pour
être par cela même rejettée, par les
autres.


Objection, que
quelques Sectes
ont rejetté
plusieurs
de ces
Livres.


XI. Entre ceux qui faisant profession
du Christianisme refusoient
leur créance aux Livres du Nouveau
Testament où ils voyoient leurs sentimens
combatus, il y a eu deux espéces
de gens directement oposez; 7les
uns, en haine des Juifs, blasphémoient
le Dieu que ceux-ci reconnoissoient
comme le Créateur du
Monde, & ils traitoient fort indignement
la Loi de Moyse. Les autres,
au contraire, par la crainte des
maux ausquels les Chrétiens étoient
exposez, tâchoient de s'y dérober 8en
se confondant avec les Juifs, 9qui
avoient alors une entiére liberté
de conscience. Mais il faut savoir
10que ni les uns ni les autres n'étoient
reconnus pour vrais Chrétiens
par aucune des autres Sociétez du
Christianisme; 11& cela, dans
le tems que l'Église suportoit avec
beaucoup de patience, selon l'ordre
établi par les Apôtres, tous ceux dont
les erreurs ne choquoient pas les fondemens
de la Religion. A l'égard
de la premiére sorte d'Errans, nous
croyons les avoir sufisamment refutez,
lors que nous avons prouvé dans le
premier Livre, qu'il n'y a qu'un seul
Dieu dont l'Univers est l'ouvrage.
Mais sans cela, il paroît évidemment
par les autres Livres du Nouveau
Testament, lesquels ils n'osoient rejetter
de peur de ne pas passer pour
Chrétiens, entr'autres par l'Evangile
de S. Luc, que Jésus-Christ a annoncé
aux hommes le même Dieu que
Moyse & les Hébreux ont adoré.
Pour ce qui est de ceux qui se tenoient
à l'abri du Judaïsme pour se
garantir des persécutions, & qui se
disoient Juifs sans l'être, nous aurons
ocasion de les combatre, lors que
nous disputerons contre ceux qui se
disent Juifs & qui le sont en éfet.
Nous remarquerons cependant que
c'étoit avoir beaucoup de hardiesse &
d'impudence, que d'afoiblir l'autorité
de S. Paul, sur ce qu'il prêchoit aux
Juifs l'afranchissement du joug des
Cérémonies. Car I. il est celui de
tous les Apôtres qui a fondé le plus
d'Églises, & qui a le plus contribué
à l'avancement du Christianisme par
ce nombre infini de miracles qu'il a
faits dans un tems auquel il étoit aisé
d'examiner s'ils étoient vrais ou faux.
S'il a fait des miracles, pourquoi ne
croirions-nous pas ce qu'il nous dit
des admirables Visions qu'il a eues, &
de son installation dans l'Apostolat par
Jésus-Christ? S'il a été si chéri & si
favorisé par Nôtre Seigneur, il est
impossible qu'il ait enseigné des choses
désagréables à son divin Maître,
c'est-à-dire, des faussetez.




Note 7: (retour)  Les uns, en haine des Juifs. C'étoient les
Marcionites. Voyez St. Irénée liv. I. ch. 9. Tertull.
S. Épiphane.



Note 8: (retour)  En se confondant avec les Juifs. C'étoient les
Ébionites. Voyez St. Irénée & St. Épiphane.



Note 9: (retour)  Qui avoient alors une entiére liberté. Cela paroît
par les Actes des Apôtres, par Philon, par
Joséphe, & par Tertullien.



Note 10: (retour)  Que ni les uns ni les autres n'étoient reconnus
&c. Tertull. contre Marcion liv. I. Vous ne trouverez
aucune des Eglises qui peuvent passer pour Apostoliques,
qui n'ait à l'égard du Créateur des sentimens véritablement
Chrétiens.



Note 11: (retour)  Et cela dans un tems &c. St. Irénée, S. Jérôme,
St. Cyprien. Ne jugeons, dit ce dernier, ni ne
condamnons personne pour des diversitez de sentimens.



Act. XVI. 3. XX. 6. XXI. &c.


II. S'il a
travaillé à l'abolition des Rites Mosaïques,
il faut bien qu'il y ait été forcé
par la Vérité; puis qu'il étoit circoncis;
qu'il observoit volontairement
plusieurs cérémonies de la Loi; que pour
la gloire de la Religion Chrétienne
il faisoit beaucoup de choses plus dificiles
que la Loi ne lui en commandoit,
& en enduroit de plus fâcheuses qu'elle
ne lui en eût atiré; & qu'il portoit
toit ses Disciples à faire & à soufrir les
mêmes choses. Ce qui fait voir que
s'il leur prêchoit la liberté, ce n'étoit
pas pour s'acommoder à leur
goût, & pour ménager le crédit qu'il
avoit parmi eux, en leur traçant des
routes commodes. Bien loin de cela,
ce qu'il leur imposoit, étoit bien plus
pénible que ce dont il les afranchissoit.
Les Juifs destinoient le Sabbat
au service de Dieu: S. Paul veut que
ses Disciples y consacrent tous les jours.
La Loi obligeoit à quelques dépenses:
S. Paul leur ordonne de perdre
en tems & lieu tous leurs biens. La
Loi exigeoit des Sacrifices de bêtes:
S. Paul veut qu'ils se sacrifient eux-mêmes.
Enfin cet Apôtre dit hautement
que S. Pierre, S. Jean, & S.
Jaques lui avoient donné la main d'association;
ce qu'il n'eût pas osé dire,
si cela eût été faux, puis que le disant
du vivant de ces trois Apôtres, il
devoit craindre qu'ils ne relevassent
un pareil mensonge.


Je conclus, que puis qu'à l'exception
de ces deux sortes de personnes,
de l'erreur de qui j'ai parlé, & qui à
peine pouvoient passer pour Chrétiens,
toutes les autres Sociétez s'acordoient
manifestement à recevoir
les Livres du Nouveau Testament;
que d'ailleurs ceux qui les ont écrits
ont eu le pouvoir de faire des miracles;
qu'ils ont prédit beaucoup de
choses qui ont été confirmées par l'événement;
qu'enfin la Providence
très-particuliére qui veille sur les afaires
des hommes, n'eût pas soufert
qu'ils eussent trompé le monde par
des Écrits fabuleux: il est de la dernière
évidence, du moins pour des Personnes
équitables, que ces Livres
jouïssent à juste tître de l'autorité où
ils sont parmi les Chrétiens. Car,
encore une fois, il y a peu d'Histoires
qu'on ne croye véritables, toutes
destituées qu'elles sont de ces preuves,
& simplement sur ce qu'on ne peut
aporter de raison solide pour en ébranler
la certitude. Or je pose en fait
qu'on ne peut en proposer aucune,
qui puisse balancer les solides preuves
de la vérité des Livres du Nouveau
Testament. C'est ce que nous alons
voir dans le détail.


Ce que l'on peut dire contre la
vérité de ces Livres, se réduit à ces
cinq objections. I. Qu'ils contiennent
des choses impossibles. Il. Contraires
à la Raison. III. Contraires
entr'elles. IV. Contraires au témoignage
des Auteurs profanes. V.
Qu'enfin il est arrivé à ces Livres des
changemens qui nous les ont laissez
tout autres qu'ils n'étoient, lors qu'ils
sont sortis des mains de leurs Auteurs.
Examinons ces objections par ordre.


1. Obj.
que les Livres
du N. T.
contiennent
des choses
impossibles.


XII. I. Nous avons déjà répondu à la premiére dans le second Livre,
lors que nous avons fait voir qu'il ne
s'ensuit pas de ce qu'une chose est impossible
à l'homme, qu'elle le soit par
raport à Dieu; que Dieu peut faire
celles qui n'impliquent pas contradiction;
& que de ce nombre sont les
actions miraculeuses, & en particulier
la résurrection des morts.


2. De
choses contraires
à la Raison.




Cette Reponse
donne une
idée trop vague
du Christianisme
&
ne touchant
pas à nos
mystéres
laisse à cet
égard l'Object
dans son
entier.
Voyez M.
Abbadie Tr.
de la Ver.
&c. IX.
Tableau de
la R. Chr.
P. 446. du
2 Tome seconde
édit.
REM DU
TRAD.


XIII. 2. On n'est pas mieux fondé
à dire que dans ces Livres il y a de
certains Dogmes qui ne s'acordent pas
avec la droite Raison. I. Cela se réfute,
parce qu'une infinité de personnes
savantes & éclairées, qui ont vécu
depuis le commencement du Christianisme
jusques à ce siécle, ont reconnu
l'autorité de ces Livres nonobstant
ces prétendues absurditez. II.
On y trouve très-clairement enseignées
toutes les choses, que nous avons
fait voir dans le premier Livre être
conformes à la Raison saine & dégagée
de préjugez; savoir qu'il y a un Dieu;
qu'il n'y en a qu'un; qu'il est très-parfait,
tout-puissant, vivant aux siécles
des siécles, infiniment sage & bon,
auteur de tout ce qui existe réellement;
que sa Providence s'étend sur
toutes choses, mais particuliérement
sur les hommes; qu'il peut récompenser
après cette vie ceux qui lui obéïssent;
qu'il faut mettre un frein à la
cupidité; que tous les hommes sont
d'un même sang, & par conséquent
obligez à s'aimer reciproquement. Si
quelqu'un par les seules lumiéres de
la Raison prétend aller plus loin, &
donner pour certaines ses spéculations
sur l'essence de Dieu, & sur sa volonté,
il s'engage par là dans une
route périlleuse, & s'expose à mille
égaremens; comme il paroît par la
diversité presqu'infinie de sentimens
que l'on remarque tant entre une
Secte & l'autre, qu'entre ceux qui
sont d'une même Secte. Et cela n'est
pas étonnant. Car si lorsque les Savans
entreprennent de discourir sur
l'essence de l'ame, ils s'écartent infiniment
les uns des autres, combien
moins peuvent-ils s'acorder, lorsqu'ils
veulent discourir à fonds de l'essence
de cette Intelligence suprême, auprès
de laquelle nôtre ame n'est qu'un
point imperceptible? Si ceux qui
connoissent le mieux les Maximes de
la Politique, disent qu'il est dangereux
de fonder les secrets desseins des
Rois, & presque impossible d'y bien
réüssir; y a-t-il quelqu'un qui puisse
s'assûrer assez sur sa pénétration pour
oser le flater de découvrir par ses conjectures,
quels sont les desseins de
Dieu dans des choses qui sont purement
libres? C'est ce qui faisoit dire
à Platon, avec beaucoup de justice,
12que l'homme ne pouvoit connoître
les desseins de Dieu que par le
moyen des Oracles. Or il est sûr
que l'Antiquité n'en a point eu de
mieux avérez que ceux des Livres du
Nouveau Testament. Et bien loin
qu'on prouve que Dieu par quelques
autres Oracles a révélé touchant son
essence, des choses qui répugnent à
ce qu'il nous en a apris dans ces Livres,
on ne l'a même jamais prétendu. À
l'égard de la manifestation de ses volontez,
on n'en peut alléguer aucune
qui soit postérieure à celle qu'il nous
a faite, & qui ait quelque vraisemblance.
Si avant les tems du Messie,
Dieu a donné de certaines régles, ou
a toléré de certaines choses qu'il n'a
ni prescrites ni permises dans la Révélation
nouvelle, cela ne fait aucun
tort à cette Révélation; puis que c'étoient
des choses indiférentes; ou du
moins qui n'étoient ni nécessaires par
elles-mêmes, ni contraires à la Vertu;
& qu'en pareil cas, 13les derniéres
Loix annullent les premiéres.


Note 12: (retour)  Que l'homme ne pouvoit connoître &c. S.
Ambroise dit fort bien sur ce sujet, à qui ajoûterai-je
foi sur ce qui regarde Dieu, qu'à Dieu même?



Note 13: (retour)  Les derniéres Loix annullent les premiéres. Tertull.
Plutarque, & les Jurisconsultes.




3. Obj.
Qu'il y a
dans ces Livres
des
choses contradictoires.


XIV. 3. Venons à la troisiéme objection
tirée des contradictions que
l'on croit apercevoir dans les Écrits du
Nouveau Testament. Cette objection,
bien loin de faire quelque tort à
leur autorité, presente à tout esprit
équitable un nouvel argument pour la
divinité de ces Livres, puis qu'elle
donne lieu de remarquer que dans les
choses ou dogmatiques ou historiques,
qui sont de quelque importance, il y
a entre les Auteurs sacrez un acord si
visible & si parfait, qu'il ne se trouve
rien d'aprochant entre les Écrivains
de quelqu'autre Secte que ce soit. Si
on jette les yeux sur les Docteurs Juifs,
sur les Philosophes Grecs, sur ceux
qui ont écrit de la Médecine, & sur
les Jurisconsultes Romains, on verra
que non seulement ceux qui suivent
une même Secte, Platon par exemple
& Xénophon, sont très-souvent
oposez; mais aussi que le même Auteur,
comme s'il s'oublioit soi-même,
ou comme s'il ne savoit pas bien à
quoi se déterminer, avance souvent
des choses contraires. Mais ceux
dont il s'agit, parlent de ce que nous
devons croire & pratiquer, & sont
l'histoire de la vie, de la mort, & de
la résurrection de Jésus Christ avec une
uniformité si parfaite, que le précis
de leurs enseignemens est par tout
absolument le même. Pour ce qui
regarde quelques circonstances de fort
peu de poids, & qui ne regardent pas
le fonds des choses; s'il y a quelque
contrariété, il est très-possible qu'il y
ait une maniére commode & sure de
la lever; mais que nous l'ignorons,
ou parce que certaines choses semblables
sont arrivées en des tems diférens,
ou parce qu'un même nom signifie
plusieurs choses; ou parce qu'un même
homme, ou un même lieu sont
quelquefois marquez par plusieurs
noms, ou enfin pour quelque autre
raison.A Je dirai même qu'à le bien
prendre; ces diversitez sont à quelque
égard avantageuses à nos Auteurs, &
qu'elles sont très-propres à dissiper le
soupçon qu'il y eût de la collusion entr'eux,
& qu'ils eussent conspiré à
nous en faire acroire;14 puis que
ceux qui forment de pareils desseins,
ont coutume de concerter si bien leurs
récits, qu'ils n'y laissent pas même les
moindres aparences de diversité. Que
si quelques légères contradictions
qu'on ne peut pas bien concilier, étoient
capables de renverser tout un
Livre qui d'ailleurs a de beaux caractéres
de vérité, ce seroit fait de tous les
Livres, & sur tout de toutes les Histoires.
Mais on sait trop bien raisonner
pour aller dans de tels excès: on a assez
d'équité pour faire grace là-dessus
à Polybe, à Denys d'Halicarnasse, à
Tite Live, à Plutarque, & à d'autres,
& pour n'en pas tirer des argumens
contre leurs Ouvrages entiers.
N'est-il donc pas sans comparaison
plus juste, que puis que nos Auteurs
font voir par tout un si grand atachement
à la piété & à la Vérité, on les
traite avec cette raisonnable condescendance,
& qu'on passe par dessus
ces petits embarras, en faveur des choses
sures & indubitables dont leurs Livres
sont remplis?


Note A: (retour)  Et nous ne devons pas douter que nous ne démêlassions
bien ces embarras, si nous avions autant de connoissance de
ces tems là, que les premiers à qui ces Écrits furent mis
entre les mains. ADD. DU TRAD.



Note 14: (retour)  Puis que ceux qui forment de pareils desseins &c.
C'étoit la pensée de l'Empereur Adrien, lors qu'il
disoit qu'il faloit examiner si les témoins tenoient précisément
les mêmes discours.




4. Objection:
Qu'il
y a des choses
combatuës
par les
Auteurs
étrangers.


XV. 4. On dit en quatrième lieu
qu'il y a dans le Nouveau Testament
des choses démenties par les Auteurs
étrangers. Mais je soutiens hautement
que cela n'est pas, si ce n'est peut-être
que l'on entendît par ces Auteurs;
ceux qui sont venus long tems après
la naissance du Christianisme, & qui
en étant les ennemis déclarez, sont
dès là même absolument récusables.
Pour ce qui est des Auteurs contemporains,
ou de ceux qui ont écrit peu
de tems après, bien loin qu'ils contredisent
nos Livres, on pourroit, si
cela étoit nécessaire, produire de
leurs Écrits plusieurs témoignages qui
confirment les principaux Points de
l'Histoire sacrée. Nous avons déjà vû
dès l'entrée du second Livre, que les
Écrivains du Judaïsme & du Paganisme
font mention de la crucifixion de
Jésus-Christ, de ses miracles, & de
ceux de ses Disciples. Dans les Livres
que Joséphe a écrits environ quarante
ans depuis l'ascension de Jésus Christ,
il a parlé fort amplement d'Hérode,
de Pilate, de Festus, de Félix, &
de la ruïne de Jérusalem. Les Auteurs
du Talmud s'acordent sur tout cela avec
lui & avec nous. Tacite nous aprend
la cruauté que Néron exerça
contre les Chrétiens. On avoit autrefois
tant dans les Écrits de quelques
Particuliers, 15comme de Phlégon,
16que dans les Registre publics,
des confirmations de ce que
nous lisons dans l'Évangile, 17de
l'Étoile qui parut après la naissance de
Jésus-Christ, du tremblement de terre
que l'on sentit dans le tems de son
crucifiement, & de l'éclipse de Soleil
qui arriva dans le même tems contre
le cours ordinaire de la Nature, puis
qu'alors la Lune étoit en son plein. Et
les Chrétiens, comme nous l'avons
déjà remarqué, ne manquoient pas
d'en apeller à ces Écrits, tant d'Auteurs
particuliers, que de personnes
publiques.




Note 15: (retour)  Comme Phlégon &c. Chroniques, liv. XIII.
«La quatrième année de la CCII. Olympiade, il
y eut une Éclipse de Soleil plus remarquable qu'aucune
de celles qui fussent encore arrivées. À midi
le jour s'obscurcit tellement, que l'on vit les
Etoiles. Et un tremblement de terre renversa
beaucoup de maisons à Nicée ville de Bithynie.»
Ces paroles se trouvent dans la Chronique d'Eusébe
& de St. Jérôme, & dans Origéne.



Note 16: (retour)  Que dans les Registre publics. Tertull. Apolog.
ch. CXXI. Vous avez, ce mémorable accident dans
vos Archives.



Note 17: (retour)  De l'Étoile qui parut &c.
Chalcidius, Philosophe Platonicien, dans son Commentaire sur le
Timée de Platon. «Une autre Histoire plus digne
de respect raporte qu'une nouvelle Étoile avoit
paru, non pour présager des maladies ou la mort
de plusieurs personnes, mais pour annoncer la
descente d'un Dieu souverainement vénérable, qui
devoit venir pour le salut des hommes; que cette
Etoile ayant été vûe par des Chaldéens, hommes
sages, & bons Astronomes, ils cherchérent le
Dieu naissant, & que l'ayant trouvé dans la personne
d'un enfant plein de majesté, ils lui rendirent
leurs hommages, & lui firent des voeux
très-dignes de sa Grandeur».




5. Objection
Que ces Livres
ont été corrompus.


XVI. 5. On objecte en cinquième
lieu, que nos Livres sacrez ne sont pas
tels qu'ils étoient dans le commencement.
Il faut avouer qu'ils peuvent
avoir eu, & qu'ils ont eu en éfet, le
même sort que les autres Livres. C'est-à-dire
que la négligence des Copistes,
ou même leur fausse exactitude y a pu
introduire quelques changemens,
quelques omissions, & quelques additions
de lettres, de syllabes & de mots.
Mais il feroit injuste que cette diversité
de copies, qui étoit inévitable
dans un si grand nombre de siécles,
fît douter de l'autorité de ces Livres.
Ce que l'on fait ordinairement en pareil
cas, & avec beaucoup de raison,
c'est de choisir entre toutes les copies,
celles qui sont les plus anciennes, &
dont il y a le plus. Mais on ne prouvera
jamais qu'elles ayent toutes été
corrompues, ou par la malice des
hommes, ou de quelque autre maniére
que ce puisse être, & cela, dans
les Dogmes, ou dans les Points considérables
de l'Histoire. Cela ne se
peut justifier, ni par aucun Acte authentique,
ni par le témoignage d'aucun
Auteur contemporain. Et si,
long tems après, cela fut reproché
aux Chrétiens par leurs ennemis mortels,
cela doit passer pour une injure
que la passion leur suggéroit, plutôt
que pour un témoignage valable.


Cette réponse pourroit sufire, puis
que c'est à ceux qui font de ces sortes
d'objections, sur tout lors qu'il s'agit
de Livres qui ont pour eux l'avantage
d'une longue durée, & d'une autorité
reconnue par tout, c'est, dis-je,
à ceux qui les ataquent par cet endroit
là, à prouver ce qu'ils avancent.
Cependant afin de mieux faire sentir
le peu de fondement de cette dificulté,
nous allons prouver que ce qu'ils
nous objectent, n'est ni véritable ni
possible.


I. Nous avons déjà fait voir que
ces Livres ont été composez par ceux
dont ils portent le nom; donc ils ne
sont pas suposez. Mais, au moins,
n'est-il pas arrivé quelque changement
à une partie de ces Livres? Non: car
puis que les auteurs d'un tel changement
auroient dû se proposer en cela
quelque but, on devroit remarquer,
une diférence assez grande entre les Livres
qu'ils auroient ou ajoûtez ou substituez
à d'autres, & ceux ausquels ils
n'auroient pas touché. Or c'est ce qui
ne se voit en aucun de ces Écrits, qui
au contraire ont entr'eux un raport
admirable. II. Il ne faut pas douter
que dès qu'un Apôtre ou un homme
Apostolique publioit quelque Livre, la
piété, & le désir de conserver les Véritez
salutaires, & de les faire passer
entre les mains de la Postérité, n'ayent
porté les Chrétiens à en multiplier
les copies avec toute la diligence
possible, & que ces copies ne se soient
ensuite répandues dans l'Europe, dans
l'Asie, & dans l'Égypte; car dans
toutes ces parties il y avoit des Chrétiens,
& la Langue Gréque y étoit connue.
On a même conservé quelques
Originaux jusques à la fin du second
siécle, comme nous l'avons déjà remarqué.
Or il étoit impossible que
des Livres dont on a tiré tant de copies,
& qui ont été conservez par la vigilance
des Particuliers & des Églises,
courussent même le risque d'être falsifiez.
III. Dans les siécles immédiatement
suivans, ces Livres furent traduits
en Syriaque, en Éthiopien, en
Arabe, & en Latin. Ces Versions subsistent
encore aujourd'hui & ne diférent
de l'Original Grec en rien qui soit
de quelque importance. IV. Nous
avons les Écrits de ceux qui ont été instruits
ou par les Apôtres ou par leurs
Disciples, & dans ces Écrits on lit
quantité de passages citez au même
sens où ils sont dans les Livres du Nouveau
Testament. V. Ceux qui avoient
le plus d'autorité dans l'Eglise
des premiers siécles, n'en auroient
jamais eu assez pour faire recevoir quelques
changements dans l'Écriture;
comme il paroît par la liberté que S.
Irénée, S. Cyprien, & Tertullien
ont prise de s'oposer quelquefois à ceux
qui tenoient le premier rang. VI.
Depuis ces premiers tems il s'est trouvé
plusieurs personnes fort savantes &
d'un esprit fort juste, qui, en suite
d'un examen très-particulier, ont reconnu
que ces Livres étoient demeurez
dans leur premiére pureté. VII. On
peut encore apliquer ici ce que nous
disions tantôt, que de la maniére dont
les diverses Sectes du Christianisme s'en
sont servies, il paroît qu'elles les avoient
tout tels qu'ils sont aujourd'hui.
J'excepte, encore une fois, celles qui
ne regardoient pas le Dieu des Juifs
comme Créateur du Monde, ou qui
ne reconnoissoient pas que Jésus-Christ
eût donné une Loi qui dût abolir une
partie de celles de Moyse. VIII.
Ajoûtons à tout cela, que si quelques-unes
eussent eu la témérité de changer
quelque chose dans le Nouveau Testament,
on n'eût pas manqué de se récrier
contr'eux, comme contre des
faussaires. IX. Toutes les Sectes
tiroient de ces Écrits des arguments en
leur faveur contre celles qui leur étoient
oposées: ce qui fait voir qu'aucune
n'a jamais osé entreprendre de les
changer pour les ajuster avec ses sentimens.
X. Enfin, nous pouvons dire
ici des principaux endroits de nos Livres,
ce que nous avons dit des Livres entiers:
c'est qu'il n'étoit nullement convenable
à la Providence divine de permettre
que tant de milliers d'hommes,
qui ne se proposoient que d'avancer
dans la piété, & de faire leur salut,
fussent engagez dans une erreur dont
il ne leur eût pas été possible de se défendre.


Nous n'en dirons pas davantage
pour la défense des Livres du Nouveau
Testament. Nous croyons les avoir
assez munis contre la Chicane, & avoir
ainsi démontré que ce sont là les
véritables sources d'où l'on doit puiser
la Religion Chrétienne. Mais parce
que ces sources, toutes sufisantes qu'elles
peuvent être, ne sont pas les seules
que nous ayons, & qu'il a plu à
Dieu de nous mettre entre les mains
les Livres qui servent de fondement à
la Religion Judaïque, qui fut autrefois
véritable, & qui fait aujourd'hui
l'une des grandes preuves du Christianisme,
il est à propos que nous fassions
voir la certitude de ces Livres.


Preuves
de l'autorité
des Livres
du V. T.


XVII. Qu'ils ayent été écrits
par les Auteurs dont ils portent le nom,
c'est ce qui se prouve par les mêmes
raisons, sur lesquelles nous avons établi
la même chose à l'égard des Livres
du Nouveau Testament. Or ces Auteurs
ont été ou des Prophétes, ou
des personnes très-dignes de foi; tel
que fut par exemple Esdras, qui comme
l'on croit, ramassa les Livres du
vieux Testament en un seul Volume,
dans le tems que les Prophétes Aggée,
Malachie, & Zacharie vivoient encore.
Je ne répéterai pas ce que j'ai
dit dans le premier Livre à l'avantage
de Moyse; je dirai seulement que l'Histoire
sacrée des tems suivans se confirme,
aussi bien que celle de Moyse,
par des témoignages tirez des Auteurs
Payens. 18Les Annales des Phéniciens
faisoient mention de David & de
Salomon & de leurs Alliances avec
les Tyriens. 19Bérose a parlé de
Nabuchodonosor, 20 & des autres
Rois des Chaldéens, dont les noms se
trouvent dans l'Écriture. Le Roi
d'Égypte 21Vaphrès, est l'Apriès d'Hérodote
22Cyrus & ses Successeurs 23jusqu'à
Darius Codomanus, remplissent
les Livres des Auteurs Grecs.
Joséphe dans ce qu'il a écrit contre
Appion, en cite un grand nombre
sur plusieurs Points de l'Histoire des
Juifs, & nous avons entendu sur le
même sujet les témoignages de Strabon
& de Trogus. Les Chrétiens
n'ont pas le moindre sujet de douter
de la divinité des Livres du Vieux Testament,
puis qu'à peine y en a-t-il un
dont il n'y ait quelque passage dans
ceux du Nouveau. Et comme Jésus-Christ,
Christ, qui a censuré en mille choses
les Docteurs de la Loi & les Pharisiens
de son tems, ne les a jamais acusé
d'avoir falsifié les Livres de Moyse
& des Prophétes, ou de n'avoir que
des Livres suposez ou corrompus; il
est visible que ceux qui se lisoient de
son tems étoient les mêmes que ceux
que Moyse & les Prophétes avoient
composez. Mais peut-être ont-ils été
corrompus depuis Jésus-Christ dans
des endroits importans. C'est ce qu'on
ne sauroit prouver, & c'est même ce
qui paroît tout à fait incroyable. Les
Juifs, dépositaires de ces Livres, étoient
répandus presque par toute la
Terre. On sait que dès le commencement
des malheurs de ce Peuple, dix
de ses Tribus furent transportées dans
la Médie par les Assyriens: Que quelque
temps après les deux autres furent
amenées captives en Babylone: Que
de ces deux il y eut quantité de personnes
qui ne voulurent pas profiter de la
liberté que Cyrus donna aux juifs de
retourner dans leur païs, & qui aimérent
mieux s'arrêter dans ces terres étrangéres:
Que les Macédoniens atirérent
un grand nombre de juifs24 à
Alexandrie par les grands avantages,
qu'ils leur y firent trouver: Que la
cruauté d'Antiochus, les troubles domestiques
causez par les Asmonéens,
les Guerres de Pompée & de Sossius,
en obligérent plusieurs à chercher ailleurs
des habitations plus tranquilles:
Que cette Nation remplissoit25 la
Province de Cyréne, les villes de l'Asie,
de la Macédoine, de la Lycaonie,
les Iles de Cypre, de Créte, & d'autres:
Qu'enfin la Ville de Rome en étoit
pleine, comme il paroît par ce
qu'en ont dit Horace, Juvénal, &
Martial. Or peut-on concevoir que
les Juifs étant divisez en tant de corps
si éloignez les uns des autres, eussent
pu se laisser surprendre par des supositions
de Livres & par des changemens
de quelque importance, ou conspirer
unanimement à falsifier l'Écriture?


Note 18: (retour) Les Annales des Phéniciens &c. Voyez Joséphe
Antiq. Jud. liv. VIII. ch. 2. où il en cite quelques
passages. Il ajoûte que si quelqu'un veut avoir
copie des Lettres que Salomon & Irom se sont écrites,
il n'a qu'à s'adresser aux Gardiens des Archives
de Tyr. Il cite aussi liv. VII. ch. 9. ce passage tiré
de Nicolas de Damas, liv. XV. «Long tems après,
le plus puissant de tous les Princes de ce païs,
nommé Adad, régnoit en Damas, & dans toute
la Syrie, excepté la Phénicie. Il entra en guerre
avec David, Roi des Juifs, & après divers
combats, fut vaincu par lui dans une grande Bataille
qui se donna auprès de l'Euphrate, où il fit
des actions dignes d'un grand Capitaine, & d'un
grand Roi. Après la mort de ce Prince, ses
Descendans, qui portoient tous son nom, de même
que les Ptolomées en Égypte, régnérent jusqu'à
la dixième génération, & ne succédérent
pas moins à sa gloire qu'à sa Couronne. Le troisiéme
d'entr'eux qui fut le plus illustre de tous,
voulant vanger la perte qu'avoit fait son Ayeul,
ataqua les Juifs sous le Régne du Roi Achab; &
ravagea tout le païs des environs de Samarie.» La
premiére partie de cette histoire se lit II. Samuel,
VIII. 5. Le seconde I. Rois. XX. C'est cet Adad
que Justin, après Trogue-Pompée, apelle Adofis.
Joséphe liv. VIII. ch. II. cite ce passage de l'hist.
Phénicienne de Dius. «Le Roi Abibal étant mort,
Irom son fils lui succéda, j acrut les villes de
son Royaume qui étoient du côté de l'Orient,
de beaucoup celle de Tyr, & par le
moyen des grandes chaussées qu'il fit, y joignit
le Temple de Jupiter Olympien, & l'enrichit de
plusieurs ouvrages d'or. Il fit couper sur le mont
Liban, des forêts pour l'édification des Temples,
& l'on tient que Salomon Roi de Jérusalem lui
envoya quelques énigmes, & lui manda que s'il
ne les pouvoit expliquer, il lui payeroit une certaine
somme; & qu'Irom confessant qu'il ne les
entendoit pas, la lui paya. kMais qu'Irom lui
ayant depuis envoyé proposer d'autres énigmes
par un nommé Abdémon, qu'il ne peut non plus
expliquer, Salomon lui paya à son tour aussi de
grandes sommes.» Dans le même chapitre l'Historien
Juif produit ce passage de Ménandre Éphésien,
qui, dit-il, a écrit les actions de plusieurs
Rois tant Grecs que Barbares «Il succéda au Roi
Abibal son pére & régna 34 ans. Il joignit à la
ville de Tyr par une grande chaussée l'île d'Eurychore,
& y consacra unel colomne d'or à
l'honneur de Jupiter. Il fit couper sur le mont
Liban quantité de bois de cédre pour couvrir des
Temples, ruina les anciens & en bâtit de nouveaux
à Hercule, & à la Déesse Astarte, dont il
dédia le premier dans le mois de Péritheus, &
l'autre, lors qu'il marchoit avec son Armée contre
les Tyriens, pour les obliger, comme il fit,
à s'aquiter du tribut qu'ils lui devoient & qu'ils
refusoient de lui payer. Un de ses Sujets, nommé
Abdémon, quoi qu'il fût encore jeune, expliquoit
les énigmes que Salomon lui envoyoit.
mOr pour connoître combien il s'est passé de tems
depuis ce Roi jusqu'à la construction de Carthage,
on compte de cette sorte. Le successeur d'Irom
fût:


1 Baleazar son fils qui régna 7 ans.


2 Abdastarte frére de Baleazar, 9 ans: les quatre
fréres de sa nourrice, le tuérent en trahison.


3 L'ainé de ces 4 régna 12 ans.


4 Astartus frére de Déléastartus 12 ans.


5 Azerim frére d'Astartus: 9 ans. Il fut tué par
son frére.


6 Péles qui régna 8 mois: il fut tué par..


7 Ithobalus Sacrificateur de la Déesse Astarte,
lequel régna 32 ans.


8 Badezor frére d'Ithobalus 6 ans.


9 Margénus frére de Badezor 9 ans.


10 Pygmalion 47 ans: ce fut en la 7° année de
son Régne que Didon sa soeur s'enfuit en Afrique,
où elle bâtit Carthage dans la Libye. En suputant
ces années, on voit que depuis le commencement
d'Irom jusqu'à construction de cette fameuse Ville,
il y a eu; 137 ans. Alexandre Polyhistor, Ménandre
de Pergame, & Lætus dans son Histoire de
Phénicie, ont aussi parlé d'Irom, & de Salomon son
contemporain.


Joféphe Antiq. Jud; liv. IX. ch. 2. parlant d'Asaël,
qui succéda à Adad I. Rois XIX. 15. dit que
les Syriens le mettoient encore de son tems au nombre
de leurs Divinitez, Liv. IX. ch. 14. il raporte ce
passage de Ménandre d'Éphése, où il est parlé de la
guerre que les Tyriens ont eue contre le même Salmanasar
qui vainquit Samarie, & emmena les 10.
Tribus captives, a II. Rois. XVII. 3, & XVIII. 9.
«Eluleus régna 36 ans. Et les Cittiens s'étant révoltés,
il alla contr'eux avec une flotte, & les
réduisit sous son obéissance. Le Roi d'Assyrie
envoya aussi une armée contr'eux, se rendit maître
de toute la Phénicie, & ayant fait la paix
s'en retourna en son païs. Et voilà, ajoûte Joséphe,
ce que l'on trouve dans les Annales des Phéniciens
touchant Salmanasar, Roi d'Assyrie.


Liv. X. ch. 1. Il nous aprend que Bérose a fait mention
de Sennachérib dans l'Hist des Chaldéens: qu'il a
dit de lui qu'il étoit Roi des Assyriens, & qu'il avoit
fait la guerre dans toute l'Asie & dans l'Égypte. Hérodote
liv. II. en a aussi parlé.


Liv C. ch. 3. Il dit que Bérose a aussi parlé de
Balad, ou Baladan, Roi des Babyloniens, dont il est
fait mention II. Rois XX. 12. Es. XXXIX.


Hérodote liv. II. Nécos en étant venu aux mains
avec les Syriens dans la campagne de Magdolon, remporta
la victoire. Par les Syriens il entend les Juifs,
qu'il n'appelle jamais autrement. Or c'est cette même
bataille de II. Chron. XXXV. 22.




Note j: (retour)  Mr. Arnaud n'a pas le sens du Grec. Le voici: il fortifia la Ville (de Tyr.) du côté de l'Orient.



Note k: (retour) Mr. Arnaud s'est encore ici écarté de l'Original: Car c'est ainsi qu'il porte, «Mais qu'un Tyrien nommé Abdémon ayant expliqué celles que Salomon avoit proposées en proposa aussi quelques-unes, dont Salomon n'ayant pu deviner le sens, paya à son tour de grandes sommes à Irom.



Note l: (retour)  L'édition que j'ai de la Traduction de Mr. Arnaud
a couronne, pour colomne. Mais aparemment
que c'est une faute d'impression.



Note m: (retour)  Dans cet endroit il y a une grosse faute dans la
Version que je suis. Mais je crois qu'elle n'est pas
de cet Illustre Traducteur. Voici comme mon exemplaire
porte. «Or pour connoître combien il s'est
passé de tems depuis la construction de Carthage»
&c. Ce qui ne signifie rien du tout.



Note 19: (retour) Bérose a parlé de Nabuchodonozor. Joséphe
Antiq. Jud. XX. & Rép. à Appion, liv. I. Eusébe
Chron. & Prépar. I. Ce Bérose étoit Prêtre de
Belus, un peu après le tems d'Alexandre le Grand.
Pline raporte liv. VII. ch. 37. que les Athéniens,
en mémoire de ses divines prédictions lui érigèrent
dans une École publique, une Statue dont la langue
étoit dorée. Athénée liv. XV. apelle, le Livre
Auteur, Babylonica, ou Histoire de Babylone; Tatien
& Clément, Chaldaïca, ou Histoire des Chaldéens.
Tatien remarque que le Roi Juba avouoit
qu'il avoit pris de Bérose, de quoi composer son
Histoire d'Assyrie. Je joindrai ici trois passages d'Abydéne
qui a aussi fait une Histoire d'Assyrie. C'est
Eusébe qui nous les a conservez.


Eusébe, Chron. & Prépar. liv. IX. ch. 40. 41.
«Nabopolassar, pére de Nabuchodonozor, ayant
apris que le Gouverneur qu'il avoit établi dans
l'Égypte, la Célésyrie & la Phénicie, s'étoit révolté,
& se voyant trop âgé pour agir en personne
contre lui, en donna la commission à son fils
qui étoit encore dans la fleur de son âge, &
qui s'en aquita si bien qu'il vainquit le rebelle,
le prit, & remit ces païs dans l'obéïssance. Dans
ce même tems Nabopolassar étant tombé malade
à Babylone, mourut après 29 ans de Régne. Nabuchodonozor
n'eut pas plutôt su la maladie de
son Pére, qu'il donna ordre aux affaires d'Égypte
& des Peuples voisins, donna charge à une
personne en qui il avoit de la confiance, de ramener
à Babylone l'Armée & les prisonniers de
guerre, Juifs, Phéniciens, Syriens & Égyptiens;
& y revint avec fort peu de ses gens par le chemin
le plus court, qui est celui du désert. Il
trouva les afaires en bon état entre les mains des
Chaldéens, le plus considérable d'entr'eux en
ayant pris le maniement en atendant son retour.
Ainsi il succéda à son Pére dans toute l'étendue
de ses États. Il dispersa les prisonniers en diférens
endroits de son Empire, leur assignant de
bonnes terres à cultiver. Il employa le butin
qu'il avoit remporté de son Expédition, à orner
le Temple de Bélus & des autres Dieux. Il agrandit
l'ancienne Babylone en y joignant une seconde
Ville. Il pourvut à ce qu'en cas de siége les
Ennemis ne pussent plus détourner le cours du
fleuve pour faciliter les aproches. Il environna
la Ville intérieure & la Ville extérieure, chacune
d'une triple enceinte de murailles, qu'il fit en
partie de brique & de bitume, en partie de brique
seulement. Après l'avoir si bien fortifiée,
il y fit des portes fort superbes. Ensuite ne
se contentant pas du Palais de son pére, il en fit
bâtir un infiniment plus somptueux, tant pour la
grandeur de l'édifice, que pour la beauté de la
structure, & pour les ornemens. Ce qu'il y a de
plus admirable, c'est qu'un ouvrage & si grand
& si beau, fut achevé en 15. jours. Il fit aussi
bâtir des galeries si massives & si élevées, que
d'un peu loin elles sembloient des montagnes, &
il y planta des arbres de toutes les espéces. Ce
sont là ces jardins suspendus qu'on a mis au nombre
des merveilles du Monde. Il les fit pour plaire
à la Reine sa Femme, qui ayant été élevée
dans la Médie, païs fort montagneux, aimoit
extrémement la vûe des montagnes & des forêts.
Étant tombé malade, il mourut avant que ces ouvrages
fussent achevez après 43 ans de Régne.»
Cette Femme de Nabuchodonozor, est celle qu'Hérodote
appelle Nitocris comme Scaliger l'a prouvé.


Euséb. Prépar. liv. IX. sur la fin, «Mégasthéne
dit (c'est Abydéne qui parle) que Nabuchodonozor
a surpassé Hercule en courage & par la grandeur
de ses actions: qu'il a poussé ses Conquêtes jusques
dans l'Afrique & dans l'Espagne, & qu'il
avoit envoyé sur le rivage droit du Pont Euxin,
des Colonies composées de ceux qu'il avoit fait
prisonniers dans ces guerres. Outre cela les
Chaldéens racontent que le Roi étant un jour
monté sur le haut de son Palais, tint ce discours
prophétique en présence d'un grand nombre de
personnes. Écoutez vous habitans de Babylone.
Moi Nabuchodonozor ai à vous annoncer une
calamité extrême, qui est prête à vous acabler,
& sur laquelle ni Bélus le chef de nôtre race, ni
la Reine Beltis, n'ont jamais pu fléchir les Parques.
Il viendra un mulet de Perse, qui aidé de
vos Dieux mêmes, vous réduira en servitude. Un
Méde, qui avoit été jusques là aux Assyriens un
sujet de se glorifier, se joindra à lui pour vous
perdre. Ah, plût aux Dieux qu'avant qu'il nous
trahît, il fût plongé au fond de la mer, ou
qu'entraîné malgré lui dans des lieux déserts &
inhabitez, receptacles des bêtes & des oiseaux,
il y errât parmi les rochers le cette de ses jours!
Que les Dieux ne m'ont-ils retiré avant que de
me faire entrevoir un avenir si funeste! Après
qu'il eut prononcé ces paroles, il disparut tout
d'un coup.»


Le même Eusébe dans un autre endroit raporte
encore ces paroles d'Abydéne. «On dit qu'autrefois
l'endroit où Babylone est bâtie, étoit un
grand amas d'eaux, auquel on donnoit le nom
de Mer: que Belus l'ayant asséché, partagea le
fonds entre plusieurs de ses Sujets, y bâtit Babylone,
qu'il entoura de murailles: que ces murailles
ayant été consumées par le tems, Nabuchodonozor
en fit de nouvelles, dont les portes
étoient d'airain, & qui demeurérent sur pié jusqu'au
tems d'Alexandre le Grand.»


Joséphe Rép. à Appion liv. I. ch. 7. produit un passage
de l'Histoire des Phéniciens, qui est digne
d'être raporté ici, tant parce qu'il parle de Nabuchodonozor,
que parce qu'il contient la suite des
Rois & des Juges de Tyr, depuis Ithobal jusqu'à
Irom, c'est-à-dire, jusqu'au tems de Cyrus. «Durant
le Régne d'Ithobal, Nabuchodonozor assiégea
la Ville de Tyr. Baal succéda à Ithobal, &
régna dix ans. Après sa mort le Gouvernement
passa des Rois à des Juges. Ecnibal fils de Baslach,
exercea cette Dignité durant deux mois.
Chelbés fils d'Abdée l'exercea dix mois; le Pontife
Abdar deux mois; Mytgon & Gerastrate
fils d'Abdebyme 6 ans; Balator 1 an. Après on
envoya querir en Babylone Merbal qui régna
4 ans, & Irom son frére qui lui succéda régna
20 ans. Cyrus Roi de Perse régnoit aussi alors:
& tous ces tems ajoûtez ensemble reviennent à
54 ans, trois mois. Ce fut en la septième année
du Régne de Nabuchodonozor que commença
le siége de Tyr, & en la quatorzième année
du Régne d'Irom que Cyrus Roi de Perse vint
à la Couronne.» On voit aussi dans Joséphe un
passage d'Hécatée qui porte que les Perses (par où
il entend les Babyloniens) avoient emmené en Babylone,
plusieurs milliers de Juifs. Clément, Stromat.
I. raporte un témoignage de Demétrius sur
ce même événement, & sur la guerre de Sennachérib.




Note 20: (retour)  Et des autres Rois Chaldéens. Rép. à Appion
liv. I. ch. 6. «Evimérodach son fils (savoir fils
de Nabuchodonosor) lui succéda: ses méchancetez
& ses vices le rendirent si odieux, que n'ayant
encore régné que deux ans, Nériglissor, qui avoit
épouse sa soeur, le tua en trahison, & régna 4
ans. Sou fils Laborosoarchod, qui étoit encore
fort jeune, régna seulement neuf mois. Car ceux
mêmes qui avoient été amis de son pére, reconnoissant
qu'il avoit de très-méchantes inclinations,
trouvérent moyen de s'en défaire: & après
sa mort choisirent d'un commun consentement
pour régner sur eux, Nabonnid, qui étoit de Babylone,
& B étoit de la même race que lui. Ce
fut sous son Régne que l'on bâtit le long du fleuve,
avec de la brique enduite de bitume, ces
grands murs qui enferment la Ville de Babylone.
Et en la dix-septiéme année de son Régne, Cyrus
Roi de Perse après avoir conquis le reste de l'Asie,
marcha vers cette Ville. Nabonnid alla à
sa rencontre, perdit la bataille, & se sauva avec
peu de gens dans la Ville de Borsippe. C Cyrus
assiégea en suite Babylone dans la créance qu'après
avoir forcé le premier mur, il pourroit se
rendre maître de cette Place. Mais l'ayant trouvée
beaucoup plus forte qu'il ne pensoit, il changea
de dessein, & alla pour assiéger Nabonnid
dans Borsippe. Ce Prince ne se voyant pas en
état de soutenir le siége, eut recours à la clémence
du Vainqueur, qui le traita fort humainement,
& qui lui donna de quoi vivre à son aise dans la
Caramanie, où il passa le reste de ses jours dans
une condition privée. C'est cette retraite de Nabonnid
à Borsippe qui est marquée, Jérémie LI. 30.
Les forts de Babylone se sont déportez de combatre; Ils
se sont tenus dans les forteresses &c. Eusébe donne
un passage d'Abydéne qui dit la même chose, mais
en abrégé. La seule diférence est dans les noms,
Evilmaluruchus, par exemple, au lieu d'Evilmérodach,
Le nom d'Evilmérodach se trouve dans le Livre second
des Rois XXV. 27. Hérodote parlant du siège de
Babylone dit «que Cyrus détourna le fleuve de son
cours ordinaire faisant écouler ses eaux dans un Lac
marécageux; & que par ce moyen il se fit un
chemin au travers du lit de ce fleuve.» Cela est
marqué Jérém. LI. 32. Ses quais sont surpris, ses
marais sont brûlez au feu.



Note B: (retour)  Ce n'est pas cela, mais, «& qui avoit été de
la Conspiration.»



Note C: (retour)  Ce n'est là point du tout le sens de Joséphe,
le voici. «Cyrus ayant pris Babylone, trouva à propos de la démanteler, parce qu'il voyoit que
le peuple étoit remuant, & la Ville dificile à
prendre; Après quoi il alla pour assiéger Nabonnid
dans Borsippe.»



Liv. II 11.


Note 21: (retour)  Que Jérémie appelle Vaphrès Jer. XLIV. 3.
C'est ainsi que les LXX Interprétes & Eusébe tournent
le mot חפרצ hophriagh. Ce Roi vivoit dans
le tems de Nabuchodonosor.



Note 22: (retour)  Cyrus &c. Diodote de Sicile, Crésias,
Justin liv. IV. ch. 5. &c. Théophile d'Antioche
prouve par le témoignage de Bérose, que le Temple
de Jérusalem a été commencé à rebâtir sous Cyrus
& achevé sous Darius.



Note a: Ville de Thrace.


Note 23: (retour)  Jusqu'à Darius Codomannus. C'est celui
qu'Alexandre le Grand vainquit. Sous le Régne de
ce Roi les Juifs avoient pour Souverain Sacrificateur,
Jaddus qui alla au devant d'Alexandre le Grand.
Dans ce même tems vivoit Hécatée, natif [a]d'Abdére,
qui a fait un Livre d'Histoire Judaïque. Joséphe
(réponse à Appion liv. I.) en a tiré une très-belle
description de Jérusalem & du Temple. C'est
là qu'il raporte aussi quelques discours d'Aristote à
l'avantage des Juifs: à quoi il ajoûte 7 ou 8 Auteurs
Grecs qui ont parlé de ce qui concerne cette
Nation (car dans tout ce Livre son grand but est de
montrer qu'elle est fort ancienne & de répondre à
Appion qui lui objectoit contre cette antiquité le silence
des Auteurs étrangers. C'est dans cette vue
qu'il fait venir sur les rangs des Auteurs Egyptiens,
Phéniciens, Chaldéens, & Grecs, & qu'il en raporte
plusieurs passages dont Grotius a transcrit une
partie.)



Note 24: (retour)  À Alexandrie. Philon compte un million de
Juifs tant dans cette Ville que dans les lieux d'alentour.



Note 25: (retour)  La Province de Cyrène.. qu'enfin la Ville
de Rome &c. Cela paroît par toute l'Histoire des
Actes des Apôtres. Horace parle des Juifs dans
trois de ses Satyres, Juvénal dans sa quatorziéme
Satyre, Martial en plusieurs de ses Épigrammes.
Rutilius Itinér. liv. I. «Plût aux Dieux que ni
Pompée ni Titus n'eussent jamais subjugué les
Juifs. Cette Nation dangereuse semble trouver
dans ses pertes mêmes des forces pour pulluler de
nouveau; & ses Vainqueurs sentent plus qu'elle-même
le poids du joug qu'ils lui imposent. Avant
lui, Sénéque en avoit dit autant: «Les coutumes
de ce peuple scélérat ont pris de si fortes
racines, qu'il n'y a pas de Païs où elles ne se
soient répandues. Par là il a su donner des loix
à ceux sous le pouvoir desquels le fort de la Guerre
l'avoit réduit.» Nous avons tantôt vu quelle
est la source de ces paroles injurieuses & de ces marques
de haine. Philon dans l'histoire de son Ambassade,
«Combien nombreuse doit être cette Nation
qui habite, non dans un certain Païs, comme
les autres Peuples, mais presque dans le Monde
entier? Elle est répandue & dans la Terre ferme,
& dans les Iles: & par tout où elle se trouve,
elle paroît presque aussi forte en nombre que
les habitans naturels.



Joseph.
 L. X. II. 1.


Ajoûtons à cela que près de trois cens
ans avant Jésus-Christ, la Version des
Septante Interprétes, de laquelle on
est redevable aux soins de Ptolomée
Roi d'Égypte, mit l'Écriture entre
les mains des Grecs, avec quelques petites
diférences qui n'empêchoient pas
que ce ne fût en gros le même Livre;
& que c'étoit encore un moyen très-propre
à prévenir les fabrications.
Outre cette Version il en parut une
Chaldaïque, & une autre dans le Langage
particulier de Jérusalem, qui n'étoit
autre chose qu'un demi-Syriaque;
26l'une avant & 27l'autre après
la naissance Jésus-Christ. Elles
furent suivies des Versions Gréques
d'Aquilan, de Symmaqueo &
de Théodotionp, lesquelles Origéne,
& d'autres après lui, examinérent
en les confrontant avec celle des
Septante, & trouvérent très-conformes,
avec cette Version, soit dans l'Histoire,
foit dans les choses qui étoient
de quelque conséquence. Philon &
Joséphe, dont le premier fleurissoit
du tems de Caligula, & l'autre a vécu
jusqu'au Régne de Vespasien, citent
l'Écriture dans les mêmes termes où
nous l'avons aujourd'hui. Parmi les
Chrétiens, dont le nombre augmentoit
alors extrêmement, il y en avoit
beaucoup 28 qui étoient nés Juifs,
29 ou qui aprenoient l'Hébreu, &
qui, si les Juifs avoient introduit dans
le Texte quelques changemens & quelques
corruptions un peu considérables,
n'eussent pas eu de peine à les
découvrir par la collation des plus anciens
Originaux, & l'eussent infailliblement
publié. Or non seulement
ils ne le font pas, mais ils en raportent
même plusieurs passages précisement
dans le même sens qu'ils ont dans l'Hébreu.
Remarquons encore qu'on ne
pourrait guére intenter contre les
Juifs, d'acusation plus mal fondée que
celle d'avoir corrompu le Texte, ou
d'y avoir donné lieu par leur négligence;
puis qu'on n'ignore pas 30avec
quelle aplication & avec quel
scrupule ils décrivent le Texte sacré,
& le collationnent avec les meilleurs
Exemplaires, Leur exactitude va même
jusqu'à compter combien de fois
chaque lettre se trouve dans toute l'Écriture.
Pour derniére preuve que
les Juifs n'ont pas même tâché de gâter
le Texte, on peut aporter l'usage
que les Chrétiens font du vieux Testament
contre eux. Ceux-ci croyent y
trouver des raisons convainquantes
pour prouver que Jésus est le Messie,
qui avoit été promis aux Ancêtres de
ce Peuple. Si donc les Juifs eussent
pu faire dans le Texte tels changemens
qu'ils auroient trouvé à propos, il ne
faut pas douter que depuis cette grande
dispute qu'ils ont avec les Chrétiens,
ils n'eussent fait disparoître ces preuves,
ou que du moins ils ne les eussent
obscurcies, en falsifiant les passages dont
nous apuyons ce Dogme fondamental
de nôtre Religion.


Note 26: (retour)  L'une avant &c. C'est celle d'Onkelos,
& peut-être aussi celle de Jonathan.



Note 27: (retour)  L'autre après &c. C'est le Thargum de
Jérusalem.



Note n: (retour)  Aquila vivoit sous l'Empereur Adrien au commencement
du second siécle. De Païen il se fit
Chrétien, & de Chrétien Juif. Ce fut la Science
des Mathématiques dont il abusa, qui le perdit.
TRAD DE PAR.



Note o: (retour)  Symmaque fit sa Version de l'Écriture, sous
l'Empereur Marc-Aurèle dans le second siécle. Le
même.



Note p: (retour)  Théodotion natif d'Éphése avoit été Disciple
de Tatien: il se fit Marcionite, puis Juif; &
alors il entreprit de traduire l'Écriture d'Hébreu en
Grec. Sa Version fut la troisiéme, & l'Église ne la
méprisa pas, quoique venant d'un Apostat. Le même.



Note 28: (retour)  Qui étoient nez Juifs. Quelques-un étoient
nez proche de la Judée, comme Justin, qui étoit
de Samarie.



Note 29: (retour)  Ou qui aprenoient l'Hébreu, comme Origéne,
S. Épiphane, & sur tout S. Jérôme.



Note 30: (retour)  Avec quelle aplication &c. Joséphe, Rép.
à App. liv. I. L'expérience même fait voir combien
est forte la persuasion que nous avons de la
vérité de nos Livres; puis que depuis tant de siécles
personne n'a osé ou y ajoûter, ou en ôter, ou
y faire quelques changemens. Voy: Deuter. IV. 1.


















TRAITÉ


DE LA VERITÉ


DE LA


RELIGION


CHRÉTIENNE.








LIVRE QUATRIÈME


Réfutation du Paganisme.


I.

ors qu'on est à l'abri
d'un péril où l'on voit
d'autres personnes engagées,
on ne peut guére
se défendre de quelque sentiment
de plaisir à cette vue toute triste
qu'elle peut être. Comme ce plaisir
ne naît pas du malheur d'autrui, mais
de ce que l'on s'en voit exemt, il est
sans malignité, & n'a rien de blâmable.
Un Chrétien donc qui du chemin
sûr où Dieu l'a mis voit le reste
des hommes ne tenir aucune route certaine,
& s'égarer en mille maniéres,
peut s'abandonner à toute la joye que
lui inspire le bonheur qu'il a d'être
dans la bonne voye. Mais il ne s'en
doit pas tenir là; il est dans la plus étroite
obligation de travailler pendant
toute sa vie à secourir les Errans autant
qu'il lui est possible, à leur tendre la
main, à les atirer dans le bon parti,
& à leur faire part de son bonheur.
C'est à ce devoir que nous avons tâché
de satisfaire dans les Livres précédens;
où, par cela-même que nous avons
établi la Vérité, nous avons réfuté
toutes les Erreurs.


Mais parce que le Paganisme, le
Judaïsme, & le Mahométisme, qui
sont les trois grandes Religions qui
s'oposent à celle que nous avons prouvée,
outre ce qu'elles ont de commun
entr'elles, ont chacune leurs erreurs
particuliéres, & chacune leurs preuves
diférentes pour se défendre & pour
nous ataquer; nous croyons ne rien
faire d'inutile, si nous les combatons
chacune à son tour. C'est à quoi
nous destinons les trois livres suivans,
que nous ne commencerons qu'après
avoir prié les Lecteurs d'aporter ici un
esprit libre de passion, & de ces
préjugez que forme une longue habitude;
& de se mettre par là en état
de bien juger de ce que nous allons dire.


Contre le
culte des Espris
créez.


II. Nous commençons par les Payens.
S'ils croyent plusieurs Dieux
éternels & égaux à tous égards, nous
les avons déjà refutez dans le premier
Livre, lors que nous avons prouvé qu'il
n'y a qu'un Dieu, Cause unique de toutes
les choses du Monde. S'ils donnent
ce nom à des Intelligences créées,
supérieures à l'Homme, qu'ils nous
disent si elles sont bonnes ou mauvaises.
S'ils disent qu'elles sont bonnes,
je leur demande s'ils en sont bien assurez,
&1 s'ils ne seroient pas là-dessus
dans une erreur dangereuse, s'ils
n'adoreroient point par hazard de mauvais
génies, dans le tems qu'ils croyent
en adorer de bons; & s'ils ne prendroient
pas peut-être des Esprits rebelles
au Dieu souverain, pour ses Ministres,
& des Transfuges pour des Envoyez?
De plus, le bon sens dicte qu'ils
doivent mettre quelque diférence entre
les honneurs divins qu'ils rendent
au Souverain & à ses Ministres. En
fin, ne devroient-ils pas savoir quelle
est la subordination, qui est entre ces
Intelligences médiatrices; quels sont
les biens que chacune d'elles peut leur
faire; & quel est le culte qu'elle doit
exiger d'eux en vertu de l'ordre du
Dieu souverain? Leur Religion n'a rien
de sûr ni de réglé sur tout cela; &
dès là même elle est très-imparfaite &
très-dangereuse, Il y auroit donc plus
de sureté pour eux à se renfermer dans
le Culte d'un seul Dieu. En cela ils
ne feraient 2que suivre Platon, qui
met cette adoration d'un seul Être suprême
entre les premiers devoirs du
Sage; & ils n'y pourroient rien perdre,
puis que ces bons Génies étant
dans la dépendance du grand Dieu, ils
les mettraient dans leur parti, par cela
même qu'ils se rendroient Dieu favorable.


Note 1: (retour)  S'il ne seroient pas là-dessus dans une erreur dangereuse.
Porphyre, de l'abstinence des choses animées
liv. II. «Les Esprits, ennemis des Dieux,
sont ceux par qui s'exécutent toutes les impostures,
& tous les enchantemens des Magiciens. Car
ceux qui font métier de tromper les hommes,
& de leur nuire par les Sciences magiques, servent
ces Esprits, & sur tout celui qui est leur
Chef; sachant bien qu'ils ont le pouvoir d'imposer
aux hommes par des prodiges aparens. C'est
d'eux qu'ils tirent les philtres, & tous les autres
moyens de faire naître de l'amour. C'est par
leurs suggestions qu'ils se rendent infames par
l'impureté, par l'avidité du gain, ou de je ne
sai quelle gloire, mais principalement, par les
fourberies, qui sont le plus particulier caractére
de ces Esprits, comme il paroît en ce qu'eux &
leur Chef, veulent passer pour Dieux.» Ensuite
parlant des Prêtres d'Égypte, «Ils assurent,
dit-il, qu'il y a une certaine espéce d'Esprits,
qui sont trompeurs & fins, qui prennent
tantôt une forme & tantôt une autre, qui quelquefois
veulent être regardez comme Dieux,
quelquefois comme Démons, & quelquefois aussi
se disent être les ames de personnes mortes: &
qui peuvent envoyer aux hommes ou des biens
ou des maux. Mais que pour ce qui est des vrais
biens, qui sont ceux de l'ame, bien loin de les
pouvoir procurer, ils ne les connoissent même
pas: mais que tout ce dont ils sont capables,
c'est d'abuser de leur loisir, en séduisant, ou en
arrêtant ceux qui sont dans le chemin de la vertu:
qu'enfin ils sont pleins de faste, & qu'ils
n'aiment rien tant que l'odeur des Victimes que
l'on brûle.»



Note 2: (retour)  Que suivre Platon &c. «Que les autres
servent d'autres Dieux, pour nous, atachons-nous
au seul Jupiter. Orig. contre Celsus, liv. VIII.



Que les
Esprits qui
étoient adorez
par les Payens, étoient
les
Démons.


III. Ce n'est pas tout. On peut
les jetter encore dans de bien plus grans
embarras, en leur montrant, que ces
Dieux qu'ils adoraient, étoient de malins
Esprits. Cela se recueille, I de
ce que ces Esprits soufroient patiemment
l'honneur que les Payens leur faisoient,
sans jamais les renvoyer à celui
qui étoit le commun Maître des
uns & des autres; & de ce qu'ils s'oposoient
même de toutes leurs forces
à ce qu'il fût adoré, ou que du moins
ils tâchoient de partager également avec
lui les honneurs de l'Adoration. II.
Cela paroît encore parce qu'ils ont suscité
les plus terribles traverses aux Adorateurs
d'un seul Dieu, & ont animé
à leur perte & les Peuples & les
Magistrats. Pendant que d'un côte les
Poëtes chantoient impunément les parricides
& les adultéres de leurs Dieux;
que les Épicuriens nioient la Providence;
que toutes les Sectes les plus
oposées du Paganisme se toléroient
mutuellement, & se donnoient la main
les unes aux autres; que Rome recevoit
également les Cérémonies & les
Dieux des Égyptiens; des Phrygiens,
des Grecs, & des Peuples de l'Etrurie:
les seuls Juifs étoient l'objet de
leurs railleries, de leurs Satyres, &
d'une haine qui alloit quelquefois jusqu'à
les bannir de la Société; & leur
fureur contre les Chrétiens ne se pouvoit
assouvir que par les derniers suplices.
On ne peut rendre, sans doute,
d'autre raison de cette inégalité, sinon
que ces Religions ne reconnoissoient
qu'un seul Dieu, de l'honneur duquel
les Dieux du Paganisme étoient beaucoup
plus jaloux, que chacun en particulier
ne l'étoit de celui que les autres
Dieux recevoient. III. Cela paroît
enfin par la nature du culte que
les Payens leur rendoient, qui étoit si
contraire à la vertu & à l'honnêteté,
qu'il ne pouvoit que choquer un esprit
sage & vertueux. Toutes les plus
grandes inhumanitez, & les saletez
les plus grossiéres y entroient. On
leur immoloit des hommes: 3on
couroit nud dans leurs Temples: on
célébroit en leur honneur des jeux qui
n'avoient rien en eux-mêmes qui portât
à la piété: 4on les honoroit par
des danses impures & lascives. Et c'est
ainsi qu'aujourd'hui encore les Payens
de l'Amérique & de l'Afrique servent
leurs Divinitez.


Note 3: (retour)  On couroit nud dans leurs Temples. Par exemple
dans la Fête des ALupercales.



Note A: (retour)  Fête de Pan Dieu des Pasteurs.



Note 4: (retour)  On les honoroit par des danses &c. comme dans
les Fêtes de Flore.




Mais qu'est-il besoin de prouver aux
Payens que leurs Dieux n'étoient autre
chose que les Démons; puis qu'il
y a eu autrefois, & qu'il y a encore
présentement des Peuples qui en font
hautement profession. C'est sous cette
idée que les Perses adoroient Arimanius.
Les Grecs servoient leurs
Cacodémons, ou, mauvais Démons.
Les Romains avoient leur méchant Jupiter,
aussi bien que leur Jupiter très-bon
& très-grand: & quelques Nations
de l'Éthiopie & des Indes rendent leurs
hommages à des Dieux qu'elles conçoivent
comme malfaisans.


Impiété
de ce Culte.


IV. Après avoir prouvé une chose
si flétrissante pour le Paganisme, il
faut en montrer l'impiété & l'horreur.
Le Service religieux n'est autre chose
qu'un acte de l'esprit par lequel il
reconnoit une bonté infinie dans l'objet
de son adoration. Ainsi le culte des
Démons n'est pas seulement absurde
& contradictoire; mais il contient
aussi une rebellion manifeste, qui prive
le Dieu souverain de l'honneur qui
lui est du, pour le déférer tout entier
à ses Sujets révoltez & à ses Ennemis.
Car ce seroit une extravagance, que
de se promettre l'impunité de cette
félonnie, sous prétexte que Dieu est
souverainement bon. 5La clémence
a ses bornes, qu'elle ne peut passer
sans dégénérer en une véritable molesse.
Et lors que l'outrage est excessif,
la Justice ne seroit plus Justice,
si elle ne le punissoit. Les Payens ne
raisonnent pas plus sagement, lors qu'ils
fondent le service qu'ils rendent volontairement
aux Démons, sur ce qu'ils
craignent les éfets de leur malice.
L'Être suprême étant souverainement
communicatif, par cela-même qu'il
est souverainement bon, c'est lui qui
doit produire, & qui produit en éfet,
tous les autres Êtres. S'il les produit,
il a donc sur eux le droit absolu qu'un
Ouvrier a sur ses ouvrages: & par conséquent
ils ne peuvent rien faire que
ce qu'il ne veut pas empêcher. Cela
posé, il est évident que celui qui est
sous la protection du Dieu souverain
& infiniment bon, ne doit plus rien
apréhender de la part de ces malins
Esprits, que ce que Dieu, par un
principe même de bonté, veut bien
permettre qu'il en soufre. Ajoûtons
à cela que ces Esprits ne peuvent rien
acorder à l'homme, qui ne lui doive
être fort suspect, & qu'il ne doive même
me rejetter. Jamais ceux qui se conduisent
par un principe de malignité
ne sont plus à craindre, que lors qu'ils
se revêtent d'une aparence de bonté.
Et quelqu'un a fort bien remarqué que
les présens des ennemis cachent toûjours
quelque perfidie.


Note 5: (retour)  La clémence a ses bornes. Tertull. contre Marcion
liv. I. comment aimez-vous, si vous ne craignez
pas de ne point aimer?



Contre le
culte que les
Payens rendoient
aux
Héros après
leur mort.


V. Il y a eu de tout temps des Payens,
& l'on en voit encore, qui
font profession d'adorer des Héros après
leur mort. Mais I. ils eussent
dû distinguer ce culte de celui du
Dieu souverain, par des caractéres évidens.
II. Les priéres qu'ils leur adressoient
étoient vaines & inutiles, si
les Esprits de ces Héros ne pouvoient
les exaucer. Or ils n'avoient aucune
certitude que ces Esprits le pussent,
& ils n'avoient pas plus de raison de
les en croire capables, qu'ils en avoient
du contraire. III. Mais ce qu'il y a
de plus vicieux dans ce culte, c'est
qu'ils le rendoient à des hommes qui
pendant leur vie avoient été souillez
de diférens crimes. Bacchus avoit été
un homme plongé dans les débauches
du vin. Hercule avoit aimé les
femmes. Romulus & Jupiter avoient
donné des marques d'un coeur dénaturé;
l'un par le meurtre de son frére;
& l'autre par celui de son pére. Les
hommages qu'on leur rendoit ne pouvoient
donc que deshonorer infiniment
le vrai Dieu, en outrageant la Sainteté
qui lui est si chére, 6& en autorisant,
par les principes sacrez de la
Religion, des crimes qui d'eux-mêmes
n'ont que trop de charmes pour
des coeurs naturellement corrompus.


Note 6: (retour)  &c. S. Cyprien, lettre: les
crimes qu'ils commettent à l'exemple de leurs Dieux, deviennent
par là des crimes sacrez. S. Aug. lett, CLII.
«Rien n'est plus capable de troubler la Société &
de corrompre les moeurs, que l'imitation des
Dieux tels que sont ceux des Payens, selon l'idée
qu'ils en donnent eux-mêmes.»

 Et en autorisant




Contre le
culte des
Astres &
des Éléments.


VI. Les objets les plus anciens de
l'Idolatrie furent les Astres & les Élémens,
c'est-à-dire, le Feu, l'Eau,
l'Air, & la Terre. Mais cette espéce
d'Idolatrie n'étoit pas moins criminelle
que les précédentes. L'Invocation
fait la partie la plus essentielle du Service
religieux. Or c'est une folie que
de l'adresser à des Natures destituées
d'intelligence. Les Sens sufisent, en
quelque maniére, pour nous convaincre
que les Élémens sont de cet ordre.
Et rien ne prouve que les Astres n'en
soient pas. On juge de la nature d'un
sujet par ses opérations. Celles des Astres
ne marquent point du tout un
Principe intelligent; 7& même, la
régularité de leurs mouvemens, qui
suivent toûjours de certaines loix, démontre
assez le contraire, puis que les
mouvemens qui partent d'une volonté
libre se ressentent de leur principe,
& varient très-souvent. De plus,
nous avons fait voir ailleurs que le
cours des Astres est proportionné aux
besoins de l'Homme. Et cela le devoit
convaincre qu'il porte dans son ame
de plus vifs traits de ressemblance
avec Dieu, & qu'il lui est beaucoup
plus cher, que ces autres Créatures;
qu'ainsi c'est faire tort à l'excellence
de la nature, que de se soumettre à
des choses que Dieu lui avoit soumise;
& que ce qu'il doit faire, est de
s'aquiter des devoirs de reconnoissance,
ausquels on ne peut pas prouver
qu'elles soient capables de satisfaire.


Note 7: (retour)  Et même la régularité de leurs mouvemens &c.
Cette raison obligea un Roi du Pérou à nier que le
Soleil fût Dieu.



Contre le
culte que les
Payens rendoient
aux animaux.


VII. Ce qu'il y a de plus honteux,
c'est que les hommes se soient abaissez
jusqu'à adorer des animaux. 8Les
Egyptiens ont poussé ce culte plus loin
qu'aucuns autres Peuples. Il est vrai
qu'il y a des animaux dans lesquels on
aperçoit quelque chose qui ressemble
assez à ce qu'on apelle Esprit & Connoissance.
Mais ce n'est rien, si on
le compare à l'Ame raisonnable. Ils ne
peuvent expliquer leurs conceptions,
ni en parlant ni en écrivant. Ils sont
bornez à une certaine espéce d'actions
& de maniéres d'agir. Combien moins
pourroient-ils connoître les nombres,
les mesures, & le cours des corps célestes.
L'Homme qui a tous ces avantages,
9a, de plus, celui de se rendre
maître par son adresse, de toutes
sortes d'animaux, depuis les plus foibles
jusqu'aux plus robustes. Les bêtes
farouches, les oiseaux, les poissons,
rien n'évite de tomber entre ses mains.
Il sait en aprivoiser quelques-uns, les
rendre dociles, & en tirer divers usages.
Il sait mettre à profit les plus
nuisibles; & trouver des remèdes dans
les plus venimeux. En général, il
reçoit de toutes les bêtes une utilité
où elles ne peuvent avoir part: c'est
qu'étudiant l'assemblage & l'arrangement
de leurs parties, il en fait l'objet
d'une Science qui lui fournit beaucoup
de lumières; & que les comparant
entr'elles genre avec genre, &
espéce avec espéce, il voit combien elles
lui sont inférieures pour la beauté
& la perfection de la structure du corps.
Si l'on pense sérieusement à ce que nous
venons de dire, on verra que l'Homme,
bien loin de se devoir faire des animaux
brutes un objet d'adoration,
se doit plutôt regarder en quelque sorte
comme leur Dieu, mais subordonné
au Souverain du Monde, & élevé
par son ordre à cette Dignité subalterne.



Note 8: (retour)  Les Egyptiens ont poussé &c. Philon dans le
Récit de son Ambassade.



Note 9: (retour)  A, de plus, celui de se rendre maître par son adresse
&c. Euripide dans la Tragédie d'Æole, «la
Nature a donné peu de force à l'Homme, mais il
dompte par son adresse les animaux aquatiques,
& terrestres, & ceux qui vivent dans l'air.». Antiphon,
«L'Art nous fait surmonter les bêtes qui
nous surmontent par les forces de la Nature.»
On pourroit expliquer par là la Domination que
l'Homme a reçue sur les animaux. Gen I.26.
Pseau. VIII. 8. Claude le Néapolitain dans Porphyre.
L'Homme n'est pas moins le maître de tous les
animaux, que Dieu l'est de l'homme.





Contre le
culte qu'ils
rendoient
aux Passions,
à la Vertu
&c.


VIII. Les Livres des Payens nous
aprennent que les Grecs, les Latins,
& d'autres Peuples, adoroient certaines
choses qui ne sont que de simples
accidens. Pour ne pas parler de la
Fiévre, de l'Impudence, & de telles
autres choses ou afligeantes ou vicieuses;
la Santé, dont ils faisoient une
Déesse, n'est que la bonne température
des parties du corps. Le Bonheur
n'est que la conformité des événemens
avec les désirs de l'homme.
Les Passions, comme l'amour, la colére,
l'espérance, & d'autres, qui
naissent toutes de la vûe du bien ou du
mal, & de la facilité des choses vers
lesquelles nous nous portons, ne sont
que des mouvemens dans cette partie
de l'ame qui a le plus de liaison avec
le corps par le moyen du sang. Or.
ces mouvemens ne sont pas libres &
indépendans, mais soumis à nôtre volonté,
comme à une maîtresse dont
ils suivent les ordres, du moins dans
leur durée & dans leur détermination
vers un certain objet. La Vertu, qui
prend diférens noms selon la diversité
des sujets où elle s'exerce, & qui s'apelle
Prudence, lors qu'elle s'ocupe
au choix de ce qui est utile; Vaillance,
lors qu'elle nous porte à braver le
péril; Justice, lors qu'elle nous empêche
de mettre la main sur ce qui ne
nous apartient pas; & Tempérance,
lorsqu'elle modére la passion que l'Homme
a pour les plaisirs: la Vertu, dis-je,
n'est qu'un penchant vers la droiture,
lequel se fortifie dans le coeur
par une longue habitude, & peut diminuer
& se détruire même par nôtre
négligence. L'Honneur, ou la Gloire,
à qui nous lisons que l'on consacroit
aussi des Temples, n'est autre chose
que le jugement que nous faisons
d'une personne, & par lequel nous reconnoissons
en elle de la vertu & du
mérite. Mais comme, par un malheur
qui nous est naturel, nous sommes
extrémement sujets à errer, nous
nous trompons souvent dans l'opinion
que nous avons des autres; soit en estimant
ceux qui n'ont aucun vrai mérite,
soit en n'estimant pas ceux qui en
ont. Puis donc que toutes ces choses
sont, ou dépendantes, comme les passions;
ou sujettes à hausser & à baisser,
comme la vertu; ou souvent fausses
& mal fondées comme la gloire;
que toutes en général ne subsistent pas
par elles-mêmes, & sont fort éloignées
de la dignité des substances; qu'enfin
elles ne peuvent entendre nos priéres
ni recevoir nos hommages, il est aussi
absurde de les honorer comme des Divinitez,
qu'il est raisonnable & nécessaire
d'adorer celui dont la puissance
les produit & les conserve.


Il faut avouer que dans cette dispute
les Payens ne sont pas tout à fait réduits
au silence. Ils ont leurs preuves,
qu'il nous faut examiner. Elles se
réduisent à deux, les Miracles, & les
Prédictions.




Réfutation
de la preuve
que les Payens
tiroient
de leurs
Miracles.


IX. Je dis contre les premiers, 10que
les plus sages Payens les ont rejettez
pour la plûpart, comme n'étant
apuyez sur la foi d'aucun témoin irréprochable,
& comme étant suposez.
Quelques-uns de ces miracles se sont
faits de nuit, dans des lieux écartez,
en présence d'une ou de deux personnes
à qui l'artifice des Prêtres pouvoit
aisément faire illusion par des aparences
trompeuses. D'autres n'étoient
miracles que pour ceux qui ignoroient
la force de la Nature & la vertu secrette
de certains corps. C'est ainsi que
la force qu'a l'aiman d'atirer le fer passeroit
pour un miracle dans l'esprit de
ceux, qui n'en ayant jamais ouï parler
en verroient l'éfet pour la premiére
fois. C'est par ces secrets purement
naturels que Simon & aApollonius
de Tyane s'étoient rendus si fameux,
comme plusieurs l'ont écrit. Je ne
voudrois pas cependant nier qu'on n'ait
pu voir quelques éfets, que l'Homme
seul ne pouvoit produire par l'aplication
des causes naturelles. Mais je dis
aussi qu'il n'est pas nécessaire de remonter
jusqu'à une force toute-puissante
& divine pour en rendre raison; &
qu'on doit les atribuer aux Esprits qui
tiennent en quelque sorte le milieu entre
Dieu & l'Homme, & qui par leur
agilité, leur force, & leur adresse;
peuvent raprocher les choses éloignées,
& unir celles qui sont diférentes,
d'où résultent ces éfets extraordinaires
qui frapent & qui ravissent.
Mais il paroît par ce que nous avons
déjà dit, que les Esprits qui opéroient
ces prodiges n'étoient que les Démons,
& que par conséquent la Religion confirmée
par ces moyens étoit une fausse
Religion. Cela se prouve encore par
ce que ces Esprits disoient, 11qu'ils
se sentoient entraînez malgré eux par
la force des enchantemens, qui consistoient
en de certains Vers. Ce qui est
faux & ridicule, puis que selon l'aveu
même des sages Payens, les paroles
n'ont aucune vertu que celle de persuader,
& qu'elles ne l'ont pas par elles-mêmes,
mais par les choses qu'elles
signifient. On ne doutera pas que ces
Esprits n'ayent été très-impurs, si
l'on fait réflexion que quelquefois ils
se chargeoient d'inspirer de l'amour à
des personnes, pour d'autres qui ne
s'en pouvoient faire aimer. Si ces promesses
étoient vaines, ces Esprits étoient
trompeurs: si elles ne l'étoient
pas, ils outrageoient ceux qu'ils forçoient
à aimer. Ce qui est un crime
condamné par les Loix humaines, qui
le mettent au rang des Sortilèges.


Note 10: (retour)  Que les plus sages Payens &c. Tite-Live,
«Pour ce qui est de ces merveilles que contient
l'Histoire des temps qui ont précédé la naissance
de Rome, & qui ont plus l'air de fictions poëtiques,
que de véritez historiques, mon dessein
n'est pas ni de les donner pour vrayes, ni d'en
faire voir la fausseté. Je tiens qu'il faut pardonner
aux Anciens la bonne intention qu'ils ont eue
de rendre plus auguste la naissance des Villes, en
y faisant intervenir les Dieux.»



Note a: (retour)  C'étoit un fameux Magicien qui vivoit sous
Neron, il faisoit profession de la Philosophie Pythagoricienne.
L'on raconte de lui des choses surprenantes,
mais l'on n'a pour garant que Philostrate,
natif de Lemnos, aujourd'hui Statimene,
Ille de la mer Égée dans la Grèce. C'étoit un bel
Esprit, mais qui ne composa la Vie d'Apollonius,
que pour plaire à l'Empereur Sévére & à l'Impératrice
Julie, qui étoient amoureux du merveilleux.
D'ailleurs il vivoit plus d'un siécle après Apollonius,
& tout son récit n'est fondé que sur des ouï dire.
TRAD. DE PAR.



Note 11: (retour)  Qu'ils se sentoient entraînez &c. Dans l'Oracle
d'Hécube que Porphyre raporte, Je viens, dit
cette Déesse, après y avoir été invitée par ces sages
priéres que les hommes ont inventées par le secours des
Dieux. Dans un autre endroit, De quoi avez-vous
besoin, vous qui m'avez atirée du Ciel, en me liant par
des vers qui ont la force de dompter les Dieux?



Deut. XIII. 3. 2. Thess. II. 9.


Qu'on ne soit pas surpris de voir
que Dieu ait soufert que les malins Esprits
fissent certaines choses qui tenoient
du miracle. Il étoit juste
qu'il abandonnât à ces illusions ceux
qui depuis long tems refusoient de l'adorer.
Outre cela, il y a entre ses
miracles & ceux des Démons une diférence
qui empêchoit qu'on ne les
prît les uns pour les autres: c'est que
jamais la puissance de ces Esprits n'est
allée jusqu'à faire aucun bien considérable
par ces actions surnaturelles. Et
s'il leur est arrivé de ressusciter des
personnes mortes, ce n'étoit qu'une
apparence de résurrection, puis que cette
vie qu'elles avoient recouvrée ne
duroit pas longtemps, et que même
elles ne faisoient aucune des fonctions
de personnes véritablement vivantes.


Si le Paganisme a eu quelquefois de
véritables miracles, produits par la
Puissance divine, ils ne font rien pour
cette Religion, puisqu'ils n'avoient
été précédez d'aucunes prédictions qui
marquassent que ces miracles tendroient
à l'établir. Ainsi rien n'empêche
qu'ils n'ayent eu dans le dessein de
Dieu quelque usage fort diférent de
celui là. S'il est vrai, par exemple,
que Vespasien ait rendu la vûe à un
Aveugle, je ne doute pas 12 que
Dieu n'ait eu en vûe de lui frayer un
chemin à l'Empire en lui atirant la
vénération des Romains, & de le
mettre par là en état d'exécuter l'Arrêt
que Jésus Christ avoit prononcé
contre les Juifs. Les autres miracles
du Paganisme ont pu aussi avoir leurs
raisons, qui n'avoient rien de commun
avec le dessein de prouver cette Religion.


Note 12: (retour)  Que Dieu n'ait eu en vûe de lui frayer un chemin &c.
Joséphe, Guerre des Juifs, liv. III. chap.
Parce que Dieu qui le destinait à l'Empire, leur
faisoit connoître par d'autres marques et par d'autres signes,
qu'il pourroit espérer d'y arriver.




Réfutation
de la preuve
qu'ils tiroient
de
leurs Oracles


Il faut apliquer presque tout cela à
la preuve que les Payens tirent de leurs
Oracles: sur tout, ce que nous avons
dit, que ces Peuples ayant négligé les
connoissances que la Raison et la Tradition
la plus ancienne leur donnoient
sur le Culte du vrai Dieu, ils avoient
bien mérité d'être le jouet des Démons.
De plus, il faut considérer
qu'il y avoit presque toûjours dans ces
Oracles une ambiguité, qui faisoit que
de quelque maniére que les choses
tournassent, ils se trouvoient véritables.
S'il y en a eu qui marquant l'avenir
précisement & sans équivoque
ayant eu leur acomplissement, rien
n'oblige à les atribuer à une Science
infinie, telle qu'est celle de Dieu:
puis que les choses qu'ils prédisoient,
par exemple, des sécheresses, des stérilitez,
des maladies contagieuses, des
inondations, sont de celles qui ayant
leurs causes naturelles & fixes, s'y
peuvent découvrir par le secours des
Sciences. C'est ainsi qu'il y a eu des
Médecins qui ont prédit de certaines
maladies. Si ces prédictions regardoient
des événemens fortuits, & dépendans
d'une cause libre, ce n'étoient
que d'heureuses conjectures, tirées
du cours ordinaire des afaires du Monde.
L'Histoire nous parle de certaines
[Cicéron, Solon,
Thalès, Périclès.]
personnes habiles dans la Politique,
qui par les seules lumiéres qu'elle
leur fournissoit, ont prédit avec
beaucoup de justesse le tour que devoient
prendre les afaires publiques.


S'il est arrivé parmi les Payens,
que Dieu, par le ministére de quelques
personnes, ait prédit certains événemens,
dont les causes n'étoient ailleurs
qu'en lui-même & dans sa volonté;
ce n'étoit nullement dans le dessein
de confirmer la Religion que nous
combatons ici, mais plutôt, de préparer
les choses à sa ruïne. Qu'on lise,
par exemple, ce bel endroit que
Virgile a tiré des Oracles de la Sibylle
de Cumes, & inséré dans sa quatriéme
Eclogue, & l'on y verra que
ce Poëte a dépeint sans le savoir, l'avénement
de Jésus Christ & les biens
que le Sauveur aporteroit aux hommes.
D'autres endroits des Vers des Sibylles,
ordonnoient 13que l'on eût
à reconnoître pour Roi, celui qui seroit
véritablement nôtre Roi, [Suet. Vie de Vespas. ch. IV.] &
marquoient qu'il viendroit de l'Orient
un homme qui régneroit sur tout l'Univers.
On lit dans Porphyre 14un
Oracle d'Apollon qui porte, qu'il ne
faloit adorer que le Dieu des Hébreux,
& que pour ce qui est des autres
Dieux, ce n'étoient que des Esprits
Aeriens, c'est-à-dire, habitans dans
l'air. Or je demande à un Payen qui
reconnoit Apollon pour un Dieu véritable,
s'il ajoûte foi à cet Oracle,
ou non: le premier détruit directement
la Divinité d'Apollon, & de tous
les autres Dieux; le second, le fait indirectement,
en acusant de mensonge ou d'erreur
un Dieu si pénétrant & si éclairé.


Note 13: (retour)  Que l'on eût à reconnoître pour Roi &c. Cicéron
fait mention de cet Oracle dans son Traité
de l'Art de deviner, liv. II.



Note 14: (retour)  Un Oracle d'Apollon &c. Voyez Eusébe
Prép. liv. IV. chap. 4. Dans l'exhortation aux Grecs
qui est dans les Ouvrages de Justin Martyr, on voit
aussi cet Oracle; La véritable sagesse ne se trouve que
dans les Chaldéens & dans les Hébreux, qui adorent d'un
coeur pur une Divinité éternelle. Et cet autre, Dieu
qui a formé le premier homme & qui l'a apellé Adam
&c. Eusébe Demonst. Evang. a cité de Porphyre
ces deux Oracles qui regardent Jésus Christ. «Celui
dont la sagesse fait toute la gloire, a connu
que l'ame est immortelle: & son ame excelle en
piété sur celles de tous les autres hommes. Son
corps a soufert des douleurs extrémes, mais son
ame a été reçue dans l'assemblée des personnes
pieuses.»



Mais un défaut général de tous les
Oracles des Payens, & qui fait voir
que les Esprits qui en sont les auteurs,
n'ont pas eu dessein de travailler par
là au bonheur des hommes, c'est que
ces Esprits n'ont, ni proposé des Régles
générales de bien vivre, ni promis
avec certitude une récompense après
la mort. Même, comme si
c'eût été peu que de laisser leurs Adorateurs
dans l'ignorance de ces choses
si nécessaires, ils semblent ne leur avoir
parlé que pour donner de l'encens
aux Rois, quelque indignes qu'ils en
fussent; que pour décerner les honneurs
divins à des Athlétes; que pour
engager les hommes dans un amour
impur, & dans la passion basse & sordide
d'un gain illégitime; ou enfin, pour les
animer à se détruire les uns les autres.


Après avoir réfuté l'objection tirée
des miracles & des prédictions dont le
Paganisme se fait honneur, continuons
à le combatre par quelques autres
preuves.



Que le
Paganisme
est tombé de
lui-même,
lors que les
secours humains
lui ont manqué.


X. Si cette Religion étoit fondée
sur la puissance & sur la volonté de
Dieu, on ne l'auroit pas vû tomber
& périr absolument dans tous les
lieux où les apuis humains sont venus
à lui manquer. C'est pourtant ce qui
lui est arrivé. Que l'on jette les yeux
sur tous les États Chrétiens ou Mahométans,
l'on n'y apercevra aucune
trace de l'ancien Paganisme, & l'on
ignoreroit ce que c'est, si l'Histoire
ne nous en instruisoit. C'est elle aussi
qui nous aprend que lors même que
les premiers Empereurs employoient
la force ouverte & les suplices, pour
maintenir cette Religion, ou lors
que Julien se servoit pour cela de toute
sa Science & de tout son artifice, elle
perdoit tous les jours quelque chose
de son crédit & de son autorité, sans
que le Christianisme la combatît ni
par des voyes de fait, puis qu'il n'avoit
pour toutes armes que la dispute
& la fermetê, ni par l'éclat d'une
naissance distinguée, puis que son Auteur
même passoit pour le fils d'un
Charpentier; ni par le secours des Belles
Lettres & des Sciences, puis qu'il
n'en paroissoit aucuns traits dans les
discours des premiers Docteurs de nôtre
Religion; ni par des présens, puis
que ces premiers Docteurs étoient
pauvres; ni enfin par des maniéres flateuses,
puis qu'au contraire, entr'autres
dispositions qu'ils demandoient à
leurs Disciples, ils vouloient qu'ils méprisassent
toutes les douceurs de la vie,
& qu'ils se résolussent à soufrir tout
pour cette nouvelle Doctrine. Certes
il faut bien dire que le Paganisme étoit
extrémement foible, puis qu'il a
sucombé sous une Religion si dénuée
de secours. Cette Religion nouvelle,
qui lui a succédé, n'a pas seulement
banni du coeur des Payens la crédulité
qui les atachoit au service de leurs
Dieux, mais elle a même, au seul
nom de Jésus-Christ, fermé la bouche
à ces faux Dieux, ou pour mieux dire,
aux Démons. Elle les a chassez
des corps qu'ils possédoient, & les a
forcez de dire, lors qu'on leur demandoit
la raison de leur silence, qu'ils
ne pouvoient rien dans les lieux où
le nom de Jésus-Christ étoit invoqué.



Que les
Astres n'ont
aucune influence
sur
la Religion.


XI. Il y a eu des Philosophes qui
atribuoient à la vertu des Astres
la naissance & la ruïne de toutes les Religions
du Monde. Mais ce n'est là
qu'une conjecture, qui n'a de fondement
que dans la plus trompeuse de
toutes les Sciences, je veux dire, l'Astrologie
judiciaire, que ces Philosophes
se vantoient de savoir. Les Régles
en sont si peu uniformes & si mal
liées, qu'on peut dire de cette Science
qu'elle n'a rien de certain que son
incertitude. Non que je prétende que
les Astres ne puissent produire certains
éfets naturels & nécessaires. Mais je
dis qu'ils ne peuvent rien sur nos actions
ni sur les mouvemens de nôtre
volonté, qui est si essentiellement libre,
qu'elle ne peut être déterminée
nécessairement par aucune cause extérieure.
Autrement, que deviendroit
la force que nous sentons bien qu'a nôtre
ame de délibérer & de choisir?
15Que deviendroit l'équité des Loix &
la justice des récompenses & des peines,
puis qu'on ne peut mériter ni les
unes ni les autres, quand on agit en
conséquence d'une nécessité inévitable?
De plus, si les actions mauvaises
partoient d'une influence céleste,
qui les produisit nécessairement par l'éficace
que Dieu auroit donnée aux
Corps célestes, qui ne voit que Dieu
seroit la cause du péché? Qui ne voit
même que puis que d'un côté, il le
condamne par des Loix positives, &
que de l'autre il en auroit établi dans
la Nature certaines causes nécessaires,
& d'une force insurmontable, il voudroit
deux choses oposées, c'est-à-dire,
qu'il voudroit, le crime, & qu'il ne le
voudroit pas? Qui ne voit qu'en ce cas-là
il y auroit du peché dans des choses
que l'homme ne feroit, que par suite
d'une impression dont Dieu seroit
l'auteur? Il y a une absurdité moins
grossiére dans ce que disent quelques-uns,
que l'éficace des Astres se déploye
sur nos corps par le moyen de
l'air, qui ayant reçu des Astres de certaines
dispositions, les fait passer jusques
sur le corps; que ces dispositions
du corps peuvent exciter dans
l'ame les mouvemens & les desirs avec
quoi elles ont quelque raport; & que
que ces mouvemens & ces desirs peuvent
entraîner, & déterminer la volonté.
Mais quand on admettroit
toutes ces opérations successives,
on ne pourroit en conclure ce que l'on
prétend ici, qui est, que les Astres
ont pu concourir à l'établissement d'une
Religion, encore moins, qu'ils
ayent contribué à celui de la Religion
Chrétienne. Un des principaux éfets
de celle-ci étant de détourner les hommes
de toutes les choses qui plaisent à
la chair, elle n'a pû s'établir en vertu
de nos dispositions corporelles, ni par
conséquent, par l'impression des Astres,
qui, comme nous l'avons dit,
ne peuvent agir sur l'ame que par l'entremise
du corps. Les plus habiles
Astrologues16 on soustrait le Sage
& l'Homme de bien aux lois de l'Astrologie,
& à l'influence des Cieux. Or
les premiers Chrétiens ont eu ces deux
caractéres, comme leur vie le prouve.
Si l'on reconnoit que les Sciences &
l'érudition sont capables de munir l'Esprit
contre les éfets de la disposition
du corps, on ne peut nier qu'il n'y ait
toûjours eu parmi les Chrétiens des
personnes habiles & savantes. Enfin,
selon l'aveu des plus éclairez, l'éficace
des corps célestes ne regarde que
certains climats, & ses éfets ne durent
pas toûjours: or la Religion Chrétienne
a déjà duré plus de 1600 ans;
& elle regne, non dans un certain
endroit de la Terre, mais dans plusieurs
très-éloignez les uns des autres, & à
l'égard desquels les Astres sont dans une
situation très-diférente.


Note 15: (retour)  Que deviendroit l'équité des Loix &c.. Justin.
II. Apol. Si l'homme n'a le pouvoir de faire le mal &
de se porter au bien, par un choix libre & volontaire,
on ne peut lui atribuer ni le bien ni le mal qu'il fait.



Note 16: (retour)  Ont soustrait le Sage &c. Ptolomée, L'homme
sage peut se soustraire à l'éficace de la plûpart des
influences des Astres.





Que les
principaux
 Points de la
 R. Ch. se
trouvent
dans les Écrits
des Sages
Payens.
Et que les
Payens
croyoient des
choses aussi
dificiles à
croire que
nos Mystéres.


XII. Le dernier avantage que nous
nous remarquerons dans la Religion
Chrétienne sur le Paganisme, c'est
que tous ses Articles sont si conformes
aux Régles naturelles de la vertu, qu'ils
portent par eux-mêmes dans l'Esprit
une lumiére qui le convainc & qui le
persuade; & qu'ils ont été même enseignez
par plusieurs Auteurs Payens.
Quelques-uns d'entr'eux ont dit,17
que la Religion ne consiste pas dans
les cérémonies, mais dans les mouvemens
du coeur:18 que le seul dessein
d'atenter à la pudicité d'une femme
me rend un homme adultère:19
qu'il n'est pas permis de venger une
injure par une autre injure: qu'un
homme ne doit épouser qu'une femme:20
qu'il ne la doit jamais répudier:21
qu'il est du devoir de
l'homme de faire du bien à tout le
monde,22 mais sur tout, à ceux
qui sont dans l'indigence;23 qu'il
n'en faut venir au serment que dans une
ne extrême nécessité: que pour la vie
& le vêtement,24 le nécessaire
doit sufire. Si la Religion Chrétienne
nous enseigne des choses dificiles à
croire, la Religion Payenne en a cru
une partie, & en a d'autres qui ne font
pas moins de peine. Nous avons déjà
vu que quelques-uns de ses Docteurs
ont cru l'immortalité de l'ame & la
résurrection.25 Platon instruit par
les Chaldéens, distingue la Nature
divine en trois, le Pére, l'Entendement
du Pére, qu'il nomme aussi le
Germe de Dieu, & l'Ouvrier du Monde,
& l'Ame qui contient toutes choses.
Julien le plus grand ennemi des
Chrétiens a cru que la Nature divine
se pouvoit unir avec la Nature humaine:
& en a donné pour exemple Esculape,
qu'il prétendoit être venu du
Ciel pour enseigner aux hommes l'art
de la Médecine. La Croix de Jésus-Christ
étoit aux Payens un sujet d'achopement:
mais que ne racontoient-ils
pas de leurs Dieux? Est-ce une
chose fort aisée à digérer, que quelques-uns
d'entr'eux ayent été foudroyez,
d'autres coupez en piéces, &
d'autres blessez? De plus, leurs Sages
ont assuré que la vertu n'est jamais
plus brillante, que lors qu'elle est
éprouvée & combatue par de grandes
miséres.26 Il semble que Platon
dans son second Livre de la République,
ait parlé par un Esprit prophétique,
lors qu'il a dit, qu'afin que le
Juste paroisse bien ce qu'il est, il faut
que sa vertu soit dépouillée de tous ses
ornemens, qu'il passe lui-même pour
un scélérat, qu'il soufre la raillerie &
[Suspendatur.]
l'insulte, & qu'il finisse sa vie par un
honteux suplice. En éfet, ce n'est
que dans ces ocasions, qu'un homme
de bien peut devenir un exemple de
patience à toute épreuve.


Note 17: (retour)  Que la Religion ne consiste pas &c. Ménandre.
Ne sacrifiez jamais aux Dieux qu'avec un coeur
juste, & éforcez-vous de briller par l'éclat de la Sainteté,
plutôt que par celui de vos habits. Cicér. de la
Nat. des Dieux, liv. II. La maniére la plus parfaite,
la plus chaste, la plus sainte, & la plus pieuse de
servir les Dieux, c'est de joindre la pureté & l'intégrité
du coeur à celle des hymnes & des priéres. Dans son
II. liv. des Loix. Lors que la loi nous ordonne de nous
présenter aux Dieux avec des dispositions saintes & chastes,
cela regarde l'ame plutôt que le corps; car qui dit
l'ame, dit tout. Porphyre liv. II. de l'abstinence de
la chair des animaux. «Ils disent que celui dont
l'habit n'est pas net & sans taches, n'est pas en
état de sacrifier purement. Ils ne demandent que
cela pour être bien disposé à faire le Service divin,
& n'insistent point du tout sur la pureté de
l'ame. Comme si Dieu ne se plaisoit pas infiniment
à voir dans un bon état, cette partie de nous-mêmes,
par laquelle nous lui ressemblons, &
sommes participans de sa nature. Cette Inscription
qui se lisoit dans le Temple d'Épidaure étoit
bien plus raisonnable, N'entrez dans ce Temple qu'avec
la pureté d'un coeur chaste: or cette chasteté n'est
autre chose que la sainteté des pensées. Et
ailleurs. Celui qui est persuadé que les Dieux
n'ont pas besoin des victimes qu'on leur présente,
qu'ils n'ont égard qu'au coeur de ceux qui les leur
ofrent, & que le sacrifice qui leur est le plus agréable,
c'est que l'on ait une droite opinion
tant d'eux, que de tout ce qui les concerne, un
homme, dis-je, qui est dans cette persuasion,
peut-il ne pas devenir tempérant, pieux & juste?»
Voila précisément le sobrement, justement, & religieusement
de Tite, II. 2. Sénéque cité par Lactance,
Instit. liv. V. ch. 25. «Dès que vous vous serez
représenté Dieu comme grand, plein d'une
Majesté aussi terrible qu'aimable, & toujours
prêt à vous secourir, vous ne vous mettrez plus
en peine de le servir par un grand nombre de
sacrifices, mais par un Esprit pur, & par de justes
desseins, & vous concevrez que les véritables
Temples ne sont pas ces édifices somptueux &
élevez avec beaucoup de peine, mais les coeurs de
ceux qui l'adorent.» Thucydide liv. I. Un jour
de fête n'est autre qu'un jour auquel on fait son devoir.
Diogéne, Tous. les jours ne sont-ils pas des jours de fête
pour un homme de bien?



Note 18: (retour)  Que le seul dessein d'atenter &c. Ovide, «Une
Femme, qui ne fait rien contre le devoir de
chasteté, que parce que les moyens ou les occasions
lui manquent, est dans le fond une Femme
impudique, son corps est pur, mais son coeur
est souillé; & dans le tems, que les dehors sont
bien gardez, l'adultére est le maître de l'intérieur.»



Note 19: (retour)  Qu'il n'est jamais permis de vanger &c. Platon,
Maxime de Tyr, Ménandre. Le plus vertueux
de tous les hommes est celui qui sait le mieux suporter un
afront. Dans Plutarque, Dion le Libérateur de la
Sicile, dit, que la marque la plus sûre d'un coeur
véritablement Philosophe, c'est, non d'être bon
à ses Amis; mais d'être doux & facile à apaiser,
lors qu'on a reçu quelque outrage.



Note 20: (retour)  Qu'il ne la doit jamais répudier &c. Les Romains
n'ont point su ce que c'étoit de divorce,
jusqu'à l'an 520 de la fondation de Rome, comme
le témoigne Val. Max. liv. II ch. I.



Note 21: (retour)  Qu'il est du devoir de l'homme de faire du bien
Térence dans l'Héautontim. Je suis homme, & par
cela même; je croi me devoir interesser dans ce qui
regarde les hommes. Le Jurisconsulte Florentin dit,
qu'il y a naturellement un parentage entre tous les hommes.



Note 22: (retour)  Mais sur tout à ceux qui son dans l'indigence. Hor.
Liv. II. Sat. 2 Pourquoi y a-t-il des pauvres
pendant que vous êtes riche? P. Syrus, la compassion est
un refuge assuré.



Note 23: (retour)  Qu'il n'en faut venir au serment &c. Pythagore,
Il ne faut pas jurer par les Dieux, mais il faut
tâcher à se faire croire sans serment. Marc Antonin
entr'autres caractéres qu'il donne à l'homme de
bien, c'est un homme, dit-il, qui n'a pas besoin de jurer.
Sophocle, je ne te crois pas assez méchant pour
le vouloir faire jurer. Clinias Pythagoricien aima
mieux perdre un Procés, où il s'agissoit de 3B talens,
que de le gagner par un serment.



Note B: (retour)  Ce sont plus de 5000. Francs.



Note 24: (retour)  Le nécessaire doit sufire. Euripide, l'homme
n'a besoin que de deux choses, qui sont très faciles à
trouver, c'est le pain, & l'eau.



Note 25: (retour)  Platon instruit par les Chaldeens &c. Platon
pose deux Principes, dont il appelle le premier, le
Pere, & le second, la cause & le directeur de toutes
choses. Numénius appelle le second, le Fils, & Amélius,
la Raison. Chalcidius sur le Timée de Platon,
en établit trois, savoir, le Dieu Souverain, l'Esprit
ou la Providence, & l'Ame du Monde ou le second
Esprit: ailleurs, il les apelle, celui qui projette, celui
qui commande, & celui exécute, en s'insinuant sur
les sujets sur lesquels il travaille, ordinans, jubens,
insinuans.



Note 26: (retour)  Il semble que Platon &c. Voici un passage de
Sénèque qui dit à peu près la même chose, L'homme
vertueux est celui qui, quelques suplices qu'il endure,
ne songe pas à ce qu'il soufre, mais tâche à le bien soufrir.



















TRAITÉ


DE LA VERITÉ


DE LA


RELIGION


CHRÉTIENNE.








LIVRE CINQUIÈME




Réfutation du Judaïsme.


elle qu'est cette foible
lueur qui se fait voir peu
à peu, lors que l'on aproche
de l'issue d'un
antre obscur & profond, telle paroît la
Religion Judaïque, lors qu'on vient
à y jetter les yeux, après avoir parcouru
les ténèbres épaisses du Paganisme.
C'est là que l'on découvre
ces grandes véritez, qui font partie du
corps des Véritez salutaires, & qui en
sont le Principe & la semence. Nous
prions les Juifs, que cet aveu que nous
faisons, les dispose un peu à nous écouter
favorablement. Nous savons
qu'ils sont la Postérité de ces sains hommes
que Dieu visitoit autrefois par ses
Prophétes & par ses Anges: que c'est
d'entr'eux que nous est né le Messie, &
que sont venus les premiers Docteurs de
nôtre Religion: qu'ils sont l'arbre auquel
nous avons été entez: qu'ils sont les
dépositaires des Oracles divins pour
lesquels nous n'avons pas moins de vénération
qu'eux. C'est ce qui nous
oblige à pousser vers Dieu avec saint
Paul des soupirs véhémens pour eux,
& à le prier qu'il veuille faire bientôt
luire ce jour, auquel le voile, qui
leur couvre le visage, étant écarté,
ils verront aussi clairement que nous,
l'accomplissement de leur Loi: cet
heureux jour marqué par les Prophétes,
auquel chacun de nous, qui naturellement
sommes étrangers, empoignera
& tiendra ferme le pan de la
robe d'un Juif, pour aller adorer d'un même
coeur, & par les mouvemens
d'une même piété, le seul vrai Dieu,
le Dieu d'Abraham, d'Isaac, & de
Jacob.


Que les
Juifs ne doivent
pas
douter des
miracles de
Jésus-Christ.


II. La premiére chose que nous
les prions de nous acorder, c'est qu'ils
ne regardent pas en nous comme une
chose injuste & déraisonnable, ce
qu'ils se croyent permis dans leur propre
Cause. Si un Payen leur demandoit
pourquoi ils croyent les miracles
qu'ils disent que Moyse a faits, ils ne
répondroient autre chose, sinon que
leur Nation les a toujours crûs si constamment
& si fermement, qu'il est
impossible que cette persuasion vienne
d'ailleurs que du témoignage de ceux
qui les ont vus. En éfet s'ils ne doutent
point qu'Elisée, par exemple,
n'ait augmenté l'huile d'une femme
veuve, qu'il n'ait guéri tout d'un coup
un Syrien lépreux, qu'il n'ait ressuscité
le fils d'une femme chez qui il logeoit,
si, dis-je, ils n'en doutent
point, c'est uniquement sur ce que
ces Faits ont été écrits & laissez à la
Postérité par des témoins fidèles &
sûrs. S'ils croyent qu'Elie a été enlevé
au Ciel; ce n'est que sur le raport du
seul Elisée, comme d'un témoin
irréprochable. Et pour nous, nous
mettons en avant douze témoins de
l'ascension de Jesus-Christ, & douze
témoins d'une vie irrépréhensible.
Nous en citons un nombre beaucoup
plus grand, qui ont vû Jésus-Christ
vivant après sa mort. Et si ces deux
choses sont vrayes, il faut nécessairement
que la Religion Chrétienne le
soit aussi. En un mot, tout ce que
les Juifs peuvent aporter pour établir
la certitude de leurs miracles, nous avons
autant de droit, & même plus
de droit qu'eux, de le faire servir à
confirmer les nôtres. Mais qu'est-il
besoin d'agir par preuves & par témoignages,
puis que les Auteurs du
Talmud, & tous les Juifs, avouent
que Jésus-Christ a fait les miracles raportez
dans l'Histoire sainte: ce qui,
encore une fois, prouve nôtre Religion,
puis que la maniére la plus authentique
& la plus éficace dont Dieu
puisse autoriser une Religion, c'est de
faire des miracles en sa faveur.


Que ces
miracles
n'ont pas été
faits par le
secours des
Démons.


III. Quelques-uns ont dit
que Jésus-Christ avoit fait des miracles
par le secours des Démons. Mais
cette Chicane a déjà été réfutée par
la remarque que nous avons faite, que
dans les lieux où la Religion Chrétienne
s'est fait connoître, elle a anéanti
tout le pouvoir des Démons.


Ce que d'autres disent, que Jésus-Christ
avoit apris la Magie en Égypte,
est beaucoup moins vrai-semblable
qu'une pareille acusation que Pline
& Apulée font contre Moyse. Car
les mêmes Auteurs sacrez qui nous aprennent
le voyage de Jésus-Christ en
Égypte, marquent aussi qu'il en revint
encore enfant. Au lieu qu'on
voit par les Écrits de Moyse,1 &
de plusieurs autres, que ce Législateur
a passé dans ce Païs une grande
partie de sa vie. Mais il ne faut que
jetter les yeux sur la Loi de Moyse &
sur celle de Jésus-Christ, pour les absoudre
tous deux de ce crime, puis
que ces Loix défendent expressément
les Arts magiques comme très-désagréables
à Dieu. Outre cela, si dans
le tems de Jésus-Christ & de ses Disciples,
il y eût eu en Égypte, ou ailleurs,
quelque art magique assez éficace
pour produire les grands éfets que
nous atribuons à la Puissance de Jésus-Christ,
telle qu'est, la guérison promte
des muets, des boiteux, & des aveugles,
il est sûr qu'un tel art n'auroit
pas échapé à la connoissance de
Tibère, 2 de Néron, & de quelques
autres Empereurs, qui n'épargnoient
ni soin ni dépense pour découvrir
les secrets de la Magie. Et s'il
est vrai ce que disent les Juifs, que les
Membres du grand Sanhédrin, c'est-à-dire
du grand Conseil, convainquoient
les Criminels par le moyen de
cet art; on ne doit pas douter qu'étant
ennemis de Jésus-Christ & jaloux
de sa réputation qui croissoit tous les
jours par ses miracles, ils n'en eussent
fait de semblables par le secours du
même art, par lequel on veut que Jésus-Christ
ait fait les siens, & qu'ils
n'eussent montré par là que ses miracles
n'étoient que l'éfet de cet art illicite.


Note 1: (retour)  Et de plusieurs autres &c. Manéthon, Chrémon,
& Lysimaque, dans Joséphe contre Appion.



Note 2: (retour)  De Néron &c. Pline, liv. XXX. ch. 2. «Jamais
 personne ne s'est plus apliqué à aucun Art
que Néron à la Magie. Il ne manquoit pour y
réussir, ni de force, ni de docilité. Ensuite il
dit, que le Roi Tiridate l'avoit initié dans cette
Science par de certains soupers magiques.»




Ni par la
force de
quelques
paroles.


IV. A l'égard de ce que quelques
Docteurs Juifs ont dit que Jésus-Christ
a fait tous ses miracles par la
vertu d'un certain nom secret, qu'il
trouva moyen d'enlever du Temple
de Jérusalem, où Salomon l'avoit mis
en réserve, & qui y avoit été conservé
par deux Lions pendant plus de mille
ans; je dis que c'est là un mensonge
grossier & impudent. Non seulement
les Livres des Rois, ni l'Histoire
de Joséphe ne disent rien de ces
Lions, gardiens d'un nom si merveilleux,
ce qui pourtant étoit assez considérable
pour n'être pas omis; mais
les Romains mêmes qui entrérent dans
ce Temple avec Pompée, avant que
Jésus-Christ naquît, n'y aperçurent
rien de semblable.


Preuve de
la divinité
de ces miracles,
par la
Doctrine de
Jésus-Christ.


V. S'il est vrai, comme nous l'avons
établi, & comme les Juifs mêmes
l'avouent, que Jésus-Christ ait
fait des miracles; nous disons qu'il
s'ensuit nécessairement de là, par la
Loi même de Moyse, qu'on ne peut
plus se dispenser de croire en lui.
Dieu dit au Chapitre XVIII du Deutéronome,
qu'après Moyse il susciteroit
d'autres Prophétes, à qui le Peuple
ple seroit obligé, sous des peines très-rigoureuses,
de se soumettre & d'obéïr.3
Or les marques les plus
certaines de la Charge de Prophéte
sont assurément les miracles; & l'on
ne sauroit en concevoir de plus éclatantes.
Au Chap. XXIII. il est dit,
que si un homme se disant être Prophéte,
apuye par des miracles cette
prétention, il ne mérite néanmoins
aucune créance, s'il veut atirer le Peuple
au culte des faux Dieux; & que
Dieu n'a permis ces prodiges que dans
le dessein d'éprouver si son Peuple lui
est fidèle. De ces deux passages comparez
l'un avec l'autre, les Interprétes
Juifs ont fort bien conclu, qu'il
faut toûjours ajoûter foi à tous ceux
qui font des miracles, si ce n'est lors
qu'ils veulent séduire le Peuple, & le
détourner du service du vrai Dieu,
parce que c'est là le seul cas que la Loi
excepte, sans faire grace même aux
plus grands miracles. Or non seulement
Jésus-Christ n'a pas enseigné
qu'il falût adorer de faux Dieux, mais
il l'a même expressément défendu,
comme le plus atroce de tous les crimes.
Outre cela, il nous inspire par
tout du respect pour les Écrits de
Moyse & des Prophétes.


Note 3: (retour)  Or les marques les plus certaines &c On y
peut ajoûter les prédictions, qui sont aussi mises avec
raison au rang des miracles. Deut. XVIII. V. 22.





Reponse à
l'Objection
tirée de la
diférence entre
la Loi
de Moyse &
celle de
Jésus-Christ.


VI. Mais dira-t-on, la Loi de
Jésus-Christ n'est pas conforme en
tous les Points à celle de Moyse, &
il y a de l'une à l'autre des diférences
assez notables pour faire dire que ce
n'est pas la même Loi. Les Docteurs
Juifs nous fournissent eux-mêmes
la réponse à cette objection, par
cette Régle qu'ils ont posée; c'est qu'à
l'exception du Commandement qui ordonne
de servir un seul Dieu, il n'y
en a aucun dans la Loi que l'on ne
puisse violer4 sur la parole d'un
Prophéte qui fait des miracles. Cela
est fondé sur cette Maxime, que Dieu
n'a pu perdre ni quiter le pouvoir législatif
qu'il avoit lors qu'il donna sa
Loi à Moyse, & que le droit qu'un
homme a eu d'établir des Loix, n'exclut
pas celui d'en établir d'autres,
mêmes tout oposées. Mais Dieu,
disent-ils, est immuable, & par cela
même obligé de maintenir les Loix
qu'il a faites. Je répons qu'à la vérité
Dieu est immuable en son essence,
mais que cela n'empêche pas que ce
qu'il fait hors de lui-même, ne soit
sujet à la révolution & au changement.
La lumiére & les ténèbres, la jeunesse
& la vieillesse, l'été & l'hiver, qui
sont les Ouvrages de Dieu, sont dans
une vicissitude perpétuelle. Dieu permit
au premier homme de manger de
tous les fruits du jardin d'Eden, excepté
d'un seul, qu'il lui défendit par
un éfet de sa liberté. Il a condamné
le meurtre en général; & il a commandé
à Abraham de sacrifier son fils. Les
victimes qu'on lui présentoit hors du
Tabernacle, lui étoient désagréables;
quelquefois pourtant il les a acceptées.
J'ajoûte, que de ce que la Loi de
Moyse étoit bonne, il ne s'ensuit pas
qu'il ne pût y en avoir une meilleure.
Elle étoit telle qu'elle devoit être selon
les desseins de Dieu, & selon la
disposition de son Peuple. Il faisoit
en cela ce que font les Péres à l'égard
de leurs enfans encore jeunes. Ils bégayent
avec eux; ils dissimulent les
défauts inséparables de leur âge; ils les
engagent par de petites douceurs à faire
leur devoir, & à recevoir de l'instruction.
Mais à mesure que leurs
enfans croissent, ils corrigent le bégayement
de leur langue, ils leur inspirent
les sentimens de la vertu, ils
leur en donnent les Régles, & leur en
font voir la beauté & les récompenses.


Note 4: (retour)  Sur la parole d'un Prophéte qui fait des miracles.
Cette Régle se trouve dans le Talmud. C'est
ainsi que Josué viola la Loi du Sabbat, Jos. VI. Et
que quelques Prophétes comme Samuel, I Sam.
VII, & Elie I Rois XVIII. 38. ont sacrifié dans
d'autres lieux que celui que la Loi avoit marqué.





Qu'il y
peut avoir
une Loi plus
parfaite que
celle de
Moyse.


VII. Une preuve que les Précepteurs
de la Loi n'étoient pas d'une souveraine
perfection, c'est que beaucoup
de saints hommes, qui ont vécu
sous sa Discipline, se sont élevez, pour
ainsi dire, au dessus de ses Préceptes,
& ont été plus loin que la Loi ne les
menoit. Le même Moyse qui permet
de se faire raison, tant par voye
de fait, que par voye de justice, des
injures que l'on a reçues, s'est rendu
intercesseur auprès de Dieu pour ses
ennemis, après en avoir été outragé
de la maniére la plus indigne. David
voulut que l'on épargnât son fils,
quoi que rebelle, & soufrit patiemment
les paroles injurieuses de Semeï.
L'on ne lit nulle part que ceux d'entre
ce Peuple qui avoient de la vertu
& de la piété, ayent fait divorce avec
leurs femmes, bien que la Loi le permît.


La raison de cette imperfection est,
qu'un sage5 Législateur proportionne
ordinairement ses Loix à la portée
de la plus grande partie du Peuple,
& qu'ainsi, dans l'état où étoient
les Israélites, il étoit à propos que
Dieu laissât passer certains défauts ausquels
ils avoient du penchant; se réservant
le droit de les retrancher par
des Régles plus sévéres, lors que par
une plus grande éfusion de son Esprit,
il se feroit un Peuple nouveau, recueilli
d'entre tous les Peuples du
Monde. On voit aussi que les récompenses
que la Loi propose clairement,
regardent toutes cette vie; ce qui
montre qu'elle n'étoit pas absolument
parfaite, & qu'elle l'étoit moins qu'une
autre Loi qui présenteroit à découvert
& sans envelope une récompense
éternelle: & c'est ce que fait la
Loi de Jesus Christ.


Note 5: (retour)  Un sage Législateur proportionne &c. Origéne
contre Celsus, Liv. III. Un Législateur à qui on
demandoit ce qu'il pensoit lui-même des Loix qu'il avoit
données à ses Concitoyens, répondit qu'il croyoit bien
qu'il s'en pouvoit trouver de plus parfaites, mais que
les siennes étoient les meilleures qu'il eût cru devoir donner.





Que
Jésus-Christ
a observé la
Loi.


VIII. Il faut remarquer en passant,
pour convaincre de la plus
grande injustice du monde les Juifs
qui ont vécu du tems de Jésus-Christ,
que quoi qu'ils lui ayent fait tous les
mauvais traitemens imaginables, &
l'ayent livré au dernier suplice, ils
n'ont pu néanmoins l'acuser, avec
quelque fondement, d'avoir violé aucun
des Commandemens de la Loi. Il
étoit circoncis. Il mangeoit & s'habilloit
à la maniere des Juifs. Il renvoyoit
aux Sacrificateurs ceux qu'il
avoit guéris de la lèpre. Il observoit
religieusement la Pâque & les autres
fêtes. S'il a fait des guérisons le jour
du Sabbat, il a prouvé non seulement
par la Loi, mais aussi par des Maximes
reçues de tous les Juifs, que ces
sortes d'actions n'étoient pas défendues
en ce jour-là. Il n'a commencé
à faire publier l'abolition de quelques
Loix, que lors qu'après avoir vaincu
la Mort, & s'être élevé dans le Ciel,
il eut enrichi ses Disciples des dons
éclatans du saint Esprit, & prouvé
par là qu'il avoit aquis une autorité
royale, dont une partie consiste dans
le pouvoir de faire des Loix. Tout
cela, conformément aux Oracles de
Daniel, qui avoit prédit qu'un peu
après la destruction des Royaumes de
Syrie & d'Égypte, dont le dernier
prit fin sous Auguste, Ch. VII. 13,
Dieu donneroit6 à un homme
qui passeroit pour être d'une naissance
obscure, une Domination éternelle
sur tous les Peuples de toute Langue &
de tout Païs.


Note 6: (retour)  A un homme qui passeroit pour être d'une naissance
obscure. Dan. XII. 45; VII. 13. Le terme de
Fils de l'homme marque quelque chose de bas dans
le style des Hébreux. Et c'est ainsi qu'il est employé
pour signifier les Prophétes, lors qu'ils sont
comparez aux Anges.




Que cette
partie des
Loix de
Moyse qui
a été abolie,
ne contenoit
rien que
d'indiférens
par soi-même.


IX. Mais il y a plus; cette partie
de la Loi que Jésus Christ a abolie,
ne contenoit rien qui fût essentiellement
bon & juste. Ce n'étoient
que des Observances indiférentes par
elles-mêmes, & qui par conséquent
n'étoient pas immuables. Si elles
eussent été nécessairement bonnes, Dieu
Dieu les auroit prescrites,7 non à
un seul Peuple, mais à tous; & cela,
dès le commencement du Monde, &
non, plus de deux mille ans après
qu'il l'eut créé. Elles ont été inconnues
à Abel, à Enoch, à Noé, à
Melchisédec, à Job, à Abraham, à
Isaac, à Jacob, personnes pieuses,
aimées de Dieu, & qui ont reçu de
Dieu même le glorieux témoignage
d'avoir cru en lui, & d'avoir été les
objets de son amour. On ne voit pas
que Moyse ait exhorté Jéthro son
beau-Pére à recevoir ces cérémonies,
ni que Jonas y ait voulu porter les
Ninivites. Dans l'énumération exacte
que les Prophétes font des péchez des
Chaldéens, des Egyptiens, des Sidoniens,
des Tyriens, des Iduméens,
& des Moabites, à qui ils se sont
quelquefois adressez, ils ne marquent
pas le mépris ou l'inobservation de
ces Loix. Il faut donc convenir qu'elles
étoient particulières aux Israëlites,
& que leur usage étoit,8 ou
de prévenir quelques péchez à quoi
ils étoient naturellement fort portez,
ou d'éprouver leur obéïssance, ou de
préfigurer l'avenir. Et il n'est pas
plus étonnant qu'elles ayent pu être
abolies, qu'il ne l'est, qu'un Roi
voulant établir un même Droit & les
mêmes Loix dans toute l'étendue de
ses États, casse quelques Ordonnances
particuliéres à certaines Communautez.


Note 7: (retour)  Non à un seul Peuple, mais à tous. Dans les
Loix de Moyse, il y en a quelques-unes qui bien
loin de pouvoir être universelles, ne pouvoient
avoir lieu que dans la Judée; par exemple, celles des
prémices, des dîmes, des saintes Congrégations du
Peuple aux jours de Fêtes. Car il étoit impossible
que toutes les Nations s'assemblassent dans la
Judée pour s'y aquiter de ces devoirs. Le Talmud
même enseigne que les Loix des Sacrifices ne regardoient
que les Hébreux.



Note 8: (retour)  Ou de prévenir quelques péchez &c. Les Juifs
étoient passionnez pour les Cérémonies, & avoient
par cela même beaucoup de penchant à l'Idolatrie,
comme leur reprochent les Prophétes, & sur tout
Ezéchiel XVI.



L'on ne peut rien aporter qui
prouve, que Dieu se soit engagé à
ne jamais abolir ces Préceptes, dont
l'Evangile a fait cesser l'observation.
Car si l'on dit que dans l'Écriture ils
sont apellez perpétuels, ne sait-on pas
que les hommes donnent souvent ce
nom à leurs Arrêts, pour marquer
qu'ils ne sont pas pour une seule année,9
ou pour de certains tems,
comme de guerre, de paix, de cherté
de vivres &c. & que ce tître qu'ils
leur donnent, n'empêche pas qu'ils
ne leur en puissent substituer d'autres
tout diférens, lors que le bien public
l'exige? De même, comme entre
les Loix que Dieu donnoit à son Peuple,
les unes étoient à tems, & ne
devoient avoir vigueur que [A-marg.]tant
qu'il seroit dans le desert, & d'autres
étoient pour ce même Peuple, lors
qu'il [B-marg.]seroit habitué dans la terre de
Canaan, l'Ecriture apelle ces derniéres
éternelles, pour les distinguer des
autres, & pour marquer aussi, qu'elles
devoient être observées en tous
lieux & en tous tems, à moins que
Dieu même n'en dispensât par une Révélation
expresse. Au reste, le tître
d'éternelles donné à ces Loix, n'est pas
seulement ordinaire parmi les autres
Nations, dans le sens que nous avons
marqué, mais les Juifs mêmes savent
qu'il est donné dans leur Loi,10 à
un droit & à une servitude qui duroit
depuis un Jubilé jusqu'à l'autre.


Note A: Exod.
XXVII. Deut.
XXIII. 12.




Note B: Deut.
XII. I. 20.
XXVI. I.
Nomb.
XXXII. 52.


Et puisqu'ils nomment l'avènement du
Messie, l'acomplissement du Jubilé, ou
le grand Jubilé, ils doivent reconnoître
qu'une Loi mérite assez le nom de
perpétuelle, lors qu'elle dure jusqu'à
cet avénement.


Mais à quoi bon disputer là-dessus,
puis que dans le Vieux Testament
Dieu promet qu'il fera une nouvelle
Alliance avec son Peuple: qu'il l'écrira
dans les coeurs: qu'il y expliquera si
clairement sa volonté, qu'on n'aura
plus besoin de s'instruire les uns les autres:
& qu'en vertu de cette nouvelle
Alliance, il acordera à son Peuple le
pardon de ses péchez précédens. A
peu près comme si un Roi après de
longues & de cruelles divisions qui
auraient partagé ses Sujets, vouloit
rétablir entr'eux une paix durable, en
ôtant la diversité des Loix selon lesquelles
il les avoit gouvernez, que
dans ce dessein, il fît une Loi très parfaite
& commune à tous; & qu'il y
ajoutât une promesse d'impunité générale
pour le passé, à condition
qu'ils se corrigeassent à l'avenir.


Note 9: (retour)  Ou pour de certains tems, &c. Lucius Valerius
dans T. Live, remarque «que les Loix que
l'on fait selon l'exigence de certains tems, ne
sont aussi qu'à tems; que celles qui se font en
tems de paix, s'abolissent souvent en tems de
guerre, & que la paix fait aussi disparoître celles
qui s'étoient établies pendant la guerre.»



Note 10: (retour)  A un droit & à une servitude &c. Exod.
XXI. 6. I Sam. I. 22. C'est ainsi que le Sacerdoce
de Phinées, est nommé éternel Pseau. CVI. 30. 31.
Le Rabbin Joseph d'Albo dit, que le mot à perpétuité
se doit prendre en un sens limité dans la Loi
cérémonielle.



Quoi que ce que nous venons de
dire sufise; nous ne laisserons pas de
parcourir toutes les parties de la Loi
qui a été abolie par l'Evangile, & de
montrer en détail qu'elles n'étoient pas
de nature à plaire à Dieu par elles-mêmes,
ou à être irrévocables.



Que les
Sacrifices n'étoient, ni
agréables à
Dieu par
eux-mêmes,
ni irrévocables.


X. Nous commencerons par les
Sacrifices, qui sont ce qu'il y a de
principal dans cette Loi, & qui saute
le plus aux yeux. La plûpart des
Juifs croyent11 que les hommes en
avoient inventé la pratique avant que
Dieu l'ordonnât. Que cela soit vrai ou
ou faux, du moins est-il constant que
ce Peuple avoit une extrême passion
pour les Cérémonies religieuses: que
cet atachement fut une des raisons qui
obligérent Dieu à en établir un très-grand
nombre; & que cette institution
avoit encore un autre usage, qui
étoit d'empêcher que le souvenir du
Culte religieux que ce Peuple avoit vû
pratiquer aux Egyptiens, ne le portât
à les imiter, &12 ne le fît insensiblement
passer du Culte du vrai
Dieu à celui des fausses Divinitez.
Mais comme dans la suite il eut conçu
une trop haute idée des sacrifices, &
se fut imaginé qu'ils étoient par eux-mêmes
agréables à Dieu, & qu'ils
faisoient partie de la véritable piété:
les Prophétes ne manquérent pas de
leur en faire des reproches. Je ne te
reprendrai point de tes sacrifices, dit
Dieu par la bouche de David au Ps.
L. Je ne t'obligerai point à me sacrifier
holocaustes sur holocaustes, & à
m'ofrir des bouveaux ou des boucs pris
de dedans tes parcs. Toutes les bêtes
qui paissent dans les forêts, ou qui errent
par les montagnes, sont à moi. Je sai
le nombre des oiseaux & des bêtes sauvages:
de sorte que si j'avois faim, je
n'aurois pas besoin de m'adresser à toi;
car la terre, & tout ce quelle renferme,
m'apartient. Penses-tu que je mange
la chair des bêtes grasses, ou que je
boive le sang des boucs? Non: mais je
veux que tu me sacrifies des louanges,
& que tu me rendes tes voeux. Quelques
Rabbins répondent que ce mépris
que Dieu fait paroître là pour les
Sacrifices, ne vient que de ce que
ceux qui les ofroient, étoient des
gens souillez de coeur, & dont la vie
étoit impure. Mais les paroles que
nous venons de citer ne disent pas cela:
elles marquent clairement que les Sacrifices
n'étoient pas agréables à Dieu
par eux-mêmes. C'est ce qu'on verra
encore mieux, si l'on jette les yeux
sur l'enchaînure des parties de ce Psaume,
où l'on découvrira que Dieu
parle aux personnes pieuses dans tout
ce passage. Assemblez-moi mes bien-aimés,
avait-il dit d'abord, ensuite
de quoi il ajoute, Ecoute mon peuple,
paroles qui vont d'ordinaire à la tête
d'un enseignement. Après cela vient
le discours que nous avons rapporté, et
que le Psalmite, selon la coutume de
ceux qui enseignent, conclut en se
tournant vers les Impies; Mais Dieu
dit à l'impie, &c.



Note 11: (retour)  Que les hommes en avoient inventé la pratique
&c. C'est aussi le sentiment de St. Chrysostome;
«Abel, dit-il, presenta un sacrifice à Dieu, non
en vertu de quelque enseignement qu'il eût reçu
là-dessus, ou de quelque Loi qui lui ordonnât
d'ofrir les prémices de son revenu, mais par
les seuls mouvemens de sa conscience».
La même chose se voit dans les réponses aux
Orthodoxes qui sont parmi les Ouvrages de Justin
Martyr «Aucun de ceux qui avant la Loi ont ofert
des bêtes à Dieu, ne l'a fait par un commandement
divin, quoi qu'il soit aisé de voir que ce
culte & ceux qui le pratiquoient ont été agréables
à Dieu».



Note 12: (retour)  Ne le fît insensiblement passer du Culte du vrai
Dieu &c. Maimonides & Tertullien rendent cette
raison des Cérémonies religieuses. Voici comme
l'explique celui-ci, liv. III. contre Marcion chap.
«Que l'on ne blâme ni les sacrifices, ni toutes
ces petites circonstances gênantes, qui se
trouvoient dans les oblations, & qu'on ne se
figure pas que Dieu les ait souhaitées pour leur
excellence. Ne voit-on pas avec quelle évidence
il déclare ce qu'il en pense, dans ces exclamations,
Qu'ai-je à faire de la multitude de vos sacrifices,
& qui a requis cela de vos mains? Qu'on
admire plutôt sa sagesse, en ce que voyant son
Peuple porté à l'Idolatrie & à la transgression
de ses Loix, il l'a ataché à la véritable Religion,
par ces sortes de devoirs qui étoient si
fort du goût de ces tems-là, afin que par des
pratiques superstitieuses en aparence, il les détournât
de la superstition, & que paroissant les
desirer, il bornât à ces choses leur inclination,
qui sans cela n'auroit pû se contenter que par
l'Idolatrie.»



On a suivi
dans ces
passages &
dans tous les
autres le Latin
de Grotius.




Il y a encore plusieurs autres passages
qui confirment le sens que nous
donnons à celui que je viens de citer.
Tu ne souhaites pas, dit David au Ps.
LI. que je te fasse des sacrifices, & tu
ne prends pas plaisir aux holocaustes. Le
sacrifice qui t'est véritablement agréable,
c'est une âme abbatue par le sentiment
de son crime. Ô Dieu tu ne méprises
point le coeur froissé et brisé. Tu
ne prends point plaisir aux victimes et
aux gâteaux, dit le même Psalmite
aux Ps. XL. Mais tu me rends ton esclave
en me perçant l'oreille. Tu n'exiges
de moi ni holocauste ni sacrifice pour le péché.
C'est pourquoi j'ai répondu, me
voici, je ferai ta volonté, comme en
vertu d'un acord traité & enregistré.
Cette volonté est tout mon plaisir. Car
ta loi est au dedans de moi. Je ne renferme
pas les louanges de ta justice dans
mon coeur, mais je prêche par tout ta
vérité & ta bonté; sur tout je célèbre
ta miséricorde & ta fidélité au milieu
d'une grande assemblée. Esaïe au Chap.
I. de ses Révélations introduit Dieu
parlant ainsi. A quoi bon tant de victimes?
Je suis las d'holocaustes de moutons,
& de graisse de bêtes grasses. Je
ne prens point assez de plaisir au sang
des bouveaux, ni des agneaux ni des
boucs, pour souhaiter que vous paroissiez
avec ce sang en ma présence. Car
qui a requis de vous que vous souillassiez
ainsi mes parvis? Au Ch. VII.
de Jérémie, il y a un passage tout
semblable à celui là, & qui lui sert
de Commentaire. Ainsi a dit le Seigneur
des Anges, le Dieu d'Israël, amassez
vos holocaustes avec vos sacrifices,
& mangez de leur chair. Car depuis
que j'ai fait sortir vos péres du païs
d'Égypte, je n'ai rien exigé d'eux, &
je ne leur ai point donné ordre touchant
les holocaustes ni les sacrifices. Mais
voici ce que je leur ai sérieusement commandé;
c'est qu'ils eussent à m'obéir;
qu'ainsi je serois leur Dieu, & qu'ils seroient
mon peuple: qu'ils eussent à marcher
dans le chemin que je leur prescrirois;
& qu'alors ils seroient heureux.
Au Ch. VI. d'Osée, Dieu parle ainsi.
J'aime beaucoup mieux que l'on fasse du
bien aux hommes, que ce qu'on me présente
des sacrifices; bien penser de Dieu,
vaut mieux que tous les holocaustes. Michée
au Ch. VI. de sa Prophétie, introduit
le Peuple demandant de quelle
maniére il pourroit se rendre Dieu favorable;
si c'étoit par un grand nombre
de moutons, ou par une grande
quantité d'huile, ou par des veaux
d'un an: à quoi Dieu répond par son
Prophéte, Je te dirai ce qui est véritablement
bon, & agréable à mes yeux;13
c'est que tu rendes à chacun ce qui
lui apartient, que tu fasses du bien aux
autres, & que tu t'humilies devant moi.


Note 13: (retour)  C'est que tu rendes à chacun &c. Les Juifs
disoient que les 602 Préceptes de la Loi sont réduits
à 3 dans ce passage, de même qu'ils le sont
à 6 dans Esaïe XXXIII. & à un dans Habacuc II.
4. & dans Amos I. 6.



Tous ces passages faisant voir que
les Sacrifices ne sont pas de ces choses
que Dieu veut principalement, & à
cause d'elles-mêmes; & d'ailleurs le
Peuple, par une superstition qui s'introduisit
peu à peu, étant venu à regarder
ces cérémonies comme le fonds
de la Piété, & à croire que les victimes
qu'il ofroit, faisoient une compensation
assez exacte de ses péchez;
faut-il s'étonner que Dieu ait aboli
une chose, indiférente par elle-même,
& devenue criminelle par l'abus
que son Peuple en faisoit? Tout sacré
que pouvoit être le serpent d'airain
que Moyse avoit dressé, Ezéchias ne
laissa pas de le briser, lors qu'il vit
que le Peuple commençoit à le regarder
avec un peu trop de vénération.


Outre ces raisons il y a quelques
Oracles qui ont marqué, par une conséquence
fort claire, la cessation des
sacrifices. C'est ce que l'on comprendra
aisément, si l'on considére
que selon la Loi de Moyse, les sacrifices
ne se devoient faire que par la
Postérité d'Aaron, & que dans la Judée.
Or dans le Ps. CX. Dieu promet
un Roi qui aura un Empire d'une
très-grande étendue; un Roi qui commencera
à régner en Sion, & qui régnera
éternellement; qui de plus possédera
un Sacerdoce éternel, & selon l'ordre de
Melchisédec. Esaïe Ch. XIX. dit que
l'on verra un autel en Égypte, où non
seulement les habitans de ce païs, mais
les Assyriens & les Israëlites viendront
adorer Dieu. Au Ch. LXVI. il dit
que les nations les plus éloignées & les
peuples de toute langue ofriront des dons
à Dieu aussi bien que les Israëlites, &
que d'entr'eux on prendra des Lévites
& des Sacrificateurs.14 Or tout
cela ne se pouvoit acomplir, tant que
la Loi de Moyse étoit sur pié. Au
Ch. I. de Malachie, Dieu prédisant
les choses à venir dit qu'il avoit du dégoût
pour les ofrandes des Juifs, que
de l'Orient à l'Occident son nom seroit
grand dans toutes les nations, qu'on lui
ofriroit du parfum, & qu'on lui présenteroit
des victimes pures. Et Daniel
raportant au Ch. IX. l'Oracle de
l'Ange Gabriel touchant le Christ,
Il abolira, dit-il, le sacrifice & l'oblation.
Mais sans toutes ces preuves,
la chose parle d'elle-même, Dieu
a fait assez voir par l'événement, qu'il
n'aprouve plus les sacrifices prescrits
par la Loi de Moyse; puis qu'il soufre
depuis plus de 1600 ans que les
Juifs n'ayent ni Temple, ni Autel,
ni aucun dénombrement de Familles,
par lequel ils pourroient connoître
quelles sont celles qui ont le droit de
faire les fonctions de la Sacrificature.


Note 14: (retour)  Or tout cela ne se pouvoit acomplir &c. Joignez
aux passages suivans celui-ci de Jér. III. 16.
Dans ces jours-là, dit le Seigneur, on ne dira plus
l'Arche de l'Alliance du Seigneur; on n'y pensera plus,
& l'on ne s'en souviendra plus, & l'on ne visitera plus
l'Arche.





Preuve de
la même vérité,
à l'égard de la
diférence des
viandes.


XI. Après avoir prouvé que la
Loi qui ordonnoit les sacrifices n'étoit
pas nécessaire en elle-même, & que Dieu
Dieu ne l'avoit donnée que pour un
tems, prouvons la même chose à
l'égard de la Loi qui défendoit certaines
viandes. Il est constant qu'après
le déluge, 15Noé reçut de Dieu
le droit de manger de tout indiféremment:
& que non seulement Japhet
& Cham, mais aussi Sem & ses Descendans,
Abraham, Isaac, & Jacob,
jouïrent du même droit. Mais après
que le Peuple d'Israël eut pris goût
aux superstitions des Égyptiens, pendant
le séjour qu'il fit parmi eux,
Dieu, pour la premiére fois, lui défendit
de manger de certains animaux;
16soit que ces animaux fussent de
ceux que les Égyptiens sacrifioient à
leurs fausses Divinitez, & dont ils tiroient
des présages & des auspices;
soit que Dieu dans une Loi toute figurative,
voulût corriger certains vices,
en interdisant quelques animaux,
17dont le naturel avoit du raport
avec ces vices. Mais il n'est pas dificile
de montrer que toutes les Loix
qui réglent cette diférence de viandes,
ne sont pas universelles. Cela
paroît premiérement par la Loi du
Ch. XIV. du Deutéronome, selon
laquelle il n'est pas, à la vérité, permis
aux Israëlites de manger d'une
bête morte d'elle-même: mais il l'est
18à ceux d'entre les Cananéens à
qui les Israëlites étoient obligez de
rendre toutes sortes de bons ofices,
comme à leurs Fréres, & comme à
ceux qui adoroient le même Dieu. II.
19Les anciens Docteurs Juifs ont
aussi enseigné clairement, que dans
les tems du Messie, la Loi qui mettoit
de la diférence entre les viandes,
cesseroit, & que la chair de porc ne
seroit pas moins pure que celle de
boeuf. III. En éfet, lors que Dieu
s'est voulu faire un Peuple d'entre toutes
les Nations, il étoit plus raisonnable
qu'il donnât à tous ceux qui constituoient
ce nouveau Peuple, une entiére
liberté à l'égard de ces sortes de
Loix, que de leur imposer à tous un
même joug.


Note 15: (retour)  Noé reçut de Dieu le droit de manger &c. On
pourroit objecter que dans l'Histoire du Déluge il
est parlé de bêtes nettes, & d'autres qui ne le sont
pas. Mais, ou cela est dit par anticipation, comme
à des gens qui connoissoient déjà cette distinction
par la Loi, ou l'on doit entendre par bêtes
qui ne sont pas nettes, celles dont les hommes
s'abstiennent par une aversion naturelle, auquel
sens Tacite Hist. liv. VI. apelle ces bêtes profanes;
ou enfin il faudra entendre par celles qui sont nettes,
celles qui se nourrissent d'herbes, & par les
impures, celles qui vivent de la chair d'autres animaux.



Note 16: (retour)  Soit que ces Animaux fussent de ceux que les
Égyptiens sacrifioient &c. Origéne contre Celsus liv.
IV. «Les Démons ayant quelque pénétration pour les
choses à venir, tant parce qu'ils ne sont pas
engagez dans des corps terrestres, que parce
qu'ils ont beaucoup d'expérience, & d'ailleurs
faisant leur unique étude de détourner les hommes
du vrai Dieu, se glissent dans les bêtes les
plus féroces, & dans celles où l'on voit le plus
de finesse & de ruse, les font mouvoir où il
leur plait, & autant de fois qu'il leur plait; ou
même, ils excitent l'imagination de ces bêtes à
prendre leur vol, ou à marcher vers ce lieu-ci,
ou vers un autre. Leur dessein est, que les hommes
surpris par les présages que ces diférens
mouvemens leur fournissent, cessent de chercher
Dieu qui contient toutes, choses, qu'ils abandonnent
la piété, & prennent les objets de leur
culte dans des choses terrestres, dans les oiseaux
les dragons, les renards & les loups. En
éfet les Devins ont remarqué que les plus considérables
présages se tirent de ces animaux que
je viens de nommer: ce qui vient aparemment
de ce que les Démons ne peuvent pas aussi bien
venir à leurs fins par les animaux d'un naturel
plus doux, que par ces autres qui ont quelque
image de vice & de méchanceté. C'est pourquoi
entre toutes les choses que j'ai admirées dans
Moyse, celle-ci est une des plus grandes: C'est
qu'ayant une parfaite connoissance de la nature
des animaux & de la conformité de quelques-uns
avec la génie des Démons, soit qu'il ait eu
cette connoissance par révélation, soit qu'il l'ait
eue par lui-même, il a déclaré impurs tous les
animaux, dont les Égyptiens & les autres Peuples
se servoient pour deviner, & purs ceux qui
n'étoient pas de ce nombre.» C'est à cela que
se raportent ces paroles de Manéthon, Moyse établit
plusieurs Observances contraires à celles des Égyptiens.



Note 17: (retour)  Dont le naturel avoit du raport avec ces vices.
St. Barnabé dans son Épître fait un long raisonnement
là-dessus, dont voici l'abrégé. «Toutes les
défenses que Moyse a faites de manger de certains
animaux, & de s'abstenir des autres, ont
un sens spirituel. Ne mangez pas de Chair de pourceau,
dit-il; cela veut dire, ne soyez pas semblables
à ceux qui lors qu'ils sont dans l'abondance,
oublient leur Seigneur, & qui ne le reconnoissent
que dans l'adversité; en éfet, lors
que le pourceau a faim, il crie, mais il se tait
après qu'on lui a donné à manger. Ne mangez
point d'aigle, de milan, de corbeau, c'est-à-dire,
ne vivez point de rapine, mais gagnez vôtre vie
en travaillant. Ne mangez point de lamproye, de
polype, ni de sèche, c'est-à-dire, ne vous rendez
pas semblables à ceux qui vivent toûjours dans
l'impiété, & qui sont réservez à la mort éternelle.
Car ces poissons qui sont les seuls qui
soient défendus, ne s'élévent jamais vers la surface
de l'eau, & demeurent toûjours dans le
fond. Ne mangez point d'hyène, c'est-à-dire ne
soyez pas adultére. La raison de ce sens est,
que cette bête change de sexe tous les ans. Vous
mangerez des bêtes qui ruminent; cela signifie qu'il
faut se joindre à ceux qui méditent dans leurs
coeurs les Préceptes qu'ils ont reçus de vive
voix; qui parlent des Ordonnances de Dieu, &
qui les gardent, qui savent que la méditation
remplit un coeur de joye, & qui en un mot
ruminent la parole de Dieu. Vous mangerez de
celles qui ont le pié fourchu: c'est que les Justes,
dans le tems même qu'ils cheminent dans ce
siécle, atendent celui qui est à venir. Admirez
par cet échantillon la beauté des loix de Moyse.»
Philon & Aristée citez par Eusébe ont fait les mêmes réflexions.



Note 18: (retour)  À ceux d'entre les Cananéens &c. C'étoient
ceux qui craignoient Dieu, mais qui n'étoient pas
circoncis. Il en est parlé Lévit. XXII. 25. & XXV.
4. 7.



Note 19 (retour)  Les anciens Docteurs Juifs &c. Le Rabbin
Samuel. Le Talmud dit en général que la Loi ne
durera que jusqu'au tems du Messie. Le R. Béchaï
& quelques-autres, croyent que la Loi qui défendoit
de certaines viandes, n'obligeoit que les Juifs
qui demeuroient dans la Palestine. Il est même à
remarquer que les Juifs ignorent ce que signifient
la plûpart des noms d'animaux qui sont marquez
dans la Loi, & qu'il y en a beaucoup d'autres sur
lesquels ils disputent. Or il n'y a pas d'aparence
que Dieu les eût laissez dans cette ignorance, si
cette Loi eût dû durer jusques à ce jour.



2. De la diférence des jours.


XII. Pour ce qui est des jours
solemnels, & distinguez des autres
jours, ils furent tous instituez en mémoire
de la grace que Dieu fit à son
Peuple, de le délivrer du cruel esclavage
qu'il soufroit en Égypte, & de
le mener dans la Terre promise. Or
Jérémie dit au Ch. XVI. & XVIII.
qu'un jour viendroit auquel de nouvelles
graces infiniment plus excellentes,
obscurciroient tellement celle-là,
qu'à peine en seroit-il plus parlé. Outre
cela les jours de fête eurent aussi
le même sort que les sacrifices. Le
Peuple vint à les estimer plus qu'il ne
devoit, & à croire que pourvu qu'il
les observât exactement, les péchez
qu'il pourroit commettre d'ailleurs,
seroient extrêmement légers. C'est
là-dessus que Dieu déclare au Ch. I.
d'Esaïe, qu'il avoit du dégoût pour leurs
nouvelles lunes, & pour leurs fêtes; &
qu'elles lui étoient tellement à charge,
qu'à peine pouvoit-il plus les suporter.


Mais, au moins, dit-on, la Loi
du Sabbat est une Loi universelle &
irrévocable, puis qu'elle a été donnée,
non à un seul Peuple, mais à
Adam, le Pére de tous les hommes
du Monde; & cela, immédiatement
après la Création. Je répons que de
l'aveu même des plus savans d'entre
les Juifs, il y a là-dessus deux Loix
diférentes: l'une qui ordonne que l'on
se souvienne du jour du Sabbat, Exode
XX. 8: l'autre qui porte qu'on le
doit sanctifier, Exode XXX, 31. On
obéït à la premiére en repassant religieusement
dans son esprit la création
du Monde. On observe la seconde,
en s'abstenant de toute sorte de travail.
La premiére a été établie dès le commencement
du Monde, 20& observée
par les Patriarches, & par toutes
les personnes pieuses qui ont vécu
avant la Loi; telles qu'ont été Enoch,
Noé, Abraham, Isaac, & Jacob.
Mais on ne voit pas 21que dans le
grand nombre de voyages que ces derniers
ont faits, ils se soient jamais reposez
pour célébrer le Sabbat; au lieu
qu'on trouve dans l'Histoire sainte plusieurs
exemples de cette interruption
de voyage, depuis la sortie d'Égypte.
Car après que les Israëlites eurent été
tirez de ce Païs, & qu'ils eurent heureusement
passé la mer rouge, la premiére
chose qu'ils firent, fut de célébrer
tranquillement ce grand jour de
leur délivrance, en chantant à Dieu
un Cantique de victoire. Ce fut alors
que la seconde Loi du Sabbat fut établie.
Depuis cela, les Israëlites eurent
ordre de le célébrer par un parfait repos.
Le premier passage qui en fait
mention, est celui où il est parlé de
la Manne, & de ce que les Israëlites
devoient observer en la recueillant,
Ex. XXXV. 2. Lev. XXIII. 3. Mais ce
qui fait voir que cette maniére d'observer
le Sabbat avoit eu lieu dès le
jour du passage de la mer rouge, c'est
qu'au Ch. V. du Deut. vers. 15, Dieu
donne pour raison de cette observation
exacte & religieuse, la délivrance
d'Égypte. On voit aussi dans les passages
que j'ai alléguez, que dans cette
seconde Loi Dieu avoit égard aux Esclaves,
& qu'il vouloit adoucir leur condition,
que leurs Maîtres rendoient
extrêmement dure, par le travail sans
relâche auquel ils les obligeoient: ce
qui a un raport manifeste à la maniére
dure & tyrannique dont les Israëlites
avoient été traitez en Égypte, & à
leur afranchissement. Il est vrai que
22cette Loi obligeoit aussi les Habitans
de Canaan, qui étoient mêlez
avec les Israëlites. Mais c'étoit afin
que le repos fût égal dans tout ce Païs-là,
étant observé par tous ceux qui y
habitoient. Il y a, au reste, une
preuve très-solide, qui fait voir que
cette Loi n'étoit imposée qu'aux Israëlites,
& nullement aux autres Nations:
c'est qu'en plusieurs endroits de l'Écriture,
elle est apellée un signe, & même
une Alliance particuliére entre
Dieu & son Peuple comme Exod.
XXXI. 13. 16.


Note 20: (retour)  Et observée par les Patriarches. C'est d'eux
qu'est parvenue jusqu'aux Grecs l'opinion qui leur
a fait regarder le septiéme jour avec plus de vénération
que les autres, comme l'a remarqué Clément
Alexandrin.



Note 21: (retour)  Que dans le grand nombre de voyages.. ils
se soient jamais reposez. C'est dans ce sens que Justin
& Tertullien ont assuré que les Fidéles de ce temps
n'avoient jamais observé le Sabbat.



Note 22: (retour)  Cette Loi obligeoit aussi les habitans &c. Selon
le sentiment des Hébreux, elle n'obligeoit pas
ceux, qui hors de la Judée observoient les Préceptes
des Noachides.



Cela posé; je dis, que toutes les
choses qui ont été instituées pour servir
vir de mémorial à la sortie d'Égypte,
n'étoient pas telles qu'elles dussent toûjours
durer. Nous l'avons déjà montré
par les promesses que Dieu fait de
plusieurs graces beaucoup plus considérables
que celles-là. Ajoûtez à cela,
que si la Loi qui ordonne de se reposer
le septiéme jour, eût été établie
dès le commencement du Monde,
& qu'en vertu de cela elle fût irrévocable,
elle auroit toûjours dû l'emporter
sur d'autres Loix qui lui étoient
oposées, & qu'on ne pouvoit garder
qu'en la violant; & c'est précisement
le contraire de ce qui est arrivé.
23Les Juifs ont toûjours circoncis leurs
enfans en ce jour; & lors que le Temple
subsistoit, on y égorgeoit des victimes
le jour du Sabbat, de même
que les autres jours. Les Docteurs
juifs mêmes font bien connoître qu'ils
ne croyent pas cette Loi indispensable,
lors qu'ils disent qu'il étoit permis de
violer le Sabbat par l'ordre d'un Prophéte;
ce qu'ils confirment par l'exemple
de la prise de Jericho, qui
arriva à pareil jour sous la direction de
Josué. Quelques-uns d'entr'eux voyant
qu'Esaïe prédit au Ch. LXVI.
23. que le Culte de Dieu ne seroit plus
afecté aux Sabbats, & aux nouvelles
Lunes, & qu'il auroit lieu dans tous les
jours qui coulent d'un Sabbat à l'autre,
& depuis une nouvelle Lune jusqu'à
celle qui suit, en ont conclu assez à
propos, que lors que le Messie seroit
venu, toute diférence de jours seroit
entiérement abolie.




Note 23: (retour)  Les Juifs ont toûjours circoncis &c. De là
vient le Proverbe Hébreu, La Circoncision chasse le
Sabbat. Voyez Jean VII.





3. A l'égard
de la
Circoncision.


XIII. Je viens à la Circoncision.
Il faut avouer qu'elle est plus ancienne
que Moyse, puis qu'elle a été ordonnée
à Abraham & à sa Postérité. Mais
on doit savoir qu'elle lui fut ordonnée
comme un commencement & comme
une ébauche de l'Alliance Mosaïque.
Cela paroît par les termes mêmes de
l'Institution, Je te donnerai, dit Dieu
à Abraham, Gen. XVII. Je te donnerai,
& à ta postérité, le païs auquel
tu as demeuré comme étranger, le païs,
dis-je, de Canaan, en possession perpétuelle.
Garde donc mon Alliance, toi,
& ta postérité à jamais. C'est ici l'Alliance
entre moi, & vous & ta postérité;
c'est que tout mâle sera circoncis. Or
nous avons déjà vu qu'à cette Alliance
il devoit y en succéder une nouvelle,
qui seroit commune à tous les Peuples,
& par conséquent la Circoncision, qui
étoit un caractére de distinction entre
les Israëlites & les autres Nations, devoit
nécessairement prendre fin. D'ailleurs
il est clair que la Circoncision
renfermoit un sens mystique, & beaucoup
plus excellent que celui qu'on
y apercevoit d'abord. C'est ce que
veulent dire les Prophétes, lorsqu'ils
commandent que l'on circoncise son
coeur. Or c'est à cette circoncision
intérieure que tendent tous les Préceptes
de Jésus-Christ. Ce sens mystique
nous oblige d'en chercher aussi un dans
les promesses que Dieu atacha à la
Circoncision. Selon ce sens, la Terre
promise signifioit la Vie éternelle: or
personne ne l'a plus clairement révélée
que Jésus Christ. Et selon ce même
sens, la promesse que Dieu fait à
Abraham de le constituer le Pére de
plusieurs Nations, devoit avoir son
principal acomplissement, lors qu'au
lieu de quelques Peuples, dont il étoit
le pére selon la chair, toutes les Nations
du Monde viendroient à imiter sa
foi. Or c'est ce qui n'est arrivé que
par l'Évangile. Cela posé, il n'y a
plus lieu d'être surpris que ce qui servoit
à préfigurer ces choses spirituelles,
ait été aboli lors qu'elles ont été
acomplies. 24Si l'on pense que les
grâces de Dieu étoient atachées à ce
Sceau, on n'a qu'à considérer qu'Abraham
même, avant qu'il l'eût reçu,
n'a pas laissé d'être agréable à Dieu;
& que dans tout le tems que les Israëlites
voyagérent par les déserts de l'Arabie,
ils ont omis cette cérémonie [+ marge]
religieuse, sans que Dieu ait témoigné
que cela lui déplaisoit.


+ Jos. V. 5. 6.


Note 24: (retour)  Si l'on pense que les graces de Dieu étoient atachées
à ce Sceau &c. Justin Martyr, Entretien avec
Tryphon. «Vôtre circoncision n'a pas été établie
comme une oeuvre de Justice, mais comme un
signe de la Justice, & comme un symbole qui
distinguoit la race d'Abraham des autres Peuples
du Monde. Car Dieu a dit à Abraham, Tout
mâle d'entre vous sera circoncis.. & ce sera un signe
d'Alliance entre moi & vous.



Après cela, n'est-il pas surprenant
que les Juifs ayent rejetté Jésus-Christ
& ses Apôtres, au lieu de leur rendre
graces de se qu'ils les afranchissoient
du Fardeau pesant des cérémonies; puis
que d'ailleurs les miracles qu'ils leur
voyoient faire, & 25qui ne cédoient
en rien à ceux de Moyse, ne leur
permettoient pas de douter qu'ils n'eussent
l'autorité nécessaire pour les délivrer
de ce joug. Ils devoient être
d'autant plus portez à recevoir
favorablement ces premiers Docteurs de
nôtre Religion, que ceux-ci n'exigeoient
pas d'eux absolument qu'ils
acceptassent cette délivrance, & qu'ils
leur laissoient une entiére liberté de
vivre comme il leur plairoit, pourvu
seulement qu'ils suivissent les saintes
Régles de l'Évangile, & que, d'ailleurs,
ils ne prétendissent pas astreindre+ à
l'observation ces cérémonies, les Étrangers
à qui elle n'avoit jamais été ordonnée.
Cela seul sufit pour faire voir
avec quelle injustice les Juifs rejettérent
Jésus-Christ, sous prétexte qu'il
abolissoit la Loi cérémonielle.


+Act.
XV. Gal. I.


Note 25: (retour)  Qui ne cédoient en rien à ceux de Moyse. Le Rab. Lévi Ben Gerson a dit que les miracles du Messie devoient être plus grands que ceux de Moyse. Et c'est en éfet ce qui est arrivé, comme il paroît par celui de la Résurrection




Act.
XVI. 1. 3.
Rom.
XIV. 1.





3. 5. 15.
IV. 10.



Après avoir répondu à cette objection,
qui est presque la seule que les
Juifs ayent à faire contre les miracles
de Jésus-Christ, je viens aux autres
Argumens qui sont propres à les convaincre
de la vérité du Christianisme.


Que les
Juifs conviennent
qu'un Messie
a été promis.


XIV. Ils demeurent d'acord avec
nous, que dans les Oracles des Prophétes,
Dieu promet un homme infiniment
plus excellent que tous les autres
par le ministére de qui Dieu leur
a fait quelques graces signalées. Ils
apellent cet homme, Messie, nom
commun à tous ceux qui ont reçu
quelque Onction, mais qui lui convient
d'une maniére infiniment plus
grande & plus sublime qu'à tous les
autres. Nous assurons que cet homme
est venu: ils prétendent qu'il doit
venir. Voilà le grand procès que
nous avons les uns contre les autres.
Mais qui prendrons nous pour nos Juges,
sinon les Livres qu'eux & nous
tenons également pour divins? Consultons-les
donc, & voyons s'ils ne
décident pas la chose en nôtre faveur.


Que ce
Messie est
venu. I. Preuve;
le tems marqué
pour la venue
est expiré.


XV. 26Daniel, à qui le Prophéte
Ezéchiel a rendu le témoignage
d'une piété éminente, n'a pas eu
sans doute dessein de nous tromper.
Et l'on ne peut pas dire non plus qu'il
ait été trompé par l'Ange Gabriel.
Or c'est en qualité de Disciple de cet
Ange, qu'il nous dit au Ch. IX. de
sa Prophétie, que depuis l'Édit en
vertu duquel les Juifs rebâtiroient Jérusalem,
27il s'écouleroit moins
de 500 ans, avant que le Messie parût.
Depuis cet Édit jusqu'à nôtre
siécle plus de 2000 ans se sont passez.
Cependant le Messie que les Juifs atendent
n'est pas encore venu: & ils
ne peuvent nommer personne qui
soit venu en cette qualité dans le tems
marqué par Daniel. D'ailleurs, Jésus-Christ
est venu si précisément
dans ce terme, que Néhumias, Docteur
Juif, qui vivoit 50 ans avant lui,
disoit, qu'avant que 50 ans se fussent
écoulez, on verroit l'acomplissement
de cet Oracle.


Note 26: (retour)  Daniel, à qui le Prophéte Ezéchiel &c. Ezéch.
XIV. 14. XXXVIII. 3. Joséphe liv. X sur la fin;
«Je ne trouve rien de plus admirable en ce grand
Prophéte, que ce bonheur tout particulier &
presque incroyable qu'il a eu au dessus de tous
les autres, d'avoir durant sa vie été honoré des
Rois & des Peuples, & d'avoir laissé après sa
mort une mémoire immortelle. Car les Livres
qu'il a écrits, & qu'on nous lit encore maintenant,
font connoître que Dieu même lui a parlé.»



Note 27: (retour)  Il s'écouleroit moins de 500 ans avant que le
Messie parût. Les Rabbins Salomon Jarchi, Josué
& Sadias, reconnoissent que dans ces passages de
Daniel, le fils de l'homme est le Messie. Le Rab.
Josué qui a vu la ruïne du Temple, disoit que le
Messie étoit venu.



Une seconde marque du tems, auquel
le Messie devoit paroître, & qui
s'acorde avec la premiére, c'est
28l'établissement que le même Prophéte
prédit que Dieu feroit d'un Empire
universel, après que la Postérité de
Séleucusa & de Lagusb auroit
cessé de régner. Or le Royaume
d'Égypte, qui finit sous Cléopâtrec,
la dernière Personne de la race de
Lagus, finit un peu avant la naissance
de Jésus-Christ. Une troisiéme
marque du tems de l'avénement du
Messie, se trouve au Ch. IX. de Daniel,
où il est dit, que peu après cet
avénement la Ville de Jérusalem seroit
détruite, 29& Joséphe même a
entendu cet Oracle de cette totale destruction
qui arriva de son tems: donc
le tems marqué pour cet avénement étoit
alors passé. La derniére marque
du tems que nous cherchons, se recueille
du Ch. II. d'Aggée. Zorobabel
Chef des Juifs & Jésus fils de Josédec
souverain Sacrificateur ne pouvoient
voir sans une extrême afliction
que le Temple qu'ils bâtissoient, ne
répondît pas à la magnificence du premier.
Dieu les console, en leur promettant
que la gloire de ce second
Temple seroit plus grande que celle
de l'autre. Or si l'on confronte la
description de ce Temple, telle qu'elle
se trouve dans l'Histoire sainte de ces
tems-là, & dans les Écrits de Joséphe,
avec la description que l'Écriture fait
du Temple de Salomon; on verra,
que l'avantage du nouveau Temple
sur l'ancien ne consistoit ni dans la
grandeur du bâtiment, ni dans la perfecfection
de l'architecture, ni dans la
magnificence des ornemens. Les Docteurs
Juifs mêmes ont remarqué qu'il
manquoit au second Temple deux
choses très-avantageuses qui se trouvoient
dans le premier; l'une étoit une
lumiére éclatante, qui marquoit
visiblement la présence de la Majesté divine.
Mais il n'est pas besoin de sortir
du Texte que nous avons cité, pour
découvrir en quoi le second Temple
devoit être plus excellent que l'autre;
puis que Dieu y promet 30qu'il y
afermira sa paix, c'est-à-dire sa grace
& sa bienveillance, comme par une Alliance
ferme & perpétuelle. La même
promesse est expliquée un peu plus au
long au Ch. III. de Malachie, Voici,
j'envoyerai mon Ange qui préparera mes
voyes, & aussi tôt après, 31le Seigneur
que vous désirez, le messager de
l'Alliance, lequel fait votre joye, entrera
dans son Temple. Or dans le tems
que Malachie vivoit, le second Temple
étoit bâti: donc le Messie a dû
venir pendant que le second Temple
subsistoit. Sur quoi il faut remarquer,
que lors que les Juifs désignent
le tems par la durée du second Temple,
ils entendent par là tout le tems qui a
coulé depuis Zorobabel jusqu'à Vespasien.
Et la raison de cela est que sous
Hérode le Grand, le Temple ne fut
pas, à proprement parler, relevé de
ses ruïnes, mais rebâti peu à peu, &
partie après partie: 32ce qui ne devoit
pas empêcher qu'on ne l'apellât
le même Temple. Toutes ces marques
qui caractérisoient le tems du
Messie, firent tant d'impression sur
les Juifs du tems de Jésus-Christ & sur
les Peuples voisins, & elles produisirent
une atente si ferme & si constante,
te, que plusieurs d'entr'eux 33regargardérent
Hérode comme le Messie,
d'autres le crurent voir en la personne
de d Judas le Gaulonite; & d'autres
tombérent dans la même erreur à
l'égard de quelques autres personnes
un peu distinguées.


Note 28: (retour)  L'établissement.. d'un Empire universel.
Plusieurs Rabbins apliquent ce passage au Messie.



Note a: (retour)  Seleucus étoit un des Généraux de l'Armée
d'Alexandre, & qui regna après lui en Syrie pendant
20. ans. Voyez Appien Hist. Grec. TRAD.
DE PAR.



Note b: (retour)  Lagus étoit pere de Ptolomée successeur
d'Alexandre dans l'Égypte, l'Afrique & une partie
de l'Arabie, & ce Ptolomée eut pour fils & pour
successeur Ptolomée Philadelphe. Le même.



Note c: (retour)  Cleopatre étoit Reine d'Égypte, fille de Ptolomée
Auletes, soeur & femme du dernier Ptolomée:
Elle se livra à Jules Cesar qui en étoit devenu
amoureux. Ensuite Antoine aïant repudié la
soeur d'Auguste qu'il avoit épousée, prit Cleopatre
pour Femme. Auguste irrité, lui livra la guerre,
le vainquit, l'obligea à se donner la mort: Cleopatre
craignant de tomber entre les mains des ennemis,
imita son exemple. Le même.



Note 29: (retour)  Et Joséphe même a entendu &c. «Ce grand
Prophéte a aussi eu connoissance de l'Empire de
Rome, & de l'extrême désolation où il réduisoit
nôtre païs. Dieu lui avoit rendu toutes ces
choses présentes, &c. Le Rabbin Jarchi explique
les 70 Semaines de la même maniére que nous.



Note 30: (retour)  Qu'il y afermira sa paix. Il faut faire atention
sur ces paroles précédentes, le désir des Nations
viendra, & j'emplirai cette maison de gloire. Cela
s'acord merveilleusement avec ce que nous avons
raporté de Malachie, & il semble que ces deux
Prophétes se servent d'interpréte l'un à l'autre. Le
Rab. Akiba & plusieurs autres ont cru que le Messie
devoit venir dans le second Temple.



Note 31: (retour)  Le Seigneur que vous désirez &c. La plûpart
par des Juifs expliquent ce passage du Messie.



Note 32: (retour)  Ce qui ne doit pas empêcher &c. Philon. «On
ne dit pas qu'une chose périt, lors que les parties
périssent l'une après l'autre, mais lors qu'elles
tombent toutes à la fois.



Note 33: (retour)  Regardèrent Hérode &c. Matth. XXII. 16.
Marc. III. 6. Dans un ancien Commentateur de
Perse on lit ces paroles: «Hérode régnoit du tems
d'Auguste dans une Contrée de Syrie. Une sorte
de gens qui s'appeloit Hérodiens célébroit le jour
de sa naissance, & au jour du Sabbat ils mettoient
sur leurs fenêtres à son honneur, des lampes
allumées & couronnées de violettes.»



Note d: (retour)  Judas le Gaulonite, dit Joseph, Hist. des
Juifs, L. 18. étoit de la Ville de Gamala; affilié
d'un Pharisien nommé Sadoc, il sollicita le Peuple
à se soulever, disant que le dénombrement ordonné
par Auguste, montroit clairement qu'on vouloit le
réduire en servitude. Dans le second Livre de la
guerre des Juifs, il dit encore: Un Galiléen nommé
Judas porta les Juifs à se révolter, en leur reprochant
qu'en païant le tribut aux Romains, ils
égaloient les hommes à Dieu, puisqu'ils les reconnoissoient
pour maîtres aussi bien que lui. Les Actes
des Apôtres, ch. 9, ont parlé aussi de cet imposteur.
Judas de Galilée, disent-ils, s'éleva lorsque
se fit le dénombrement du peuple, & il attira
à son parti beaucoup de monde; mais il périt, &
ceux qui avoient cru en lui se dissiperent. TRAD. DE
P. L. E.



Réponse
à l'objection
que l'avénement
a été
diféré à
cause des
péchez du
Peuple.




Note A: Dan,
IX, 24.




Note A: Es.
LIII. 4.
Jer. XXXI.
31. &c.


XVI. Comme les Juifs se sentent
extrémement pressez par ces argumens,
qui prouvent que le Messie est
venu; quelques-uns pour les éluder,
disent que les péchez des Juifs, sont
cause qu'il n'est pas venu dans le tems
auquel Dieu avoit promis de l'envoyer.34
Mais pour ne pas dire que
la promesse que Dieu en fait, marque
un dessein absolu, & non pas un dessein
conditionnel, c'est-à-dire, que
Dieu ne promet pas de donner le
Messie, au cas que son Peuple demeure
saint & juste, mais qu'il promet
absolument qu'il le lui donnera: sans
cette réponse, dis-je, comment la
venue du Messie auroit-elle pu être diferée
à cause des péchez du Peuple;
puis que Dieu, dans les mêmes Oracles,
avoit aussi prédit[A-marg.], qu'en punition
du grand nombre de péchez énormes
que le Peuple avoit commis,
il détruiroit Jérusalem peu de tems après
que le Messie se seroit présenté à
ce Peuple? Mais ce qu'il y a de plus
fort, c'est que la raison même pour
laquelle il devoit venir, c'étoit afin
qu'il remédiât[B-marg.] à la corruption extrême
du siécle auquel il paroîtroit; &
qu'avec des Loix propres à corriger les
moeurs, il aportât aux hommes le pardon
de leurs crimes. C'est dans cette
vue que Zacharie dit au Ch. XIII.
qu'il y auroit une source ouverte à la
maison de David & à tous les habitans
de Jérusalem, pour les nettoyer de leurs
péchez; Les Juifs mêmes apellent souvent
le Messie35 ISCH COPHER,
c'est-à-dire, Celui qui apaise ou qui
expie. Or il est de la derniére absurdité
de dire, que parce qu'une certaine
maladie est survenue, on a diféré
d'aporter le reméde qui étoit précisément
destiné à la guérir.







Note 34: (retour)  Mais pour ne pas dire que &c. Joséphe liv.
X. chap. 12. parlant de Daniel, remarque fort à
propos «qu'il n'avoit pas seulement prédit en général
comme les autres Prophétes, les choses
qui devoient arriver, mais qu'il a aussi marqué
les tems ausquels elles arriveroient.» On voit par
Mal. 3. que le dessein d'envoyer le Messie n'étoit
pas conditionnel. De plus comme le Messie devoit
être Auteur d'une nouvelle Alliance, comme cela
paroît par les Prophétes, il est absurde de dire que
son avénement dépendoit de l'observation de l'ancienne
Alliance laquelle il devoit abolir.





Note 35: (retour)  Isch Copher. Voyez la Paraphr. Chald. sur
le Cantique des Cant. I. 14. Les Rab. Judas &
Siméon ont dit que le Messie porteroit nos péchez.



2. Preuve.
Comparaison
de
l'état présent
des Juifs
avec ce que
la Loi leur
promettoit.



XVII. Outre tous les passages
qui marquent expressément le tems du
Messie, & d'où nous concluons invinciblement
que ce tems est passé, les
Juifs n'ont qu'à jetter les yeux sur leur
état présent pour en être convaincus.
Lors que Dieu traita Alliance avec eux
par Moyse, il leur promit qu'ils posséderoient
la Palestine tranquillement
& heureusement, tant qu'ils méneroient
une vie conforme à ses Préceptes.
A quoi il ajoûta des menaces de
bannissement, & de plusieurs autres
maux de cette espéce, au cas qu'ils
vinssent à violer ses Loix. Mais il leur
promit, cependant, que si après avoir
quelque tems gémi sous la pesanteur
de ces maux, ils venoient à se repentir
de leurs crimes, & qu'ils rentrassent
dans les bornes de leur devoir, il
se laisseroit toucher de compassion
pour eux, & les feroit retourner en
leur Païs, quand même ils auroient été
dispersez jusqu'aux extrémitez de
la Terre. Cela se voit en plusieurs passages,
particuliérement au Ch. XXX
du Deuter. & au I. de Néhémie. Or
depuis plus de 1500 ans les Juifs sont
bannis de leur Païs; ils n'ont plus de
Temple;36 & si quelquefois ils
ont entrepris d'en rebâtir un, ils ont
rencontré des obstacles insurmontables:
jusques-là que sous Julien à peine
eurent-ils mis la main à l'oeuvre,
qu'il sortit de terre, auprès des fondemens,
de grands tourbillons de
flammes, qui dévorèrent ceux qui
travailloient. C'est ce que nous apprenons
d'Ammien Marcelline Auteur
Payen. Autrefois, le Peuple s'étant
plongé dans les plus grands vices,
& étant allé jusqu'à sacrifier les enfants
à Saturne, à compter l'adultère pour
rien, à piller la Veuve & le Pupille,
à répandre en abondance le sang innocent,
crimes que les Prophètes leur
ont souvent reprochés; toute la peine
que Dieu leur infligea, fut un exil de
70 ans, pendant lequel, encore,
il ne cessa de s'adresser à eux par les
Prophètes, & de les consoler par l'espérance
du retour, dont il leur marqua
même le temps.
En vérité cette
peine est bien légère, au prix de ce
qu'ils souffrent depuis la dernière dissipation
qui leur arriva sous les Empereurs
Romains. Ils ne sont pas seulement
privez de leur Patrie, ils sont
l'objet du mépris de tout le monde.
Aucun Prophète ne s'élève parmi eux.
De quelque côté qu'ils se tournent,
ils n'aperçoivent aucune marque qui
leur fasse espérer d'être rétablis dans leur
leur Païs. Leurs Docteurs, comme
s'ils étoient frapez de vertige, se sont
laissé aller à ces Contes bas, & à ces
opinions ridicules dont le Talmud est
rempli, ausquelles ils osent donner le
nom de Loi Orale, & qu'ils mettent
en parallèle avec la Loi que Moyse a
écrite, pour ne pas dire qu'ils la préférent
à cette Loi. Qu'y a-t-il par
exemple, de plus ridicule que ce qu'ils
disent, que Dieu pleura de ce qu'il avoit
laissé détruire Jérusalem, & qu'il
lit exactement la Loi tous les jours?
Qu'y a-t-il de plus puéril, que ce qu'ils
content du Béhémoth & du Leviathan,
& que je ne puis m'amuser à
raporter, non plus que cent autres rêveries?
Quel est donc le grand crime
qui a atiré sur eux de si terribles malheurs?
Certes, ce n'est pas l'Idolatrie,
à laquelle ils étoient autrefois si sujets,
& qui fut cause de leur captivité. Ce
ne sont pas aussi ni les homicides ni
les adultéres. Ils sont assez innocens
à cet égard; ils tâchent même, à
l'envi les uns des autres, 37de se
rendre Dieu propice des priéres,
& par des jeûnes: mais Dieu n'y a
aucun égard. Il faut donc nécessairement
dire l'une ou l'autre de ces deux
choses; ou que l'Alliance Mosaïque a
été entiérement abolie, ou que le Corps
entier de la Nation Judaïque s'est rendu
coupable de quelque crime bien
énorme & dont la punition n'est pas
encore achevée. Si c'est la seconde
de ces deux choses, qu'ils nous disent
quel est ce crime, & s'ils ne le peuvent,
qu'ils commencent donc à ajoûter
foi à ce que nous disons, que ce
crime n'est autre que celui d'avoir rejetté
le Messie, qui est venu avant que
ces malheurs leur arrivassent.


Note 36: (retour)  Et si quelquefois ils ont entrepris &c. Cela
est arrivé sous Adrien, sous Constantin & sous Julien.



Jer.
xxv. 13


Note e: (retour)  Cet historien était Grec, de la ville d'Antioche;
il fleurissait sous les Empereurs Gratien &
Valentinien au milieu du quatrième siècle. TRAD.
DE PAR.



Note 37: (retour)  De se rendre Dieu propice par des priéres. Si l'on
en croit les Juifs, ils ont rendu service à Dieu en rejettant
le faux Messie, que tant de personnes ont reçu.



Que Jésus
est le
Messie.
Preuves tirées
des prédictions.




Note A: Ps.
LXXXIX. 4.
Es. IV. 2.
&c.




Note B: Mich.
V. 2.




Note C: Es.
IV. 1.




Note D: Es.
XXXV. 5.




Note E: Ps. II.
8. XXII. 18.





Es. II.
18. 20.
XXXI. 7.


XVIII. Jusqu'ici j'ai prouvé que
le Messie doit être venu: je vais présentement
montrer qu'il n'est autre
que le Jésus que nous adorons. Tous
les autres qui se sont vantez d'être le
Messie, ou qui ont même passé pour
tels n'ont laissé aucune Secte qui conservât
ce sentiment. Nous n'en voyons
aujourd'hui aucune qui fasse profession
de reconnoître pour tel, ni
Hérode, ni Judas le Gaulonite, ni
Barchochébas, qui sous l'Empire d'Adrien
se dit être le Messie, & qui
trompa les plus éclairez. Mais depuis
que Jésus-Christ est venu au Monde,
jusqu'à nôtre siécle, il y a toujours eu
dans toute l'étendue de la Terre, & il
y a encore aujourd'hui un nombre infini
de personnes qui suivent sa Doctrine,
& qui le révérent comme le Christ.
Je pourrois aporter ici beaucoup de
choses, qui ont été autrefois ou prédites
ou crues touchant le Messie,
lesquelles nous croyons avoir été vérifiées
en la personne de Jésus-Christ, &
qu'on ne prétend pas même avoir été
acomplies en aucun autre. En voici
quelques-unes. Jésus-Christ étoit de
la Famille de David[A]: il est né d'une
Vierge, comme l'aprit par révélation
celui qui avoit épousé Marie, & qui
l'auroit renvoyée, s'il eût cru qu'elle
fût enceinte d'un autre selon les voyes
ordinaires: il est né à Bethléhem[B], il
a commencé[C] à prêcher en Galilée:[D]
il a guéri toutes sortes de maladies: il
a rendu la vue aux Aveugles, & redressé
les Boiteux. Mais je me contente
de remarquer une chose que[E]
David, Esaïe, Zacharie, & Osée avoient
prédite, & dont l'acomplissement
subsiste encore aujourd'hui; c'est
que le Messie devoit être le Docteur
non seulement des Juifs, mais aussi
des autres Nations: qu'il anéantiroit
le culte des fausses Divinitez, & qu'il
rangeroit au service d'un seul Dieu une
grande multitude d'Etrangers. Avant
la venue de Jésus-Christ, presque
tout le monde étoit plongé dans l'Idolatrie.
A peine a-t-il paru, qu'elle
commença à s'évanouïr peu à peu, &
que non seulement plusieurs Particuliers,
mais des Rois, & des Nations
entiéres quitérent les faux Dieux,
pour ne plus adorer que le seul vrai
Dieu. Cet heureux changement n'est
pas l'éfet des enseignements des Docteurs
Juifs, mais de la Doctrine que
les Disciples de Jésus-Christ, & ceux
qui vinrent après eux, prêchérent par
tout le Monde. Par là, ceux qui
n'étoient pas encore le Peuple de Dieu,
le devinrent; & l'on vit acompli ce
que Jacob avoit prophétisé au Ch.
XLIX de la Genése, qu'avant que
l'autorité du Gouvernement civil fût
entiérement ôtée à la Postérité de
Juda, le Silo, c'est-à-dire le Messie,
selon la Paraphrase Chaldaïque,
38 & selon tous les Interprétes, le
Silo, dis-je, viendroit, & que les
Nations étrangéres mêmes se viendroient
soumettre à lui.





Es.
XI. 10.


Note 38: (retour)  Et selon tous les Interprétes &c. Ces Interprétes
sont les Rabbins Siloch, Béchaï, Salomon,
Abenezra & Kimehi.




Réponse à
l'objection
que quelques-unes
de ces
prédictions
n'ont pas été
accomplies.




Esaïe.
XXIX. 2.
Dan. XXII.
4. 9.


XIX. Les Juifs nous objectent ici,
que certaines choses qui ont été prédites
touchant le tems du Messie,
n'ont pas encore eu leur acomplissement.
Je répons que les prédictions
qu'ils aportent pour exemple, sont
ou obscures, ou sujettes à diverses interprétations,
& que par conséquent
elles ne nous doivent pas faire renoncer
à des choses qui sont très-intelligibles
& très-claires, telles que sont,
la sainteté de la Morale de Jésus-Christ,
la grandeur de la récompense qu'il a
promise à ses Fidéles; la clarté & l'évidence
des termes dans lesquels il la
propose. A quoi si l'on ajoûte les
miracles, qui ne voit que ce devoient
être des raisons sufisantes pour faire
embrasser sa Doctrine? Pour ce qui
est des Prophéties, leur obscurité,
qui leur a fait donner le nom de Livres
fermez, est telle qu'on ne peut
souvent les entendre sans le secours de
la Grace. Or il est juste que Dieu
refuse ce secours à ceux qui n'ont pas
voulu profiter des lumiéres plus vives
& plus convainquantes que ne sont les
Oracles. Pour ce qui est des passages
qu'ils nous objectent, ils savent bien
eux-mêmes qu'ils peuvent recevoir
plusieurs explications. Si quelqu'un
veut se donner la peine de confronter
les anciens Interprétes, qui ont vécu
pendant la captivité de Babylone, ou
dans les tems de Jésus-Christ, avec
ceux qui ont écrit depuis que le nom
de Chrétiens est devenu odieux aux
Juifs, il trouvera que les premiers ont
expliqué les passages controversez,
d'une maniére assez conforme au sens
que nous leur donnons; & il en conclura
avec raison, que si les Nouveaux
Interprétes ont inventé d'autres
sens, éloignez de ceux que les anciens
Juifs recevoient aussi bien que nous,
ils ne l'ont fait que par passion, &
dans le dessein de se faire des armes
contre nous.


Es. XI.6.


Mais pour dire quelque chose de
plus particulier sur ces prédictions non
acomplies, les Juifs, tout atachez
qu'ils sont à la lettre & au sens propre
des mots, n'ignorent pas qu'il y a
quantité d'endroits dans l'Écriture,
qui se doivent entendre dans un sens
de métaphore & de figure. Tels sont
ceux qui atribuent à Dieu des choses
qui n'apartiennent qu'à l'Homme, qui
disent qu'il est descendu, & qui lui
donnent une bouche, des oreilles,
des narines &c. Pourquoi donc ne
pourrions-nous pas aussi expliquer dans
un sens de figure la plûpart des choses
qui sont prédites touchant les tems
du Messie? Pourquoi n'entendrions-nous
pas ainsi ce qui est dit, qu'alors
le loup paîtra avec l'agneau, le léopard
avec le chevreau, & le lion avec le bétail;
que l'enfant se jouera avec l'aspic;
que la montagne de Dieu s'élévera au
dessus des autres montagnes & que les
étrangers y aborderont pour y sacrifier.
Enfin, il y a certaines promesses qui
paroissent absolues, mais qui dans le
fond renferment une condition; &
cette condition se peut découvrir ou
dans ce qui précéde, ou dans ce qui
suit, ou dans le sens même de la promesse.
C'est ainsi que Dieu a promis
beaucoup de choses aux Juifs,
au cas qu'ils reçussent le Messie, &
qu'ils lui voulussent obéir. Et si l'événement
n'y a pas répondu, c'est à
eux-mêmes, & non pas à Dieu, qu'ils
s'en doivent prendre. S'il y a quelques
promesses absolues & indépendantes
de cette condition, qui ne soient
pas encore acomplies, il ne s'ensuit
pas de là qu'elles soient vaines, ou que
nous les apliquions mal, mais que nous
en devons encore atendre l'éfet. Car
les Juifs tiennent pour constant que le
tems, ou si l'on veut, le Régne du
Messie, doit durer jusqu'à la consommation
des siécles.


Réponse à
l'objection
prise de la
bassesse &
de la mort
de Jésus-Christ.


XX. La plûpart des Juifs sont choquez
de la condition obscure & basse de
Jésus-Christ; mais à tort. Ils devroient
avoir apris en mille endroits de l'Écriture
que Dieu éléve les humbles, &
qu'il abaisse les orgueilleux. Ils devroient
y avoir remarqué que Jacob,
qui avoit passé le Jourdain sans autre équipage
que son bâton, le repassa quelque
tems après avec une quantité incroyable
de bétail; que Moyse étoit
exilé, pauvre, & réduit à la condition
de berger, lors que Dieu lui aparut
dans le buisson, & lui donna la conduite
de son Peuple; que David fut
tiré d'entre les troupeaux pour être élevé
sur le Trône; qu'en un mot l'Écriture
sainte est pleine d'exemples qui
prouvent cette vérité. À l'égard du
Messie, les Prophétes disent que la
nouvelle de sa venue seroit agréable
aux Pauvres; qu'il n'exciteroit ni
querelles ni disputes; qu'il agiroit d'une
maniére pleine de douceur; qu'il
épargneroit le roseau cassé, & qu'il
n'éteindroit pas dans le lumignon fumant
ce qu'il y resteroit de chaleur.


Es. LXI, 1.




Es. XLII. 2. 3. 4


Les maux qu'il a souferts, & la
mort même qu'il a subie, ne doivent
pas le rendre plus odieux que cette condition
peu relevée. Souvent Dieu
permet que non seulement les gens de
bien soient inquiétez & afligez par les
méchans, comme Lot le fut par les
habitans de Sodome; mais que ceux-ci
même les fassent mourir. Abel fut
massacré par son frére; 39Ésaïe fut
scié; les fréres Macchabées & leur
Mére expirérent au milieu des tourmens.
Dans le Ps. LXXIX. que les
Juifs chantent aussi bien que nous, on
voit une triste description des cruautez
que les Ennemis de ce Peuple avoient
exercées contre lui. Ils ont donné, dit
le Psalmiste, les corps morts de tes serviteurs
aux oiseaux pour leur servir de
pâture. Les restes de ceux que tu aimes,
ô Dieu, ont servi de nourriture aux bêtes.
Ils ont répandu leur sang aux piez
de murs de Jérusalem, & il ne s'est
trouvé personne qui les ensevelît, &c.
Quand tous ces exemples nous manqueroient,
40le Ch. LIII d'Ésaïe
prouveroit sufisamment à toute personne
atentive, que le Messie a du parvenir
à son Régne par les miséres, & par
la mort; & aquerir ainsi le pouvoir
d'enrichir les Fidèles des biens les plus
excellens. Nous le mettrons ici tout
entier Qui a cru à nôtre parole, &
qui a reconnu la puissance de Dieu?
La cause de cette incrédulité est, qu'Il
s'est élevé comme un tendre rejetton sous
les yeux de Dieu, & comme une herbe qui...






Note 39: (retour)  Ésaïe fut scié. C'est ce que porte la Tradition
des Juifs. Joséphe le dit aussi liv. X. 4. Chalcidius
sur le Timée de Platon, Ces deux Prophétes
ont été tuez par des scélérats, qui ont écartelé l'un &
lapidé l'autre. C'est à cela qu'il faut raporter Héb. XII. 37.






Note 40: (retour)  Le chapitre LIII. d'Ésaïe. La Paraphrase
Chaldaïque & de la Gemara de Babylone ont expliqué
ce chap. du Messie.



[Note du transcripteur: Les pages 329 et 330 manquent au document source.








...ra leurs péchez.. 46 Lors que les dépouilles
se partageront entre les combatans,
je lui en donnerai une part excellente;
parce qu'il s'est livré à la mort;
qu'il a été mis au rang des scélérats; &
que portant la peine des péchez des autres,
il s'est établi intercesseur pour ceux
qui étoient coupables.


Note 46: (retour)  Lors que les dépouilles se partageront. La Gemare
de Babylone enseigne que cela se doit entendre
dans un sens spirituel.



Nous défions ceux que nous combatons
ici, de nous pouvoir marquer
quelques-uns de leurs Rois ou de leurs
Prophétes, à qui tout ce Chapitre se
puisse apliquer. Les Juifs modernes
se sont avisez de prétendre qu'il s'agissoit
ici, non d'une personne singuliére,
mais de leur Nation même dispersée
dans tous les endroits du Monde;
& qui à la faveur de cette dispersion,
devoit faire par tout un grand nombre
de Prosélytes par ses bons exemples,
& par ses discours. Mais I. cette
explication choque une infinité [Dan. IX. Neh. IX. &c.]
de passages de l'Ecriture, qui disent clairement
47qu'il n'est rien arrivé de
fâcheux aux Juifs, qu'ils n'ayent mérité
par leurs crimes; rien même qui
ne soit beaucoup au dessous de ce qu'ils
ont mérité. II. La suite & l'enchaînure
de ce Discours prophétique ne
s'ajuste nullement avec cette interprétation.
Le Prophéte, ou ce qui s'acorde
mieux aux termes de ce passage,
Dieu lui-même s'exprime ainsi, Ce
mal lui est arrivé à cause des péchez de
mon Peuple. Or le Peuple d'Esaïe, ou
plutôt, celui de Dieu, par distinction,
n'est autre que la Nation Juive: &
par conséquent celui dont Esaïe dit
qu'il a soufert de si terribles maux pour
son Peuple, ne peut pas être le Peuple
Hébreu. Les anciens Docteurs Juifs
étoient donc beaucoup plus raisonnables
que ceux d'aujourd'hui, lors qu'ils
avouoient que tout ce Chapitre regarde
le Messie. Cet aveu, & le respect
de l'Antiquité, ont obligé quelques
Juifs modernes de feindre deux Messies,
l'un, disent-ils, fils de Joseph qui devoit
soufrir beaucoup de maux, &
même une mort sanglante; & l'autre,
qui sera fils de David, qui régnera
glorieusement; & dont toutes les entreprises
auront un très-heureux succès.
Mais on sent bien que c'est là une
pure défaite, & qu'il eût été bien
plus naturel & plus conforme aux Oracles
des Prophétes, 48de reconnoître
un seul Messie, à qui mille traverses
terminées par le dernier suplice,
ouvriroient un chemin à la Royauté.
C'est ce que nous croyons à l'égard
de Jésus-Christ, & c'est aussi ce que
l'événement a parfaitement confirmé.


Note 47: (retour)  Qu'il n'est rien arrivé de fâcheux aux Juifs.
Cela paroît par les passages ci-dessus alléguez, & par
Daniel IX & Néhémie IX. Outre que celui dont parle
Esaïe devoit prier Dieu pour les Gentils, ce que les
Juifs ne font pas.



Note 48: (retour)  De reconnoître un seul Messie. C'est ce que
fait Abarbanel sur le chapitre LIII. d'Esaïe.




Examen
du préjugé
favorable
que beaucoup
de Juifs ont
pour ceux
qui ont
condamné
Jésus-Christ.


XXI. Il y a bien des Juifs qui embrasseroient
la Doctrine de l'Evangile,
s'ils n'étoient retenus par une grande opinion
qu'ils ont conçue de la vertu &
de la probité de leurs Ancêtres, & sur
tout des Sacrificateurs qui par un éfet
de leurs préjugez, ont condamné Jésus-Christ
& rejetté sa Doctrine. Je
n'ai pas dessein de faire ici des reproches
à ces sortes de Juifs. Cependant
la nécessité d'une juste défense m'oblige
à leur dépeindre ici ces Ancêtres,
pour qui ils ont tant de vénération.
Je ne le ferai que par les couleurs &
par les traits que me fournissent les termes
exprès de leur Loi, & des Livres
de leurs Prophétes. C'est là qu'assez
souvent ils sont traitez d'hommes incirconcis
de coeur, & d'oreilles; de
Peuple hypocrite, qui pendant qu'il
honore Dieu de ses lèvres, & par tout
l'apareil des cérémonies, le déshonore
dans le fond par un Esprit profane
& éloigné de lui. Ce sont leurs Ancêtres, qui
en vinrent presque à un
parricide contre la personne de Joseph,
& qui changérent ce cruel dessein
en celui de le vendre pour esclave.
Ce sont leurs Ancêtres, qui par
des revoltes continuelles rendirent la
vie ennuyeuse à Moyse; à ce Moyse,
qui étoit leur Chef & leur libérateur;
& aux ordres de qui ils avoient vû plusieurs
fois l'Air, la Terre, & la Mer obéïr
sans résistance. Ce sont leurs Ancêtres,
qui conçurent du dégoût pour
le pain que Dieu leur envoya du Ciel,
& qui dans le tems même qu'ils étoient
encore pleins de la chair de ces
oiseaux dont il les avoit nourris miraculeusement,
furent assez insolens pour
se plaindre, comme s'ils eussent été
travaillez de la famine la plus cruelle.
Ce sont leurs Ancêtres qui abandonnérent,
avec la derniére perfidie, David
l'un de leurs plus grands & de
leurs meilleurs Rois, pour suivre son
fils dans la rebellion. Ce sont leurs
Ancêtres, qui tuérent dans le Parvis
du Temple Zacharie fils de Jojada; &
qui par là firent du Sacrificateur même
la victime de leur cruauté. A l'égard
de leurs souverains Sacrificateurs,
c'est de ce rang que furent ceux qui
par de fausses acusations atentérent à
la vie de Jérémie le Prophéte, & qui
l'auroient infailliblement perdu, si le
crédit de quelques Grands ne l'eût arraché
à leur fureur. Toûjours eurent-ils
assez d'autorité pour extorquer du
Roi une permission de renfermer ce
Prophéte dans un cachot, où il demeura
jusqu'à la prise de Jérusalem.


Si quelqu'un s'imaginoit que les
Juifs qui vivoient du tems de Jésus-Christ,
avoient beaucoup plus de probité
que ceux dont nous venons de parler,
il n'a, pour se détromper, qu'à
lire l'Histoire de Joséphe. C'est là
qu'il pourra voir dans les Juifs d'alors,
les crimes les plus atroces, suivis des
punitions les plus éfroyables, quoi que
moindres que leurs crimes, 49au
jugement même de cet Auteur. Le
Sanhédrin ne valoit pas mieux que le
Peuple; & cela n'est pas étonnant;
puis qu'il étoit composé de personnes,
que la faveur & le caprice de Grands élevoit
à cette Dignité, contre la coutume
ancienne, qui étoit d'élire librement
& par l'imposition des mains.
Je dis la même chose des Pontifes,
dont la Charge devenue annuelle de
perpétuelle qu'elle étoit, fut souvent
livrée à celui qui en ofroit le plus.


Note 49: (retour)  Au jugement même de cet Auteur. Il dit
qu'aucune ville n'a soufert des maux si extrêmes,
& qu'aucun siécle n'avoit vu tant de crimes dans
les Juifs: qu'ils s'étoient fait plus de mal eux-mêmes,
qu'ils n'en avoient soufert de la part des
Romains, qui étoient venus pour expier leurs
crimes.



Note b: Jer.
III. 14. 17.




Note A: Es.
VIII. 14.
Psau.
CXVIII.


Faut-il donc trouver étrange que
des gens fiers & superbes, d'une ambition
excessive, & d'une avarice insatiable,
ayent été remplis de rage à
la vûe d'un Homme, qui, quand même
il n'auroit pas ouvert la bouche
contre leurs défauts, les en reprenoit
assez par la sainteté de ses Préceptes?
Ils ne lui ont rien imputé dont ils n'ayent
autrefois chargé les personnes les
plus éminentes en piété & en vertu.
C'est ainsi que celui des deux Michées
qui vécut du tems de Josaphat,
fut mis en prison pour avoir maintenu
constamment la vérité contre les opositions
des faux Prophétes. Achab fit
à Élie le même reproche que les Sacrificateurs
Juifs faisoient à Jésus-Christ;
qu'il étoit un perturbateur du
repos de la Nation. On intenta contre
Jérémie la même acusation qui fut
depuis intentée à Nôtre Seigneur;
qu'il avoit prophétizé contre le Temple.
Ajoûtons à cela ce que les anciens
Docteurs d'Israël ont écrit des
tems du Messie: Alors, disent-ils,
les hommes égaleront les chiens en impudence,
les ânes en opiniâtreté, & les bêtes
féroces en cruauté. Enfin Dieu lui-même
qui avoit prévû de tout tems
quelle disposition de coeur auroient les
Juifs, lors que le Messie viendroit au
Monde, prédit par la bouche de ses
Prophétes, fque le Peuple qu'il n'avoit
pas jusques là compté pour sien
deviendroit son Peuple;[b-marg.] qu'à peine
de chaque ville & de chaque village y
auroit-il un Juif ou deux qui allassent
adorer sur la Montagne sainte: mais
que les Etrangers supléroient ce qu'il
manqueroit au nombre des Juifs fidéles
& saints;[A-marg] que le Messie seroit aux
Juifs un sujet de scandale, & une ocasion
de ruïne; & que cette Pierre,
après avoir été rejettée par ceux qui
avoient la conduite du bâtiment de la
maison, seroit mise dans le principal
lieu, pour servir de base à tout l'édifice,
& pour le rendre plus solide &
plus durable.




Note f: (retour)  Il y a eu deux Prophétes de ce nom, l'un qui
vivoit du tems de Josaphat & d'Achab, & c'est celui
dont il s'agit ici. L'autre a vécu environ 100
ans après, & c'est ce dernier dont nous avons un
Livre de Prophéties. TRAD. DE PAR.









Réponse à
l'Objection
que les Chrétiens
adorent
plusieurs
Dieux.


XXII. Il faut présentement répondre
aux deux acusations que les Juifs mettent
en avant contre le culte que nous
rendons à Dieu. La premiére est, que
nous adorons plusieurs Dieux. Mais
cette acusation ne vient que d'une fausse
explication de nos sentimens, qui
leur est suggérée par la haine &
par la préocupation. Car pourquoi
nous objecter cela50 plutôt qu'à
Philon Juif, qui en plusieurs endroits
de ses Écrits, établit trois choses en
Dieu, & qui par le nom de Dieu entend
la Raison, ou la Parole de Dieu;51
laquelle; dit-il, a créé le Monde,
& n'est pas sans principe, comme Dieu
qui est le pére de tout, quoi qu'elle n'ait
pas été produite de la même maniére que
les hommes? Le même Philon, & un
autre Docteur nomme52 Moyse,
fils de Néhêman, apellent aussi cette
parole, l'Ange, & le Lieutenant de
Dieu dans le Gouvernement de l'Univers.
Pourquoi, encore, nous faire
cette objection plutôt qu'aux Cabalistes,
qui distinguent en Dieu trois
Lumiéres, que quelques-uns d'entr'eux
appellent des mêmes noms que
nous, Pére, Fils & St. Esprit? Pour
ne parler ici que de ce qui est le plus
universellement reconnu des Juifs: cet
Esprit qui a rempli & inspire les Prophétes,
n'est pas une chose créée, &
il est néanmoins distingué de celui qui
l'envoyoit. C'est aussi ce qu'il faut
dire de cette merveille du premier
Temple53 que les Juifs nomment
Schekina.54 La plûpart des Docteurs
de ce Peuple ont enseigné que
cette vertu de Dieu, à laquelle ils
donnent aussi le nom de Sagesse, habiteroit
dans le Messie. Et c'est dans
cette vue que l'Auteur de la Paraphrase
Chaldaïque apelle le Messie, la Parole
de Dieu; & que David, Esaïe,
& quelques autres, lui atribuent55
le sacré nom de Dieu & de Seigneur.


Note 50: (retour)  Plûtôt qu'à Philon Juif qui &c. Dans le
Traité des sacrifices d'Abel & de Caïn, il représente
Dieu comme accompagné de deux choses souverainement
éficaces, sa puissance & sa bonté, au
milieu desquelles il dit que Dieu étoit, ajoûtant
que leur éficace est infinie, & que chacune d'elles
équivaut à toute la Divinité. Maimonides & Joseph
d'Albo distinguent trois choses en Dieu, ce
qui connoit, ce par quoi Dieu connoit, & la connoissance
même.



Note 51: (retour)  Laquelle, dit-il, a créé le Monde. Dans ses
Allégories, Il s'est servi de sa parole comme d'un instrument
pour créer le Monde.



Note 52: (retour)  Moyse fils de Néhéman. «Si nous voulons
dire la chose comme elle est, cet Ange est l'Ange
Rédempteur dont il est dit, mon nom est en lui:
C'est ce même Ange qui disoit à Jacob. Je suis
le Dieu de Béthel, & qui parloit à Moyse de dedans
le buisson. La raison pourquoi il est apellé
Ange, c'est parce qu'il gouverne le Monde. Car
il est écrit, l'Eternel, c'est-à-dire le Seigneur Dieu
nous a tirez d'Égypte: & ailleurs, Il a envoyé son
Ange & nous a tirez d'Égypte. Outre cela il est
écrit, & l'Ange de sa face les a délivrez.... Car cet
Ange n'est autre que la face de Dieu, dans ce
passage, Ma face ira devant eux & je te mettrai en
repos. Enfin c'est cet Ange dont le Prophéte dit,
Et aussi tôt le Seigneur que vous cherchez, & l'Ange
de l'Alliance que vous desirez, entrera dans son
Temple.»



Note 53: (retour)  Que les Juifs nomment Schekina. La Gemare
de Babylone & celle de Jérusalem disent que la
Schekina s'est tenue pendant trois ans & demi sur
la Montagne des Oliviers, en atendant la conversion
des Juifs. Ce qui est vrai en un bon sens.



Note 54: (retour)  La plûpart des Docteurs de ce Peuple &c. Entr'autres
le Rabbin Salomon. Le même Rabbin sur le
chapitre XIX. de la Genése vers. 18. reconnoit que
Dieu peut prendre la nature humaine, & que cela
est même arrivé autrefois pour un tems.



Note 55: (retour)  Le sacré nom de Dieu &c. Jer. XXIII. 6.
Zachar. XIV. 16. Ps. XIV. 7. Quelques Rabbins ont
reconnu qu'il s'agit là du Messie.
Dans toute cette Réponse, l'Auteur ne fonde
l'adoration qui est duë à Jésus-Christ que sur son
exaltation, sans doute afin de disputer plus commodément
contre les Juifs. Cet endroit & celui
que j'ai marqué p. 202 où l'Auteur réduit la Religion
Chrétienne à fort peu de chefs, sont aparemment ce
qui a fait dire à bien des gens, & entr'autres à l'illustre
M. de Saumaise dans un Livre qu'il a fait
contre l'Auteur sous le nom de Simplicius Verinus,
que Grotius avoit fait paroître dans ce Traité qu'il
panchoit déjà du côté des Sociniens. Mais ne pourroit-on
pas dire pour sa justification, que voulant
prouver la Rel. Chr. par la grande étendue du Christianisme,
il l'a fait p. 163. & suiv. il s'est vu
obligé de détourner les yeux des Lecteurs de dessus ses
divisions, pour lui donner plus d'uniformité; &
de dissimuler, par conséquent, toutes ses grandeurs,
en la représentant dans une généralité qui
embrasse toutes ses Sectes? Ce qui favorise cette
conjecture, c'est que quoi qu'il ait écrit ce Traité
dans un tems auquel selon l'aveu de tout le
monde il ne panchoit pas vers la Communion
Romaine, il ne laisse pas de ménager ceux de cette
Communion, comme il paroît par l'endroit où il réfute
le culte que les Payens rendoient aux Intelligences
médiatrices, & subordonnées à Dieu, & celui des
Héros après leur mort p. 234 235 &c. Il auroit
pu renverser ces deux cultes par cette seule raison,
que le culte religieux n'apartient qu'à l'Être infini.
Il ne le fait pas, & il se contente de certaines raisons,
qui sont bonnes contre les Payens, mais qui
ne sont rien ou presque rien contre les Catholiques.
TRAD.



Réponse
à l'Objection
que les
Chrétiens
adorent la
nature humaine.








Note a: Jean, V. 19. 30.




Note b: I Cor. XV. 24.




Note c: Jean. XIII. 31.
XIV. 13. Rom. XVI. 27.



XXIII. La seconde acusation dont les
Juifs nous chargent, c'est que nous rendons
à la créature le culte qui n'est dû
qu'à Dieu seul. Mais elle n'est pas plus
dificile à repousser que la précédente.[A]
En éfet, nous ne déférons au Messie
que l'honneur & que l'adoration qui
nous est prescrite au Ps II. & au CX.
Or David Kimchi même, grand ennemi
des Chrétiens, reconnoit que le
1er de ces Pseaumes prophétiques n'a
été acompli que très-imparfaitement
en la personne de David; & qu'il regarde
le Messie d'une maniére plus
pleine & plus excellente. Pour ce qui
est du Ps. CX. nous osons assurer qu'il
porte uniquement sur le Messie. Rien
n'est plus vain, ni plus frivole, que
ce que disent là-dessus les Juifs modernes,
dont les uns le raportent à Abraham,
les autres à David, & quelques
autres à Ezéchias. Ce Pseaume
a été composé par David, comme il
paroît par le tître. Ainsi, ce que le
Prophéte déclare que Dieu dit à son
Seigneur, ne peut être regardé comme
étant dit à David, ni à Ezéchias
qui a été l'un des Descendans de ce Roi,
& qui n'a eu sur lui aucune prééminence
qui obligeât David à l'apeller
son Seigneur. À l'égard d'Abraham,
il n'a pas possédé le Sacerdoce dans un
degré qui l'élevât sur tous les autres
Patriarches, & cela même qu'il fut
béni par Melchisédec, prouve qu'il
lui étoit inférieur dans la Charge de
Sacrificateur, dont la bénédiction étoit
une des principales fonctions. Il
faut donc avouer que cette souveraine
Sacrificature, aussi bien que ce Sceptre
& cette autorité Royale qui devoit
s'étendre de Sion jusqu'au bout
du Monde, conviennent parfaitement
au Messie. C'est ce qui paroît par
d'autres passages, qui parlent incontestablement
de lui, & par l'interprétation
que les autres Paraphrastes Juifs
ont donnée à ce Pseaume. La souveraine
probité des Disciples de Jésus-Christ
pourroit être un garand sufisant
de la vérité de ce qu'ils avancent, que
tous les traits de ce grand Oracle se
trouvent exactement en la personne
de leur divin Maître; puis que les
Juifs reçoivent sur une raison semblable,
ce que Moyse dit que Dieu lui
a révélé en lui parlant face à face.
Mais ce n'est là que la plus petite des
preuves sur quoi nous croyons que Jésus-Christ
a été élevé à l'autorité souveraine
sur tout l'Univers. En voici
de plus fortes, que nous avons déjà
déduites dans le second Livre. Il a été
vû vivant après avoir expiré sur la
croix: il a été vu montant au Ciel:
son nom seul a chassé les Démons des
corps qu'ils possédoient, & guéri des
maladies incurables: ses Disciples ont
reçu de lui le don des Langues: & ce
qu'il y a de considérable dans toutes
ces merveilles, c'est que Jésus-Christ
les avoit promises comme autant de
marques sûres & infaillibles de son élévation
sur le Trône. Il ne faut pas
oublier ici, que conformément aux
Pseaumes que nous avons citez, son
Sceptre, qui n'est autre chose que la
parole de l'Evangile, après être sorti
de Sion, a passé sans aucun secours
humain, & par la seule puissance de
Dieu, jusqu'aux extrémitez de la Terre;
& s'est également assujetti & les
Peuples & les Rois. Les Juifs Cabalistes
croyent sans aucun fondement
qu'un certain personnage fils d'Enoch
tient le milieu entre Dieu & les hommes.
A plus forte raison pouvons-nous
penser la même chose de Jésus-Christ,
qui a donné des preuves si éclatantes
de son élévation. Et qu'on
ne dise pas que cette grandeur va à
diminuer celle de Dieu le Pére: car [sn-a]
c'est de lui qu'elle est émanée; [sn-b] c'est
à lui qu'elle doit retourner; & [sn-c] elle
tend uniquement à le glorifier.




Nous excéderions les bornes que
nous nous sommes prescrites dans cet
Ouvrage, si nous entrions dans une
discussion plus particuliére de cette
grande Controverse. Nous en aurions
même dit moins, si nous n'avions eu
dessein de faire voir qu'il n'y a dans
nôtre Religion, ni impiété, ni absurdité,
qui puisse fournir une juste
raison de ne se pas rendre aux miracles
qui lui servent d'apui, à la sainteté
très-parfaite de ses Préceptes, & à la
grandeur de ses promesses. Si quelqu'un
touché de la force de ces preuves,
& persuadé de la foiblesse des objections
qu'on leur opose, embrasse la
Religion Chrétienne, il doit aller plus
loin, & travailler à s'informer des Articles
de nôtre Créance: ce qu'il ne
peut mieux faire qu'en consultant les
Livres où nous avons prouvé qu'ils sont
contenus & expliquez. Nous finissons
en priant Dieu qu'il lui plaise de
répandre ses lumiéres dans l'Esprit des
Juifs, & d'exaucer encore aujourd'hui
la priére que Jésus-Christ lui a présenté
pour eux, lors même qu'il étoit ataché
à la Croix.


















TRAITÉ


DE LA VERITÉ


DE LA


RELIGION


CHRÉTIENNE.








LIVRE SIXIÈME



Réfutation du Mahométisme


Origine du Mahométisme.


I.

e destine ce sixième Livre
à réfuter le Mahométisme. Avant la naissance
de cette fausse Religion,
Dieu avoit déployé sur l'Eglise
Chrétienne de très-sévéres jugemens,
qu'elle n'avoit que trop méritez.
Cette piété solide & pure, qui
avoit fleuri parmi les Chrétiens dans
les cruelles persécutions, dont ils avoient
été l'objet, s'étoit peu à peu
altérée, depuis que la conversion de
Constantin, & la profession que les
Empereurs suivans firent du Christianisme,
eurent fait succéder le calme
au trouble, ataché de l'honneur & de
la gloire à nôtre Religion, & confondu
le Monde avec l'Eglise, en y
introduisant la pompe & les maximes
mondaines. On vit alors les Princes
Chrétiens se consumer les uns les autres
par des Guerres continuelles, qu'ils
auroient souvent pu terminer par une
heureuse Paix. Alors les Évêques
commencérent à se disputer le rang avec
une chaleur indigne de leur caractére.
Alors il arriva ce qui étoit arrivé
au premier homme. Il avoit préféré
l'arbre de Science à l'arbre de Vie,
& atiré par là sur lui & sur ses Descendans
une infinité de maux. De même
l'Eglise, dans ce période dont nous
parlons, prit plus de goût à une Science
curieuse & téméraire, qu'à la véritable
piété, & fit de la Religion un
Art méthodique & une matiére à raisonnement.
Cette dépravation de goût
eut bien tôt de fâcheuses suites. Dieu
avoit autrefois confondu l'orgueil de
ceux qui bâtissoient la Tour de Babel en
confondant leur Langage. On vit alors
quelque chose de semblable dans l'Eglise.
Cette afectation hardie de connoître
à fond les plus sublimes Mystéres
de la Religion, mit de la diversité
dans les expressions des Docteurs,
& par cela même, des sentimens de
désunion dans leur coeur. La vue de
ces malheurs naissans jetta le Peuple
dans le doute & dans l'incertitude sur
les objets de sa Foi; & une fausse préocupation
pour ses Maîtres le retenant
dans le respect, il aima mieux chercher
la cause de ces nouveaux troubles
dans l'Ecriture même, que dans
la témérité de ces Esprits inquiets &
curieux. Il s'acoutuma donc à regarder
la Parole de Dieu comme une chose
qui cachoit un poison dangereux,
& contre laquelle il faloit se tenir sur
ses gardes. Ce mal fut suivi d'un autre.
Comme si l'on eût voulu rapeller
le Judaïsme, on commença à faire
consister la Religion, non dans la
pureté de l'ame, mais dans des Cérémonies.
On l'apliqua à certaines choses
plus propres à exercer le corps,
qu'à corriger le coeur. On vint à élever
le zéle de Parti, & l'atachement
à certaines opinions, au dessus de toutes
les autres vertus: ainsi le Christianisme
intérieur & véritable devint aussi
rare, que l'extérieur & l'aparent étoit
ordinaire.


Dieu ne put voir cette corruption
sans témoigner par ses châtimens combien
elle lui étoit odieuse. Du fond
de la Scythie & de l'Allemagne il tira
des Armées innombrables, dont il couvrit
le Monde Chrétien. Mais voyant
que les ravages éfroyables que firent
ces Armées, & les sanglantes victoires
qu'elles remportérent sur les Chrétiens,
n'étoient d'aucune éficace pour l'amendement
de ceux qui échapérent à
ces terribles Ennemis: il permit dans
sa juste colére, qu'il s'élevât dans l'Arabie
un faux Prophéte, le fameux
Mahomet, & qu'il formât une nouvelle
Religion, directement contraire
à la Religion Chrétienne, mais assez
conforme à la vie de la plûpart des
Chrétiens de ce tems là. Les premiers
qui embrassérent cette nouvelle Doctrine,
furent les Sarrazins, qui s'étoient
revoltez contre l'Empereur Héraclius.
Ces Peuples subjuguérent en
fort peu de tems l'Arabie, la Syrie,
la Palestine, l'Égypte, & la Perse.
L'Afrique & l'Espagne eurent aussi le
même sort. Quelques siécles s'étant
écoulez, les Turcs, Peuples très-belliqueux,
vinrent enlever aux Sarrazins
une bonne partie de ce qu'ils avoient
conquis; & après plusieurs
combats, ils acceptérent l'ofre que
ceux-ci leur firent d'entrer par une Alliance
dans les mêmes intérêts. Ils se
laissérent ensuite aisément persuader de
recevoir la Religion de leurs nouveaux
Alliez: Religion commode, &
qui flatoit par ses maximes la licence
de leurs moeurs. Peu à peu ils devinrent
les maîtres, & jettérent les fondemens
d'un puissant Empire, qui ayant
commencé par la prise des Villes
de l'Asie, & continué par la conquête
de la Grèce, s'est étendu par ses
victoires jusqu'à la Hongrie, & jusqu'aux
frontiéres de l'Allemagne.


Contre la
soumission
aveugle, qui
est le fondement
du Mahométisme.


II. Cette Religion a en général
2 caractéres, l'un d'inspirer la cruauté,
& de porter ses Sectateurs à répandre
du sang; l'autre, d'exiger une
soumission aveugle, de défendre
l'examen de ses Dogmes, & d'interdire
au Peuple, par une suite naturelle
de ce principe, la lecture des Livres
qu'elle leur fait recevoir comme sacrez.
Dès là, il est aisé de voir l'injustice
& le peu de droiture de son
Auteur, & l'on ne peut qu'on ne le
tienne pour suspect. Cette conduite,
en éfet, ressemble assez à celle
d'un Marchand qui ne voudroit vendre
ce dont il trafique, qu'à condition
qu'on l'achetât sans le voir & sans l'examiner.
Il est vrai qu'en matiére de
Religion, tout le monde n'a pas les
yeux également propres à discerner le
vrai d'avec le faux; & que la présomption,
les passions, & le préjugé de la
coutume obscurcissent l'Esprit de la
plûpart des hommes; & l'engagent
dans l'erreur. Mais d'ailleurs, on ne
sauroit, sans faire injure à la bonté
de Dieu, s'imaginer qu'il ait rendu
le chemin du salut inaccessible à
ceux qui le cherchent préférablement
aux avantages & à la gloire du Monde;
qui pour y parvenir soumettent
à Dieu, & leurs personnes, & tout
ce qu'ils possédent, & lui demandent
on secours. Et puis qu'il a donné à
tous les hommes le pouvoir de juger
des choses, pourquoi n'exerceroient-ils
pas leur jugement sur les objets les
plus dignes d'être connus, & que l'on
ne peut ignorer sans courir le risque
de perdre la félicité éternelle?


1. Preuve
contre les
Mahométans, tirée
de l'Écriture
Sainte dont
ils avouent
en partie la
divinité.


III. Mahomet & ses Sectateurs
avouent que Moyse & Jésus-Christ
ont été envoyez de Dieu, &
que ceux qui ont travaillé à répandre
& à établir la Religion Chrétienne
ont été des personnes saintes & pieuses.
Cependant l'Alcoran, qui est la Loi
de Mahomet, oblige à croire quantité
de choses contraires à celles que
Moyse & Jésus-Christ nous aprennent.
Je n'en raporterai qu'un exemple.
Tous les Apôtres & tous les Disciples
de Jésus-Christ disent d'un commun
consentement, qu'après que nôtre Seigneur
fut mort sur la croix, il ressuscita
le troisiéme jour, & fut vu par
un grand nombre de personnes. Mahomet,
au contraire, enseigne que
Jésus-Christ fut enlevé secrettement
dans le Ciel, & que ce ne fut qu'un
Fantôme qui fut ataché à la croix;
qu'ainsi il ne mourut pas, & qu'il
trompa les Juifs par cette illusion.


Que l'Écriture
n'a pas été
corrompue.


IV. Les Mahométans ne peuvent
répondre à cette objection, qu'en disant
que les Livres de Moyse & des
Disciples de Jésus-Christ ne sont pas
demeurez tels qu'ils étoient du commencement,
& qu'ils ont été corrompus.
C'est précisement ce que répond
Mahomet. Mais nous avons déjà
fait voir la vanité de cette chicane
dans nôtre troisiéme Livre. Si quelqu'un
disoit aux Mahométans que leur
Alcoran est corrompu, ils le nieroient,
& prétendroient que cette réponse sufit;
tant qu'on ne leur prouve pas cette
corruption. D'ailleurs ils ne peuvent
pas aporter en faveur de leurs
Livres, les argumens que nous alléguons
pour les nôtres. Nous disons,
par exemple, qu'aussi tôt que nos Livres
sacrez eurent été composez, il
s'en répandit par tout le Monde une
infinité de Copies; qu'ils furent traduits
en plusieurs Langues, & fidélement
conservez par toutes les Sectes
du Christianisme fort éloignées les unes
des autres par la diversité de leurs
sentimens: & c'est, encore une fois,
ce qu'ils ne peuvent prouver de leurs
Livres.


Ils se persuadent que dans le Chapitre
XIV. de l'Évangile de S. Jean
où Jésus-Christ promet qu'il envoyera
un Consolateur, il y avoit quelque
chose touchant Mahomet, & que les
Chrétiens l'ont fait éclipser. Là-dessus
je leur demande, s'ils croyent que
les Chrétiens ont commis cette fraude
avant ou après le tems auquel Mahomet
vint au Monde? S'ils disent que
cela arriva après que Mahomet eut paru,
je soutiens que c'étoit une chose
absolument impossible; puisque, dès
ce tems-là, il y avoit par tout le Monde
un nombre presque infini d'Exemplaires
du Nouveau Testament, en
Grec, en Syriaque, en Arabe, en Éthiopique,
en Latin même de plus
d'une sorte de Version, & que tous
ces Exemplaires s'acordent sur ce passage
du Chap. XIV. sans qu'il y ait
la moindre diversité de leçon. S'ils
disent que cette corruption se fit avant
que Mahomet vînt au Monde, je répons
que cela ne se peut dire, puis
qu'alors aucune raison n'obligeoit les
Chrétiens à en user ainsi. Car comment
auroient-ils pu prendre les devans,
à moins que de savoir ce que
Mahomet enseigneroit un jour? Et
c'est ce qu'ils ignoroient tout à fait.
De plus, si les Chrétiens eussent trouvé
de la conformité entre la Doctrine
de Mahomet & celle de Jésus-Christ,
pourquoi auroient-ils fait plus de difficulté
de recevoir les Livres de ce nouveau
Docteur, qu'ils n'en avoient fait
d'admettre ceux de Moyse & des autres
Prophétes du Peuple Juif? Enfin
suposons que ni les Mahométans ni
nous, n'ayons aucuns Livres qui nous
instruisent, eux, de la Doctrine de
Mahomet, & nous, de celle de Jésus-Christ;
l'équité voudroit sans doute,
en ce cas, que l'on regardât comme
Doctrine de Jésus-Christ, celle que
tous les Chrétiens reconnoissent pour
telle, & comme Doctrine de Mahomet,
celle que les Mahométans disent
qu'il a enseignée.


2. Preuve
tirée de la
comparaison
de la Religion
Chrétienne
& de
la Mahométane
& 1. de la
comparaison de
Jésus-Christ.


V. Comparons à présent ces
deux Religions dans ce qu'elles ont &
d'essentiel & d'accessoire, & voyons
laquelle est la meilleure. Je commence
par les Auteurs de l'une & de l'autre.
Mahomet même avoue que Jésus-Christ
[avec Mahomet.]
est le Messie qui avoit été
promis dans la Loi & dans les Prophétes.
Il l'apelle la Parole, l'Intelligence
& la Sagesse de Dieu, & il dit qu'il
n'a point eu proprement de Pére selon
la chair: au lieu que pour lui, ses
Sectateurs croyent qu'il est né selon
les voyes ordinaires. Jésus-Christ a
mené une vie pure & irrépréhensible:
Mahomet a exercé long tems l'infame
métier de Voleur, & pendant toute sa
vie il s'est plongé dans les voluptez
criminelles. Jésus-Christ a été élevé
dans le Ciel, de l'aveu même de Mahomet:
& pour ce qui est de lui, il
est encore aujourd'hui renfermé dans
un sépulcre, Qu'on juge après celà,
lequel des deux mérite le plus d'être
suivi.


2. De la
comparaison
des actions
de l'un &
de l'autre.


VI. Examinons ensuite les actions
de l'un & de l'autre. Jésus-Christ a
rendu la vue aux aveugles, & la santé
aux malades; il a fait marcher les boiteux;
il a fait revivre des personnes
mortes, & Mahomet en tombe
t'accord; Mahomet donne pour preuves
de sa Mission, non le pouvoir de
faire des miracles, mais l'heureux succès
de ses Armes. Quelques-uns néanmoins
de ses Disciples ont prétendu
qu'il en avoit fait. Mais c'étoient,
ou des choses que l'Art seul pouvoit
produire, comme ce qu'ils disent d'un
pigeon qui voloit à son oreille; ou des
choses dont ils ne citent aucuns témoins,
par exemple, qu'un chameau
lui parloit de nuit; ou qui, enfin, sont
si absurdes qu'il ne faut que les proposer
pour en faire voir l'extravagance,
comme ce que les mêmes Auteurs raportent,
qu'une grande partie de la
Lune étant tombée dans sa manche,
il la renvoya au Ciel pour rendre à cet
Astre la rondeur qu'il avoit perdue.
Là dessus, qui ne prononcera que l'on
doit s'en tenir à celle de ces deux
Loix qui a de son côté les témoignages
les plus certains de l'aprobation
divine?


3. De la
comparaison
de ceux qui
ont les premiers
embrassé le
Christianisme
& le Mahométisme.


VII. Jettons aussi les yeux sur
ceux qui ont les premiers embrassé ces
deux Loix. Ceux qui se soumirent
d'abord à l'Évangile étoient des personnes
qui craignoient Dieu, & dont
la vie étoit simple & sans faste. Or
il est de la bonté de Dieu de ne pas
soufrir que des personnes, qui ne tâchent
qu'à lui plaire, soient trompées
par des aparences de miracles. Les
premiers Sectateurs de Mahomet étoient
des Voleurs de grand chemin,
& qui, bien loin d'avoir quelques sentimens
de piété, n'avoient pas même
ceux de l'humanité.





4. De la
comparaison
des moyens
par lesquels
ces 2. Religions
se sont
établies.


VIII. La Religion Chrétienne
n'a pas moins d'avantage sur celle de
Mahomet, à l'égard de la maniére
dont l'une & l'autre se sont répandues
dans le Monde. La premiére doit ses
progrès tant aux Miracles de Jésus-Christ,
& à ceux de ses Disciples &
de leurs Successeurs, qu'à la confiance
qu'ils témoignérent dans les suplices.
Les Docteurs du Mahométisme n'ont
fait aucuns miracles, & n'ont soufert
ni miséres ni mort violente pour la défense
de leurs sentimens. Cette Religion
ne s'est étendue qu'à la faveur des
Armes, & ses progrès se sont réglez
sur le succès des guerres de ses Sectateurs;
de sorte qu'elle servoit en quelque
maniére d'accessoire aux victoires
qu'ils remportoient. Cela est si vrai,
que les Docteurs Mahométans ont fait
de ces succès & de la grande étendue
de Païs que leurs Princes ont subjuguée,
l'unique preuve de la vérité de
leur Religion. Mais qu'y a-t-il de
plus équivoque & de moins sûr que
cette espéce de preuve? Ils rejettent
avec nous la Religion Payenne. Cependant
personne n'ignore, ni les
victoires signalées qu'ont remportées
les Perses, les Macédoniens, & les
Romains; ni la vaste étendue de leurs
Empires. Ces grans succès mêmes,
dont nos Adversaires se vantent, n'ont
pas été constans & perpétuels. Sans
parler des désavantages qu'ils ont eus
dans leurs guerres tant par terre que
par mer, on les a contraints d'abandonner
l'Espagne dont ils s'étoient
rendus maîtres. Or ce qui doit servir
de caractére à la véritable Religion,
ne doit être ni commun aux
méchans & aux personnes vertueuses,
ni sujet au changement. J'ajoûte que
ce caractére ne doit avoir en lui-même
rien d'injuste: c'est ce que les Mahométans
ne peuvent pas dire de leurs
guerres. Ils les ont entreprises pour
la plûpart contre des Peuples qui ne
les avoient pas inquiétez, & dont ils
n'avoient aucun lieu de se plaindre;
de sorte qu'ils en étoient réduits à colorer
ces guerres du prétexte de la
Religion: ce qui choque directement
les fondements de la Religion même.
Dieu ne peut agréer le service que les
hommes lui rendent, à moins qu'il ne
parte d'une volonté pleine & entiére.
Or la volonté ne se peut fléchir, ni
par les menaces, ni par la violence,
mais par l'instruction & par la persuasion.
Lors qu'on ne croit que parce
qu'on y est contraint, on ne croit
pas proprement, mais on fait semblant
de croire pour se soustraire à la persécution.
On peut dire aussi que ceux
qui par la violence des maux ou par
la terreur des menaces, veulent tirer
des autres un consentement forcé, se
font beaucoup plus de tort qu'ils ne
pensent, puis qu'ils découvrent par là
qu'ils se défient de la force de leurs
raisons. Outre ce défaut que les Mahométans
ont de commun avec tous
les Persécuteurs, ils en ont un autre
qui leur est particulier. C'est qu'après
avoir pris pour prétexte de leurs
guerres le désir d'étendre les bornes de
leur Religion, ils détruisent ensuite
ce prétexte par la permission qu'ils
donnent aux Peuples qu'ils ont vaincus,
de suivre telle Religion qu'il leur
plait; & par l'aveu public que quelques-uns
d'entr'eux font, que ceux
qui vivent dans la profession du Christianisme
peuvent être sauvez.


5. De la
comparaison
de la Morale
Chrétienne
avec celle de
Mahomet.


IX. Comparons enfin la Morale
de Jésus-Christ, avec celle de Mahomet.
L'une nous ordonne de soufrir
patiemment les maux, & d'aimer même
ceux qui nous les causent: l'autre
autorise la vangeance. L'une afermit
l'union du Mari & de la Femme, en
les obligeant à se suporter mutuellement:
l'autre permet le divorce pour
quelque raison que ce soit. L'une oblige
le Mari à faire pour la Femme ce
que la Femme fait pour le Mari, &
veut qu'il lui montre par son exemple
à ne partager pas son afection:
l'autre veut bien qu'il prenne plusieurs
Femmes, & qu'il ranime par là sa passion
refroidie. La Loi de Jésus-Christ
raméne la Religion de l'extérieur à
l'intérieur, & la cultive dans le coeur
pour lui faire produire des fruits propres
à édifier le Prochain: la Loi de
Mahomet borne presque tous ses Préceptes
& toute son éficace à la Circoncision,
& à d'autres choses indiférentes
par elles-mêmes. Celle là permet
l'usage du vin & de toutes sortes
de viandes, pourvu que cet usage soit
modéré: celle-ci défend de manger
de la chair de porc, & de boire du
vin: quoi que dans le fond le vin soit
un don de Dieu, utile au corps & à
l'esprit, lors qu'on en use avec sobriété.
Il est vrai que la Loi de Jésus-Christ
a été précédée de certains rudimens
grossiers, & dont l'extérieur
sembloit avoir quelque chose de puéril:
ce qui ne doit pas plus nous surprendre
que de voir une ébauche grossiére
& imparfaite précéder un ouvrage
très-parfait. Mais qu'après la publication
de cette Loi excellente, on retourne
encore aux ombres & aux figures,
c'est en vérité un renversement bien
étrange: à moins que l'on n'allégue de
bonnes raisons qui prouvent, qu'après une
Religion aussi parfaite que la Religion
Chrétienne, il étoit de la sagesse de Dieu
d'en donner une autre aux hommes.


Réponse à
l'objection
que les Mahométans
tirent de la
qualité de
Fils de Dieu
que nous donnons
à Jésus-Christ.


X. Les Mahométans paroissent
scandalisez, de ce que nous disons que
Dieu a un Fils, puis que Dieu, disent-ils,
n'a point de Femme. Mais
ils ne prennent pas garde que nous
donnons à Jésus-Christ le nom de Fils
dans un sens digne de Dieu, & qui
n'a rien de charnel. De plus, il ne
leur sied guéres de nous faire de pareils
reproches, après les choses basses &
indignes que leur Prophéte atribue à
Dieu. Il dit que les mains de Dieu
sont froides, & qu'il le sait parce qu'il
les a touchées; que Dieu se fait porter
en chaise, & telles autres puérilitez.
Lors que nous disons que Jésus-Christ
est le Fils de Dieu, nous n'entendons
autre chose que ce que Mahomet
dit lui-même, que Jésus-Christ
est la Parole de Dieu. Car la Parole
est en quelque façon engendrée par
l'entendement. Deux autres raisons
de ce tître de Fils de Dieu, sont que
Nôtre Seigneur est né d'une Vierge
par la seule puissance divine, qui lui a
servi de Pére, & que par la même
puissance, il a été élevé dans le Ciel.
Mahomet ne le nie pas. Il doit donc
reconnoître que ces glorieux priviléges
fondent avec raison le nom de Fils
de Dieu. que nous donnons à Jésus-Christ.


Que les
Livres des
Mahométans
sont pleins
d'absurditez.


XI. Si nous voulions user de récrimination,
raporter ici tout ce qu'il y
a de faux, de ridicule, & de contraire
à la foi des Histoires dans les Écrits
des Mahométans, nous aurions une
ample matiére de leur insulter & de
les couvrir de confusion. Tel est le
Conte qu'ils font d'une certaine femme
très-belle, à qui quelques Anges,
après s'être enivrez, enseignérent une
Chanson, par le moyen de laquelle on
monte au Ciel, & l'on en descend: à
quoi ils ajoûtent que cette femme s'étant
déjà élevée extrémement haut par
la vertu de cette Chanson, Dieu, qui
s'en aperçut, l'arrêta tout court, &
en fit l'Étoile de Venus. Tel est cet
autre Conte, que dans l'Arche de Noé
le rat naquit de la fiente de l'éléphant,
& le chat de l'haleine du Lion. En
voici encore quelques autres qui ne valent
pas mieux. Ils disent que la mort
sera métamorphosée en un bélier, qui
aura son siége au milieu de l'espace
qui séparera l'Enfer d'avec le Ciel: que
dans la vie à venir, ce que l'on mangera
se dissipera par les sueurs: qu'à
chaque homme seront assignées des
troupes de femmes pour assouvir sa
passion. En vérité, il faut avoir irrité
Dieu, & reçu une grande mesure
de l'Esprit d'étourdissement, pour
admettre des rêveries aussi grossiéres
& aussi sales; sur tout, lors qu'on est
environné de toutes parts, de la lumiére
de l'Évangile.


Aplication
de tout l'Ouvrage,
adressée aux
Chrétiens.


XII. Cette dispute achevée, il
ne me reste plus rien à faire que de
m'adresser aux Chrétiens de toutes les
Nations & de toutes les Sectes, & de
leur montrer en peu de mots quel usage
ils doivent faire des choses que
nous avons dites jusqu'ici; qui est en
général d'embrasser ce qui est bon, &
de se détourner de ce qui est mauvais
& criminel.


Usage du I.
Livre, pour
la pratique.


XIII. Que premiérement donc,
ils élévent leur mains pures à ce grand
Dieu qui a fait de rien toutes les choses
visibles & invisibles. Qu'ils croyent
avec une parfaite certitude qu'il
a soin de nous, puis qu'un passereau
même ne tombe pas sans sa permission.
Qu'ils craignent moins ceux qui ne
peuvent nuire qu'au corps, que celui
qui par le droit qu'il a sur le corps &
sur l'ame, peut traiter l'un & l'autre
avec la derniére sévérité.


Usage du II.
Livre.


Qu'ils mettent leur confiance, non
seulement en Dieu le Pére, mais aussi
en Jésus-Christ, puis qu'il n'y a sur
la Terre aucun autre nom qui nous
puisse sauver. Qu'ils songent que pour
être agréable & au Pére & au Fils, &
pour aquerir la Vie éternelle, il ne sufit
pas d'apeller l'un son Pére, & l'autre
son Seigneur, mais qu'il faut régler
sa vie sur leur volonté. Qu'ils conservent
avec foin la sainte Doctrine de
l'Évangile, comme un trésor d'un prix
infini.


Usage du
III. Livre.


Que pour y réüssir, ils lisent assidûment
l'Écriture S. qui ne peut
tromper, que ceux qui veulent se
tromper eux-mêmes. Qu'ils considérent
que ceux par les mains de qui
Dieu nous l'a donnée, étoient trop fidéles
& trop sûrement guidez par le
saint Esprit, pour avoir eu dessein de
nous cacher aucune vérité nécessaire
au salut, ou de l'enveloper d'obscuritez
impénétrables. Que pourvu qu'ils
aportent à cette lecture un Esprit soumis
& obéïssant, ils découvriront sans
peine tout ce qu'ils doivent croire, espérer,
& pratiquer: & que c'est là
le moyen infaillible d'entretenir & de
de réveiller en eux cet Esprit que Dieu
donne à ses Enfans pour arrhe de la félicité
éternelle.


Usage du
IV. Livre.


Qu'ils se donnent de garde d'imiter
les Payens, soit dans le Culte des faux
Dieux, qui, à parler proprement, ne
sont que de vains noms, dont les Démons
se servent pour nous détourner
du service du vrai Dieu: & qu'ils sachent
qu'ils ne peuvent participer à ce
faux Culte, sans perdre tout le fruit
du Sacrifice de Jésus-Christ. Qu'ils
s'éloignent aussi autant qu'ils le peuvent,
de la vie impure & libertine
des Idolâtres, qui ne suivent point d'autres
Loix que celles de la cupidité.


Usage du
V. Livre.




Rom. II. 28. 29


Qu'ils réfléchissent encore sur l'obligation
où ils sont de vivre plus saintement,
non seulement que les Payens,
mais aussi que les Pharisiens & les Scribes,
dont la justice ne consistant
qu'en de certaines pratiques extérieures
& visibles, n'est pas capable de
conduire à la Vie. Qu'ils aprennent
que ce n'est pas la Circoncision faite
de main qui peut plaire à Dieu, mais
la Circoncision du coeur, qui n'est autre
chose que l'observation des Commandemens
de Dieu, la nouvelle Créature,
& une confiance qui produit
l'amour; que c'est là la marque & le
symbole du véritable Israélite, & du
Juif mystique, c'est-à-dire, du Juif
qui loue véritablement Dieu. Qu'ils
recueillent enfin de ce que nous avons
dit contre les Juifs, que la diférence
des viandes, les sabbats, & les fêtes
n'étoient que des ombres dont le
corps se trouve dans Jésus-Christ,
& dans les Fidéles.


Usage du
VI. Livre.




Heb, I. v.
1, 2. &c.


Voici les réflexions que peut fournir
nôtre dispute contre les Mahométans.
C'est que Jésus-Christ notre
Seigneur a prédit, qu'après son
ascension, il s'éléveroit des personnes
qui se vanteroient faussement
d'être envoyez de Dieu. Mais que
selon l'avis de saint Paul, quand un
Ange même viendroit du Ciel pour
annoncer une autre Doctrine que celle
de Jésus-Christ, il le faudroit rejetter
avec exécration, parce que
cette Doctrine a été vérifiée & confirmée
par des témoignages incontestables,
& qu'elle est si parfaite,
qu'on ne peut y rien ajoûter. En
éfet, quel autre Législateur pourroit-on
atendre après celui dont l'Ecriture
nous fait cette magnifique description:
Dieu, dit-elle, ayant autrefois
parlé à son Peuple en beaucoup
de maniéres fort diférentes, a bien voulu
dans l'acomplissement des tems s'adresser
à nous par son Fils, qui est Maître
de toutes choses, la splendeur de sa gloire,
l'image vive & expresse de sa personne;
qui après avoir créé toutes choses,
les soutient & les gouverne par sa
parole puissante; qui enfin, après avoir
fait l'expiation de nos péchez, s'est assis
à la main droite de Dieu & est parvenu
à une dignité infiniment plus excellente
que celle des Anges.


Une autre réflexion que les Chrétiens
doivent faire sur ce que nous avons
dit contre les Mahométans, c'est
que les armes que Dieu a données aux
Soldats de Jésus-Christ, ne sont pas de
la nature de celles sur lesquelles Mahomet
a apuyé sa Religion: qu'elles
sont uniquement spirituelles, & propres
à détruire les forteresses qui s'élévent
contre la connoissance de Dieu:
que le bouclier des Chrétiens est la
foi, qui est propre à repousser les
dards enflammez du Démon: que leur
cuirasse est la justice, la droiture, &
l'intégrité de la vie: que leur casque
est l'espérance du salut, laquelle couvre
en éfet, aussi bien que cette sorte
d'armes défensives, les endroits les
plus foibles & les plus exposez: qu'enfin
ils ont pour épée la Parole de Dieu,
qui est assez éficace pour pénétrer jusqu'au
fond de l'ame.


Après ces usages qui se retirent de
ce Traité, j'exhorte sérieusement tous
les Chrétiens à cette concorde mutuelle
que Jésus-Christ recommanda si
fortement aux siens un peu avant que
de les quiter. Qu'ils considérent donc
qu'il ne doit pas y avoir parmi eux
plusieurs Docteurs, & qu'ils n'en ont
qu'un, qui est Jésus-Christ, au seul
nom de qui ils ont tous été batisez;
qu'ainsi l'on ne devroit pas voir parmi
eux cette diversité de Sectes, &
cette désunion, qui sont si contraires
à l'Evangile; & qu'il est tems de travailler
à y aporter du reméde. Pour
le faire avec succès, ils doivent toûjours
avoir devant les yeux ces belles
paroles des Apôtres: qu'il faut être sage
avec sobriété, & selon la mesure
de la connoissance que Dieu a distribuée
à chacun de nous: que s'il y en
a de moins éclairez, on doit suporter
leur foiblesse & les engager par cette
modération à se réünir avec nous, à
entretenir la paix, & à bannir toutes
disputes: qu'il est juste, d'ailleurs,
que ceux qui excellent en lumiéres &
en connoissance, excellent aussi en
charité: qu'à l'égard de ceux qui sont
dans quelque erreur, il faut atendre
que Dieu leur découvre les véritez
qu'ils ignorent: que jusqu'à ce que
cela arrive, on doit retenir les Articles
dont on convient, & y conformer
sa vie: que maintenant nous ne
connoissons qu'en partie, & qu'un
tems viendra que nous connoîtrons
toutes choses avec évidence & avec
certitude.


Je prie aussi chaque Chrétien en
particulier, qu'il ne garde pas inutilement
le talent qui lui a été confié:
qu'il travaille de toutes ses forces à
gagner des ames à Jésus-Christ: qu'il
employe à ce dessein, non seulement
des discours salutaires & pieux, mais
la pureté & la sainteté d'une vie exemplaire,
afin de donner lieu aux Etrangers
de juger de la bonté du Maître
par celle des serviteurs, & de la pureté
de ses Loix par celle de leurs actions.


Je finis en priant ceux pour qui j'ai
dit dès l'entrée que j'ai composé cet
Ouvrage, que s'ils y trouvent quelque
chose de bon, ils en rendent graces à
Dieu, & que s'il y a des choses qui
ne soient pas de leur goût, ils veuillent
bien avoir quelque égard, tant à
la condition ordinaire des hommes,
qui naturellement sont fort sujets à se
tromper, qu'au lieu & au tems auquel
ce Livre a été écrit, & qui ne m'a
pas permis d'y aporter toute l'exactitude
dont j'aurois été capable dans une
plus heureuse conjoncture.

























DU CHOIX


Qu'on doit faire entre les divers


Sentimens qui partagent les


CHRÉTIENS


par Mr. LE CLERC.







§ I.

u'on doit examiner qui sont ceux
d'entre tous les Chrétiens, qui suivent
aujourd'hui la Doctrine la plus
pure de Jésus-Christ.


Il n'y a point d'homme
sensé, qui ait lu les Livres
du Nouveau Testament,
pour s'instruire dans
la connoissance de la Vérité, qui n'avoue
que Grotius a renfermé dans ses
2. & 3. Livres les motifs de crédibilité
les plus forts que la Vérité puisse
présenter à l'Esprit. C'est pourquoi celui
qui désire son salut, & d'arriver
un jour à l'Immortalité bienheureuse,
doit s'atacher à la Doctrine renfermée
dans ces Livres pour en faire l'objet
de sa foi; pratiquer les Préceptes qu'elle
lui impose, & fixer toute son espérance,
sur les biens qu'elle lui promet.
Autrement celui qui paroîtroit convaincu
de la vérité de la Religion
Chrétienne, & qui n'auroit pour sa
Doctrine, ses préceptes, & ses promesses
ni l'obéissance, ni la foi, qui
leur sont dues, tomberoit en contradiction
avec soi-même, & prouveroit qu'il
n'est Chrétien, ni de coeur, ni d'esprit.


Or entre les préceptes que Jésus-Christ
& les Apôtres nous ont donné, il
y en a un qui nous oblige à confesser publiquement
1devant les hommes, que
nous sommes ses Disciples, si nous voulons
qu'il nous reconnoisse au dernier
jour lorsqu'il viendra pour juger les
Vivans & les Morts; au contraire si
nous refusons de le reconnoître devant
les hommes pour notre Maître, il refusera
de nous avouer pour ses disciples.
2Jésus-Christ n'a pas voulu
que ceux qui s'atacheroient à lui fussent
des Disciples cachés, qui parussent
avoir honte de sa Doctrine, &
sur qui l'estime des hommes ou leurs
bienfaits, leurs menaces & les supplices
mêmes fissent plus d'impression
que ses préceptes, & les promesses
qu'il leur fait de leur donner la Vie
éternelle. Mais il a voulu que ceux
qui sont Chrétiens en fissent une profession
publique, pour porter tous les
hommes à embrasser la vraye Religion,
& que si la Providence le jugeoit
à propos, ils scellassent par leur
mort la profession de leur foi 3remettant
leurs Ames entre les mains de
Dieu, pour montrer qu'ils préférent
ses préceptes à toutes choses. C'est ce
qui a fait dire à St. Paul 4que si
nous confessions le Seigneur Jésus de notre
bouche, & que nous croyions dans
nos coeurs que Dieu l'a ressuscité d'entre
les morts, nous serons sauvés; car de coeur,
ajoûte-t-il, on croit pour obtenir la justice,
& de bouche l'on confesse pour avoir le Salut;
car l'Écriture dit, que tous ceux qui
croiront en lui, n'en auront point de confusion.
Sur ce principe, il faut que celui
qui reconnoît la Religion Chrétienne
pour véritable découvre ses sentimens
& sa foi, sans déguisement & sans crainte,
lorsque l'occasion s'en présente.


Note 1: (retour)  Devant les hommes &c. C'est Jésus-Christ
qui parle Matt. X. 32. Où il dit Quiconque fera
profession d'être à moi, devant les hommes; je le reconnoîtrai
pour mien, devant mon Pére, qui est au
Ciel. Mais quiconque niera d'être à moi, devant les hommes;
je nierai aussi qu'il soit à moi, devant mon Pére, qui est
au Ciel. Vol. 2. Tim. II. 12. Apocal. III. 5.



Note 2: (retour)  Jésus-Christ n'a pas voulu. C'est pourquoi
il dit Matt. V. v. 14. Que ses Disciples sont la lumiére
du Monde; qu'une Ville située sur une montagne, ne
sauroit être cachée, qu'on n'allume point une lampe, pour la
mettre sous un boisseau, mais sur un chandelier, afin qu'elle
éclaire tous ceux qui sont dans la maison &c.



Note 3: (retour)  Remettant leurs Ames. Luc XII. 4, Jésus-Christ.
nous deffend de craindre ceux qui tuent le Corps, & qui
après cela n'ont plus rien à vous faire davantage & il nous
ordonne de craindre celui qui, après qu'on a été tué, a le pouvoir
de jetter dans la gêne. Il prédit à ses Disciples Matt.
X. 39. & suivans une infinité de maux, de toute
espéce, leur disant que celui qui aura conservé sa vie,
la perdra & celui qui aura perdu sa vie, à cause de lui,
la trouvera. Préceptes auxquels les premiers Chrétiens
ont obéi avec une fidélité constante, puisque
le glorieux témoignage qu'ils ont rendu à la vérité
de l'Évangile, les a fait appeller Martyrs, c'est-à-dire
Témoins.



Note 4: (retour)  Si nous confessions. Rom. X. 9, 10, 11.




Ensuite l'on doit s'atacher à connoitre
ceux qui sont du même sentiment,
& 5entretenir avec eux une
union parfaite, une paix profonde,
& une amitié tendre & sincère, puis
que la marque à laquelle Jésus-Christ
veut que ses Disciples soient reconnus,
c'est de s'aimer les uns les autres, &
de se rendre mutuellement tous les services
dont ils sont capables. Il les a
même exhortez, 6de s'assembler en
son nom, leur promettant que lorsque
deux, ou trois Chrétiens seroient
dans un même lieu en son nom, il
seroit au milieu d'eux; ce qui fait
qu'outre que ces Assemblées mutuelles
entretiennent & fortifient l'union &
la charité, elles contribuent 7à perpétuer
la Doctrine, qui pourroit varier,
s'il étoit permis à chaqu'un de
conserver sa foi en particulier, sans
que personne en fût témoin; car ce
qui est caché s'oublie facilement, &
disparoît peu-à-peu, mais Jésus-Christ
a voulu que sa Doctrine, & les Églises
que la suivroient, durassent jusqu'à la
fin du Monde, afin de continuer à
répandre ses grâces & ses bénédictions
sur les hommes.


Note 5: (retour)  Entretenir avec eux &c. Jean. XIII. 34, 35.
Je vous fais un nouveau commandement, c'est que vous
vous aimiez les uns les autres; afin que vous vous entr'aimiez,
comme je vous ai aimez. Si vous avez de l'amour
les uns pour les autres, tout le monde connoîtra à
cela que vous êtes mes Disciples. Vol. 2. Jean. II. 7.
III. 11. 16. 23.



Note 6: (retour)  De s'assembler en son nom. Matt. XVIII, 19,
20.



Note 7: (retour)  À perpétuer la Doctrine. C'est ainsi que les
Philosophes ont transmis leur Doctrine à la Postérité,
la faisant enseigner dans les Écoles publiques,
mais les Églises Chrétiennes unies ensemble par
des liens plus étroits, & plus forts transmettent avec
plus de certitude & de facilité la Doctrine
qu'elles ont reçue de leur Maître, ce qui ne pourroit
se faire sans Assemblées. Pythagore voulut éprouver
ce moyen, mais il le tenta inutilement,
parce que sa Doctrine n'avoit rien de céleste. Voi Laërce
& Jambliq.



C'est pourquoi celui qui a connu la
Religion Chrétienne par l'étude du
Nouveau Testament, & qui est persuadé
de la vérité de cette Religion
doit embrasser sa Doctrine 8&
s'atacher à ceux qui la professent;
mais comme il n'y a point aujourd'hui
d'Assemblées particuliéres, &
qu'il n'y en a jamais eu, qui puissent
prendre le titre de Chrétiennes à l'exclusion
des autres, on ne doit pas
s'en raporter à la seule dénomination
extérieure, ni se joindre 9sans
examen & sans discernement à tous
ceux qui se disent Chrétiens. Il faut
examiner si leurs Dogmes sont conformes
à la pureté de la Doctrine
qu'on a puisée dans la lecture du
Nouveau Testament. Sans cela il
pourroit arriver que nous regarderions
comme une Assemblée Chrétienne,
celle qui n'en auroit que le
nom. Il est donc de la prudence
d'un homme sage de ne s'engager
jamais dans aucune Église sans être
persuadé qu'on y enseigne la pure
Doctrine de Jésus-Christ, & qu'on
ne l'obligera jamais à rien dire ou
pratiquer qui soit contraire à ce que
Jésus-Christ a prescrit, & enseigné.


Note 8: (retour)  S'atacher à ceux. Voi. Ép. Tim. & Tit. où
l'Apôtre leur ordonne d'établir des Églises; &
Heb. X. 25.



Note 9: (retour)  Sans examen. Vol. I. Thessal. v. 21. Mais S.
Jean s'explique plus clairement sur ce sujet. I. Ép. IV.
1. Mes chers frères, dit-il, ne croyez pas à tout Esprit; mais
examinez les Esprits, pour savoir s'ils viennent de Dieu.
Car plusieurs faux Prophétes sont venus au Monde.



§. II. Qu'il faut s'atacher à ceux
qui sont les plus dignes du nom
de Chrétiens.


Les Chrétiens ne s'accordant pas
dans leurs sentimens, & étant non seulement
divisés par des Opinions différentes,
mais, ce qu'on ne peut dire
sans les couvrir de honte, se condamnant
les uns les autres, & se proscrivant
de leurs Assemblées, avec les marques
de la haine la plus forte, il y
auroit non seulement de l'imprudence,
mais de l'injustice & de la précipitation
de s'atacher sans discernement
à quelqu'une de ces Assemblées, & de
condamner les autres sans les connoître.
Un homme ne pourroit regarder
comme une Église Chrétienne,
celle qui rejetteroit une partie de la
vraye Religion selon l'idée qu'il en a
conçue, & condamneroit ceux du sentiment
contraire; il ne pourroit même,
se persuader que tous ceux qui
seroient condamnés par cette Église
particuliére qui les chasseroit de son sein
méritassent d'en être exclus. Par conséquent
un homme sage & prudent
doit examiner ceux qui sont les plus
dignes de porter le saint nom de Disciples
de Jésus-Christ, & s'unir à eux.


Si l'on demande ce qu'il faudroit
faire selon l'Esprit du Christianisme
s'il ne se trouvoit aucune Assemblée
Chrétienne qui enseignât publiquement
la Doctrine de Jésus-Christ, & qui
n'obligeât personne à condamner ce
qui lui paroîtroit véritable. Alors celui
qui auroit découvert l'Erreur, devroit
s'appliquer à en retirer les autres,
joignant à une prudence consommée
10la bonne foi & une sincérité parfaite,
crainte de fournir aux autres
quelque sujet de scandale, d'avoir travaillé
sans fruit, & perdre l'espérance
de leur insinuer la Vérité, & l'esprit
de modération qui en est inséparable.
Alors on pourroit dire avec
sagesse & modestie ce qu'on croiroit
être vrai, sans taxer d'erreur, ceux
qui croient avoir la Vérité pour eux;
mais Dieu n'a jamais abandonné, &
n'abandonnera jamais le nom Chrétien
jusqu'au point qu'il ne se trouve aucun
homme digne de le porter, ou qui
ne puisse s'en rendre digne, & avec
lequel on puisse s'unir, supposé que les
autres ne voulussent pas ouvrir les yeux
à la lumiére de la Vérité, de sorte qu'on
fût contraint de se séparer des opiniâtres,
ce qu'on ne doit faire cependant
qu'après avoir tenté toute sorte de
moiens; 11s'il n'est pas permis de
leur dire son sentiment avec douceur
& modestie, & de suspendre son jugement
à l'égard de ceux qu'on ne croit
pas coupables ni par conséquent dignes
de condamnation. La Religion
Chrétienne défend de parler contre
sa conscience, de mentir, de condamner
les Innocens; Et il est certain que
celui qui plein de respect & d'admiration
pour la sainteté des Préceptes que
Dieu lui a donné souffriroit toutes
choses, plutôt que de les enfraindre,
seroit très-agréable à Dieu, puis qu'une
action de cette nature qui ne peut
avoir pour principe qu'une connoissance
de ses devoirs, & un amour très-ardent
pour Dieu, ne peut manquer
de lui plaire.


Note 10: (retour)  La bonne foi. Ceci est conforme au Précepte de Jésus-Christ, qui Matt. X. 16. nous ordonne d'être prudens comme les Serpens, & simples comme les colombes. Simplicité qui ne doit pas cependant nous engager dans l'imprudence, & prudence qui doit nous éloigner de la fourberie, crainte de pécher contre la bonne foi. Nous pouvons même dire qu'il y en a très-peu qui se garantissent de ces écueils en prenant un juste milieu entre ces deux extrémités.



Note 11: (retour)  S'il n'est pas permis. Pendant qu'on a le
droit de suivre les lumiéres de sa conscience, &
d'agir selon ses principes, on n'est point obligé de
se séparer d'une Communion à moins qu'elle n'eût
corrompu les fondemens du Christianisme; mais
lorsqu'elle peut opprimer les consciences, & qu'on
ne peut demeurer au milieu d'elle, qu'en dissimulant,
ou renonçant à la Vérité, il faut alors l'abandonner
puisqu'il n'est pas permis de mentir,
ni de cacher la Vérité pour faire triompher l'Erreur
& le Mensonge, autrement la lumière seroit
mise sans le boisseau. C'est pourquoi Jésus-Christ
ne s'est point séparé des Assemblées des Juifs, &
les Apôtres ne les ont point abandonnées, pendant
qu'il leur a été permis d'y enseigner & professer
la Doctrine de leur Maître. Voi. Act, XIII. 46.



C'est pourquoi dans cette diversité
de sentimens qui partagent les Chrétiens
il faut examiner ceux qui pensent
le plus juste; & ne condamner les autres,
qu'après une pleine certitude
qu'ils le méritent; nous atachant à
ceux qui ne nous obligent à croire aucun
Dogme que nous regardions comme
faux; ni à condamner ceux que
nous croïons vrais. Si nous ne pouvions
trouver ces choses dans aucune
Assemblée Chrétienne, il faudroit alors
nous retirer avec ceux qui sont
dans le même sentiment, pour n'être
pas contraint de mentir en trahissant
la Vérité.


§. III. Les plus dignes du nom
Chrétien sont ceux qui enseignent
la Doctrine la plus pure, dont
Grotius a prouvé la vérité.


Une des questions les plus importantes,
& des plus difficiles à décider,
c'est celle où l'on demande qui sont
ceux de tous les Chrétiens dont nous
voions les Assemblées, qui pensent plus
juste sur la Religion, & qui soient par
conséquent plus dignes du nom de
Chrétien qu'ils portent. Toutes les
Communions différentes qui se sont séparées
de Rome, & celle de Rome
même, prétendent à ce glorieux privilége,
mais mettant à l'écart toutes les
raisons qu'elles apportent pour justifier
ce titre, nous disons que l'une n'est
pas plus croïable que l'autre, car il
faudrait être insensé pour se laisser
conduire sur ce sujet12 au hazard,
& terminer toutes les Controverses par
un coup de déz, pour ainsi dire.


Note 12: (retour)  Au hazard. Voi. la Not. 9. pag. 379, §. II.



Or Grotius n'ayant prouvé la vérité
d'aucun des Dogmes de toutes les
Communions qui se disent Chrétiennes,
mais s'étant uniquement ataché
à la Religion que Jésus-Christ & les
Apôtres ont enseignée aux hommes,
il s'ensuit qu'il faut préférer cette assemblée
de Chrétiens qui ne reçoit
précisement que la Doctrine de Jésus-Christ
& des Apôtres. On peut regarder
comme la seule & vraye Religion
Chrétienne, celle qui sans aucun
mélange, sans aucune production
de l'Esprit humain, peut se raporter
toute entiére à Jésus-Christ
comme à son Autheur; C'est à elle
qu'il faut appliquer les preuves que nous
trouvons dans son 2. Livre de la vérité
de la Religion Chrétienne & qui
ne peuvent convenir à aucune autre, si
elle ne lui est conforme. Si quelqu'un
ajoute ou diminue à la Doctrine de
Jésus-Christ, il s'éloigne d'autant plus
de la Vérité, que les additions ou les
retranchemens qu'il fait, sont plus ou
moins considérables, & lorsque je parle
de la Doctrine de Jésus-Christ, j'entens
celle qui est reçue comme telle de
tous les Chrétiens, & qu'ils conviennent
tous être renfermée dans les Livres
du Nouveau Testament, ou pouvoir
en être déduite par des conséquences
tirées de ses Principes. A l'égard
des Dogmes qui, selon le sentiment
de quelques-uns, ont été établis
de vive voix par Jésus-Christ, &
les Apôtres, & se sont ensuite répandus
par la Tradition, ou quelqu'autre moien
qui les a transmis, de sorte qu'ils
n'ont été écrits que long-tems après,
je me contenterai de dire qu'ils ne sont
pas reçus de tous les Chrétiens, comme
sont les Livres du Nouveau Testament;
je ne dirai pas qu'ils soient
faux, à moins qu'ils ne soient contraires
aux lumieres de la Raison & de la
Révélation, mais je dirai que leur Origine
est incertaine & douteuse; &
que tous les Chrétiens ne s'accordent
pas sur ce point comme sur les Dogmes
dont Grotius a démontré la vérité.
Or il n'y a point d'homme sage qui
connoissant l'incertitude d'une chose,13
voulût s'y apuyer comme s'il
en étoit très-persuadé, sur tout dans une
affaire de la derniére importance.


Note 13: (retour)  Voulût s'y apuyer C'est ce que St. Paul
nous enseigne Rom. XIV. v. 23. où il dit que tout ce
qui n'est point de foi est péche, où nous avons raporté
les paroles de Philon dans son Livre des Errans Edit.
Par. p. 469. Où il dit que le plus beau de tous les
sacrifices, & la plus excellente de toutes les victimes,
c'est de se tenir tranquile, & suspendre son jugement
dans les choses qui ne touchent point la foi: & un peu
après il ajoûte, qu'un Esprit paisible est en sureté
dans les ténèbres, c'est-à-dire lorsqu'on ne sait
quel parti prendre.



§. IV. Des choses dont les Chrétiens
sont d'accord & de celles
ou ils sont d'un sentiment contraire.


Quoiqu'on voie parmi les Chrétiens
les disputes les plus vives, soutenues
avec chaleur & animosité, qui les engagent
à s'accuser mutuellement de
nier les choses les plus évidentes, &
les mieux prouvées, cependant il y
en a qui sont si claires que chaqu'un
les admet sans contradiction, ce qui
forme une démonstration convainquante
de leur vérité, puis qu'elles
sont reçues d'un consentement unanime,
sans que l'Esprit de contestation
& de chicane qui aveugle ses Partisans
puisse y former aucun nuage. Je ne
prétens pas dire que toutes les choses
dont on dispute soient incertaines &
douteuses, parce que les Chrétiens
n'en conviennent pas unanimement;
car une chose peut paroître obscure
à certaines Personnes, qui la trouveroient
claire, si le préjugé, ou quelqu'autre
Passion ne l'obscurcissoit
dans leur Esprit; mais il n'arrivera
presque jamais que des Partis contraires,
& acharnés à la dispute, s'accordent
sur une chose qui est obscure.


Les Chrétiens qui vivent aujourd'hui
conviennent premiérement ensemble
du nombre & de la vérité des
Livres du Nouveau Testament; & si
les Savans sont en dispute sur quelques
Épîtres,14 c'est une chose qui n'est
d'aucune conséquence puisqu'ils conviennent
tous qu'elles sont divinement
inspirées, & que ces sortes de controverses
ne peuvent apporter aucun
changement à la Doctrine Chrétienne.
Ce consentement unanime est de
la derniére conséquence, puisqu'il s'agit
ici de la source indubitable de la
Révélation sous la nouvelle Alliance,
& qu'à l'égard des autres monumens
de révélation que quelques-uns reçoivent,
d'autres les révoquent en doute.


Note 14: (retour)  Sur quelques Épîtres. Celle aux Hébreux, la
2. de St. Pierre, & les deux derniéres de St. Jean,
sur les Autheurs desquelles les Savans sont partagés.



De plus les Chrétiens s'accordent
sur plusieurs Points de Foi qui renferment
ce qu'on doit croire, espérer,
& pratiquer; par exemple, ils croient
tous, pour retracer ces principaux
Points, I. qu'il y a un Dieu Éternel,
tout-puissant, souverainement bon &
saint; qui posséde dans le dégré les
plus parfait, les Attributs les plus excellents,
sans aucun mélange d'imperfections;
qu'il a créé le Monde, &
tous ceux qui l'habitent, & qu'il conduit
& gouverne toutes choses par les
Loix de sa souveraine Sagesse. II.
Que ce Dieu a un Fils unique, savoir
Jésus-Christ né à Bethléem de la Vierge
Marie sans connoissance d'homme,
sous la fin de la vie d'Hérode le Grand,
& sous l'Empire de César Auguste;
qu'ensuite il fut ataché à la Croix où
il mourut sous le Regne de Tibère,
Ponce Pilate étant Intendant de la Judée;
que sa Vie est raportée fidellement
dans l'Histoire de l'Évangile; qu'il avoit
été envoyé par son Pére pour apprendre
aux hommes le chemin du salut,
les racheter par sa mort de la
malédiction éternelle, & les réconcilier
à Dieu; que la vérité de sa Mission
à été confirmée par plusieurs miracles,
que sa mort a été suivie du triomphe
de sa Résurrection, & qu'après avoir
conversé plusieurs fois avec plusieurs
Personnes, qui l'ont vu & touché, il est
monté au Ciel en leur présence & eux
le regardant; qu'il y regne, & n'en reviendra
qu'au dernier jour, lorsque les
Vivans & les Morts étant sortis de leurs
Tombeaux, il les jugera selon l'Evangile;
que tout ce qu'il a enseigné doit faire
l'objet de nôtre foi, & que ce qu'il a
commandé doit faire celui de notre obéïssance,
soit qu'il regarde le Culte de
Dieu, l'Empire que nous devons avoir
sur nos passions, ou la charité du Prochain;
que l'homme n'a jamais reçu
de Préceptes plus saints, meilleurs,
plus utiles,& plus conformes à sa nature,
quoique tous les hommes, excepté
Jésus-Christ, les transgressent,
& ne puissent arriver au salut, que par
la miséricorde de Dieu. III. Qu'il
y a un Saint Esprit que les Apôtres de
Jésus-Christ ont reçu, qui a opéré
plusieurs miracles en leur faveur, &
par leur ministére, qui anime la piété
des hommes fidéles, & les fait perséverer
dans l'obéïssance qu'ils doivent à
Dieu, les fortifiant dans les Epreuves
de cette vie, & que cet Esprit saint
nous parlant par la voix des Apôtres,
exige la même foi & la même obéïssance
que le Pére & le Fils. IV. Que
l'Église Chrétienne a été fondée & conservée
depuis le tems de Jésus-Christ
jusqu'au nôtre par le Pére, le Fils &
le S. Esprit; que tous ceux qui joindront
la repentance à la foi, obtiendront
miséricorde de Dieu, & seront
participans de la Vie éternelle lorsque
Jésus-Christ viendra pour les résusciter;
& qu'au contraire ceux qui auront
refusé de croire à l'Évangile & de pratiquer
ses Préceptes resusciteront, s'ils
sont morts, pour souffrir des supplices éternels.
V. Que tous les Chrétiens doivent
reconnoître & professer ces vérités,
soit dans le Batême où ils promettent de
vivre d'une maniére conforme aux Régles
de l'Évangile, & éloignée de vices
& de la corruption du siécle, soit dans
la S. Cene, où nous annonçons la mort de
Jésus-Christ, selon ses préceptes, jusqu'à
ce qu'il vienne, faisant connoître que
nous voulons être ses Disciples, & regarder
comme nos fréres ceux qui la
célébrent comme nous, afin que ces
Cérémonies étant pratiquées avec le respect
& la piété qu'elles demandent,
nous procurent l'Esprit de Dieu, &
ses bénédictions spirituelles & célestes.






15Tous les Chrétiens croyent
ces choses, & celles qui y ont une
liaison essentielle (car il ne s'agit pas
ici d'entrer dans un détail plus étendu
sur ce sujet) & ils s'accordent tous sur
ces Points, si ce n'est que quelques-uns
y ajoûtent plusieurs choses pour
servir de Commentaire, d'explication
& de supplément à la Doctrine que
nous avons raportée; ce qu'ils ne prouvent
pas par les Écrits des Apôtres,
mais par la Tradition, par la Pratique
de l'Église, & quelques Écrits modernes,
qui selon leur sentiment se sont
perpétués de siécle en siécle. Je ne
dirai de ces Additions que ce que j'ai
déjà dit, que tous les Chrétiens ne
sont pas d'accord sur ce sujet, comme
sur les Dogmes que nous avons raportés,
& dont la clarté est si évidente
qu'ils écartent les moindres doutes,
sitôt qu'on reconnoît l'authorité de
l'Écriture qu'aucun Chrétien de bon
sens ne peut nier.


Note 15: (retour)  Tous les Chrétiens. Dans l'explication que
nous venons de donner de la Doctrine Chrétienne,
nous avons suivis l'ordre du Symbole appelé des Apôtres,
évitant tous les termes contestés parmi les
Chrétiens, parce qu'il s'agissoit des choses dont ils
conviennent tous; cependant nous ne condamnons
point comme faux ce qui peut y être ajoûté par
voye d'explication ou de confirmation. Au contraire
nous louons le travail & les soins de ceux
qui nous ont communiqué leurs lumieres sur ce sujet,
ne doutant point qu'on n'ait découvert &
qu'on ne découvre encore plusieurs choses pour l'éclaircissement
de ces Vérités. C'est pourquoi Tertullien
a très-judicieusement pensé lorsqu'il a dit sur ce sujet
dans son Livre de Virginibus velandis. Chap. I.
La Régle de la foi est une seule dont la fermeté est
invariable, savoir de croire en un seul Dieu Tout-puissant,
Créateur du Monde, & en son Fils Jésus-Christ,
né de la Vierge Marie, crucifié sous Ponce
Pilate, résuscité des Morts le 3. jour, monté au
Ciel, à présent assis à la dextre de Dieu, d'où il
viendra juger les Vivans & les Morts par la résurrection
de la chair. Cette Régle de la foi demeurant immuable,
les autres Points de la Discipline, ou de la
Doctrine, & de la conduite des moeurs, peuvent être
rectifiés sous l'assistance & la direction particuliére
la grace de Dieu &c.



Si l'on se rend attentif sur cette
Doctrine, & qu'on pése les raisons
qui prouvent la vérité de la Religion
Chrétienne, on verra d'abord (ce
qu'il est essentiel de bien remarquer)
que la solidité de ces preuves ne porte
pas sur les Points contestés, & qui divisent
le Monde Chrétien, comme
nous l'avons déjà insinué.


§ V. De quelle source chaqu'un
doit tirer la connoissance de la
Religion Chrétienne.


Un homme sage & prudent qui verra
les Chrétiens disputer sur certains
Points particuliers, & s'accorder unanimement
sur d'autres, comprendra
qu'il ne doit pas puiser la Religion
Chrétienne dans une source équivoque
& douteuse, mais dans celle dont
ils reconnoissent tous unanimement la
pureté. Or cette source ne peut être
la Confession de Foi d'aucune Église
particulière, mais les seuls Livres du
Nouveau Testament qu'ils regardent
tous comme très-véritables. Il est vrai
qu'il se trouve des Chrétiens qui prétendent
que ces Livres ne peuvent être
entendus, qu'en y joignant la Doctrine
de leurs Églises; mais d'autres
s'inscrivent en faux contre ce sentiment,
& tout ce qu'on peut dire sur ce sujet,
c'est qu'une Opinion devient suspecte
lorsqu'elle n'a pour apui que le témoignage
de ceux qui la soutiennent, &
qui ont un intérêt particulier à l'établir.
D'autres avancent qu'il faut un secours
extraordinaire du S. Esprit non
seulement pour croire à l'Ecriture, ce
qu'on accorde sans peine; mais aussi
pour comprendre le sens des vérités
qu'elle renferment, ce qu'ils auroient de
la peine à prouver; mais supposons-le,
pourveu que tous ceux qui lisent les Livres
du Nouveau Testament dans le
dessein de connoître la Vérité, avouent
que dans ces dispositions Dieu leurs accorde
cet Esprit par un effet de sa bonté,
il n'y aura plus de disputes sur ce Point;
chaqu'un agissant avec prudence &
sans danger pourra puiser dans la lecture
de ces Livres la connoissance de
la Religion Chrétienne, en se servant
des moiens qui sont utiles & necessaires
pour les entendre, ce que nous
n'examinons pas ici.


Tous ceux qui croyent que Dieu a
pleinement révélé sa volonté par Jésus-Christ,
dans les Livres du Nouveau
Testament, se trouvent indispensablement
obligés d'embrasser toutes les
choses que ces Livres lui proposent
comme l'objet de sa Foi; de son Espérance,
& de ce qu'il doit faire & pratiquer;
car celui qui s'atache à Jésus-Christ
& le regarde comme son Docteur
dans la foi, doit recevoir & s'atacher
à tout ce qu'il a enseigné, sans
qu'il puisse admettre aucune exception
en recevant une partie de sa Doctrine
& rejettant l'autre. Tels sont tous
les Dogmes que j'ai raporté ci-dessus,
& dont tous les Chrétiens conviennent
ensemble d'un consentement parfait.


À l'égard des autres Points sur lesquels
ils disputent, n'ayant pas la même
évidence, un homme qui craint
Dieu & qui a de la piété peut & doit
examiner toutes choses & suspendre
son jugement jusqu'à ce qu'il en ait
une connoissance plus exacte; car il
y auroit de l'imprudence d'admettre
ou de rejetter des choses dont on ne
connoîtroit ni la vérité ni la fausseté,
puisque le salut éternel n'est pas promis
dans les Livres du Nouveau Testament
à celui qui embrassera un sentiment
controversé plutôt que l'autre,
mais à celui qui recevra d'esprit & de
coeur les Points fondamentaux de la
Doctrine Chrétienne que nous avons
raporté.


§. VI. Qu'on ne doit prescrire
aux Chrétiens que ce qui est
tiré du Nouveau Testament.


On ne peut donc de droit 16obliger
les Chrétiens à recevoir que les
choses qu'ils croyent contenues dans
les Livres du Nouveau Testament,
pour pratiquer celles qui y sont commandées,
& éviter les autres qui y sont
défendues. Si l'on prétend leur imposer
d'autre Loi, c'est sans en avoir
ni le droit ni l'authorité. Car qui est
le Juge équitable qui puisse obliger le
Chrétien à croire qu'un Dogme est
émané de Jésus-Christ, lorsqu'il n'en
trouve aucun fondement dans le moien
par lequel Dieu nous a transmis la
révélation, de l'aveu de tous les hommes?
Supposons qu'il y ait d'autres
Dogmes qui soient vrais, ils ne peuvent
avoir aucun motif de crédibilité
dans l'esprit de celui, qui les voyant
admis par les uns & contestés par les
autres, prendra un milieu plus seur en
s'atachant aux Livres du Nouveau
Testament, comme à la source de la Révélation,
sans vouloir entrer en discussion
des Points disputés. Pendant qu'il
se tient ferme à ce sentiment, on n'a
aucun droit de lui demander autre
chose, & il ne changera point jusqu'à
ce qu'il soit persuade qu'on peut trouver
dans une autre source la connoissance
du Christianisme, ce que je ne
croi pas qu'on puisse faire.


Note 16: (retour)  Obliger de droit. C'est à quoi se raporte ce
que Jésus-Christ nous dit Matt. XXIII. 8. & suiv.
Mais pour vous, ne vous faites pas appeller, mon maitre;
car vous n'avez qu'un seul maitre, savoir, le
Christ, & vous êtes tous fréres! Ne nommez personne
vôtre Pere sur la terre, car vous n'avez qu'un seul
Pére; savoir, celui qui est au Ciel. Ne vous faites
pas appeller conducteurs; car vous n'avez qu'un seul
conducteur; savoir, le Christ. Voi. Jaq. III. 1. Apoc.
III. 7. Où il est dit que Christ a la clef de David, qui
ouvre, savoir le Ciel, & que personne ne ferme,
qui ferme & que personne ne peut ouvrir. Or si
Jésus-Christ doit être le seul objet de la foi, &
que le Nouveau Testament renferme toute la Révélation
qu'il a apporté sur la terre, il s'ensuit que
toute la foi du Chrétien doit porter sur ces Livres.



17Si quelqu'un vouloit donc ôter
aux Chrétiens les Livres du Nouveau-Testament,
ou y ajoûter des choses
dont ils n'ont aucune certitude, il
ne doit pas être écouté, puisqu'il démande
ce que la prudence deffend d'accorder,
en voulant nous obliger à
croire des choses dont nous ne sommes
pas certains, & à en omettre d'autres
que tout le monde regarde comme
certainement révélées. Il n'est pas
nécessaire à chaqu'un d'entrer dans un
détail circonstancié de toutes les Controverses,
ce qui demanderoit une discussion
presqu'infinie, & ne peut convenir
qu'aux Savans qui consacrent leurs
veilles à cette étude, & qui ont du
tems pour le faire. Celui qui veut
nous forcer à croire ce que nous ne
pouvons pas, nous chasse de sa Communion,
parce qu'on ne peut faire
violence à la foi, & qu'un homme
craignant Dieu & qui aime la Vérité,
n'aura jamais la criminelle complaisance
pour qui que ce soit de faire profession
d'une chose qu'il ne croit pas.


Note 17: (retour)  Si quelqu'un vouloit. C'est ce que prouvent
les paroles de S. Paul. Gal. I. 8. Mais si nous vous
annoncions, ou si un Ange du Ciel vous annonçoit, autre
chose, que ce que nous vous avons évangélisé, que
nous & lui soions anathème. Certainement il ne convient
à personne de vouloir ajoûter à l'Evangile ce
qu'il croiroit nécessaire, ou en retrancher ce qu'il
regarderait comme inutile.



Ceux qui sont d'un sentiment contraire
nous objectent, que si chaqu'un
à la liberté de juger des Livres du Nouveau
Testament, on verra bientôt
autant de Religions que de Chapitres,
& que la vérité qui est unique sera opprimée
par la multitude des Erreurs. Avant
de produire des Objections, &
de combatre le sentiment que nous
avons établi ci-dessus, & qui est apuïé
sur les raisons les plus fortes, je croi qu'il
faudroit avoir renversé nos principes
puis que ces principes étant toûjours
les mêmes, la Doctrine qu'ils soutiennent
demeure inébranlable comme il
est facile de le prouver. Car s'il s'ensuit
quelque difficulté de ce que nous
avons établi, la vérité n'en est pas
moins certaine jusqu'à ce qu'on ait
montré que nos principes ne sont ni
vrais, ni solides. Mais sans aller plus
loin sur ce sujet, nous disons qu'il est
faux que la Révélation du Nouveau
Testament soit si obscure qu'un homme
d'un esprit sain, & qui cherche
avec ardeur & sincérement la Vérité,
ne puisse y trouver, & n'y trouvé effectivement,
les Points fondamentaux de
la Religion Chrétienne, ce qui est
prouvé par l'expérience, puisque tous
les Chrétiens, comme nous l'avons
montré, se trouvent sur ce sujet d'un
contentement unanime, ce que Grotius
a remarqué au §. XVII. de son
II. Livre. Nous ne parlons pas ici
de ceux qui ont le Cerveau blessé ou
le coeur corrompu, nous portons nos
veues sur les Communions entiéres des
Chrétiens, qui quoique devisées & animées
par des disputes continuelles,
s'accordent toutes sur ce Point.



§. VII. Qu'on doit admirer la Providence
de Dieu dans le soin qu'il
a pris de conserver la Doctrine
Chrétienne.


L'on doit admirer sur ce sujet, comme
sur une infinité d'autres qui concernent
la conduite & le Gouvernement
de l'Univers, la Providence particuliére
de Dieu, qui au milieu de
tant de disputes qui ont été autrefois,
& qui continuent encore aujourd'hui,
a cependant toûjours conservé les Livres
du Nouveau Testament dans toute
leur pureté, afin de rétablir par ce
moien la Doctrine Chrétienne toutes
les fois qu'elle seroit altérée; nous ayant
transmis ce Thrésor tout entier,
mais ayant conservé la Doctrine qu'il
renferme, au milieu de cette Mer orageuse
de disputes, de sorte que les
Points essentiels ne se sont jamais éclipsés
de la memoire des Chrétiens.


Une partie considérable de Chrétiens
prétend, que dans les siécles qui
ont précédé, plusieurs Erreurs se sont
imperceptiblement introduites & glissées
dans les Écoles, ce que les autres
nient, ce qui a causé en Occident cette
séparation qui a divisé le Monde
Chrétien en deux parties presqu'égales,
seize cens Ans après la naissance de Jésus-Christ;
cependant dans ces siécles
mêmes, où l'Erreur a séparé une partie
des Chrétiens de l'autre, & où ils se
reprochent avec vérité les ténèbres, la
corruption & les vices qui régnaient alors,
le principaux Points de la Religion
Chrétienne, que nous avons raporté,
sont toûjours demeurez invariables sans
vicissitude ni changement.


18Il n'y a point de siécle si ténébreux
& si corrompu qui ne fournisse
la preuve de cette vérité en lisant
les Écrivains de ce tems là dont nous
avons encore les Ouvrages. J'avoue, car
il ne s'agit pas de dissimuler, qu'on a
introduit dans la Théologie Chrétienne
plusieurs choses étrangéres, inconnues,
& qu'on a joint aux Écrits du
Nouveau Testament; c'est pourquoi
l'Evangile, cette semence de régénération
n'a pas porté tant de fruits qu'elle
eût fait, si on eût écarté les ronces,
les épines des chicanes Scolastiques,
qu'on peut comparer à de mauvaises
plantes que la main du Pere Céleste
n'a point planté. Les vices ont accompagné
l'Erreur, non seulement
on les a commis, mais on les a toléré,
& canonisé dans la suite; cependant
cette sainte Doctrine a toûjours été
conservée pure & entiére dans les Livres
du Nouveau Testament, & tous
les Chrétiens s'accordent sur ce sujet.
C'est pourquoi l'on a veu paroître dans
la suite des hommes illustres qui se
sont vivement oposés aux vices &
aux Erreurs de leur siécle, qui les ont
repris & censurés, & ont eu assés de
zéle & de fermeté pour se roidir contre
le torrent. C'est par ce moien
que Dieu selon sa promesse a empêché
19que les portes de l'enfer ne prévalussent
contre son Eglise, c'est-à-dire
qu'il n'a jamais permis qu'il ne
restât aucune Assemblée dans laquelle
la Doctrine Chrétienne ne subsistât
dans toute sa pureté, quoi qu'il s'y trouve
quelques Dogmes particuliers quelquefois
plus obscurs ou plus clairs. Or
il est certain, pour le remarquer en
passant, que si cette Doctrine ne fût
émanée de Dieu, elle ne se fût jamais
sauvée d'un déluge de vices &
d'erreurs qui l'ont toûjours environnée;
mais elle eût été renversée de fond
en comble & ensevelie sous les variations,
les caprices, & les vicissitudes
de l'Esprit humain.



Note 18: (retour)  Il n'y a point de siécle. Les Partisans de
Rome, & ceux qui en sont séparés conviennent
qu'il n'y a point eu de siécles plus malheureux
que le 10. & 11. Cependant si quelqu'un veut lire
ce que les Écrivains de ces siécles infortunés nous
ont laissé dans la Bibliothèques des Peres, il y trouvera
tous les Dogmes que nous avons raportés dans la §
IV. Bernard Abbé du Monastère de Clervaux & qui
vivoit au commencement du 12. siécles. Ce grand
homme dont quelques-uns relévent avec tant d'Éloges
la constance, l'érudition, la piété, & dont les
Ouvrages transmis aux siécles futurs n'ont jamais
été condamnés, raporte dans ses Écrits, les Points
fondamentaux de la Doctrine Chrétienne. Les siécles
qui ont suivi jusqu'au 16. prouvent la même
Vérité, & ceux qui se sont écoulés depuis ce tems
là ne laissent aucun doute sur ce sujet.



Note 19: (retour)  Les portes de l'Enfer, ou du Sépulchre. C'est
ainsi que nous avons traduit le terme, grec πύλας άδα, parce que ce terme & l'expression hébraique
Scheol à laquelle il répond, n'a jamais signifié
dans l'Écriture un Démon, mais seulement le sépulchre
ou l'état des morts, comme, Grotius & d'autres
l'ont remarqué, d'où l'on peut conclure qu'il
y aura toûjours quelqu'Assemblée, qui conservera
les Points fondamentaux de la Doctrine Évangélique.



§. VIII. L'on répond à la question,
pourquoi Dieu a permis qu'il y
eût des Erreurs & des disputes
entre les Chrétiens.


L'on pourroit peut-être nous objecter
ici, qu'il sembleroit que la Providence
eût veillé avec plus de soin
à conserver la Doctrine Chrétienne,
si Dieu eût prévenu par sa toute-puissance
les Erreurs qui ont été, & qui
règnent encore aujourd'hui parmi les
Chrétiens, & qu'il eût maintenu au
milieu d'eux la vérité, la concorde &
la paix. Mais nous apartient-il de prescrire
à Dieu les Loix qu'il doit suivre
afin que les choses soient mieux réglées
dans le Gouvernement de l'Univers?
Au contraire n'est-ce pas à nous à penser
que Dieu qui est souverainement
sage a eu des raisons particulieres pour
souffrir ce qu'il a souffert, quoique
ces veues qui sont impénétrables
soient incompréhensibles à l'Esprit humain.
Mais si l'on peut découvrir
quelques raisons probables qui ont engagé
Dieu à agir comme il a fait,
nous devons croire que ces raisons &
d'autres plus importantes l'ont déterminé
à permettre & souffrir ce que
nous voions sous nos yeux.


Mais avant de s'arrêter sur ce sujet à
aucune conjecture, il faut établir que
Dieu a résolu de créer 20les hommes
libres, & de leurs conserver cette
liberté jusqu'à la fin, c'est-à-dire qu'ils
ne fussent pas tellement bons, qu'ils
fussent contraints & nécessités de l'être
toûjours, ni tellement mauvais qu'ils
succombassent sous le pois des crimes,
sans jamais s'en réléver; mais il les à
créés changeans variables & inconstans
afin qu'ils pussent passer alternativement
du crime à la vertu & de la vertu
au crime avec plus ou moins de facilité,
selon que leurs habitudes pour le bien
ou le mal auront été plus ou moins
fortes. Le Peuple Juif nous fournit
la preuve de cette vérité, que les
Chrétiens confirment chaque jour par
expérience. Les uns & les autres n'ont
été contraints par aucune force insurmontable
de pratiquer la vertu ou le
vice; ils n'étoient conduits & dirigés
que par les Loix qui promettent des
récompenses aux gens de bien, & des
punitions aux méchans, auxquelles
Dieu joignoit des motifs pour les encourager
à la pratique de la vertu, &
les détourner du vice, quoiqu'ils aient
toûjours été libres d'obéïr, ou de désobéir
à Dieu, ce qui est justifié par
l'expérience, puisqu'ils ont toûjours
été bons ou mauvais lorsque la Loi de
Dieu leurs prescrivoit également la
pratique de la vertu, & leur deffendoit
également le vice. Jésus-Christ
nous a fait connoître que la même
chose arriveroit parmi les Chrétiens,
comme on le peut conclure des deux
Paraboles qu'il a raporté21 l'une
de la Zizanie que l'homme ennemi a
semé & qui est crue avec le bon grain
& 22l'autre du filet jetté dans la
Mer & dans lequel se trouvent de
bons & de mauvais Poissons, pour
montrer que dans le Corps extérieur
de l'Eglise il y auroit un mélange de
bons & de mauvais Chrétiens, ce qui
prouve qu'il a parfaitement connu les
maux qui devoient arriver dans l'Eglise.
S. Paul n'a-t-il pas averti les Corint.
23Qu'il falloit qu'il y eût des hérésies,
afin que l'on découvre parmi vous
ceux qui sont dignes d'être approuvez?
24Et s'il n'y avoit point eu de
disputes & que tous les Chrétiens se
fussent unanimement accordés sur la
Doctrine, il n'y eût point eu d'occasion
de choisir, & de pratiquer cette
vertu, qui fait préférer la Vérité à toutes
choses. La Sagesse de Dieu brille
donc avec éclat sur ce sujet, puisqu'il
fait tirer la vertu du milieu même des
vices.


Note 20: (retour)  Les hommes libres. Toute l'Antiquité Chrétienne
n'a eu qu'un même sentiment sur ce sujet. Voi. Justin
Mart. Apol. I. Chap. LIV. & LV. Iren. Liv. IV.
Chap. IX. & XXIX. sur la fin Chap. LXXI. & LXXII.
Orig. dans son Livre intitulé de Philocalia Chap. XXI.
Euseb. Prep. Evang. Liv. VI. c. VI. & d'autres dont
Denis Petau raporté les sentimens, au I. Tom. Dogm.
Theol. Liv. VI. Chap. VI. l'on trouve encore plusieurs
choses sur le même sujet Tom. III. Liv. III. IV. & V.



Note 21: (retour)  L'une de la Zizanie. Matt. XIII. 24. & suiv.



Note 22: (retour)  L'autre de filet. Mat. XIII. 47. & suiv.



Note 23: (retour)  Qu'il falloit qu'il y eût. I Cor. II. 19. Car
il faut qu'il y ait des hérésies entre vous, afin que ceux
qui sont dignes d'approbation soient manifestés entre
vous, c'est-à-dire qu'en considérant les hommes
tels qu'ils sont, il faut, s'ils ne deviennent pas meilleurs,
qu'il s'éléve au milieu de vous des Sectes qui
distinguent les bons des mauvais, pendant que les
premiers se trouveront unis à la Vérité & à la charité;
& que les autres marcheront à travers champs.
Voi. Matt. XVIII. 7.



Note 24: (retour)  S'il n'y avoit point eu &c. Nous nous sommes
étendus sur l'explication de ce sujet dans nôtre Histoire
Ecclésiastique. Siec. I. an. 83. &c.



Mais si l'on dit 25comme font
quelques uns qu'il eût été plus à propos
que cette vertu n'eût jamais été pratiquée,
que de voir régner des vices qui
lui sont contraires, qui ont produit
tant de crimes, tant de malheurs &
de calamités parmi les hommes, &
seront suivis des chatimens les plus rigoureux;
nous répondons que ces
Maux quelque grands qu'ils paroissent,
n'ont pas empêché Dieu de donner
des preuves autentiques de sa puissance
en créant des êtres libres. Sans cela,
aucune Créature n'eût connu sa liberté;
Dieu même, quoique Souverainement
libre, n'eût jamais été regardé
comme tel, si par un effect de sa toute-puissance,
il n'eut empreint dans
l'esprit des hommes cette idée qu'ils
ne se fussent jamais formée par la contemplation
de ses Oeuvres. On ne lui
eût même rendu aucun Culte, si
l'on eût cru qu'il agissoit, non par une
bonté souverainement libre, mais
par contrainte & une nécessité indispensable
de faire ce qu'il faisoit; & s'il eût
reçu quelques homages, la liberté n'y
eût point eu de part. On ne peut
donc comparer les maux de cette vie,
ni même de celle qui est à venir, avec
un aussi grand mal que l'ignorance de
Dieu, & l'anéantissement de la vertu;
& si ces choses nous paroissent incompréhensibles
& nous font de la
peine, nous devons penser que Dieu
qui est très-bon, très-juste, très-puissant
& très-sage ne peut agir que d'une
maniere conforme à ses perfections
divines & infinies; qu'il trouvera facilement
le moien d'éclaircir nos doutes,
de résoudre nos difficultés, & justifier
sa conduite, en montrant à toutes les
Créatures intelligentes qu'il n'a fait
que ce qu'il devoit faire. En attendant
ce grand jour qui fera disparoître
les ténèbres de l'ignorance, il a voulu
donner des preuves de toutes ses vertus,
pour nous engager à mettre en
lui toute nôtre confiance, & à regarder
ses Oeuvres dans des veues de justice
& d'équité.


Note 25: (retour)  Comme font quelques-uns. Pierre Bayle a
produit cette objection ornée d'un faux brillant,
& soutenue de tous les artifices que la Rhétorique
peut fournir. Nous l'avons réfutés dans quelques
volumes de nôtre Bibliothèque choisie, & principalement
dans le IX. X. XI. & XII. composé en François.



Nous pourrions ajoûter ici plusieurs
choses, mais elles nous éloigneroient
de la fin que nous nous sommes proposés,
en nous engageant dans une discussion
qui ne convient pas ici.



§. IX. Que ceux là professent &
enseignent la plus pure Doctrine
de Jésus-Christ, qui ne proposent
pour Regle de la foi, de
l'espérance & des moeurs que
les choses dont tous les Chrétiens
sont d'accord.



Laissant toutes ces choses à l'écart,
pour revenir au parti qu'on doit prendre
entre les différentes Opinions qui
partagent les Chrétiens, nous ne pouvons
agir plus sagement & avec plus
de sureté dans ses circonstances qu'en
nous atachant à la Communion qui
regarde l'Évangile comme la Régle de
sa foi sans aucun mélange des Traditions
humaines, & est contente que chaqu'un
y conforme ce qu'il doit croire,
espérer & pratiquer; ce qui étant exécuté
de bonne foi, & sans déguisement,
l'on trouvera la pureté de la
Doctrine que nous avons montré avoir
toûjours été la même malgré les révolutions
des siécles, la multitude des
Erreurs, les Orages des disputes, &
les changemens des Royaumes & des
Villes. L'Évangile renferme tout
ce qui est necessaire pour régler la foi
& les moeurs, & si l'on veut y ajoûter
quelque chose, il faut montrer que
ces additions ne sont faites que par raport
à certaines circonstances de tems
& de lieux, mais qu'on ne les propose
pas comme nécessaires, ce qui n'apartient
qu'au 26Souverain Législateur;
sans cette restriction, on introduiroit
facilement des Dogmes contraires.


Note 26: (retour)  Souverain Législateur. Voi. Rom. XIV. 1.
& suiv. L'Apôtre parlant de ceux qui vouloient
prescrire aux autres de Rites particuliers, ou condamner
ceux qui les pratiquoient, dit que ce droit
n'apartient qu'à Jésus-Christ seul. Nous trouvons la
même chose, Jaq. IV. 12. Il n'y a qu'un seul Législateur
qui peut sauver & qui peut perdre.



Il n'est pas permis aux Chrétiens,
comme nous l'avons remarqué, de se
soumettre avec une obéïssance aveugle
à toutes les Opinions des hommes,
ou de faire une profession extérieure
de ce qu'ils ne croient pas, pratiquant
ce qu'ils condamnent intérieurement
en eux-mêmes, parce qu'ils le croient
contraire aux Préceptes de Jésus-Christ.
C'est pourquoi lorsqu'ils n'ont plus cette
liberté Chrétienne dont nous avons
parlé, ils doivent se retirer non pas
comme s'ils condamnoient ceux qui
ne sont pas du même sentiment qu'eux,
mais parce que chaqu'un doit agir selon
ses lumieres, pratiquer ce qui lui paroît
le meilleur, & éviter ce qu'il regarde
comme un mal.



§. X. Que la prudence nous obliger
de participer à l'Eucharistie
avec ceux qui ne demandent des
Chrétiens que ce que chaqu'un
trouve dans les Livres du Nouveau
Testament.



Jésus-Christ aiant établi deux Sacrements
dans son Eglise, savoir le Batême
& l'Eucharistie, il n'a pas dépendu
de nous de recevoir le Batême dans
l'Eglise qui enseigne & professe le plus
pur Christianisme; puisqu'il nous a
été administré dans l'âge le plus tendre
& le plus incapable de ce discernement;
mais ne participant à l'Eucharistie
que dans un âge mur, nous pouvons
examiner la Société Chrétienne
dans laquelle nous voulons recevoir
ce Sacrement, & si nous ne l'avons
pas encore fait, nous sommes obligés
de le faire dans la suite.


Il y en a qui au lieu de considérer
l'Eucharistie, selon l'Institution de
Jésus-Christ, comme un 27signe de
paix, d'union & de charité entre les
Chrétiens, la regardent comme l'Étendart
de la division, & excluent de
leurs Communion tous ceux qui ne
veulent se soumettre qu'à ce que Jésus-Christ
leur a proposé pour être
le modèle de leur foi, l'objet de leurs
espérance & la régle de leur conduite;
qui ne reçoivent ce qu'ils sont
persuadés être contenu dans l'Evangile,
leur conscience ne leur permettant
pas d'admettre d'autre Régle que
celle dont nous avons parlé; sujet qui
ne paroît pas mériter d'être exclus
d'une Assemblée. Il est permis, &
l'on doit conserver la paix & l'union
avec ces sortes de Personnes, mais il
n'est jamais permis à un homme sage
& craignant Dieu de 28participer à
l'Eucharistie avec ceux qui veulent
admettre d'autre Régle de la foi & des
moeurs que l'Evangile, & qui éloignent
de leur Communion ceux qui sont
d'un sentiment contraire; mais a l'égard
des Chrétiens qui n'admettent
d'autre moien d'arriver au salut que
celui que Jésus-Christ & les Apôtres
nous ont prescrit dans l'Evangile, &
que chaqu'un y peut trouver; l'on
peut en toute sureté, & l'on doit même
participer avec eux à l'Eucharistie
si l'on est véritablement ataché à l'Évangile.
Car il y a une grande différence
entr'eux, & les autres dont nous
avons parlé ci-dessus; puisque tous
ceux qui sont appellés, & qui participent
à la même Table reçoivent tous
également les Livres du Nouveau
Testament comme la seule & unique
Régle de la foi & des moeurs, à laquelle
ils veulent conformer toutes
leurs actions; qui n'admettent aucune
Idolatrie, & ne regardent pas comme
Ennemis ceux qui reçoivent quelque
Dogme qu'ils n'adoptent pas eux-mêmes.
Il est certain qu'on ne doit pas
communier avec ceux qui veulent forcer
les autres à recevoir leur Doctrine,
ou leurs sentimens particuliers; qui adorent
d'autre Divinité qu'un seul &
vrai Dieu Pére, Fils & S. Esprit; qui
prouvent par leurs Oeuvres, qu'ils
s'embarassent peu de Préceptes de l'Évangile;
qui reconnoissent d'autre
moien de salut que ceux qui sont marqués
dans les Livres de l'Alliance éternelle;
mais ceux qui ont des sentimens
contraires & qui en fournissent
les preuves méritent qu'on s'unisse à
eux, & qu'on les préfere à tous les autres.
Il n'y a point29 d'homme
ni d'Ange même capable de prescrire
au Chrétien un nouvel Evangile
comme l'objet de sa Foi, & c'est cet
Evangile qui le rend vrai Disciple de
Jésus-Christ, lorsqu'il s'atache à sa
seule Doctrine; qu'il lui obéït autant
que la foiblesse humaine le peut
permettre; qu'il adore un seul Dieu,
qu'il aime son Prochain comme soi-même,
& qu'il conforme ses actions aux
Régles de la tempérance & de la sobriété.
Si l'on retranche quelque chose
de ce que nous venons de marquer,
l'on tronquera les Loix de l'Alliance
dont personne ne peut dispenser que
Dieu seul; si l'on y ajoûte, c'est un
joug inutile que personne n'a droit
d'imposer aux Chrétiens. Dieu seul,
souverain Arbitre du salut éternel, est
le souverain Législateur de qui les
Chrétiens peuvent recevoir la Loi.




Note 27: (retour)  Comme un signe de paix. Voi. I. Cor. X.
16. 17. où après avoir parlé du Calice, & du pain
de l'Eucharistie dont plusieurs sont participans, il
ajoûte, quoi que nous soyons plusieurs, nous ne sommes
qu'un seul pain & qu'un seul corps; car nous participons
tous à un seul pain. Paroles qui prouvent que l'Eucharistie
est un signe d'union entre les Chrétiens,
comme l'on judicieusement remarqué les plus célèbres
Interprétes.



Note 28: (retour)  Participer à l'Eucharistie. Grotius a été du
même sentiment comme il paroît par un petit Livre
qui a pour titre. Si l'un doit toûjours participer
aux signes, où il traite des raisons qu'on peut
avoir de ne pas communier. Tom. 4. Oeuv. Theol.
p. 511.



Note 29: (retour)  Il n'y a point d'homme. Voi. la Not. sur.
§. I.



On pourroit nous demander par
quel titre ces Assemblées Chrétiennes,
dont nous venons de tracer le portrait,
sont distinguées des autres; mais il ne
s'agit pas ici d'une dénomination particuliére:
le Lecteur doit être persuadé
que par tout où il trouvera les Principes
que j'ai établis, ce sont les Assemblées
que j'ai eu en vue; partout
où sera cette seule & unique Régle de
la Foi, & cette liberté de Conscience
dont j'ai parlé, qu'il s'assure que c'est
là le véritable Christianisme, sans
s'atacher à aucun nom particulier, ce
qui ne fait rien à la chose. Je croi
qu'il y en a plusieurs de ce caractére,
& je demande à Dieu de tout mon
coeur qu'il les augmente de jour en jour,
afin que son Royaume vienne & soit
étendu dans toutes les parties du Monde;
que tous les hommes lui obéïssent,
& ne rendent hommage qu'à lui
seul.







§. XI. De la Discipline Ecclésiastique.



Il se présente ici quelque difficulté
sur la forme extérieure du Gouvernement
de l'Église, ce qu'on appelle la
discipline Ecclésiastique: car il n'y a
point de Société semblable à celle de
l'Église qui puisse subsister sans ordre,
c'est pourquoi il a fallu établir quelque
forme de Gouvernement. Or on
démande quel modelle les Apôtres
nous ont laissé sur ce sujet, & de quelle
maniére ils ont conduit & gouverné
né les Églises, puisque ce qui a été
établi dès le commencement semble
mériter la préférence, & que de deux
Églises qui enseignent également la
Doctrine de Jésus-Christ dans toute sa
pureté, il faudroit préférer celle qui
suivroit dans la Pratique le Gouvernement
des Apôtres, quoique ce Gouvernement
seul destitué de la Prédication
de l'Évangile ne fût qu'un fantôme
d'Église.


Or il se trouve aujourd'hui deux
sortes de Gouvernement; l'un par lequel
l'Église est conduite sous l'autorité
d'un seul Évêque, qui a seul
le droit d'ordiner des Prêtres & d'autres
Ministres d'un ordre inférieur;
l'autre dans lequel tous les Ministres
ont un pouvoir égal, & associent à
leur Gouvernement quelques personnes
de l'Église, sages, prudentes, &
d'une conduite sans reproche. Ceux
qui ont lu sans préjugé ce qui nous
reste des plus anciens Écrivains de l'Église;
30ne peuvent ignorer que la
premiére forme de Gouvernement
qu'on appelle Épiscopal, tel que
nous le voyons établi dans la partie
méridionale de l'Angleterre, fut mis
en pratique dans le premier siécle après
les Apôtres, ce qui suffit pour conclure
qu'il est d'institution Apostolique;
mais à l'égard de celle qu'on appelle
Presbytérienne, elle doit son origine
à ceux qui s'étant séparez de la
Communion de Rome dans le 16.
siécle, l'on établie en plusieurs endroits
de France, d'Allemagne, de
Suisse, & de Flandres.


Note 30: (retour)  Ne peuvent ignorer. Voi. notre Histoire Ecclésiast.
l'an. 52. 6. 68. 8. & suiv.



Ceux qui ont lu l'Histoire de ce
siécle savent, que cette forme de
Gouvernement ne fut introduite que
parce que les Évêques refusérent d'accorder
la Réforme qu'on demandoit
dans la foi & dans les moeurs, & qu'on
jugeoit indispensable pour extirper les
Erreurs & abolir les Vices. Si les Évêques
de ce tems là eussent voulu faire
librement & de bon coeur, ce que
firent dans la suite ceux d'Angleterre
l'on verroit une uniformité de Gouvernement
parmi tous ceux qui se sont
séparés de Rome, & l'on eût prévenu
une infinité de malheurs, suites ordinaires
des troubles & des divisions;
car examinant la chose avec attention,
l'on voit que la seule raison qui a fait
changer le Gouvernement, c'est qu'on
ne pouvoit rien obtenir ni espérer de
juste & d'équitable de ceux qui conduisoient
alors. C'est ce qui a fait introduire
la forme Presbytérienne, qui
étant une fois établie, il a été, & il
est encore aujourd'hui de l'intérêt
des Souverains & des Magistrats de
la maintenir, à moins de vouloir
porter le trouble & la division dans
les Provinces & dans les Villes, ce
que des personnes sages n'accorderont
jamais, & ce qui ne seroit pas à souhaiter.
La forme du Gouvernement
fut autrefois établie pour conserver la
Doctrine Chrétienne, & non pas pour
troubler la République qui ne pourroit
être agitée, sans que la Religion
en ressentît le contrecoup.






C'est pourquoi les personnes les
plus sages qui auroient souhaité que le
Gouvernement le plus conforme aux
tems Apostoliques eût été établi partout,
ont cru qu'il étoit plus à propos
de laisser les choses dans l'état où
elles sont, que de s'exposer aux dangers
inévitables qui accompagnent
presque toûjours les changemens &
les nouveautés. Cependant les plus judicieux
n'ont point conçu pour ce
sujet de sentimens de haine & d'animosité
les uns contre les autres; ils
ne se sont ni chargez d'outrages, ni condamnez,
comme ont coutume de faire
ces Esprits brouillons qui n'agissent
que par intérêt de Parti, comme si le
salut éternel dépendoit de la forme du
Gouvernement Ecclésiastique, ce
qu'on ne prouvera jamais par l'Écriture
ni par l'Esprit de la Religion
Chrétienne.



§. XII. Que Grotius a beaucoup
estimé l'ancienne Discipline,
quoiqu'il n'ait jamais condamné
l'autre.


Ceux qui ont lu les Écrits du célèbre
Grotius, & qui ont examinés
sa Doctrine & ses moeurs, sont très-convaincus
qu'il s'étoit formé 31une
juste idée de la Doctrine la plus pure
dont il a prouvé la Vérité, & qu'il
n'a jamais cru d'autre Religion véritable;
mais parfaitement instruit de ce
que les Auteurs Ecclésiastiques ont
raporté sur ce sujet, & voiant que la
forme du Gouvernement Épiscopal étoit
la plus ancienne, il l'à approuvée
de la maniere qu'elle subsiste en Angleterre,
comme on en peut juger par
ses paroles32 raportées au bas de la
page. Il ne faut pas douter que si la
chose eût dépendu de lui, & qu'il
n'eût pas été agité par de si fâcheux
contretems, & aigri par la malignité
de ses Ennemis, il ne se fût joint à
ceux qui suivoient cette ancienne forme
de Discipline & qui n'eussent exigé
de lui que la pure Doctrine Chrétienne
que nous avons raportée, & dont
il a lui-même prouvé la Vérité. Ce
qui nous engage à avoir cette pensée
est fondé sur des raisons qui nous ont
paru si importantes, que nous les
avons jointes à ce petit Livre.


Note 31: (retour)  Une juste idée. Voi. entr'autres choses
l'Instruction des Enfans Chrétiens que l'Auteur a traduit
des Vers flamans en Latin. Tom. 4. Ouvrag.
Theol. p. 629. Il a souvent même répété dans ses
derniers Ouvrages que tout ce qui est nécessaire au
Salut est clairement renfermé dans le Nouveau Testament.
Voi. ses Remarq. fur les Consult. de Cassand. à la
fin, où il traite de la suffisance & de la clarté de
l'Écriture, de sorte que selon ses Principes, chacun
peut tirer de là les Points essenciels de la
Doctrine Chrétienne que nous avons raportés.



Note 32: (retour)  Par ses paroles raportées &c. Remarq. Consult.
de Cassand. 14. Les Évêques sont supérieurs aux
Prêtres, & nous trouvons cette dignité de prééminence
établie par Jésus-Christ dans la personne de Pierre & continuée
par les Apôtres partout où ils en ont trouvé l'occasion,
pratique approuvée par le S. Esprit dans l'Apocalipse;
c'est pourquoi comme il est à souhaiter que
cette pratique soit établie par tout &c. Voi. ce qu'il dit
ensuite touchant la puissance Ecclésiastique, & dans
l'Examen de l'Apologie de River. p. 714. Col. 2.
a quoi l'on pourroit joindre les lettres qui sont à la
fin de ce petit Ouvrage.






§. XIII. Exhortation à tous les
Chrétiens divisés de sentimens
de n'exiger les uns des autres la
créance d'aucun Point de Doctrine,
que de ceux dont chacun
connoit la certitude par la lecture
du Nouveau Testament, & qui
a toûjours fait l'objet de la
Foi.



Les choses étant comme nous les
avons raportées, nous ne pouvons trop
exhorter les Chrétiens de se souvenir
que ce que nous avons dit renferme
toute l'essence de la Religion Chrétienne
dont la Vérité peut être prouvée
par les Argumens de Grotius, &
qu'il ne s'agit pas de Points de dispute
que chacun conteste de part &
d'autre, & qui ont enfanté tant de
maux: puisqu'on ne peut persuader à
personne, qui aura lu & médité avec
attention & respect le Nouveau Testament,
qu'il y ait un 33autre Législateur
que Jésus-Christ des Loix duquel
dépende l'Éternité du Salut;
ceux qui seront convaincus de ces Vérités,
ne pourront jamais obtenir d'eux-mêmes,
d'admettre ou regarder comme
nécessaire au Salut & essentiel à
la Foi ce qui ne sera pas fondé dans la
Doctrine de Jésus-Christ & des Apôtres,
soit qu'il le regarde comme vrai,
ou qu'il croie lui être contraire. C'est
pourquoi le meilleur & le plus éficace
ce de tous les moiens qu'on puisse employer
pour terminer les disputes,
c'est de n'obliger personne à croire
que ce qu'il connoit certainement être
révélé; & l'on ne doit pas craindre
les inconveniens qui en pouroient arriver,
puisque l'Expérience démontre
que dans la durée de tous les siécles
qui se sont écoulés depuis Jésus-Christ
jusqu'à nous il n'y a pas eu un homme
de bon sens qui ait rejetté les Points
essentiels de la Doctrine Chrétienne
que nous avons raportés. Si l'on ne
demandoit que cette seule chose 34&
qu'on voulût se fixer sur ce qui est
essentiel à la Foi, les disputes seroient
bientôt terminées, & les autres Points,
dont on ne conviendroit pas unanimement,
ne regarderoient plus le corps
entier des Églises, mais les particuliers
qui agissant chacun selon les lumieres
de leur Conscience, en doivent un
jour rendre compte à Dieu: s'ils pouvoient
se persuader qu'ils sont tous
d'accord sur les Points fondamentaux
de la Religion, comme cela est vrai,
& qu'ils se tolérassent mutuellement
sur le reste, sans employer la violence
ou de lâches & d'indignes artifices,
pour attirer les autres dans leurs sentimens,
& les astreindre à leurs Culte;
c'est en quoi consisteroit la paix qu'on
peut espérer sur la terre. 35L'ignorance
des hommes, soutenue & fortifiée
des préjugés qui les aveuglent, ne doit
pas faire espérer à une personne sage
& prudente de pouvoir les réunir tous
dans un même sentiment, soit qu'on
y emploie la violence, ou qu'on les
convainque par les raisons les plus solides.
Les Esprits les plus éclairés,
& les coeurs les plus nobles n'ont jamais
approuvé la violence, qui est le
ministre de mensonge, & non pas de
la Vérité; & les Savans qui se laissent
souvent éblouir par de fausses lumieres,
ou aveugler par les préjugés de
l'éducation, & d'autres motifs particuliers,
connoissent assés le poids des
raisons qu'on leurs propose; ce qui rend
inutile la violence qu'on leurs voudroit
faire pour les forcer d'agir ou de parler
contre leurs consciences. Que
ceux qui sont chargés du Gouvernement
de l'Église soient contens qu'on
croie à l'Évangile, & qu'on établisse
ce Point de Foi, comme ce qu'il y a
de plus essentiel, qu'on observe ses
Préceptes, & qu'on espére le Salut de
la fidélité avec laquelle on observera
ses Loix, alors tout sera dans l'ordre;
mais pendant qu'on fera un mélange
des Traditions humaines avec la Révélation,
& qu'on voudra unir les choses
douteuses avec celles qui sont certaines,
les disputes ne finiront point,
& il n'y aura aucune espérance de paix
que tous les gens de bien & qui ont
de la piété doivent demander à Dieu
de tout leurs coeur, contribuant à la
procurer par tous les moiens dont ils
sont capables.


Note 33: (retour)  Un autre Législateur. Les paroles de S.
Jaq. IV. 12. sont formelles sur ce sujet; nous les
avons citées au §. 5. avec d'autres qui s'y raportent.
De plus la chose parle d'elle-même, puisque les
Chrétiens étant divisés par des sentimens contraires,
personne ne voudra se soumettre aux raisons du
Parti oposé.



Note 34: (retour)  Cette seule chose. Ce fut le sentiment du
Jaques I. Roi d'Angleterre, si nous en croions Casaubon,
qui dans la réponse aux Lettres du Cardinal
du Perron à la 3. Observ. p. 1612. nous raporte ces
paroles. Le Roi croit qu'il n'y a pas un grand nombre de
choses nécessaires au Salut, c'est pourquoi sa Majesté se
persuade que le meilleur & le plus court moien pour établir
la paix & l'union, c'est de séparer avec precision les
choses qui sont nécessaires de celles qui ne le sont pas, &
d'emploier tous ses soins pour convenir des choses qui sont
absolument nécessaires, accordant une entiére liberté sur
celles qui ne le sont pas.



Note 35: (retour)  L'ignorance des hommes. Hilaire a pensé très-juste,
lorsqu'il a dit sur la Trinité Liv. 10. N. 70.
Dieu ne nous a point appellez au Salut & à la Vie éternelle
par des questions épineuses & difficiles; il ne
veut point nous attirer à lui par les traits d'une Éloquence
mondaine: ce qu'il nous prescrit pour arriver à
l'Éternité est également absolu & facile, c'est de croire
que Dieu a résuscité Jésus-Christ des morts & le reconnoître
& confesser pour notre Seigneur.























LIVRE


Contre l'indifférence des Religions


par Mr. LE CLERC.


§. I.

uiconque a dit le premier1 qu'il y avoit
une Alliance immuable
entre l'Esprit de
l'Homme & la Vérité d'où les effects
sembloient dépendre, quoique souvent
interrompus par les Passions &
les changemens des hommes, sans cependant
jamais se séparer, paroît avoir
voir pensé très-juste. Car il n'y a
personne qui veuille être trompé,
& qui n'aime mieux connoître la vérité
des choses que d'être dans l'erreur
à leur égard lors qu'elles sont importantes,
& même quand elles ne consisteroient
que dans une simple contemplation.
Nous aimons naturellement
le vrai, & nous haïssons l'Erreur,
de sorte que si nous connoissions
le chemin qui conduit a la Vérité,
nous le suivrions sans contrainte; c'est
pourquoi tant de grands hommes ont
immortalisé leur mémoire en emploiant
toute leur Vie à la recherche
de la Vérité. Il y en a eu une infinité,
& il s'en trouve encore aujourd'hui
parmi les Physiciens, & les Géomètres
qui se sont donné des peines
inconcevables pour la découvrir; 2&
qui ont avoué n'avoir jamais goûté de
plaisir plus sensible & plus doux, que
lors qu'après de longues & pénibles recherches,
ils ont enfin trouvé le vrai.
Nous regardons même la connoissance
& l'amour de la Vérité, comme
un des plus glorieux Privileges qui
distinguent les hommes des Animaux.


Note 1: (retour)  Quiconque a dit le premier. Jean Smith dans
ses Diff. imp. à Lond. en 1660. Augustin Sorin. 140.
sur les paroles de l'Évang. de St. Jean. Tom. S. Col. 682.
Tout homme cherche la Vérité & la Vie, mais chaqu'un
n'en trouve pas le chemin; & au même serm.
140. Col. 726. l'Esprit hait l'Erreur, & l'on peut comprendre
le degré de la haine qu'il lui porte, puisque la
joie de ceux qui ont l'esprit troublé, est un sujet de
compassion qui fait pleurer les sages. Si l'on proposoit le
choix de ces deux choses: Voulez vous être dans l'Erreur,
ou suivre la Vérité, il n'y a pas un homme qui ne prît
les dernier parti.



Note 2: (retour)  Et ont avoué n'avoir jamais goûtés de plaisir.
Voi. la Vie de Pythagor. par Diogene Laërce Liv.
I. 12.



Mais comme chaque Vérité n'est
pas de la même importance, qu'il y
a certains Dogmes Théoriques que
nous négligeons d'approfondir, parce qu'ils
ne pourroient nous procurer
aucun avantage, ou du moins très-peu;
& que leur recherche semble ne
pas mériter tant de peines; il y en a
d'autres qui sont si importans que nous
consacrons de bon coeur nos soins les
plus assidus & nos travaux les plus redoublés
pour les connoître; tels sont
ceux qui nous enseignent les moiens
de couler nos jours dans la paix, le
bonheur & la tranquilité, ce que tous
les hommes estiment & recherchent
avec ardeur & empressement. Si nous
joignons à une vie bien réglée & heureuse
(car ce qui est bon, c'est-à-dire
conforme à la Vérité doit toûjours être
regardé comme heureux) le bonheur
éternel qui doit suivre cette vie
si courte, ce que tous les Chrétiens
dans toutes les Communions différentes
font profession de croire; l'on
avouera que la connoissance des moiens
moiens par lesquels on y peut parvenir
mérite toute nôtre étude, nos recherches
& nôtre application.



§. II. Qu'il n'y a rien de plus important
que la Religion, &
que par conséquent l'on doit emploier
tous ses soins à la connoître.



Nous ne parlons point ici à ceux
qui méprisent toute sorte de Religions
& nous n'avons rien à leur dire; le
célèbre Grotius les a si solidement réfutés
dans l'Ouvrage dont nous avons
parlé ci-dessus, qu'il n'y a point
d'homme qui cherche la Vérité, qui
puisse, après l'avoir lu, révoquer en doute
qu'il y a un Dieu qui veut être honoré
des hommes, & qu'ils lui rendent
le Culte que Jésus-Christ a établi, promettant
à ceux qui le serviront de
cette maniere la félicité éternelle après
cette vie fragile & périssable.


Sur ce principe, personne ne peut
douter que la Religion ne soit de la
derniere importance, & que se trouvant
plusieurs Assemblées de Chrétiens
différens dans leurs Dogmes, on
doit s'appliquer à connoître celle qui
est la plus conforme à la Doctrine &
aux Préceptes de Jésus-Christ. On
ne peut pas les regarder toutes dans le
même point de vue, & les considérer
comme étant égales, puisqu'il y en
a plusieurs si différentes dans la Doctrine
& dans le Culte, qu'elles s'accusent
réciproquement des Erreurs les
plus monstrueuses, & du Culte le plus
corrompu; qu'il y en a même quelques-unes
qui excluent les autres du
Salut éternel. Si la chose étoit vraie,
il faudroit s'en séparer d'abord pour
s'atacher à ceux qui se disent véritablement
Chrétiens, & qui objectent
à leurs Adversaires des Points si essenciels.
Car il ne s'agit pas simplement
de cette vie fragile & mortelle, sujette
à une infinité de maux, de chagrins &
de traverses dans quelqu'état qu'on
soit placé; mais il s'agit des supplices
dont Dieu menace ceux qui ne croiront
pas à l'Évangile, & de la possession
d'un bonheur éternel & infiniment
parfait.


Cependant l'on trouve des hommes,
qui à la vérité ne sont pas savans, &
n'ont jamais lu ni médité l'Écriture,
qui par conséquent ne connoissent
point les sujets contestés entre les
Chrétiens, & ne peuvent savoir qui a
raison; ceux de ce caractére s'embarrassent
peu d'entrer dans cette discussion,
se persuadant qu'il est permis
d'embrasser le sentiment, ou de pratiquer
le Culte qu'on veut. La chose
leur paroît indifférente quelque Communion
Chrétienne qu'on suive, &
dont on fasse profession. Nous ne
parlons pas simplement du menu Peuple,
mais il y a des Roiaumes où
non seulement le Commun, mais les
Grands & les premiers de l'État après
s'être séparés de l'Église Romaine, y
rentrèrent sous un nouveau Regne,
& parurent ensuite les plus zélés à secouer
son joug, lorsque le Gouvernement
changea de face. Sous Henri
VIII. Roi d'Angleterre, on fit plusieurs
Ordonnances contre l'Église
Romaine, non seulement par la seule
autorité du Roi, mais du consentement
des principaux Officiers de la
Couronne, & des plus Grands du
Royaume; & ceux même qui n'approuvoient
pas les raisons de ce Prince
souscrivirent cependant à sa volonté.
Après sa mort, son fils Edouard VI.
qui lui succéda, aiant embrassé le Parti
de ceux qui s'étoient séparés de la
Communion de Rome, ce que son
Pére avoit déjà fait, & qui avoient établi
des Dogmes condamnés par le
Pape & ses Adhérans, les principaux
du Roiaume firent une profession publique
de la Religion du Roi. Edouard
étant mort, Marie sa soeur, entièrement
dévouée au Pape, monta sur le Thrône;
l'on vit alors les Grands du Roiaume
se joindre à la Reine & devenir
zélés persécuteurs de ceux qui sous
le Regne précédent avoient paru avec
éclat & méprisé l'Autorité de
Rome; après la mort de Marie, Elizabeth
lui succéda, & qui aiant suivi
les sentimens d'Edouard son frére affermit
la Religion par un long Regne,
& en posa des fondemens si solides,
qu'ils lui servent encore aujourd'hui
des base & de soutien.


Ceux qui liront l'Histoire de ce Siécle,
verront que ces variations de la
part des Grans du Roiaume ne peuvent
avoir pour principe qu'une fausse
persuasion que l'on peut également
trouver le Salut éternel dans toutes
les Communions Chrétiennes. J'avoue
qu'on peut attribuer une partie de ces
changemens à la crainte; mais quand
je me représente le courage des Anglois,
la constance & le mépris de la
mort dont ils ont si souvent fourni des
preuves, je croi facilement que l'atachement
à la vie & l'indifférence de la
Religion, principalement dans les
Grands du Roiaume, ont été les mobiles
de ces variations si sensibles.



§. III. Que l'indifférence de Religion
n'est pas permise d'elle-même;
qu'elle est deffendue par les
Loix divines, & condamnée par
toutes les Communions Chrétiennes.



Plusieurs raisons démontrent avec
évidence, que c'est une Erreur très-dangereuse
de croire qu'on peut placer
la Religion parmi les choses arbitraires,
qu'on peut changer comme
un habit, conformant sa Créance &
sa Foi aux circonstances du tems où
l'on se trouve. Nous raporterons sur
ce sujet les principales raisons tirées de
la nature de la chose même, des Loix
divines, & du consentement unanime
de tous les Chrétiens.


Premiérement il est honteux de
mentir & sur tout dans une chose importante,
puisqu'il est deffendu de le
faire dans la plus légère, à moins de
produire plus de fruit par le mensonge
que par la vérité; mais ici les hommes
ne peuvent ni mentir ni dissimuler
sans s'exposer à un danger très-évident,
puisque confirmant le mensonge
autant qu'ils en sont capables
dans une chose si importante, ils oppriment
la Vérité & la retiennent captive
dans les ténèbres. Exemple contagieux,
principalement dans les Personnes
distinguées sur qui le Peuple
régle sa conduite, & qui se rendent
coupables non seulement de leurs propres
péchés, mais de ceux où ils entraînent
les autres par leur mauvais
exemple; ce qui fait d'autant plus
d'impression sur les Esprits, qu'on se
rend toûjours plus attentif sur les actions
des Supérieurs que sur leurs paroles.


Il est également honteux & indigne
d'un Coeur noble & généreux de mentir
pour conserver une vie fragile, périssable
& mortelle, & aimer mieux
déplaire à Dieu qu'aux hommes.
C'est pourquoi les plus grans Philosophes
ont préféré la mort, aux actions
qu'ils croioient condamnées par
la Divinité. 3Socrate nous en fournit
une preuve, puisqu'il aima mieux
boire de l'extrait de Ciguë, que de
vivre & cesser de parler en Philosophe
selon sa coutume. D'autres se sont4
exilés de leur Patrie, plutôt que de renoncer
aux Opinions qu'il avoient soutenues
les croiant véritables. Il s'en
est trouvé d'assés courageux parmi les
Païens pour oposer une conduite réglée
au torrent du vice, couvrir de honte
la corruption de leur siécle par les reproches
les plus vifs, & cru qu'il valoit
mieux mourir que de flatter un Tiran,
& changer leur maniere de vivre. Tels
ont été Thraseas 5le louche & 6Helvidius
l'ancien qui choisirent la
mort, plutôt que d'approuver par de
lâches & d'indignes flatteries les vices
& le déréglement des Empereurs; ce
qui aiant été pratiqué par des hommes
qui n'avoient qu'une espérance incertaine
d'une vie plus heureuse que
celle-ci, doit faire une impression
plus vive sur ceux qui ont une espérance
invariable d'une félicité éternelle.


Note 3: (retour)  Socrate. Voi. ce que nous avons raporté sur
ce sujet dans nos Ouvrages de Littérature, Liv. I.
C. III.



Note 4: (retour)  Exilés de leur Patrie. Galeaux dans le Livre
où il montre que les affections de l'Ame suivent les
mouvemens du Corps: Chap. dern. sur la fin parlant
des Stoïciens, dit qu'ils ont mieux aimé abandonner
leur Patrie, que de trahir leurs sentimens en cachant
leur Doctrine.



Note 5: (retour)  Thraséas le louche. Fut mis à mort sous le Regne
de Néron, parce qu'il ne voulut pas le flatter dans
ses vices. Voi. Annal. Tacite, Liv. XVI. XXIV.
& suiv.



Note 6: (retour)  Helvidius l'ancien. Gendre de Thraséas, à
qui on commanda de sortir d'Italie, selon le raport
de Tacite dans le même endroit; qui fut ensuite
mis à mort par Vespasien, comme nous le raporte
Suétone Chap. XV. parce qu'il n'avoit pas témoigné
assez de respect pour son nouveau Souverain. Le
Fils d'Helvidius eut le même sort, puisque Donatien
le fit mourir. Voi. Sueton. dans sa Vie, &
Tacite dans la Vie d'Agricola. C. XLV.



Tous les Siécles ont immortalisé la
mémoire de ceux qui se sont exposés à
la mort avec un courage intrépide
pour le salut de leur Patrie; & sur
ce principe, qui pourra refuser des
louanges à ceux qui ont préférés le Ciel
à la terre, & une Vie éternelle & bienheureuse
que la Révélation nous découvre,
à cette vie mortelle & fragile
qui doit finir un jour? Qui au contraire
ne blameroit pas une ame basse
qui aime mieux conserver une vie qui
lui est commune avec les Bêtes &
qu'elle doit bientôt perdre, que de le
mettre en possession d'une vie bien heureuse
& immortelle lorsque l'occasion
s'en présente? Nous voions des Soldats
affronter avec intrépidité les périls
les plus dangereux moins par amour
pour leur Patrie, que pour acquérir
& se conserver la faveur & la bienveillance
du Prince & du Souverain, &
la faire ensuite réfléchir sur leur Famille.
Nous les voions sur le bord
du Tombeau se féliciter que leurs Enfans
soient intéressés dans les plaies
qui leurs procurent la mort. Combien
de Mercenaires qui combattent
& exposent leur vie pour un gain sordide;
& il se trouvera des hommes
qui pour soutenir la Vérité qui est éternelle,
agréable à Dieu & accompagnée
des plus magnifiques récompenses,
ne voudroient pas risquer je
ne dis pas la vie, mais leurs biens &
les honneurs qu'ils possédent!
C'est pourquoi Jésus-Christ nous a
donné le Précepte renfermé dans ces
paroles; 7Quiconque fera profession
d'être à moi, devant les hommes;
je le reconnoîtrai aussi pour mien, devant
mon Pére, qui est au Ciel. Mais
quiconque niera d'être à moi, devant les
hommes; je nierai aussi qu'il soit à
moi, devant mon Pére, qui est au Ciel.
Paroles dans lesquelles il nous enseigne
qu'il reconnoîtra pour ses Disciples
& couronnera de la gloire éternelle
celui qui n'aura jamais dissimulé
ni caché sa Doctrine par ses oeuvres
ni par ses paroles. Il nous avertit dans
une autre endroit; 8de nous conduire
avec prudence, & de ne pas jetter
les perles devant les Pourceaux;
mais cette prudence ne tend pas à
nous engager à dissimuler ou à mentir
pendant toute nôtre vie, pour éviter
la colère & l'animosité des hommes;
& à ne pas tenter en vain de faire revenir
à eux-mêmes des gens aveuglés
par l'Erreur, & obstinés dans leur
aveuglement. Il nous déclare même,
après les paroles que nous avons raporté,
u'on sera obligé de garder cette
conduite, & de confesser publiquement
son Nom malgré la haine des Parents,
la persécution de ses Proches,
& le danger de la mort. Car celui,
dit-il, 9qui aimera son Pere & sa
Mére plus que moi n'est sera pas digne de
moi; celui qui aimera son Fils ou sa Fille
plus que moi, ne sera pas digne de moi;
ce qu'on peut appliquer à celui qui par
des vues charnelles & pour l'amour
de ses Parens dissimule la Doctrine de
Jésus-Christ & ses Préceptes. Il nous
avertit même que cette fermeté peut
nous exposer à la mort; mais que ce
motif ne doit pas nous obliger à changer
de conduite, puisque perdant
cette vie nous retrouvons dans celle
qui est avenir l'immortalité bien-heureuse,
ce qui fait qu'il ajoûte, 10Celui
qui ne prendra pas sa croix, &
qui ne me suivra pas, ne sera pas digne
de moi: Celui qui aura conservé sa vie
(dans ce siécle) la perdra (dans le siécle
futur), & celui qui aura perdu la vie
(sur la terre) à cause de moi, la trouvevera
dans le Ciel accompagnée d'un
bonheur éternel.




Note 7: (retour)  Tout homme donc &c. Matth. X. 32.



Note 8: (retour)  De ne pas jetter les perles &c. Matt. VII. 6.



Note 9: (retour)  Qui aimera son Pére &c. Matt. X. 37.



Note 10: (retour)  Celui qui ne prend &c. Matt. X. 38. 39.



Doctrine si évidente & si claire que
toutes les différentes Communions la
reçoivent & l'admettent: ceux qui
obéissent au Pape, ou qui en sont séparés
conviennent tous d'un commun
accord qu'il n'est jamais permis de déguiser
ni de trahir les sentimens de sa
Conscience sur la Religion, lorsqu'il
s'agit des Dogmes fondamentaux, &
que cela se peut faire sans trouble &
sans tumulte: car il seroit plus à propos
de se taire sur des choses qui ne
touchent ni la Foi ni la pureté des
moeurs, afin de ne pas donner lieu à
des contestations & à des disputes perpétuelles
entre les Chrétiens, puisque
nous trouvons si peu de Savans qui
soient parfaitement d'accord sur toutes
choses; nous disons qu'alors il
vaudroit mieux se taire, & non pas
feindre ou déguiser, puisque garder le
silence sur ses sentimens, ce n'est pas
mentir; mais dire qu'on croit ce qu'on
ne croit pas c'est un mensonge formel.
De plus si l'on veut faire passer en Loi
un Dogme que vous croiez faux, il
vous est permis & vous étés obligé de
témoigner avec douceur & modestie
que vous n'êtes pas de ce sentiment, &
le faire sans éclater par des disputes &
des contestations. Autrement la douceur
du Gouvernement de l'Église
Chrétienne, qui n'exclut pas la diversité
d'Opinions lorsque la Charité n'en
soufre aucun domage, deviendroit une
Tirannie qui voudroit enchaîner les
pensées, & les réünir toutes au même
objet sans que l'Esprit eût la liberté de
varier sur la moindre chose. Il y a
une infinité de Questions Théoriques
& très-obscures, principalement à ceux
qui n'en ont jamais fait une Étude particuliére;
Questions qui ne doivent jamais
porter aucune atteinte à la liberté
Chrétienne; vérité d'autant plus certaine,
que de l'aveu de tous les Chrétiens
il y a une infinité de passages de
l'Écriture, & un grand nombre d'Opinions
Théologiques sur lesquelles les
Savans ne se sont jamais accordés & ne
s'accordent pas même entre ceux qui
en d'autres choses demandent & exigent
un consentement unanime.


§. IV. Qu'il ne faut pas légérement
taxer d'Erreur & d'un
Culte deffendu, ceux qui sont
d'un sentiment contraire au notre,
ou les exclure du Salut éternel
qui ne se peut trouver
dans leur Communion; quoiqu'il
ne soit jamais permis de professer
ce que nous ne croions pas,
ou de pratiquer ce que nous condamnons.



Ceux qui sont séparés de l'Église
Romaine, & ceux qui y sont encore,
ne sont pas d'un même sentiment entr'eux
sur tous les Points, quoique selon
la pensée des plus éclairés de part
& d'autre les choses dans lesquelles ils
différent ne portent aucune atteinte a
la Foi, & aux homages que nous devons
à Dieu. Il est vrai que ceux qui
sont séparés de l'Église Romaine l'accusent
d'avoir introduit des Dogmes &
un Culte qu'ils croient faux; nous ne
décidons rien sur ce sujet, mais nous
disons que selon le sentiment de cette
Église il n'est jamais permis de feindre
approuver ce qu'on condamne,
puisqu'elle n'admet personne dans sa
Communion qui fasse connoître qu'il
ne s'accorde pas avec elle sur ce sujet.


Il se trouve cependant parmi ceux
qui sont détachés de Rome11 des
Savans éclairés & d'une profonde littérature,
qui ne croiant pas qu'il leur
fût permis de r'entrer dans une Communion
dont ils se sont séparés à cause
de la Doctrine & du Culte, ne voudroient
pas exclure du Salut éternel
tous ceux qui vivent & meurent dans
cette Eglise, de quelqu'ordre qu'ils
soient Savans où Ignorans. Ceux qui
croient la Doctrine de Rome contraire
& oposée à l'esprit & aux Points
fondamentaux du Christianisme savent
qu'il ne leur est pas permis d'en
faire profession ni de feindre approuver
ce qu'ils condamnent, puisque
s'ils tomboient dans ce malheur & qu'ils
y persévérassent jusqu'à la mort, ils
n'auroient rien à prétendre au Salut,
mais à l'égard de ceux qui suivent de
bonne foi cette Doctrine qu'ils croient
conforme à la Révélation, ou du
moins ne lui être pas si contraire, qu'elle
sappe les fondemens de la Foi ou de
la Sainteté Chrétienne, soit que cette
pensée soit le fruit des Études de leur
jeunesse, soit préjugé, défaut de lumiére,
de connoissance ou de jugement;
les Auteurs dont nous avons
parlé ne croient pas qu'on puisse exclure
du Salut ces sortes de personnes,
parce qu'ils ne savent pas jusqu'à quel
point Dieu étend sa miséricorde. Il
y a une infinité de circonstances, de
lieux, de tems, d'affections de l'Ame
qui nous sont inconnues & qui peuvent
affoiblir ou diminuer devant Dieu
les fautes des hommes pécheurs: ce
qui fait qu'on doit excuser dans les
uns, ce que l'on condamneroit dans
d'autres plus savans & plus éclairés:
c'est pourquoi ils croient qu'il est plus
conforme aux Loix de la sagesse & de
l'équité Chrétienne, en condamnant la
Doctrine & le Culte, de laisser au Jugement
de Dieu ceux qui pratiquent
l'un & l'autre, quoique cet acte de
charité ne les empêche pas de croire
qu'il ne leur est pas permis de suivre
cette Doctrine ni de pratiquer ce Culte.


Note 11: (retour)  Des Savans éclairés. Entre ceux qui composent
ce nombre Guillaume Chillingworthius, dans un
Livre Anglois intitulé; la Religion des Protestans est
un chemin sûr qui conduit au Salut, où il raporte
tous les Auteurs qui sont de son sentiment.



On ne peut pas conclure de ces
principes qu'un homme élevé dans d'autres
sentimens, instruit dans l'Étude
& la connoissance des saintes Lettres,
selon la coutume de ceux qui se sont
séparés de Rome, qui agissant contre
sa Conscience feroit ou diroit ce qu'il
croit faux ou deffendu, & trahiroit la
Vérité dans quelque vue temporelle
& mondaine, il ne s'ensuit pas qu'un
homme dans ces dispositions puisse espérer
le pardon de Dieu, principalement
s'il meurt dans la funeste habitude
de faire ou pratiquer ce qu'il condamne,
ou qu'il eût été dans le dessein
de continuer plus long-tems s'il
eût plus long-tems vécu. Nous ne
croions pas que dans toutes les Communions
qui se disent Chrétiennes, un
homme de ce caractère puisse trouver
aucune assurance de Salut.


Que les Hypocrites considérent &
examinent ce qu'ils font lorsqu'ils méprisent
& foulent aux pieds toutes les
lumieres que la Raison & la Révélation
leur présentent qu'ils les rendent inutiles
les par leur conduite, & s'embarassent
si peu du jugement unanime que tous
les Chrétiens portent sur ce sujet. Il
est vrai que ces sortes de personnes ne
doivent pas être mises au rang des Savans,
& qu'il ne faut pas croire qu'elles
aient examiné les choses avec précision;
au contraire ces gens méprisent
la Littérature des Théologiens, &
n'ont aucune connoissance de ce qui
est essentiel pour porter sur ce sujet
un jugement équitable & solide. Ils
ne font pas plus de cas de la Philosophie
que les plus distingués d'entre les
Romains ont autrefois tant estimée &
qui tire sa source de la lumière naturelle,
parce que toutes leurs vues portent
à satisfaire leurs Passions, ce que
la Philosophie Payenne n'a jamais approuvé;
peu inquiets du jugement des
siécles passés, & se mettant peu en
peine de ceux d'aujourd'hui, sans se
soucier de ce qui arrivera dans la suite,
l'on peut dire qu'ils sont plus semblables
à des Bêtes qu'à des hommes
raisonnables, puisque la Raison ne leur
sert de rien & qu'ils n'en font aucun
usage. Ceux de ce caractère, qui ne
se font aucune peine de feindre ou de
mentir, ne méritent aucune créance;
ils sont indignes de posséder la confiance
de qui que ce soit dans les choses de
cette vie, puisqu'ils croient pouvoir
impunément se moquer de Dieu &
des hommes dans la plus importante
des toutes les affaires. Il s'en trouve
parmi eux qui posent pour principe
qu'on doit toûjours suivre la Religion
du Prince, qui venant à changer peut
faire varier la foi, & il n'est pas étonnant
de leur voir avancer des maximes
si impies, puisqu'ils n'ont pas
même les principes de la Religion naturelle
& comptent pour rien les lumieres
de la droite Raison & de la Vertu.
Que les Princes & les Souverains
sont à plaindre d'honorer de leur confiance
des gens de ce caractère qui ne
croient ni Religion naturelle ni révélée;
& n'en observent aucuns principes!
Des gens qui n'ont aucune teinture
des belles Lettres ni des Sciences,
qui se moquent du jugement des personnes
les plus éclairées, qui se mettent
peu en peine de rechercher la Vérité
& vivent dans un déguisement continuel,
sont indignes de gouverner l'État
ou d'avoir quelque Administration
dans les affaires de la République.


Cependant ces sortes de personnes,
qui méprisent également la Vérité &
la Vertu, se persuadent qu'ils sont meilleurs
Citoiens & qu'ils ont plus d'esprit
que les autres, quoique leur persuasion
soit fausse, puis qu'étant toûjours
disposés à soutenir la vérité ou
le mensonge, à pratiquer la vertu ou
le vice, à parler & agir différemment
selon leurs intérêts; ils prouvent par
leur conduite qu'ils ont renoncé au
bon sens, & fait divorce avec la Raison,
& méritent que tout le monde
les méprise & les évite.



§. V. Qu'un homme qui est dans
l'Erreur & qui pêche par ignorance
peut être agréable à Dieu;
mais qu'un hypocrite & un
fourbe qui dissimule ne le peut pas.



Telle est la condition des hommes
qu'il s'en trouve qui d'ailleurs ne sont
pas méchans, mais qui par les préjugés
d'une mauvaise éducation, ou
faute de Maîtres & de bons Livres par
le moien desquels ils pourroient découvrir
l'Erreur & la quitter, ou n'aiant
pas assés d'esprit pour comprendre les
Controverses de Chrétiens & en juger,
passent toute leur vie dans un espéce
de ténèbres. Ces sortes de personnes
qui, selon la portée de leur Esprit, ont
cru ce qu'on leur a enseigné de la Religion
Chrétienne, & qui ne sachant
pas mieux l'ont suivi de bonne foi,
nous paroissent plus dignes de pitié,
que de colére. J'avoue que leur Religion
est un assemblage d'ignorance,
qu'elle est imparfaite, tronquée, défectueuse;
mais elle est de bonne foi,
& nous pouvons croire que celui qui
ne recueille point où il n'a point semé,
leur fera grace, ou du moins ne les
punira pas dans toute la rigueur de sa
Justice.


Mais si nous portons nos vues sur
d'autres d'un caractère différent, qui
n'ont manqué ni d'éducation, ni de
Maître, ni de Livres, ni de lumieres, ni
d'esprit, pour connoître, en matiere
de Controverse, de quel côté se trouve
la Raison & la Vérité, & qui malgré
toutes ces choses demeurent fermes &
atachés au Parti de l'Erreur, parce
qu'ils y trouvent les honneurs, les richesses,
& les plaisirs de cette vie;
nous ne pouvons regarder sans indignation
ces sortes de personnes, & il n'y
a point d'homme qui voulût entreprendre
d'excuser ou justifier une pareille
conduite, sans donner des preuves
de l'impudence la plus hardie:
d'où il faut conclure que si nous ne
pouvons nous résoudre à leur pardonner,
nous dont la vertu est si imparfaite,
quelle sera la rigueur & la sévérité
de Dieu contre ceux qui agissant
avec connoissance & contre leurs propres
lumieres auront préféré le mensonge
à la vérité pour les biens fragiles
d'une vie périssable & mortelle.


Dieu qui est souverainement miséricordieux
pardonne à l'ignorance
lorsqu'elle n'a pas le vice pour principe;
il fait grace aux vertus imparfaites
& à l'erreur de ceux qui ont été
trompés, principalement lorsqu'il n'y
a aucune malignité formelle ni aucun
mépris de la Religion; mais comme
nous l'a enseigné Jésus-Christ, il ne
pardonnera jamais à ceux qui aiant
connu la vérité auront publiquement
professé le mensonge. Un Hypocrite
ne peut pas même être agréable &
plaire à ceux de son caractère, qui ne
voudraient point d'un Ami capable de
changer au moindre intérêt, & d'abjurer
à la première occasion les Loix
les plus saintes de l'amitié la plus inviolable.
Nous concluons de ce que nous
avons dit, qu'il n'y a point de crime
plus énorme & plus honteux que
de dissimuler, dans les choses de la dernière
importance, ce qu'on connoit de
meilleur, pour faire une profession
publique de ce qu'on croit de plus
mauvais, ce que la Raison nous enseigne
& ce que la Révélation nous confirme
du consentement de routes les
Communions différentes qui se disent
Chrétiennes.


FIN.












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TRAITÉ DE LA VÉRITÉ DE LA RELIGION CHRÉTIENNE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1105372608836279690_15739-cover.png
Traité de la Vérité de la Religion Chrétienne

Hugo Grotius

>
|





