
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Selbstbetrachtungen

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Selbstbetrachtungen


Author: Emperor of Rome Marcus Aurelius


Editor: Freiherr von Alexander Gleichen-Russwurm



Release date: February 12, 2005 [eBook #15028]

                Most recently updated: December 14, 2020


Language: German


Credits: Produced by Distributed Proofreaders




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SELBSTBETRACHTUNGEN ***





      MARC AUREL
    


      SELBSTBETRACHTUNGEN
    


      Deutsche Bibliothek in Berlin
    


      Für die Deutsche Bibliothek nach der Übersetzung von F.C. 
      Schneider
 herausgegeben und eingeleitet von Alexander von Gleichen-Rußwurm
    


      Einleitung
    


      Der Philosoph auf dem Kaiserthron gehört zu den bedeutendsten Männern
      des ausklingenden Altertums.  Marcus Annius Verus wurde den 25. 
      April des Jahres 121 n.  Chr.  Geb. zu Rom geboren wo seine
      Familie, seit der Urgroßvater aus Spanien eingewandert war, sich zu
      hohem Rang emporgearbeitet hatte.  Sorgfältige Erziehung,
      gepaart mit großer Lernbegierde, erschlossen ihm die Wissenschaft
      seines Jahrhunderts, die in der Philosophie den höchsten, in unserem
      Sinn sogar den einzigen Ausdruck fand.  Schon im zwölften Jahr
      nahm der kräftig aufblühende Jüngling den weißen
      Mantel und bekundete dadurch, daß er auch äußerlich zur
      Kaste der Philosophen gehören wolle.
    


      Streng und ernst gab sich die Weltweisheit des zweiten Jahrhunderts. 
      Entbehrungen, oft bis zum Übermaß gesteigert, wie sie später
      zur typischen Eigenschaft christlicher Asketen wurden, verlangten die Anhänger
      der Stoa und sahen in der Abkehr von allen Interessen, Zerstreuungen wie
      Freuden der Welt die einzig richtige Stellungnahme eines Weisen den vergänglichen
      Dingen gegenüber.
    


      Zurückgezogen von seinen Altersgenossen, vielleicht ein wenig
      ostentativ in den weißen Mantel gehüllt, mit den Stoikern
      Rusticus, Apollonius, Claudius Maximus in anregend erzieherischem Gespräch,
      wandelte der Jüngling durch die stillen abgelegenen Gärten einer
      Villa, bis zu deren Mauern der Lärm der römischen Weltstadt
      brandete.  Auf Bitten seiner Mutter, die mit Bangen bemerkte, daß
      ihr Sohn unter der Last selbstauferlegter Entbehrungen blasser und schmächtiger
      wurde, stellte er seinen Lebenswandel auf gesündere Basis und
      gesellte den geistigen Exerzitien nützliche, körperliche Übungen. 
      Die Herrschaft des gesunden Menschenverstandes, die in den Taten und
      Schriften des späteren Kaisers so glücklich zum Ausdruck kommt,
      beginnt schon in den Jünglingsjahren, sobald der einseitige Einfluß
      allzu strenger stoischer Lebensanschauung gemäßigt erscheint. 
      Den Anhängern der Stoa treten als Lehrer zur Seite Claudius Severus,
      der Peripatetiker und der Platoniker Sextus aus Chaeronea, ein Enkel
      Plutarchs.  Epiktets nachgelassene, von Arrhianos gesammelte
      Schriften prägen sich der eindrucksfähigen jungen Seele ein und
      wirken bestimmend auf die ethische Entwicklung des still für sich
      Heranwachsenden.
    


      Kaiser Hadrian fand Gefallen an dem ernsten, außerordentlich
      wahrhaften Philosophenschüler und veranlaßte im Jahr 136 dessen
      Verlobung mit der Tochter seines Mitregenten Verus.  Als Folge dieser
      Verlobung ist dann die Adoptierung seitens Antoninus (eines Sohnes des
      Verus) zu betrachten, der selbst von Hadrian an Kindes Statt angenommen
      und zum Thronfolger ernannt war.  Unter dem Namen Marcus Aelius
      Aurelius Verus trat der junge Denker aus der Verborgenheit auf den
      Schauplatz der großen Welt.
    


      Sein Biograph berichtet, daß er nur ungern sein beschauliches Leben
      verlassen und einen Palast in der Stadt auf Hadrians Befehl bezogen habe. 
      Doch im Treiben des Hofes, im bewegten politischen Frage- und
      Antwortspiel, auf dem Forum vor Gericht, bei den Mühen kriegerischer
      Unternehmungen wuchs und reifte erst die philosophische Saat des herben
      jugendlichen Frühlings zu reicher Ernte.  Als Kaiser Hadrian am
      10.  Juli 138 zu Bajä starb, bestieg Antonin den Thron und
      berief sofort Marc Aurel an seine Seite, ihn in alle Geheimnisse der
      Regierungskunst einzuweihen.  Die frühere Verlobung wurde
      aufgehoben und die Vermählung mit Faustina, der Kaisertochter,
      gefeiert.  Nun war im römischen Reich jene Zeit angebrochen, die
      Platos Ideal vom Staate nach einer Richtung hin zu erfüllen schien. 
      Zwei Philosophen herrschten gemeinsam, von edelster, einzig dastehender
      Freundschaft getragen und förderten während dreiundzwanzig
      friedlicher Jahre Wohlstand und Kultur in bemerkenswerter Weise.  Gut
      bedachte soziale Maßregeln glichen manche Härten aus, es wurde für
      vornehm gehalten, gebildet, ja gelehrt zu sein und edle Duldsamkeit
      herrschte in den Fragen des Glaubens, soweit sie nur den Glauben, nicht
      aber die politische Betätigung betrafen.
    


      Der gekrönte Apostel der Menschenliebe — ­wie Stuart Mill
      den Kaiser Marc Aurel genannt hat — ­hoffte nach dem Tod
      Antonins (im März 161) die friedliche, sonnige Zeit der
      Philosophenherrschaft weiter zu führen und sein Ideal eines
      Herrschers in sozialer Fürsorge zu verwirklichen.  Aber das
      Schicksal, das ihm einen herrlichen Lebenssommer gewährt, gab ihm
      einen desto stürmischeren Herbst.  Hungersnot und Pest suchten
      Rom und die römischen Provinzen heim, schwere Kriege mit den Parthern
      und Markomanen brachen aus, Aufstände wie derjenige in Ägypten
      vom Jahr 170 bildeten drohende Gefahren für das Reich.  Dies
      alles lenkte von wohltätiger Friedensarbeit ab und zwang die Arbeit
      des Philosophenkaisers auf andere, ihm innerlich fremde Bahnen.  Dazu
      kamen harte Mißstimmungen in der eigenen Familie.  Faustinas
      üppiges, man sagt sogar ausschweifendes Leben stand in grellem
      Gegensatz zu Marc Aurels anspruchsloser Einfachheit und die ungerechten,
      oft auf willkürlicher Anmaßung beruhenden Handlungen seines
      Sohnes Kommodus führten zu schlimmen Befürchtungen in bezug auf
      die Zukunft des Reiches.
    


      Stunden der Sorge und der stillen Einkehr im Feldlager oder im
      kaiserlichen Palast waren es, in denen der alternde Herrscher seine
      Gedanken niederschrieb zum eigenen Trost.  Milde Gesinnung, strenge
      Gewissenhaftigkeit und Pflichttreue sind das Zeichen seiner Sinnesweise
      und haben die “Selbstbetrachtungen” zu einem Denkmal edler
      Menschlichkeit gemacht, das nie veraltet, weil es ein Bekenntnis ohne
      Pose, ohne zeitlich beschränkten Zweck und ohne Darstellung vergänglicher
      äußerer Tatsachen ist.
    


      Die Handschriften, der Mode entsprechend in griechischer Sprache abgefaßt,
      trugen den Titel “
      [Greek: 
      chatheauton],” was später mit “Selbstbetrachtungen”
      wiedergegeben wurde.  Nach hartem Tagewerk des Abends beim Schein der
      unruhig flackernden Öllampen verfaßt, bald im Lager an der Donau
      bei Carnunt, bald nach lebhaften, ermüdenden Senatssitzungen in Rom,
      sind Marc Aurels Aphorismen aus der Quelle des wirklichen Lebens
      geflossen.  Starke Taten des Geistes verkünden sie und sind
      Worte eines hohen Herzens.
    


      Ihr Ursprung läßt sich nicht verkennen.  Als Tagebuch einer
      gesunden Seele, die stark und fest die Krankheiten des Körpers und
      die Schläge des Schicksals von sich abweist, geben sie Kraft und
      Frieden.  Kurz und scharf, klar gefaßt und manchmal aufleuchtend
      wie ein Edelstein zeigen sie Ruhe des Herzens und Begeisterungsfähigkeit,
      Vernunft und aufrichtige Liebe für alles Tüchtige.  “Sie
      offenbaren” — ­wie Hippolyte Taine sich ausdrückt
      — ­“die Seele eines großen Dichters, der sich
      bezwingt, die Augen vom Herrlichen gebannt und im Flüsterton voll
      Bewunderung sich selber sagt:  ´Mensch, als Bürger dieser
      großen Stadt hast du gelebt; fünf oder drei Jahre, was ficht´s
      dich an!´”
    


      Die Auffassung des Kaisers über den Wert des Lebens steht der des
      freigelassenen Sklaven Epiktet sehr nahe.  Beiden liegen am innigsten
      jene Lehren der Stoa am Herzen, die sich mit sittlichen und religiösen
      Fragen beschäftigen.  Nicht darauf kommt es dem Kaiser an, daß
      man möglichst viel Wissen anhäufe, sondern daß man mit dem
      Gott in der eigenen Brust sich verständige und ihm in Lauterkeit
      diene.  Die Philosophie soll in stetem Wechsel der Ereignisse, im
      Wandel von Glück und Unglück, vergänglichen Sorgen und vergänglichen
      Freuden einen festen Halt bieten und ein Panzer sein gegen die Eitelkeiten
      der Welt.  Ihre Aufgabe ist also die Bildung des Charakters und die
      Beruhigung des Gemüts.  Sie erfüllt diese beiden
      Bedingungen, wenn ihre Anhänger die drei wichtigsten Punkte des
      stoischen Systems nie außer Augen lassen:  die Lehre vom steten
      Wechsel, dem Dahinfließen aller Dinge, dann das Bewußtsein der
      Hinfälligkeit des Daseins und schließlich die Erkenntnis, daß
      Werden und Vergehen einen Kreislauf bilden, in dem ein Einzelnes nicht
      Bestand haben kann.
    


      An solche Grundsätze knüpft Marc Aurel die Betrachtung, wie
      wenig eine Persönlichkeit, ganz einerlei ob sie bedeutend oder
      unbedeutend sei, im großen Strom des Daseins gelte.  Deshalb ist
      es verkehrt, Vergängliches zu sehr zu lieben, sein Herz an
      Sterblichkeit zu hängen und Ruhm als heiliges Gut zu begehren.
    


      Diesem Verneinen und Ablehnen steht als positiver Kern der Lehre die
      Pflichttreue gegenüber, trotz der Eitelkeit und Vergänglichkeit
      allen Strebens der Sterblichen.  Seiner Lebensstellung und seinem kräftigeren
      Charakter entsprechend hält Marc Aurel nachdrücklicher an den
      Pflichten des Einzelnen der menschlichen Gesellschaft gegenüber fest,
      als es die Stoiker im allgemeinen und der phrygische Sklave Epiktet im
      besonderen getan.  Aus diesem Grund lehnte er das Christentum vollständig
      ab, wenn er auch wie die Christen Duldung und allgemeine Menschenliebe
      verlangte.  Er spricht fast immer von Göttern, manchmal von
      “dem Gott” und selten von “Zeus”, der ihm als
      Gesamtausdruck der Gottheit vorschwebt.  Äußerlich hielt er
      streng an dem bestehenden öffentlichen Kultus fest, in dem er als
      Oberhaupt des römischen Staates eine politische Notwendigkeit sah,
      innerlich war er gottgläubig im Sinne der Philosophen, nahm “die
      Volksgötter” für Symbole und sagte sich, daß es nicht
      verlohne noch menschenwürdig sei, in einer Welt ohne Gottheit zu
      leben.  Aus diesem seinem Glauben und aus einer festbegründeten
      politischen Überzeugung sah er im Gebaren der Christen Auflehnung
      gegen die Staatsgewalt, also eine Schädigung des Gemeinwohls und ging
      mit heftigen Verfolgungen gegen die Aufwiegler vor.  Grundlosen Trotz
      nannte der milde Kaiser das Benehmen der Märtyrer.
    


      Im sittlichen Leben des Menschen ruht der Schwerpunkt seiner
      Weltanschauung.  Ihm, dem vielbeschäftigten, vom Tage vollauf in
      Anspruch genommenen Herrscher, liegt es fern zu forschen, dialektisch zu
      arbeiten oder überhaupt ein System aufzustellen.  Seine Weisheit
      ist Lebenskunst.  Er baut sie auf dem Wissen und den Erkenntnissen
      seiner Zeit, wie ein Emerson, ein Lubbok, ein Maeterlinck ihre
      Weltanschauung auf die Wissenschaft ihres Jahrhunderts stellten, ohne in
      der Theorie einen Fortschritt zu bedeuten.  Vernünftige Arbeit
      ist ihm das Ziel, das ein vernunftbegabtes Wesen verfolgen muß und
      das allein Glück wie zeitliche Güter zu bieten vermag. 
      Aber nur wer sich zu erheben vermag über jedes persönliche
      Interesse an Dingen und Menschen, wer mit jedem Wunsch und jeder Begierde
      fertig ist, mit der Gegenwart zufrieden und mit dem Tode vertraut
      erscheint, zeigt sich mit der Natur im Einklang und erfüllt die
      stille Pflicht, sich und sein Leben als belanglosen Teil des Ganzen zu
      betrachten.
    


      Was in den Selbstbetrachtungen mit feierlicher Größe
      niedergelegt war, hat lange unbeachtet und vergessen in stillen Büchersammlungen
      überwintert, wie das Samenkorn im tiefgepflügten Feld. 
      Unter den Wirren der Völkerwanderung und während der
      Jahrhunderte der Scholastik dachte niemand des Kaisers, der als
      Gefolgsmann der Stoa mit dieser Lehre christlicher Verachtung
      anheimgefallen war.  Erst als die geistige Bewegung der Renaissance
      mit dem Humanismus einsetzte, begann außer Plato auch die Stoa
      beachtet zu werden, wenn sich auch die Wertschätzung zunächst
      auf Seneca beschränkte.  Doch es war noch ein weiter Weg zurückzulegen,
      bis Spinoza in seinem Ideal des Weisen eine Gestalt schuf, die sich wohl
      mit Marc Aurel vergleichen läßt.  In der Ethik sagt Spinoza
      “Der Weise ... wird in der Seele kaum beunruhigt sondern seiner
      selbst, Gottes und der Außenwelt mit einer gewissen Notwendigkeit
      bewußt.  Er hört niemals auf zu sein und ist immer in
      tiefster Seele wahrhaft befriedigt.”  Auch Leibniz benutzte die
      Gedankenreihen der Stoiker in der Theodizee, deren Aussprüche
      manchmal stark an die Selbstbetrachtungen anklingen.  Daß Kant
      und nach ihm Fichte den Pflichtgedanken ähnlich wie ihn der
      kaiserliche Philosoph gefühlt, zu synthetischer Entwicklung brachten,
      ist bekannt, Verwandtes klingt in Schleiermacher, in Schopenhauer und in
      den modernen Denkern an, die abseits von dem Wirken der Fachphilosophen
      sich bemühen, der Gegenwart eine praktische Ethik zu geben.
    


      In deutscher Sprache ist Marc Aurels Büchlein öfters an die
      Öffentlichkeit gekommen.  Die vorliegende Neuherausgabe schließt
      sich an Schneiders vielgerühmte Übersetzung, die zum erstenmal
      im Jahr 1864 erschien und mehrfach aufgelegt wurde, die fehlenden Stellen
      (über 100 Nummern hat Schneider ausgelassen) sind zum Teil nach der
      Ausgabe von Cleß (aus dem Jahr 1866) ergänzt, zum Teil nach dem
      griechischen Text unter Vergleichung der Cleßschen Übersetzung
      neu hergestellt.
    


      Der Gegenwart bietet das schlichte Selbstbekenntnis eines großen
      Mannes aus dem Altertum viel ernste Anregung und stärkt den Wunsch,
      in wohlbegründeter Weltanschauung Halt und Richtung zu finden.
    


      Alexander v.  Gleichen-Rußwurm
    


      Erstes Buch
    


      1.  Von meinem Großvater [Verus] weiß ich, was edle Sitten
      sind und was es heißt:  frei sein von Zorn.
    


      2.  Der Ruf und das Andenken, in welchem mein Vater steht, predigen
      mir Bescheidenheit und männliches Wesen.
    


      3.  Der Mutter Werk ist es, wenn ich gottesfürchtig und
      mitteilsam bin; wenn ich nicht nur schlechte Taten, sondern auch schlechte
      Gedanken fliehe; auch daß ich einfach lebe und nicht prunke wie
      reiche Leute.
    


      4.  Mein Urgroßvater litt nicht, daß ich die öffentliche
      Schule besuchte, sorgte aber dafür, daß ich zu Hause von tüchtigen
      Lehrern unterrichtet wurde, und überzeugte mich, daß man zu
      solchem Zweck nicht sparen dürfe.
    


      5.  Mein Erzieher gab nicht zu, daß ich mich an den Wettfahrten
      beteiligte, weder in Grün noch in Blau, auch nicht, daß ich
      Ring- und Fechterkünste trieb.  Er lehrte mich Mühen
      ertragen, wenig bedürfen, selbst Hand anlegen, mich wenig kümmern
      um anderer Leute Angelegenheiten und einen Widerwillen haben gegen jede
      Ohrenbläserei.
    


      6.  Diognet bewahrte mich vor allen unnützen Beschäftigungen;
      vor dem Glauben an das, was Wundertäter und Gaukler von
      Zauberformeln, vom Geisterbannen usw. lehrten; davor, daß ich
      Wachteln hielt, und vor andern solchen Liebhabereien.  Er lehrte mich
      ein freies Wort vertragen; gewöhnte mich an philosophische Studien,
      schickte mich zuerst zu Bacchius, dann zu Tandasis und Marcian, ließ
      mich schon als Knabe Dialoge verfassen und gab mir Geschmack an dem
      einfachen, mit einem Fell bedeckten Feldbett, wie es bei den Lehrern der
      griechischen Schule im Gebrauch ist.
    


      7.  Dem Rusticus verdanke ich, daß es mir einfiel, in sittlicher
      Hinsicht für mich zu sorgen und an meiner Veredlung zu arbeiten; daß
      ich frei blieb von dem Ehrgeiz der Sophisten; daß ich nicht
      Abhandlungen schrieb über abstrakte Dinge, noch Reden hielt zum Zweck
      der Erbauung, noch prunkend mich als einen streng und wohlgesinnten jungen
      Mann darstellte, und daß ich von rhetorischen, poetischen und
      stilistischen Studien abstand; daß ich zu Hause nicht im Staatskleid
      einherging oder sonst etwas derartiges tat, und daß die Briefe, die
      ich schrieb, einfach waren, so einfach und schmucklos, wie er selbst einen
      an meine Mutter von Sinuessa aus schrieb.  Ihm habe ich´s auch
      zu danken, wenn ich mit denen, die mich gekränkt oder sonst sich
      gegen mich vergangen haben, leicht zu versöhnen bin, sobald sie nur
      selbst schnell bereit sind, entgegenzukommen.  Auch lehrte er mich,
      was ich las, genau zu lesen und mich nicht mit einer oberflächlichen
      Kenntnis zu begnügen, auch nicht gleich beizustimmen dem, was oberflächliche
      Beurteiler sagen.  Endlich war er´s auch, der mich mit den
      Schriften Epiktets bekannt machte, die er mir aus freien Stücken
      mitteilte.
    


      8.  Apollonius zeigte mir, daß Geistesfreiheit eine Festigkeit
      sei, die dem Spiel des Zufalls nichts einräumt; daß man auf
      nichts ohne Ausnahme so achten müsse, wie auf die Gebote der
      Vernunft.  Auch was Gleichmut sei bei heftigen Schmerzen, bei Verlust
      eines Kindes, in langen Krankheiten, habe ich von ihm lernen können.
      — ­Er zeigte mir handgreiflich an einem lebendigen Beispiel, daß
      man der ungestümste und gelassenste Mensch zugleich sein kann, und daß
      man beim Studium philosophischer Werke die gute Laune nicht zu verlieren
      brauche.  Er ließ mich einen Menschen sehen, der es offenbar für
      die geringste seiner guten Eigenschaften hielt, daß er Übung und
      Gewandtheit besaß, die Grundgesetze der Wissenschaft zu lehren; und
      bewies mir, wie man von Freunden sogenannte Gunstbezeugungen aufnehmen müsse,
      ohne dadurch in Abhängigkeit von ihnen zu geraten, aber auch ohne gefühllos
      darüber hinzugehen.
    


      9.  An Sextus konnt´ ich lernen, was Herzensgüte sei. 
      Sein Haus bot das Muster eines väterlichen Regimentes und er gab mir
      den Begriff eines Lebens, das der Natur entspricht.  Er besaß
      eine ungekünstelte Würde und war stets bemüht, die Wünsche
      seiner Freunde zu erraten.  Duldsam gegen Unwissende hatte er doch
      keinen Blick für die, die an bloßen Vorurteilen kleben. 
      Sonst wußte er sich mit allen gut zu stellen, so daß er
      denselben Menschen, die ihm wegen seines gütigen und milden Wesens
      nicht schmeicheln konnten, zu gleicher Zeit die größte Ehrfurcht
      einflößte.  Seine Anleitung, die zum Leben notwendigen
      Grundsätze aufzufinden und näher zu gestalten, war eine durchaus
      verständliche.  Niemals zeigte er eine Spur von Zorn oder einer
      andern Leidenschaft, sondern er war der leidenschaftsloseste und der
      hingebendste Mensch zugleich. Er suchte Lob, aber ein geräuschloses;
      er war hochgelehrt, aber ohne Prahlerei.
    


      10.  Von Alexander, dem Grammatiker lernte ich, wie man sich
      jeglicher Scheltworte enthalten und es ohne Vorwurf hinnehmen kann, was
      einem auf fehlerhafte, rohe oder plumpe Art vorgebracht wird; ebenso aber
      auch, wie man sich geschickt nur über das, was zu sagen not tut,
      auszulassen habe, sei´s in Form einer Antwort oder der Bestätigung
      oder der gemeinschaftlichen Überlegung über die Sache selbst,
      nicht über den Ausdruck, oder durch eine treffende anderweite
      Bemerkung.
    


      11.  Durch Phronto gewann ich die Überzeugung, daß der
      Despotismus Mißgunst, Unredlichkeit und Heuchelei in hohem Maße
      zu erzeugen pflege, und daß der Edelgeborene im allgemeinen ziemlich
      unedel sei.
    


      12.  Alexander, der Platoniker brachte mir bei, daß ich mich nur
      selten und nie ohne Not zu jemand mündlich oder schriftlich äußern
      dürfe:  ich hätte keine Zeit; und daß ich nicht so,
      unter dem Vorwande dringender Geschäfte, mich beständig weigern
      solle, die Pflichten zu erfüllen, die uns die Beziehungen zu denen,
      mit denen wir leben, auferlegen.
    


      13.  Catulus riet mir, daß ich´s nicht unberücksichtigt
      lassen sollte, wenn sich ein Freund bei mir über etwas beklage,
      selbst wenn er keinen Grund dazu hätte, sondern daß ich
      versuchen müsse, die Sache ins reine zu bringen.  Wie man von
      seinen Lehrern stark eingenommen sein kann, sah ich an ihm; ebenso aber
      auch, wie lieb man seine Kinder haben müsse.
    


      14.  An meinem Bruder Severus hatte ich häuslichen Sinn,
      Wahrheits- und Gerechtigkeitsliebe zu bewundern. Er machte mich mit
      Thraseas, Helvidius, Cato, Dio und Brutus bekannt und führte mich zu
      dem Begriff eines Staates, in welchem alle Bürger gleich sind vor dem
      Gesetz, und einer Regierung, die nichts so hoch hält als die bürgerliche
      Freiheit.  Außerdem blieb er, um anderes zu übergehen, in
      der Achtung vor der Philosophie sich immer gleich; war wohltätig, ja
      in hohem Grade freigebig; hoffte immer das Beste und zweifelte nie an der
      Liebe seiner Freunde.  Hatte er etwas gegen jemand, so hielt er damit
      nicht zurück, und seine Freunde hatten niemals nötig, ihn erst
      auszuforschen, was er wollte oder nicht wollte, weil es offen am Tage lag.
    


      15.  Von Maximus konnte ich lernen, mich selbst beherrschen, nicht
      hin-und herschwanken, guten Mutes sein in mißlichen Verhältnissen
      oder in Krankheiten auch wie man in seinem Benehmen Weisheit mit Würde
      verbinden muß, und an ein Werk, das rasch auszuführen ist, doch
      nicht unbesonnen gehen darf.  Von ihm waren alle überzeugt, daß
      er gerade so dachte, wie er sprach, und was er tat, in guter Absicht tat. 
      Etwas zu bewundern oder sich verblüffen zu lassen, zu eilen oder zu zögern,
      ratlos zu sein und niedergeschlagen oder ausgelassen in Freude oder Zorn
      oder argwöhnisch — ­das alles war seine Sache nicht. 
      Aber wohltätig zu sein und versöhnlich, hielt er für seine
      Pflicht.  Er haßte jede Unwahrheit und machte so mehr den
      Eindruck eines geraden als eines feinen Mannes.  Niemals hat sich
      einer von ihm verachtet geglaubt; aber ebensowenig wagte es jemand, sich für
      besser zu halten als er war.  Auch wußte er auf anmutige Weise
      zu scherzen.
    


      16.  Mein Vater hatte in seinem Wesen etwas Sanftes, aber zugleich
      auch eine unerschütterliche Festigkeit in dem, was er gründlich
      erwogen hatte.  Er war ohne Ehrgeiz hinsichtlich dessen, was man gewöhnlich
      Ehre nennt.  Er arbeitete gern und unermüdlich.  Wer mit
      Dingen kam, die das gemeine Wohl zu fördern versprachen, den hörte
      er an und versäumte es nie, einem jeden die Anerkennung zu zollen,
      die ihm gebührte.  Wo vorwärts zu gehen und wo einzuhalten
      sei, wußte er.  Er war herablassend gegen jedermann; erließ
      den Freunden die Pflicht, immer mit ihm zu speisen oder, wenn er reiste,
      mit ihm zu gehen; und stets blieb er sich gleich auch gegen die, die er
      notgedrungen zu Hause ließ.  Seine Erörterungen in den
      Ratsversammlungen waren stets sehr genau, und er hielt aus und begnügte
      sich nicht mit Ideen, die auf der flachen Hand liegen, bloß um die
      Versammlung für geschlossen zu erklären.  Er war sorgsam
      bemüht, sich seine Freunde zu erhalten, wurde ihrer niemals überdrüssig,
      verlangte aber auch nicht heftig nach ihnen.  Er war sich selbst
      genug in allen Stücken und immer heiter.  Er hatte einen
      scharfen Blick für das, was kommen würde, und traf für die
      kleinsten Dinge Vorbereitungen ohne Aufhebens zu machen, so wie er sich
      denn überhaupt jedes Beifallrufen und alle Schmeicheleien verbat. 
      Was seiner Regierung notwendig war, überwachte er stets, ging mit den
      öffentlichen Geldern haushälterisch um und ließ es sich
      ruhig gefallen, wenn man ihm darüber Vorwürfe machte. —
      ­Den Göttern gegenüber war er frei von Aberglauben, und was
      sein Verhältnis zu den Menschen betrifft, so fiel es ihm nicht ein,
      um die Volksgunst zu buhlen, dem großen Haufen sich gefällig zu
      erzeigen und sich bei ihm einzuschmeicheln, sondern er war in allen Stücken
      nüchtern, besonnen, taktvoll und ohne Sucht nach Neuerungen. 
      Von den Dingen, die zur Annehmlichkeit des Lebens beitragen — ­und
      deren bot ihm das Glück eine Menge dar — ­machte er ohne
      zu prunken, aber auch ohne sich zu entschuldigen Gebrauch, so daß er,
      was da war, einfach nahm, was nicht da war, auch nicht entbehrte. 
      Niemand konnte sagen, daß er ein Krittler, oder daß er ein gewöhnlicher
      Mensch oder ein Pedant sei, sondern man mußte ihn einen reifen,
      vollendeten, über jede Schmeichelei erhabenen Mann nennen, der wohl
      imstande sei, eigenen und fremden Angelegenheiten vorzustehen.  Außerdem: 
      die echten Philosophen schätzte er sehr, ließ aber auch die
      andern unangetastet, obschon er ihnen keinen Einfluß auf sich einräumte. 
      In seinem Umgange war er ferner höchst liebenswürdig und witzig,
      ohne darin zu übertreiben.  In der Sorge für seinen Leib wußte
      er das rechte Maß zu halten, nicht wie ein Lebenssüchtiger oder
      wie einer, der sich schniegelt oder sich vernachlässigt; sondern er
      brachte es durch die eigene Aufmerksamkeit nur dahin, daß er den Arzt
      fast gar nicht brauchte und weder innere noch äußere Mittel nötig
      hatte. — ­Vor allem aber war ihm eigen, denen, die wirklich
      etwas leisteten, sei´s in der Beredsamkeit oder in der Gesetzeskunde
      oder in der Sittenlehre oder in irgendeinem anderen Fach, ohne Neid den
      Vorrang einzuräumen und sie wo er konnte zu unterstützen, damit
      ein jeder in seinem Fache auch die nötige Anerkennung fände. 
      Wie seine Vorfahren geherrscht, so herrschte er auch, ohne jedoch die
      Meinung hervorrufen zu wollen, als wache er über dem
      Althergebrachten.  Er war nicht leicht zu bewegen oder von etwas
      abzubringen, sondern pflegte auch gern zu bleiben, wo er gerade war und
      wobei.  Nach den heftigsten Kopfschmerzen sah man ihn frisch und kräftig
      zu den gewohnten Geschäften eilen.  Geheimnisse pflegte er nur
      äußerst wenige und nur in seltenen Fällen zu haben und nur
      um des allgemeinen Wohles willen.  Verständig und mäßig
      im Anordnen von Schauspielen, von Bauten, von Spenden an das Volk u. dgl.
      mehr, zeigte er sich als ein Mann, der nur auf seine Pflicht sieht, sich
      aber um den Ruhm nicht kümmert, den seine Handlungen ihm verschaffen
      können. — ­Er badete nur zur gewöhnlichen Stunde,
      liebte das Bauen nicht, legte auf das Essen keinen Wert, auch nicht auf
      Kleider und deren Stoffe und Farben, noch auf schöne Sklaven. 
      Seine Kleider ließ er sich meist aus Lorium, dem unteren Landgute,
      oder aus Lanubium kommen und bediente sich dazu des Generalpächters
      in Tusculum, der ihn um diesen Dienst gebeten hatte. — ­In
      seiner ganzen Art zu sein war nichts Unschickliches oder gar Ungeziemendes
      oder auch nur Ungestümes oder was man sagt:  “bis zur
      Hitze”, sondern alles war bei ihm wohl überdacht, ruhig,
      gelassen, wohl geordnet, fest und mit sich selbst im Einklang.  Man könnte
      auf ihn anwenden, was man vom Sokrates gesagt hat, daß er sowohl sich
      solcher Dinge zu enthalten imstande war, deren sich viele aus Schwachheit
      nicht enthalten können, als auch daß er genießen durfte,
      was viele darum nicht dürfen, weil sie sich gehen lassen.  Das
      eine gründlich vertragen, und in dem andern nüchtern sein, das
      aber ist die Sache eines Mannes von starkem, unbesiegbaren Geiste, wie er
      ihn z.B. auch in der Krankheit des Maximus an den Tag gelegt hat. —
      ­
    


      17.  Den Göttern habe ich´s zu danken, daß ich
      treffliche Vorfahren, treffliche Eltern, eine treffliche Schwester,
      treffliche Lehrer, treffliche Diener und fast lauter treffliche Verwandte
      und Freunde habe, und daß ich gegen keinen von ihnen fehlte, obgleich
      ich bei meiner Natur leicht hätte dahin kommen können.  Es
      ist eine Wohltat der Götter, daß die Umstände nicht so
      zusammentrafen, daß ich mir Schande auflud.  Sie fügten es
      so, daß ich nicht länger von der Geliebten meines Großvaters
      erzogen wurde; daß ich meine Jugendfrische mir erhielt und daß
      ich meinem fürstlichen Vater untertan war, der mir allen Dünkel
      austreiben und mich überzeugen wollte, man könne bei Hof leben
      ohne Leibwache, ohne kostbare Kleider, ohne Fackeln, ohne gewisse Bildsäulen
      und ähnlichen Pomp, und daß es sehr wohl anging, sich so viel
      als möglich bürgerlich einzurichten, wenn man dabei nur nicht zu
      demütig und zu sorglos würde in Erfüllung der Pflichten,
      die der Regent gegen das Ganze hat.  Götter haben mir einen
      Bruder gegeben, dessen sittlicher Wandel mich antrieb, auf mich selber
      acht zu haben, und dessen Achtung und Liebe mich glücklich machten.
      — ­Sie haben mir Kinder gegeben, die nicht ohne geistige
      Anlagen sind und von gesundem Körper. — ­Den Göttern
      verdanke ich´s, daß ich nicht weiter kam in der Redekunst und in
      der Dichtkunst und in den übrigen Studien, welche mich völlig in
      Beschlag genommen hätten, wären mir gute Fortschritte beschieden
      gewesen.  Ebenso daß ich meine Erzieher frühzeitig schon so
      in Ehren hielt, wie sie´s zu verlangen schienen, und ihnen nicht bloß
      Hoffnung machte, ich würde das später tun, indem sie zu der Zeit
      ja noch so jung seien.  Ferner, daß ich Apollonius, Rusticus und
      Maximus kennen lernte; daß ich das Bild eines naturgemäßen
      Lebens so klar und so oft vor der Seele hatte, daß es nicht an den Göttern
      und an den Gaben, Hilfen und Winken, die ich von dorther empfing, liegen
      kann, wenn ich an einem solchen Leben gehindert worden bin; sondern wenn
      ich´s bisher nicht geführt habe, muß es meine Schuld sein,
      indem ich die Erinnerungen der Götter, ich möchte sagen, ihre
      ausdrücklichen Belehrungen, nicht beherzigte.  Den Göttern
      verdanke ich´s, daß mein Körper ein solches Leben so lange
      ausgehalten hat; — ­daß ich weder die Benedicta noch den
      Theodot berührt habe, und daß ich später überhaupt von
      dieser Leidenschaft genas; daß ich in meinem heftigen Unwillen den
      ich so oft gegen Rusticus empfand, nichts weiter tat, was ich hätte
      bereuen müssen; und daß meine Mutter, der ein früher Tod
      beschieden war, doch noch ihre letzten Jahre bei mir leben konnte. 
      Auch fügten sie´s, daß ich, sooft ich einen Armen oder
      sonst Bedürftigen unterstützen wollte, nie hören durfte, es
      fehle mir an den hierzu erforderlichen Mitteln, und daß ich selbst
      nie in die Notwendigkeit versetzt wurde, bei einem andern zu borgen; und
      daß ich ein solches Weib besitze:  so folgsam, zärtlich und
      in ihren Sitten so einfach, und daß ich meinen Kindern tüchtige
      Erzieher geben konnte.  Die Götter gaben mir durch Träume
      Hilfsmittel an die Hand gegen allerlei Krankheiten so gegen Blutauswurf
      und Schwindel.  Auch verhüteten sie, als ich das Studium der
      Philosophie anfing, daß ich einem Sophisten in die Hände fiel
      oder mit einem solchen Schriftsteller meine Zeit verdarb, oder mit der Lösung
      ihrer Trugschlüsse mich einließ, oder mit der Himmelskunde mich
      beschäftigte.  Denn zu allen diesen Dingen bedarf es der
      helfenden Götter und des Glückes.
    


      Geschrieben bei den Quaden am Granna.
    


      18
    


      Man muß sich beizeiten sagen:  ich werde einem vorwitzigen,
      einem undankbaren, einem schmähsüchtigen, einem verschlagenen
      oder neidischen oder unverträglichen Menschen begegnen.  Denn
      solche Eigenschaften liegen jedem nahe, der die wahren Güter und die
      wahren Übel nicht kennt.  Habe ich aber eingesehen, einmal, daß
      nur die Tugend ein Gut und nur das Laster ein Übel, und dann, daß
      der, der Böses tut, mir verwandt ist, nicht sowohl nach Blut und
      Abstammung, als in der Gesinnung und in dem, was der Mensch von den Göttern
      hat, so kann ich weder von jemand unter ihnen Schaden leiden —
      ­denn ich lasse mich nicht verführen — ­noch kann ich
      dem, der mir verwandt ist, zürnen oder mich feindlich von ihm
      abwenden, da wir ja dazu geboren sind, uns gegenseitig zu unterstützen,
      wie die Füße, die Hände, die Augenlider, die Reihen der
      oberen und unteren Zähne einander dienen.  Also ist es gegen die
      Natur, einander feindlich zu leben.  Und das tut doch, wer auf jemand
      zürnt oder ihm entgegenwirkt.
    


      19
    


      Was ich bin, ist ein Dreifaches:  Körper und Seele und was das
      Ganze beherrscht. — ­Lege beiseite, was dich zerstreut, die Bücher
      und alles, was hier zu nichts führt; des Fleischlichen achte gering
      wie einer, der bald sterben muß!  Es ist Blut und Knochen und
      ein Geflecht aus Nerven, Adern und Gefäßen gewebt.  Dann
      betrachte deine Seele, und was sie ist:  ein Hauch; nicht immer
      dasselbe, sondern fortwährend ausgegeben und wieder eingesogen. 
      Drittens also das, was die Herrschaft führt!  Da sei doch kein
      Tor, du bist nicht mehr jung:  so laß auch nicht länger
      geschehen daß es diene; daß es hingenommen werde von einem Zuge,
      der dich dem Menschlichen entfremdet; daß es dem Verhängnis oder
      dem gegenwärtigen Augenblicke grolle oder ausweiche dem, was kommen
      soll!
    


      20
    


      Das Göttliche ist voll von Spuren der Vorsehung, das Zufällige
      nach Art, Zusammenhang und Verflechtung ist nicht zu trennen von dem durch
      die Vorsehung Geordneten.  Alles fließt von hier aus. 
      Daneben das Notwendige und was dem Weltall, dessen Teil du bist, zuträglich
      ist.  Jedem Teile der Natur aber ist das gut, was seinen Halt an der
      Natur des Ganzen hat und wovon diese wiederum getragen wird.  Die
      Welt aber wird getragen wie von den Verwandlungen der Grundstoffe so auch
      von denen der zusammengesetzten Dinge. — ­Das muß dir genügen
      und feststehen für immer.  Nach der Weisheit, wie sie in Büchern
      zu finden ist, strebe nicht, sondern halte sie dir fern, damit du ohne
      Seufzer, mit wahrer Seelenruhe und den Göttern von Herzen dankbar
      sterben kannst.
    


      Zweites Buch
    


      1
    


      Erinnere dich, seit wann du diese Betrachtungen nun schon aufschiebst, und
      wie oft dir die Götter Zeit und Stunde dazu gegeben haben, ohne daß
      du sie nutztest.  Endlich solltest du doch einmal einsehen, was das für
      eine Welt ist, der du angehörst, und wie der die Welt regiert, dessen
      Ausfluß du bist; und daß dir die Zeit zugemessen ist, die, wenn
      du sie nicht brauchst dich abzuklären, vergehen wird, wie du selbst,
      und nicht wiederkommen.
    


      2
    


      Immer sei darauf bedacht, wie es einem Manne geziemt, bei allem, was es zu
      tun gibt, eine strenge und ungekünstelte Gewissenhaftigkeit, Liebe,
      Freimut und Gerechtigkeit zu üben, und dir dabei alle Nebengedanken
      fernzuhalten.  Und du wirst sie dir fernhalten, sobald du jede deiner
      Handlungen als die letzte im Leben ansiehst:  fern von jeder
      Unbesonnenheit und der Erregtheit, die dich taub macht gegen die Stimme
      der richtenden Vernunft, frei von Verstellung, von Selbstliebe und von
      Unwillen über das, was das Schicksal dir beschieden hat. —
      ­Du siehst, wie wenig es ist, was man sich aneignen muß, um ein
      glückliches, ja göttliches Leben zu führen.  Denn auch
      die Götter verlangen nicht mehr von dem, der dies beobachtet.
    


      3
    


      Fahre nur immer fort, dir selbst zu schaden, liebe Seele!  Dich zu fördern
      wirst du kaum noch Zeit haben.  Denn das Leben flieht einen
      jeglichen.  Für dich ist es aber schon so gut als zu Ende, der
      du ohne Selbstachtung dein Glück aus dir heraus verlegst in die
      Seelen anderer.
    


      4
    


      Trotz deines Bestrebens, an Erkenntnis zu wachsen und dein unstetes Wesen
      aufzugeben, zerstreuen dich die Außendinge noch immer?  Mag
      sein, wenn du jenes Streben nur festhälst.  Denn das bleibt die
      größte Torheit, sich müde zu arbeiten ohne ein Ziel, auf
      das man all sein Dichten und Trachten lenkt.
    


      5
    


      Wenn man nicht herausbringen kann, was in des andern Seele vorgeht, so ist
      das schwerlich ein Unglück; aber notwendigerweise unglücklich
      ist man, wenn man über die Regungen der eigenen Seele im unklaren
      ist.
    


      6
    


      Daran mußt du immer denken, was das Wesen der Welt und was das
      deinige ist, und wie sich beides zueinander verhält, nämlich was
      für ein Teil des Ganzen du bist und zu welchem Ganzen du gehörst,
      und daß dich niemand hindern kann, stets nur das zu tun und zu reden,
      was dem Ganzen entspricht, dessen Teil du bist.
    


      7
    


      Theophrast sagt in seiner Vergleichung der menschlichen Fehler —
      ­wie diese denn allenfalls verglichen werden können —
      ­:  schwerer seien die, die aus Begierde, als die, welche aus
      Zorn begangen werden.  Und wirklich erscheint der Zornige als ein
      Mensch, der nur mit einem gewissen Schmerz und mit innerem Widerstreben
      von der Vernunft abgekommen ist, während der aus Begierde Fehlende,
      weil ihn die Lust überwältigt, zügelloser erscheint und
      schwächer in seinen Fehlern.  Wenn er nun also behauptet: 
      es zeuge von größerer Schuld, einen Fehler zu begehen mit
      Freuden als mit Bedauern, so ist das gewiß richtig und der
      Philosophie nur angemessen.  Man erklärt dann überhaupt den
      einen für einen Menschen, der gekränkt worden ist und zu seinem
      eigenen Leidwesen zum Zorn gezwungen wird, während man bei dem
      andern, der etwas aus Begierde tut, die Sache so ansieht, als begehe er
      das Unrecht aus heiler Haut.
    


      8
    


      Jegliches tun und bedenken wie einer, der im Begriff ist, das Leben zu
      verlassen, das ist das Richtige.  Das Fortgehen von den Menschen
      aber, wenn es Götter gibt, ist kein Unglück.  Denn das
      Übel hört dann wohl auf.  Gibt es aber keine, oder kümmern
      sie sich nicht um die menschlichen Dinge, was soll mir das Leben in einer
      götterleeren Welt, in einer Welt ohne Vorsehung?  Doch sie sind
      und sie kümmern sich um die menschlichen Dinge.  Noch mehr. 
      Sie haben es, was die Übel betrifft, und zwar die eigentlichen, ganz
      in des Menschen Hand gelegt, sich davor zu bewahren.  Ja auch
      hinsichtlich der sonstigen Übel, kann man sagen, haben sie es so
      eingerichtet, daß es nur auf uns ankommt, ob sie uns widerfahren
      werden.  Denn wie sollte etwas, wobei der Mensch nicht schlimmer
      wird, sein Leben verschlimmern?  Selbst die bloße Natur —
      ­sei es, daß wir sie uns ohne Bewußtsein oder mit Bewußtsein
      begabt vorstellen; gewiß ist, daß sie nicht vermag, dem Übel
      vorzubeugen oder es wieder gut zu machen — ­hätte
      dergleichen nicht übersehen, hätte nicht in dem Grade gefehlt
      aus Ohnmacht oder aus Mangel an Anlage, daß sie Gutes und Böses
      in gleicher Weise guten und bösen Menschen unterschiedslos zuteil
      werden ließe.  Tod aber und Leben, Ruhm und Ruhmlosigkeit, Leid
      und Freude, Reichtum und Armut und alles dieses wird den guten wie den bösen
      Menschen ohne Unterschied zuteil, als Dinge, die weder sittliche Vorzüge
      noch sittliche Mängel begründen:  also sind sie auch weder
      gut noch böse (weder ein Glück noch ein Unglück).
    


      9
    


      Wie doch alles so schnell verbleicht!  In der sichtbaren Welt die
      Leiber, in der Geisteswelt deren Gedächtnis!  Was ist doch alles
      Sinnliche, zumal was durch Vergnügen anlockt oder durch Schmerz
      abschreckt oder in Stolz und Hochmut sich breit macht!  Wie nichtig
      und verächtlich, wie schmutzig, hinfällig, tot! — ­Man
      folge dem Zug des Geistes; man frage nach denen, die sich durch Werke des
      Geistes berühmt gemacht haben; man untersuche, was eigentlich sterben
      heißt (und man wird, wenn man der Phantasie keinen Einfluß auf
      seine Gedanken verstattet, darin nichts anderes als ein Werk der Natur
      erkennen:  kindisch aber wäre es doch, vor einem Werk der Natur,
      das derselben ohnehin auch noch zuträglich ist, sich zu fürchten);
      man mache sich klar, wie der Mensch Gott ergreift und mit welchem Teile
      seines Wesens, und wie es mit diesem Teile des Menschen bestellt ist, wenn
      er Gott ergriffen hat.
    


      10
    


      Nichts Elenderes als ein Mensch, der alles wie im Kreise durchläuft,
      die Tiefen der Erde ergründen will, wie Pindar sagt, der um alles und
      jedes sich kümmert, auch um das, woran sonst niemand denkt, der nicht
      aufhört über die Vorgänge in der Seele des Nächsten
      seine Gedanken zu machen und nicht begreifen mag, daß es genug ist, für
      den Gott in der eignen Brust zu leben und ihm zu dienen, wie sich´s
      gebührt.  Das aber ist sein Dienst:  ihn rein zu erhalten
      von Leidenschaft, von Unbesonnenheit und von Unlust über das, was von
      Göttern und Menschen geschieht.  Denn die Handlungen der Götter
      zu ehren, gebietet die Tugend, und mit denen der Menschen sich zu
      befreunden die Gleichheit der Abkunft, obwohl die letzteren allerdings
      auch zuweilen etwas Klägliches haben, weil soviele nicht wissen, was
      Güter und was Übel sind, — ­eine Blindheit, nicht
      geringer als die, wenn man Schwarz und Weiß nicht unterscheiden kann.
    


      11
    


      Und wenn du dreitausend Jahre leben solltest, ja noch zehnmal mehr, es hat
      ja doch niemand ein anderes Leben zu verlieren, als eben das, was er lebt,
      so wie niemand ein anderes lebt, als was er einmal verlieren wird. 
      Und so läuft das längste wie das kürzeste auf dasselbe
      hinaus.  Denn das Jetzt ist das Gleiche für alle, wenn auch das
      Vergangene nicht gleich ist, und der Verlust des Lebens erscheint doch so
      als ein Jetzt, indem niemand verlieren kann weder was vergangen noch was
      zukünftig ist.  Oder wie sollte man einem etwas abnehmen können,
      was er nicht besitzt? — ­An die beiden Dinge also müssen
      wir denken:  einmal, daß alles seinem Wesen nach unter sich
      gleichartig ist und von gleichem Verlauf, und daß es keinen
      Unterschied macht, ob man hundert oder zweihundert Jahre lang oder ewig
      ein und dasselbe sieht.  Und dann, daß auch der, der am längsten
      gelebt hat, doch nur dasselbe verliert, wie der, der sehr jung stirbt. 
      Denn nur das Jetzt ist es, dessen man beraubt werden kann, weil man nur
      dieses besitzt, und niemand kann verlieren, was er nicht hat.
    


      12
    


      Alles beruht auf der Ansicht!  Dafür zeugen die Aussprüche
      des Kynikers Menimus und für diesen zeugt wieder die Brauchbarkeit
      des Gesagten, wenn man es auf das Wahre darin einschränkt.
    


      13
    


      Die Seele des Menschen tut sich selbst den größten Schaden, wenn
      sie sich von der Natur abzusondern, gleichsam aus ihr herauszuwachsen
      strebt.  So, wenn sie unzufrieden ist über irgend etwas, das
      sich ereignet.  Es ist dies ein entschiedener Abfall von der Natur,
      in der ja diese eigentümliche Verkettung der Umstände begründet
      ist.  Ebenso, wenn sie jemand verabscheut oder anfeindet oder im
      Begriff ist, jemand weh zu tun, wie allemal im Zorn.  Ebenso wenn sie
      von Lust oder von Schmerz sich hinnehmen läßt; oder wenn sie
      heuchelt, heuchlerisch und unwahr etwas tut oder spricht; oder wenn ihre
      Handlungen und Triebe keinen Zweck haben, sondern ins Blaue hinausgehen
      und über sich selbst völlig im unklaren sind.  Denn auch
      das Kleinste muß in Beziehung zu einem Zweck gesetzt werden. 
      Der Zweck aber aller vernunftbegabten Wesen ist:  den Grundsätzen
      und Satzungen des ältesten Gemeinwesens Folge zu leisten.
    


      14
    


      Das menschliche Leben ist, was seine Dauer betrifft, ein Punkt; des
      Menschen Wesen flüssig, sein Empfinden trübe, die Substanz
      seines Leibes leicht verweslich, seine Seele — ­einem Kreisel
      vergleichbar, sein Schicksal schwer zu bestimmen, sein Ruf eine
      zweifelhafte Sache.  Kurz, alles Leibliche an ihm ist wie ein Strom,
      und alles Seelische ein Traum, ein Rauch:  sein Leben Krieg und
      Wanderung, sein Nachruhm Vergessenheit.  Was ist es nun, das ihn
      über das alles zu erheben vermag?  Einzig die Philosophie, sie,
      die uns lehrt, den göttlichen Funken, den wir in uns tragen, rein und
      unverletzt zu erhalten, daß er Herr sei über Freude und Leid, daß
      er nichts ohne Überlegung tue, nichts erlüge und erheuchele und
      stets unabhängig sei von dem, was andere tun oder nicht tun, daß
      er alles, was ihm widerfährt und was ihm zugeteilt wird, so aufnehme,
      als komme es von da, von wo er selbst gekommen, und daß er endlich
      den Tod mit heiterem Sinn erwarte, als den Moment der Trennung aller
      Elemente, aus denen jegliches lebendiges Wesen besteht.  Denn wenn
      den Elementen dadurch nichts Schlimmes widerfährt, daß sie fortwährend
      ineinander übergehen, weshalb sollte man sich scheuen vor der
      Verwandlung und Lösung aller auf einmal?  Vielmehr ist dies das
      Naturgemäße, und das Naturgemäße ist niemals vom
      Übel.
    


      Drittes Buch
    


      1
    


      Wir müssen uns nicht bloß bedenken, daß das Leben mit jedem
      Tage schwindet und ein immer kleinerer Teil davon übrigbleibt,
      sondern auch beherzigen, daß es ja ungewiß ist, wenn man ein längeres
      Leben vor sich hat, ob sich die Geisteskräfte immer gleichbleiben und
      zum Verständnis der Dinge, so wie zu all den Wahrnehmungen und
      Betrachtungen hinreichen werden, die uns auf dem Gebiete des Göttlichen
      und Menschlichen erfahren machen.  Denn wieviele werden im Alter
      nicht kindisch!  Und bei wem ein solcher Zustand eingetreten ist, dem
      fehlt es zwar nicht an der Fähigkeit zu atmen, sich zu nähren,
      sich etwas vorzustellen und etwas zu begehren; aber das Vermögen,
      sich frei zu bestimmen, die Reihe der Pflichten, die ihm obliegen zu
      überschauen, die Erscheinungen sich zu zergliedern und darüber,
      ob´s Zeit zum Sterben sei oder was sonst einer durchaus geweckten
      Denkkraft bedarf, sich klar zu werden — ­das ist bei ihm
      erloschen.  Also eilen muß man, nicht bloß weil uns der Tod
      mit jedem Tage näher tritt, sondern auch weil die Fähigkeit, die
      Dinge zu betrachten und zu verfolgen, oft vorher aufhört.
    


      2
    


      Merkwürdig ist, wie an den Erzeugnissen der Natur auch das, was nur
      beiläufiges Merkmal ist, einen gewissen Reiz ausübt.  So
      machen z.B. die Risse und Sprünge im Brot, die gewissermaßen
      gegen die Absicht des Bäckers sind, die Eßlust besonders rege. 
      Ebenso geht es mit den Feigen, die, wenn sie überreif sind,
      aufbrechen, und den Oliven, die gerade wegen der Stellen geschätzt
      werden, wo sie nahe daran sind, faul zu werden.  Die niederhängenden
      Ähren, die Stirnfalte des Löwen, der Schaum am Munde des Ebers
      und manches andere dergleichen hat freilich keinen Reiz, wenn man´s für
      sich betrachtet; aber weil es uns an den Werken der Natur und im
      Zusammenhange mit ihnen entgegentritt, erscheint es als eine Zierde und
      wirkt anziehend.  Fehlt es uns also nur nicht an Empfänglichkeit
      und an Tiefe des Blicks in die Welt der Dinge, so werden wir kaum etwas
      von solchen Nebenumständen auffinden, was uns nicht angenehm deuchte. 
      Ebenso werden wir dann aber auch z.B. wirkliche Tierkämpfe nicht
      weniger gern ansehen, als die Darstellungen, die uns Maler und Bildhauer
      davon geben; und unser keusches Äuge wird mit gleichem Wohlgefallen
      auf der würdigen Gestalt des Greises wie auf der liebreizenden des Mädchens
      ruhen.  Doch gehört dazu eben eine innige Vertrautheit mit der
      Natur und ihren Werken.
    


      3
    


      Hippokrates hat viele Krankheiten geheilt, dann ist er selbst an einer
      Krankheit gestorben.  Die Chaldäer weissagten vielen den Tod,
      dann hat sie selber das Geschick ereilt.  Alexander, Pompejus, Cäsar
      — ­nach dem sie so manche Stadt von Grund aus zerstört und
      in der Schlacht soviele Tausende ums Leben gebracht, schieden selbst aus
      dem Leben.  Heraklit, der über den Weltbrand philosophiert,
      starb an der Wassersucht, den Demokrit brachte das Ungeziefer um, den
      Sokrates — ­ein Ungeziefer anderer Art.  Kurz, zu einem
      jeden heißt es einmal:  du bist eingestiegen, gefahren, im Hafen
      eingelaufen:  so steige nun aus!  Geht´s in ein anderes
      Leben — ­gewiß in keins, das ohne Götter ist. 
      Ist´s aber ein Zustand der Unempfindlichkeit — ­auch gut: 
      wir hören auf von Leid und Freude hin gehalten zu werden und
      verlassen ein Behältnis von um so schlechterer Art je edler der
      Eingeschlossene, denn er ist Geist und göttlichen Wesens, jenes aber
      Staub und verweslicher Stoff.
    


      4
    


      Verschwende deine Zeit nicht mit Gedanken über das, was andere
      angeht, es sei denn, daß du jemand damit ersprießlich sein
      kannst.  Du versäumst offenbar notwendigere Dinge, wenn dich
      nichts weiter beschäftigt, als was der und jener macht und aus
      welchem Grunde er so handelt, was er sagt oder will oder anstellt. 
      So etwas zieht den Geist nur ab von der Beobachtung seiner selbst. 
      Man muß alles Eitle und Vergebliche aus der Kette der Gedanken zu
      entfernen suchen, vorzüglich alle müßige und nichtswürdige
      Neugier, und sich nur an solche Gedanken gewöhnen, über die wir
      sofort, wenn uns jemand fragt, was wir gerade denken, gern und mit aller
      Offenheit Rechenschaft geben können, so daß man gleich sieht: 
      hier ist alles lauter und gut und so, wie es einem Gliede der menschlichen
      Gesellschaft geziemt, hier wohnt nichts von Genußsucht und Lüsternheit,
      nichts von Zank oder Neid oder Mißtrauen, nichts von alle dem, wovon
      der Mensch nur mit Erröten gestehen kann, daß es seine Seele
      beschäftige.  Und ein solcher Mensch — ­dem es nun ja
      auch nicht an dem Streben nach Auszeichnung fehlen kann — ­ist
      ein Priester und Diener der Götter, der Gewinn aus dem inneren
      Gottesbewußtsein zu ziehen weiß, so daß ihn keine Lust
      beflecken, kein Schmerz verwunden, kein Stolz berücken, nichts Böses
      überhaupt reizen kann; er ist ein Held in jenem großen Kampf
      gegen die Leidenschaft und eingetaucht in das Wesen der Gerechtigkeit
      vermag er jegliches Geschick von ganzer Seele zu begrüßen. 
      Ein solcher Mensch aber denkt selten und nur, wenn es das allgemeine Beste
      erfordert, an das, was andere sagen oder tun oder meinen.  Sondern
      die eigene Pflicht ist der einzige Gegenstand seines Tuns, so wie, was ihm
      das Schicksal gesponnen im Gewebe des Ganzen, der Hauptgegenstand seines
      Nachdenkens.  Dort hält er Tugend, hier den guten Glauben. 
      Und in der Tat ist jedem zuträglich, was sich mit ihm zuträgt
      nach dem Willen des Schicksals.  Stets ist er eingedenk, daß
      alle Vernunftwesen einander verwandt sind, und daß es zur
      menschlichen Natur gehört, für andere zu sorgen.  Nach
      Ansehen strebt er nur bei denen, die ein naturgemäßes Leben führen,
      da er ja weiß, was die, die nicht so leben, sind, wie sie´s zu
      Hause und außer dem Hause, am Tage und bei Nacht und mit wem sie ihr
      Wesen treiben.  Das Lob derer also, die nicht sich selber zu genügen
      wissen, hat für ihn nicht den geringsten Wert.
    


      5
    


      Tue nichts mit Widerwillen, nichts ohne Rücksicht auf das Gemeinwohl,
      nichts ungeprüft, nichts wobei du noch ein Bedenken hast.  Drücke
      deine Gedanken aus ohne Ziererei.  Sei kein Schwätzer und kein
      Vielgeschäftiger.  Sondern mit einem Worte:  der Gott in
      dir führe das Regiment, welchem Geschlecht, Alter, Beruf, welcher
      Abkunft und Stellung du nun auch angehören magst, so daß du
      immer in der Verfassung bist, wenn du abgerufen werden solltest, gern und
      willig zu folgen. — ­Eidschwur und Zeugenschaft mußt du
      immer entbehren können. — ­Innerlich aber sei heiter,
      nicht bedürfend, daß die Hilfe von außen dir komme, auch
      nicht des Friedens bedürftig, den andere uns geben können.
      — ­Steh aufrecht, heißt es, nicht:  lasse dich
      stellen!
    


      6
    


      Kannst du im menschlichen Leben etwas Besseres finden als Gerechtigkeit,
      Wahrheit, Selbstbeherrschung, Tapferkeit oder mit einem Wort:  als
      den Zustand der Seele, wo du in allem, was eine Sache der Vernunft und
      Selbstbestimmung ist, mit dir selbst, in dem aber, was ohne dich
      geschieht, mit dem Schicksale zufrieden bist; kannst du, sage ich, etwas
      entdecken, was noch besser ist als dies, so wende dich dem mit ganzer
      Seele zu und freue dich, daß du das Beste aufgefunden hast. 
      Sollte es aber in Wahrheit nichts Besseres geben, als den in dir wohnenden
      Gott, der deine Begierden sich untertänig zu machen weiß, der
      die Gedanken prüft, den sinnlichen Empfindungen, wie Sokrates sagt,
      sich zu entziehen sucht, und der sich selbst — ­den Göttern
      unterwirft und für das Wohl der Menschen Sorge trägt: 
      solltest du finden, daß gegen dieses alles andere gering ist und
      verschwindet, so folge nun auch keiner anderen Stimme und laß in
      deine Seele nichts eindringen, was, wenn es dich einmal angezogen, dich an
      der ungeteilten Pflege jenes herrlichen Schatzes, deines Eigentums,
      hindert.  Denn diesem Gute, dem höchsten nach Wesen und Wirkung,
      irgend etwas anderes wie Ehre, Herrschaft, Reichtum, Genuß an die
      Seite setzen zu wollen, wäre Torheit, weil uns all dieses, selbst
      wenn wir es nur ein wenig anziehend finden, dann mit einem Male ganz in
      Beschlag nimmt und verführt.  Darum sage ich, man solle einfach
      und unbedingt das Bessere wählen und ihm anhängen.  Das
      Bessere ist aber auch immer zugleich das Zuträgliche, sei es, daß
      es uns frommt als denkenden oder als empfindenden Wesen.  Finden wir
      nun etwas, das uns als Vernunftwesen zu fördern verspricht, so müssen
      wir´s festhalten und pflegen.  Ist es aber nur für unser
      Empfinden zuträglich, so haben wir es mit Bescheidenheit und
      schlichtem Sinn hin zunehmen, und nur dafür zu sorgen, daß wir
      uns unser gesundes Urteil bewahren und fortgesetzt die Dinge gehörig
      prüfen.
    


      7
    


      Bilde dir nie ein, daß etwas gut für dich sein könnte, was
      dich nötigt, einmal die Treue zu brechen, die Scham hintanzusetzen,
      jemand zu hassen, argwöhnisch zu sein, in Verwünschungen
      auszubrechen, dich zu verstellen oder Dinge zu begehren, bei denen man
      Vorhänge und verschlossene Türen braucht.  Derjenige,
      welcher die Vernunft, seinen Genius und deren Dienst jederzeit die erste
      Rolle spielen läßt, wird nie zu einer Tragödie Anlaß
      geben oder seufzen oder die Einsamkeit oder große Gesellschaft
      suchen; er wird leben im höchsten Sinne des Worts und weder auf der
      Jagd noch auf der Flucht.  Ob seine Seele auf lange oder kurze Zeit
      im Leibe eingeschlossen bleiben soll, kümmert ihn wenig; er würde,
      auch wenn er bald scheiden müßte, sich dazu ganz ebenso auf den
      Weg machen, wie wenn es gelte, irgend etwas anderes mit Anstand und mit
      edlem Wesen auszuführen; sondern wofür er durchs ganze Leben
      Sorge trägt, ist nur das, daß seine Seele sich stets in einem
      Zustande befinde, der einem auf das Zusammenleben mit andern angewiesenen
      vernünftigen Wesen geziemt.
    


      8
    


      In der Seele eines Menschen, der in Zucht und Schranken gehalten worden
      und so gehörig geläutert ist, findet man nun auch jene Wunden
      und Schäden nicht mehr, die so häufig unter einer gesunden
      Oberfläche heimlich fortwuchern.  Nichts Knechtisches ist in ihm
      und nichts Geziertes; sein Wesen hat nichts besonders Verbindliches, aber
      auch nichts Abstoßendes; ihn drückt keine Schuld und nichts, was
      ihn zu Heimlichkeiten nötigte.  Auch hat ein solcher Mensch
      wirklich “vollendet”, wenn ihn das Schicksal ereilt, was man
      von andern oft nur mit demselben Rechte sagt, wie von dem Helden eines
      Dramas, daß er ein tragischer sei, noch ehe das Stück geendet
      hat.
    


      9
    


      Was die Fähigkeit zu urteilen und Schlüsse zu machen anbetrifft,
      so mußt du sie in Ehren halten.  Denn es wohnt ihr die Kraft
      bei, zu verhüten, daß sich in deiner Seele irgendeine Ansicht
      festsetze, welche widernatürlich ist oder einem vernunftbegabten
      Wesen unangemessen.  Ihre Bestimmung ist, uns geistig unabhängig
      zu machen, den Menschen zugetan und den Göttern gehorsam.
    


      10
    


      Alles übrige ist Nebensache.  Das Wenige, was ich gesagt habe,
      reicht völlig hin.  Dabei bleibe man sich bewußt, daß
      jeder eigentlich nur dem gegenwärtigen Augenblick lebe.  Denn
      alles übrige ist entweder durchlebt oder in Dunkel gehüllt. 
      Also ein Kleines ist´s, was jeder lebt, und ein Kleines, wo er lebt
      — ­das Winkelchen Erde, und ein Kleines der Ruhm, auch der größte,
      den er hinterläßt:  damit er sich forterbe in der Kette
      dieser Menschenkinder, die so geschwind sterben müssen und die nicht
      einmal sich selbst begreifen, geschweige denn einen längst vor ihnen
      Gestorbenen!
    


      11
    


      Den aufgestellten Lebensregeln ist aber noch eine hinzuzufügen. 
      Von jedem Gegenstande, der sich deinem Nachdenken darbietet, suche dir
      stets einen klaren und bestimmten Begriff zu machen, so daß du weißt,
      was er an sich und was er nach allen seinen Beziehungen ist, damit du ihn
      selbst sowohl wie seine einzelnen Momente nennen und bezeichnen kannst. 
      Denn nichts erzeugt in dem Grad hohen Sinn und edle Denkungsart, als wenn
      man imstande ist, sich von jeder im Leben gemachten Erfahrung, dem Wesen
      ihres Gegenstandes und ihrer Vermittlung nach, Rechenschaft zu geben, und
      alle Begebenheiten so anzusehen, daß man bei sich überlegt, in
      welchem Zusammenhang sie erscheinen und welche Stelle sie in demselben
      einnehmen, welchen Wert sie für das Ganze haben und was sie dem
      Menschen bedeuten, diesem Bürger eines höchsten Reiches, zu dem
      sich die übrigen Reiche wie die einzelnen Häuser zu der ganzen
      Ortschaft verhalten, daß man weiß, was man jedesmal vor sich
      hat, wo es sich herschreibt und wie lange es bestehen wird, und wie sich
      der Mensch dazu zu verhalten habe, ob milde oder tapfer, zweifelsüchtig
      oder vertrauend voll, hingebend oder auf sich selbst beruhend; so daß
      man sich von jedem Einzelnen sagen muß, entweder:  es kommt von
      Gott, oder:  es ist ein Stück jenes großen Gewebes, das das
      Schicksal spinnt, und so und so gefügt, oder endlich:  es kommt
      von einem unsrer Genossen und Brüder, der nicht gewußt hat, was
      naturgemäß ist.  Du aber weißt es, und darum begegnest
      du ihm, wie es das natürliche Gesetz der Gemeinschaft fordert, mit
      Liebe und Gerechtigkeit.  Und auch in gleichgültigen Dingen
      zeigst du ein ihrem Wert entsprechendes Verhalten.
    


      12
    


      Wenn du der gesunden Vernunft folgst und bei dem, was dir zu tun gerade
      obliegt, mit Eifer, Kraft und Liebe tätig bist, ohne daß dich
      ein anderer Gedanke dabei leitet, als der, dein Inneres rein zu erhalten,
      als solltest du bald deinen Geist aufgeben; wenn du dich auf diese Weise
      zusammennimmst und dabei weder zögerst noch eilst, sondern dir genügen
      lässest an der dir von Natur zu Gebote stehenden Energie und an der
      Wahrhaftigkeit, die aus jedem deiner Worte hervor leuchten muß, so
      wirst du ein glückliches Leben führen.  Und ich wüßte
      nicht, wer dich daran hindern sollte.
    


      13
    


      Wie die Ärzte zu raschen Heilungen stets ihre Instrumente und Eisen
      zur Hand haben, so mußt du behufs der Erkenntnis göttlicher und
      menschlicher Dinge die Lehren der Philosophie in steter Bereitschaft
      halten, damit du in allem, auch im Kleinsten, immer so handelst wie einer,
      der sich des Zusammenhangs beider bewußt ist.  Denn Menschliches
      läßt sich ebensowenig richtig behandeln ohne Beziehung auf Göttliches
      als umgekehrt.
    


      14
    


      Höre endlich auf, dich selbst zu verwirren!  Es ist nicht daran
      zu denken, daß du dazu kommst, was du dir für spätere
      Zeiten deines Lebens aufbehalten hattest, dies und jenes zu treiben und zu
      lesen und wieder hervorzusuchen.  Darum gib solche törichte Pläne
      auf, und wenn du dich selber lieb hast, schaffe dir — ­noch
      vermagst du´s — ­eiligst die Hilfe, deren du bedarfst!
    


      15
    


      In manchem Wort, das unbedeutend scheint, wie z.B.  Stehlen, Säen,
      Kaufen, Ruhen, Sehen, was es zu tun gibt, liegt oft ein tieferer Sinn. 
      Wie mancher sagt:  “ich will doch sehen, was es gibt”,
      und denkt nicht daran, daß es dazu eines anderen Schauens bedarf, als
      das der Augen.
    


      16
    


      Leib, Seele, Geist — ­das war jene Dreiheit:  der Leib mit
      seinen Empfindungen, die Seele mit ihren Begierden und der Geist mit
      seinen Erkenntnissen.  Aber Bilder und Vorstellungen haben auch
      unsere Haustiere; von Begierden in Bewegung gesetzt werden auch die wilden
      Tiere oder Menschen, die nicht mehr Menschen sind, ein Phalaris, ein Nero;
      in allem, was vorteilhaft scheint, sich vom Geiste leiten zu lassen, ist
      auch die Sache solcher, die das Dasein der Götter leugnen, das
      Vaterland verraten und die schändlichsten Dinge tun, sobald es nur
      niemand sieht.  Wenn soweit also jenes etwas allen Gemeinsames ist,
      so bleibt als das dem Guten Eigentümliche nur übrig, das ihm vom
      Schicksal Bestimmte willkommen zu heißen, das Heiligtum in seiner
      Brust nicht zu entweihen, sich nicht durch Gedankenmenge zu verwirren,
      sondern im Gleichmaß zu verharren, der Stimme des Gottes zu folgen,
      nichts zu reden wider die Wahrheit und nichts zu tun wider die
      Gerechtigkeit.  Und daß man dabei ein einfaches, züchtiges
      und wohlgemutes Leben führt, daran sollte eigentlich niemand
      zweifeln.  Geschähe es aber, wir würden deshalb doch keinem
      zürnen, noch von dem Wege weichen, der an das Ziel des Lebens führt,
      bei welchem wir unbefleckt, gelassen, wohlgerüstet und willig dem
      Schicksal gehorchend ankommen müssen.
    


      Viertes Buch
    


      1
    


      Wenn der in uns herrschende Geist seiner Natur folgt, kann es uns —
      ­den Ereignissen gegenüber — ­nicht schwer fallen,
      auf jede Möglichkeit vorbereitet zu sein und das Gegebene
      hinzunehmen.  Das Festbestimmte, Abgemachte ist es dann überhaupt
      nicht, wofür wir Interesse haben, sondern:  was uns gut und wünschenswert
      scheint, ist doch immer nur mit Vorbehalt ein Gegenstand unseres Strebens;
      was sich uns aber geradezu in den Weg stellt, betrachten wir als ein
      Mittel zu unsrer Übung — ­:  der Flamme gleich, die
      sich auch solcher Stoffe zu bemächtigen weiß, deren Berührung
      ein kleineres Licht verlöschen würde, aber ein helles Feuer
      nimmt in sich auf und verzehrt, was man ihm zuführt, und wird nur größer
      dadurch.
    


      2
    


      Bei allem, was du tust, gehe besonnen zu Werke und so, daß du dabei
      die höchste Lebenskunst im Auge hast!
    


      3
    


      Man liebt es, sich zuzeiten aufs Land, ins Gebirge, an die See zurückzuziehn. 
      Auch du sehnst dich vielleicht dahin.  Im Grunde genommen aber steckt
      dahinter eine große Beschränktheit.  Es steht dir ja frei,
      zu jeglicher Stunde dich in dich selbst zurückzuziehn, und nirgends
      finden wir eine so friedliche und ungestörte Zuflucht als in der
      eignen Seele, sobald wir nur etwas von dem in uns tragen, was wir nur
      anzuschauen brauchen, um uns in eine vollkommen ruhige und glückliche
      Stimmung versetzt zu sehn — ­eine Stimmung, die nach meiner
      Ansicht freilich ein anständiges, sittliches Wesen bedingt.  Auf
      diese Weise also ziehe dich beständig zurück, um dich immer
      wieder aufzufrischen.  Einfach und klar und bestimmt aber seien jene
      Ideen, die aus deiner Seele so manches hinweg spülen, wenn du sie dir
      vergegenwärtigst, und dir eine Zuflucht schaffen sollen, aus der du
      nicht übel launisch zurückkehrst.  Und was sollte dich auch
      alsdann verdrießen?  “Die Schlechtigkeit der Menschen?”
      Aber wenn du bedenkst, daß die vernünftigen Wesen füreinander
      geboren sind, daß das Ertragen des Unrechts zur Gerechtigkeit gehört,
      daß die Menschen unfreiwillig sündigen, und dann — ­wie
      viel streitsüchtige, argwöhnische, gehässige und gewalttätige
      Menschen dahin gemußt haben und nun ein Raub der Verwesung sind
      — ­wirst du da deine Abneigung nicht los werden?  “Oder
      ist es dein Schicksal?” So erinnere dich nur jenes Zwiefachen: 
      entweder wir sagen:  es gibt eine Vorsehung, oder:  wir sehen
      uns als Teile und Glieder eines Ganzen an, und unserer Betrachtug der Welt
      liegt die Idee eines Reiches zugrunde.  “Oder ist es dein Leib,
      der irgendwie schmerzt?” Aber du weißt ja, der Geist, wenn er
      sich selbst begriffen und seine Macht kennen gelernt hat, hängt nicht
      ab von sanfteren oder rauheren Lüften; auch weißt du, wie wir
      über Schmerz und Freude denken, und bist einverstanden damit. 
      “Oder macht dir der Ehrgeiz zu schaffen?” Aber wie schnell
      breitet Vergessenheit über alles ihren Schleier! wie unablässig
      drängt eins das andere in dieser Welt ohne Anfang und ohne Ende! 
      Wie nichtig ist jeder Nachklang unseres Tuns! wie veränderlich und
      wie urteilslos jede Meinung, die sich über uns bildet und wie eng der
      Kreis, in dem sie sich bildet!  Die ganze Erde ist ja nur ein Punkt
      im All, und wie klein ist nun wieder der Winkel auf ihr, wo von uns die
      Rede sein kann!  Wie viele können es sein, und was für
      welche, die unsern Ruhm verkünden?  In der Tat also gilt es sich
      zurückzuziehen auf eben diesen kleinen Raum, der unser ist, und hier
      sich weder zerstreuen, noch einspannen zu lassen, sondern sich frei zu
      bewegen und die Dinge anzusehen wie ein Mensch, wie ein Glied der
      Gesellschaft, wie ein sterbliches Wesen.  Unter allen Wahrheiten
      aber, die dir am geläufigsten sind, müssen jedenfalls die beiden
      sein:  die eine:  daß Außendinge die Seele nicht berühren
      dürfen, sondern wirklich Außendinge sein und bleiben müssen. 
      Denn Widerwärtigkeiten gibt es nur für den, der sie dafür hält. 
      Die andere:  daß alles, was du siehst, sich bald verwandeln und
      nicht mehr sein werde, wie du selbst schon eine Menge Wandlungen
      durchgemacht hast.  Mit einem Wort:  die Welt ist ein ewiger
      Wechsel, das Leben ein Wahn!
    


      4
    


      Haben wir alle das Denkvermögen gemein, dann auch die Vernunft? dann
      auch die Stimme, die uns sagt, was wir tun und lassen sollen; dann auch
      eine Gesetzgebung; wir sind also alle Bürger eines und desselben
      Reiches.  Und so würde folgen, daß die Welt ein Reich ist. 
      Denn welches Reich wäre sonst dem menschlichen Geschlecht gemein?
      — ­Stammt nun etwa jene Denkkraft, jenes Vernünftige und
      Gesetzgebende aus diesem uns allen gemeinsamen Reiche oder sonst woher? 
      Denn gleichwie bei verschiedenen Stoffen jeder seine besondere Quelle hat
      (denn es ist Nichts, was aus dem Nichts entstände, so wenig wie Etwas
      in das Nichts übergeht), so muß auch das Geistige irgendwoher
      stammen.
    


      5
    


      Mit dem Tode verhält sich´s wie mit der Geburt:  beide sind
      Geheimnisse der Natur.  Dieselben Elemente welche hier sich einigen,
      werden dort gelöst.  Und das ist nichts, was uns unwürdig
      vorkommen könnte.  Es widerspricht weder dem vernünftigen
      Wesen selbst, noch der Art und Weise seiner Einrichtung.
    


      6
    


      Es liegt freilich in der Natur der Sache, daß gewisse Leute einen
      solchen Widerspruch darin finden.  Aber wer dies nicht will, will
      nicht, daß der Feigenbaum Saft habe. Überhaupt aber sei dessen
      eingedenk, daß ihr beide, du und er, in kürzester Zeit sterben
      werdet, und daß bald nicht einmal euer Name übrigbleibt.
    


      7
    


      Laß deinen Wahn schwinden, du hörst auf dich zu beklagen. 
      Beklagst du dich nicht mehr, ist auch das Übel weg.
    


      8
    


      Der Begriff des Heilsamen und des Schädlichen schließt es schon
      in sich, daß, was den Menschen nicht verdirbt, auch sein Leben nicht
      verderben oder verbittern kann weder äußerlich noch innerlich.
    


      9
    


      Weil es nützlich ist, handelt die Natur notwendigerweise so, wie sie
      handelt.
    


      10
    


      Alles, was geschieht, geschieht mit Recht; einer genauen Beobachtung kann
      das nicht entgehen.  Auch sage ich nicht bloß:  es ist in
      der Ordnung, sondern:  es ist recht, d.h. als käme es von einem,
      der alles nach Recht und Würdigkeit austeilt.  Setze deine
      Beobachtungen nur fort, und du selbst — ­was du auch tust,
      mache gut! gut im eigentlichsten Sinne des Worts!  Denke daran bei
      jeder deiner Handlungen!
    


      11
    


      Wie derjenige denkt, der dich verletzt, oder wie er will, daß du
      denken sollst, so denke gerade nicht.  Sondern sieh die Sache an, wie
      sie in Wahrheit ist.
    


      12
    


      Zu zweierlei müssen wir stets bereit sein:  einmal, zu handeln
      einzig den Forderungen gemäß, welche das in uns herrschende
      Gesetz an uns stellt — ­und das heißt immer auch zugleich
      zum Nutzen der Menschen handeln.  Sodann:  auf unserer Meinung
      nicht zu beharren, wenn einer da ist, der sie berichtigen und uns so von
      ihr abbringen kann.  Doch muß jede Sinnesänderung davon
      ausgehen, daß die neue Ansicht die richtige und gute sei, nicht
      davon, daß sie Annehmlichkeiten und äußere Vorteile
      verschaffe.
    


      13
    


      Wenn du Vernunft hast, warum gebrauchst du sie nicht?  Tut sie das
      ihrige, was kannst du mehr verlangen?
    


      14
    


      Was du bist, ist doch nicht das Ganze.  So wirst du denn auch einst
      aufgehen in dem, der dich erzeugte; oder vielmehr, nach geschehener
      Wandlung wirst du wieder aufgenommen werden in seine Erzeugernatur.
    


      15
    


      Viele Weihrauchkörner fallen auf denselben Altar der Gottheit —
      ­das ist des Menschen Leben.  Wieviel davon schon gestreut ist,
      wieviel noch nicht, was liegt daran?
    


      16
    


      Sobald du dich zu den Grundsätzen und dem Dienst der Vernunft
      bekehrst, kannst du innerhalb zehn Tagen denen ein Gott sein, denen du
      jetzt so verächtlich erscheinst wie ein Affe oder ein wildes Tier.
    


      17
    


      Richte dich nicht ein, als solltest du hundert Jahre alt werden. 
      Denn wie nahe ist vielleicht dein Ende!  Aber solange du lebst,
      solange es in deiner Macht steht — ­sei gut!
    


      18
    


      Welch ein Gewinn, wenn man auf anderer Leute Worte, Angelegenheiten und
      Gedanken nicht achtet, sondern nur merkt auf das eigene Tun, ob es gerecht
      und fromm und gut sei,
    


      “ — ­das Auge abgewendet vom Pfuhl des Lasters, nur der
      eignen Bahn nachgehend, grad und unverrückt.”
    


      19
    


      Der Ruhmbegierige bedenkt nicht, daß auch die in aller Kürze
      nicht mehr sein werden, die seiner gedenken, und daß es sich mit
      jedem folgenden Geschlecht ebenso verhält, bis endlich die
      Erinnerung, durch solche fortgepflanzt, die nun erloschen sind, selber
      erlischt.  Aber gesetzt auch, sie wären unsterblich, die deinen
      Namen nennen, und unsterblich dieses Namens Gedächtnis:  was nützt
      dir´s? dir, der du bereits gestorben bist?  Aber auch, was nützt
      dir´s bei deinem Leben?  Es sei denn, daß du zeitliche
      Vorteile dabei hast.  Sind also Ruhm und Ehre dir zuteil geworden,
      achte dieser Gabe nicht! sie macht dich eitel und abhängig vom Geist
      und Wort der andern.
    


      20
    


      Jegliches Schöne ist schön durch sich selbst und in sich
      vollendet, so daß für ein Lob kein Raum in ihm ist.  Wird
      es doch durch Lob weder schlechter noch besser.  Dies gilt auch von
      dem, was man in der Regel schön nennt, von dem körperlich Schönen
      und den Werken der Kunst.  Das wahrhaft Schöne bedarf des Lobes
      ebensowenig als das göttliche Gesetz, die Wahrheit, die Güte,
      die Scham.  Oder vermag daran etwa das Lob zu bessern oder der Tadel
      zu verderben?  Wird die Schönheit des Edelsteins, des Purpurs,
      des Goldes, des Elfenbeins, die Schönheit eines Instruments, einer Blüte,
      eines Bäumchens geringer dadurch, daß man sie nicht lobt?
    


      21
    


      Wenn die Seelen fortdauern, wie vermag sie der Luftraum von Ewigkeit her
      zu fassen?  Aber wie ist denn die Erde imstande, die Leichname
      sovieler Jahrtausende zu fassen?  Die Leiber, nachdem sie eine
      Zeitlang gedauert haben, verwandeln sich und lösen sich auf, und so
      wird andern Leibern Platz gemacht.  Ebenso die in den Äther
      versetzten Seelen.  Eine Zeitlang halten sie zusammen, dann verändern
      sie sich, dehnen sich aus, verbrennen und gehen in das allgemeine Schöpferwesen
      auf, so daß ein Raum für neue Bewohner entsteht.  So etwa
      ließe sich die Ansicht von der Fortdauer der Seelen erklären. 
      Was aber die Leiber betrifft, so kommt hier nicht bloß die Menge der
      auf jene Weise untergebrachten, sondern auch die der täglich von uns
      und von den Tieren verzehrten Leiber in Betracht.  Welch eine Menge
      verschwindet und wird so gleichsam begraben in den Leibern derer, die sich
      davon nähren, und immer derselbe Raum ist´s, der sie faßt,
      durch Verwandlung in Blut, in Luft- und Wärmestoffe.  Das
      Prinzip oder die Summe aller dieser Erscheinungen ist also:  die Auflösung
      in die Materie und in den Urgrund aller Dinge.
    


      22
    


      Stets entschieden, gilt es, zu sein und das Rechte im Auge zu haben bei
      jeglichem Streben.  In dem Gedankenleben aber sei das Begreifliche
      dein Leitstern.
    


      23
    


      Was mit dir zusammenstimmt, o Welt, ist auch für mich angemessen! 
      Nichts kommt zu früh für mich und nichts zu spät, wenn´s
      bei dir heißt:  “Zu guter Stunde.”  Eine süße
      Frucht ist mir alles, was du gezeitigt hast, Natur.  Von dir und in
      dir ist alles und zu dir kehrt es zurück. — ­Als
      Aristophanes Theben wiedersah, rief er:  “Du liebe Stadt des
      Kekrops!” und ich, ich sollte mit dem Blick auf dich nicht sagen: 
      “Du liebe Stadt des höchsten Gottes?”
    


      24
    


      Nur auf wenig Dinge, heißt es, darf sich deine Tätigkeit
      erstrecken, wenn du dich wohl befinden willst.  Aber wäre es
      nicht besser, sie auf das Notwendige zu richten? auf das, was wir als
      Wesen, die auf das Leben in Gemeinschaft angewiesen sind, tun sollen? 
      Denn das hieße nicht bloß das Vielerlei, sondern auch das
      Schlechte vermeiden und müßte uns also doppelt glücklich
      machen.  Gewiß würden wir ruhiger und zufriedener sein,
      wenn wir das meiste von dem, was wir zu reden und zu tun pflegen, als
      überflüssig ließen.  Ist es doch durchaus notwendig,
      daß wir in jedem einzelnen Falle, ehe wir handeln, eine Stimme der
      Warnung vernehmen; und sollte die von etwas ausgehen können, das an
      sich selbst unnötig ist?  Zuerst aber befreie deine Gedanken von
      allem, was unnütz ist, dann wirst du auch nichts Unnützes tun.
    


      25
    


      Mache den Versuch — ­vielleicht gelingt dir´s —
      ­zu leben wie ein Mensch, der mit seinem Schicksal zufrieden ist,
      und, weil er recht handelt und liebevoll gesinnt ist, auch den inneren
      Frieden besitzt.
    


      26
    


      Willst du? so höre noch dies:  Rege dich nicht selbst auf, und
      bleibe immer bei dir.  Hat sich jemand an dir vergangen:  an
      sich selbst hat er sich vergangen.  Ist dir etwas Trauriges
      widerfahren:  es war dir von Anfang an bestimmt; was geschieht, ist
      alles Fügung.  Und im Ganzen:  das Leben ist kurz. 
      Die Gegenwart ist´s, die wir nutzen sollen, durch rechtschaffenes und
      überlegtes Handeln, und wenn wir ausruhen wollen, durch ein
      besonnenes Ausruhen.  Auch in Erholungsstunden bleibe nüchtern!
    


      27
    


      Entweder ist die Welt ein wohlgeordnetes Ganzes oder ein zufälliges
      Gemenge, das man aber doch eine Weltordnung nennt.  Doch wie? 
      Kann in dir eine gewisse Ordnung herrschen, wenn im Weltganzen Unordnung
      herrscht?  Und das könnte sein bei der ineinandergestimmten
      Vereinigung aller möglichen Kräfte, die einander widerstreiten
      und zerteilt sind?
    


      28
    


      Es gibt schwarze Charaktere, weibische, halsstarrige, tierische,
      viehische, kindische, träge, zweideutige, geckenhafte, betrügerische,
      tyrannische Charaktere.
    


      29
    


      Wenn der ein Fremdling ist in der Welt, der nicht weiß, was auf ihr
      ist und geschieht, so nenne ich den einen Flüchtling, der sich den
      Ansprüchen des Staates entzieht; einen Blinden, der das Auge seines
      Geistes schließt; einen Bettler, der eines andern bedarf und nicht in
      sich alles zum Leben Nötige trägt; einen Auswuchs des Weltalls,
      der von dem Grundgesetz der Allnatur abweicht und — ­mit dem
      Schicksal hadert! als hätte sie, die dich hervorgebracht, nicht auch
      dieses erzeugt; ein abgehauenes Glied der menschlichen Gesellschaft, der
      mit seiner Seele von dem Lebensprinzip der einen alle Vernunftwesen
      umfassenden Gemeinde geschieden ist.
    


      30
    


      Es gibt Philosophen, die keinen Rock anzuziehen haben und halbnackt
      einhergehen.  “Nichts zu essen, aber treu der Idee.” 
      Auch für mich ist die Philosophie kein Brotstudium.
    


      31
    


      Liebe immerhin die Kunst, die du gelernt hast, und ruhe dich aus in ihr. 
      Doch gehe durchs Leben nicht anders wie einer, der alles, was er hat von
      ganzem Herzen den Göttern weiht, niemandes Tyrann und niemandes
      Knecht.
    


      32
    


      Betrachten wir die Geschichte, z.B. die Zeiten Vespasians, so finden wir
      Menschen, die sich freien, Kinder zeugen, krank liegen, sterben, Krieg führen,
      Feste feiern, Handel treiben, Acker bauen; finden Schmeichler, Freche, Mißtrauische,
      Listige, oder solche, die ihr Ende herbeiwünschen, die sich über
      die schlimmen Zeiten beklagen; finden Liebhaber, Geizhälse,
      Ehrgeizige, Herrschsüchtige.  Nicht wahr?  Ihr Leben ist
      jetzt nirgends mehr zu finden.  Gehen wir über auf die Zeiten
      des Trajan:  alles ganz ebenso.  Und auch diese Zeit ging zu
      Grabe. — ­So betrachte die Grabschriften aller Zeiten und Völker,
      damit du siehst, wie viele, die sich aufschwangen, nach kurzer Zeit wieder
      sanken und vergingen.  Namentlich muß man immer wieder an die
      denken, bei denen wir´s mit eignen Augen gesehen haben, wie sie nach
      eitlen Dingen trachteten, wie sie nicht taten, was ihrer Bildung
      entsprach, daran nicht unablässig festhielten und sich daran nicht
      genügen ließen.  Und fällt uns dann die Regel ein, daß
      die Behandlung einer Sache ihren Maßstab in dem Wert der Sache selbst
      hat, so wollen wir sie doch ja beobachten, damit wir uns vor dem Ekel
      bewahren, der die notwendige Folge davon ist, daß man den Dingen mehr
      Wert beilegt, als sie verdienen.
    


      33
    


      Worte, die ehemals im Gebrauch waren, sind nun veraltet.  So sind
      auch die Namen einst hochberühmter Männer, eines Camill, Scipio,
      Cato, dann eines Augustus, dann Hadrians, dann Antoninus Pius, später
      gleichsam veraltete Worte.  Sie verbleichen bald und nehmen das
      Gewand der Sage an, bald sind sie gar versunken in Vergessenheit. 
      Dies gilt von denen, die ehemals so wunderbar geleuchtet haben.  Denn
      von den andern, sind sie nur tot, weiß man nichts mehr, hat man nie
      etwas gehört.  Also ist Unvergeßlichkeit ein leeres Wort. 
      Aber was ist es denn nun, wonach sich´s lohnt zu streben?  Nur
      das eine:  eine tüchtige Gesinnung, ein Leben zum Besten
      anderer, Wahrheit in jeder Äußerung, ein Zustand des Gemüts,
      wonach dir alles, was geschieht, notwendig scheint und dir befreundet, aus
      einer Quelle fließend, mit der du vertraut bist.
    


      34
    


      Gib dich dem Schicksal willig hin, und erlaube ihm, dich mit den Dingen zu
      verflechten, die es dir irgend zuerkennt.
    


      35
    


      Eintagsfliegen sind beide, der Gedenkende und der, dessen gedacht wird.
    


      36
    


      Alles entsteht durch Verwandlung, und die Natur liebt nichts so sehr, als
      das Vorhandene umzumodeln und Neues von ähnlicher Art zu erzeugen. 
      Jedes Einzelwesen ist gewissermaßen der Same eines zukünftigen,
      und es wäre eine große Beschränktheit, nur das als ein
      Samenkorn anzusehen, was in die Erde oder in den Mutterschoß geworfen
      wird.
    


      37
    


      Wie bald wirst du tot sein, und noch immer bist du nicht ohne Falsch,
      nicht ohne Leidenschaft, nicht frei von dem Vorurteil, daß Äußeres
      dem Menschen schaden könne, nicht sanftmütig gegen jedermann,
      und noch immer nicht überzeugt, daß Gerechtigkeit die einzig
      wahre Klugheit sei.
    


      38
    


      Mache dich mit den herrschenden Gesinnungen der Menschen bekannt, mit
      ihren Sorgen und mit dem, was sie fliehen und was sie erstreben.
    


      39
    


      In der Seele eines andern sitzt es nicht, was dich unglücklich macht,
      auch nicht in der Wendung deiner äußeren Verhältnisse. 
      Wo denn, fragst du?  In deinem Urteil!  Halte es nicht für
      ein Unglück, und alles steht gut.  Und wenn, was dich zunächst
      umgibt, deine Haut verwundet, geschnitten, gebrannt wird, muß der
      Teil deines Wesens, der über solche Dinge urteilt, in Ruhe sein, d.h.
      er muß denken, daß das, was ebenso den Guten wie den Bösen
      treffen kann, unser Unglück oder unser Glück unmöglich
      ausmacht.  Denn was bald der erfährt, der gegen die Natur lebt,
      bald wieder der, der ihrer Stimme folgt, das kann doch selbst nicht
      widernatürlich oder natürlich heißen.
    


      40
    


      Die Welt ist ein einziges lebendiges Wesen, ein Weltstoff und eine
      Weltseele.  In dieses Weltbewußtsein wird alles aufgenommen, so
      wie aus ihm alles hervorgeht, so jedoch, daß von den Einzelwesen
      eines des anderen Mitursache ist und auch sonst die innigste Verknüpfung
      unter ihnen stattfindet.
    


      41
    


      Nach Epiktet ist der Mensch — ­eine Seele mit einem Toten
      belastet.
    


      42
    


      Was zu dem Wandlungsprozeß gehört, dem wir alle unterworfen
      sind, das kann als solches weder gut noch böse sein.
    


      43
    


      Ein Strom des Werdens, in dem eins das andre jagt, ist die Zeit. 
      Denn ein jegliches Ding — ­verschlungen ist´s, kaum da es
      aufgetaucht.  Aber kaum ist das eine dahin, trägt die Woge schon
      wieder ein anderes her.  Doch auch dieses wird weggeschwemmt.
    


      44
    


      Wie die Rose die Vertraute des Sommers und die Früchte die Freunde
      des Herbstes sind, so ist das Schicksal uns freundlich gesinnt, mag es nun
      Krankheit oder Tod oder Schimpf und Schande heißen.  Denn Kummer
      machen solche Dinge nur dem Toren.
    


      45
    


      Das Folgende entspricht immer dem Vorangehenden, nicht nur in der Weise
      des Nacheinander mit bloß äußerer Verknüpfung, sondern
      durch ein inneres geistiges Band.  Denn wie im Reiche des Gewordenen
      alles harmonisch gefügt ist, so tritt uns auch auf dem Gebiete des
      Werdens keine bloße Aufeinanderfolge, sondern eine wunderbare innere
      Verwandtschaft entgegen.
    


      46
    


      Mag es richtig sein, was Heraklit sagt, daß in der Natur das eine des
      andern Tod sei, der Erde Tod das Wasser, des Wassers die Luft, der Luft
      das Feuer und umgekehrt; doch hat er nicht gewußt, wohin alles führt. 
      Aber es läßt sich auch von solchen Leuten lernen, die das Ziel
      ihres Weges aus dem Gedächtnis verloren haben, auch von solchen, die,
      je mehr sie mit dem alles beherrschenden Geiste verkehren, tatsächlich
      sich desto mehr von ihm entfernen, auch von denen, welchen gerade das
      fremd ist, was sie täglich beschauen, oder die wie im Traume handeln
      und reden (denn auch das nennt man noch Tätigkeit), oder endlich von
      solchen, die wie die kleinen Kinder alles nachmachen.
    


      47
    


      Wenn dir ein Gott weissagte, du werdest morgen, höchstens übermorgen
      sterben, so könntest du dich über dieses “Übermorgen”
      doch nur freuen, wenn gar nichts Edles in dir steckt.  Denn was ist´s
      für ein Aufschub!  Ebenso gleichgültig aber müßte
      es dir sein, wenn man dir prophezeite:  nicht morgen, sondern erst
      nach langen Jahren!
    


      48
    


      Bedenke, wie viele Ärzte sind gestorben, nachdem sie an wie vielen
      Krankenbetten bedenklich den Kopf geschüttelt; wie viele Astrologen,
      die erst andern mit großer Wichtigkeit den Tod verkündigten; wie
      viele Philosophen, nachdem sie über Tod und Unsterblichkeit ihre
      tausenderlei Gedanken ausgekramt; wie viele Kriegshelden mit dem Blute
      anderer bespritzt; wie viele Fürsten, die ihres Rechtes über
      Leben und Tod mit großem Übermute brauchten, als wären sie
      selbst nicht auch sterbliche Menschen; wie viele Städte —
      ­Helion, Pompeji, Herkulanum und unzählige andere — ­sind,
      daß ich so sage, gestorben!  Dann die du selbst gekannt hast,
      einer nach dem andern!  Der jenen begrub, wurde dann selbst begraben,
      und das binnen kurzem.  Denn alles Menschliche ist nichtig und vorübergehend,
      das Gestern eine Seifenblase, das Morgen — ­erst eine
      einbalsamierte Leiche, dann ein Haufen Asche.  Darum nutze das Heute
      so wie du sollst, dann scheidet sich´s leicht:  wie die Olive,
      wenn sie reif geworden abfällt — ­preisend den Zweig, an
      dem sie hing, dankend dem Baum, der sie hervorgebracht!
    


      49
    


      Wie der Fels im Meere, an dem die Wellen unaufhörlich rütteln,
      steht, so daß ringsum der Brandung Ungestüm sich legen muß,
      so stehe auch du!  Nenne dich nicht unglücklich, wenn dir ein
      “Unglück” widerfuhr!  Nein, sondern preise dich glücklich,
      daß, obwohl es dir widerfahren ist, der Schmerz dir doch nichts anhat
      und weder Gegenwärtiges dich mürbe machen, noch Zukünftiges
      dich ängstigen kann.  Jedem könnt´ es begegnen, aber
      nicht jeder hätte es so ertragen.  Und warum nennst du das eine
      ein Unglück, das andere ein Glück?  Nennst du nicht das ein
      Unglück für den Menschen, was ein Fehlgriff seiner Natur ist? 
      Aber wie sollte das ein Fehlgriff der menschlichen Natur sein können,
      was nicht wider ihren Willen ist?  Und du kennst doch ihren Willen? 
      Kann dich denn irgendein Schicksal hindern, gerecht zu sein, hochherzig,
      besonnen, klug, selbständig in deiner Meinung, wahrhaft in deinen
      Reden, sittsam und frei in deinem Betragen, hindern an dem, was, wenn es
      vorhanden ist, so recht dem Zweck der Menschennatur entspricht?  So
      oft also etwas Schmerzhaftes dir nahe tritt:  denke, es sei kein Unglück;
      aber ein Glück ist, es mit edlem Mut zu tragen.
    


      50
    


      Es ist zwar ein lächerliches aber wirksames Hilfsmittel, wenn man den
      Tod verachten lernen will, sich die Menschen zu vergegenwärtigen, die
      mit aller Inbrunst am Leben hingen.  Denn was war ihr Los, als daß
      sie zu früh starben?  Begraben liegen sie alle, die
      Fabius, Julianus, Lepidus oder wie sie heißen mögen, die
      allerdings so manche andere überlebten, dann aber doch auch an die
      Reihe mußten. — ­Wie klein ist dieser ganze Lebensraum,
      und unter wieviel Mühen, mit wie schlechter Gesellschaft, in wie
      zerbrechlichem Körper wird er zurückgelegt!  Es ist nicht
      der Rede wert.  Hinter dir eine Ewigkeit und vor dir eine Ewigkeit: 
      dazwischen — ­was für ein Unterschied ob du drei Tage oder
      drei Jahrhunderte zu leben hast?
    


      51
    


      Immer wandle den kürzesten Weg, den du zu gehen hast!  Er ist
      der natürliche.  Man folgt da im Reden und Tun nur der gesunden
      Vernunft.  Du wirst dich auf diese Weise von mancher Sorge und von
      manchem Ballast befreien.
    


      Fünftes Buch
    


      1
    


      Früh, wenn´s dir leid tut schon aufgewacht zu sein, sage dir
      gleich, du seist erwacht, dich menschlich zu betätigen.  Um der
      Tätigkeit willen bist du geboren und in die Welt gekommen, und du
      wolltest verdrießlich sein, daß du ans Werk gehen mußt? 
      Oder bist du dazu geschaffen, in den Federn liegend dich zu pflegen? 
      Freilich ist dies angenehmer; aber bist du um des Vergnügens willen
      da, nicht vielmehr um etwas zu schaffen und dich anzustrengen?  Sieh
      alle Kreaturen, die Sperlinge, die Ameisen, die Spinnen, die Bienen, wie
      jedes sein Werk vollbringt und jedes in seiner Weise an der Aufgabe des
      Ganzen arbeitet!  Und du wolltest das deinige nicht tun? nicht den
      Weg laufen, den die menschliche Natur dir vorschreibt? — ­Man
      muß doch auch ausruhen, sagst du.  Freilich muß man. 
      Doch in dem Maße, das die Natur dir selbst an die Hand gibt, ebenso
      wie für das Essen und Trinken.  Darin aber willst du die Grenze
      überschreiten und mehr tun als nötig ist, nur in der Tätigkeit
      zurückbleiben?  Da sieht man, daß du dich selbst nicht lieb
      hast, sonst würdest du die menschliche Natur und deren Willen lieb
      haben.  Andere, die mit Liebe die Kunst betreiben, die sie gelernt
      haben, sind oft so versessen darauf, daß sie darüber vergessen,
      sich zu waschen oder zu frühstücken.  Du aber ehrst die
      Menschheit in dir nicht einmal so hoch wie jene ihre Kunst, wie der
      Drechsler seine Drechselei, der Tänzer seine Sprünge, der
      Geizhals sein Geld, der Ehrgeizige seinen Ruhm.  Denn sobald solche
      Leute ihrem Beruf mit Eifer hingegeben sind, liegt ihnen am Essen und
      Schlafen weit weniger, als daran, daß sie´s weiter bringen in
      dem, was ihres Amtes ist.  Und du bist imstande, das für andere
      Tätigsein niedriger zu stellen und eines solchen Eifers nicht für
      wert zu halten?
    


      2
    


      Es ist wahrlich nicht so schwer, jeden beunruhigenden und unziemlichen
      Gedanken, der sich aufdrängt, wieder loszuwerden und hinwegzutilgen,
      so daß die vollkommene Stille und Heiterkeit des Gemüts gleich
      wiederhergestellt ist.
    


      3
    


      Erkenne, daß du jeder echt menschlichen Äußerung in Wort
      und Werk würdig bist, und laß dich von keinem Tadel oder
      Stichelrede, die andere dir nachsenden, beschwatzen.  Was edel ist zu
      sagen und zu tun, dessen bist du niemals unwürdig.  Jene haben
      ihre eigenen Grundsätze, denen sie folgen, und ihren eigenen Sinn. 
      Darauf darfst du keine Rücksicht nehmen, sondern mußt den
      geraden Weg gehen, den deine und die allgemein menschliche Natur dir
      vorschreibt.  Und es ist in der Tat nur ein Weg, den diese beiden dir
      weisen.
    


      4
    


      So laß uns durchs Leben gehen, bis wir verfallen und uns zur Ruhe
      begeben, den Geist dahin aushauchend, von wo wir ihn tagtäglich
      eingesogen, dahin zurücksinkend, woher der Keim zu unserm Dasein
      stammt, woher wir durch so viele Jahre Speise und Trank nahmen, was uns
      durchs Leben trug und wovon wir oft genug einen schlechten Gebrauch
      gemacht haben.
    


      5
    


      Dein Scharfsinn ist es nicht, weswegen man dich bewundern muß. 
      Aber gesetzt auch, er könnte dir nicht abgesprochen werden, so wirst
      du doch gestehen müssen, daß vieles andere mehr in deiner Natur
      liegt.  Und dies ist es nun, was du vor allem pflegen und kundgeben
      mußt, z.B. deine Lauterkeit und deinen Ernst, deine Sündhaftigkeit
      und deine Abneigung gegen sinnlichen Genuß, deine Zufriedenheit mit
      deinem Schicksal, deine Mäßigkeit, Güte, Freisinnigkeit,
      Einfachheit, dein gesetztes würdevolles Wesen.  Und fühlst
      du nicht, was du alles hättest sein können? was deine Natur und
      angeborenes Geschick so wohl zugelassen hätten, und bist es dennoch
      schuldig geblieben?  Oder war es die Mannhaftigkeit deiner
      Naturanlage, was dich zwang, mürrisch zu sein und knickerig
      und ein Schmeichler, ein Feind oder Sklave deines eigenen Leibes, ein
      eitler und ehrgeiziger Mensch?  Wahrlich, nein.  Du könntest
      längst von diesen Fehlern frei sein.  Ist es aber wahr, daß
      du von Natur etwas schwerfällig bist und langsam von Begriffen, so
      gilt es auch darin sich anzustrengen und zu üben, nicht, diese Schwäche
      unberücksichtigt zu lassen oder gar sich darin zu gefallen.
    


      6
    


      Es gibt Menschen, die, wenn sie jemand einen Gefallen getan haben, dies
      gleich als eine Gunstbezeigung angesehen wissen wollen; ferner solche,
      die, wenn sie auch nicht gerade solche Ansprüche erheben, doch sehr
      genau wissen wollen, was sie getan haben, und den, dem sie wohlgetan, bei
      sich selbst wenigstens als ihren Schuldner betrachten; endlich solche, die
      gewissermaßen nicht wissen, was sie taten — ­dem Weinstock
      gleich, der seine Trauben trägt und nichts weiter will, nachdem er
      die ihm eigentümliche Frucht einmal hervorgebracht hat.  Das
      Pferd, das seinen Weg gelaufen ist, der Hund, der das Wild erjagt, und die
      Biene, die ihren Honig bereitet hat, erhebt kein Geschrei, ruft niemand
      zu:  seht, das hab´ ich getan, sondern geht gleich zu etwas
      anderem über, wie der Baum wieder neue Früchte ansetzt zu seiner
      Zeit.  Und so soll´s auch beim Menschen sein, wenn er ein gutes
      Werk vollbracht hat. — ­Also wirklich, zu denen soll man gehören,
      die, was sie tun, gleichsam auf unbegreifliche Weise tun?  Ja; aber
      daß wir zu ihnen gehören, soll man begreifen!  Du sagst: 
      ein Wesen, das zur Gemeinschaft geboren ist, müsse doch wissen, wenn
      es seiner Bestimmung gemäß, d.i. wenn es für andere
      handelt, und wahrlich doch auch wollen, daß dies der andere merke. 
      Wohl wahr, aber du machst davon nicht die richtige Anwendung, und darum
      bist du nun einmal einer von denen, die ich eben beschrieben habe, denn
      auch bei jenen ist es der Schein von Wahrheit, der sie irre leitet. 
      Jedenfalls aber würdest du mich mißverstehen, wenn du aus
      irgendeinem Grunde es unterlassen wolltest, etwas zum Wohle anderer zu
      tun.
    


      7
    


      Die Athener beteten:  “Regne, regne, lieber Zeus, auf die
      Äcker und Wiesen der Athener!” Und man bete entweder gar nicht
      oder nur in dieser Weise, einfältig und ohne Kunst.
    


      8
    


      Gerade, wie man sagt, daß der Arzt dem einen das Reiten, dem andern
      kalte Bäder, dem dritten barfuß zu gehen verordnete,
      ebenso muß man auch sagen, daß die Natur bald Krankheit, bald
      Verletzung, bald schmerzliche Verluste zu verordnen pflegt. 
      Dort wendet man den Ausdruck an, um zu bezeichnen, daß er den
      Menschen jene Mittel als der Gesundheit entsprechend gegeben habe, und
      hier gilt es ja auch, daß alles das, was einem widerfährt, ihm
      als dem allgemeinen Schicksal entsprechend gegeben wird.  Ebenso
      brauchen wir von unsern Schicksalen den Ausdruck “sich fügen”,
      wie ihn die Baumeister brauchen von den Quadern, die bei Mauer- oder
      Pyramidenbauten sich schönstens zusammenordnen.  Denn durch
      alles geht eine große Harmonie.  Und wie im Reiche der Natur die
      Natur eines Einzelwesens nicht begriffen werden kann außer im
      Zusammenhange aller andern Einzelwesen, so auch auf dem Gebiete des
      Geschehens kein einzelner Umstand und Grund abgesehen von allen übrigen: 
      was denn auch der Sinn jener vulgären Ausdrucksweise ist, wenn man
      sagt:  es “trug sich zu”, oder, es war ihm “beschieden”. 
      Lasset uns also dergleichen hinnehmen, gleichwie jene nahmen, was Äskulap
      ihnen verordnet; denn auch davon war manches bitter und wurde süß
      nur durch die Hoffnung auf Genesung.  Dieselbe Bedeutung aber, welche
      für dich deine Gesundheit hat, muß auch die Erfüllung und
      Vollendung dessen für dich haben, was im Sinne des Universums liegt,
      und du mußt alles, was geschieht, und wäre es auch noch so wenig
      freundlich, willkommen heißen, weil sein Ziel ja nichts anderes ist
      als die Gesundheit der Welt, das Glück und Wohlbefinden des höchsten
      Gottes.  Hätte es sich doch gar nicht zugetragen, wenn es nicht
      für das Ganze zuträglich gewesen wäre; hätte es doch
      kein Zufall so gefügt, fügte es sich nicht harmonisch in die
      Verwaltung aller Dinge.  Also zwei Gründe sind, weshalb dir dein
      Schicksal gefallen muß.  Der eine:  weil es dein
      Schicksal ist, weil es dir verordnet ward mit Rücksicht auf dich
      — ­von oben her in ursächlicher Verkettung mit dem ersten
      Grunde.  Der andere:  weil es der Grund des vollkommenen Glückes,
      ja fürwahr auch des Bestehens dessen ist, der alles regiert. 
      Denn es ist eine Verletzung des Ganzen in seiner Vollständigkeit,
      wenn du den geringsten seiner Bestandteile — ­und seine
      Bestandteile sind immer auch zugleich Ursachen — ­aus seiner
      Verbindung und seinem Zusammenhange reißest.  Und — ­soweit
      das in deiner Hand steht, reißest du wirklich los und trennst das
      Zusammengehörige, sobald du murrst über dein Schicksal.
    


      9
    


      Du darfst nicht unwillig werden, den Mut nicht sinken lassen oder gar
      verzweifeln, wenn es dir nicht vollständig gelingt, immer nach
      richtigen Grundsätzen zu handeln.  Bist du von deiner Höhe
      heruntergefallen, erhebe dich wieder, sei zufrieden, wenn nur wenigstens
      das meiste an dir nach echter Menschenart ist, und laß dich beglücken
      von dem, was dir von neuem gelang.  Meine nicht, daß die
      Philosophie ein Zuchtmeister sei.  Greife zu ihr nur so wie die
      Augenkranken zum Schwamm oder zum Ei, wie andere zum Pflaster oder zum Guß. 
      Denn nichts wird dich zwingen, der Vernunft zu gehorchen.  Man muß
      sich ihr viel mehr vertrauensvoll hingeben.  Du weißt die
      Philosophie will nichts anderes, als was deine Natur auch will.  Du
      aber hast etwas anderes gewollt, etwas ihr Widerstreitendes, weil es dir
      angenehmer schien.  Die Lust macht uns solche Vorspiegelungen. 
      Aber besinne dich, ob Hochherzigkeit, Freiheit des Geistes, Einfalt,
      Gleichmut, Sittenreinheit nicht doch das Angenehmere sind.  Oder was
      ist angenehmer als Weisheit, wenn man darunter das nie Anstoßende,
      glatt Hinfließende der geistigen Kraft versteht?
    


      10
    


      Das Wesen und die Bedeutung der Verhältnisse dieses Lebens sind im
      allgemeinen in ein solches Dunkel gehüllt, daß sie nicht wenig
      Philosophen und nicht bloß den gewöhnlichen als völlig
      unbegreiflich erscheinen Auch die Stoiker bekennen, daß sie sie kaum
      verstehen.  Dann sind auch unsere Ansichten so höchst veränderlich. 
      Es gibt ja keinen Menschen, der sich in seinen Ansichten gleich bliebe. 
      Ferner was nun die “Güter” dieses Lebens anlangt, wie
      vergänglich und nichtig sind sie!  Können sie doch das
      Eigentum jedes Nichtswürdigen werden!  Aber nicht minder elend
      steht es mit dem Geist der Zeit.  Selbst die beste seiner Äußerungen,
      welche Mühe hat man sie zu ertragen, ja es kostet nicht wenig, sich
      selber zu ertragen.  Bei solcher Taubheit und Verkommenheit der Zustände,
      bei diesem ewigen Wechsel des Wesens und der Form, bei dieser
      Unberechenbarkeit der Richtung, die die Dinge nehmen — ­was da
      der Liebe und des Strebens noch wert sein soll, vermag ich nicht zu sehen. 
      Im Gegenteil, es ist der einzige Trost, daß man der allgemeinen Auflösung
      entgegengeht. — ­Drum trage geduldig die Zeit, die noch
      dazwischen liegt, und beherzige nur das, daß nichts dir widerfahren
      kann, was nicht in der Natur des Ganzen begründet liegt, und dann: 
      daß du die Freiheit hast, alles zu unterlassen, was wider die Stimme
      deines Genius ist.  Denn die zu überhören kann dich niemand
      zwingen.
    


      11
    


      Wozu gebrauchst du jetzt deine Seele?  So muß man sich bei jeder
      Gelegenheit fragen.  Oder, was geht jetzt vor in dem Teile deines
      Wesens, den man den vornehmsten nennt?  Oder was für eine Seele
      hast du jetzt, die eines Kindes oder eines Jünglings, eines Weibes,
      eines Tyrannen, eines zahmen oder eines wilden Tieres?
    


      12
    


      Wie es im Grunde damit steht, was bei der Menge als das Gute gilt, kann
      man auch daraus erkennen, daß jenes Wort eines alten Komikers: 
      “denn für den Edlen ziemt sich solches nicht” auf alle
      diese Scheingüter, wie Reichtum Luxus, Ehre, anwendbar ist (wiewohl
      die Leute das allerdings nicht gelten lassen wollen), während es auf
      wahre Güter, wie Klugheit, Mäßigkeit, Gerechtigkeit,
      Tapferkeit, angewendet vollkommen widersinnig wäre.
    


      13
    


      Woraus wir bestehen, ist Form und Inhalt.  Keins von beiden aber wird
      ins Nichts verschwinden, so wenig wie es aus dem Nichts hervorgegangen
      ist.  Sondern jeder Teil unseres Wesens wird durch Verwandlung übergeführt
      in irgendeinen Teil des Weltganzen dieser geht dann wieder in einen andern
      über und so ins Unendliche.  Durch diesen Verwandlungsprozeß
      erhalte ich mein Dasein, durch ihn erhielten es auch die, die mich
      erzeugten, und so wieder rückwärts ins Unendliche.  Denn
      “ins Unendliche” darf man wirklich sagen, wenn auch der
      Weltlauf seine fest begrenzten Zeiträume hat.
    


      14
    


      Die Vernunft und die Lebenskunst sind Kräfte, die sich selbst genügen
      und die keinen andern Richter über ihre Äußerungen haben
      als sich selbst.  Sie haben ihr Prinzip und ihre Ziele in sich, und
      richtig heißen ihre Handlungen, weil durch sie der rechte Weg
      offenbar wird.
    


      15
    


      Nichts ist Sache des Menschen, was ihn als Menschen nichts angeht, was von
      der menschlichen Natur weder gefordert noch verheißen wird, und was
      zu ihrer Vollendung nichts beiträgt — ­was also auch kein
      Ziel menschlichen Strebens sein oder ein Gut d.i. ein Mittel zu diesem
      Ziele zu gelangen genannt werden kann.  Wäre dies nicht, so hätten
      wir unrecht, es als eine Pflicht des Menschen anzusehen, dergleichen Dinge
      zu verachten und sich ihnen zu widersetzen, und dürften den nicht
      loben, der ihrer nicht bedarf.  Auch könnte, wenn dies Güter
      wären, der nicht gut sein, der freiwillig dem Genusse solcher Dinge
      entsagt.  Nun aber sind wir in der Tat um so viel besser, je mehr wir
      solcher Dinge uns enthalten, und je leichter wir ihren Mangel ertragen.
    


      16
    


      Wie die Gedanken sind, die du am häufigsten denkst, ganz so ist auch
      deine Gesinnung.  Denn von den Gedanken wird die Seele gesättigt. 
      Sättige sie also mit solchen wie die:  daß man, wo man auch
      leben muß, glücklich sein könne; daß alles um
      irgendeiner Sache willen gemacht sei, und wozu es gemacht sei, dahin werde
      es auch getragen, und wohin es getragen werde, da liege auch der Zweck
      seines Daseins, wo aber dieser, da sei auch das ihm Zuträgliche und
      Heilsame.  Das den vernünftigen Wesen Heilsame aber ist die
      Gemeinschaft.  Denn zur Gemeinschaft sind wir geboren.  Oder
      liegt es nicht auf der Hand, daß das Geringere um des Besseren
      willen, die besseren Dinge aber füreinander da sind?  Besser
      aber als das Unbeseelte ist das Beseelte, und besser als dieses das Vernünftige.
    


      17
    


      Nach dem Unmöglichen streben ist wahnsinnig; unmöglich aber ist
      es, daß der gemeine Mensch anders als gemein handelt.
    


      18
    


      Nichts geschieht uns, was zu ertragen uns nicht natürlich wäre. 
      Bei manchen Schicksalen sind wir freilich nur aus Stumpfsinn oder aus
      Prahlerei standhaft und unverwundbar.  Und das ist eben das Traurige,
      daß Gefühllosigkeit und Gefallsucht stärker sein sollen,
      als Einsicht!
    


      19
    


      Die Umstände sind es nun einmal durchaus nicht, wodurch die Seele berührt
      wird; sie haben keinen Zugang zu ihr und können sie weder umstimmen,
      noch irgend bewegen.  Die Seele stimmt und bewegt sich einzig selber,
      und je nach dem Urteil und der Auffassung zu der sie´s bringen kann,
      gestaltet sie die Dinge, die vor ihr liegen.
    


      20
    


      Das Gesetz, das uns vorschreibt, den Menschen wohl zu tun und sie zu
      ertragen, macht sie uns zu den befreundetsten Wesen.  Insofern sie
      uns aber hinderlich werden können, das uns Gebührende zu tun,
      ist mir der Mensch etwas ebenso Gleichgültiges wie die Sonne, der
      Wind, das Tier.  Nur daß sich ihrem verderblichen Einflusse ja
      eben entgegentreten läßt.  Man entziehe sich ihnen oder
      suche sie umzuwandeln, so geschieht unserm Streben und unserer Neigung
      kein Eintrag.  Auf diese Weise verwandelt und bildet die Seele ein
      Hindernis unseres Willens um in sein Gegenteil:  was unser Werk
      aufhalten sollte, gestaltet sich selbst zum guten Werke, und ein Weg eröffnet
      sich eben da, wo uns der Weg versperrt ward.
    


      21
    


      Dem, was das Beste in der Welt ist, dem Wesen nämlich, das alles hat
      und alles verwaltet, gebührt unsere Ehrfurcht.  Nicht minder
      aber auch dem, was das Beste in uns ist.  Es ist jenem verwandt, da
      ja auch in uns etwas ist, was alles andere hat und wovon dein ganzes Leben
      regiert wird.
    


      22
    


      Was dem Staate nicht schadet, schadet auch dem Bürger nicht. 
      Diese Regel halte fest, sooft du dir einbildest, daß dir ein Schaden
      geschieht.  Ist´s keiner für die Gemeinschaft, der du angehörst,
      dann auch keiner für dich.  Und wenn´s für jene keiner
      ist — ­kannst du dem Menschen zürnen, der nichts getan
      hat, was dem Ganzen schadet?
    


      23
    


      Denke recht oft daran, wie alles, was ist und was geschieht, so schnell
      wieder hinweggeführt wird und entschlüpft.  Die ganze
      Materie ist ein ewig bewegter Strom, alles Gewirkte und alles Wirkende ein
      tausendfacher Wechsel, eine Kette ewiger Verwandlungen.  Nichts steht
      fest.  Vorwärts und rückwärts eine Unendlichkeit in
      der alles verschwindet.  Wie töricht also jeder, der mit irgend
      etwas groß tut, oder von irgendeiner Sache sich hin- und herreißen
      läßt oder darüber jammert, als ob der Kummer nicht nur
      kurze Zeit währte.
    


      24
    


      Denke, welch ein winziges Stück des ganzen Weltwesens du bist, wie
      klein und verschwindend der Punkt in der ganzen Ewigkeit, auf den du
      gestellt bist, und dein Schicksal — ­welch ein Bruchteil des
      gesamten!
    


      25
    


      Hat mich jemand beleidigt — ­mag er selbst zusehen.  Es
      ist seine Neigung, seine Art zu handeln, der er folgte.  Ich habe die
      meinige, so wie die Natur des Alls sie mir gegeben, und ich handle so, wie
      meine Natur will, daß ich handeln soll.
    


      26
    


      Der die Herrschaft führende Teil deines Wesens bleibe stets ungerührt
      von den leisen oder heftigen Regungen in deinem Fleisch.  Er mische
      sich nicht hinein, beschränke sich auf sein Gebiet und umgrenze jene
      Reize in den Gliedern.  Steigen sie aber auf einem anderen Wege der
      Mitleidenschaft zur Seele auf, die ja doch immer mit dem Leibe in
      Verbindung bleibt, dann ist die Empfindung eine naturgemäße, und
      man darf ihr nicht entgegen sein, nur daß die Vernunft nicht komme
      und ihr Urteil hinzufüge, ob hier etwas gut oder böse sei.
    


      27
    


      Lebe mit den Göttern!  D.h. zeige ihnen, daß deine Seele
      zufrieden sei mit dem, was sie dir beschieden, daß sie tue, was der
      Genius will, den uns der höchste Gott als ein Stück seiner
      selbst zum Leiter und Führer gegeben hat.  Dieser Genius aber
      ist der Geist, die Vernunft eines jeden.
    


      28
    


      Kannst du jemand zürnen, der ein körperliches Gebrechen hat? 
      Er kann nichts dafür, wenn seine Nähe dir widerwärtig ist. 
      Ebenso betrachte nun auch die sittlichen Mängel.  Allein der
      Mensch, sagst du, hat seine Vernunft, und kann erkennen, was ihm fehlt. 
      Sehr richtig.  Folglich hast du deine Vernunft auch und kannst durch
      dein vernünftiges Verhalten deinen Nächsten zur Vernunft
      bringen, kannst dich ihm offenbaren, ihn erinnern, und so, wenn er dich hört,
      ihn heilen, ohne daß du nötig hättest zu zürnen oder
      zu seufzen oder hoffärtig zu sein.
    


      29
    


      Wie du beim Abschied vom Leben über das Leben denken wirst, so darfst
      du schon jetzt darüber denken und danach leben.  Hindert man
      dich, dann scheide freiwillig, doch so, als erführst du dabei nichts
      Übles.  “Ein Rauch ist alles? laßt mich gehen!”
      Warum scheint dir das so schwer?  Solange mich jedoch nichts
      dergleichen wirklich zwingt, die Welt zu verlassen, will ich auch frei
      bleiben und mich von niemand hindern lassen zu tun, was ich will. 
      Denn was ich will, ist entsprechend der Natur eines vernünftigen, für
      das Leben in der Gemeinschaft bestimmten Wesens.
    


      30
    


      Der Geist des Alls ist gesellig.  Er hat die Wesen niederer Gattung
      um der höheren willen erzeugt und die der höheren zueinander gefügt. 
      Man kann es deutlich sehen, wie all sein Tun im Unterordnen und im
      Beiordnen besteht, wie er einem jeglichen die Stellung gab, die seinem
      Wesen entspricht, und die Wesen der höchsten Ordnung durch gleichen
      Sinn einander einte.
    


      31
    


      Prüfe dich, wie du bis dahin dich verhalten hast gegen Götter,
      Eltern, Brüder, Weib, Kinder, Lehrer, Erzieher, Freunde, Genossen und
      Diener; ob du bis dahin keinem unter ihnen auf ungebührliche Weise
      begegnet bist mit Wort und Werk.  Erinnere dich, was du schon
      durchgemacht, und was du imstande gewesen bist zu tragen.  Wie leicht
      ist´s möglich, daß die Geschichte deines Lebens bereits
      vollendet, dein Dienst vollbracht ist; und wie viel Schönes hast du
      schon gesehen, wie oft ist´s dir vergönnt gewesen, Freud und
      Leid gering zu achten, deinen Ehrgeiz zu unterdrücken und gegen
      Unverständige verständig zu sein!
    


      32
    


      Warum betrüben rohe unerfahrene Gemüter die gebildeten und
      erfahrenen? 
 Aber welche Seele nennst du gebildet und erfahren? 
      Die, welche den
 Ursprung und das Ziel der Dinge und die Vernunft
      kennt, die das ganze
 Universum durchdringt und durch die ganze
      Ewigkeit in bestimmten
 Perioden alles verwaltet.
    


      33
    


      Wie lange noch, und du bist Staub und Asche!  Und nur der Name lebt
      noch, ja nicht einmal der Name; denn was ist er? — ­Ein bloßer
      Schall und Nachklang.  Und was im Leben am meisten geschätzt
      wird, ist nichtig, faul, von größerer Bedeutung nicht, als wenn
      sich ein paar Hunde herumbeißen oder ein paar Kinder sich zanken,
      jetzt lachend und dann wieder weinend.  Glaube aber und Ehrfurcht,
      Gerechtigkeit und Wahrheit — ­
    


      — ­“zum Olymp, der weitstraßigen Erde entflohen!”
      Was also hält dich hier noch fest?  Alles sinnlich Wahrnehmbare
      ist unbeständig und fort und fort der Verwandlung unterworfen, die
      Sinne selbst sind trüb und leicht zu täuschen und was man Seele
      nennt, ein Aufdampfen des Bluts.  Ein Berühmtsein in solcher
      Welt, wie eitel!  So bleibt nur übrig, geduldig zu warten bis
      wir verlöschen und unsere Stelle wechseln, und bis das geschieht, die
      Götter zu ehren und zu preisen, den Menschen wohl zu tun, sie zu
      ertragen oder sich ihnen zu entziehen.  Was aber außerhalb der
      Grenzen deines Körper- und Seelenwesens liegt, kann weder dein
      werden, noch dich irgend angehen.
    


      34
    


      Stets kann es dir gut gehen, wenn du richtig wandelst, rechtschaffen
      denkst und tust.  Denn von jedem denkenden Wesen, sei es Gott oder
      Mensch, gilt dieses Zwiefache:  einmal, daß es in seinem Laufe
      von einem andern nicht aufgehalten werden kann, und zweitens, daß
      sein größtes Gut in der gerechten Sinnes- und Handlungsweise
      besteht, und sein Streben darüber nicht hinausgeht.
    


      35
    


      Wenn dies oder jenes, das sich ereignet, nicht meine Schlechtigkeit noch
      die Folge meiner Schlechtigkeit ist, noch ein Schaden, der das Ganze
      trifft, was kann es mir verschlagen?  Nur muß man darüber
      im klaren sein, in welchem Falle das Ganze betroffen wird.
    


      36
    


      Nie darfst du dich mit deinen Gedanken von den andern losmachen, sondern
      mußt ihnen helfen nach besten Kräften und in dem rechten Maße. 
      Sind sie freilich nur in unwesentlichen Dingen heruntergekommen, so dürfen
      sie das nicht für einen wirklichen Schaden halten.  Es ist nur
      eine schlimme Gewohnheit.  Du für deine Person mache es also
      immer wie jener Greis, der beim Weggehen von einem spielenden Kinde sich
      dessen Kreisel geben ließ, obwohl er recht gut wußte, daß
      es nur ein Spielzeug war.  Oder wolltest du, ständest du vor dem
      Richterstuhl und hörtest die Frage, ob du nicht wüßtest,
      was es mit diesen Dingen auf sich habe, antworten:  “Ja, aber
      sie schienen doch dem und jenem so wünschenswert?” und dann den
      wohlverdienten Spruch empfangen:  “Also, darum mußtest
      auch du ein Narr sein!” — ­So sei denn endlich einmal,
      und gerade wenn du recht verlassen bist, ein glücklicher Mensch, d.i.
      ein Mensch, der sich das Glück selbst zu bereiten weiß, d.i. die
      guten Regungen der Seele, die guten Vorsätze und die guten
      Handlungen.
    


      Sechstes Buch
    


      1
    


      Der Stoff der Welt ist bildsam und gefügig, aber etwas Böses
      kann der ihn beherrschende Geist damit aus sich selbst heraus nicht
      vornehmen, weil Schlechtes in ihm gar keine Statt hat.  Durch ihn
      kann nichts zu Schaden kommen, und es ist nichts, was sich nicht ihm gemäß
      gestaltete und vollendete.
    


      2
    


      Darauf darf dir nichts ankommen, ob du vor Kälte klappernd oder im
      Schweiß gebadet deine Pflicht tust; ob du dabei einschläfst oder
      des Schlafes überdrüssig wirst; ob du dadurch in schlechten oder
      in guten Ruf kommst; ob du darunter das Leben einbüßest oder
      sonst etwas leiden mußt.  Denn auch das Sterben ist ja nur eine
      von den Aufgaben des Lebens.  Genug, wenn du sie glücklich lösest,
      sobald sie dir vorliegt.
    


      3
    


      Sieh auf den Grund jeder Sache!  Ihre Eigenschaften dürfen
      deinem Blick ebensowenig wie ihr Wert entgehen.
    


      4
    


      In der Sinnenwelt verwandelt sich alles sehr schnell und löst sich
      entweder auf, wenn die Körperwelt ein Ganzes bleibt, oder zerstreut
      sich in Atome.
    


      5
    


      Die alles beherrschende Vernunft weiß wohl, in welcher Stellung sie
      sich befindet und auf welche Art von Stoff sie wirkt.
    


      6
    


      Die beste Art, sich an jemand zu rächen, ist, es ihm nicht gleich zu
      tun.
    


      7
    


      Darin allein suche deine Freude und Erholung, mit dem Gedanken an Gott von
      einer Liebestat zur andern zu schreiten!
    


      8
    


      Das nenne ich die Seele oder das die Herrschaftführende im Menschen,
      was ihn weckt und lenkt, was ihn zu dem macht, was er ist und sein will,
      und was bewirkt, daß alles, was ihm widerfährt, ihm so
      erscheine, wie er´s haben will.
    


      9
    


      Jegliches Ding vollendet sich gemäß der Natur des Ganzen, nicht
      in Gemäßheit eines andern Wesens, das etwa die Dinge von außen
      umgebe oder eingeschlossen wäre in ihrem Innern oder gar völlig
      getrennt von ihnen.
    


      10
    


      Entweder es ist alles ein Gebräu des Zufalls, Verflechtung und
      Zerstreuung, oder es gibt eine Einheit, eine Ordnung, eine Vorsehung. 
      Nehm ich das erstere an, wie kann ich wünschen in diesem planlosen
      Gemisch, in dieser allgemeinen Verwirrung zu bleiben?  Was könnte
      mir dann lieber sein, als so bald wie möglich Erde zu werden? 
      Denn die Auflösung wartete meiner, was ich auch anfinge.  Ist
      aber das andere, so bin ich mit Ehrfurcht erfüllt und heiteren Sinnes
      und vertraue dem Herrscher des Alls.
    


      11
    


      Wenn in deiner Umgebung etwas geschieht, was dich aufbringen und empören
      will, so ziehe dich rasch in dich selbst zurück, und gib den Eindrücken,
      die deine Haltung aufs Spiel setzen, dich nicht über Gebühr hin. 
      Je öfter wir die harmonische Stimmung der Seele wiederzugewinnen
      wissen, desto fähiger werden wir, sie immer zu behaupten.
    


      12
    


      Wenn du eine Stiefmutter und eine rechte Mutter zugleich hättest, so
      würdest du zwar jene ehren, deine Zuflucht aber doch stets bei dieser
      suchen.  Ebenso ist es bei mir mit dem Hofleben und der Philosophie. 
      Hier der Ort, wo ich einkehre, hier meine Ruhestätte.  Auch ist
      es die Philosophie, die mir jenes erträglich macht und die mich
      selbst erträglich macht an meinem Hofe.
    


      13
    


      Es ist gar nicht so unrecht, wenn man sich beim Essen und Trinken sagt: 
      also dies ist der Leichnam eines Fisches, dies der Leichnam eines Vogels,
      eines Schweines usw. und beim Falernerwein:  dies hier der ausgedrückte
      Saft einer Traube, oder beim Anblick eines Purpurkleides:  Was du
      hier siehst, sind Tierhaare in Schneckenblut getaucht — ­denn
      solche Vorstellungen geben uns ein Bild der Sache, wie sie wirklich ist,
      und dringen in ihr inneres Wesen ein. — ­Man mache es nur
      überhaupt im Leben so, entkleide alles, was sich uns als des Strebens
      würdig aufdrängt, seiner Umhüllung, und sehe von dem äußeren
      Glanze ab, mit dem es wichtig tut.  Der Schein ist ein gefährlicher
      Betrüger.  Gerade wenn du glaubst mit ernsten und hohen Dingen
      beschäftigt zu sein, übt er am meisten seine täuschende
      Gewalt.
    


      14
    


      Die Menge legt den höchsten Wert auf den Besitz rein sinnlicher
      Dinge.  Teils sind es Dinge von festem und natürlichem
      Zusammenhalt, wie Steine und Holzarten, z.B.  Feigenbäume,
      Weinstöcke und Ölbäume.  Höher hinauf fängt
      man an den Nutzen einzusehen, den uns die belebte Natur leistet, wie
      Herden von Groß- oder Kleinvieh, und noch eine Stufe höher die
      Brauchbarkeit der in unserm Dienst stehenden Einzelvernunft.  Wer
      aber nichts Edleres und Höheres kennt, als das allgemeine
      Vernunftwesen, dem ist jenes alles geringfügig und unbedeutend. 
      Er hat kein anderes Interesse, als daß seine Vernunft der allgemeinen
      Menschenvernunft entspreche und so sich jederzeit bewege, und daß er
      andere seinesgleichen ebendahin bringe.
    


      15
    


      Hier ist etwas, das im Werden begriffen ist, dort etwas, das geworden sein
      möchte; und doch ist jedes Werdende zum Teil auch schon vergangen. 
      Dieses Fließen und Wechseln erneuert die Welt fort und fort, wie der
      ununterbrochene Schritt der Zeit die Ewigkeit erneuert.  Wolltest du
      nun auf etwas, das diesem Strome angehört der nimmer still steht,
      einen besonderen Wert legen, so würdest du einem Menschen gleichen,
      der eben anfinge, einen vorüberfliegenden Sperling in sein Herz zu
      schließen, gerade wenn er seinen Blicken auch schon entschwunden ist. 
      Ist doch das Leben selbst nichts anderes als das Verdunsten des Bluts und
      das Einatmen der Luft.  Und sowie du, was du eingezogen hast, im nächstfolgenden
      Augenblick immer wieder hingibst, so wirst du auch dieses ganze
      Atmungsvermögen, das du gestern oder vorgestern empfingst, wieder
      hingeben.
    


      16
    


      Nicht das ist das Wichtige, daß wir ausatmen wie die Pflanzen,
      einatmen wie die Tiere, oder daß wir die Bilder der Dinge in unserer
      Vorstellung haben, daß wir durch Triebe in Bewegung gesetzt werden,
      daß wir uns zusammenscharen, oder daß wir uns nähren
      — ­denn dieselbe Bedeutung hat auch das Ausscheiden der überflüssigen
      Nahrung; auch nicht, daß wir beklatscht werden — ­und die
      Ehre ist größtenteils nichts anderes.  Sondern daß man
      der uns eigentümlichen Bildung gemäß sich gehen lasse oder
      an sich halte, worauf ja jedes Studium und jede Kunst gerichtet ist. 
      Denn jede Arbeit will nichts anderes als die Dinge ihrem Zweck gemäß
      gestalten, wie man am Weingärtner, am Pferdebändiger, am Lehrer
      und Pädagogen sehen kann.  In dieser gestaltenden Tätigkeit
      liegt der ganze Wert unseres Daseins.  Steht es damit gut bei dir, so
      brauchst du dir um andere Dinge keine Sorge zu machen.  Hörst du
      aber nicht auf, auf eine Menge anderer Dinge Wert zu legen, so bist du
      auch noch kein freier, selbständiger, leidenschaftsloser Mensch,
      sondern stets in der Lage, neidisch und eifersüchtig und hinterlistig
      zu sein gegen die, die besitzen, was du so hochstellst, und argwöhnisch,
      daß es dir einer nehmen möchte, und in Verzweiflung, wenn es dir
      fehlt, und voll Tadel gegen die Götter.  Ist es aber die
      Gesinnung allein, die deinen Wert und deine Würde in deinen Augen
      ausmacht, so wirst du dich selber achten, deinen Nebenmenschen gefallen
      und die Götter loben und preisen können.
    


      17
    


      Aufwärts und niederwärts — ­ein Kreislauf ist die
      Bewegung der Urstoffe.  Auch die Tugend geht ihren Gang, doch er ist
      ganz anderer Art, mehr so wie der Lauf, den das Göttliche nimmt. 
      Mag er auch schwer zu begreifen sein:  das sieht man, daß sie
      vorwärts schreitet.
    


      18
    


      Was tut man?  Die Zeitgenossen mag man nicht rühmen, aber von
      den Nachkommen, die man nicht kennt noch jemals kennen wird, will man gerühmt
      werden.  Ist das nicht gerade so, wie wenn´s dich schmerzte, daß
      deine Vorfahren nichts von dir zu rühmen hatten?
    


      19
    


      Denke nicht, wenn dir etwas schwer fällt, es sei nicht menschen-möglich. 
      Und was nur irgendeinem Menschen möglich und geziemend ist, davon sei
      überzeugt daß es auch für dich erreichbar sein wird.
    


      20
    


      Wenn uns in der Fechtschule jemand geritzt oder beim Ringen einen Schlag
      versetzt hat, so tragen wir ihm das gewiß nicht nach, fühlen uns
      auch nicht beleidigt und denken nichts Übles von dem Menschen; wir
      nehmen uns wohl vor ihm in acht, aber nicht als vor einem Feinde, der uns
      verdächtig sein müßte, sondern nur so, daß wir ihm
      ruhig aus dem Wege gehen.  Machten wir es doch im Leben auch so! 
      Ließen wir doch da auch so manches unbeachtet, was uns von denen
      widerfährt, mit denen wir ringen.  Es steht uns ja immer frei,
      den Leuten, wie ich´s genannt habe, aus dem Wege zu gehen, ohne
      Argwohn und ohne Groll.
    


      21
    


      Wenn mich jemand überzeugen und mir beweisen kann, daß meine
      Ansicht oder meine Handlungsweise nicht die richtige sei, so will ich sie
      mit Freuden ändern.  Denn ich suche die Wahrheit, sie, die
      niemand Schaden zufügt.  Wohl aber nimmt Derjenige Schaden, der
      auf seinem Irrtum und seiner Unwissenheit beharrt.
    


      22
    


      Ich suche das meinige zu tun:  alles übrige, alles was leblos
      oder vernunftlos oder seines Weges unkundig und verirrt ist, geht mich
      nichts an und kann mich nicht irremachen.
    


      23
    


      Die unvernünftigen Tiere und alle vernunftlosen Dinge, die dir, dem
      Vernunftbegabten zu Gebote stehen, magst du mit edlem, freiem Sinn
      gebrauchen.  Die Menschen aber, die ebenso vernunftbegabten, brauche
      so, daß du auf die Verbindung Rücksicht nimmst, in der du von
      Natur mit ihnen stehst.  Und bei allem, was du tust, rufe die Götter
      an, ohne dir Sorge zu machen um das “Wie lang?”, denn selbst
      drei Stunden Lebensfrist genügten!
    


      24
    


      Alexander der Große und sein Maultiertreiber sind beide an denselben
      Ort gegangen.  Entweder wurden sie beide in dieselben Kräfte der
      zu immer neuen Schöpfungen bereiten Welt aufgenommen, oder sie lösten
      sich beide auf gleiche Weise in ihre Atome auf.
    


      25
    


      Bedenke, wie vielerlei in einem jeden unter uns in einem und demselben
      Augenblick zugleich vorgeht, sei´s Leibliches, sei´s Geistiges. 
      So kannst du dich nicht wundern, wenn so viel mehr, wenn alles, was
      geschieht in dem einen und allen, das wir Welt nennen, zugleich vorhanden
      ist.
    


      26
    


      Wenn jemand dich fragte, wie der Name Antonin geschrieben wird, würdest
      du da nicht jeden Buchstaben deutlich und mit gehaltener Stimme angeben? 
      Warum machst du´s nicht auch so, wenn jemand mit dir zankt? 
      Warum zankst du wieder und bringst deine Worte nicht ruhig und gemessen
      vor?  Auf die Gemessenheit kommt´s an bei jeder Pflichterfüllung. 
      Bewahre sie dir, laß dich nicht aufbringen, leide den, der dich nicht
      leiden kann, und gehe ruhig deines Weges.
    


      27
    


      Welch ein Mangel an Bildung, wenn du den Menschen verbieten willst, nach
      dem zu streben, was ihnen gut und nützlich scheint!  Und doch
      tust du´s gewissermaßen immer, wenn du darüber Klage führst,
      daß sie unrecht handeln.  Denn auch dabei sind sie doch stets um
      das bemüht, was ihnen gut und nützlich ist.  Du sagst, es
      sei nicht so, es sei nicht das wahrhaft Nützliche.  Darum
      belehre sie und zeige es ihnen, ohne darüber zu klagen.
    


      28
    


      Der Tod ist das Ausruhen von den Widersprüchen der sinnlichen
      Wahrnehmungen, von den Regungen unserer Leidenschaften, von den
      Entwicklungen unseres Geistes und von dem Dienst des Fleisches.
    


      29
    


      Schändlich ist es, wenn die Seele in deinem Leben eher den Dienst
      versagt, als der Leib ermüdet ist.
    


      30
    


      Nimm dich in acht ein Tyrann zu werden, es liegt etwas Ansteckendes in
      dieser Hofluft.  Bewahre deine Einfalt, Tugend, Reinheit, Würde,
      deine Natürlichkeit, Gottesfurcht, deine Gerechtigkeitsliebe, deine
      Liebe und Güte und deinen Eifer in Erfüllung der Pflicht. 
      Ringe danach, daß du bleibst, wie dich die Philosophie haben will. 
      Ehre die Götter und sorge für das Heil der Menschen!  Das
      Leben ist kurz.  Daß es dir eine Frucht nicht schuldig bleibe: 
      die heilige Gesinnung, aus der die Werke für das Wohl der andern fließen! 
      Drum sei in allen Stücken ein Schüler deines Vorgängers
      Antonin! so beharrlich und fest wie er im Gehorsam gegen die Gebote der
      Vernunft, so gleichmütig in allen Dingen, so ehrwürdig und
      heiter und warm, auch im Äußeren, so freundlich, so fern von
      jeder Ruhmbegier und doch so eifrig, alles zu begreifen und in sich zu
      verarbeiten!  Unterließ er doch nichts, wovon er sich nicht
      zuvor gründlich überzeugt hätte, daß es untunlich sei;
      ertrug er doch geduldig alle, die in ungerechter Weise tadelten, ohne sie
      wieder zu tadeln.  Nichts betrieb er auf eilfertige Manier, und
      niemals fanden Verleumdungen bei ihm Gehör.  Wie selbständig
      war sein Urteil über die Sitten und Handlungen seiner Umgebung! 
      Darum war er auch gänzlich fern von Schmähsucht oder von Ängstlichkeit,
      von Mißtrauen oder von der Sucht, andere zu meistern.  Wie wenig
      Bedürfnisse er hatte, konnte man sehen an seiner Art zu wohnen, zu
      schlafen, sich zu kleiden, zu speisen und sich bedienen zu lassen. 
      Und wie geduldig war er und langmütig!  Seine freundschaftlichen
      Verbindungen hielt er fest; er konnte die gut leiden, die seinen Ansichten
      offen widersprachen, und sich freuen über jeden, der ihm das Bessere
      zeigte.  Dabei hat er die Götter geehrt, ohne in Aberglauben zu
      verfallen.  Und so nimm ihn dir zum steten Vorbild, damit du so wie
      er dem Tode mit gutem Gewissen entgegengehen kannst.
    


      31
    


      Besinne dich, komm wieder zu dir.  Wie du beim Aufwachen gesehen, daß
      es Träume waren, was dich beunruhigt hat:  siehe auch das, was
      dir im Wachen begegnet, nicht anders an!
    


      32
    


      Für den Leib des Menschen ist alles gleichgültig, d.h. eine
      unterschiedslose Masse, denn er hat die Fähigkeit nicht zu
      unterscheiden.  Aber auch für die Seele ist alles gleich, was
      nicht ihre eigene Tätigkeit betrifft.  Alles aber, was eine
      Wirkung der Seele ist, hängt auch lediglich von ihr ab,
      vorausgesetzt, daß sie sich auf etwas Gegenwärtiges bezieht. 
      Denn was sie zu tun haben wird oder getan hat, ist auch kein Gegenstand für
      sie.
    


      33
    


      Keine Arbeit für meine Hände oder meine Füße ist
      widernatürlich, solange sie nur in den Bereich dessen fällt, was
      Hände und Füße zu tun haben.  Ebenso gibt es für
      den Menschen als solchen keine Anstrengung, die man unnatürlich
      nennen könnte, sobald der Mensch dabei tut, was menschlich ist. 
      Ist sie aber nichts Unnatürliches, dann ist sie gewiß auch
      nichts Übles.
    


      34
    


      Was sind´s für Freuden, die der Ehebrecher, Räuber, Mörder,
      der Tyrann empfindet?
    


      35
    


      Siehst du nicht, wie der gewöhnliche Künstler sich zwar nach dem
      Geschmack des Publikums zu richten weiß, aber doch an den
      Vorschriften seiner Kunst festhält und ihren Regeln zu genügen
      strebt?  Und ist es nicht schlimm, wenn Leute wie der Architekt, der
      Arzt das Gesetz ihrer Kunst besser im Auge behalten, als der Mensch das
      Gesetz seines Lebens, das er gemein hat mit den Göttern?!
    


      36
    


      Was ist Asien und Europa? ein paar kleine Stückchen der Welt. 
      Was ist das ganze Meer? ein Tropfen der Welt.  Und der Athos? eine
      Weltscholle.  Alles ist klein, veränderlich, verschwindend. 
      Aber alles kommt und geht hervor oder folgt aus jenem allwaltenden Geiste. 
      Und das Schädliche und Giftige ist nur ein Anhängsel des Wohltätigen
      und Schönen.  Denke nicht, daß es mit dem, was du verehrst,
      nichts zu schaffen habe; sondern siehe bei allem nur immer auf die Quelle!
    


      37
    


      Wer sieht, was heute geschieht, hat alles gesehen, was von Ewigkeit war
      und in Ewigkeit sein wird.  Denn es ist alles von derselben Art und
      Gestalt.
    


      38
    


      Alle Dinge stehen untereinander in Verbindung und sind insofern einander
      befreundet.  Eines folgt dem andern und bildet mit ihm eine Reihe,
      durch die Gemeinschaft des Ortes oder des Wesens vermittelt.
    


      39
    


      Schmiege dich in die Verhältnisse, die dir gesetzt sind, und liebe
      die
 Menschen, mit denen du verbunden bist, liebe sie wahrhaft!
    


      40
    


      Jedes Werkzeug und Gefäß ist gut, wenn es imstand ist zu
      leisten, wozu es gemacht wurde, wenn auch der, der es verfertigte, längst
      fort ist.  In der Natur aber tragen alle Dinge die sie bildende Kraft
      in sich und behalten sie, solange sie selber sind.  Und um so ehrwürdiger
      erscheint diese Kraft, je mehr du ihrem Bildungstriebe folgst, d.h. je
      mehr sich alles in dir nach dem Geiste richtet.  Denn im Universum
      richtet sich auch alles nach dem Geiste.
    


      41
    


      Solange du etwas, was keine Sache des Vorsatzes und des freien Willens
      ist, für gut oder böse hältst, so lange kannst du auch
      nicht umhin, wenn dich ein Unfall betrifft oder das Glück ausbleibt,
      die Götter zu tadeln oder die Menschen zu hassen als die Urheber
      deines Unglücks, die — ­vermutlich wenigstensschuld sind,
      daß du leidest.  Und so verführt uns dieser Standpunkt zu
      mancher Ungerechtigkeit.  Wenden wir dagegen die Begriffe Gut und Böse
      nur bei den Dingen an, die in unserer Macht stehen, so fällt jeder
      Grund weg, Gott anzuklagen und uns feindlich zu stellen gegen irgendeinen
      Menschen.
    


      42
    


      Wir alle arbeiten an der Vollendung eines Werkes, die einen mit Bewußtsein
      und Verstand, die anderen unbewußt.  Sogar die Schlafenden
      nennt, wenn ich nicht irre, Heraklit Arbeiter, Mitarbeiter an dem, was in
      der Welt geschieht.  Aber jeder auf andere Art.  Luxusarbeit ist
      die Arbeit des Tadlers, dessen, der den Ereignissen entgegenzutreten wagt
      und das Geschehene ungeschehen machen will.  Denn auch solche Leute
      braucht das Weltganze.  Und du mußt wissen, zu welchen du gehörst. 
      Er, der alles Verwaltende wird sich deiner schon auf angemessene Weise
      bedienen und dich schon aufnehmen in die Zahl der Mitarbeiter und
      Gehilfen.  Du aber sorge dafür, daß du nicht bist wie jener
      schlechte Vers im Gedicht, dessen Chrysipp gedenkt!
    


      43
    


      Will denn die Sonne leisten, was der Regen leistet?  Will Äskulap
      als Fruchtspender etwas hervorbringen?  Will auch nur einer von den
      Sternen ganz dasselbe, was der andere will?  Und doch fördern
      alle dasselbe Werk.
    


      44
    


      Wenn die Götter überhaupt über mich und über das, was
      geschehen soll, ratschlagen, dann ist ihr Rat auch ein guter.  Denn
      einmal, einen ratlosen Gott kann man sich nicht leicht vorstellen. 
      Und dann, aus welchem Grunde sollten sie mir weh tun wollen?  Was könnte
      dabei für sie oder für das Ganze, dem sie besonders vorstehen,
      herauskommen?  Betreffen ihre Beratungen aber nicht meine besonderen
      Angelegenheiten so doch gewiß die allgemeinen der Welt, aus denen
      dann auch die meinigen sich ergeben, und die ich willkommen heißen
      und lieben muß.  Kümmern sie sich aber um gar nichts, was
      wir jedoch nicht glauben dürfen — ­und was würde dann
      aus unsern Opfern, unsern Gebeten, unsern Eidschwüren und aus alle
      dem, was wir lediglich in der Voraussetzung zu tun pflegen, daß die Götter
      da sind und daß sie mit uns leben? — ­aber gesetzt, sie kümmerten
      sich nicht um meine Angelegenheiten, so liegt es doch mir selbst ob, mich
      darum zu kümmern.  Denn dazu habe ich meine Vernunft daß
      ich weiß, was mir dienlich ist.
    


      45
    


      Was überall und jedem geschieht, ist dem Ganzen zuträglich. 
      Schon dies wäre hinreichend.  Doch bei genauer Beobachtung wirst
      du überall auch das noch finden:  Was dem einen widerfährt,
      ist auch dem andern zuträglich.  Hier ist nämlich das Wort
      “zuträglich” allgemein zu verstehen, auch von den gleichgültigsten
      Dingen.
    


      46
    


      Was du im Theater und an ähnlichen Orten empfindest, wo sich deinem
      Auge ein und dasselbe Schauspiel immer wieder darbietet bis zum Ekel, das
      hast du im Leben eigentlich fortwährend zu leiden.  Denn alles,
      was geschieht, von welcher Seite es auch kommen mag, ist doch immer
      dasselbe.  Wie lange wird´s nur noch dauern?
    


      47
    


      Stelle dir beständig die Gestorbenen jeden Standes, jeder Berufsart
      und jeden Stammes vor, steige in dieser Reihe bis zu einem Philistion,
      einem Phöbus und Origanion hinunter!  Dann gehe zu den anderen
      Klassen über!  Auch wir müssen ja unsere Wohnung dorthin
      verlegen, wo so viele gewaltige Redner, so viele ehrwürdige
      Philosophen, wie Heraklit, Pythagoras und Sokrates, ferner so viele Helden
      der Vorzeit, so viele Heerführer und Gewaltherrscher späterer
      Tage und außer diesen Eudorus, Hipparch, Archimedes und andere
      scharfsinnige, hochherzige, arbeitslustige, gewandte, selbstgefällige
      Geister, ja selbst jene spöttischen Verächter des hinfälligen
      kurzdauernden Menschenlebens, wie ein Menippus und so viele andere seiner
      Art verweilen.  Von diesen allen stelle dir vor, daß sie längst
      beigesetzt sind.  Was liegt nun für sie Furchtbares darin? 
      Was denn für jene, deren Namen überhaupt nicht mehr genannt
      werden?  Da ist eines nur von hohem Wert, nämlich Wahrheit und
      Gerechtigkeit getreu durchs ganze Leben zu üben, auch im Kampf gegen
      Lügner und Ungerechte.
    


      48
    


      Willst du dir eine Freude bereiten, so richte deinen Blick auf die
      trefflichen Eigenschaften deiner Zeitgenossen und siehe, wie der eine ein
      so hohes Maß von Tatkraft, der andere von Bescheidenheit besitzt, wie
      freigebig der dritte ist usf.  Denn nichts ist so erquicklich als das
      Bild von Tugenden, die sich in den Sitten der mit uns Lebenden offenbaren
      und reichlich unserm Blick sich darbieten.  Darum halte es dir nun
      auch beständig vor Augen!
    


      49
    


      Ärgert´s dich, daß du nur so viel Pfund wiegst und nicht
      mehr?  So sei auch nicht ärgerlich darüber, daß dir
      nicht länger zu leben bestimmt ist.  Denn wie jeder zufrieden
      ist mit seinem Körpergewicht, so sollten wir alle auch zufrieden sein
      mit der uns zugemessenen Lebensdauer.
    


      50
    


      Komm, wir wollen versuchen sie zu überreden!  Handle aber auch
      gegen ihren Willen, wenn es Gerechtigkeit und Vernunft gebieten. 
      Hindern sie uns mit Gewalt, so benutzen wir dieses Hemmnis zur Übung
      in einer andern Tugend, im Gleichmut und in der Seelenruhe.  Denn
      alles, was wir erstreben, erstreben wir ja nur unter gewissen
      Voraussetzungen.  Halten diese nicht Stich — ­wer wird das
      Unmögliche wollen?  Nur daß unser Streben ein edles war! 
      Denn ein solches trägt seinen Lohn in sich selbst — ­wie
      alles, was wir tun, wenn wir unserer innersten Natur gehorchen.
    


      51
    


      Der Ehrgeizige setzt sein Glück in die Tätigkeit eines andern,
      der Vergnügungssüchtige in die eigene Leidenschaft, der Vernünftige
      in seine Handlungsweise.
    


      52
    


      Du hast es gar nicht nötig, dir über irgendeine Sache Gedanken
      zu machen und deine Seele zu beschweren.  Denn eine absolute
      Notwendigkeit zum Urteil liegt niemals in den Dingen.
    


      53
    


      Gewöhne dich, wenn du jemand sprechen hörst, so genau als möglich
      hinzuhören, und dich in seine Seele zu versetzen.
    


      54
    


      Was dem Schwarm nicht zuträglich ist, taugt auch nichts für die
      einzelne
 Biene.
    


      55
    


      Dem Gelbsüchtigen schmeckt der Honig bitter; der von einem tollen
      Hunde Gebissene scheut das Wasser; das Kind kennt nichts Schöneres
      als seinen Ball.  Wie kannst du zürnen?  Verlangst du, daß
      der Irrtum weniger Einfluß haben soll als eine kranke Galle, als ein
      dem Körper eingeflößtes Gift?
    


      56
    


      Niemand kann dich hindern, dem Gesetze deiner eigensten Natur zu folgen. 
      Was du im Widerspruch mit der allgemeinen Menschennatur tust, wird dir
      nicht gelingen. — ­
    


      57
    


      Wollten die Schiffsleute den Steuermann, die Kranken den Arzt schmähen,
      würden sie dann sonst noch auf jemand achten?  Aber wie sollte
      jener der Mannschaft eine glückliche Landung oder dieser den
      Leidenden Genesung verschaffen?
    


      58
    


      Wie viele von denen, mit denen ich zusammen die Welt betreten habe, sind
      schon wieder daraus geschieden!
    


      59
    


      Wer sind die, denen man gefallen möchte, und um welcher Vorteile
      willen und durch welcherlei Mittel?  Wie schnell wird die Zeit alles
      verschlingen und wie vieles hat sie schon verschlungen!
    


      Siebentes Buch
    


      1
    


      Was ist Schlechtigkeit?  Nichts anderes, als was du schon oft gesehen
      hast.  Und so halte bei jedem Zufall den Gedanken bereit: 
      “Es ist nur etwas, das du schon oft gesehen hast.”  Dann
      wirst du erkennen, daß alles, wovon die Geschichte alter, mittlerer
      und neuer Zeit handelt, und womit sich der Staat wie die Familie jetzt
      beschäftigt, in jeder Beziehung das nämliche sei.  Nichts
      Neues, alles gewöhnlich und von kurzer Dauer.
    


      2
    


      Deine Lebensgrundsätze werden stets ihre Gültigkeit für
      dich behalten, solange dir die ihnen entsprechenden Grundbegriffe nicht
      abhanden gekommen sind.  Das aber kannst du verhindern, indem du
      dieselben immer wieder zu neuem Leben in dir anfachst und über das,
      was notwendig ist, nicht aufhörst nachzudenken — ­: 
      wobei dich nichts zu stören vermag, weil alles, was zu deinem
      Gedankenleben von außen hinzutritt, als solches keinen Einfluß
      auf dasselbe hat.  Halte dich also nur so, daß es dir äußerlich
      bleibt!  Hast du aber deine Lebenshaltung einmal eingebüßt: 
      Du kannst sie wieder gewinnen.  Sieh die Dinge wieder gerade so an,
      wie du sie angesehen hattest!  Darin besteht alles Wiederaufleben.
    


      3
    


      Das Leben ist freilich weiter nichts als ein eitles Jagen nach Pomp, als
      ein Bühnenspiel, wo Züge von Last- und anderem Vieh erscheinen,
      oder ein Lanzenrennen, ein Herumbeißen junger Hunde um den
      hingeworfenen Knochen, ein Geschnappe der Fische nach dem Bissen, die Mühen
      und Strapazen der Ameisen, das Hin- und Herlaufen unruhig gemachter
      Fliegen, oder ein Guckkasten, wo ein Bild nach dem andern abschnurrt: 
      aber mitten in diesem Getreibe festzustehen mit ruhigem und freundlichem
      Sinn, das eben ist unsere Aufgabe.
    


      4
    


      Bei einer Rede gilt es achtzuhaben auf die Worte, bei einer Handlung auf
      den erstrebten Erfolg.  Dort ist die Frage nach der Bedeutung jedes
      Ausdrucks, hier handelt sich´s um den Zweck, der verfolgt wird.
    


      5
    


      Die Frage ist, ob meine Einsicht ausreicht, was ich mir vorgenommen,
      auszuführen oder nicht.  Genügt sie, so brauche ich sie als
      ein Werkzeug, das die Natur mir an die Hand gegeben.  Reicht sie
      nicht aus, dann überlasse ich entweder das Werk dem, der besser
      imstande ist es zu vollbringen, wofern dies nicht für mich geradezu
      unziemlich ist, oder ich handle so gut ich kann mit Zuziehung dessen, den
      zur Vollendung eines gemeinnützigen Werkes eben meine Einsicht als
      Ergänzung bedarf.  Denn alles, was ich tue, mag ich es nun durch
      meine eigene Kraft oder mit Hilfe eines andern zustande bringen —
      ­dem Wohl des Ganzen muß es immer dienen.
    


      6
    


      Wieviel Hochgepriesene sind bereits der Vergessenheit überantwortet
      und wie viele, die ihnen Loblieder sangen, sind schon hinweggeräumt!
    


      7
    


      Du hast dich nicht zu schämen, wenn du Hilfe brauchst.  Tu nur
      dein Mögliches! wie bei der Erstürmung einer Mauer jeder Soldat
      eben auch nur sein Möglichstes tun muß!  Denn wenn du gelähmt
      auch die Brustwehr allein nicht erklimmen kannst, bist du es mit Hilfe
      eines andern wohl imstand.
    


      8
    


      Laß dich das Zukünftige nicht anfechten!  Du wirst, wenn´s
      nötig ist, schon hinkommen, getragen von derselben Geisteskraft, die
      dich das Gegenwärtige beherrschen läßt.
    


      9
    


      Alles ist wie durch ein heiliges Band miteinander verflochten. 
      Nahezu nichts ist sich fremd.  Eines schließt sich dem anderen
      an und schmückt mit ihm vereint dieselbe Welt.  Aus allem, was
      ist, bildet sich doch nur die eine Welt; in allem, was ist, lebt nur der
      eine Gott.  Es ist nur ein Stoff und ein Gesetz, in den
      vernunftbegabten Wesen die eine Vernunft.  Nur eine Wahrheit gibt´s
      und für die Wesen derselben Gattung auch nur eine Vollkommenheit.
    


      10
    


      Alles Stoffliche verschwindet gar bald im Urstoff des Ganzen und jede
      wirkende Kraft wird gar bald in die Vernunft des Ganzen aufgenommen. 
      Aber ebenso schnell findet die Erinnerung an alles ihr Grab im ewigen
      Zeitlauf.
    


      11
    


      Für die vernünftigen Wesen ist eine naturgemäße
      Handlungsweise auch immer zugleich eine vernunftgemäße.
    


      12
    


      Von selbst stehe aufrecht — ­nicht aufrecht gehalten!
    


      13
    


      Was in dem einzelnen Organismus die Glieder des Leibes, das sind in dem
      Gesamtorganismus die einzelnen vernunftbegabten Wesen.  Auch sie sind
      zum Zusammenwirken geschaffen.  Sagst du dir nur recht oft:  Du
      seist ein Glied in dem großen System der Geister, so kann ein solcher
      Gedanke nicht anders als dich aufs tiefste berühren.  Siehst du
      dich aber nur als einen Teil dieses Ganzen an, so liebst du die Menschen
      auch noch nicht von Herzen, so macht dir das Gutestun noch nicht an sich
      selbst Freude, so übst du es nur als eine Pflicht, so ist es noch
      keine Wohltat für dich selber.
    


      14
    


      Mag den Teilen, die durch den Stoß berührt werden können,
      von außen her zustoßen, was da will, dann mögen sich die
      beschädigten Teile, wenn sie wollen, beschweren.  Ich habe
      jedoch, solange ich ein Ereignis nicht für ein Übel halte, noch
      nicht dabei gelitten.  Es aber nicht dafür zu halten, steht mir
      ja ganz frei.
    


      15
    


      Der Smaragd spricht:  was auch einer tun oder sagen mag, ich muß
      Smaragd sein und meine Farbe bewahren.  So sprech auch ich:  mag
      einer tun und sagen, was er will, ich muß die Tugend bewahren.
    


      16
    


      Die Seele beunruhige und erschrecke sich nicht.  Kann´s ein
      anderer, mag er´s tun.  Sie selbst für sich sei solchen
      Regungen unzugänglich.  Daß aber der Leib nichts leide, dafür
      mag er, wenn er kann, selbst sorgen, und wenn er leidet, mag er´s
      sagen.  Doch die Seele, der eigentliche Sitz der Furcht und jeder
      schmerzlichen Empfindung, kann nicht leiden, wenn du ihr nicht die
      Meinung, daß sie leide, erst beibringst.  Denn an und für
      sich, und wenn sie sich nicht selbst die Bedürfnisse schafft, ist die
      Seele bedürfnislos und deshalb auch, wenn sie sich nicht selbst
      beunruhigt, unerschütterlich.
    


      17
    


      Glücklich sein heißt einen guten Charakter haben.  Was
      machst du also hier, Einbildung?  Geh um der Götter willen, wie
      du kamst, denn ich brauche dich nicht!  Du bist gekommen nach deiner
      alten Gewohnheit Ich zürne dir nicht, nur geh fort!
    


      18
    


      Wäre es möglich, daß dir der Wechsel, dem alles unterworfen
      ist, Furcht einjage?  Was könnte denn geschehen, wenn sich die
      Dinge nicht veränderten?  Was gibt es Angemesseneres für
      die Natur als diese Veränderung?  Könntest du dich denn nähren,
      wenn die Speisen sich nicht verwandelten? Überhaupt hängt von
      dieser Eigenschaft der Nutzen jedes Dinges ab.  Und siehst du nun
      nicht, daß die Veränderung, der du unterworfen bist, von
      derselben Art und ebenso notwendig ist für das Ganze?
    


      19
    


      Alle Körper nehmen durch das Weltall, wie durch einen reißenden
      Strom, ihren Lauf und sind, wie die Glieder unseres Leibes untereinander,
      so mit jenem Ganzen innig verbunden und wirken mit ihm.  Wie manchen
      Chrysipp, wie manchen Sokrates, wie manchen Epiktet hat schon die Welle
      verschlungen!  Diesen Gedanken hege beim Anblick jedes Menschen und
      jedes Gegenstands.
    


      20
    


      Das eine liegt mir am Herzen, daß ich nichts tue, was dem Willen
      dermenschlichen Natur zuwider ist, oder was sie in dieser Art oder was sie
      gerade jetzt nicht will.
    


      21
    


      Bald wird alles bei dir und bald wirst auch du bei allen vergessen sein.
    


      22
    


      Es ist ein dem Menschen eigentümlicher Vorzug, daß er auch die
      liebt, die ihm weh getan haben.  Und es gelingt ihm, wenn er bedenkt,
      daß Menschen Brüder sind, daß sie aus Unverstand und
      unfreiwillig fehlen, daß beide, der Beleidigte und der Beleidiger
      nach kurzer Zeit den Toten angehören werden, und vor allem:  daß
      eigentlich niemand ihm schaden, d.h. sein Inneres schlechter machen kann
      als es vorher gewesen.
    


      23
    


      Wie man aus Wachs etwas formt, so formt die Allnatur aus den Urstoffen die
      verschiedenen Wesen; jetzt das Roß, dann, wenn dieses zerschmolz, den
      Baum, bald den Menschen, bald etwas anderes, und ein jegliches nur zu
      kurzem Bestand.  Aber wie es dem Kistchen gleichgültig war, daß
      man´s gezimmert, so auch, daß man es nun wieder auseinander
      nimmt.
    


      24
    


      Ein zorniges Gesicht ist widernatürlich.  Wenn die Sanftmut im
      Innern erstirbt, erlischt auch die äußere Zier, daß sie
      nicht überall wieder angefacht werden kann.  Schon daraus geht
      hervor, daß jeder grollende Blick vernunftwidrig ist.  Wem das
      Gewissen ausgegangen, der hat keine Ursache zu leben.
    


      25
    


      In kurzem wird die allwaltende Natur alles, was du siehst, verwandeln und
      aus demselben Stoff andere Dinge bereiten und aus deren Stoff wieder
      andere Dinge, damit sich die Welt immer verjüngt.
    


      26
    


      Sobald dir jemand weh getan hat, mußt du sogleich untersuchen, welche
      Ansicht über Gut und Böse ihn dazu vermochte.  Denn sowie
      dir dies klar geworden wirst du Mitleid fühlen mit ihm und dich weder
      wundern noch erzürnen.  Entweder nämlich findest du, daß
      du über das Gute gar keine wesentlich andere Ansicht hast als er; und
      dann mußt du ihm verzeihen.  Oder du siehst den Unterschied;
      dann aber ist´s ja nicht so schwer, freundlich zu bleiben dem, der
      — ­sich geirrt hat. — ­
    


      27
    


      Denke nicht so oft an das, was dir fehlt, als an das, was du hast. 
      Und wenn dir bewußt wird, was von diesem das Allerbeste sei, mußt
      du dir klarmachen, wie du´s gewinnen könntest, im Fall du es
      nicht besäßest.  Je zufriedener dich aber sein Besitz
      macht, um so mehr mußt du dich hüten, ihn mit einem solchen
      Wohlgefallen zu betrachten, daß dich sein Verlust beunruhigen könnte.
    


      28
    


      Ziehe dich in dich selbst zurück!  Die uns beherrschende
      Vernunft ist ja so beschaffen, daß sie am Rechttun und an der daraus
      hervorgehenden Ruhe Genügen findet.
    


      29
    


      Mache den Einbildungen ein Ende!  Hemme den Zug der Leidenschaften! 
      Behalte die Gegenwart in deiner Gewalt!  Mache dich mit dem vertraut,
      was dir oder einem anderen begegnet.  Trenne und zerlege alles in
      seine Urkraft und seinen Stoff.  Gedenke der letzten Stunde! 
      Fehler, die andere begehen, laß ruhen, wo sie begangen sind.
    


      30
    


      Richte deine ganze Aufmerksamkeit auf das, wovon gesprochen wird, versenke
      deinen Geist in die Betrachtung der Begebenheiten und ihrer Ursachen.
    


      31
    


      Dein Schmuck sei Einfalt, Bescheidenheit und Gleichgültigkeit gegen
      alles, was zwischen Tugend und Laster in der Mitte liegt.  Liebe das
      Menschengeschlecht, folge der Gottheit!  Alles, sagt jemand,
      geschieht nach bestimmten Gesetzen, ob Götter sind oder ob aus Atomen
      alles entsteht, gleichviel.  Genug eben, daß alles gesetzmäßig
      ist.
    


      32
    


      Vom Tod:  Der Tod ist Zerstreuung oder Auflösung in Atome oder

      Vernichtung, ein Auslöschen oder ein Versetzen.
    


      33
    


      Vom Schmerz:  Ist er unerträglich, führt er auch den Tod
      herbei; ist er anhaltend, so läßt er sich auch ertragen. 
      Wenn nur die Seele dabei an sich hält, bewahrt sie auch ihre Ruhe und
      leidet keinen Schaden.  Die vom Schmerz getroffenen Glieder mögen
      dann, wenn sie können, sich selbst darüber aussprechen.
    


      34
    


      Vom Ruhm:  Betrachte die Gesinnungen der Ruhmsüchtigen, von
      welcher Art sie sind und was sie einerseits meiden und andererseits
      suchen!  Bedenke ferner:  Wie bei den übereinandergewirbelten
      Sandhügeln, die früher hergewehten von den später aufgehäuften
      bedeckt werden, so wird auch im Leben das Frühere vom Späteren
      bedeckt.
    


      35
    


      Plato fragt:  “Wem hoher Sinn und Einsicht in die Zeiten und in
      das Wesen der Dinge verliehen ward — ­glaubst du, daß der
      das menschliche Leben für etwas Großes halten kann?” und
      er antwortet:  “Unmöglich kann ich´s.” 
      Nun, und ebenso unmöglich ist´s, daß ich den Tod für
      etwas Furchtbares halte.
    


      36
    


      Ein Ausspruch des Antisthenes:  “Königlich ist´s,
      wohlzutun und
 Schmähungen ruhig über sich ergehen zu
      lassen.”
    


      37
    


      Schändlich ist´s, wenn die Seele nur Macht hat über unsere
      Mienen, nicht über sich selbst, wenn sie nur jene, nicht aber sich
      selber umzugestalten vermag.
    


      38
    


      Wie kann dich denn bald dies, bald jenes ärgern, das dich doch nichts
      angeht?
    


      39
    


      Freude den ewigen Göttern! doch uns auch Freude verleihe!
    


      40
    


      Die Früchte sind zum Pflücken, so das Leben auch.  Hier
      keimt das Leben, dort der Tod.
    


      41
    


      Wenn ich samt Kind von den Göttern einmal verlassen bin, Grund ist
      auch dafür. — ­
    


      42
    


      Was recht und gut, trag´ ich mit mir herum.
    


      43
    


      Mit andern weinen oder jubeln, nicht geziemt´s.
    


      44
    


      Blicke oft zu den Sternen empor — ­als wandeltest du mit ihnen. 
      Solche
 Gedanken reinigen die Seele von dem Schmutz des Erdenlebens.
    


      45
    


      Platonische Aussprüche:  “Diesem würde ich mit Recht
      antworten:  du urteilst unrichtig, o Mensch, wenn du meinst, daß
      ein Mann, der auch nur einigen Wert hat, die bedenkliche Wahl zwischen
      Leben und Sterben ins Auge fassen und nicht vielmehr nur das erwägen
      soll, ob, was er tue, recht oder unrecht und die Tat eines Guten oder
      Schlechten sei.”
    


      46
    


      “So verhält es sich in der Tat, ihr Männer von Athen. 
      Den Posten, auf den einer, in der Meinung, daß es der beste sei, sich
      selbst gestellt hat oder auf den er von seinem Feldherrn gestellt worden
      ist, muß er — ­dünkt mich — ­auch in
      Gefahr behaupten und dabei weder Tod noch irgend etwas anderes mehr in
      Betracht ziehen, als die Schande.”
    


      47
    


      “Sieh gut zu, mein Freund, ob das Edle und Gute nicht in etwas
      anderem bestehe als in Erhaltung eines fremden oder des eigenen Lebens! 
      Denn wer wirklich ein Mann ist, soll nicht wünschen, so oder so lange
      zu leben, noch mit feiger Liebe am Leben hängen, sondern die
      Bestimmung hierüber Gott überlassen und glauben, was selbst die
      Weiber wissen, daß auch nicht einer seinem Schicksal entrinne, er
      denke nur daran, wie er die ihm noch beschiedene Lebenszeit so gut als möglich
      verbringe.”
    


      48
    


      Schön ist, was Plato gesagt hat, daß, wer vom Menschen reden
      wolle, das Irdische gleichsam von einem höheren Standpunkt aus
      betrachten müsse.  So die Versammlungen, Kriegszüge,
      Feldarbeiten, Ehen, Friedensschlüsse, Geburten, Todesfälle, lärmenden
      Gerichtsverhandlungen, verödeten Ländereien, die mancherlei
      fremden Völkerschaften, ihre Feste, Totenklagen, Jahrmärkte,
      diesen Mischmasch aus den fremdartigsten Bestandteilen.
    


      49
    


      Betrachte die Vergangenheit, den steten Wechsel der Herrschaft. 
      Daraus kannst du auch die Zukunft vorhersehen, denn sie wird durchaus
      gleichartig sein und kann unmöglich von der Regel der Gegenwart
      abweichen.  Daher ist es auch einerlei, ob du das menschliche Leben
      vierzig oder zehntausend Jahre hindurch erforschest.  Was wirst du
      mehr sehen?
    


      50
    


      “Zur Erde muß, was von der Erde stammt;
 Doch zu des
      Himmels Pforte drängt
 Jegliche Art, die seiner Flur entsprossen
      — ­”
 Was nichts anderes besagt, als daß sich
      die ineinander verschlungenen
 Atome trennen und die empfindungslosen
      Elemente sich zerstreuen.
    


      51
    


      “Durch Essen, Trinken und durch andres Gaukelwerk sind wir bemüht,
      den Tod uns fern zu halten.  Doch müssen wir den Fahrwind, der
      von oben streicht, Sei´s auch zu unserm Leid, hinnehmen ohne Weh.”
    


      52
    


      Mag jemand immerhin kampfgeübter sein als du!  Er sei nur nicht
      menschenfreundlicher, nicht anspruchsloser, nicht ergebener in das
      Schicksal, nicht nachsichtsvoller den Fehlern der Nebenmenschen gegenüber.
    


      53
    


      Bei einer Wirksamkeit, die sich nach göttlichem und menschlichem
      Gesetz vollzieht, ist niemals Gefahr.  Nichts hast du zu befürchten,
      sobald deine Tätigkeit, ihr Ziel in aller Ruhe verfolgend, sich nur
      auf eine deiner Bildung angemessene Art entfaltet.
    


      54
    


      Immer steht es bei dir, das gegenwärtige Geschick zu segnen, mit
      denen, die dir grade nahe stehen, nach Recht und Billigkeit zu verfahren,
      und die Gedanken, die sich dir eben darbieten, ruhig durchzudenken, ohne
      dich an das Unbegreifliche zu kehren.
    


      55
    


      Sieh dich nicht nach den leitenden Grundsätzen anderer um, sondern
      halte den Blick auf das Ziel gerichtet, worauf dich die Natur hinweist,
      sowohl die Allnatur durch das Schicksal als deine eigene durch deine
      Pflichten.  Jeder aber hat die Folgen seiner Natur zu tragen. 
      Nun sind aber die übrigen Wesen wegen der Vernünftigen
      geschaffen, wie überhaupt alles weniger Edle für das Edlere. 
      Die Vernunftwesen aber sind eines um des anderen willen da.  Der
      erste Trieb des Menschen ist sein Trieb zur Geselligkeit, das zweite in
      ihm die Überlegenheit gegenüber sinnlichen Reizen.  Denn
      vernünftiger und verständiger Tatkraft ist es eigen, sich selbst
      zu beschränken und weder den Anforderungen der Sinne noch der Triebe
      je zu unterliegen.  Beide sind tierisch.  Die Vernunft will aber
      den Vorrang haben und sich nicht von jenen meistern lassen und das mit
      Recht.  Denn sie ist von Natur dazu da, sich jener überall zu
      ihren Zwecken zu bedienen.  Der dritte Vorzug in der Einrichtung
      eines vernünftigen Wesens besteht darin, nicht blindlings
      beizupflichten, noch sich täuschen zu lassen.  Mit diesen Vorzügen
      ausgestattet, gehe die herrschende Vernunft vorwärts.  Und sie
      hat, was ihr gebührt.
    


      56
    


      Lebe so, als solltest du jetzt scheiden und als wäre die dir noch
      vergönnte Zeit ein überflüssiges Geschenk.
    


      57
    


      Liebe das, was dir begegnet und zugemessen ist, denn was könntest du
      ziemlicher tun?
    


      58
    


      Bei allem, was dir widerfährt, stelle dir diejenigen vor Augen, denen
      dasselbe widerfahren ist, und die sich dabei widerwillig, voll eitler
      Verwunderung oder höchst vorwurfsvoll bewiesen haben.  Denn
      wolltest du diesen wohl gleichen? oder wolltest du nicht lieber solche
      ungehörige Eigenschaften anderen überlassen, selbst aber nur
      darauf achten, wie du deine Erfahrungen zu benutzen hast?  Und du
      wirst sie aufs beste benutzen, sie werden dir einen herrlichen Stoff
      liefern, wenn du keine andere Absicht hast, als dich bei allem, was du
      tust, als edler Mensch zu zeigen, dessen eingedenk, daß alles andere
      gleichgültig für dich ist nur nicht, wie du handelst!
    


      59
    


      Blicke in dein Inneres!  Da drinnen ist eine Quelle des Guten, die
      nimmer aufhört zu sprudeln, wenn du nur nicht aufhörst
      nachzugraben.
    


      60
    


      Auch der Körper muß eine feste Haltung haben und weder in der
      Bewegung noch in der Ruhe diese Festigkeit verleugnen.  Denn wie
      deine Seele auf deinem Gesicht zu lesen ist und eben darum deine Mienen zu
      beherrschen und zu formen weiß, so soll auch der ganze Körper
      ein Ausdruck der Seele sein.  Aber wohlgemerkt! ohne gesuchte Pose!
    


      61
    


      Dieselbe Kunst, die in den Kampfspielen gilt, wo man gerüstet sein muß
      auch auf solche Streiche, die unvorhergesehen, plötzlich kommen,
      herrscht auch im Leben.
    


      62
    


      Kenntest du die Quellen, aus denen bei so vielen Urteile und Interessen
      fließen, du würdest nach der Menschen Lob und Zeugnis nicht
      begierig sein.
    


      63
    


      Keine Seele, heißt es irgendwo, kommt anders um die Wahrheit als
      wider ihren Willen.  Nicht anders also auch um die Gerechtigkeit und
      Mäßigkeit und Güte, um alle diese Tugenden. — ­Je
      mehr man das beherzigt, desto milder wird man gegen alle.
    


      64
    


      Bei jeder Unlust sei dir der Gedanke zur Hand, daß sie nichts
      Entehrendes sei, noch die herrschende Denkkraft verschlimmere.  Denn
      weder an und für sich als etwas Körperliches betrachtet, noch in
      ihrem Verhältnis zur Gesellschaft, kann diese von jener zerrüttet
      werden.  Doch möge dir bei den meisten schmerzlichen
      Empfindungen der Ausspruch Epikurs dienlich sein, daß sie ebensowenig
      unerträglich als ewig dauernd sind, wofern du nur ihrer Grenzen
      eingedenk bist und nichts hinzudichtest.  So manches ist dem Schmerze
      eng verwandt, was nur mehr auf verborgene Weise lästig wird, z.B. 
      Schläfrigkeit, innere Glut, Appetitlosigkeit.  Drum sage dir,
      wenn so etwas dich trifft, nur geradezu:  du erliegst ja dem Schmerz.
    


      65
    


      Hüte dich selbst gegen Unmenschen so gesinnt zu sein, wie Menschen
      gegen
 Menschen gesinnt zu sein pflegen.
    


      66
    


      Woher wissen wir, ob nicht Telauges eine edlere Denkungsart hatte, als
      Sokrates?  Denn hier ist es nicht genug, daß Sokrates auf
      ruhmvollere Art starb, daß er in seinen Unterredungen mit den
      Sophisten größere Gewandtheit zeigte, daß er mit mehr
      Geduld die Nacht unter dem eiskalten Himmel zubrachte, daß er dem
      Befehle, den Salaminier herbeizuführen, sich, wie es schien, mit noch
      größerer Seelenstärke widersetzte, daß er, was man,
      selbst wenn es wahr wäre, allermeist bezweifeln möchte, auf den
      Straßen stolz einherschritt, sondern man muß vielmehr folgende
      Fragen in Erwägung ziehen:  Wie war Sokrates´ Seele
      beschaffen?  Genügte ihm die Gerechtigkeit gegen Menschen und
      die Frömmigkeit gegen die Götter?  Hat er sich nie ohne
      Grund über die Schlechtigkeit anderer geärgert, nie ihrer
      Unwissenheit nachgegeben?  Hat er die vom Ganzen ihm zugeteilten
      Geschicke nie mit Befremden ausgenommen oder unter sie, als unter ein
      unerträgliches Joch, sich gebeugt?  Nie seine Vernunft zur
      Genossin der Leiden des armseligen Fleisches gemacht?
    


      67
    


      Die Natur hat dich nicht so dem großen Teig einverleibt, daß du
      dich nicht eingrenzen und das deinige allein aus dir selbst heraus tun könntest. 
      Du kannst fürwahr ein göttlicher Mensch sein, ohne von
      irgendeiner Seele gekannt zu werden.  Und magst du daran verzweifeln,
      in der und jener Wissenschaft oder Kunst jemals dich auszuzeichnen: 
      ein freier, edler, hilfreicher, gottesfürchtiger Mensch kannst du
      immer werden.
    


      68
    


      Unverrückt kannst du dein Leben in höchster Geistesfreudigkeit
      hinbringen, wenn auch alle Menschen nach Herzenslust ein Geschrei wider
      dich erheben und wenn auch wilde Tiere die schwachen Glieder dieses um
      dich angesammelten Fleischgemenges zerreißen sollten.  Denn was
      hindert dich, deiner denkenden Seele trotz alledem ihre Heiterkeit, ein
      richtiges Urteil über die Umstände und eine erfolgreiche
      Benutzung der ihr dargebotenen Gelegenheiten zu bewahren?  Dann sagt
      das Urteil zum Ereignis:  “Das bist du dem Wesen nach, auch
      wenn du der Meinung nach anders erscheinst!” und die Benutzung
      spricht zur Gelegenheit:  “Dich suchte ich eben; denn immer
      bietet mir die Gegenwart Stoff zur Ausübung einer vernünftigen
      und staatsbürgerlichen Tugend und überhaupt einer Kunst, die
      eines Menschen oder Gottes würdig ist.”  Steht ja doch
      jedes Begegnis im innigsten Bezuge zu Gott oder zum Menschen und ist
      mithin nichts Unerhörtes oder schwer zu Behandelndes, sondern
      vielmehr etwas Bekanntes und Leichtes.
    


      69
    


      Die sittliche Vollkommenheit bringt es mit sich, daß wir jeden Tag
      leben können, als wäre er der letzte, frei von Zorn, Schlaffheit
      und Verstellung.
    


      70
    


      Den unsterblichen Göttern ist es keine Last, die ganze Ewigkeit
      hindurch fortwährend eine solche Masse Nichtswürdiger zu dulden
      — ­vorausgesetzt, daß sie sich um sie kümmern. 
      Und du — ­du wolltest ungeduldig werden? und bist vielleicht
      gar selbst einer von den Bösen?
    


      71
    


      Lächerlich ist es, der Schlechtigkeit anderer aus dem Wege gehen zu
      wollen, was unmöglich ist, aber der eigenen nicht, was doch möglich
      ist.
    


      72
    


      Was die vernünftige und zu staatsbürgerlicher Tugend berufene
      Tatkraft nicht vernünftig, noch gemeinnützig findet, das hält
      sie mit gutem Grund unter der Würde.
    


      73
    


      Wenn du ein gutes Werk getan und dem anderen wirklich wohl getan hast,
      warum bist du dann gar so töricht, ein Drittes zu begehren, nämlich
      den Ruhm ob solcher Tat oder irgendeine Vergeltung?
    


      74
    


      Niemand wird es überdrüssig, sich Vorteile zu verschaffen. 
      Vorteil verschaffen aber ist eine Tätigkeit an die wir von Natur
      gewiesen sind.  Darum werde nie müde, dir Vorteile zu
      verschaffen, indem du selber Vorteil schaffst.
    


      75
    


      Die Allnatur fühlte den Drang zur Weltschöpfung.  Nun aber
      geschieht alles, was geschieht, nach dem Gesetz der notwendigen Folge,
      oder es ist auch das Wichtigste dessen Verwirklichung die
      weltbeherrschende Vernunft eigens anstrebt, ohne Grund vorhanden.  In
      vielen Fällen wird es deine Seelenruhe erhöhen, wenn du dessen
      eingedenk bist.
    


      Achtes Buch
    


      1
    


      Mag es immerhin deinen Ehrgeiz herabdrücken, daß du nicht
      allezeit, daß du zumal in deiner Jugend nicht wie ein Philosoph
      gelebt hast, sondern vielen anderen und dir selbst auch als ein Mensch
      erschienen bist, der von der Philosophie weit entfernt ist, so daß es
      dir nicht leicht sein dürfte, dir noch das Ansehen eines Philosophen
      zu verschaffen.  Ein solcher Strich durch deine Rechnung ist nur
      heilsam.  Genügen muß es dir nun, von jetzt an so zu leben,
      wie es deine Natur vorschreibt.  Achte also darauf, was sie will, und
      laß dich durch nichts davon abbringen.  Du hast so manches
      versucht, dich hierhin und dorthin gewendet, aber nirgends dein Glück
      gefunden, nicht im Spekulieren, nicht im Reichtum, nicht in der Ehre,
      nicht in der Sinnenlust, nirgends.  Wo ist es denn nun wirklich? 
      Nur im Tun dessen, was die menschliche Natur begehrt.  Und wie
      gelangt man dazu?  Dadurch, daß man die Grundsätze festhält,
      aus denen ein solches Streben und Handeln mit Notwendigkeit hervorgeht,
      die Grundsätze, daß dem Menschen nichts gut sei, was ihn nicht
      gerecht, mäßig, standhaft und frei macht, und daß nichts böse
      sei, was nicht das Gegenteil von alledem hervorbringt.
    


      2
    


      Bei jeder Handlung frage dich:  wie steht es eigentlich damit? wird
      es dich auch nicht gereuen?  Eine kurze Zeit nur noch, und du bist
      tot und alles hat aufgehört.  Wenn aber das, was du vorhast,
      einem Wesen geziemt, das Vernunft hat, auf die Gemeinschaft angewiesen ist
      und nach denselben Gesetzen wie die Götter leben soll, was verlangst
      du mehr?
    


      3
    


      Was sind Alexander, Cajus und Pompejus gegen Diogenes, Heraklit und
      Sokrates?  Denn diese hatten die Welt der Dinge erforscht und kannten
      den Grund und die Weise ihres Bestehens, und ihre Seelen blieben sich
      immer gleich.  Bei jenen aber, welche Furcht vor den Dingen und
      welche Abhängigkeit von ihnen!
    


      4
    


      — ­Nur fein ruhig und gelassen:  sie werden dasselbe tun,
      auch wenn du dich zerrissest!
    


      5
    


      Zunächst laß dich nicht beunruhigen, alles geht seinen Gang, wie
      es der Natur gemäß ist.  Noch eine kurze Frist und du bist
      nirgends mehr, wie Hadrian und Augustus.  Dann fasse deine
      Lebensaufgabe unverwandten Blicks ins Auge und denke daran, daß du
      ein guter Mensch sein sollst.  Was die menschliche Natur von dir
      fordert, tue unbeirrt, sage nur, was dir durchaus gerecht erscheint und
      dies auf wohlwollende, bescheidene und offenherzige Art.
    


      6
    


      Es ist Aufgabe der großen Natur, das Vorhandene von einer Stelle zur
      anderen zu versetzen, es umzumodeln, wegzuräumen und neu
      einzupflanzen.  Alles ist Wechsel!  Man darf also das Neue nicht
      bang erwarten.  Alles ist Gewohnheit, aber auch alles gleichmäßig
      verteilt.
    


      7
    


      In der gesamten Natur liegt die Tendenz, sich wohlzuverhalten.  Die
      Natur der vernunftbegabten Wesen ist aber nur dann in ihrem normalen
      Zustande, wenn sie, was das Gedankenleben betrifft, weder der Unwahrheit,
      noch dem Unerkannten beifällt, wenn sie die Strebungen der Seele nur
      auf gemeinnützige Werke richtet, unseren Neigungen und Abneigungen
      nur solche Gegenstände gibt, die in unserer Macht stehen, und wenn
      sie alles billigt, was die gesamte Natur über uns verhängt. 
      Denn sie ist ein Teil dieser Allnatur, wie die Natur des Blattes ein Teil
      der Baumnatur ist, nur daß diese als fühllose und vernunftlose
      in ihrem Bestehen gehemmt werden kann, während die menschliche Natur
      ein Teil der ungehinderten, vernünftigen und gerechten Natur ist, vor
      der die zu ihr gehörigen Einzelwesen untereinander gleich sind, indem
      sie jedem von Zeit und Stoff und Form und Fähigkeit so viel gibt, als
      seinem Wesen entspricht, eine Gleichheit, die wir freilich nicht sehen,
      wenn wir die Einzelwesen untereinander vergleichen, sondern nur, wenn wir
      deren Gesamtheit mit der der andern Ordnung zusammenhalten.
    


      8
    


      So manches geziemt sich nicht zu jeder Zeit.  Wohl aber geziemt sich´s
      immer, den Stolz zurückzudrängen, Freud und Leid gering zu
      achten, über ehrgeizige Gelüste erhaben zu sein, gefühllosen
      und undankbaren Menschen nicht zu zürnen, ja vielmehr sich ihrer
      anzunehmen.
    


      9
    


      Niemand höre hinfort von dir, daß du das Leben am Hofe überhaupt
      oder nur das deinige tadelst.
    


      10
    


      Die Reue ist eine Selbstanklage darüber, daß man sich einen
      Vorteil hat entgehen lassen.  Das Gute aber ist notwendigerweise
      vorteilhaft und somit auch die Sorge des guten und edlen Menschen. 
      Dagegen hat wohl noch nie der edle Mensch darüber Reue gefühlt
      daß er sich ein Vergnügen hat entgehen lassen; woraus zu
      entnehmen ist, daß die Lust nichts Vorteilhaftes und nichts Gutes
      ist.
    


      11
    


      Was ist dieser Gegenstand hier seinem Wesen und seinen Eigenschaften nach? 
      Was ist er nach seinem Stoff?  Welche Kraft wirkt in ihm?  Was
      tut er in der Welt und wie lange ist seine Dauer?
    


      12
    


      Sooft du verdrossen vom Schlaf erwachst, bedenke, daß gemeinnützige
      Handlungen deinen Anlagen und deinem Charakter entsprechen, der Schlaf dir
      aber mit den vernunftlosen Tieren gemeinsam ist.  Was nun der Natur
      eines jeden Wesens entspricht, ist demselben verwandter, angemessener, ja
      sogar angenehmer.
    


      13
    


      Ohne Unterlaß und womöglich bei jedem Gedanken wende die Lehren
      der
 Physik, der Ethik und der Dialektik an!
    


      14
    


      Sobald du weißt, was für Ansichten und Grundsätze einer hat
      über Gut und Böse, über Lust und Schmerz und über die
      Wirkungen beider, über Ehre und Schande, Leben und Sterben, kann dir
      nicht wunderbar und fremdartig vorkommen, was er tut; du weißt
      alsdann:  er ist gezwungen, so zu handeln.  Und ferner wenn sich
      doch kein Mensch darüber wundert, daß der Feigenbaum Feigen trägt,
      und der Arzt nicht, wenn jemand das Fieber hat, noch der Steuermann wenn
      der Wind entgegensteht; warum also befremdlich finden, daß das
      Weltganze hervorbringt, was dem Keime nach in ihm liegt?
    


      15
    


      Seine Meinung zu ändern, und dem, der sie berichtigt, Gehör zu
      schenken, ist nichts, was unsere Selbständigkeit aufhebt.  Es
      ist ja doch auch dann dein Trieb und Urteil, dein Sinn, aus welchem deine
      Tätigkeit hervorgeht.
    


      16
    


      Lag´s an dir, warum hast du´s getan?  War ein anderer
      schuld, wem willst du Vorwürfe machen?  Den Atomen oder den Göttern? 
      Beides ist Unsinn.  Du hast niemand Vorwürfe zu machen. 
      Suche den, der schuld war, eines Besseren zu belehren, oder wenn dies
      nicht möglich, bessere an der Sache selbst.  Aber auch, wenn
      dieses nicht angeht, wozu dienen die Vorwürfe?  Man muß
      eben nichts ohne Überlegung tun.
    


      17
    


      Was stirbt, kommt darum noch nicht aus der Welt.  Aber wenn es auch
      hier bleibt, verändert es sich doch und löst sich auf in seine
      Grundstoffe, in die Elemente der Welt und in deine.  Und auch diese
      ändern sich — ­ohne Murren.
    


      18
    


      Jedes Wesen, z.B. ein Pferd, ein Weinstock, dient irgendeinem Zweck. 
      Was Wunder?  Auch die Sonne wird dir sagen:  “Ich muß
      wirken” und ebenso die übrigen Gottheiten.  Wozu gibt´s
      dich?  Etwa zu sinnlichen Freuden?  Sieh doch einmal zu, ob vernünftiges
      Nachdenken das gestattet!
    


      19
    


      Es ist mit jedem Dinge, seinem Ende, Ursprunge und Bestehen nach nicht
      anders wie mit einem Ball, den jemand wirft.  Ist´s etwas Gutes,
      wenn er in die Höhe steigt, oder etwas Schlimmes, wenn er niederfährt
      und zur Erde fällt?  Was ist´s für eine Wohltat für
      die Wasserblase, wenn sie zusammenhält, und was für ein Leid,
      wenn sie zerplatzt?  Und ebenso das Licht, wenn es brennt und wenn es
      verlischt?
    


      20
    


      Drehe einmal das Innere deines Körpers nach außen und sieh,
      welcher Art es ist, wenn Alter, Krankheit Ausschweifung ihn aufreiben! 
      Kurz dauert sowohl das Leben dessen, der lobt, als dessen, der gelobt
      wird, dessen, der eines anderen gedenkt und dessen gedacht wird. Überdies
      geschieht dies ja nur in einem kleinen Winkel der Erde und selbst da
      stimmen nicht alle überein.  Und die ganze Erde ist nur ein
      Punkt.
    


      21
    


      Was du tust, setze stets in Beziehung auf der Menschen Wohlfahrt; was dir
      widerfährt, nimm hin und beziehe es auf die Götter, als auf die
      Quelle aller Dinge, aus der jegliches Geschehen herausfließt.
    


      22
    


      Habe acht auf das, was dir gerade vorliegt, sei es eine Ansicht oder ein
      Geschehnis oder ein Ausdruck!  Sonst geschieht dir ganz recht. 
      Du willst lieber erst morgen gut werden, als es heute schon sein.
    


      23
    


      Was siehst du beim Baden? Öl, Schweiß, Schmutz, klebriges Wasser
      — ­lauter ekelerregende Dinge.  Von ebender Art ist jeder
      einzelne Teil des Lebens und was darin vorkommt.
    


      24
    


      Lucilla sah den Verus sterben, nachher starb auch Lucilla, Secunda den
      Marimus und dann folgte ihm Secunda, Epitynchanus den Diotimus und bald
      folgte diesem Epitynchanus, Antoninus die Faustina und dann folgte ihr
      Antoninus nach, Celer den Hadrian und dann starb auch Celer.  So ging´s
      mit allen.
    


      25
    


      Jene scharfsinnigen Menschen, jene Zukunftsdeuter, jene Hohlköpfe
      — ­wo sind sie?  Wo, z.B., die scharfsinnigen Männer
      wie Charax, Demetrius, die Platoniker, Eudämon und andere der Art? 
      Alle vergänglich und längst schon tot.  Von einigen hat
      sich nicht einmal auf kurze Zeit ein Andenken erhalten.  Aus anderen
      wurden Helden der Fabel; andere wiederum verschwanden bereits aus dieser
      Reihe.  Gedenke also dessen, daß auch dein Körperbau sich
      auflösen, sein Lebensgeist erlöschen oder auswandern oder sich
      versetzen lassen muß.
    


      26
    


      Die Freude der Menschen besteht darin, wahrhaft menschlich zu handeln. 

      Wahrhaft menschlich ist aber das Wohlwollen gegen seinesgleichen,

      Verachtung der Sinnenreife, Unterscheidung bestechender Vorstellungen,

      Betrachtung der Allnatur und ihrer Wirkungen.
    


      27
    


      Für den Menschen sind dreierlei Beziehungen wichtig, erstens die zu
      seiner eigenen, ihn umgebenden Körperhülle, zweitens die zu
      seinem göttlichen Ursprung der alles bewirkt, und drittens zu den
      Zeitgenossen.
    


      28
    


      Der Schmerz ist entweder für den Leib ein Übel — ­dann
      geht er nur diesen etwas an — ­oder eines für die Seele. 
      Die Seele kann aber ihre Heiterkeit und Ruhe bewahren und den Schmerz
      deshalb für kein Übel nehmen.  Denn Urteil, Trieb, Neigung
      und Abneigung haben sämtlich ihren Sitz im Innern.  Und kein
      Übel kann da eindringen.
    


      29
    


      Unterdrücke deine Einbildungen und sage dir bei jeder Gelegenheit: 
      Nun steht es doch bei mir allein, keine Bosheit, keine Begierde und überhaupt
      keine Leidenschaft in der Seele aufkommen zu lassen.  Dagegen will
      ich alles nach seinem Wesen betrachten und seinem Wert entsprechend
      benutzen.  Vergiß nicht diese dir von der Natur geschenkte Gabe!
    


      30
    


      Rede würdevoll im Senat wie im geselligen Verkehr, ohne affektiert zu
      werden.  Rede mit gesunder Vernunft!
    


      31
    


      Der Hof des Augustus, seine Gemahlin, seine Tochter, seine Enkel, seine
      Stiefsöhne, seine Schwester, Agrippa, seine Verwandten, Hausgenossen
      und Freunde, Arius, Mäcenas, seine Leibärzte und Priester, kurz
      sein ganzer Hof — ­eine Beute des Totes!  Von da geh
      weiter, nicht etwa zum Tod eines Einzelmenschen, sondern zum Aussterben
      ganzer Familien, wie der der Pompejer.  Manches Grabmal trägt
      die Aufschrift:  “Der Letzte seines Stammes.”  Und
      nun stelle dir vor, wie sehr sich die Vorfahren bemühten, einen
      Stammhalter zu hinterlassen und doch mußte einer notwendig der letzte
      sein. Überdies denke an das Vergehen ganzer Geschlechter.
    


      32
    


      Wir müssen in unser Leben Ordnung und Planmäßigkeit
      bringen, und jede unserer Handlungen muß ihren bestimmten Zweck
      haben.  Wenn sie den erreicht ist es gut; und eigentlich kann sie
      niemand daran hindern.  Äußere Hemmnisse können
      wenigstens nichts tun, um sie minder gerecht, besonnen, überlegt zu
      machen, und wenn sie sonst deiner Tätigkeit etwas in den Weg legen,
      bietet sich wohl gerade durch ein Hindernis, wenn man´s nur gelassen
      aufnimmt und begierig acht hat auf das, was zu tun übrigbleibt, ein
      neuer Gegenstand der Tätigkeit, dessen Behandlung sich in die
      Lebensordnung fügen läßt, von der wir reden.
    


      33
    


      Sei bescheiden, wenn du empfangen, und frisch bei der Hand, wenn du etwas
      weggeben sollst!
    


      34
    


      Solltest du einmal eine abgehauene Hand, einen Fuß, einen Kopf,
      getrennt vom übrigen Körper zu sehen bekommen:  siehe, das
      sind Sinnbilder solcher Menschen, die nicht zufrieden sein wollen mit
      ihrem Schicksal, oder deren Handlungsweise bloß ihrem eigenen Vorteil
      dient, ein Sinnbild auch deines Wesens, wie du manchmal bist.  Doch
      sieh, es steht dir frei, dich wieder mit dem großen Ganzen zu
      vereinigen, von dem du dich geschieden hast.  Anderen Gliedern des
      Weltalls verstattet die Gottheit nicht, nachdem sie sich abgelöst
      haben, wieder zusammenzukommen.  Aber dem Menschen hat es ihre Güte
      gewährt.  Sie legte es von Haus aus in des Menschen Hand, in dem
      Zusammenhang mit dem Ganzen zu verbleiben und wenn er daraus geschieden
      war, zurückzukehren, aufs neue mit ihm zu verwachsen und den alten
      Platz wieder einzunehmen.
    


      35
    


      Wie die Natur jegliches Hindernis als solches zu beseitigen, in ihre
      Notwendigkeit hereinzuziehen und zu einem Bestandteil ihrer selbst zu
      machen weiß, so kann auch das vernunftbegabte Wesen jede Hemmung in
      seinen eigenen Stoff verwandeln und sie benutzen zur Verwirklichung seines
      Strebens, worauf dasselbe auch gerichtet sein möge.
    


      36
    


      Wenn du dein Leben im ganzen vor dir hättest, wenn du sähest,
      was dir alles bevorsteht, welche Entmutigung müßte dich
      ergreifen!  Aber wenn du ruhig wartetest, bis es kommt, und bei jedem
      einzelnen, wenn es da ist, dich fragtest, was denn dabei eigentlich nicht
      zu ertragen sei — ­du müßtest dich deiner Verzagtheit
      schämen.  Kümmern sollten wir uns immer nur um das Gegenwärtige,
      da uns nur dieses, nicht Zukünftiges und nicht Vergangenes, wirklich
      lästig fallen kann.  Und unfehlbar wird diese Last gemindert,
      wenn wir das Gegenwärtige rein so nehmen, wie es ist, ihm nichts
      Fremdes hinzudichten und uns selber widerlegen, wenn wir meinen, auch dies
      nicht einmal ertragen zu können.
    


      37
    


      Sitzen etwa auch jetzt noch Panthea und Pergamus am Sarge des Verus? 
      Oder Chaurias und Diotimus an Hadrians Grab?  Das wäre lächerlich. 
      Würden es aber jene fühlen, wenn sie daneben säßen
      und, wenn sie es fühlten, würden sie sich freuen, und wenn sie
      sich freuten, würden diese dadurch unsterblich sein?  War es
      nicht auch ihre Bestimmung zuerst, alte Frauen und Männer zu werden
      und dann zu sterben?  Und können denn die Klagenden dem Tod
      entrinnen?  Der ganze Körper ist ein Schlauch voll Unrat und
      Moder.
    


      38
    


      Ist dir Scharfsinn eigen, verwende ihn zu klugem Urteil.
    


      39
    


      Unter den Anlagen vernunftbegabter Wesen finde ich keine, die der

      Gerechtigkeit gegenübersteht, wohl aber eine, die der Wollust das

      Gleichgewicht hält:  die Enthaltsamkeit.
    


      40
    


      Könntest du deine Ansicht über das, was dich zu schmerzen
      scheint, ändern, so würdest du vollständig in Sicherheit
      sein.  Wer ist das du, frage ich:  die Vernunft. 
      Aber ich bin nicht die Vernunft, entgegnest du.  Mag sein, wenn sich
      die Vernunft nur eben nicht betrübt.  Alles übrige, wenn es
      sich schlecht befindet, mag denken und fühlen, was es will.
    


      41
    


      Jede Hemmung des Empfindungslebens sowohl, wie die eines Triebes ist für
      die tierische Natur ein Übel.  Anders die Hemmungen und Übel
      im Pflanzenleben.  Für die geistbegabten Wesen aber kann nur das
      ein Übel sein, was das Geistesleben stört.  Hiervon mache
      die Anwendung auf dich selbst.  Leid und Freude berühren nur die
      Sphäre des Empfindens.  Eine Hemmung des Triebes kann allerdings
      auch schon für die vernünftige Kreatur ein Übel sein;
      allein nur dann, wenn es ein absoluter Trieb ist.  Dann aber, wenn du
      so nur das Allgemeine ins Auge fassest, was sollte dir schaden und was
      dich hindern können?  Denn in die dem Geiste eigentümliche
      Sphäre kann nichts anderes störend eingreifen, nicht Feuer,
      nicht Eisen, kein Despot, keine Lästerung, nichts, was nicht vom
      Geiste selber herrührt.  Solange eine Kugel besteht, so lange
      bleibt sie eben — ­rund nach allen Seiten.
    


      42
    


      Habe ich noch niemals einen andern absichtlich betrübt so ziemt es
      mir auch nicht, mich selber zu betrüben.
    


      43
    


      Mögen andere ihre Freude haben, woran sie wollen; meine Freude ist,
      wenn ich eine gesunde Seele habe, ein Herz, das keinem Menschen zürnt,
      nichts Menschliches sich fernhält, sondern alles mit freundlichem
      Blick ansieht und aufnimmt und jedem begegnet, wie´s ihm gebührt.
    


      44
    


      Nütze die Gegenwart aus.  Wer dem Nachruhm lieber nachgeht,
      bedenkt nicht, daß die kommenden Geschlechter ebenso beschaffen sein
      werden, wie jene, unter denen er leidet.  Auch sie sind ja sterblich.
      Überhaupt was kümmert es dich, ob unter ihnen diese und jene
      Stimmen über dich laut werden oder ob sie diese und jene Meinung von
      dir haben?
    


      45
    


      Nimm mich und versetze mich, wohin du willst!  Bringe ich doch überall
      den Genius mit, der mir günstig ist, den Geist, der seine Aufgabe
      darin erkennt, sich so zu verhalten und so zu wirken, wie es seine Bildung
      verlangt.  Und welche äußere Lebensstellung wäre es
      wert, daß um ihretwillen meine Seele sich schlecht befinde und
      herabgedrückt oder gewaltsam erregt, gebunden oder bestürzt
      gemacht ihres Wertes verlustig ginge?  Was kannst du finden, das
      solcher Opfer wert wäre?
    


      46
    


      Keinem kann etwas begegnen, das nicht Menschenschicksal wäre, so
      wenig als dem Stier etwas zustößt, das nicht der Stiernatur,
      oder dem Weinstock etwas, das nicht dem Wesen des Weinstocks, oder dem
      Stein etwas, das nicht der Natur des Steins angemessen wäre. 
      Wenn nun jedem begegnet, was gewöhnlich oder natürlich ist,
      warum solltest du dich darüber ärgern?  Denn die Natur
      durfte nichts Unerträgliches über dich verhängen.
    


      47
    


      Wenn in deiner Gemütsverfassung etwas ist, was dich bekümmert,
      wer hindert dich, den leitenden Gedanken der die Störung verursacht,
      zu berichtigen?  Ebenso wenn es dir leid ist, das nicht getan zu
      haben, was dir als das einzig Richtige erscheint, warum tust du es nicht
      lieber noch, sondern gibst dich dem Schmerz darüber hin?  Du
      vermagst es nicht, ein Hindernis, stärker als daß du´s
      beseitigen könntest, hält dich ab?  Nun so wehre der
      Traurigkeit nur um so mehr:  der Grund, warum du´s unterließest,
      liegt ja dann nicht in dir!  Aber freilich, wenn man nicht so handeln
      kann, ist´s nicht wert zu leben.  Und darum scheide du aus dem
      Leben mit frohem Mut und — ­da du ja auch sterben müßtest,
      wenn du so gehandelt — ­freundlichen Sinnes gegen die, die dich
      gehindert!
    


      48
    


      Die Seele des Menschen ist unangreifbar, wenn sie in sich gesammelt daran
      sich genügen läßt, daß sie nichts tut, was sie nicht will,
      auch wenn sie sich einmal unvernünftigerweise widersetzen sollte, am
      meisten aber, wenn sie jederzeit mit Vernunft zu Werke geht.  Darum,
      sage ich, ist die leidenschaftslose Seele eine wahre Burg und Festung. 
      Denn der Mensch hat keine stärkere Schutzwehr.  Hat er sich hier
      geborgen, kann ihn nichts gefangen nehmen.  Wer dies nicht einsieht,
      ist unverständig; wer es aber einsieht und dennoch seine Zuflucht
      dort nicht sucht, unglücklich.
    


      49
    


      Zu dem, was dich ein erster scharfer Blick gelehrt, füge weiter
      nichts hinzu.  Du hast erfahren, der und jener rede schlecht von dir. 
      Nun gut.  Aber, daß du gekränkt seist, das hast du nicht
      gehört.  Du siehst, dein Kind ist krank.  Nun gut. 
      Aber daß es in Gefahr schwebe, das siehst du nicht.  Und so
      lasse es immer bei dem ersten bewenden, und füge nichts aus deinem
      Innern hinzu, so wird dir auch nichts geschehen.  Hast du aber
      dennoch deine weiteren Gedanken dabei, so beweise dich hierin gerade als
      ein Mensch, der, was im Leben zu geschehen pflegt, durchschaut hat.
    


      50
    


      “Hier, diese Gurke ist bitter.”  Lege sie weg! 
      “Hier ist ein Dornstrauch.”  Geh ihm aus dem Weg! 
      Weiter ist darüber nichts zu sagen.  Wolltest du fortfahren und
      fragen:  aber wozu in aller Welt ist solches Zeug? so würde dich
      der Naturforscher gründlich auslachen, ebenso wie dich der Tischler
      und der Schuster auslachen würde, wenn du´s ihnen zum Vorwurf
      machtest, daß in ihren Werkstätten Späne und Überbleibsel
      aller Art herumliegen.  Mit dem Unterschiede, daß diese Leute
      einen Ort haben, wohin sie diese Dinge werfen, die Natur aber hat nichts
      draußen.  Sondern das Bewunderungswürdige ihrer Kunst
      besteht eben darin, daß sie, die sich lediglich selber begrenzt,
      alles, was in ihr zu verderben, alt und unnütz zu werden droht, so in
      sich hinein verwandelt, daß sie daraus wieder etwas anderes Neues
      macht, daß sie keines Stoffes außer sich selbst bedarf und das
      faul Gewordene nicht hinauswerfen muß.  Sie hat an ihrem eigenen
      Raume, an ihrem eigenen Material und an ihrer eigenen Kunst völlig
      genug.
    


      51
    


      Sei in deinem Tun nicht fahrlässig, in deinen Reden nicht verworren,
      in deinen Gedanken nicht zerstreut; laß dein Gemüt nicht eng
      werden, noch leidenschaftlich aufwallen, noch laß dich von Geschäften
      vollauf in Beschlag nehmen.  Mögen sie dich ermorden,
      zerfleischen, verfluchen, was tut´s?  Deine denkende Seele kann
      dessenungeachtet rein, verständig, besonnen und gerecht bleiben. 
      Hört denn die reine süße Quelle auf, rein und süß
      zu quellen, wenn einer, der dabei steht, sie verwünscht?  Und
      wenn er Schmutz und Schlamm hineinwürfe, würde sie´s nicht
      sofort ausscheiden und hinwegspülen, um rein zu bleiben wie zuvor? 
      Du auch bist im Besitz einer solchen ewig reinen Quelle, wenn du die Seele
      frei, liebevoll, einfältig ehrfurchtsvoll dir zu bewahren weißt.
    


      52
    


      Wer nicht weiß, was die Welt ist, weiß nicht, wo er lebt. 
      Aber nur, der da weiß, wozu er da ist, weiß, was die Welt ist. 
      Wem aber eins von diesen Stücken fehlt, der kann auch wohl seine
      eigene Bestimmung nicht angeben.  In welchem Lichte erscheint dir nun
      der Mensch, der um den lauten Beifall jener buhlt, die nicht wissen, wo
      noch wer sie sind?
    


      53
    


      Soll dich ein Mensch loben, der sich in einer Stunde dreimal verflucht? 
      Wie oft strebst du danach, einem Menschen zu gefallen, der sich selber
      nicht gefällt?  Oder kann sich der gefallen, der fast alles, was
      er tut, bereut?
    


      54
    


      Hinfort verkehre du nicht bloß mit der dich umgebenden Luft, sondern
      ebenso auch mit dem alles umgebenden Geiste!  Denn der Geist ergießt
      und verteilt sich nicht minder überall dahin, wo jemand ist, der ihn
      einzusaugen vermag, als die Luft dahin, wo man sie atmen kann.
    


      55
    


      Im allgemeinen schadet das Böse der Welt nicht, und im einzelnen
      Falle schadet es nur dem, dem es vergönnt ist, sich frei davon zu
      machen, sobald er nur will.
    


      56
    


      Nach meinem Dafürhalten ist die Ansicht, die mein Nächster hat,
      etwas ebenso Gleichgültiges für mich als sein ganzes geistiges
      und leibliches Wesen.  Denn wenn es auch durchaus richtig ist, daß
      wir einer um des andern willen da sind, so ist doch jede unserer Seelen
      etwas Selbständiges für sich.  Wäre dies nicht, so müßte
      ja auch die Schlechtigkeit meines Nebenmenschen mein Verderben sein, was
      doch der Gottheit nicht gefallen hat, so einzurichten, damit mein Unglück
      nicht von andern abhängig sei.
    


      57
    


      Die Sonnenstrahlen scheinen von der Sonne herzuströmen, und wiewohl
      sie sich überallhin ergießen, werden sie doch nicht ausgegossen. 
      Denn dieses Fließen und Gießen ist nichts als Ausdehnung. 
      Recht deutlich kann man sehen, was der Strahl sei, wenn die Sonne durch
      eine enge Öffnung in einen dunkeln Raum scheint.  Ihr Strahl fällt
      in gerader Richtung und wird, nachdem er die Luft durchschnitten hat, an
      dem gegenüberstehenden Körper gleichsam gebrochen.  Doch
      bleibt er an ihm haften und löscht nicht aus.  Ebenso müssen
      nun die Ausstrahlungen der Seele sein, kein Ausgießen, sondern ein
      sich Ausdehnen, kein heftiges und stürmisches Aufprallen auf die sich
      entgegenstellenden Dinge, aber auch kein Herabgleiten von ihnen, sondern
      ein Beharren und Erleuchten alles dessen, was ihrer Strömung
      begegnet, und so, als beraube jegliches Ding sich selbst ihres Glanzes,
      wenn es ihn nicht empfängt.
    


      58
    


      Wer sich vor dem Tode fürchtet, fürchtet sich entweder vor dem
      Erlöschen jeglicher Empfindung, oder vor einem Wechsel des
      Empfindens.  Aber wenn man gar nichts mehr fühlt, ist auch ein
      Schmerz nicht mehr möglich.  Erhalten wir aber ein anderes Fühlen,
      so werden wir andere Wesen, hören also auch nicht auf zu leben.
    


      59
    


      Die Menschen sind füreinander geboren.  So belehre oder dulde,
      die´s nicht wissen.
    


      60
    


      Anders ist der Flug des Geschosses und anders der, den der Geist nimmt. 
      Und doch bewegt sich der Geist, wenn er Bedacht nimmt, oder wenn er überlegt,
      nicht weniger in gerader Richtung und dem Ziel entgegen.
    


      61
    


      Suche einzudringen in jedes Menschen Inneres, aber verstatte es auch
      jedermann, in deine Seele einzudringen!
    


      Neuntes Buch
    


      1
    


      Wer unrecht handelt, handelt gottlos.  Denn die Natur hat die vernünftigen
      Wesen füreinander geschaffen nicht daß sie einander schaden,
      sondern nach Würdigkeit einander nützen sollen.  Wer ihr
      Gebot übertritt, frevelt demnach offenbar wider die älteste der
      Gottheiten.  Auch der mit Lügen umgeht, ist gottlos.  Denn
      die Natur ist das Reich des Seienden.  Alles aber, was ist, stimmt
      als solches überein mit seinem Grunde.  Und diese Übereinstimmung
      nennt man Wahrheit.  Auf ihr beruht alles, was man wahr nennt im
      einzelnen Falle.  Der Lügner also handelt gottlos, weil er
      andere betrügt und somit unrecht handelt, tut er´s mit Absicht. 
      Geschieht es unwillkürlich weil er nicht mit der Natur im Einklang
      ist, handelt er gottlos, weil er die Ordnung stört, indem er ankämpft
      gegen das Ganze.  Denn im Kampf ist jeder, der sich wider die
      Wahrheit bestimmt, weil er von Natur für sie bestimmt ward.  Wer
      aber dies außer acht läßt, ist schon so weit, Wahrheit und
      Lüge nicht unterscheiden zu können.  Endlich handelt auch
      der gottlos, der dem Vergnügen nachgeht als einem Gute und vor dem
      Schmerz als einem Übel flieht, da ein solcher notwendig oft in den
      Fall kommt, die Natur zu tadeln, als teile sie den Guten und den
      Schlechten ihre Gaben nicht nach Verdienst aus.  Denn wie oft genießen
      böse Menschen Glück und Freude, und haben, was ihnen Freude
      schaffen kann, während die Guten dem Leid anheimfallen und dem, was
      Leiden schafft.  Ferner wird, wer sich vor dem Schmerze fürchtet,
      auch nicht ohne Furcht in die Zukunft blicken können, was schon
      gottlos ist, während der, der nach Lust strebt, sich kaum des
      Unrechts wird enthalten können, was offenbar gottlos ist.  Und
      jedenfalls muß doch, wer in Übereinstimmung mit der Natur leben
      und ihr folgen will, gleichgültig gegen das sein, wogegen sich die
      Natur gleichgültig verhält, das aber tut sie gegen Lust und
      Schmerz, gegen Tod und Leben, Ehre und Schande.  Wer also alles dies
      nicht gleichgültig ansieht, ist offenbar gottlos.  Die
      gemeinsame Natur aber, sage ich, bedient sich derselben nach einerlei
      Regel (das heißt, sie begegnet nach dem Gesetz der Aufeinanderfolge
      den jetzigen wie den künftigen nach einerlei Regel) kraft eines uranfänglichen
      Zuges der Vorsehung, vermöge dessen sie von einem bestimmten Anfang
      her zur gegenwärtigen Welteinrichtung fortschritt, indem sie gewisse
      Grundstoffe des Werdenden zusammenfaßte und die erzeugenden Kräfte
      der Stoffe selbst, ihrer Verwandlungen und ihrer derartigen
      Aufeinanderfolge abgrenzte.
    


      2
    


      Besser wär´s, wenn man die Welt verlassen könnte, ehe man
      all die Lüge und Heuchelei, den Prunk und Stolz geschmeckt.  Hat
      man nun aber diese Dinge einmal schmecken müssen, so ist´s doch
      wohl der günstigere Fall, dann bald die Seele auszuhauchen, als
      mitten in dem Elend sitzen zu bleiben?  Oder hat dich die Erfahrung
      nicht gelehrt, die Pest zu fliehen? und welche Pest ist schlimmer, die
      Verdorbenheit der uns umgebenden Luft, die Pest, die nur das tierische
      Wesen als solches trifft, oder die Verderbnis der Seele, die eigentliche
      Menschenpest?
    


      3
    


      Denke nicht gering vom Sterben, sondern laß es dir wohlgefallen wie
      eines der Dinge, in denen sich der Wille der Natur ausspricht.  Denn
      von derselben Art wie das Kindsein und das Altsein, das Wachsen und
      Mannbarwerden oder das Zahnen und Bärtigwerden und
      Graues-Haar-Bekommen oder das Zeugen und Gebären und alle diese Tätigkeiten
      der Natur, wie sie die verschiedenen Zeiten des Lebens mit sich bringen,
      ist auch das Sterben.  Daher ist es die Sache eines verständigen
      Menschen, weder mit Gleichgültigkeit noch mit heftiger Gemütsbewegung
      noch in übermütiger Weise an den Tod zu denken, sondern auf ihn
      zu blicken eben wie auf eine jener Naturwirkungen.  Und wie du des
      Augenblickes harrst, wo das Kindlein der Mutter Schoß verlassen haben
      wird, so erwarte auch die Stunde, da deine Seele dieser Hülle
      entweichen wird. — ­Eindringlich ist auch jene gewöhnliche
      Regel, die man gibt, um jemand zur Zufriedenheit mit dem Lose der
      Sterblichkeit zu stimmen:  einmal, sieh dir die Dinge genau an, von
      denen du dich trennen mußt, und dann in ethischer Beziehung, welch
      ein Elend, womit du einst nicht mehr verflochten sein wirst!  Zwar
      ist es keineswegs nötig, sich daran zu stoßen, Pflicht ist es
      vielmehr, es zu lindern oder ruhig zu ertragen, allein man darf doch daran
      denken, daß es nicht eine Trennung gibt von gleichgesinnten Menschen. 
      Denn dies wäre das einzige, was uns rückwärts ziehen und an
      das Leben fesseln könnte, wenn es uns vergönnt wäre, mit
      Menschen zusammenzuleben, die von denselben Grundsätzen und Ideen
      beseelt sind wie wir.  Nun aber weißt du ja, welches Leiden der
      Zwiespalt ist, der unter den Menschen herrscht, und kannst nicht anders
      als den Tod anflehen, daß er eilig kommen möge, damit du nicht
      auch noch mit dir selbst in Zwiespalt gerätst.
    


      4
    


      Wer unrecht handelt, schadet sich selbst.
    


      5
    


      Oft tut auch der Unrecht, der nichts tut, nicht bloß, der etwas tut.
    


      6
    


      Wenn du gesundes Urteil hast und die Gewohnheit, für andere zu
      handeln, und ein Gemüt, das mit den äußeren Verhältnissen
      zufrieden ist, so hast du genug.
    


      7
    


      Unterdrücke die bloße Einbildung, trenne den Trieb, dämpfe
      die Begierde; erhalte dem herrschenden Teil deiner Seele die Herrschaft
      über sich selbst!
    


      8
    


      Wie es nur eine Erde gibt für alles Irdische, ein Licht für
      alles, was sehen, und eine Luft für alles, was atmen kann, so ist es
      auch nur ein Geist, der unter sämtliche Vernunftwesen verteilt ist.
    


      9
    


      Alle Dinge von derselben Art streben zueinander als zu dem Gleichartigen
      hin.  Alles, was von Erde ist, gleitet zur Erde, alles Flüssige
      läuft zusammen, und so auch das Luftige, so daß es der Gewalt
      bedarf um solche Dinge auseinanderzuhalten.  Das Feuer hat zwar
      seinen Zug nach oben, vermöge des Elementarfeuers, aber auch da erfaßt
      es alles ihm Ähnliche und bringt die trockeneren Stoffe zum Brennen,
      eben weil diesen weniger von dem beigemischt ist, was ein Entflammen
      hindert.  Ebenso nun und noch mehr strebt auch alles, was der vernünftigen
      Natur angehört, zueinander hin.  Denn je edler es ist als das
      übrige, um so bereiter ist es auch, sich dem Verwandten zu einen und
      mit ihm zusammenzugehen.  Schon auf der Stufe der vernunftlosen Wesen
      finden sich Scharen und Herden, findet sich das Auffüttern der
      Jungen, eine Art von Liebe.  Denn schon hier ist Seele und jener
      Gemeinschaftstrieb in höherer Weise, als er in der Pflanzenwelt und
      im Gestein sich findet.  Bei den Vernunftbegabten nun kommt es zu
      Staaten, Freundschaften, Familien, Genossenschaften, und in den Kriegen
      selbst zu Bündnissen und Waffenstillständen.  Und wenn wir
      zu den noch höheren Wesen fortschreiten, mögen sie auch um
      Unendlichsten auseinander sein:  auch da ist Einheit, wie bei den
      Sternen; so daß, je höher wir kommen, desto entschiedener die
      Sympathie sich auch auf die Entferntesten erstreckt.  Aber was
      geschieht?  Die vernünftigen Wesen allein sind es, die dieses
      Zueinanderstrebens, dieses Zusammenhaltens nicht eingedenk bleiben, und
      hier allein vermag man jenes Zusammenfließen nicht wahrzunehmen! 
      Und dennoch — ­:  mögen sie sich immerhin fliehen,
      sie umschließen sich doch.  Die Natur zwingt sie.  Man sehe
      nur genau!  Eher findest du Erde, die nicht an Erde hängt, als
      einen Menschen vom Menschen abgelöst.
    


      10
    


      Frucht bringen Mensch und Gott und Welt, ein jegliches zu seiner Zeit, in
      anderer Weise freilich als der Weinstock und dergleichen Dinge.  Auch
      die Vernunft hat ihre Frucht, von allgemeiner und von individueller Art. 
      Und was aus ihr hervorgeht, ist eben immer wieder — ­Vernunft.
    


      11
    


      Belehre den Fehlenden eines Besseren, wenn du es vermagst.  Wo nicht,
      erinnere dich, daß dir für diesen Fall Nachsicht verliehen ist. 
      Auch die Götter sind nachsichtig, ja sie sind den Fehlenden zu
      einigem, wie Gesundheit, Reichtum, Ehre behilflich.  So gütig
      sind sie!  Auch du kannst es sein.  Oder, sage, wer hindert dich
      daran?
    


      12
    


      Leide nicht mit der Miene eines Unglücklichen oder in der Absicht,
      bewundert oder bemitleidet zu werden.  Wolle vielmehr nur das eine,
      deine Kraft in Bewegung zu setzen oder zurückzuhalten, wie es das
      Gemeinwesen erheischt.
    


      13
    


      Heut, sprichst du, bin ich aller meiner Plage entronnen.  Sag lieber: 
      heut hab ich all meine Plage abgeworfen.  Denn in dir, in deiner
      Vorstellung war sie, nicht außer dir.
    


      14
    


      Alles bleibt sich gleich.  Gewöhnlich in Hinsicht auf Erfahrung,
      vergänglich in Hinsicht auf Zeit, schmutzig in Hinsicht des Stoffes. 
      Alles, was jetzt ist, war ebenso bei denen, die wir bestattet haben.
    


      15
    


      Die sinnlich wahrnehmbaren Gegenstände sind außer uns. 
      Einsam stehen sie sozusagen vor unserer Tür.  Sie wissen nichts
      von sich selbst, urteilen auch nicht über sich.  Wer urteilt
      also über sie?  Der herrschende Teil unserer Seele.
    


      16
    


      Gut und Böse, Tugend und Laster ruhen bei vernunftbegabten Wesen
      nicht auf einem Zustande, sondern auf einer Tätigkeit.
    


      17
    


      Für den emporgeworfenen Stein ist es ebensowenig ein Glück, in
      die Höhe zu fliegen, als ein Unglück herabzufallen.
    


      18
    


      Dringe in das Innere der Seele bei den Herrschenden und du wirst sehen,
      vor was für Richtern du dich fürchtest und was für Richter
      sie über sich selbst sind.
    


      19
    


      Alles wechselt stets.  Auch du selbst bist im steten Wechsel
      begriffen, um nicht zu sagen in Verwesung.  Ebenso die ganze Welt.
    


      20
    


      Das Vergehen eines anderen muß man bei ihm lassen.
    


      21
    


      Das Aufhören der Tätigkeit, Stillstehen der Triebe und der
      Vorstellungen — ­der Tod — ­ist kein Übel. 
      Denn wie ist es mit den verschiedenen Stufen des Lebens, mit der Kindheit,
      der Jugend, dem Mannes- und Greisenalter? ist nicht ihr Wechsel —
      ­Tod? und ist das etwas Schlimmes?  Nicht anders der Wechsel der
      Zeiten.  Die Zeiten der Vorväter hören auf mit dem
      Zeitalter der Väter usf.  Ist bei allen diesen Veränderungen
      etwas Schlimmes?  Also auch nicht, wenn dein Leben wechselt,
      stillsteht und aufhört.
    


      22
    


      Forsche in deiner eigenen Seele, in der Seele des Weltganzen und in der
      deines Nächsten.  In deiner eigenen, um ihr Sinn für
      Gerechtigkeit einzuflößen, in der des Weltganzen, um dich zu
      erinnern, wovon du ein Teil bist, in der des Nächsten, um zu
      erkennen, ob er wissentlich oder unwissentlich handelt und um zu fühlen,
      daß sie der deinigen verwandt sei.
    


      23
    


      So wie deine ganze Persönlichkeit der ergänzende Teil eines
      Gemeinwesens ist, so soll auch jede deiner Handlungen das
      gemeinschaftliche Handeln dieses Gemeinwesens ergänzen.  Tut sie
      dies nicht, ist sie mehr oder weniger diesen Absichten fern, so zerstückelt
      sie dein Leben, hindert seine Harmonie, ist aufrührerisch wie ein
      Mensch, der im Volke seine Partei dem Zusammenwirken mit den andern
      entfremdet.
    


      24
    


      Wie Knabenzänkereien und Kinderspiele, so flüchtig sind unsere
      Lebensgeister, mit Leichen belastet.  Warum sollte da die Totenfeier
      einen Eindruck auf uns machen.
    


      25
    


      Gehe auf das Wesen der ursächlichen Kraft jedes Gegenstandes ein und
      sieh bei deiner Betrachtung von seinem Stoff ab und bestimme zum Schluß
      die längste Spanne Zeit, die er in seiner ihm eigentümlichen Art
      dauert.
    


      26
    


      Du hast unendlich gelitten lediglich deshalb, weil deine Seele sich nicht
      begnügte zu tun, wozu sie gemacht ist.
    


      27
    


      Wenn jemand dich tadelt oder haßt oder Schlechtes von dir redet, so
      gehe heran an seine Seele, dringe ein, und sieh, was er eigentlich für
      ein Mensch sei.  Du wirst finden, daß du dich nicht zu
      beunruhigen brauchst, was er auch von dir denken mag.  Du mußt
      ihm jedenfalls wohlgesinnt bleiben, da er von Natur dein Freund ist, und
      da ihm sicherlich auch die Götter helfen, wie dir, in all den Dingen,
      um die sie Sorge tragen.
    


      28
    


      Alles in der Welt dreht sich im Kreise, von oben nach unten, von Ewigkeit
      zu Ewigkeit.  Und doch auch in jedes Einzelwesen dringt die Seele des
      Alls.  Ist dies, so nimm, was sie hervortreibt, mag sie nun einmal
      nur sich schöpferisch bewiesen haben, so daß nun eins aus dem
      andern mit Notwendigkeit folgt und alles eigentlich nur eines ist, oder
      mag alles atomengleich entstehen und bestehen.  Gleichviel. 
      Denn gibt es einen Gott, so steht alles gut; ist aber alles nur von ungefähr,
      darfst du doch nicht von ungefähr sein!
    


      29
    


      Einem reißenden Strom gleicht die Welt:  Alles führt sie
      dahin.  Wie nichtig die Taten des Menschen, die er politisch oder
      philosophisch nennt, wie eitel Schaum!  Aber was nun, lieber Mensch? 
      Tue, was die Natur gerade jetzt von dir fordert.  Strebe, wenn dir
      ein Gegenstand des Strebens gegeben wird, und blicke nicht um dich, ob´s
      einer sieht.  Auch bilde dir den Platonischen Staat nicht ein,
      sondern sei zufrieden wenn es nur ein klein wenig vorwärts geht und
      halte solchen kleinen Fortschritt nicht gering.  Denn wer wird ihre
      Gesinnung ändern?  Ohne eine solche Änderung der Gesinnung
      aber, was würde anderes daraus entstehen, als ein Knechtsdienst unter
      Seufzen, ein Gehorsam solcher, die sich stellen, als wären sie überzeugt. 
      Die Alexander, Philippus, Demetrius von Phalerum mögen zusehen, ob
      sie erkannt, was die Natur will, und ob sie sich selbst in Zucht gehalten
      haben.  Waren es aber Schauspieler, wird mich doch niemand dazu
      verdammen, sie nachzuahmen.  Einfalt und Würde kennzeichnen das
      Geschäft der Philosophie.  Verführe du mich nicht zur
      Aufgeblasenheit!
    


      30
    


      Betrachte wie von einer Anhöhe aus die unzähligen Volkshaufen
      mit ihren unzähligen Religionsgebräuchen, die Seefahrten nach
      allen Windrichtungen unter Stürmen und bei ruhiger See und die
      Verschiedenheiten zwischen den Dingen, die werden, sind und vergehen! 
      Betrachte auch die Lebensweise, wie sie vormals unter anderen war, wie sie
      nach dir sein wird und wie sie jetzt unter fremden Völkern herrscht! 
      Ferner wie viele nicht einmal deinen Namen kennen, wie viele ihn bald
      vergessen werden, wie viele jetzt vielleicht deine Lobredner, nächstens
      deine Tadler sind und wie weder der Nachruhm, noch das Ansehen, noch sonst
      etwas von allem, was dazu gehört, der Rede wert ist.
    


      31
    


      Ein unerschütterliches Herz den Dingen gegenüber, die von außen
      kommen, ein rechtschaffenes in denen, die von dir abhängen!  Das
      heißt, dein Streben und Tun finde Ziel und Zweck in gemeinnütziger
      Tätigkeit; denn das ist deiner Natur gemäß.
    


      32
    


      Viel unnötigen Anlaß zu deiner Beunruhigung, die ganz und gar
      auf deinem Wahn beruht, kannst du aus dem Weg schaffen und dir selbst
      unverzüglich weiten Spielraum eröffnen.  Umfasse nur mit
      deinem Geist das Weltall, betrachte die Ewigkeit und dann wieder die
      schnelle Verwandlung jedes einzelnen Dings:  welch kurzer Zeitraum
      liegt zwischen seiner Entstehung und Auflösung, wie unermeßlich
      ist die Zeit vor seinem Werden, wie unendlich nach seinem Ende.
    


      33
    


      Was du um dich siehst, wird bald zerstört und wer dieser Zerstörung
      zuschaut, wird selbst auch sehr bald zerstört und durch den Tod wird
      der älteste Greis mit dem Frühverstorbenen in denselben Zustand
      versetzt.
    


      34
    


      Wie ihr Inneres beschaffen ist, welche Interessen sie verfolgen, um
      welcher Dinge willen sie Lieb und Achtung zollen, das suche zu erforschen,
      mit einem Wort:  die nackten Seelen! — ­Wenn man glaubt,
      durch Tadel Schaden und durch Lob Nutzen zu stiften, welch ein Glaube!
    


      35
    


      Verlust ist nichts anderes als Veränderung, die die Natur so liebt,
      wie wir wissen, — ­sie, die doch alles richtig macht. 
      Oder wolltest du sagen, alles, was geschehen sei oder geschehen werde, sei
      schlecht?  Aber sollte sich dann unter so vielen Göttern nicht
      wenigstens eine Macht finden, die es wieder zurechtbrächte? und die
      Welt sollte verdammt sein, in den Banden unaufhörlicher Übel zu
      liegen?
    


      36
    


      Der Stoff jeden Dinges ist Fäulnis:  Wasser, Staub, Knochen,
      Schmutz.  Die Marmorbrüche sind Verhärtungen der Erde,
      Gold, Silber ihr Bodensatz, unsere Kleider — ­Tierhaare,
      Purpur, Blut und alles übrige ist von der Art.  Selbst der
      Lebensgeist ist von solcher Art, denn er ist auch steter Umwandlung
      unterworfen.
    


      37
    


      Genug des elenden Lebens, des Murrens und des äffischen Benehmens! 
      Warum bist du unruhig, was findest du hier so unerhört?  Was
      bringt dich außer Fassung?  Die ursächliche Kraft der
      Dinge?  Betrachte sie nur!  Aber vielleicht der Stoff? 
      Sieh ihn nur an!  Sonst gibt es aber nichts.  Sei also doch
      endlich argloser und freundlicher gegen die Götter!  Es ist ja
      einerlei, ob du diese Untersuchungen hundert oder nur drei Jahre
      anstellst.
    


      38
    


      Hat sich jemand vergangen, trägt er den Schaden.  Vielleicht hat
      er sich aber gar nicht vergangen.
    


      39
    


      Entweder ist ein denkendes Wesen die Urquelle des ganzen Weltalls, von der
      aus dem All als einem Körper alles zuströmt.  Dann darf
      sich der Teil über das, was zum Nutzen des Ganzen geschieht, nicht
      beklagen, Oder das All ist ein Gewirr von Atomen, zufällig gemischt
      und zufällig getrennt.  Wozu dann deine Unruhe?  Sprich nur
      zu deiner Vernunft:  “Du bist tot, schon in Verwesung und wie
      ein Tier, das auf die Weide geht und seinen Hunger stillt.”
    


      40
    


      Entweder die Götter vermögen nichts, oder sie haben Macht. 
      Können sie nichts, was betest du?  Haben sie aber Macht, warum
      bittest du sie nicht lieber darum, daß sie dir geben, nichts zu fürchten,
      nichts zu begehren, dich über nichts zu betrüben, als darum, daß
      sie dich vor solchen Dingen, die du fürchtest, bewahren oder solche,
      die du möchtest, dir gewähren?  Denn wenn sie den Menschen
      überhaupt helfen können, so können sie ihnen doch auch dazu
      verhelfen.  Aber vielleicht entgegnest du, das hätten die Götter
      in deine Macht gestellt.  Nun, ist es denn da nicht besser, was in
      unserer Macht steht, mit Freiheit zu gebrauchen, als mit knechtischem
      gemeinem Sinn dahin zu langen, was nicht in unserer Macht steht?  Wer
      aber hat dir gesagt, daß die Götter uns in den Dingen, die in
      unserer Hand liegen, nicht beistehen?  Fange nur an, um solche Dinge
      zu bitten, dann wirst du ja sehen!  Einer bittet, er möchte frei
      werden von einer Last? du bitte, wie du´s nicht nötig haben möchtest,
      davon befreit zu werden.  Jener, daß ihm sein Kind erhalten
      werden möge? du, daß du nicht fürchten mögest, es zu
      verlieren usf.  Mit einem Wort, gib allen deinen Gebeten eine solche
      Richtung, und sieh, was geschehen wird.
    


      41
    


      Epikur erzählt:  in meinen Krankheiten erinnere ich mich nie
      eines Gesprächs über die Leiden des Menschen; nie sprach ich mit
      denen, die mich besuchten, darüber.  Sondern ich arbeitete
      weiter, über naturhistorische Gegenstände im allgemeinen und
      besonders nachdenkend, wie die Seele, trotzdem, daß sie an den
      Bewegungen im Körper teilhat, ruhig bleiben und das ihr eigentümliche
      Gut bewahren möge.  Auch gab ich den Ärzten niemals
      Gelegenheit, sich meinetwegen zu rühmen, als hätten sie etwas
      ausgerichtet, sondern lebte nachher nicht angenehmer und besser wie
      vorher.  So halte es auch du, in Krankheiten nicht bloß, sondern
      in jeder Widerwärtigkeit.  Den Grundsatz haben alle
      Philosophenschulen, gerade unter mißlichen Verhältnissen der
      Philosophie sich treu zu zeigen, mit Leuten, die dem wissenschaftlichen
      Denken fernstehen, lieber nicht zu schwatzen und seine Gedanken lediglich
      auf das jedesmal zu Tuende und auf die Mittel zur Ausführung dessen,
      was uns obliegt zu richten.
    


      42
    


      Sooft dir jemand mit seiner Unverschämtheit zu nahe tritt, lege dir
      die Frage vor, ob es nicht Unverschämte in der Welt geben müsse? 
      Denn das Unmögliche wirst du doch nicht verlangen.  Und dieser
      ist nun eben einer von den Unverschämten, die es in der Welt geben muß. 
      Dasselbe gilt von den Schlauköpfen, von den Treulosen, von jedem
      Lasterhaften.  Und sobald dir dieser Gedanke geläufig wird, daß
      es unmöglich ist, daß solche Leute nicht sind, siehst du dich
      auch sofort freundlicher gegen sie gestimmt.  Ebenso frommt es, daran
      zu denken, welche Tugend die Natur jeder dieser bösen Richtungen
      gegenüber dem Menschen verliehen hat.  So gab sie z.B. der
      Lieblosigkeit gegenüber, gleichsam als Gegengift die Sanftmut. 
      Überhaupt aber steht dir frei, den Irrenden eines Besseren zu
      belehren.  Und ein Irrender ist jeder Böse:  er führt
      sich durch sein Unrecht selbst vom vorgesteckten Weg ab.  Was aber
      schadet dir´s?  Vermag er etwas wider deine Seele? —
      ­Und was ist denn Übles oder Fremdartiges daran, wenn ein
      zuchtloser Mensch tut, was eben eines solchen Menschen ist.  Eher hättest
      du dir selbst darüber Vorwürfe zu machen, daß du nicht
      erwartet hast, er werde solches tun.  Deine Vernunft gibt dir doch
      Anlaß genug zu dem Gedanken, daß es wahrscheinlich sei, er werde
      sich auf diese Weise vergehen, und nun, weil du nicht hörst auf das,
      was sie dir sagt, wunderst du dich, daß er sich vergangen hat! 
      Jedesmal also, wenn du jemand der Treulosigkeit oder der Undankbarkeit
      beschuldigst, richte den Blick in dein eigenes Innere.  Denn offenbar
      ist es doch dein Fehler, wenn du einem Menschen von solchem Charakter dein
      Vertrauen schenktest oder wenn du ihm eine Wohltat erwiesest mit allerlei
      Nebenabsichten und ohne den Lohn deiner Handlungsweise nur in ihr selbst
      zu suchen.  Was willst du denn noch weiter, wenn du einem Menschen
      wohlgetan?  Ist´s nicht genug, daß du deiner Natur
      entsprechend gehandelt? strebst du nach einer besonderen Belohnung? 
      Als ob das Auge Bezahlung forderte dafür, daß es sieht, und die
      Füße dafür, daß sie schreiten!  Und wie Aug´
      und Fuß dazu geschaffen sind, daß sie das Ihrige haben in der
      Erfüllung ihrer natürlichen Verrichtungen, so hat auch der
      Mensch, zum Wohltun geschaffen, sooft er ein gutes Werk getan und anderen
      irgendwie äußerlich beistand, eben nur getan, wozu er bestimmt
      ist, und empfängt darin das Seinige.
    


      Zehntes Buch
    


      1
    


      Wirst du denn, liebe Seele, wohl einmal gut und lauter und einig mit dir
      selbst und ohne fremde Umhüllung und durchsichtiger sein, als der
      dich umgebende Leib?  Froh werden eines liebenswürdigen und
      liebenden Charakters?  Wirst du einmal befriedigt und bedürfnislos
      sein, nach nichts dich sehnend, nichts begehrend, weder Geistiges noch
      Ungeistiges, um daran eben nur Genuß zu haben? weder mehr an Zeit,
      noch mehr an Raum oder Gelegenheit, um den Genuß weiter auszudehnen?
      weder eine günstigere Temperatur der Luft, noch eine ansprechendere
      in deiner menschlichen Umgebung? vielmehr zufrieden sein mit eben der
      Lage, in der du dich befindest, dich überhaupt des Vorhandenen
      erfreuen und dich überzeugen, daß dir alles zu Gebote steht, daß
      sich alles wohl verhält und daß es von den Göttern kommt,
      sich also wohlverhalten muß, sofern es ihnen selbst wohlgefällig
      ist und sofern sie´s ja nur geben mit Rücksicht auf die
      Seligkeit des vollkommensten Wesens, des guten und gerechten und schönen,
      jenes Wesens, das alles dasjenige erzeugt und zusammenhält und umgibt
      und in sich faßt, was, wenn es sich auflöst, der Grund zur
      Entstehung eines anderen von ähnlicher Beschaffenheit wird? 
      Wirst du mit einem Worte wohl einmal eine Seele sein, die mit Göttern
      und Menschen so verkehrt, daß du weder an ihnen etwas auszusetzen
      hast, noch daß sie dich beschuldigen können?
    


      2
    


      Nachdem du erforscht, was deine Natur fordert, was rein nur ihrem Gebot
      entspricht, so führe dasselbe nun auch aus oder laß es zu,
      sofern dadurch das Triebleben an dir nicht schlechter wird.  Dann
      frage dich, was ebendieser Seite deines Wesens entspricht und vergönne
      es dir, sofern dadurch das Vernünftige an dir nicht leidet —
      ­das Vernünftige, das immer zugleich auch ein Geselliges ist. 
      Und wenn du diesen Grundsätzen folgst, bedarf es keines anderen
      Bestrebens.
    


      3
    


      Entweder hast du von Natur die Kraft, jedes dir begegnende Geschick zu
      ertragen oder es gebricht dir an dieser natürlichen Kraft. 
      Trifft dich nun ein Schicksal, das zu ertragen du stark genug bist, sei
      nicht ungehalten und ertrage es durch deine natürliche Kraft. Übersteigt
      es aber diese natürliche Kraft, sei auch darüber nicht unwillig. 
      Was dich zugrunde richtet, wird auch zugrunde gehen.  Jedoch vergiß
      auch nicht, daß du bestimmt bist, alles zu ertragen, was erträglich
      und leidlich zu machen deine Vorstellung die Macht hat, durch den Gedanken
      nämlich, daß es dir heilsam oder daß es deine Pflicht sei.
    


      4
    


      Irrt sich jemand, so belehre ihn mit Wohlwollen und zeige ihm, was er
      übersehen hat!  Vermagst du das aber nicht, so klage dich selbst
      an oder auch dich selbst nicht einmal!
    


      5
    


      Alles, was dir geschieht, ist dir von Ewigkeit her vorausbestimmt. 
      Jener große Zusammenhang von Ursache und Wirkung hat beides, dein
      Dasein und dieses dein Geschick, von Ewigkeit aufs innigste verwoben.
    


      6
    


      Mag die Welt ein Gewirr von Atomen oder ein geordnetes Ganzes sein, mein
      erster Grundsatz sei:  Ich bin ein Teil des Ganzen und stehe unter
      der Herrschaft der Natur. — ­Der zweite:  Ich hänge
      mit allen gleichartigen Teilen eng zusammen.  Eingedenk des ersten
      Grundsatzes werde ich nicht unzufrieden sein, was mir auch für Anteil
      am Ganzen zugedacht ist.  Es kann nichts einem Teil schaden, was dem
      Ganzen zuträglich ist.  Denn das Ganze enthält nichts, was
      ihm nicht selbst zuträglich wäre.  Sämtliche Wesen
      haben das miteinander gemein, daß sie von keinem ihnen äußerlichen
      Umstande gezwungen werden können etwas hervorzubringen, was ihnen
      selbst schädlich wäre.  Und dasselbe gilt natürlich
      auch von der ganzen Welt.  Was aber dem Ganzen nützt, kann dem
      Teile nicht schädlich sein, d.h. ich darf nicht klagen über das,
      was von dem All mir zugeteilt wird.  Sofern ich aber mit den mir
      gleichartigen Teilen zusammenhänge, werde ich nichts gegen das
      Gemeinwohl unternehmen, vielmehr werde ich, mit steter Rücksicht auf
      die mir gleichartigen Wesen, mein Streben ganz auf das gemeine Beste
      richten und vom Gegenteil ablenken.  Führe ich diese Vorsätze
      aus, muß mein Leben glücklich dahinfließen, so glücklich,
      als nach Erfahrung das Leben eines Bürgers verläuft, das von
      einer seine Mitbürger beglückenden Tat zur anderen fortschreitet
      und mit Freuden übernimmt, was ihm der Staat auch auferlegt.
    


      7
    


      Alle Teile des Ganzen, das heißt die vom Weltraum umschlossenen
      Dinge, müssen notwendig zerstört oder mit einem richtigen
      Ausdruck umgewandelt werden.  Wäre nun dies von Natur aus ein
      Übel für sie, so stünde das Ganze bei dem steten Wechsel
      der Teile und ihrem vorausbestimmten Untergang unter keiner guten Leitung. 
      Denn sollte die Natur selbst die Einrichtung getroffen haben, ihren
      eigenen Teilen Schlimmes zuzufügen, ja sie nicht nur ins Unglück
      zu stürzen, sondern diesen Sturz sogar notwendig machen?  Oder
      sollte es ihr verborgen sein, daß derartiges einträte? 
      Beides ist nicht zu glauben.  Wollte nun jemand, von der Allnatur
      absehend, diese Umwandlung nur aus dem Wesen der Dinge ableiten, so ist es
      bei alledem lächerlich, einerseits zu behaupten, daß die Teile
      des Ganzen sich ihrer Anlage nach verwandeln müssen, und andererseits
      sich über manches Naturereignis zu verwundern oder zu ärgern,
      zumal die Auflösung in jene Teile erfolgt, aus denen das Ding
      entstanden ist, sei diese nun eine Zerstäubung der Grundstoffe,
      woraus es zusammengesetzt war, oder ein Übergang, z.B. der festen
      Teile in das Erdige, der geistigen in das Luftige, so daß auch diese
      in den Keimstoff des Weltganzen aufgenommen werden, mag dieses nun nach
      einem bestimmten Kreislauf der Zeit in Feuer auflodern oder sich in stetem
      Wechsel wieder erneuen.  Bilde dir aber nicht ein, daß jene
      festen und geistigen Teile von Geburt an dir kleben.  Dies alles ist
      dir vielmehr erst von gestern und vorgestern durch Speisen und eingeatmete
      Luft zugeflossen.  Mithin wird nur das, was deine Natur auf solche
      Art angenommen, nicht aber das, was von der Mutter Natur dir angeboren
      ist, umgewandelt.  Wolltest du aber auch vorgeben, daß diese
      jenes mit deiner besonderen Eigentümlichkeit so eng verflochten habe,
      so halte ich dieses Vorgeben in der Tat für einen nichtigen Einwurf
      gegen meine Behauptung.
    


      8
    


      Hast du die Namen:  gut, ehrfürchtig, wahrhaft, verständig,
      gleichmütig, hochherzig dir beigelegt, so sorge dafür, daß
      du sie nie verlierst oder immer bald wieder erwirbst.  Aber bedenke
      auch, was sie besagen!  Verstand — ­ein sorgsam
      erworbenes, gründliches Wissen um Einzelnes?  Gleichmut —
      ­ein bereitwilliges Aufnehmen des von der Natur uns Zuerkannten;
      Hochherzigkeit — ­ein Erhabensein des Geistes über jede
      leise oder laute Regung im Fleisch, über das, was man Ehre nennt,
      auch über den Tod und alles dieses.  Vermagst du nun, dich
      diesen Namen zu erhalten, ohne doch gerade danach zu streben, daß
      andere dich bei ihnen nennen, so wirst du ein anderer Mensch sein und ein
      anderes Leben anfangen.  Bleibst du aber noch ferner, wie du bisher
      warst, fährst fort in einer Lebensweise, die dich befleckt und
      aufreibt, so bist du ein gewissenloser Mensch, ein Mensch, der eben nichts
      als leben will, und gleichst jenen Halbmenschen, die man mit wilden Tieren
      kämpfen läßt, die nämlich, wenn sie mit Wunden bedeckt
      und mit Blut besudelt sind, inständigst bitten, man möchte sie
      doch bis auf den folgenden Tag aufheben, um — ­wieder
      vorgeworfen zu werden denselben Krallen und denselben Zähnen. 
      Also tauche dein Wesen in jene wenigen Namen.  Und wenn du es nur
      irgend ermöglichen kannst, halte bei ihnen aus, wie einer, der auf
      den Inseln der Seligen gelandet.  Merkst du aber, daß man dich
      heraustreiben will und daß du nicht obsiegen wirst, so ziehe dich
      eilig in einen Winkel zurück wo du dich wahren kannst; oder —
      ­verlasse das Leben! — ­Um jener Namen eingedenk zu
      bleiben, ist es kein schlechtes Hilfsmittel, sich die Götter
      vorzuhalten, die nicht sowohl begehren, daß man sie schmeichelnd
      verehre, als daß alle vernunftbegabten Wesen ihnen ähnlich
      werden, und daß der Mensch tue, was des Menschen ist.
    


      9
    


      Hast du hohe und heilige Wahrheiten dir ohne selbständiges Forschen
      eben nur eingebildet, so werden sie dir auch wieder abhanden kommen, so können
      Komödienspiel, Anfeindung, Furcht, Schrecken, Knechtschaft sie dir täglich
      entreißen.  Es gilt aber, sich eine solche Anschauungs- und
      Lebensweise anzueignen, daß man das Vorliegende sofort abzutun
      jederzeit bereit ist und doch dabei weder die geistige Ausbildung außer
      acht läßt, noch das Vertrauen verleugnet, womit uns jede tiefere
      Erkenntnis der Dinge erfüllt, das zwar an sich ein innerliches ist,
      doch aber nicht verborgen bleiben kann.  Denn alsdann wirst du deiner
      Lauterkeit, deiner Würde froh werden, was jedes Ding seinem Wesen
      nach ist, welche Stelle es in der Welt einnimmt, wie lang es seiner Natur
      nach dauern wird, aus welchen Teilen es besteht, wem es zufallen, wer es
      geben und rauben kann.
    


      10
    


      Eine kleine Spinne ist stolz darauf, wenn sie eine Fliege erjagt hat,
      jener Mensch, wenn er ein Häschen, dieser, wenn er in seinem Netz
      eine Sardelle, ein dritter, wenn er einen Eber oder Bären, und noch
      ein anderer, wenn er Sarmaten fängt.  Sind aber diese, wenn man
      die Triebfeder untersucht, nicht insgesamt Räuber?
    


      11
    


      Erwirb dir die Kenntnis, die Art der Verwandlung aller Dinge ineinander
      wissenschaftlich zu untersuchen.  Merke beständig darauf und
      übe dies in diesem Fach!  Denn nichts fördert so gut die
      Hochherzigkeit.  Wer diese besitzt, hat seinen Leib schon abgestreift
      und wenn er bedenkt, daß er in nicht gar langer Zeit dieses alles
      verlassen und aus dem Menschenleben scheiden muß, so übergibt er
      sich in betreff dessen, was er leistet, ganz allein der Rechtschaffenheit,
      in betreff seiner Schicksale aber der Natur.  Was jedoch andere von
      ihm sagen oder urteilen oder ihm zuleid tun mögen, das läßt
      er sich nicht anfechten.  Denn mit den zwei Punkten, erstens das gut
      zu tun, was man zu tun hat, und zweitens in Liebe hinzunehmen, was einem
      beschieden ist, läßt er alle anderen Aufgaben und Ziele fahren. 
      Er will nichts, als auf dem Pfad des Gesetzes seinen Zweck zu verfolgen
      und also der Gottheit nachzustreben, die gleichfalls geraden Wegs auf ihr
      Ziel zugeht.
    


      12
    


      Was für ein Bedenken hält dich ab, vor allem zu sehen, was der
      Augenblick zu tun gebietet?  Freilich mußt du´s völlig
      erwogen haben, ehe du getrost und unbeirrt daran gehen kannst.  Ist
      dir also noch irgend etwas daran unklar, so halte an und ziehe die Besten
      zu Rat.  Sonst aber, tritt auch ein Hindernis dir in den Weg,
      schreite nur besonnen vorwärts, den einmal empfundenen Antrieben
      folgend und treu dich haltend an das, was dir als das Rechte erschienen
      ist.  Denn dies zu verfolgen bleibt immer das Beste.  Ihm untreu
      werden heißt von seiner eigenen Natur abfallen.  Darum sage ich,
      daß wer in allen Stücken der Vernunft gehorcht, ruhig und leicht
      bewegt, heiter und ernst zugleich zu sein vermag.
    


      13
    


      Frage dich, sobald du des Morgens aufgestanden bist:  geht es dich
      etwas an, ob ein anderer das Gute und Rechte tut?  Nichts geht´s
      dich an.  Hast du vergessen, was das für Leute sind, die ewig
      nur zu loben oder zu tadeln wissen? wie sie´s treiben auf ihrem
      Lager, bei Tafel, überall, was es für Diebe und Räuber
      sind, nicht äußerlich mit Händen und Füßen,
      sondern innerlich an dem kostbarsten Teile ihres Wesens, mit dem sie sich
      doch, wenn sie wollten, Glauben, Ehrfurcht, Wahrheit, Sitte, den guten
      Genius zu eigen machen könnten.
    


      14
    


      Der wohlgesittete und ehrfurchtsvolle Mensch sagt zur Natur, der alles
      spendenden und wieder nehmenden:  gib, was du willst, und nimm, was
      du willst.  Er spricht´s nicht etwa, zu besonderem Mut sich
      aufraffend, sondern aus reinem Gehorsam und aus Liebe.
    


      15
    


      Du hast nur noch wenig zu leben.  Lebe wie auf einem Berge! 
      Gleichviel wo in der Welt du lebst, denn die Welt ist ein Menschenverein. 
      Und die Menschen sollen eben den wahren Menschen, den der Natur gemäß
      lebenden schauen und beschauen.  Mögen sie ihn immerhin aus dem
      Wege räumen, wenn sie ihn nicht vertragen können.
    


      16
    


      Nun gilt es nicht mehr zu untersuchen, was ein tüchtiger Mensch sei,
      sondern einer zu sein.
    


      17
    


      Der Gedanke an die Ewigkeit und an das Weltall sei dir stets nahe: 
      verglichen mit dem All wird dir dann alles als ein Körnlein und mit
      der Ewigkeit verglichen wie ein Handumdrehen erscheinen.
    


      18
    


      Jedes Sinnenwesen, das du betrachtest, stelle dir in seiner Auflösung,
      Verwandlung, gleichsam Verwesung oder Vernichtung vor oder von der Seite,
      die ihm von der Natur gleichsam als die vergehende bestimmt ist.
    


      19
    


      Was sind denn die Esser und Trinker und Schläfer und Erzeuger und was
      sie sonst machen? was sind sie, die sich aufblähen und so hoch drein
      schauen, die so zornig sind und so von oben herab urteilen?  Vor
      kurzem — ­wem haben sie gedient und um welchen Preis?  Und
      wieder eine kleine Weile — ­wo sind sie dann?
    


      20
    


      Nicht bloß, was die Natur dem Menschen schickt, ist ihm zuträglich,
      sondern es ist ihm auch gerade dann von Nutzen, wann sie´s schickt.
    


      21
    


      Der Regen — ­ein Liebling der Erde; doch auch des blauen
      Himmels Liebling.  Das Weltall liebt zu tun (sagt man nicht: 
      “liebt, zu tun?”) alles, was eben geschehen soll.  Ich
      also sage zu ihm:  deine Liebe ist auch meine.
    


      22
    


      Entweder du lebst hier, wie du gewohnt bist, oder du kommst anderswohin,
      wie du am Ende auch gewollt, oder du stirbst und hast ausgedient. 
      Das ist alles.  Drum sei guten Muts!
    


      23
    


      Vergiß nicht, daß du da, wo du lebst, ganz dasselbe hast, was du
      im Gebirge oder an der See oder sonstwo, wohin du dich sehnst, haben würdest. 
      Dem Hirten, sagt Plato, der so bei seiner Hürde auf dem Berge weidet,
      ist´s nicht anders zumute, wie dem, den eine Stadtmauer umgibt.
    


      24
    


      Wozu das Herrschende in mir?  Und was mache ich jetzt selbst aus ihm? 
      Oder wozu bediene ich mich jetzt seiner?  Ist es ohne Einsicht? 
      Oder von der Gemeinschaft getrennt und abgerissen?  Oder so an das
      Fleisch gekettet und mit ihm verschmolzen, daß es alle seine
      Bewegungen teilen muß?
    


      25
    


      Wer seinem Herrn entläuft, ist ein Ausreißer.  Der Herr ist
      das Gesetz; wer also der Befolgung des Gesetzes sich entzieht, ist ein
      Ausreißer.  Nicht minder aber verdient diesen schimpflichen
      Namen auch der, der sich erzürnt oder betrübt oder fürchtet. 
      Denn er will nicht, daß geschehen wäre oder geschehe oder
      geschehen soll, was der alles Verwaltende, der allen Gesetz ist, bestimmt.
    


      26
    


      Der eine vertraut dem Mutterschoß den Samen und geht dann fort. 
      Dann nimmt eine andere wirkende Kraft den Samen auf, verarbeitet ihn und
      vollendet die Bildung des Kindes.  Welch ein Wesen aus solchem Stoff! 
      Wieder schluckt die Mutter durch den Schlund Nahrung.  Dann nimmt
      diese eine andere wirkende Kraft auf und bewirkt daraus Empfindung, Reife
      und überhaupt Leben und Stärke und wer weiß wieviele und
      welcherlei Dinge sonst!  Betrachte nur die verborgenen Wirkungen und
      lerne die hierbei tätige Kraft kennen, wie wir auch die Kraft, vermöge
      der die Körper sich senken oder steigen, zwar nicht sichtbar aber
      doch geistig wahrnehmen.
    


      27
    


      Denke stets daran, daß alles, wie es jetzt ist, auch einst war und
      dann schließe, daß es künftig ebenso sein werde. 
      Stelle dir alle gleichartigen Schauspiele und Auftritte vor, die du aus
      Erfahrung oder aus der Geschichte kennst, z.B., den ganzen Hof Hadrians,
      den ganzen Hof Antonins, den ganzen Hof Philipps, Alexanders und den Hof
      des Krösus.  Überall dasselbe Schauspiel, nur von anderen
      Personen gegeben.
    


      28
    


      Ein Mensch, der seinem Unwillen über irgend etwas Luft macht und sich
      beklagt, unterscheidet sich im Grunde genommen gar nicht von —
      ­einem Stück Vieh, das beim Schlachten mit allen Vieren um sich
      stößt und dazu schreit.  Und anders ist auch nicht einmal
      der, der auf seinem Lager hingestreckt stillschweigend seufzt, wenn man
      ihm den Verband anlegt.  Denn dem vernunftbegabten Wesen ist es doch
      gegeben — ­und das ist seine Auszeichnung, bereitwillig sich in
      das zu schicken, was ihm geschieht.  Sich schicken wenigstens ist
      notwendig für alle.
    


      29
    


      Bei jeglichem Dinge, womit du beschäftigt bist, frage dich, ob der
      Tod darum, weil er dich seiner beraubt, etwas so Schreckliches ist.
    


      30
    


      Sooft du unter dem Fehler eines anderen zu leiden hast, frage dich, ob du
      nicht auch in ähnlicher Weise gefehlt, ob du z.B. nicht auch schon
      das Geld, das Vergnügen, den Ruhm und ähnliches für ein Gut
      gehalten hast.  Dann wirst du deinen Zorn bald lassen, zumal wenn dir
      dazu noch einfällt, daß er gezwungen war.  Denn was kann er
      tun?  Aber wenn es möglich wäre, befreie ihn von jenem
      Zwang!
    


      31
    


      Siehst du, Satyrio, den Sokratiker, so stelle dir den Eutyches oder
      Hymenes vor; siehst du den Euphrates, so denke an Eutyches oder Silvanus
      und auch an Alkiphron und Tropäophorus und auch bei Xenophons Anblick
      falle dir Kniton oder Severus ein, und indem du auf dich selbst zurückschaust,
      stelle dir einen anderen Kaiser und bei jedem wieder seinesgleichen vor! 
      Dann falle dir zugleich die Frage ein:  “Wo sind nun jene?”
      Nirgends oder wer weiß wo.  Denn auf diese Art wird dir alles
      Menschliche stets nur als ein Rauch, als ein wahres Nichts erscheinen,
      zumal, wenn du dich zugleich erinnerst, daß, was sich einmal
      verwandelt hat, in der unendlichen Zeit nicht mehr sein werde.  Wie
      lange also du noch?  Warum genügt es dir nicht, diese kurze
      Spanne Zeit mit Anstand hinter dich zu bringen?  Was für
      schwierige Dinge und Aufgaben sind es denn, denen du aus dem Wege gehen möchtest? 
      Aber was ist denn dies alles anders als Übungen für die
      Vernunft, daß sie die Dinge des Lebens immer tiefer und wahrer
      erschauen lerne?  Also verweile nur bei jeglichem Gegenstande so
      lange, bis du ihn dir völlig zu eigen gemacht hast, wie ein starker
      Magen sich alles zu eigen macht, oder wie ein helles Feuer, was du
      hineinwerfen magst, in Glanz und Flamme verwandelt.
    


      32
    


      Niemand müsse mit Wahrheit von dir sagen können, daß du
      nicht lauter, daß du nicht rechtschaffen seist; vielmehr sei der ein
      Lügner, der also von dir urteilen wollte.  Das alles aber kommt
      nur auf dich an.  Denn wer will dich hindern, rechtschaffen und
      lauter zu sein?  Fasse nur den Entschluß, nicht länger zu
      leben, ohne ein solcher Mann zu werden.  Auch die Vernunft billigt es
      keineswegs, wenn du es nicht bist.
    


      33
    


      Ruhe nicht eher, als bis du es so weit gebracht hast, daß ein der
      menschlichen Bestimmung entsprechendes Handeln in jedem einzelnen Falle
      dir ganz dasselbe ist, was ein Leben in Herrlichkeit und Freude für
      die Genußsüchtigen.  Denn eben als einen Genuß mußt
      du es auffassen, wenn dir vergönnt ist, deiner Natur gemäß
      zu leben.  Und dies ist dir immer vergönnt.  Nicht so den
      Dingen der unbeseelten Natur:  der Walze ist es oft verwehrt, sich in
      der ihr natürlichen Weise zu bewegen und ebenso dem Wasser und dem
      Feuer usf.  Denn hier sind mannigfache Hindernisse.  Geist aber
      und Vernunft vermögen Kraft ihrer natürlichen Beschaffenheit und
      in Kraft ihres Willens alle Hindernisse zu überwinden.  Drum
      gilt es, nichts so lebendig vor Augen zu haben, als diese Leichtigkeit,
      mit der die Vernunft sich durchzusetzen vermag, mit der sie sich, wie das
      Feuer nach oben, der Stein nach unten, die Walze um ihre Achse, durch
      alles hindurch bewegt.  Was es auch für sie an Hindernissen
      gibt, das gehört entweder dem toten Leibe an, oder es kann sie, ohne
      Beihilfe des Gedankens und wenn sie nicht selbst die Erlaubnis dazu gibt,
      nicht verwunden, ihr überhaupt nichts Böses tun.  Sonst müßte
      sie ja dadurch notwendig schlechter werden, wie man dies bei anderen Schöpfungen
      sieht, daß, wenn ihnen etwas Übles widerfährt, sie wirklich
      darunter leiden, d.h. dadurch schlechter werden.  Beim Menschen aber
      muß man vielmehr sagen, wenn er den Hemmungen, auf die er stößt,
      richtig begegnet, wird er besser dadurch und preiswürdiger. —
      ­Überhaupt aber denke daran, daß dem eingesessenen Bürger
      nichts schadet, was dem Staate nichts schadet, und ebensowenig dem Staat,
      was dem Gesetz nichts schadet.  Von dem, was man Unglücksfall
      nennt, schadet aber nichts dem Gesetz.  Was also dem Gesetz nichts
      schadet, schadet weder dem Staat noch dem Bürger.
    


      34
    


      Für den, den wahre Philosophie erfüllt, reicht die Erinnerung an
      jene Verse hin: 
    


      “Blätter verweht zur Erde der Wind nun, andere
         treibt
      dann
   Wieder der knospende Wald, wenn neu auflebet

              der Frühling. —
      ­
   So der Menschen Geschlecht.” — ­
    


      um Traurigkeit und Furcht ihm zu verscheuchen.  Blätter sind
      auch deine Kindlein.  Blätter alles, was so laut schreit, um
      sich Glauben zu verschaffen, was so hohes Lob zu spenden oder so zu
      verfluchen oder nur so insgeheim zu tadeln oder zu spotten liebt; Blätter
      auch, die deinen Ruhm verkünden sollen.  Denn um die Frühlingszeit
      keimt alles hervor.  Dann kommt der Herbstwind und wirft wieder alles
      zu Boden, damit anderes an seine Stelle trete.  Kurze Lebensdauer ist
      der Charakter aller Dinge.  Du aber fliehst und verfolgst alles, als
      sollte es ewig dauern. Über ein Kleines, und auch deine Augen schließen
      sich, und den, der dich bestattet, beweint bald ein anderer.
    


      35
    


      Ein gesundes Auge muß jeden Anblick ertragen können und darf
      nicht immer bloß Grünes sehen wollen.  Ein gesundes Ohr,
      eine gesunde Nase ist auf jeden Schall und jeden Geruch gefaßt. 
      Ein gesunder Magen verhält sich gegen jede Speise gleich, wie die Mühle
      eben alles mahlt, was zu mahlen geht.  Ebenso nun muß auch eine
      gesunde Seele auf jedes Schicksal gefaßt sein.  Wer aber
      spricht:  meine Kinder müssen am Leben bleiben, oder:  die
      Leute müssen stets billigen, was ich tue, dessen Seele gleicht dem
      Auge, welches das Grüne, oder den Zähnen, die nur Weiches haben
      wollen.
    


      36
    


      Niemand ist so glücklich, daß nicht einst an seinem Sterbelager
      einige stehen sollten, die diesen Fall willkommen heißen.  Ist´s
      auch ein trefflicher und weiser Mensch, so findet sich am Ende doch immer
      jemand, der aufatmend von ihm sagt:  nun werde ich von diesem
      Zuchtmeister erlöst; er war zwar keinem von uns lästig, aber ich
      hatte immer das Gefühl, als verdamme er uns stillschweigend alle
      miteinander!  Und das ist beim Tode eines Trefflichen!  Wie
      vieles mag unsereiner also an sich haben, um deswillen so mancher wünscht,
      von uns befreit zu werden.  Daran denke in deiner Sterbestunde! 
      Denke, du sollst eine Welt verlassen, aus der dich deine Genossen, aus der
      dich die, für die du so vieles ausgestanden, soviel gebetet und
      gesorgt hast, nun hinwegwünschen, indem sie aus deinem Scheiden so
      manche Hoffnung schöpfen.  Was könnte dich also noch länger
      hier festhalten!  Und doch darfst du deshalb mit nicht geringerem
      Wohlwollen von ihnen scheiden, sondern mußt um deiner selbst willen
      ihnen Freund bleiben und freundlich, sanft von ihnen Abschied nehmen,
      ebenso sanft, wie sich die Seele dessen vom Körper trennt, dem ein
      seliges Sterben beschieden ist.  Denn die Natur hat dich auch so mit
      deinen Freunden verbunden.  Und wenn sie dich jetzt von ihnen ablöst,
      so geschieht dies eben als von deinen Freunden, und nicht so, daß du
      von ihnen fortgerissen würdest, sondern sanft von ihnen scheidest. 
      Es ist dies wenigstens auch eine von den Forderungen der Natur.
    


      37
    


      Bei allem, was von anderen geschieht, suche herauszubringen, welchen Zweck
      sie verfolgen.  Aber fange damit bei dir selbst an, erforsche zuerst
      immer dich selbst!
    


      38
    


      Das, was dich bewegt, was dich mit unsichtbaren Fäden hierhin und
      dorthin zieht, das ist in deinem Innern.  Hier schlummert das beredte
      Wort, hier wurzelt das Leben, hier ist der eigentliche Mensch.  Nie
      schreibe diese Bedeutung dem Gefäße zu, das dieses dein Inneres
      umgibt, oder den Organen, die ihm angegliedert sind.  Ohne bewegende
      Kraft sind sie nicht mehr, als ein Weberschiff ohne Weber, eine Feder ohne
      Schreiber, eine Peitsche ohne Wagenlenker.
    


      Elftes Buch
    


      1
    


      Wir betrachten noch einmal die Eigentümlichkeit der vernünftigen
      Seele.  Also:  sie sieht sich selbst, sie setzt sich selbst
      auseinander, die Frucht, die sie hervorbringt erntet sie auch selbst
      (nicht wie bei den Früchten, die die Pflanzen- oder Tiernatur
      hervorbringt, die andere ernten).  Ferner, sie erreicht ihr Ziel,
      wann immer das Leben zu Ende sein mag; anders als bei den Tanzstücken,
      und bei jedem Schauspiel, wo die ganze Handlung zum bloßen Stückwerk
      wird, wenn etwas dazwischen kommt.  Denn sie führt, was sie sich
      vorgesetzt, vollständig und makellos zu Ende, an welchem Teile der
      Handlung und wo überhaupt sie auch betroffen werden mag, so daß
      sie sagen kann:  “Ich habe das Meinige beisammen.” 
      Sie umfaßt ferner die ganze Welt samt dem sie umgebenden Raume, und
      vermag sich ein Bild von ihr zu machen; sie dringt in die Unendlichkeit
      der Zeit, nimmt wahr die periodisch stattfindende Wiedergeburt aller
      Dinge, betrachtet sie und erkennt, daß, die nach uns kommen, nichts
      anderes sehen werden, so wie auch unsere Vorfahren nichts anderes sahen,
      sondern daß der, der etwa vierzig Jahre alt geworden, wofern er nur
      Geist hat, alles was gewesen und was sein wird, gesehen hat.  Endlich
      ist es der vernünftigen Seele auch eigen, den Nächsten zu
      lieben, wahr zu sein, Ehrfurcht zu haben und nichts höher zu achten
      als sich selbst.  Und in dem allen stimmt sie mit den Forderungen des
      allgemeinen Weltgesetzes überein, so daß zwischen der gesunden
      Vernunft und dem Wesen der Gerechtigkeit kein Unterschied ist.
    


      2
    


      Ein schöner Gesang, ein schöner Tanz, ein schönes Spiel ist
      nur so lange schön, solange man das Ganze anschaut.  Zerlegt man
      aber jenen in seine einzelnen Töne, diese in ihre einzelnen
      Bewegungen, und hält dieselben für sich fest, so verlieren sie
      ihren Reiz.  Nur die Tugend und was von ihr ausgeht, ist und bleibt
      immer schön.  Daher übe nur bei allem andern jene
      Zergliederung, auch bei der Anschauung des Lebens.
    


      3
    


      Wann ist die Seele wahrhaft bereit, sich von dem Leibe zu trennen und so
      entweder zu verlöschen oder zu zerstieben, oder mit ihm fortzudauern? 
      Wenn diese Bereitheit aus dem eigenen Urteil hervorgeht; wenn es nicht bloß
      aus Hartnäckigkeit geschieht, wie bei den Christen, sondern mit
      Überlegung und Würde und ohne Schauspielerei, so daß auch
      andere dem Eindrucke sich nicht entziehen können.
    


      4
    


      Hast du etwas getan zum Wohle anderer?  Dann hast du auch dein
      eigenes gefördert.  Das kann man gar nicht oft genug sich selber
      sagen.
    


      5
    


      Was treibst du für eine Kunst?  Die Kunst, gut zu sein. 
      Wie könnte dies aber anders gelingen als durch klare Einsicht in das
      Wesen der Natur und des Menschen.
    


      6
    


      Zuerst entstanden die Tragödien, die uns erinnern, daß alles,
      was geschieht, gerade so geschehen müsse.  Und dann wollen wir
      doch, was uns auf der Bühne ergötzt, uns nicht zum Anstoß
      gereichen lassen, wenn´s auf der größeren Bühne uns
      entgegentritt.  Auf die Tragödie folgt die alte Komödie. 
      Ihr Freimut war erzieherisch.  Wir wurden durch ihr offenherziges
      Wesen gemahnt, Prunk und Stolz abzutun.  Daher entlehnte sogar ein
      Diogenes nicht selten aus ihr.  Dann kam die Komödie der
      mittleren Zeit und dann die neueste.  Sie artete bald in ein künstliches
      Wesen der Nachahmung aus.  Und wenn wir auch nicht verkennen daß
      sie so manches Treffliche enthält, so frage ich doch:  welchen
      Zweck denn eigentlich diese ganze dramatische Poesie verfolge?
    


      7
    


      Wie weit bist du in der Erkenntnis, daß keine andere Lebensweise zum

      Philosophieren so geeignet sei, als die, die du jetzt gerade führst?
    


      8
    


      Ein Zweig von seinem Nachbarzweige losgehauen, ist damit notwendig
      zugleich auch vom ganzen Baume abgehauen.  So auch der Mensch: 
      hat er sich nur mit einem einzigen zerspalten, so ist er von der ganzen
      menschlichen Gesellschaft abgefallen.  Den Zweig nun haut ein anderer
      ab, der Mensch aber trennt durch seinen Haß und seine Feindschaft
      sich selbst von seinem Nächsten, freilich, ohne es zu wissen, daß
      er sich damit auch vom Ganzen losgerissen.  Doch ist es ein Geschenk
      des Gottes, der die menschliche Gesellschaft gründete, daß es
      uns freisteht, mit dem, woran wir früher hielten, wiederum
      zusammenzuwachsen und so zur Vollendung des Ganzen wieder beizutragen, nur
      daß, je öfter eine solche Lostrennung geschieht, die Einigung
      und Wiederherstellung desto schwieriger wird, und daß ein Zweig, der
      von Anfang an im Zusammenhange mit dem Stamme blieb und mit ihm verwachsen
      stets dasselbe ein- und aushauchte, doch ein ganz ander Ding ist, als der
      Zweig, der erst getrennt, dann wieder eingepfropft worden.  Denn was
      auch die Gärtner sagen mögen:  er wächst wohl an, doch
      nicht zu jener vollen Lebenseinheit.
    


      9
    


      Wer dich auch hindern möchte in der Befolgung rein vernünftiger
      Grundsätze — ­, wie es ihm nicht gelingen soll, dich
      deiner gesunden Lebensweise wirklich abwendig zu machen — ­, so
      soll er noch viel weniger deinem Herzen die freundliche Gesinnung entreißen. 
      Verrät es doch dieselbe Schwäche, wenn man solchen Leuten gram
      wird, wie wenn man seinem Vorsatz untreu wird, sich niederschlagen läßt
      und vom Platze weicht.  Den Fahnenflüchtigen gleichen beide, der
      sowohl der aus Furcht zurücktritt, wie der, der mit seinem natürlichen
      Freund und Bruder verfeindet ist.
    


      10
    


      Kein Naturprodukt steht einem Erzeugnisse der Kunst nach, denn die Künste
      sind Nachahmer der Natur.  Darum dürfte denn wohl dem
      vollkommensten und umfassendsten Naturwesen die künstlerische
      Geschicklichkeit nicht fehlen.  Und wie die Künste das Geringere
      nur leisten um des Besseren willen — ­darin der Natur selber
      ähnlich — ­:  so auch der Mensch, wofern
      Gerechtigkeit entstehen soll, aus der dann weiter alle übrigen
      Tugenden sich entwickeln.  Denn wollten wir uns nur mit sittlich
      gleichgültigen Dingen zu schaffen machen, wollten wir leichtgläubig,
      voreilig, wetterwendisch sein, so stände es schlecht um die
      Gerechtigkeit.
    


      11
    


      Nicht kommen die Dinge, die du mit Leidenschaft suchst oder fliehst, zu
      dir, nicht sie drängen sich dir auf, sondern du drängst dich
      ihnen auf.  Kannst du das Nachdenken über sie nur lassen, so
      bleiben sie auch ruhig wo sie sind, und man wird dich alsdann nicht ihnen
      nachlaufen oder auf der Flucht vor ihnen sehen.
    


      12
    


      Die Seele gleicht einer vollkommenen Kugel, insofern sie sich weder nach
      etwas hindehnt, noch nach innen einläuft, weder zerstreut wird, noch
      zusammenschmilzt.  Sie wird von einem Licht erleuchtet, bei dem sie
      die allgemeine Wahrheit und die eigene erkennen kann.
    


      13
    


      Wenn ich bereit bin, einem Irrenden das Rechte zu zeigen, so soll ich das
      nicht etwa tun aus Begierde, ihn bloßzustellen, auch nicht, um mit
      meiner Langmut zu prahlen, sondern in Liebe und Aufrichtigkeit, wie die
      Geschichte von Phokion erzählt, wofern dieser Mann nicht etwa wieder
      mit seiner Aufrichtigkeit geprahlt hat.  Es muß ein innerliches
      Tun sein, die Götter müssen einen Menschen sehen, der nichts mit
      Ärger aufnimmt, niemals sich beklagt.  Denn was gäbe es
      auch wohl Schlimmes für dich, wenn du das stets freiwillig tust, was
      deiner Natur entspricht, das Gemeinwohl auf jede mögliche Weise zu fördern,
      was der Allnatur gerade dienlich ist.
    


      14
    


      Die einander verachten, sind gerade die, die einander zu gefallen streben;
      und die sich untereinander hervortun wollen, gerade die, die sich
      voreinander bücken.
    


      15
    


      Wie zweideutig und schmutzig ist jeder, der zu einem andern sagt: 
      sprich, meine ich´s nicht wirklich gut zu dir?  So etwas zu
      sagen!  Es muß von selber klar werden.  Auf deiner Stirn muß
      es geschrieben stehen:  so ist´s; aus den Augen muß es
      hervorleuchten, wie des Liebenden Blick die Liebe gleich verrät. 
      Geheuchelte Aufrichtigkeit ist wie ein Dolch.  Nichts häßlicher
      als Wolfsfreundschaft.  Meide sie allermeist!  Der Gutgesinnte,
      Aufrichtige und Wohlwollende zeigt sich unverkennbar schon in seinen
      Augen.
    


      16
    


      Wahrhaft gut zu leben — ­das ist eine Kraft und Fertigkeit der
      Seele; und sie verfügt darüber, wenn sie gegen das, was gleichgültig
      ist, sich wirklich auch gleichgültig verhält.  Diese
      Gleichgültigkeit aber beruht wieder darauf, daß man die Dinge
      sich genau und von allen Seiten ansieht.  Denn wir sind es selbst,
      die ihnen eine uns ängstigende Bedeutung unterlegen und sie uns so
      ausmalen, während es doch in unserer Macht steht, sie nicht so
      auszumalen, oder wenn sich ein solches Bild einmal unvermerkt in unsere
      Seele geschlichen hat, es sofort wieder auszulöschen.  Auch
      braucht es solcher Vorsicht ja nur kurze Zeit! das Leben geht zu Ende!
      — ­Was hat demnach dies richtige Verhalten für große
      Schwierigkeiten?  Denn ist es naturgemäß, so freue dich und
      nimm es leicht, ist´s naturwidrig, untersuche, was deiner Natur gemäß
      ist, strebe danach, auch wenn es dir keinen Ruhm einbringt.  Jedem
      ist gestattet, sein eigenes Wohl zu suchen.
    


      17
    


      Untersuche, woher jedes Ding seinen Ursprung nimmt und aus welchen Stoffen
      es besteht und in welche Form es sich verwandelt, wozu es durch die
      Umwandlung wird und daß ihm damit kein Übel widerfährt.
    


      18
    


      Das Wichtigste ist immer zu wissen, in welchem Verhältnisse ich zu
      anderen stehe, nämlich, daß wir alle, einer um des anderen
      willen da sind (wobei sich das Verhältnis näher auch so
      gestalten kann, daß einer der Vorgesetzte der andern ist, wie der
      Widder der Schafherde, der Stier der Rinderherde).  Dann, daß
      man die Menschen beobachtet, wie sie´s daheim, bei Tische oder
      sonstwo zu treiben pflegen, und welche Grundsätze als treibende Kraft
      in ihnen liegen.  Und zumeist, welche Gewalt haben ihre Grundsätze
      über sie und mit wieviel Eigendünkel verrichten sie ihre
      Handlungen?  Drittens, daß man bedenkt, daß alle, die
      unvernünftig handeln, unfreiwillig und unwissend so handeln —
      ­und Schmerz genug für sie liegt schon darin, daß sie eben
      Ungerechte, Undankbare, Geizige oder mit einem Worte Übeltäter
      heißen.  Ferner, daß auch du so manchen Fehler hast und von
      derselben Art bist wie sie; daß, wenn du dich von gewissen Vergnügungen
      fern gehalten hast — ­vielleicht war´s Feigheit oder
      Ehrgeiz oder etwas dem Ähnliches, was dich fernhielt — ­du
      doch auch den Charakter hast, aus dem jene Vergehungen entspringen. 
      Ferner, daß es gar nicht immer so feststeht, ob sie gefehlt haben,
      wenn es dir auch so scheint.  Denn vieles geschieht aus einer weisen
      Berechnung der Umstände, die uns verborgen sein können. 
      Man muß überhaupt erst so manches gelernt haben, ehe man über
      die Handlungsweise eines anderen richtig urteilen kann.  Dann denke
      man doch immer wieder an die Kürze des menschlichen Lebens, zumal
      wenn man so recht aufgelegt ist, unwillig zu werden und aufzubrausen. 
      Und weiter, daß es ja eben nicht jene Handlungen sind, die uns
      Beschwerde machen, sondern unsere Vorstellungen, die wir uns über sie
      machen.  Schicke sie heim, und dein Zorn wird sich legen.  Aber
      wie?  Durch die Erwägung daß, was dir durch jene widerfährt,
      in Wahrheit nichts Schlechtes sei.  Wäre es schlecht, dann wärst
      du ja notwendig selber dadurch schlecht geworden. — ­Und
      weiter, daß Zorn und Unwille über solche Dinge uns doch viel
      mehr beschweren, als die Dinge, über die du dich erzürnst. 
      Und endlich, daß ein liebevolles Gemüt, wenn seine Liebe
      wirklich echt und ungeheuchelt ist, durch nichts kann überwunden
      werden.  Auch dein allerärgster Feind kann dir nichts anhaben,
      wenn du auf deiner Liebe zu ihm beharrst, wenn du bei Gelegenheit ihn
      ermahnst und gerade, wenn er im Begriff ist, dir weh zu tun, ihm
      freundlich zusprichst:  nicht doch, Lieber; wir sind zu etwas anderem
      geboren; mir schadest du ja nicht, du schadest dir selber, Kind! wenn du
      ihm so in sanfter Weise und alles wohlerwogen zeigst, daß sich dies
      so verhalte, und daß nicht einmal die Tiere so verfahren, die in
      Herden beisammen leben.  Freilich muß dies ohne alle Ironie
      geschehen, nicht mit dem versteckten Wunsche, ihn zu demütigen,
      sondern aus reiner Liebe und ohne das Gefühl erlittener Kränkung,
      auch nicht im Schulmeisterton oder im Beisein eines andern, sondern mit
      ihm allein, selbst wenn andere gegenwärtig wären. — ­Diese
      neun Punkte also erwäge fleißig, laß sie Eingang bei dir
      finden, als wären es ebensoviele Gaben der Musen und fange einmal an,
      ein Mensch zu sein, solange du noch lebst.  Sanftmut und Milde
      — ­das ist das echte Menschliche und Männliche; hierin
      liegt Kraft und Tapferkeit und Stärke, nicht im Zorn und im
      beleidigten Wesen.  Denn je näher etwas an die völlige
      Leidenschaftslosigkeit grenzt, desto näher kommt es wirklicher Macht. 
      Und wie die Traurigkeit ein Zeichen der Schwäche ist, so ist es auch
      der Zorn.  In beiden sind wir verwundete, geschlagene Leute. 
      Aber freilich, vor Kriecherei muß man sich ebensosehr hüten, wie
      vor dem Zorn, da sie ebenso gegen die Grundbedingungen der Gemeinschaft
      ist und ebenso verderblich wirkt. — ­Willst du, so nimm vom
      Musageten noch ein Zehntes:  Wahnsinnig ist´s zu fordern, daß
      schlechte Menschen nicht fehlen sollen, unbillig aber und willkürlich,
      zu verstatten, daß sie sich gegen andere vergehen, nicht aber, daß
      sie dich verwunden.
    


      19
    


      Viererlei Verirrungen des Geistes gibt es, vor denen man sich stets in
      acht zu nehmen hat, und denen man, sobald sie ausgespürt sind,
      ausbiegen muß, indem man sich bewußt wird:  dies ist ein
      Gedanke, zu dem dich nichts zwingt; dies ist etwas, wodurch die
      menschliche Gesellschaft aufgelöst wird; dies redest du nicht von dir
      selbst (und es gibt nichts Törichteres, als nicht aus sich selbst
      heraus zu sprechen).  Endlich, eine Schmach ist es, die du dir selber
      zufügst, sooft das göttlichere Teil an dir erniedrigt und
      herabgewürdigt ist von dem geringeren und sterblichen und dessen
      groben Lüsten.
    


      20
    


      Alles Luftige und Feurige, was deinem Wesen beigemischt ist, obwohl es von
      Natur nach oben strebt, gehorcht doch der Anordnung des Alls und bleibt
      hier ruhig in der gesamten Masse.  Ebenso alles Erdige und Feuchte,
      das nach unten strebt, wird doch fortwährend gehoben und behauptet
      den seiner Natur nicht zukommenden Ort.  So gehorchen die Stoffe der
      Natur, wenn sie gewaltsam irgendwohin gestellt sind, und verweilen hier,
      bis das Zeichen zu ihrer Auflösung gegeben ist.  Ist es nun
      nicht schlimm, wenn die Vernunft allein nicht gehorsam sein will und die
      ihr zugewiesene Stelle mit Unwillen betrachtet?  Und das, wiewohl ihr
      nirgend Zwang auferlegt wird, sondern nur das, was ihrer Natur entspricht? 
      Denn jede ihrer Bewegungen nach dem Unrecht oder nach dem Sinnenreiz, nach
      dem Zorn, nach dem Schmerz und nach der Furcht ist nichts anderes, als ein
      solches Fortstreben von dem ihr zugewiesenen Orte, als ein Abfall von der
      Natur.  Und sooft deine Vernunft über irgendein Ereignis mißmutig
      wird, verläßt sie ihren Posten.  Du bist zur Gleichmütigkeit
      und Gottesfurcht nicht weniger als zur Gerechtigkeit geschaffen.  Der
      Begriff des Gemeingeists enthält noch jene Tugenden ja sie sind sogar
      älter als das Recht.
    


      21
    


      Wer nicht im Leben einen und denselben Zweck verfolgt der ist auch
      eigentlich nicht ein und derselbe Mensch.  Doch kommt es vor allem
      darauf an, von welcher Art dieser Zweck ist.  Es hängt dies
      genau mit dem Begriff der Güter zusammen, der schwankend und
      unbestimmt bleibt, solange es sich darum handelt, was jedem einzelnen gut
      ist, und der zur Klarheit und Bestimmtheit nur gebracht werden kann, wenn
      man das Ganze, die Gemeinschaft aller ins Auge faßt.  Und so muß
      auch der Zweck des Lebens eines jeden sich nach dem Ganzen richten, mit
      dem Zweck der Gemeinschaft, der man angehört, harmonisch wirken. 
      Wer nun alle seine besonderen Neigungen diesem Zweck unterordnet und ihm
      gemäß gestaltet, der wird dadurch auch Konsequenz in seine
      Handlungsweise bringen und so immer derselbe Mensch sein.
    


      22
    


      Das menschliche Leben gibt mir oft nichts weiter, als das Bild einer

      Haus- oder Feldmaus, die erschrocken hin und her läuft.
    


      23
    


      Sokrates nannte die Meinungen der Menge Lamien, Schreckgestalten für

      Kinder.
    


      24
    


      Die Lakedämonier stellten bei ihren Schauspielen die Sitze für
      Fremde in den Schatten.  Sie selbst setzten sich an den ersten besten
      Platz.
    


      25
    


      Als Sokrates sich bei Perdikkas entschuldigte, warum er seine Einladung
      nicht angenommen habe, sagte er:  damit ich nicht vor Schimpf und
      Schande zu vergehen brauche als einer, der Wohltat empfängt, ohne sie
      mit Wohltat vergelten zu können.
    


      26
    


      In Epikurs Schriften war die Lebensregel aufgezeichnet, daß man aus
      der Reihe der alten Tugendfreunde beständig einen im Andenken
      behalten solle.
    


      27
    


      Die Pythagoräer sagen, man müsse früh zum Himmel
      aufblicken, damit wir derer gedenken, die immer eines und dasselbe, und
      die ihr Werk stets auf dieselbe Weise treiben, damit wir ihrer Ordnung,
      ihrer Reinheit, ihres unverhüllten Wesens gedenken.  Denn die
      Gestirne haben keine Hülle.
    


      28
    


      Was für ein Mann war Sokrates, der ein Fell umgürtete, als
      Xanthippe in seinem Obergewand ausgegangen war!  Und was sagte er zu
      seinen Freunden, als sie ihn in diesem Aufzug erblickten und entsetzt zurücktraten? 
      Nicht das Kleid macht den Mann!
    


      29
    


      Weder im Schreiben noch im Lesen kannst du Vorschriften erteilen, ehe du
      mit deren Befolgung vorausgegangen bist.  Im Leben noch viel weniger.
    


      30
    


      “Der Sklavenseele ziemt es mitzusprechen nicht.”
    


      31
    


      “Laß sie die Tugend schmähen, mit was für Worten

            sie wollen” — ­

      “ — ­Und es lachte das Herz mir im Busen.”
    


      32
    


      Lästern werden die Schwätzer mit harten Worten die Tugend.
    


      33
    


      Wer im Winter eine Feige sucht, ist wahnwitzig.  Ebenso wer sich nach
      einem Kind sehnt, wenn ihm ein solches nicht mehr vergönnt ist.
    


      34
    


      Nach Epiktet soll jeder, der sein Kind küßt, bei sich denken: 
      morgen vielleicht ist es tot.  Das klingt wie eine Lästerung. 
      Aber, sagt er, kann das eine Lästerung genannt werden, womit ich
      etwas rein Natürliches bezeichne? wenn ich z.B. sage:  die
      Ähren werden abgemäht?
    


      35
    


      Jetzt unreife Traube, dann reif, dann getrocknet — ­lauter
      Wandlungen, doch nicht etwa in ein Nichts, sondern in ein Etwas, das jetzt
      noch nicht ist.
    


      36
    


      Einen Räuber des Willens gibt es nicht, sagt Epiktet.
    


      37
    


      Du mußt, sagt derselbe, mit dem Beifall kunstgerecht umgehen lernen
      und bei deinen Zielen die Vorsicht beobachten, daß sie an Bedingungen
      geknüpft sind, sich aufs Gemeinwohl richten und durch den Wert der
      Dinge bestimmen lassen.  Aber der Begierden mußt du dich
      enthalten und meiden, was nicht in deiner Gewalt steht.
    


      38
    


      Der Streit betrifft also (sagt Epiktet) nicht eine Alltagsangelegenheit,
      sondern vielmehr die Frage, ob man wahnsinnig sei oder nicht.  Denn
      nach stoischer Anschauung sind alle Lasterhaften wahnsinnig.
    


      39
    


      Sokrates sagte:  Was wollt ihr? wollt ihr Seelen vernünftiger
      oder unvernünftiger Wesen?  Vernünftiger.  Welcher
      Vernünftigen?  Gesunder oder verderbter?  Gesunder. 
      Nun, warum sucht ihr sie nicht auf?  Suchen? weil wir sie haben! 
      Also warum zankt und streitet ihr euch?
    


      Zwölftes Buch
    


      1
    


      Alles, was du jetzt auf Umwegen zu erreichen wünschest, könntest
      du schon besitzen, wenn du nicht mißgünstig gegen dich selber wärest. 
      Es wäre dein sobald du imstande wärst, was hinter dir liegt, auf
      sich beruhen zu lassen, was vor dir, der Vorsehung anheimzustellen, und
      nur das Gegenwärtige der Frömmigkeit und Gerechtigkeit gemäß
      zu gestalten; der Frömmigkeit, indem du dich deines Schicksals
      freust, der Gerechtigkeit, indem du freimütig und ohne Umschweif die
      Wahrheit redest und tust, was das Gesetz und was der Wert jeder Sache
      erfordern, unbeirrt von anderer Schlechtigkeit, von irgendwelchen übelangebrachten
      Vorstellungen, von dem Gerede anderer und von den Empfindungen deiner
      fleischlichen Hülle.  Denn wenn du so deinem Lebensende
      entgegengehst, alles andere mit Gleichgültigkeit betrachtest, nur das
      Göttliche in dir, die herrschende Vernunft verehrend, und nicht
      sowohl das Aufhören des Daseins als vielmehr das Nichtbeginnen eines
      naturgemäßen Lebens fürchtest, dann darfst du auch ein
      Mensch heißen, der würdig ist der Welt, die ihn hervorgebracht,
      und wirst aufhören, ein Fremdling zu sein in deinem Vaterlande.
    


      2
    


      Nackt und von dem Gefäß, der Schale, dem Schmutz des Körpers
      entblößt sieht Gott die Seele.  Denn die eigentliche Berührung
      zwischen ihm und seinen Werken findet nur vermittelst seines Geistes
      statt.  Mach es ihm nach und du befreist dich von so mancher Last und
      Sorge.  Denn wer erst absehen gelernt hat von seinem Leibe, der ihm
      das Nächste ist, der achtet dann gewiß auch nicht mehr auf
      Kleidung, Häuslichkeit, Ansehen bei den Leuten und all dergleichen
      Äußerlichkeiten.
    


      3
    


      Du bestehst aus drei Teilen:  Leib, Seele und Geist.  Leib und
      Seele sind dein, nur soweit es deine Pflicht ist, für sie zu sorgen. 
      Der Geist aber ist ganz eigentlich dein.  Doch nur, wenn du ihn frei
      zu machen weißt von allen Einflüssen der Außenwelt, des
      eigenen Leibes und der dem Leibe eingepflanzten Seele, so daß er ein
      Leben aus sich und für sich selber führt, vollbringt, was die
      Gerechtigkeit gebietet, will, was das Schicksal auferlegt und wahr ist in
      seinen Reden, nur dann kannst du die noch übrige Zeit ruhig und
      heiter leben und wirst treu bleiben deinem Genius.
    


      4
    


      Ich wundere mich oft darüber, wie derselbe Mensch, der sich mehr
      liebt als alle anderen, dennoch mehr Gewicht auf das Urteil anderer über
      ihn, als auf das eigene legen kann.  Bedenkt man freilich, daß
      kein noch so bedeutender Lehrer, ja daß kein Gott es auch nur einen
      Tag lang von uns erreichen würde, gleich zu sagen, was wir denken, so
      wie wir den Gedanken nur gefaßt, so ist´s auch wiederum natürlich,
      daß wir eine weit größere Scheu vor dem haben, was andere
      von uns denken, als vor unserer eigenen Meinung.
    


      5
    


      Wie mag es nur kommen, daß die Götter, die doch alles so schön
      und menschenfreundlich eingerichtet haben, das eine übersehen
      konnten, daß selbst die wenigen trefflichen Menschen, die mit dem Göttlichen
      aufs innigste verkehrten und sich ihm durch fromme Werke und heiligen
      Dienst zu besonderen Freunden gemacht haben, wenn sie einmal tot sind,
      nicht wiederkommen, sondern ganz und gar verschwunden sind?  Allein,
      wenn sich die Sache wirklich so verhält, so wisse, daß, wenn es
      anders hätte sein sollen, sie´s auch anders gemacht hätten. 
      Wäre es gut gewesen, hätte es auch gewiß geschehen können;
      wäre es natürlich, so würde es die Natur auch einrichten. 
      Daraus also, daß es nicht so ist, wofern es nämlich nicht so
      ist, erkennst du, daß es nicht so sein darf.  Und — ­würdest
      du denn überhaupt auf diese Weise mit den Göttern rechten, wenn
      nicht die stillschweigende Voraussetzung wäre, daß sie die
      besten und gerechtesten sind?  Und daraus folgt ja schon von selbst,
      daß sie in ihren Anordnungen nicht ungerecht und gegen die Vernunft
      verfahren konnten.
    


      6
    


      Auch daran kann man sich gewöhnen, was einem anfangs verzweifelt
      erscheint.  Die linke Hand, die zu so vielen Dingen unbrauchbar ist
      aus Mangel an Gewöhnung, ist doch z.B. zur Führung des Zügels
      weit geschickter als die rechte.  Weil sie´s gewohnt ist.
    


      7
    


      Denke an die Beschaffenheit des Leibes und der Seele, worin du dich vom
      Tod ergreifen lassen mußt, sowie an die Kürze des Lebens, an den
      unermeßlichen Zeitraum hinter dir und vor dir, an die Gebrechlichkeit
      jeden Stoffes.
    


      8
    


      Betrachte die wirkenden Kräfte der Dinge, von ihrer Hülle
      entkleidet, ebenso den Zweck jeden Geschehens!  Frage, was Unlust,
      was Lust, was Tod, was Ruhm sei, an wem die Schuld der eigenen
      Ruhelosigkeit liege, wie niemand von einem anderen gehindert werde und daß
      alles auf die Vorstellung ankomme.
    


      9
    


      Bei der Anwendung unserer Grundsätze aufs Leben gilt es mehr dem
      Ringer, als dem Fechter ähnlich zu sein.  Der nämlich ist
      verloren, sobald ihm das Schwert abhanden kommt.  Jenem aber steht
      die Faust immer zu Gebot; er braucht sie eben nur zu ballen.
    


      10
    


      Sieh zu, wie die Dinge in der Welt beschaffen sind, und unterscheide an
      ihnen Stoff, wirkende Kraft, Zweck.
    


      11
    


      Welche Gewalt hat doch der Mensch, der nichts tut, als was Gott loben
      kann, und der alles hinnimmt, was Gott ihm sendet!
    


      12
    


      Über das, was eine Folge des natürlichen Verlaufs ist, soll man
      weder Göttern noch Menschen Vorwürfe machen.  Jene
      verfehlen sich weder willkürlich noch unwillkürlich, diese nur
      unwillkürlich.  Also gibt´s keinen Anlaß, ihnen etwas
      vorzuwerfen.
    


      13
    


      Was für ein lächerlicher Fremdling auf Erden ist der, der über
      irgendein
 Ereignis in seinem Leben erstaunt.
    


      14
    


      Ist alles eine unabänderliche Notwendigkeit, wie kannst du
      widerstreben?  Gibt´s aber eine Vorsehung, die sich versöhnen
      läßt, so mache dich des göttlichen Beistands würdig! 
      Ist aber auch dieses nicht das Richtige, ist vielmehr alles nur die
      planloseste Verwirrung, dann sei froh, daß du selbst mitten in diesem
      Wirrwarr an deinem Geiste ein leitendes Triebrad besitzest.  Wohin
      dich nun auch jene Strömung treiben mag — ­mag sie den
      Leib, die Seele, alles mit hinwegführen, den Geist wird sie nicht mit
      sich fortführen!
    


      15
    


      Das Licht der Lampe scheint, bis man es auslöscht; nicht eher gibt es
      seinen Strahl ab.  Soll denn die Wahrheit, die Gerechtigkeit und
      Besonnenheit in dir eher verlöschen?
    


      16
    


      Wenn jemand dir die Meinung beigebracht, er habe sich vergangen, weißt
      du auch gewiß, ob es ein Vergehen ist? und wenn er sich wirklich
      vergangen hat, ist er selber auch der Meinung?  Oder gliche er dann
      nicht einem Menschen, der sich selbst das Auge auskratzt?  Wer überhaupt
      verlangt, daß der Lasterhafte nicht fehlen soll, kommt mir vor wie
      einer, der nicht will, daß der Feigenbaum den Feigen Saft gibt, daß
      die Kinder schreien, daß Pferde wiehern und dergleichen natürliche
      Dinge mehr.  Denn was soll er tun, hat er die Anlage dazu?  Hast
      du den Mut, heile ihn!
    


      17
    


      Was sich nicht ziemt, das tue auch nicht, und was nicht wahr ist, sage
      nicht.  Dein Hauptbestreben sei jederzeit, das Ganze im Auge zu
      haben.
    


      18
    


      Sieh immer auf das Ganze und mache dir klar, was in dir gerade die
      Vorstellung erzeugt, indem du daran die Urkraft, den Stoff, den Zweck, die
      Zeit, in der etwas wieder aufhören muß, unterscheide.
    


      19
    


      Merkst du endlich, daß etwas Besseres und Göttlicheres in dir
      ist, als das, was die Leidenschaften hervorruft und was dich bald hierin,
      bald dorthin zieht, gleich einer Puppe?  Was waltet jetzt in meinem
      Denken?  Ist´s Furcht, Argwohn oder Begierde oder etwas anderes?
    


      20
    


      Fürs erste:  Handle nicht ohne Ursache, nicht ohne Zweck! 
      Zum anderen: 
 Suche nichts anderes als den allgemeinen Nutzen zu
      erreichen!
    


      21
    


      Binde dich an keinen Ort, an nichts von dem, was du jetzt siehst, an
      keinen derer, die jetzt leben.  Denn das alles ist wandelbar und wird
      vergehen, um anderen Platz zu machen.
    


      22
    


      Alles ist Vorstellung, und diese hängt von dir ab.  Räume,
      wenn du willst, die Vorstellung aus dem Weg, und du wirst wie ein
      Seefahrer, der das Vorgebirge umschifft hat, auf ruhiger See in die
      windstille, wogenfreie Bucht einfahren.
    


      23
    


      Jegliche Tätigkeit, die zur bestimmten Zeit ihr Ende erreicht, leidet
      dadurch, daß sie es wirklich erreicht hat, keinen Schaden. 
      Ebensowenig erleidet der, welcher sich hierbei tätig erwiesen hat,
      durch diese Beendigung einen Nachteil.  Gleichfalls nun leidet der
      Inbegriff aller dieser Tätigkeitsäußerungen, das heißt
      das Leben, durch ebendieses Ende keinen Nachteil, und so ist auch der,
      welcher zu seiner Zeit die Reihe geschlossen hat, hierdurch in keine
      schlimme Lage versetzt worden.  Jene Zeit aber und diese Lebensgrenze
      weist die Natur ab, und zwar zuweilen, wenn sie erst im Greisenalter
      eintritt, zugleich die eigene Natur des Menschen, jedesmal aber jene
      Allnatur; denn durch Umwandlung ihrer Teile wird das ganze Weltgebäude
      stets verjüngt und wieder in volle Blüte versetzt.  Alles
      aber, was dem Ganzen zuträglich, ist jederzeit auch schön und
      zeitgemäß.  So ist auch das Aufhören des Lebens für
      niemand nachteilig, zumal da es auch, weil von unserer Willkür unabhängig
      und dem Gemeinwohl nicht zuwider, niemand Schande macht; vielmehr ist
      dasselbe ein Gut, insofern es für das Ganze zeitgemäß nützlich
      und zuträglich ist.  So ist auch der ein von Gott Geführter,
      der sich von Gott auf dessen Wegen und mit seiner Gesinnung zu gleichen
      Zielen führen läßt.
    


      24
    


      Folgende drei Grundsätze mußt du stets vor Augen haben: 
      Erstens nämlich in Ansehung dessen, was du tust, nie ohne Grund noch
      anders zu verfahren, als die Gerechtigkeit selbst verfahren haben würde;
      in Ansehung dessen aber, was dir von außen zustößt, mag es
      nun von einem unglücklichen Zufall oder von der Vorsehung herrühren,
      dich weder über den Zufall zu beschweren, noch die Vorsehung
      anzuklagen.  Zweitens, bei jedem Wesen darauf zu achten, wie es von
      seiner Empfängnis an bis zu seiner Beseelung und von seiner Beseelung
      an bis zu seiner Entseelung beschaffen sei, desgleichen aus welcherlei
      Bestandteilen es zusammengesetzt und in was für welche es wieder
      aufgelöst werde.  Drittens, daß, wenn du, plötzlich
      über die Erde emporgerückt, auf die Menschenwelt herabschauen,
      den großen, vielgestaltigen Wechsel in derselben wahrnehmen und
      zugleich den ganzen Umkreis luftiger und ätherischer Wesen mit einem
      Blicke überschauen könntest, daß du dennoch, sage ich,
      sooft du emporgerückt würdest, immer wieder dasselbe, nämlich
      alles gleichförmig und kurzdauernd finden müßtest. 
      Und hierauf dürftest du stolz sein.
    


      25
    


      Mache dich nur von deinem Wahne los, und du bist gerettet!  Wer
      hindert dich denn, ihn abzutun?
    


      26
    


      Trägst du an irgend etwas schwer, so hast du vergessen, daß
      alles sich der Allnatur gemäß ereignet und daß fremde
      Vergehungen dich nicht anfechten sollen, ferner vergessen, daß alles,
      was geschieht, immer so geschehen ist, immer so geschehen wird und überall
      jetzt so geschieht, vergessen, welch innige Verwandtschaft zwischen dem
      einzelnen Menschen und dem ganzen Menschengeschlecht besteht; denn hier
      ist nicht eine Gemeinschaft von Blut oder Samen, sondern der Vernunft. 
      Du hast aber auch das vergessen, daß der denkende Geist eines jeden
      ein Gott und ein Ausfluß der Gottheit ist, vergessen, daß
      niemand etwas ihm ausschließlich Eigenes besitzt, sondern sein Kind
      sowohl als sein Leib und selbst seine Seele aus jener Quelle ihm
      zugekommen ist, vergessen endlich, daß jeder nur den gegenwärtigen
      Augenblick lebt und folglich auch nur diesen verliert.
    


      27
    


      Rufe dir immerfort diejenigen wieder ins Andenken zurück, die sich
      über irgend etwas gar zu sehr betrübt oder die durch Unglücksfälle,
      Feindschaften, durch die größten Ehrenstellen oder durch andere
      Glücksumstände großes Aufsehen erregt haben.  Dann
      lege deinem Nachdenken die Frage vor:  “Wo ist jetzt das alles?”
      Rauch ist´s und Asche, eine Märe oder auch nicht einmal eine Märe. 
      Daneben laß dir auch so vieles andere der Art einfallen, zum Beispiel
      was Fabius Catullinus auf seinem Landgut, Lusius Lupus in seinen Gärten,
      Stertinius in Bajä, Tiberius auf Capri, Rufus in Velia getrieben
      haben und alle jene, die auf Meinungen beruhendes Interesse für
      irgend etwas hatten.  Bedenke, wie geringfügig jeder Gegenstand
      ihrer Bestrebungen gewesen sei und wieviel philosophischer es wäre,
      sich bei jeder dargebotenen Gelegenheit als gerecht, besonnen, den Göttern
      folgsam, ohne Gleißnerei zu zeigen.  Denn der Hochmut, der sich
      mit Demut brüstet, ist der allerunerträglichste.
    


      28
    


      Die dich etwa fragen möchten, wo du denn eigentlich die Götter
      gesehen, und woraus du entnommen habest, daß sie sind, so daß du
      sie verehren magst, denen gib zur Antwort:  Einmal, sie sind wirklich
      mit Augen zu sehen.  Dann, auch meine Seele habe ich ja noch nie
      gesehen, und halte sie doch in Ehren.  Daraus, daß ich ihre
      Macht immer gespürt, habe ich entnommen, daß die Götter
      sind, und darum verehre ich sie.
    


      29
    


      Bei jedem Gegenstand zu sehen, was er im ganzen, was er nach seinem Stoff,
      was nach seiner Kraft sei, von ganzer Seele das Rechte tun und das Wahre
      reden, darauf beruht das Heil des Lebens.  Eine gute Tat der andern
      so anreihen, daß auch nicht der kleinste Zwischenraum bleibt, was heißt
      das anders, als das Leben genießen?
    


      30
    


      Es gibt nur ein Sonnenlicht, obwohl gebrochen durch Mauern, Berge,
      tausend anderes.  Ein gemeinsamer Stoff, obwohl hindurchgehend durch
      tausend eigentümliche Bildungen.  Ein Leben, obwohl verteilt auf
      unzählige Wesen, deren jedes seine Besonderheit hat.  Eine
      Vernunft, obwohl auch sie zerteilt erscheint.  Alles übrige, die
      Welt der Dinge, der empfindungslosen, ist ohne Zusammenhang in sich,
      obgleich auch hier der Geist waltet und alles in seine Wagschale fällt,
      nur das Menschenherz hat seinen ihm eigentümlichen Zug nach dem, was
      ihm verwandt ist, und läßt sich diesen Gemeinschaftstrieb nicht
      nehmen.
    


      31
    


      Was wünschest du?  Bloß fortzudauern?  Nein, vielmehr
      zu empfinden, dich zu bewegen, zu wachsen, wiederum stille zu stehen,
      deine Stimme zu gebrauchen, nachzudenken.  Was von allem diesem
      scheint dir noch wünschenswert?  Ist aber eines wie das andere
      geringfügig, so wende dich dem zu, was zuletzt allein noch übrigbleibt: 
      dem Gehorsam gegen die Vernunft und gegen die Gottheit.  Der
      Verehrung von diesen widerspricht es jedoch, wenn man sich vom Gedanken
      gedrückt fühlt, durch den Tod der erstgenannten Dinge beraubt zu
      werden.
    


      32
    


      Welch kleines Teilchen der unendlichen und unermeßlichen Zeit ist
      jedem von uns zugemessen!  So schnell wird es ja von der Ewigkeit
      verschlungen.  Welch kleines Teilchen von der ganzen Wesenheit! 
      Welch kleines Teilchen von der ganzen Weltseele!  Wie klein ist das
      Erdklümpchen, auf dem du umherschleichst!  Dies alles bedenke
      und halte dann nichts für groß als das:  zu tun, wie deine
      Natur dich leitet, und zu leiden, was die Allnatur mit sich bringt.
    


      33
    


      Welchen Gebrauch macht die herrschende Vernunft von sich selbst? 
      Hierauf kommt ja alles an.  Das übrige aber, mag es von deiner
      Willkür abhängen oder nicht, ist nur Totenstaub und Dunst.
    


      34
    


      Der zur Verachtung des Todes dienlichste Gedanke ist der, daß selbst
      diejenigen, welche Sinnenlust für ein Gut und Unlust für ein
      Übel erklärten, ihn doch verachtet haben.
    


      35
    


      Wer nur das, was zur rechten Zeit geschieht, für ein Gut hält,
      wem es gleichgültig ist, ob er eine größere oder kleinere
      Zahl vernunftgemäßer Handlungen aufzuweisen habe, wer zwischen
      einer länger oder kürzer dauernden Betrachtung der Welt keinen
      Unterschied macht, für den ist auch der Tod nichts Furchtbares.
    


      36
    


      So hast du denn dein Bürgerrecht gehabt, o Mensch, in diesem großen
      Reiche.  Wie lange es gedauert, darauf kommt´s nicht an. 
      Was den Gesetzen gemäß ist, ist auch jedem billig.  Was
      also wäre Schlimmes daran wenn du entlassen wirst? entlassen ja nicht
      von einem Despoten oder ungerechten Richter, sondern von der Natur,
      derselben, die dich eingeführt.  So darf ja wohl der
      Schauspielleiter, der einen Schauspieler angestellt, ihm wieder kündigen. 
      Aber, sagst du, von fünf Akten sind ja erst drei abgespielt! 
      Sehr gut.  Doch sind im Leben auch drei Akte das ganze Stück. 
      Der ehemals die Stoffe zusammenfügte und der jetzt sie wieder löst,
      der hat das Ende zu bestimmen.  Du bist unschuldig an beidem. 
      So gehe denn versöhnt!  Der dich abspannt, ist´s auch.
    




*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SELBSTBETRACHTUNGEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7725812806295605524_15028-cover.png
Selbstbetrachtungen

Emperor of Rome Marcus Aurelius and

g






