
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of La nuit de Noël dans tous les pays

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: La nuit de Noël dans tous les pays


Author: Alphonse Chabot



Release date: January 24, 2005 [eBook #14788]

                Most recently updated: October 28, 2024


Language: French


Credits: Produced by Suzanne Shell, Renald Levesque and the Online Distributed

        Proofreading Team. This file was produced from images generously

        made available by the Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA NUIT DE NOËL DANS TOUS LES PAYS ***





Prix franco: UN Franc.

SE TROUVE CHEZ L'AUTEUR.

18, Mail Ouest,

PITHIVIERS.

IMPRIMERIE MODERNE,

1, IMPASSE DE L'ÉGLISE




IMPRIMATUR

Aurel., Die. 3 Décemb. 1907

A. BRUANT,

vic. gén.




















Monseigneur CHABOT

Prélat de Sa Sainteté

CURÉ DE PITHIVIERS (LOIRET)












LA NUIT

DE

NOËL

DANS TOUS LES PAYS






1912














Nous avons déjà publié, en 1905 et en 1906, deux
brochures sur les coutumes populaires de Noël dans
tous les pays: Noël dans les pays étrangers et Les
Crèches de Noël. Cette troisième publication La Nuit de
Noël sera, nous l'espérons, mieux accueillie encore que
ses deux soeurs. Il suffira de lire le titre des chapitres
qu'elle renferme, pour se rendre compte de l'intérêt
qu'elle peut offrir:


I. La veillée de Noël et les légendes qu'on y raconte.


II. La bûche de Noël.


III. Les particularités de la Messe de minuit.


IV. Le réveillon et les gâteaux de Noël.


V. Les cadeaux de Noël (l'arbre de Noël et le soulier
de Noël).


Nous ne donnons, dans ce petit livre, qu'un exposé
très succinct des nombreux documents que nous avons
recueillis depuis bien des années. Comme nous l'avons
déjà annoncé, nous nous proposons de faire paraître,
plus tard, deux autres brochures intitulées La Fête
des Rois dans tous les pays et Noël dans l'Histoire ou
Éphémérides de Noël.


Quatre provinces surtout nous ont fourni des documents
nombreux, variés et très intéressants pour cette
nouvelle brochure: la Normandie, le Berry, la Provence
et la Bretagne.


La Normandie, que nous avons visitée tant de fois de
Rouen à Caen et du Mont-Saint-Michel à Saint-Vaast-la
Hougue, nous est chère à bien des titres. Nous avons
connu et apprécié, pendant vingt-cinq ans, dans notre
paroisse de Pithiviers, le zèle et le dévouement de deux
de ses communautés dont le souvenir est encore très
vivant parmi nous: les Religieuses du Sacré-Coeur de
Coutances et les Religieuses des Écoles chrétiennes de
la Miséricorde de Saint-Sauveur-le-Vicomte. Puisse
notre petit livre leur porter, dans leur solitude et leur
éloignement, l'hommage de notre profonde gratitude et
de notre inaltérable attachement.—M. Georges Dubosc,
le chercheur infatigable et l'écrivain si distingué du
Journal de Rouen, qui a épuisé, pour ainsi dire, tout ce
qu'on peut dire sur les coutumes normandes, a été un
de nos guides les plus sûrs et les plus éclairés.


Le Berry, notre pays d'origine, a laissé dans nos
souvenirs d'enfant toutes ces vieilles et naïves légendes
que l'on contait aux veillées d'hiver, de Villemurlin à
Châtillon-sur-Loire, et d'Aubigny à Saint-Florent-le-Jeune.—Laisnel
de la Salle, dans son savant ouvrage:
Croyances et Légendes, n'a rien oublié de ce qui se
disait et se passait, de son temps, dans les campagnes
des bords de la Loire, de l'Indre et du Cher. Nous lui
avons fait, à titre de compatriote, des emprunts presque
textuels, craignant d'altérer le charme et la couleur
locale qu'il sait si bien donner à ses récits.


La Provence est riche en souvenirs de toutes sortes.
Son musée d'Arles, où l'on admire, dans la salle de
Noël les deux scènes si vivantes, si pittoresques du
Gros Souper et de la Bûche de Noël, est, une véritable
merveille. Quelles poses gracieuses dans tous ces personnages,
quelles richesses dans tous ces costumes
arlésiens!—L'éminent poète provençal, Frédéric Mistral,
malgré ses quatre-vingts ans, a bien voulu correspondre
avec nous et nous donner, de sa main, les
détails les plus intimes de la vie familiale en Provence,
au temps de Noël.—Souvent aussi, nous avons
consulté les Miettes de Provence, par Stéphen d'Arve,
la Revue de Provence et le Clocher provençal, qui
contiennent des pages ravissantes sur les coutumes
méridionales.


La Bretagne a toujours eu pour nous des charmes
indicibles avec ses étroites vallées, son aspect sauvage,
ses donjons en ruines, ses vieilles abbayes, ses huttes
couvertes de chaume, ses forêts de houx grands comme
des chênes, ses bruyères semées de pierres druidiques
autour desquelles planent les oiseaux de mer, ses
landes, ses grèves, une mer qui blanchit contre mille
écueils: région solitaire, triste, orageuse, couverte de
nuages, où le bruit des vents et des flots est éternel.—Aussi
les légendes naissent nombreuses dans l'imagination
vive et néanmoins mélancolique des Bretons, si
attachés à leur religion et à leurs foyers.—Tout le
monde connaît les ouvrages d'Emile Souvestre, de Paul
Féval et de Brizeux: ces écrivains évoquent souvent
des souvenirs bretons qui nous ont fourni de précieux
documents sur les usages de Noël au pays des dolmens
et des menhirs.


Parmi les nombreux amis que nous ont faits nos
recherches sur les coutumes de Noël, il y en a plusieurs
que nous voudrions nommer ici, mais nous
craindrions de blesser leur modestie. Quelques-uns
nous ont écrit avec autant d'empressement que de
grâce et de talent: que ceux-là surtout soient cordialement
remerciés. Dans le cours de cet opuscule, nous
nous sommes permis de citer quelques initiales; la
reconnaissance nous en faisait un devoir; nous avons
tenu cependant à garder la plus absolue discrétion.


Montrer combien la fête de Noël est populaire dans
le monde entier, faire connaître et aimer davantage
le divin Enfant de Bethléem, tels sont les deux sentiments
qui nous ont inspiré ce long travail, qu'avec la
grâce de Dieu et le concours de nos amis, nous espérons
mener à bonne fin.



Cette brochure et les deux précédentes «Noël dans
les Pays étrangers» et «Les Crèches de Noël dans
tous les Pays» se vendent au profit des trois Ecoles
libres et des Oeuvres paroissiales de Pithiviers. Nous
prions nos lecteurs de les faire connaître autour d'eux.















LA NUIT DE NOËL

DANS TOUS LES PAYS













CHAPITRE PREMIER


LA VEILLÉE DE NOËL ET LES LÉGENDES

QU'ON Y RACONTE


Quelles douces heures que celles des veillées de décembre
et quel charme elles ont laissé dans nos souvenirs
d'enfance!


Alors au foyer brillent les joyeuses flambées, pendant
que le vent ébranle la maison et que la pluie bat les
vitres. Vous voyez d'ici, n'est-ce pas, la salle bien close
la lampe sous son abat-jour, le feu de sarments qui pétille
avec un bruit sec, illuminant le plafond à solives.


Bébé, heureux et affairé, trottine dans la chambre; il
touche au soufflet, renverse la pelle et regarde avec étonnement
et envie son père qui tisonne, tandis que les
flammes bleuâtres, longues et minces, lèchent l'écusson
de la vieille cheminée aux teintes noires et luisantes.


Assis au coin du feu, le grand-père se chauffe tout
pensif, tandis que la marmite fait «glouglou» et que de
chaque côté de son lourd couvercle s'échappe un mince
filet de vapeur.


La maîtresse du logis a quitté sa belle coiffe et pris le
bonnet du soir; debout, la main gauche posée sur la
hanche, elle tourne et retourne, de sa main droite, sa
grande cuillère de bois dans le ragoût qui «mijote» sur
le fourneau.


Dans un coin de la chambre, grand'mère explique à sa
petite-fille les enluminures d'un vieil almanach déjà
noirci par les années.


La vieille horloge, au large balancier de cuivre, frappe
lourdement ses coups...


Telles sont à peu près les veillées d'hiver dans la
plupart des campagnes.


La veillée de Noël revêt un caractère particulier,
surtout dans le Midi de la France.


Elle comprend:


Le repas maigre (appelé en Provence gros souper);


Les divertissements;


Les légendes.









I.—LE REPAS MAIGRE.


«Il existe dans notre Auvergne des coutumes qui, pour
être moins éclatantes, n'en ont pas moins un charme
tout particulier et un sens profondément chrétien.
La veille de Noël, la nuit venue, la table est dressée
devant le foyer. On la couvre d'une nappe bien blanche,
et, au centre d'une magnifique brioche, on place un chandelier
en cuivre soigneusement fourbi. La maîtresse de la
maison fouille dans la grande armoire et revient avec
une chandelle précieusement enveloppée dans du papier
gaufré.


«La belle chandelle prend place au milieu de la table.


«... Les préparatifs termines, mon vieux père,
quoique malade, veut assister au repas. Il prend, de sa
main tremblante, la chandelle de Noël, l'allume, fait le
signe de la croix, puis l'éteint et la passe au frère aîné.
Celui-ci, debout et tête nue, l'allume à son tour, se signe,
l'éteint, puis la passe à sa femme. La chandelle passe
ainsi de main en main, pour que chacun, à son rang
d'âge, puisse l'allumer. Elle arrive enfin entre les mains
du dernier né. Aidé par sa mère, celui-ci l'allume à son
tour, se signe et, sans l'éteindre, la place au milieu de la
table, où elle brille—bien modestement—pendant tout
le repas.


«N'est-ce pas là le souvenir touchant de la Lumière
qui éclaire tout homme venant en ce monde1?


Note 1: (retour)  Joann. I, 9.



«Ce rite accompli, le repas commence joyeux, animé,
assaisonné par le jeûne de la vigile, agrémenté par
l'apparition de la traditionnelle soupe au fromage et par
les surprises que ménage la cuisinière. Et quand les
grâces sont dites, les enfants vont se coucher, bercés par
l'espoir—souvent trompé—d'aller à la Messe de
minuit. On roule dans le foyer une grosse souche, et on
attend minuit, en chantant les vieux Noëls ou en racontant
les histoires d'autrefois.


«Quand l'heure est venue, quand les habitants des
villages arrivent de tous côtés, avec leurs lanternes et
leurs torches de paille, on se dirige vers l'église pour
goûter les émotions toujours nouvelles de cette bienheureuse
nuit2.»


Note 2: (retour)  D'après la Semaine de Clermont.



On nous écrit des Salces (Lozère):


«Quelquefois la ménagère, la mère de famille, n'a pas
pu assister à la Messe de minuit. Elle a dû préparer le
réveillon. Ce repas consiste souvent, dans nos montagnes,
en lait bouilli et chaud, saucisses fraîches et autres
productions de la ferme, sans exclure la rasade de vin
pétillant.»


La chandelle de Noël, conservée précieusement, est
allumée au matin du premier jour de l'an, quand les
parents et les amis viennent, avant l'aube, offrir leurs
voeux empressés. C'est elle encore qui éclaire de ses dernières
lueurs les royautés éphémères du jour de l'Épiphanie.


Cette gracieuse coutume a été célébrée par un de nos
meilleurs poètes:







  
LES CHANDELLES DE NOËL


Aujourd'hui que l'acétylène,

Le gaz ou l'électricité

Ont détrôné sans nulle gêne

L'antique et fumeuse clarté

  

De la Chandelle,

Peut-on vraiment

Vous parler d'elle

En ce moment?

  

Cependant elle vit encore

Et se livre à de beaux exploits

Quand, de Minuit jusqu'à l'Aurore,

Elle rayonne en maints endroits.

  

Venez plutôt dans la Lozère:

Au début de tout Réveillon

Une Chandelle seule éclaire

La familiale collation.

  

L'aïeule, d'une main tremblante,

L'allume, se signe... et l'éteint;

Puis, enfants, serviteurs et servante

De même font, d'un tour de main.

  

Précieusement conservée,

Dame Chandelle, huit jours après,

Avec sa mèche ravivée

Éclaire encor voeux et souhaits.

  

Et ce n'est qu'à l'Épiphanie,

A ce joyeux banquet des Rois,

Qu'à l'Étoile portant envie,

Elle brille... et meurt à la fois!

  

Comtesse O'MAHONY

  
  


En Provence, toute la famille se réunit à table pour
le gros souper. Dès sept heures du soir, les rues de la
ville ou du village, sont désertes et, par contre, toutes
les maisons sont brillamment éclairées; on oublie pour
un jour l'économie du luminaire; la modeste lampe à
l'huile (lou calèn) est mise de côté et l'on place sur la
table, d'une façon symétrique, les belles chandelles
cannelées, ornées de festons.


La place d'honneur appartient de droit au plus âgé,
grand-père ou quelquefois bisaïeul. Avant de passer à
table, on allume dans la cheminée l'énorme bûche de
Noël (cacho fio) qui doit brûler une moitié de la nuit.


Le plus jeune des enfants de la maison, muni d'un
verre de vin, fait trois libations sur la bûche, tandis
que l'aïeul prononce, en provençal, les paroles solennelles
de la bénédiction:


  
 Alegre! Diou nous alegre!

 Cacho-fio ven, tout ben ven.

Diou nous fague la graci de veire l'an que ven,

Se sian pas mai, siguen pas men!

  
  


Réjouissons-nous! Que Dieu nous donne la joie! Avec la
Noël, nous arrivent tous les biens. Que Dieu nous fasse la
grâce de voir l'année qui va venir! Et si l'an prochain nous
ne sommes pas plus, que nous ne soyons pas moins.


Tandis que la bûche flambe, on s'assied pour le plantureux
repas. «Le plus jeune enfant, avec une gentille
gaucherie, bénit les mets, en dessinant de ses mains
mignonnes, lentement dirigées par l'aïeul, un grand
signe de croix au-dessus de la table. Il semble tout
naturel de choisir ce petit être innocent comme le représentant
du Christ nouveau-né3».


Note 3: (retour)  Nicolay, Hist. des croyances, t. II, p. 78.



Ce repas, comme c'est jour d'abstinence, n'est composé
que de plats maigres, mais servis à profusion; poissons
frais, poissons salés, légumes, figues sèches, raisins,
amandes, noix, poires, oranges, châtaignes, pâtisseries
du pays. C'est donc avec raison qu'on donne à ce festin
le nom dou gros soupa.


Les enfants, qui ont obtenu, ce soir, la permission de
tenir compagnie aux vieux parents, regardent toutes ces
gourmandises avec des yeux émerveillés. Dans certaines
familles, on met de la paille sous la table, en souvenir
de la crèche où naquit le Sauveur. Quelquefois, par
esprit de charité, on permet, ce jour-là, aux serviteurs
de prendre leur repas à la table du maître.


Le gros souper commence parfois tristement, et cela
se conçoit: les convives se comptent et la mort cruelle
fait que bien souvent il manque quelque parent à l'appel.
On cause un moment des absents, on adresse un hommage
ému à leur mémoire, on rappelle leurs qualités.
Mais la grandeur de la fête, la joie des enfants, mettent
bientôt fin à ces tristes souvenirs. Les conversations
deviennent plus bruyantes, le vin circule, le nougat se
dépèce et, quand l'appétit est satisfait, les regards se
tournent vers la Crèche qui représente le grand mystère
du jour.


C'est devant la Crèche qu'après le gros souper, se
continue la fête de famille. On chante avec entrain les
vieux noëls provençaux souvent plusieurs fois séculaires:
ceux de Saboly et ceux de Doumergue sont les plus
populaires. La soirée de famille se prolonge ainsi toute
la veillée. Alors tout le monde se rend à l'église pour
assister à la Messe de minuit4.


Note 4: (retour)  D'après Fred. Charpin et François Mazuy.



Pour les Provençaux, la fête la plus traditionnelle, la
plus régionale, c'est bien la Noël. Dans cette veillée,
dont l'usage se perpétue avec le même esprit familial
depuis des centaines d'années, on s'unit plus étroitement
aux morts vénérés et aimés. Bien des inimitiés prennent
fin dans cette fête à laquelle on n'ose pas manquer et
qui établit entre tous les parents une profonde et chrétienne
intimité. Rester seul, chez soi, à l'écart, ce jour-là,
serait regardé comme la marque d'un mauvais
naturel et d'un coeur peu chrétien.


Dans le Comtat-Venaissin, l'ordonnance de la collation
de Noël est de la plus grande simplicité. Du poisson ou
des escargots, suivant les ressources des convives, du
céleri, des confitures, des fruits de toutes sortes, verts ou
secs. Au milieu de la table, un pain ou gâteau de forme
élevée et conique nommé pan calendau ou pain de Noël;
il ne doit pas s'entamer avant le premier jour de janvier.
Au-dessus de ce pain, un rameau de houx frelon ou vert
bouissé, garni de ses fruits rouges et de ganses faites
avec la moelle de jonc. Les chandelles ou bougies qui
éclairent le repas doivent être neuves et leur usage,
ainsi que celui de la bûche de Noël, doit se prolonger
jusqu'au jour de l'an.


Nous ne saurions mieux faire que de laisser Frédéric
Mistral lui-même nous raconter la veillée de Noël en
Provence:


Fidèle aux anciens usages, pour mon père, la grande
fête, c'était la veillée de Noël. Ce jour-là, les laboureurs
dévalaient de bonne heure; ma mère leur donnait à
chacun, dans une serviette, une belle galette à l'huile,
une rouelle de nougat, une jointée de figues sèches, un
fromage du troupeau, une salade de céleri et une bouteille
de vin cuit. Et qui de-ci et qui de-là, les serviteurs
s'en allaient, pour «poser la bûche au feu», dans leur
pays et dans leur maison. Au Mas, ne demeuraient que
les quelques pauvres hères qui n'avaient pas de famille;
et, parfois, des parents, quelques vieux garçons, par
exemple, arrivaient à la nuit, en disant:


—Bonnes fêtes! Nous venons poser, cousins, la bûche
au feu, avec vous autres.


Tous ensemble, nous allions joyeusement chercher la
«bûche de Noël», qui—c'était de tradition—devait
être un arbre fruitier. Nous l'apportions dans le Mas,
tous à la file, le plus âgé la tenant d'un bout, moi, le
dernier-né, de l'autre; trois fois, nous lui faisions faire
le tour de la cuisine; puis, arrivés devant la dalle du
foyer, mon père, solennellement, répandait sur la bûche
un verre de vin cuit, en disant:


  
 Allégresse! Allégresse,

Mes beaux enfants, que Dieu nous comble d'allégresse!

 Avec Noël, tout bien vient,

Dieu nous fasse la grâce de voir l'année prochaine.

Et, sinon plus nombreux, puissions-nous n'y pas être moins.

  
  


Et, nous criant tous: «Allégresse, allégresse, allégresse!»
on posait l'arbre sur les landiers et, dès que
s'élançait le premier jet de flamme:


  
 A la bûche,

 Boutefeu!

  
  


disait mon père en se signant. Et, tous, nous nous mettions,
à table.


Oh! la sainte tablée, sainte réellement, avec, tout à
l'entour, la famille complète, pacifique et heureuse. A la
place du caleil, suspendu, à un roseau, qui, dans le courant
de l'année, nous éclairait de son lumignon, ce
jour-là, sur la table, trois chandelles brillaient; et si,
parfois, la mèche tournait devers quelqu'un, c'était de
mauvais augure. A chaque bout, dans une assiette, verdoyait
du blé en herbe, qu'on avait mis germer dans
l'eau, le jour de la Sainte-Barbe. Sur la triple nappe
blanche, tour à tour apparaissaient les plais sacramentels:
les escargots, qu'avec un long clou chacun tirait de
la coquille; la morue frite et le muge5 aux olives, le
cardon, le scolyme, le céleri à la poivrade, suivis d'un tas
de friandises réservées pour ce jour-là, comme: fouaces
à l'huile, raisins secs, nougat d'amandes, pommes de paradis;
puis, au-dessus de tout, le grand pain calendal,
que l'on n'entamait jamais qu'après en avoir donné, religieusement,
un quart au premier pauvre qui passait.


Note 5: (retour)  Muge, poisson de mer appelé aussi mulet.



La veillée, en attendant la messe de minuit, était longue,
ce jour-là; et, longuement, autour du feu, on y
parlait des anciens ancêtres et on louait leurs actions6.


Note 6: (retour)  Frédéric Mistral.



A Marseille, pour le repas maigre de la veillée de
Noël, il faut invariablement un plat d'anguille, une raïto,
sorte de sauce au poisson, et des légumes. Le dessert se
compose de fruits secs, de gâteaux, de confitures, en
un mot de tout ce qu'on nomme, à Marseille, les Calenos.
Autrefois, suivant la coutume des anciens seigneurs
provençaux, la table demeurait couverte de mets pendant
les trois jours de fête; on se contentait de relever
la nappe quand la repas était terminé.


Pour compléter ce que nous avons déjà dit de la
veillée de Noël en Provence, nous citerons la description
que nous fait de gros souper Jeanne de Flandreysy dans
le Museon Arlaten.


Le musée d'Arles, fondé en 1896 par Frédéric Mistral,
est une véritable reconstitution du passé intime, familial
de la Provence.


L'illustre fondateur y a réuni, dans six grandes salles
ouvertes au public, tout ce qui a trait aux moeurs locales
et régionales du pays.


Dans la première salle, dite salle, de Noël (Salo Calendalo),
est représentée la cuisine d'un mas (ferme,
métairie). Nous y voyons, entourant la grande cheminée,
tous les meubles, ustensiles, table, crédence, panetière,
huche, armoires, dressoirs pour les étains, horloge, chenets,
la vaisselle, verriers, lampes, batterie de cuisine,
brocs de cuivre, poteries grossières, etc., en un mot tout
le mobilier traditionnel d'une ancienne maison agricole
de Provence.


En voyant cette pièce, nous sentons parfaitement que
nous sommes chez de riches paysans. Les étables doivent
être pleines, les mûriers doivent donner des brassées
de feuilles pour le réveil des vers à soie, et la vigne
doit saigner aux vendanges, comme un taureau blessé
ensanglante une arène.


... Sur la table, trois nappes, trois chandelles, symbolisent
le mystère de la sainte Trinité. A ses deux
extrémités, cette table est garnie des prémices de la moisson
sous la forme de blé en herbe, et couverte de tous
les plats conventionnels: le pain calendal (de Noël) portant
une incision cruciale (on en réserve un quart pour
le premier pauvre qui passe), le muge (faute de muge,
on mange de la morue), les escargots, le cardon, le
céleri et enfin la fougasso (fouasse), galette percée de
trous.


Nous y voyons encore le sauve-crestian, grosse bouteille
renfermant des grains de raisin dans l'eau-de-vie,
et enfin le barralet, petit tonneau contenant le vin cuit,
ce fameux vin cuit dont les Provençaux boivent une
rasade dans leurs festins.


Nous terminerons par une lettre très intéressante que
nous a écrite un confrère de Bretagne7.


Note 7: (retour)  A. G., ancien curé de Malestroit.



«Dans beaucoup de familles, vous le savez comme moi,
le réveillon de Noël n'a plus de raison d'être. Bien des
gens qui ne vont pas à la messe et qui se vantent de ne
plus croire à rien, croient encore au réveillon, parce que
c'est un prétexte à ripaille, mais ils ne se soucient nullement
de la naissance de l'Enfant Jésus. Eh bien! je crois
que, proportion gardée, on pourrait presque en dire
autant du repas maigre.»


Assurément les Auvergnats et les Provençaux dont
vous parlez sont encore des croyants, puisqu'ils ont conservé
la tradition du repas maigre à la veillée de Noël;
mais pourtant ce repas est trop plantureux et trop varié
pour qu'on puisse y voir une mortification. Évidemment
tous ces détails sont pleins d'intérêt et vous avez eu grandement
raison de ne pas les négliger, surtout au point
de vue du pittoresque local. Mais, je le répète, ces repas
maigres sont de vrais festins et non des collations de
vigile, et, à la veillée de Noël, je les trouve tout à fait
déplacés. Est-ce bien, pour des chrétiens, le moment de
faire bombance, quand l'Evangile nous montre Marie et
Joseph cherchant inutilement un gîte et peut-être un
morceau de pain?


Qu'après la Messe de minuit, on se réjouisse, on réveillonne,
rien de mieux, parce qu'alors les bergers sont déjà
venus apporter des provisions à la Crèche et que la Sainte
Famille n'a plus à craindre la disette; mais, avant
minuit, je vous avoue que cela me choque, d'autant plus
que je ne vois, dans la soirée, aucun acte religieux préparatoire
à la fête de Noël.


En Bretagne, rien de plus frugal que le repas de la vigile
de Noël. A Bignan, par exemple, on fait cuire, dans le
four de la ferme, un petit pain rond pour chaque personne
de la famille. Ce petit pain est mangé tout sec, sans
beurre et sans autre boisson qu'un verre d'eau. C'est là
tout le repas de la vigile.


On ne commence à manger qu'après le coucher du soleil
et lorsqu'on a pu compter au moins neuf étoiles, en
mémoire des neuf mois pendant lesquels la Vierge Marie
a porté l'Enfant Jésus.


Ce maigre repas achevé, on s'assied autour de la bûche
traditionnelle, et la veillée se passe en prières. A Mohon,
où j'ai été trois ans recteur, avant de partir pour la messe
de minuit, on tient à réciter «les mille Ave». Chacun dit
un chapelet à son tour, pendant que les autres répondent.
Après trois ou quatre chapelets récités de la sorte, on se
délasse un peu en chantant quelque vieux Noël; puis
on reprend la prière, jusqu'à ce que soient achevés les
vingt chapelets nécessaires pour faire le total des
mille Ave.


Voilà ce que devrait être, avec des variantes, selon les
régions, la veillée de Noël dans toute famille vraiment
chrétienne: Ne prendre de nourriture que ce qui est nécessaire
pour soutenir le corps; puis, le repas achevé, prier
en union avec l'Ange, en saluant mille fois la Vierge qui,
dans quelques instants, sera la Mère de Dieu, mais qui,
pour le moment, erre encore dans les rues de Bethléem à
la recherche d'un gîte qui lui sera refusé. Tout à l'heure,
au retour de la Messe de minuit, la nature reprendra ses
droits et on réveillonnera copieusement, pour se réjouir de
la naissance de Jésus et aussi pour réparer les fatigues
de la marche et de la veillée; mais alors la Sainte
Famille aura reçu la visite des bergers et ne sera plus
dans le dénûment.»


Nous sommes bien de l'avis de notre aimable correspondant.
Le véritable esprit chrétien de la nuit de Noël
doit consister dans la mortification du repas maigre de
la vigile et, après la Messe de minuit, dans la joie exubérante
du réconfortant réveillon auquel prend part la
famille tout entière.










II.—LES DIVERTISSEMENTS.


Nous allons citer quelques divertissements auxquels
donne lieu la fête de Noël.


Nous avons trouvé dans une notice sur Beaufort, commune
de l'Anjou, une très ancienne coutume dont il ne
reste pas trace dans les traditions du pays.


C'était, à Beaufort, un usage que tous les jeunes gens
mariés dans l'année se réunissent la veille de Noël,
pour offrir au public un grand divertissement.


A l'heure indiquée, ils se rendaient, escortés de toute la
foule, sur un pont situé sur une petite rivière, à l'extrémité
de la ville. Là, au signal donné par les premiers
magistrats de la cité, et en présence du seigneur du lieu
qui présidait la cérémonie, ils se précipitaient dans l'eau
pour y saisir, en nageant, une pelote que l'on avait jetée
dans le courant. Les nageurs avaient la liberté d'arracher
la pelote des mains de ceux qui l'avaient saisie les
premiers; c'était, on peut le penser, une lutte fort longue et
fort distrayante. Celui qui, le plus fort ou le plus adroit,
parvenait à se rendre maître de la pelote était proclamé le
vainqueur. Il recevait cinquante livres pour «monter son
ménage» et était reconduit chez lui au son de la trompe, au
bruit des tambours, des fifres et des hautbois.


Ceux des jeunes gens qui, n'étant pas malades, «ne
voulaient pas grelotter en nageant après la pelote»,
payaient une amende au profit du vainqueur.


Une coutume à peu près semblable avait lieu en Normandie,
au Mesnil-sous-Jumièges et à Yville.


La dernière mariée de l'année—et c'était à qui se
marierait la dernière pour avoir cet honneur,—en
présence de toute la paroisse assemblée, jetait par-dessus
l'église une boule ou une pelote où était enfermée une
somme d'argent. Chacun faisait ses efforts pour s'en
emparer. Or, pour en demeurer maître, il fallait rentrer
chez soi et faire baiser la pelote à la bûche de Noël, dans
la cheminée. Quiconque touchait le porteur, lui criait:
«Lâche la pelote», et de nouveau la pelote était lancée.


Souvent cette partie de balle lancée durait fort longtemps,
et parfois l'heureux possesseur de la balle
demeurait éloigné du village deux eu trois jours avant de
rentrer chez lui, attendant que ses adversaires, lassés,
aient abandonné la partie. Une sorte de superstition s'en
mêlait, la pelote portant bonheur au hameau qui la
possédait. C'était un talisman qui assurait de belles
récoltes à celui qui pouvait la garder.


Tout cela était très inoffensif, mais les bousculades, les
batteries qui s'ensuivaient, l'étaient moins, et, en 1866,
on a supprimé définitivement cette originale coutume normande8.


Note 8: (retour)  Journal de Rouen, suppl. du 25 déc. 1898.



Voici, d'après M. J. Carnandet9, ce qui se passait, la
veille de Noël, dans les villages champenois.


Note 9: (retour)  Bibliothécaire de la ville de Chaumont.



C'est à la nuit tombante que commencent les réjouissances
de la fête de Noël. Dès que la dernière lueur du
jour s'est fondue dans l'ombre, tous les habitants du pays
ont grand soin d'éteindre leurs foyers, puis ils vont en
foule allumer des brandons à la lampe de l'église. Lorsque
ces brandons ont été bénits par le clergé, ils les promènent
par les champs: c'est ce qu'on appelle la fête des flambarts.
Ces flambarts sont le seul feu qui brûle dans le
village: ce feu bénit et régénéré jettera de jeunes étincelles
sur l'âtre ranimé dans quelques instants, image
symbolique de la renaissance spirituelle apportée au
monde par Jésus-Christ.


Puis on allume la bûche de Noël.


Pendant la veillée, les paysans, sur l'esplanade et dans
les cours, se livrent à mille passe-temps agréables et se
divertissent au jeu des folles entreprises. Les uns
feignent de vouloir prendre la lune avec les dents, les
autres de rompre une anguille avec les genoux, les autres
d'étouper les quatre-vents, d'autres, enfin, de faire taire
les femmes qui coulent la buie (la lessive).


Mais tous les jeux cessent à minuit, alors que les
cloches tintent dans les airs obscurcis. De tous côtés,
s'en viennent à l'église de longues files de paroissiens portant
des brandons goudronnés, des torches de poix ardente
qui répandent de larges clartés sur les campagnes éblouissantes
et font scintiller le givre aux buissons des clôtures.


Nous avons reçu d'un de nos aimables confrères le
récit le plus charmant qu'on puisse désirer d'une veillée
de Noël dans le Rouergue 10.


Note 10: (retour)  M. l'abbé M..., du diocèse de Rodez.



«Nos coutumes se perdent de plus en plus dans notre
Rouergue, comme partout ailleurs; à mesure que les progrès
s'infiltrent dans nos montagnes, les vieilles traditions
disparaissent peu à peu pour faire place à la monotone
banalité de l'égoïsme et du bien-être.


«Voici cependant ce qui se passe généralement, à l'occasion
de Noël, dans la région montagneuse et accidentée
qui entoure Rodez: c'est le vieux Rouergue, qui sut se
garantir du protestantisme et de l'invasion anglaise.


«Là, dans les vastes plaines arides du Causse, comme
sur les montagnes du Levézou et les mamelons boisés du
Ségala, il fait grand froid vers la fin de décembre; aussi
on ne ménage pas le bois dans la vaste cheminée autour
de laquelle se groupe toute la famille pour la veillée.


«Autrefois, les voisins arrivaient, eux aussi; on se
réunissait, ainsi, nombreux, tantôt chez l'un, tantôt chez
l'autre, on devisait joyeusement, sans contrainte ni gêne
aucune, grignotant de savoureuses châtaignes grillées et
les arrosant de cidre ou du petit vin blanc qu'on récolte
dans nos vallons. Hélas! la politique s'est glissée sournoisement
jusque chez nous—et finies nos patriarcales
réunions.


«Groupée donc autour d'un grand feu, la famille cause
doucement: tout à coup, les cloches se font entendre.
«Les carillons!» dit l'un des anciens, et là-dessus, pour
satisfaire l'avide curiosité des jeunes, on rappelle toutes
les antiques légendes de la fête de Noël, que tout le
monde sait déjà, mais qui plaisent toujours.


«On raconte que les cloches de telle ancienne paroisse
détruite, jetées dans quelque gouffre profond par les protestants
ou les révolutionnaires, se mettent à sonner
d'elles-mêmes pour répondre aux joyeux carillons de leurs
soeurs qui chantent si gaiement dans le clocher du village.


«Viennent ensuite les récits les plus variés sur la naissance
du Sauveur... Presque toujours ces récits se terminent
par un cantique de Noël—en patois, bien entendu:


  
 Au miezo mièch,

Lous pastrès quitou lou lièch,

Per ona audoura la noissenço,

 Moun Dious!

D'un Dious plé de puissenço

 Benez esse Dious!

  

 A minuit,

Les bergers quittent le lit,

Pour aller adorer la naissance,

 Mon Dieu!

D'un Dieu plein de puissance,

 Venez être Dieu!

  
  


«Que de fois n'ai-je pas ouï la voix chevrotante de ma
bonne vieille «Mimi», âgée de plus de quatre-vingts
ans, qui me berçait sur ses genoux au rythme mélancolique
et suppliant de ce chant naïf.


«Avant de partir pour la Messe de minuit, on plaçait
la bûche de Noël (souquo naudolenquo). D'après la tradition,
la bûche de Noël, dans toute maison qui se respecte,
doit durer jusqu'au 1er janvier, et même, pour s'assurer
une heureuse et prospère année, il faut qu'elle
brûle sans s'éteindre jusqu'à l'Épiphanie, afin que, si les
Rois Mages viennent à passer par là, ils aient de quoi
réchauffer leurs membres fatigués et glacés par l'âpre
bise de nos montagnes. Aussi ce sont des arbres entiers
ou d'immenses souches de chêne que j'ai vu porter par
trois ou quatre valets de ferme dans la gigantesque cheminée
de la cuisine.»


Une plume très exercée a su mettre en scène l'antique
veillée de Noël au pays lorrain; nous sommes heureux
de reproduire ce gracieux tableau.


«C'était la veillée de Noël en pays lorrain. Dans la
grande salle du château, maîtres et serviteurs sont rassemblés,
le souper vient de finir; les pages apportent les
galettes dorées et les aiguières de vin vermeil qui doivent
égayer la soirée. Au haut de la table, le comte Raoul de
Briamont a présidé le repas sur le grand fauteuil seigneurial
sculpté aux armoiries de sa maison; il a crié
«Noël!» en élevant gaiement la coupe d'argent, et sa
voix sonore a éveillé, en même temps que les échos de la
grande salle, la joie dans tous les cours des convives. Car
tous les serviteurs de Briamont présents au festin de
Noël aiment leur jeune maître de quinze ans et respectent
sa tête blonde, comme ils respectaient jadis les cheveux
blancs de son aïeul. A la droite du comte Raoul se
trouvent: le chapelain, messire Didier, qui, tout à l'heure,
célébrera dans la chapelle la Messe de minuit; puis Alain,
le vieil écuyer du défunt seigneur; dame Pernette, qui a
nourri et élevé l'enfant; les servantes, les hommes
d'armes de la petite garnison qui défend le château pendant
ces jours troublés; les varlets, les pages et, enfin,
une famille de pauvres laboureurs qui est venue le jour
même chercher derrière les murs de Briamont un abri
contre la fureur des bandes pillardes qui dévastent la
campagne. Et tous ont répété: «Noël! Vive notre jeune
seigneur!»


«—Merci à vous, mes bons serviteurs et amis, reprend
le comte Raoul; merci de votre affection et des soins
dont vous m'avez entouré pendant toute cette année, la
dernière que je passe parmi vous et sous le toit de mes
pères. Bientôt sonnera l'heure du départ; bientôt, sous la
conduite de mon suzerain, j'irai trouver notre sire le roi
Charles; bientôt je serai chevalier, je pourrai courir sus
à l'Anglais et aider, s'il plaît à Dieu, à le chasser hors du
royaume de France. Criez donc: Noël! mais aussi: Vive
notre gentil dauphin Charles VII!11».


Note 11: (retour)  Marie de Lacertelle, Ann. d'Orléans, 7 janv. 1905.



A Paris, comme dans toutes les grandes capitales, le
mouvement et l'animation redoublent la veille de Noël et
se prolongent non seulement fort avant dans la soirée,
mais encore une partie de la nuit. La Noël, l'une de nos
plus grandes fêtes religieuses, l'une des plus touchantes
fêtes de famille, est en même tempe la plus franchement
joyeuse des fêtes populaires.


Dès la nuit tombée, les rues sont envahies par la foule:
sur les boulevards, auxquels les petites boutiques provisoires
prêtent la physionomie d'une fête enfantine, c'est
un flot toujours croissant, toujours renouvelé de promeneurs.


Les terrasses des cafés s'encombrent à vue d'oeil; à
tous ces gens attablés, des camelots viennent proposer le
jouet du jour, en accompagnant leur boniment des facéties
les plus originales. Des mendiants cherchent à
exploiter la pitié des passants et des industriels sans ressources
s'improvisent artistes pour la circonstance.


Ces sortes de «minstrels» pullulent depuis quelques
années. Certains exercent leur talent sans collaboration,
mais la plupart sont groupés en duo ou trio pour donner
leur concert. Ils débitent leur répertoire, généralement
insignifiant, devant un public peu exigeant, car c'est
d'une façon bien distraite qu'on les écoute. Ces virtuoses
du pavé, pauvres «cigales» de l'art, auxquelles la
lumière électrique tient lieu de «soleil», accompagnent
souvent leurs chants de «danses» qui ne leur assurent
pas toujours ce qu'il faut «pour subsister».


Un usage des plus édifiants et des plus touchants existe
encore au village de Montsecret (Orne). La veille et le
matin du jour de Noël, une jeune fille pieuse et estimée
de tous va par les maisons porter l'Enfant-Jésus de la
Crèche et le fait baiser aux petits enfants. Les parents
remettent alors une offrande pour l'entretien de la lampe
qui, pendant tout le mois de janvier, brûle à l'église
devant la Crèche. Cette visite est regardée comme un
honneur et une bénédiction par les familles: les
enfants l'attendent avec impatience et l'accueillent avec
joie12.


Note 12: (retour)  D'après l'abbé V..., du diocèse de Séez.











III.—LES LÉGENDES


Ce qui fait le plus grand charme de la veillée de Noël,
ce sont assurément les légendes qu'on y raconte: leur
ensemble forme un des plus captivants chapitres de la
littérature populaire; elles sont tour à tour terribles ou
touchantes, dramatiques ou gracieuses. Il serait bien
difficile de dire quelle est l'origine de ces fables, historiettes
ou contes, qui ont trait à la naissance de l'Enfant-Dieu.
Ces récits, auxquels les vieillards savent
donner tant de charmes, font toujours les délices des
enfants.


Les légendes de la veillée de Noël peuvent se diversifier
d'après les êtres qui entrent en scène. Êtres inanimés,
animaux, démons, récits édifiants; tel est l'ordre que
nous suivrons.






Êtres inanimés


En Franche-Comté, on raconte qu'une roche pyramidale,
qui domine la crête d'une montagne, tourne trois
fois sur elle-même pendant la Messe de minuit, quand le
prêtre lit la généalogie du Sauveur. En cette même nuit,
les sables des grèves, les rocs des collines, les profondeurs
des vallées s'entr'ouvrent et tous les trésors enfouis
dans les entrailles de la terre apparaissent à la clarté des
étoiles.


Dans cette même contrée existe la légende de la
pierre qui vire. C'est une pierre pointue dressée en équilibre
sur un rocher, entre les villages de Scey-en-Varais
et de Cler, et qui, dit-on, fait un tour complet sur elle-même
au coup de minuit, à Noël13.


Note 13: (retour)  L'abbé V..., du diocèse de Besançon.



Dans les Vosges, la pierre tournerose, bloc élevé
qui existait près de Remiremont, se mettait elle-même
en mouvement quand les cloches de Remiremont, de
Saint-Nabord et de Saint-Etienne (deux paroisses voisines
de Remiremont) appelaient les fidèles à la Messe de
minuit14.


Note 14: (retour)  Richard, Traditions populaires.



C'est surtout au pays de Caux (Seine-Inférieure)
qu'existe la légende des pierres tournantes. Ces pierres
faisaient autrefois trois tours sur elles-mêmes pendant
la Messe de minuit, et les monstres qui étaient censés y
habiter exécutaient autour d'elles des danses folles qu'il
eût été dangereux de troubler. Citons la chaise de Gargantua
à Duclair, la pierre Gante à Tancarville, la
pierre du Diable à Criquetot-sur-Ouville.


A Millières, dans le Cotentin (Manche), au carrefour
des Mariettes, se trouve un bloc de pierre pesant mille
kilos, qui, dit-on, saute trois fois, le jour de Noël, à
minuit.


On croit encore, au pays de Caux, que les cloches perdues
sonnent pendant la Messe de minuit.


Certains affirment avoir entendu l'ancienne cloche de
l'église des moines d'Ouville-l'Abbaye, qui passe pour
être enfouie dans le «Bose-aux-Moines», à Boudeville.


Mais il faut surtout lire les légendes bretonnes.


Nombreuses autant qu'énormes sont les pierres qui se
déplacent pendant la Messe de minuit, pour aller boire,
comme des moutons altérés, aux rivières et aux ruisseaux.


Un mégalithe, près de Jugon (Côtes-du-Nord), se rend
à la rivière de l'Arguenon. Dans le bois de Couardes, un
bloc de granit, haut de trois mètres, descend pour aller
boire au ruisseau voisin et remonte à sa place de lui-même.


Il y a, au sommet du mont Beleux, un menhir qui se
laisse enlever par un merle et qui met à découvert un
trésor.


Il faut entendre surtout, telle qu'elle nous est contée
par Emile Souvestre, la jolie légende des pierres de Plouhinec
qui vont boire à la rivière d'Intel15.


Note 15: (retour)  Emile Souvestre, Le Foyer Breton, tome II. p. 181.



La plus célèbre était jadis la grosse pierre de Saint-Mirel,
dont Gargantua se servit pour aiguiser sa faux, et
qu'il piqua, après la fauchaison, comme on la retrouve
encore aujourd'hui. Elle cachait un trésor qui tenta un
paysan des alentours. Ce paysan était si avare qu'il
n'eût pas trouvé son pareil: le liard du pauvre, la pièce
d'or du riche, il prenait tout; il se serait payé, s'il eût
fallu, avec la chair des débiteurs.


Quand il sut qu'à la Noël les roches allaient se désaltérer
dans les ruisseaux, en laissant à découvert des
richesses enfouies par les anciens, il songea, pendant
toute la journée, à s'en emparer.


Pour pouvoir prendre le trésor, il fallait cueillir,
durant les douze coups de minuit, le rameau d'or qui
brillait à cette heure seulement dans les bois de coudriers
et qui égalait en puissance la baguette des plus grandes
fées. Lors, ayant cueilli le rameau, il se précipita de
toute sa force vers le plateau où le rocher de Gargantua
profilait sa masse sombre, et, lorsque minuit eut sonné,
il écarquilla les yeux.


Lourdement le bloc de pierre se mettait en marche,
s'élevant au-dessus de la terre, bondissant comme un
homme ivre à travers la lande déserte, avec des secousses
brusques qui faisaient sonner au loin le terrain de la vallée.


Jusqu'à ce moment la branche magique éclairait l'endroit
que la pierre venait de quitter. Un vaste trou
s'ouvrait, tout rempli de pièces d'or.


Ce fut un éblouissement pour l'avare, qui sauta au
milieu du trésor et se mit en devoir de remplir le sac
qu'il avait apporté. Une fois le sac bien chargé, il entassa
ses pièces d'or dans ses poches, dans ses vêtements,
jusque dans sa chemise. Dans son ardeur, il oubliait la
pierre qui allait venir reprendre sa place. Déjà les
cloches ne sonnaient plus. Tout à coup le silence
de la nuit fut troublé par les coups saccadés du
roc qui gravissait la colline et qui semblait frapper la
terre avec plus de force, comme s'il était devenu plus
lourd après avoir bu à la rivière. L'avare ramassait
toujours ses pièces d'or. Il n'entendit pas le fracas que
fit la pierre quand elle s'élança d'un bond vers son trou,
droite comme si elle ne l'avait pas quitté.


Le pauvre homme fut broyé sous cette masse énorme,
et de son sang il arrosa le trésor de Saint-Mirel16.


Note 16: (retour)  Lectures pour Tous, déc. 1903, p. 190.







Animaux


Il existe, en France surtout, une croyance populaire
dont les formes varient suivant les différentes contrées:
c'est la conversation des animaux entre eux pendant la
Messe de minuit et surtout pendant la lecture ou le chant
de la Généalogie.


C'est sans doute une réminiscence de la représentation
de l'ancien «Mystère de la Nativité», pendant laquelle
on faisait parler les animaux.


Cette croyance si répandue, avec de nombreuses
variantes, peut se résumer ainsi: un paysan, probablement
ivre, ayant omis d'offrir à son bétail le réveillon
traditionnel, entend ce dialogue entre les deux grands
boeufs de son étable:


Premier boeuf: «Que ferons-nous demain, compère»?


Second boeuf: «Porterons notre maître en terre...»


Le maître, furieux, en entendant cette prédiction,
saisit une fourche pour frapper le prophète de malheur;
mais, dans sa précipitation, il se blesse maladroitement
lui-même à la tête... et le lendemain les boeufs le portent
en terre.


Tel est le thème développé différemment suivant les
provinces.


Dans les Vosges, à la Bresse, canton de Saulxures-sur-Moselotte,
on a soin de donner abondamment à manger
aux animaux avant d'aller à la Messe de minuit.


A Cornimont, au Val-d'Ajol, on croit encore que les
animaux se lèvent et conversent ensemble pendant la
Messe de minuit. On raconte à ce sujet qu'un habitant de
Cornimont, jouissant de la réputation d'esprit fort, voulut
s'assurer de ce fait surnaturel. Il alla se coucher dans
un coin obscur de l'écurie située derrière sa maison.


A l'heure de minuit, il vit un de ses boeufs se réveiller,
puis se lever pesamment et demander, en bâillant, à son
compagnon de fatigue, ce qu'ils feraient tous deux le
lendemain. Celui-ci lui répondit qu'ils conduiraient leur
maître au cimetière. La chose ne manqua pas d'arriver,
dit la tradition: notre esprit fort fut saisi d'une telle
frayeur qu'il en tomba raide mort sur place. Ainsi, sans
doute, le racontèrent les boeufs.


On assure aussi qu'une semblable aventure arriva à
une femme de Raon-aux-Bois, canton de Remiremont.
Poussée par la curiosité, elle alla visiter ses étables
pendant la Messe de minuit. Elle apprit également de
ses boeufs qu'ils ne tarderaient pas à la conduire en
terre17.


Note 17: (retour)  Traditions populaires, par Richard. Remiremont, 1848.



La nuit de Noël est célèbre par une vieille légende que
les paysans landais racontent avec terreur, pendant les
veillées d'hiver.


Ils prétendent que le jour de Noël, vers minuit, l'âne
et le boeuf se mettent à parler entre eux. Ils causent du
temps où l'Enfant-Jésus n'avait pour se réchauffer que
leur haleine. Ce don miraculeux de la parole est le
cadeau envoyé tous les ans par le Ciel à ces deux animaux,
en souvenir des bons offices rendus à l'Enfant-Jésus
dans l'étable de Bethléem. Mais malheur à celui
qui tente de surprendre leur mystérieuse conversation.


Sa témérité est punie d'une manière terrible: il tombe
mort à l'instant même18.


Note 18: (retour)  Le Petit Landais, 25 décembre 1902.



Un bon paysan de Gaillères l'éprouva à ses dépens.
Pour se convaincre de la vérité du fait, il vint écouter à
l'étable, et voilà qu'à minuit juste, le boeuf dit à son
voisin:


  
«Hoù Bouêt?—Hoù Bortin.

—Que haram-nous, douman matin?

—Que pourteram lou boué ou clôt.

E lou boué que mouri sou cop»19.

  
  


Note 19: (retour)  Sorcières et loups-garous dans les Landes, p. 39.



Voici comment Laisuel de Lasalle a gracieusement
brodé cette légende: la scène se passe en Berry 20.


Note 20: (retour)  Croyances et légendes, tom. I, p. 17.



«On assure qu'au moment où le prêtre élève l'hostie
pendant la Messe de minuit, toutes les aumailles (bêtes
à cornes) de la paroisse s'agenouillent et prient devant la
Crèche. On assure encore qu'après cette oraison toute
mentale, s'il existe dans une étable deux boeufs qui sont
frères, il leur arrive infailliblement de prendre la
parole.


«On raconte qu'un boiron21 qui, dans ce moment
solennel, se trouvait couché près de ses boeufs, entendit
le dialogue suivant:


«—Que ferons-nous demain? demanda tout à coup
le plus jeune du troupeau.


Note 21: (retour)  On appelle boiron le jeune garçon qui touche ou aiguillonne
les boeufs pendant le labourage.—On dit aussi boyer
pour bouvier—en italien, boaro.



«—Nous porterons notre maître en terre, répondit
d'une voix lugubre un vieux boeuf à la robe noire, et tu
ne ferais pas mal, François, continua l'honnête animal
en arrêtant ses grands yeux sur le boiron qui ne dormait
pas, tu ne ferais pas mal d'aller l'en prévenir, afin qu'il
s'occupe des affaires de son salut.


«Le boiron, moins surpris d'entendre parler ses bêtes
qu'effrayé du sens de leurs paroles, quitte l'étable en
toute hâte et se rend auprès du chef de la ferme pour lui
faire part de la prédiction.


«Celui-ci se trouvait attablé avec trois ou quatre
francs garnements de son voisinage et, sous prétexte de
faire le réveillon, présidait à une monstrueuse orgie,
tandis que la cosse de Nau (bûche de Noël) flamboyait
dans l'âtre et que sa femme et ses enfants étaient encore
à l'église.


«Le fermier fut frappé de l'air effaré de François à
son arrivée dans la salle.


«—Eh bien? Qu'y a-t-il? lui demanda-t-il brusquement.


«—Il y a que les boeufs ont parlé, répondit le boiron
consterné.


«—Et qu'ont-ils chanté? reprit le maître.


«—Ils ont chanté qu'ils vous porteraient demain en
terre; c'est le vieux Noiraud qui l'a dit, et il m'a même
envoyé vous en avertir, afin que vous ayez le temps de
vous mettre en état de grâce.


«—Le vieux Noiraud en a menti, et je vais lui donner
une correction, s'écria le fermier, le visage empourpré
par le vin et la colère.


«Et, sautant sur une fourche de fer, il s'élance hors de
la maison et se dirige vers les étables. Mais il est à peine
arrivé au milieu de la cour qu'on le voit chanceler,
étendre les bras et tomber à la renverse.


«Était-ce l'effet de l'ivresse, de la colère ou de la
frayeur?


«Nul ne le sait.


«Toujours est-il que ses amis, accourus pour le
secourir, ne relevèrent qu'un cadavre et que la prédiction
du vieux Noiraud se trouva accomplie.


«Depuis cette aventure, que l'on dit fort ancienne, les
boeufs ont toujours continué à prendre, une fois l'an, la
parole; mais personne n'a plus cherché à surprendre le
secret de leur conversation.»


«A Romorantin, nous écrit un de nos correspondants,
lorsque j'étais enfant, on me recommandait de me trouver
à la Crèche, le jour de Noël, à minuit sonnant; c'était,
me disait-on, l'heure où le boeuf et l'âne empruntaient la
voix humaine pour saluer le Christ naissant.»


Dans le Cotentin, où la foi est naïve, on est persuadé
que toute la création adore le petit Jésus, à Noël. A
l'heure de minuit, dit-on, tous les animaux de ferme
s'agenouillent, et tel curieux qui voudrait alors pénétrer
dans l'étable, uniquement pour s'assurer du fait, serait
immédiatement puni de sa témérité22.


Note 22: (retour)  Ces détails nous ont été donnés par un habitant de Millières
(Manche).







Démons et croyances superstitieuses.


Un ancien Noël nous donne une description frappante
et naïve de la rage du démon, à la venue du Messie:


  
AIR: J'endève.

  

Le démon, assurément,

Dedans son coeur endève,

Car Dieu vient présentement

Pour sauver les fils d'Adam

Et d'Eve, d'Eve, d'Eve!

  

Il régnait absolument

Sans nous donner de trêve,

Mais ce saint avènement

Délivre les fils d'Adam

Et d'Eve, d'Eve, d'Eve!

  

Chantons Noël hautement,

Sortons de notre rêve,

Bénissons le sauvement

De tous les enfants d'Adam

Et d'Eve, d'Eve, d'Eve23!

  
  


Note 23: (retour)  Bible des Noëls, p. 33.



La nuit de Noël est la plus mystérieuse de toutes les
nuits. Il semble que Satan, exaspéré par l'échec que ce
divin anniversaire lui remet en mémoire, sente, à chaque
retour de la grande fête, redoubler sa haine et sa rage
contre l'humanité. C'est alors qu'il sème dans les sentiers
et sur les carroirs24 que doivent parcourir les pieuses
caravanes de la Messe de minuit, ces larges et splendides
pistoles qui jettent dans l'ombre de si magiques et de si
attrayants reflets. C'est alors qu'il ouvre, au pied des
croix et des oratoires champêtres, ces antres béants au
fond desquels on voit ruisseler des flots d'or. Malheur à
celui qui tente de garnir son escarcelle de cette brillante
monnaie. Chaque pistole ramassée échappe aussitôt des
mains, en laissant aux doigts une empreinte noire, ineffaçable,
avec une sensation de brûlure atroce, pareille à
celle du feu de l'enfer.


Note 24: (retour)  On donne le nom de carroirs à tous les carrefours
Champêtres, c'est-à-dire à tout terrain vague ou désert où viennent
se croiser plusieurs chemins.



Le Maufait (le malfaisant, le diable) est partout, on le
rencontre courant la campagne sous les formes les plus
imprévues.


Autrefois, au collège de Saint-Amand, un vieux domestique
contait ainsi l'aventure fantastique qui lui était
arrivée le 25 décembre 1783.


Malgré les recommandations de son père, il avait tendu
des collets dans un ancien cimetière. Il y courut pendant
la Messe de minuit et trouva pris au piège un lièvre qui,
au lieu de l'attendre, se coupa la patte avec les dents.
Lui de le poursuivre, l'autre de se sauver aussi vite que
le lui permettait sa blessure. Enfin, après une longue
course, ils arrivèrent tous les deux aux bords du Cher,
et au moment où le chasseur allait mettre la main sur sa
proie, la maligne bête franchit la rivière d'un seul bond.
Alors se tournant vers le jeune homme épouvanté:
«Eh bien! l'ami, s'écria le Diable qui avait repris sa
forme, est-ce bien sauté pour un boiteux?»


En Limousin, dans les campagnes, existe cette croyance
que les maléfices, les sortilèges, toutes les oeuvres de
l'Esprit du mal perdent, la nuit de Noël, leur puissance;
qu'il est possible de pénétrer jusqu'aux trésors les plus
cachés, la vigilance des monstres ou des êtres surnaturels
qui les gardent se trouvant en défaut, ou leur pouvoir
suspendu25.


Note 25: (retour)  M. G., de la Société archéologique du Limousin.



Shakespeare, le grand poète anglais, connaissait
cette tradition quand, dans Hamlet, il fait dire à Marcellus:


  
Some say that ever'gainst that season comes,

Wherein Our Saviour's birth is celebrated,

The bird of dawning singeth a night long;

And then, they say, no spirit dare stir abroad;

The nights are wholesome; then no planets strike,

No fairy takes, nor witch hath power to charm;

So hallowed and so gracious is the time26

  

Note 26: (retour)  Shakespeare, Hamlet, acte I, scène I.



  

Il y en a qui disent que toujours à l'époque

Où est célébrée la naissance de notre Sauveur,

L'oiseau de l'aurore27 chante tout le long: de la nuit;

Alors, dit-on, aucun esprit n'ose errer dans l'espace:

Les nuits sont sans malignité, nulle planète ne peut nuire,

Nulle fée ne prend, et nulle sorcière n'a le pouvoir de jeter des sorts;

Si béni et si plein de grâce est ce moment de l'année!

  
  


Note 27: (retour)  Le coq.



Et, en effet, un moment vient où le Malin est enfin
réduit à l'impuissance: c'est lorsque tinte le premier
coup de minuit. Écoutez plutôt ce que lit Jean Scouarn,
de Saint-Michel-en-Grève, près de Ploumilliau (Côtes-du-Nord).


Un jour qu'il errait sur les grèves de Saint-Michel, il
rencontra un pauvre chemineau qui, pour le remercier
d'un morceau de pain qu'il lui avait donné, lui révéla le
moyen de gagner la fortune et le bonheur. Il lui apprit,
en effet, qu'au milieu de la grève se dressait un château
habité par une princesse, belle comme une fée et riche
comme les douze pairs de France. Les esprits de l'Enfer
la retenaient sous les eaux. A Noël, au premier coup de
minuit, la mer s'ouvrait et laissait voir le château: si
quelqu'un pouvait y entrer et aller prendre dans la salle
du fond une baguette magique, il pouvait devenir le mari
de la châtelaine. Mais il fallait avoir mis la main sur la
baguette avant le dernier coup de minuit; sinon, la mer
revenait engloutir le château, et l'audacieux chercheur
était métamorphosé en statue.


Scouarn résolut de tenter l'aventure. A minuit, en
effet, la mer s'écarta comme un rideau qu'on tire et laissa
voir un château resplendissant de lumières. Scouarn ne
fit qu'un bond vers l'entrée et franchit la porte. La première
salle était remplie de meubles précieux, de coffres
d'or et d'argent. Tout autour se dressaient les statues des
chercheurs d'aventures qui n'avaient pu aller plus loin.
Une seconde salle était défendue par des lions, des dragons
et des monstres aux dents grinçantes. Jean Scouarn
était perdu s'il hésitait.


Comme le sixième coup de minuit sonnait, il réussit à
passer au milieu des bêtes enchantées qui s'écartèrent et
pénétra dans un appartement plus somptueux que tous
les autres, où se tenaient les filles de la mer. Il allait se
laisser entraîner dans leur ronde, quand il aperçut tout
au fond la baguette magique: il s'élança et la saisit victorieusement.


Le douzième coup de minuit sonna.


Mais Scouarn tenait la baguette magique et il n'avait
plus rien à craindre. A sa voix, la mer mugissante s'éloigna
du château, et les esprits de l'Enfer, définitivement
vaincus, s'enfuirent en poussant des cris à faire trembler
les rochers.


La princesse délivrée offrit sa main au vaillant sauveur.


Ce furent des noces splendides, et Jean Scouarn, dans
sa reconnaissance pour les Saints qui l'avaient protégé,
employa la moitié des trésors à construire une chapelle
à l'archange saint Michel28.


Note 28: (retour)  Lectures pour Tous, déc. 1903, p. 193.



Nombreuses sont les croyances superstitieuses, à l'occasion
de la fête de Noël:


Dans les villages bisontins, on observé quel vent
souffle au sortir de la Messe de minuit: ce sera, paraît-il,
le vent qui dominera durant la nouvelle année.


Dans les campagnes des Vosges, les douze jours entre
Noël et les Rois indiquent le temps des douze mois de
l'année29; ces jours sont appelés, dans le pays, jours des
lots.


Note 29: (retour) Dans la Vaucluse, ce sont les douze jours qui précèdent
Noël qu'on appelle jours compteurs.


Dans les environs de Gien (Loiret), on appelle jours féviés
(jours de la fève) le temps qui s'écoule de Noël au premier
janvier. Ils indiquent, en général, la température dominante
des six premiers mois de l'année suivante, mais dans
l'ordre inverse: le 31 décembre correspond à janvier et le
26 décembre à juin.




Pour connaître le temps qu'il fera, on prend les dispositions
suivantes:


On place en ligne douze oignons creusés en forme de
coquilles de noix et cela dès le 25 décembre, dans l'ordre
suivant:


  
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12

0 0 0 0 0 0 0 0 0    0    0    0

  
  


Dans chaque oignon ainsi creusé, on met quelques
grains de sel. Le premier oignon, en commençant par la
gauche, correspond au mois de janvier, et les autres
oignons aux mois suivants, d'après leur rang.


Au jour des Rois, qui est le dernier des jours des lots,
on examine les oignons. Là où le sel n'est pas fondu, le
mois correspondant doit être sec; là où il est fondu, le
mois correspondant doit être humide.


Dans la Normandie, on augure de la fécondité des
pommiers, selon que la lune éclaire plus ou moins les
personnes qui vont à la Messe de minuit ou qui en
reviennent.


Au pays de Caux, on plaçait autrefois sur une jatte de
bois ou un plateau quelconque un morceau de pain
bénit de la Messe de minuit. On le laissait aller à la
dérive sur les rivières jusqu'à ce que le plateau s'arrêtât
de lui-même, indiquant ainsi où se trouvait le corps d'un
noyé. Longtemps les Cauchois des rives de la Seine
eurent cette croyance.—Ils croyaient aussi que le pain
bénit de la Messe de minuit avait le pouvoir de délier
la langue des enfants. Dans certaines familles cauchoises,
on le conserve comme un talisman ayant la vertu
d'indiquer l'état de santé des absents.


En Corse, les jeunes gens ont l'habitude de courir de
maison en maison de manière à faire sept veillées avant
la Messe de minuit, afin d'être jugés dignes d'apprendre,
de vieilles femmes, certains signes superstitieux qui leur
permettent, le cas échéant, de rendre impuissantes et
inoffensives les piqûres des scorpions et des autres animaux
nuisibles. Ces signes ne peuvent valablement se
communiquer que la nuit de Noël et seulement à ceux
qui ont fait les sept veillées.


La Bretagne surtout peut être appelée la terre classique
des légendes. Interrogez les vieux paysans réunis
aux veillées d'hiver. Pendant que l'assistance frissonne
d'épouvante et se presse autour du foyer où brille un feu
de genêts épineux, ils vous révéleront les noms de tous
les êtres mystérieux ou sinistres qui peuplent les nuits
de la vieille Armorique. C'est pendant la nuit de Noël
surtout que l'ordre ordinaire de la nature est bouleversé.
Quand la cloche annonce l'élévation de la Messe de
minuit, tout ce qu'il y a d'êtres créés sur la terre se
montre à la fois dans le monde. Prêtons l'oreille à l'antique
tradition: elle le mérite par sa poétique étrangeté!


Voici les fantômes qui s'avancent. Près des fées des
bois et des eaux, se montrent les korigans avec leurs
marteaux et les dragons gardiens des trésors. Ensuite
apparaissent le garçon à la grosse tête, épouvantail des
nuits pluvieuses, l'homme-loup, le conducteur des morts
et le cheval trompeur.


Le char de l'ankou porte l'oiseau de la mort et Jean de
feu. Les flammes bleues qui dansent dans les cimetières,
les noyés qui sortent de la mer, le diable des carrefours
qui vient acheter la poule noire, le sorcier qui cherche
l'herbe d'or, les damnés qui soulèvent la pierre de leur
tombe pour demander des prières, les lavandières nocturnes...
telle est l'épouvantable procession qui chemine
à travers la lande, pendant que la neige tourbillonne et
que les fidèles sont prosternés devant l'autel30.


Note 30: (retour)  Noël, chez Desclées, p. 78.








Récits édifiants


Innombrables sont ces sortes de légendes. Nous n'en
citerons qu'un petit nombre.


On raconte qu'à Marienstein, ce sanctuaire aimé de la
Suisse septentrionale et de l'Alsace, éclosait, la nuit de
Noël, une rose, fermée toute l'année, et d'où s'échappaient
une délicieuse odeur et une lumière éclatante:
c'était la rose de Noël ou la rose des neiges.


On raconte, dit Albert de Mun, dans nos landes de
Bretagne, que lorsque les Mages arrivèrent à l'étable de
Bethléem, ils y trouvèrent les bergers qui, n'ayant rien
autre à offrir au divin Enfant, enguirlandèrent avec des
fleurs des champs la Crèche où il était couché; les Mages
étalèrent leurs riches présents.


Ce que voyant, les bergers se dirent entre eux:
«Nous voilà bien! A côté de ces belles choses d'or et
d'argent, que vont devenir nos pauvres fleurs? L'Enfant
ne les regardera seulement pas!»


Mais voilà que l'Enfant-Jésus, repoussant doucement
du pied les trésors entassés devant lui, étendit sa petite
main vers les fleurs, cueillit une marguerite des champs,
et, la portant à ses lèvres, y posa un baiser.


C'est depuis ce temps que les marguerites, qui jusqu'alors
étaient toutes blanches, ont au bout des feuilles
une belle couleur rosée qui semble un reflet de l'aurore,
et, au coeur, le rayon d'or tombé des lèvres divines.


Finissons par la Noël des trépassés.


C'était au temps du bon roi saint Louis, temps béni où
la foi et la piété régnaient au pays de France.


L'office de la nuit de Noël venait d'être achevé dans
l'église abbatiale de Saint-Vincent du Mans. Les moines
s'étaient tous retirés et l'abbé était rentré dans sa cellule.
Accablé par l'âge, il s'était étendu promptement sur
son humble couchette. Un lourd sommeil s'empara bientôt
de son être. Tout à coup, un bruit étrange fait résonner
la porte de la cellule. L'abbé, réveillé en sursaut, se
lève à demi. Le bruit se renouvelle plus violent, plus
fantastique. Le moine se précipite vers la porte; il l'entr'ouvre.


Un spectacle terrifiant se présente à ses yeux.


Une foule immense d'êtres, revêtus de suaires blancs,
sont là, dans le long corridor. Tous portent une torche
allumée. Un effroyable silence plane sur cette multitude.


Saisi de frayeur, l'abbé, craignant quelque oeuvre diabolique,
fait sur lui d'abord, puis sur toute cette foule,
un grand signe de croix. Ces êtres s'inclinent alors, répétant
tous le même signe sacré. Pour le faire, ils écartent
leur suaire, et l'abbé voit alors que ce sont des squelettes
décharnés. Une lueur lugubre est comme attachée à ces
os desséchés et ces squelettes semblent grandement souffrir
de ces flammes. Le moine, rassuré par le signe de la
croix si pieusement fait par ces fantômes, leur demande:
«Qui êtes-vous? Que voulez-vous?» Point de réponse.
Les deux plus proches le saisissent par son scapulaire et
l'entraînent à leur suite. Une procession se forme après
eux. Tous se dirigent vers l'église.


Bientôt l'autel est préparé; les uns allument les
cierges, les autres disposent les ornements sacrés. L'abbé
comprend que ces êtres veulent assister au divin sacrifice
de l'autel. Il revêt la chasuble et commence la sainte
Messe. Des voix gémissantes répondent aux versets que
récite le prêtre. Les squelettes sont agenouillés pieusement
dans le choeur, dans la nef; l'église en est remplie.
Le silence est rompu seulement par la voix du ministre
de Dieu et par les prières des assistants. A l'Orate fratres,
lorsque l'abbé se retourne, il voit que les squelettes
ont quitté leurs linceuls. Le moment de la consécration
est arrivé; à la voix de son prêtre, Jésus descend invisiblement
sur l'autel. Alors, les gémissements cessent, une
harmonie céleste remplit l'église. Un chant sublime de
triomphe et de délivrance se fait entendre jusqu'à la fin
de la Messe. Lorsque le moine se retourne, à l'Ite missa
est, les squelettes ont tous disparu; une nuée lumineuse
montant vers le ciel, l'écho affaibli de mystérieux cantiques,
voilà tout ce qui reste du sublime spectacle
auquel il vient d'assister.


L'abbé rentre dans sa cellule profondément ému, heureux
surtout d'avoir été, dans cette circonstance, l'instrument
de la miséricorde divine.


Depuis, chaque année, en l'abbaye de Saint-Vincent,
on avait coutume de célébrer, après l'office solennel de
la nuit de Noël, une messe basse pour les angoisseux
du Purgatoire31.


Note 31: (retour)  Em. Louis Chambois, Semaine du Mans, 25 déc. 1903.



Écoutons dom Guéranger nous décrire la veillée de
Noël et nous en donner le vrai sens chrétien:


«C'est là que nous avons vu, et nul souvenir d'enfance
ne nous est plus cher, toute une famille, après la frugale
et sévère collation du soir, se ranger autour d'un vaste
foyer, n'attendant que le signal pour se lever comme un
seul homme et se rendre à la Messe de minuit. Les mets,
qui devaient être servis au retour et dont la recherche
simple, mais succulente devait ajouter à la joie d'une si
sainte nuit, étaient là préparés d'avance; et, au centre
du foyer, un vigoureux tronc d'arbre, décoré du nom de
bûche de Noël, ardait vivement et dispensait une puissante
chaleur dans toute la salle. Sa destinée était de se
consumer lentement durant les longues heures de l'office,
afin d'offrir, au retour, un brasier salutaire pour réchauffer
les membres des vieillards et des enfants engourdis
par la froidure.


«Cependant, on s'entretenait avec une vive allégresse
du Mystère de la grande nuit; on compatissait à Marie
et à son doux Enfant exposé dans une étable abandonnée
à toutes les rigueurs de l'hiver; puis bientôt on entonnait
quelqu'un de ces beaux noëls, au chant desquels on avait
passé déjà de si touchantes veillées dans tout le cours
de l'Avent. Les voix et les coeurs étaient d'accord, en exécutant
ces mélodies champêtres composées dans des
jours meilleurs. Ces naïfs cantiques redisaient la visite
de l'ange Gabriel à Marie et l'annonce d'une maternité
divine faite à la noble pucelle; les fatigues de Marie et
de Joseph parcourant les rues de Bethléem, alors qu'ils
cherchaient en vain un gîte dans les hôtelleries de cette
ville ingrate; l'enfantement miraculeux de la Reine du
Ciel; les charmes du nouveau-né dans son humble berceau;
l'arrivée des bergers avec leurs présents rustiques,
leur musique un peu rude et la foi simple de leurs
coeurs32. On s'animait en passant d'un noël à l'autre;
tous soucis de la vie étaient suspendus, toute douleur
était charmée, toute âme épanouie. Mais, soudain, la
voix des cloches, retentissant dans la nuit, venait mettre
fin à de si bruyants et de si aimables concerts. On se
mettait en marche vers l'église; heureux alors les enfants
que leur âge un peu moins tendre permettait d'associer
pour la première fois aux ineffables joies de cette nuit
solennelle, dont les fortes et saintes impressions devaient
durer toute la vie»33.


Note 32: (retour)  Tels sont bien, en effet, les sujets traités dans nos anciens
noëls dont la poésie est si naïve et si pieuse.



Note 33: (retour)  Dom Guéranger. Le temps de Noël, tome I, p. 161.



Puissions-nous faire revivre ces chères et touchantes
habitudes qui confondaient les saintes émotions de la
religion avec les plus intimes jouissances de la famille!













CHAPITRE II


LA BÛCHE DE NOËL



La bûche de Noël réunissait autrefois tous les habitants
de la maison, tous les hôtes du logis, parents et
domestiques, autour du foyer familial.


La bénédiction de la bûche avec les cérémonies traditionnelles
dont elle se parait n'était que la bénédiction
du feu, au moment où les rigueurs de la saison le rendent
plus utile que jamais: cet usage existait surtout dans les
pays du Nord. C'était la fête du feu, le Licht des anciens
Germains, le Yule Log, le feu d'Yule des forêts druidiques,
auquel les premiers chrétiens ont substitué cette
fête de sainte Luce34 dont le nom, inscrit le 13 décembre
au calendrier, rappelle encore la lumière.


Note 34: (retour)  Évidemment, Lucie vient du latin lux, lucis, lumière.



Il est tout naturel qu'on mette en honneur, au vingt-cinq
décembre, au coeur de l'hiver, le morceau de bois
sec et résineux qui promet de chauds rayonnements aux
membres raidis sous la bise. Mais, souvent, cette coutume
était un impôt en nature, payé au seigneur par son
vassal. A la Noël, on apportait du bois; à Pâques, des
oeufs ou des agneaux; à l'Assomption, du blé; à la Toussaint,
du vin ou de l'huile.


Il arrivait aussi, quelquefois, que les pauvres gens ne
pouvant se procurer des bûches convenables pour la
veillée de Noël, se les faisaient donner. «Beaucoup de
religieux et de paysans, dit Léopold Bellisle, recevaient
pour leurs feux des fêtes de Noël un arbre ou une grosse
bûche nommée tréfouet». Le tréfeu, le tréfouet que l'on
retrouve sous le même nom en Normandie, en Lorraine,
en Bourgogne, en Berry, etc., c'est, nous apprend le
commentaire du Dictionnaire de Jean de Garlande, la
grosse bûche qui devait, suivant la tradition, durer pendant
les trois jours de fêtes. De là, du reste, son nom:
tréfeu, en latin très foci, trois feux.


Partout, même dans les plus humbles chaumières, on
veillait autour de larges foyers où flambait la souche de
hêtre ou de chêne, avec ses bosses et ses creux, avec ses
lierres et ses mousses. La porte restait grande ouverte
aux pauvres gens qui venaient demander un gîte pour la
nuit. On leur versait en abondance le vin, la bière ou le
cidre, suivant les contrées, et une place leur était accordée
à la table de famille.


On attendait ainsi la Messe de minuit.


Qu'on se représente les immenses cheminées d'autrefois:
sous leur manteau pouvait s'abriter une famille
tout entière, parents, enfants, serviteurs, sans compter
les chiens fidèles et les chats frileux. Une bonne vieille
grand'mère contait des histoires qu'elle interrompait
seulement pour frapper la bûche avec sa pelle à feu et en
faire jaillir le plus possible d'étincelles, en disant:
«Bonne année, bonnes récoltes, autant de gerbes et de
gerbillons».


La bûche de Noël était un usage très répandu dans
presque toutes les provinces de notre vieille France.


Voici, d'après M. J. Cornandet35, le cérémonial que
l'on suivait dans la plupart des familles:


«Dès que la dernière heure du jour s'était fondue dans
l'ombre de la nuit, tous les chrétiens avaient grand soin
d'éteindre leurs foyers, puis allaient en foule allumer des
brandons à la lampe qui brûlait dans l'église, en l'honneur
de Jésus. Un prêtre bénissait les brandons que l'on
allait promener dans les champs. Ces brandons portaient
le seul feu qui régnait dans le village. C'était le feu bénit
et régénéré qui devait jeter de jeunes étincelles sur
l'âtre ranimé.


Note 35: (retour)  Bibliothécaire de la ville de Chaumont



«Cependant, le père de famille, accompagné de ses
enfants et de ses serviteurs, allait à l'endroit du logis où,
l'année précédente, ils avaient mis en réserve les restes
de la bûche. Ils apportaient solennellement ces tisons;
l'aïeul les déposait dans le foyer et tout le monde se
mettant à genoux, récitait le Pater, tandis que deux forts
valets de ferme ou deux garçons apportaient la bûche
nouvelle. Cette bûche était toujours la plus grosse qu'on
pût trouver; c'était la plus grosse partie du tronc de
l'arbre, ou même la souche, on appelait cela la Coque36
de Noël; on y mettait le feu et les petits enfants allaient
prier dans un coin de la chambre, la face tournée contre
le mur, afin, leur disait-on, que la souche leur fit des
présents; et tandis qu'ils priaient l'Enfant-Jésus de leur
accorder la sagesse, on mettait au bout de la bûche des
fruits confits, des noix et des bonbons.


Note 36: (retour)  Le gâteau allongé en forme de bûche que l'on donne
aux enfants le jour de Noël porte encore dans certains pays
le nom de coquille ou petite bûche, en patois, le cogneu.



«A onze heures, tous les jeux, tous les plaisirs cessaient.
Dès les premiers tintements de la cloche, on se
mettait en devoir d'aller à la messe, on s'y rendait en
longues files avec des torches à la main.


«Avant et après la messe, tous les assistants chantaient
des Noëls, et on revenait au logis se chauffer à la bûche
et faire le réveillon dans un joyeux repas.».


Un vieil auteur, Marchetti, expose le sens religieux
de ces pratiques: «La bûche de Noël, dit-il, représente
Jésus-Christ qui s'est comparé lui-même au bois vert.
Dès lors, continue notre auteur, l'iniquité étant appelée,
dans le quatrième Livre des Proverbes le vin et la
boisson des impies, il semble que le vin répandu par le
chef de famille sur cette bûche signifiait la multitude de
nos iniquités que le Père Eternel a répandues sur son
Fils dans le mystère de l'Incarnation, pour être consumées
avec lui dans la charité, dont il a brûlé durant
le cours de sa vie mortelle.» J. J.37.


Note 37: (retour)  Semaine religieuse du diocèse de Langres, 23 décembre
1905.



Nous allons raconter ce que la bûche de Noël offrait de
particulier en Berry, en Normandie, en Provence et en
Bretagne.







La bûche de Noël en Berry


En Berry, elle s'appelle cosse de Nau38 et quelquefois
trèfoué, trouffiau, trufau (trois feux).


Note 38: (retour)  Cosse (codex), souche.

Nau signifie Noël: ce mot était employé par nos pères
dans ce sens:


  
Au sainet Nau chanteray...

Car le jour est fériau.

Nau! Nau! Nau!

Car le jour est fériau!

  

(Anciens Noëls. Bibl. imp.).

  
  






Les forces réunies de plusieurs hommes sont nécessaires
pour apporter et mettre en place la cosse de Nau,
car c'est ordinairement un énorme tronc d'arbre destiné
à alimenter la cheminée pendant les trois jours que dure
la fête de Noël.


A l'époque de la féodalité, plus d'un fief a été donné, à
la charge, par l'investi, de porter, tous les ans, la cosse
de Nau au foyer du suzerain39.


Note 39: (retour)  BOUTARIC, Traité des drois seigneuriaux, p. 645.



La cosse de Nau doit, autant que possible, provenir
d'un chêne vierge de tout élagage et qui aura été abattu
à minuit. On le dépose dans l'âtre, au moment où sonne
la messe nocturne, et le chef de famille, après l'avoir
aspergé d'eau bénite, y met le feu.


C'est sur les deux extrémités de la bûche ainsi consacrée
que les mères et surtout les aïeules se plaisent
à disposer les fruits, les gâteaux et les jouets de toute
espèce auxquels les enfants feront, à leur réveil, un si
joyeux accueil. Comme on a fait croire à ceux qui pleuraient
pour aller à la messe de minuit, qu'on les mènerait
à la messe du cossin blanc—c'est-à-dire qu'on les
mettrait au lit,—on ne manque jamais, le lendemain
matin, de leur dire que, tandis qu'ils assistaient à cette
messe mystérieuse, toutes ces belles et bonnes choses ont
été déposées là, à leur intention, par le petit Naulet40.


Note 40: (retour)  Le petit Jésus, Naulet, Noëlet, enfant de Noël.



On conserve ces débris de la cosse de Nau d'une
année à l'autre: ils sont recueillis et mis en réserve sous
le lit du maître de la maison. Toutes les fois que le
tonnerre se fait entendre, on en prend un morceau que
l'on jette dans la cheminée, et cela est suffisant pour
protéger la famille contre le feu du temps, c'est-à-dire
contre la foudre41.


Note 41: (retour)  Laisnel de La Salle, tom. I, p. 1 et suiv.



«Dans quelques vieilles maisons de notre Berry, je
cherchais à m'expliquer pourquoi l'un des deux grands
chenets en fer forgé était d'une seule pièce, tandis que
l'autre se démontait en deux pièces par le simple emboîtement
de la branche verticale sur la branche horizontale
et formait, de cette manière, un simple tréteau:
une octogénaire m'en a donné l'explication suivante:
Dans mon jeune temps, la veille de Noël, on choisissait
pour le truffiau (tréfeu) le tronc d'un arbre assez gros
pour qu'on fût obligé de le faire traîner par un cheval,
et les chenets étaient ainsi faits pour pouvoir le hisser
plus facilement. On posait l'une des extrémités sur le
grand chenet et l'on faisait glisser latéralement l'autre
extrémité sur le chenet démonté, à l'aide de leviers, car
cette bûche atteignait très souvent deux ou trois mètres
de long sur un mètre de circonférence. On se servait le
plus souvent de trognards que l'on rencontre encore
beaucoup dans nos haies: le bois fendu était rigoureusement
exclu. La longueur de ces bûches explique la
forme de ces cheminées géantes d'autrefois»42.


Note 42: (retour)  H.-G., d'Henrichemont (Cher).

 H.-G., d'Henrichemont (Cher).


Dans l'Orléanais, province voisine du Bercy, existaient
à peu près les mêmes usages.


La ménagère plaçait dans le foyer, au milieu d'un
épais lit de cendres, et enguirlandée de branches de
bruyère ou de genièvre, la plus forte souche du bûcher.
C'était ordinairement une énorme culée de chêne.


Dans la Beauce et le val Orléanais (rive gauche de la
Loire), cette bûche se nomme, selon les localités, tréfoy,
trifoué ou trifouyau.


Le moment de déposer, dans l'âtre nettoyé avec soin,
la bûche traditionnelle variait selon les pays. Ici on la
plaçait aux premiers coups de la cloche annonçant l'office
de la nuit, là on attendait l'instant où la cloche sonnait
la voix Dieu, c'est-à-dire l'élévation de la messe de
minuit. C'était le grand-père, quelquefois le plus jeune
enfant qui, après l'avoir aspergé d'eau bénite, y mettait
le feu en se signant et en prononçant à haute voix: In
nomine Patris, et Filii, et Spiritus Sancti. Amen!


Le tréfoué devait brûler, sans flamme, l'espace de
trois jours, afin d'entretenir une constante et douce
chaleur dans la chambre où se réunissaient, avant et
après les offices, mais principalement avant et après la
messe de minuit, tous les membres de la famille. Cependant
la bûche de Noël se consumait lentement. Les fêtes
terminées, on recueillait les restes du tréfoué et on les
conservait d'une année à l'autre.







La bûche de Noël en Normandie


Voici en quels termes Marchangy (1782-1826) parle de
cet usage en Normandie:


«Le père de famille, accompagné de ses fils et de ses
serviteurs, va à l'endroit du logis où, l'année précédente,
à la même époque, ils avaient mis en réserve les restes
de la bûche de Noël. Ils rapportent solennellement ces
tisons qui, dans leur temps, avaient jeté de si belles
flammes à rencontre des faces réjouies des convives.
L'aïeul les pose dans ce foyer qu'ils ont connu et tout le
monde se met à genou en récitant le Pater. Deux forts
valets de ferme apportent lentement la bûche nouvelle,
qui prend date, comme dans une dynastie. On dit la
bûche 1re, la bûche 2e, la 20e, la 30e, ce qui signifie que
le père de famille a déjà présidé une fois, deux fois, vingt
fois, trente fois semblable cérémonie.


«La bûche nouvelle est toujours la plus grosse que le
bûcheron puisse trouver dans la forêt, c'est la plus forte
partie du tronc de l'arbre ou, le plus souvent, c'est la
masse de ses énormes racines, qu'on appelle la souche
ou la coque de Noël.


«A l'instant où l'on y met le feu, les petits enfants
vont prier dans un coin de l'appartement, afin, leur dit-on,
que la souche leur fasse des présents, et, tandis qu'ils
prient, on met à chaque bout de cette souche des paquets
d'épices, de dragées et de fruits confits». Qu'on
juge de l'empressement et de la joie des enfants à venir
recevoir de pareils présents!


De nos jours, l'usage de la bûche de Noël tend à disparaître
des pays normands.


Longtemps, les pauvres gens des campagnes, en attendant
l'heure de la messe de minuit, ont dû se réchauffer
autour de l'énorme bûche éclairant de sa lumière flamboyante
la compagnie réunie sous la hotte de la cheminée.
C'est assis, devant son brasier, qu'on restait jusqu'au
moment où, à travers champs, on allait gagner la
pauvre église où devait se célébrer la Messe des bergers.
C'est devant l'âtre rougeoyant qu'on se racontait toutes
ces légendes merveilleuses de Noël, toutes ces traditions
qui, contées par la voix tremblante des aïeules, se sont
transmises jusqu'à nos jours: et les pierres tournantes,
comme celles de Gerponville, de Saint-Arnoult, de Malle-mains,
qui tournent sept fois pendant la nuit de Noël;
et les trésors qui ne se découvrent que lorsqu'on sonne
le premier coup de la messe nocturne; et les feux follets
qui dansent pendant la nuit sur les tombes du cimetière
et bien d'autres contes fantastiques43.


Note 43: (retour)  G. Dubosc. Journal de Rouen, 25 décembre 1898.








La bûche de Noël en Provence


Les Provençaux apportaient au foyer le joyeux cariguié,
ou vieux tronc d'olivier choisi pour brûler toute la
nuit; ils s'avançaient solennellement en chantant les
paroles suivantes:


  
Cacho fio.................... Cache le feu (ancien).

Bouto fio..................... Allume le feu (nouveau).

Dieou nous allègre.... Dieu nous comble d'allégresse!

  
  


Le plus ancien de la famille arrosait alors ce bois, soit
de lait, soit de miel, en souvenir de l'Eden, dont l'avènement
de Jésus est venu réparer la perte, soit de vin, en
souvenir de la vigne cultivée par Noé, lors de la première
rénovation du monde. Le plus jeune enfant de la
maison prononçait, à genoux, ces paroles que son père lui
avait apprises:


«O feu, réchauffe pendant l'hiver les pieds frileux des
petits orphelins et des vieillards infirmes, répands ta
clarté et ta chaleur chez les pauvres et ne dévore jamais
l'étable du laboureur ni le bateau du marin.»


Cette scène si touchante de la bûche de Noël occupe
toute une salle du musée d'Arles; en voici la description:


Neuf mannequins de grandeur naturelle sont groupés
autour de la cheminée dans laquelle flambe la bûche de
Noël. La première personne de gauche est l'aïeul, en costume
du dix-huitième siècle. Il arrose, il bénit la bûche
avec du vin cuit et prononce les paroles sacramentelles.
Cette formule renferme tout à la fois une prière et d'heureux
souhaits pour toute la famille, debout devant la
table chargée des plats réglementaires.


  
Alègre! Alègre! Dieu nous alègre.

Calendo vèn, tout ben vèn

E se noun sian pas mai, que noun fuguen men!

Dieu vous fague la graci de veire l'an que vén.

  
  


«Dieu nous tienne en joie; Noël arrive, tout bien arrive!
Que Dieu nous fasse la grâce de voir l'année prochaine,
et si nous ne sommes pas plus nombreux, que
nous ne soyons pas moins!»


En face, assise, l'aïeule file sa quenouille. Derrière elle,
le fermier, aîné des garçons, dit lou Pelot, s'appuie sur la
cheminée, ayant sa femme vis-à-vis. A côté du Pelot, sa
jeune soeur, souriante et rêveuse; elle s'entretient avec
lou rafi (valet de ferme). Près de la table, à gauche,
l'aînée des filles prépare le repas, tandis qu'au fond le
guardian, armé de son trident, et le berger avec son
chien, se préparent à assister au festin familial. Une
jeune enfant écoute religieusement la bénédiction du
grand-père (benedicioun d'où cacho-fio)44.


Note 44: (retour)  Le Museon Arlaten, par Jeanne de Flandreysy.



Mistral, quand il fut nommé membre de l'Académie
marseillaise, en cette langue provençale si colorée, qu'il
parle si bien, nous a donné, dans son discours, un tableau
pittoresque de cette scène ravissante de la bûche
de Noël:


«Au bon vieux temps, la veille de Noël, après le
grand repas de la famille assemblée, quand la braise
bénite de la bûche traditionnelle, la bûche d'olivier,
blanchissait sous les cendres et que l'aïeul vidait, à
l'attablée, le dernier verre de vin cuit, tout à coup, de la
rue déjà dans l'ombre et déserte, on entendit monter une
voix angélique, chantant par là-bas, au loin dans la
nuit.»


Et le poète nous conte alors une légende charmante,
celle de la Bonne Dame de Noël qui s'en va dans les rues,
chantant les Noëls de Saboly à la gloire de Dieu, suivie
par tout un cortège de pauvres gens, miséreux des
champs et des villes, gueux de campagne, etc., accourus
dans la cité en fête.


«Et vite alors, tandis que la bûche s'éteignait peu à
peu, lançant ses dernières étincelles, les braves gens
rassemblés pour réveillonner ouvraient leurs fenêtres, et
la noble chanteuse leur disait: «Braves gens, le bon
Dieu est né, n'oubliez pas les pauvres!» Tous descendaient
alors avec des corbeilles de gâteaux, et de nougats—car
on aime fort le nougat dans le Midi—et ils
donnaient aux pauvres le reste du festin».


Comment résister au désir que nous avons depuis
longtemps de publier la bûche de Noël de Frédéric
Mistral qui a bien voulu correspondre avec nous et nous
donner des renseignements si intéressants sur les coutumes
de Noël.


Cette description si gracieuse, si poétique, faisait
primitivement partie du poème de Mireille: l'auteur a
cru devoir la supprimer pour éviter les longueurs45.


Note 45: (retour)  Il faut être bien puissant et bien sûr de soi pour négliger
un tel tableau ou le reléguer dans les bas côtés de son
oeuvre. Lisons, relisons la traduction de ces beaux vers. Quelle
naïveté! Quelle beauté simple et pieuse! Quelle rusticité
pleine de saveur! De plus, quelle noblesse fière! Oui, c'est
ainsi que doit être sauvée l'âme d'un peuple et maintenue
la haute tradition d'un pays. Chaque stance est soutenue
par un souffle divin (X***).



«Ah! Noël, Noël, où est ta douce paix? Où sont les
visages riants des petits enfants et des jeunes filles? Où
est la main calleuse et agitée du vieillard qui fait la
croix sur le saint repas?


«Alors le valet qui laboure quitte le sillon de bonne
heure, et servantes et bergers décampent, diligents. Le
corps échappé au dur travail, ils vont à leur maisonnette
de pisé, avec leurs parents, manger un coeur de céleri et
poser gaiement la bûche au feu avec leurs parents.


«Du four, sur la table de peuplier, déjà le pain de
Noël arrive, orné de petits houx, festonné d'enjolivures.
Déjà s'allument trois chandelles neuves, claires, sacrées,
et dans trois blanches écuelles germe le blé nouveau,
prémice des moissons.


«Un noir et grand poirier sauvage chancelait de vieillesse.
L'aîné de la maison vient, le coupe par le pied, à
grands coups de cognée, l'ébranlé et, le chargeant sur
l'épaule, près de la table de Noël, il vient aux pieds de
son aïeul le déposer respectueusement.


«Le vénérable aïeul d'aucune manière ne veut renoncer
à ses vieilles modes. Il a retroussé le devant de son
ample chapeau, et va, en se hâtant, chercher la bouteille.
Il a mis sa longue camisole de cadis blanc, et sa
ceinture, et ses braies nuptiales, et ses guêtres de peau.


«Cependant, toute la famille autour de lui joyeusement
s'agite...—«Eh bien? posons-nous la bûche, enfants?—Allégresse!
Oui». Promptement, tous lui répondent:
«Allégresse.»—Le vieillard s'écrie: «Allégresse! que
notre Seigneur nous emplisse d'allégresse! et si une
autre année nous ne sommes pas plus, mon Dieu, ne
soyons pas moins!»


«Et, remplissant le verre de clarette devant la troupe
souriante, il en verse trois fois sur l'arbre fruitier. Le
plus jeune prend l'arbre d'un côté, le vieillard de l'autre,
et soeurs et frères, entre les deux, ils lui font faire ensuite
trois fois le tour des lumières et le tour de la maison.


«Et dans sa joie, le bon aïeul élève en l'air le gobelet
de verre: «O feu, dit-il, feu sacré, fais que nous ayons
du beau temps!»


«Bûche bénie, allume le feu! Aussitôt, prenant le
tronc dans leurs mains brunes, ils le jettent entier dans
l'âtre vaste. Vous verriez alors gâteaux à l'huile et
escargots dans l'aïoli heurter dans ce beau festin vin
cuit, nougat d'amandes et fruits de la vigne.


«D'une vertu fatidique vous verriez luire les trois
chandelles, vous verriez des esprits jaillir du feu touffu,
du lumignon vous verriez pencher la branche vers celui
qui manquera au banquet, vous verriez la nappe rester
blanche sous un charbon ardent et les chats rester
Muets!»







La bûche de Noël en Bretagne46


Note 46: (retour)  Cette description de la bûche de Noël en Bretagne a été
reproduite par un grand nombre de journaux, et revues:
les Annales politiques, la Revue française, etc.



En Bretagne, la plus grande fête de l'année était la
fête de Noël, et ce que nous, pauvres paysans, nous
aimions le plus dans cette fête, c'était la Messe de
minuit. Maigre plaisir, pour vous autres citadins qui
aimez vos aises; mais qu'était-ce pour nous, paysans,
qu'une nuit blanche? Même quand il fallait cheminer
dans la boue et sous la neige, pas un vieillard, pas une
femme n'hésitait. On ne connaissait pas encore les parapluies
à Saint-Jean-Brévelay, ou du moins on n'y connaissait
que le nôtre, qui était un sujet d'étonnement et
d'admiration. Les femmes retroussaient leurs jupes avec
des épingles, mettaient un mouchoir à carreaux par-dessus
leurs coiffes, et partaient bravement dans leurs
sabots pour se rendre à la paroisse. Il s'agissait bien de
dormir! Personne ne l'aurait pu. Le carillon commençait
dès la veille après l'Angelus du soir, et recommençait de
demi-heure en demi-heure jusqu'à minuit! et pendant ce
temps-là, pour surcroît de béatitude, les chasseurs ne
cessaient pas de tirer des coups de fusil en signe d'allégresse;
mon père fournissait la poudre. C'était une
détonation universelle. Les petits garçons s'en mêlaient,
au risque de s'estropier, quand ils pouvaient mettre la
main sur un fusil ou un pistolet.


Le presbytère était à une petite demi-lieue du bourg;
le recteur faisait la course sur son bidet, que le quinquiss
(le bedeau) tenait par la bride. Une douzaine de paysans
l'escortaient, en lui tirant des coups de fusil aux oreilles.
Cela ne lui faisait pas peur, car c'était un vieux chouan,
et il avait la mort de plus d'un bleu sur la conscience.
Avec cela, bon et compatissant, et le plus pacifique des
hommes, depuis qu'il portait la soutane, et que le roi
était revenu.



On faisait ce soir-là de grands préparatifs à la maison.
Telin-Charles et Le Halloco mesuraient le foyer et la
porte de la cuisine d'un air important, comme s'ils n'en
avaient pas connu les dimensions depuis bien des
années. Il s'agissait d'introduire la bûche de Noël, et de
la choisir aussi grande que possible. On abattait un gros
arbre pour cela; on attelait quatre boeufs, on la traînait
jusqu'à Kerjau (c'était le nom de notre maison), on se
mettait à huit ou dis pour la soulever, pour la porter,
pour la placer: on arrivait à grand'peine à la faire tenir
au fond de l'âtre; on l'enjolivait avec des guirlandes; on
l'assurait avec des troncs de jeunes arbres; on plaçait
dessus un gros bouquet de fleurs sauvages, ou pour
mieux dire de plantes vivaces. On faisait disparaître la
table du milieu; la famille mangeait un morceau sur le
pouce. Les murs étaient couverts de nappes et de draps
blancs, comme pour la Fête-Dieu; on y attachait des
dessins de ma soeur Louise et de ma soeur Hermine, la
bonne Vierge, l'Enfant Jésus.


Il y avait aussi des inscriptions: Et homo factus est!
On ôtait toutes les chaises pour faire de la place, nos
visiteuses n'ayant pas coutume de s'asseoir autrement
que sur leurs talons. Il ne restait qu'une chaise pour ma
mère, et une tante Gabrielle, qu'on traitait avec déférence
et qui avait quatre-vingt-six ans. C'est celle-là,
mes enfants, qui savait des histoires de la Terreur! Tout
le monde en savait autour de moi, et mon père, plus que
personne, s'il avait voulu parler. C'était un bleu, et son
silence obstiné était peut-être conseillé par la prudence,
dans un pays où il n'y avait que des chouans. L'encombrement
était tel dans la cuisine, tout le monde voulant
se rendre utile et apporter du genêt, des branches de
sapin, des branches de houx, et le bruit était si assourdissant,
à cause des clous qu'on plantait et des casseroles
qu'on bousculait, et il venait un tel bruit du
dehors, bruits de cloches, de coups de fusil, de chansons,
de conversations et de sabots, qu'on se serait cru au
moment le plus agité d'une foire.


A onze heures et demie, on entendait crier dans la rue:
Naoutrou Personn! Naoutrou Personn! (M. le recteur,
M. le recteur). On répétait ce cri dans la cuisine, et à
l'instant tous les hommes en sortaient; il ne restait que
les femmes avec la famille. Il se faisait un silence profond.
Le recteur arrivait, descendait de son bidet que je
tenais par la bride (c'est-à-dire que j'étais censé le tenir,
mais on le tenait pour moi; il n'avait pas besoin d'être
tenu, le pauvre animal). A peine descendu, M. Moizan
montait les trois marches du perron, se tournait vers la
foule découverte, ôtait lui-même son chapeau, et disait,
après avoir fait le signe de la croix: «Angelus Domini
nuntiavit Mariæ». Un millier de voix lui répondaient.
La prière finie, il entrait dans la maison, saluait mon
père et ma mère avec amitié, M. Ozon, le maire, qui
venait d'arriver de Pénic-Pichou, et M. Ohio, le maréchal
ferrant, qui était greffier du juge de paix. M. Ozon,
M. Ohio étaient les plus grands seigneurs du pays. Ils
savaient lire; ils étaient riches, surtout le premier. On
offrait au recteur un verre de cidre qu'il refusait toujours.
Il partait au bout de quelques minutes, escorté par
M. Ozon et M. Ohio, puis, aussitôt, on se disposait à
bénir la bûche de Noël. C'était l'affaire de dix minutes.


Mon père et ma mère se tenaient debout à gauche de
la cheminée. Les femmes que leur importance ou leurs
relations avec la famille autorisaient à pénétrer dans le
sanctuaire, ce qui veut dire ici la cuisine, étaient agenouillées
devant le foyer en formant un demi-cercle. Les
hommes se tenaient serrés dans le corridor, dont la
porte restait ouverte, et débordaient dans la rue jusqu'au
cimetière. De temps en temps, une femme, qui avait été
retenue par quelques soins à donner aux enfants, fendait
les rangs qui s'ouvraient devant elle, et venait
s'agenouiller avec les autres. Tante Gabrielle, revêtue de
sa mante, ce qui annonçait un grand tralala, était à
genoux au milieu, juste en face de la bûche, ayant à côté
d'elle un bénitier et une branche de buis, et elle entonnait
un cantique que tout le monde répétait en choeur.


Vraiment, si j'en avais retenu les paroles, je ne manquerais
pas de les consigner ici; je les ai oubliées, je le
regrette; non pas pour vous, qui êtes trop civilisés pour
vous plaire à ces souvenirs, mais pour moi. Et, après
tout, je n'ai que faire de la chanson de tante Gabrielle,
puisque je ne sais plus un mot de bas-breton. L'air était
monotone et plaintif, comme tout ce que nous chantons
chez nous à la veillée; il y avait pourtant un crescendo,
au moment où la bénédiction allait commencer, qui me
donnait ordinairement la chair de poule....


Jules Simon.













CHAPITRE III


LES PARTICULARITÉS DE LA MESSE DE MINUIT


Ce chapitre est le plus intéressant de tous, car c'est la
Messe de minuit qui donne surtout à la fête de Noël sa
grande popularité.


Un ancien usage, qui semble remonter jusqu'au pape
Télesphore (IIe siècle), ou au moins jusqu'à saint Grégoire
le Grand (homélie 8e sur l'évangile du jour), permet
aux prêtres de dire trois messes le jour de Noël47. Il
semble que l'intention de l'Eglise, en autorisant cette
coutume, a été d'honorer les trois naissances différentes
de Jésus-Christ.


Note 47: (retour)  En Espagne, les prêtres ont aussi le privilège de dire
trois messes le jour des Morts, à la condition de les appliquer
à tous les défunts et sans honoraires. Les Grecs unis ne disent
qu'une seule messe le jour de Noël.



La première est sa naissance temporelle à Bethléem,
que l'Eglise honore particulièrement à la Messe de minuit.
Celle-ci se célèbre à l'heure même où l'on pense
communément que Notre-Seigneur a voulu naître.


La seconde est sa naissance spirituelle dans les coeurs
des fidèles, figurée par sa manifestation aux bergers qui
est racontée dans l'évangile qu'on lit à la Messe de l'aurore.


La troisième est sa naissance éternelle dans le sein de
son Père, rappelée à la Messe du jour; l'Eglise nous y
fait lire pour épître et pour évangile deux passages de
l'Écriture où la divinité de Jésus-Christ est clairement
énoncée.


Quoique les fidèles ne soient obligés, par le précepte
de l'Eglise, qu'à assister à une des trois messes de Noël,
l'usage des personnes pieuses est de les entendre toutes
les trois.


A Rome, le Pape disait la première messe de Noël (la
Messe de la nuit), dans l'église de Sainte-Marie-Majeure,
à l'autel de la Crèche.


La seconde messe était célébrée dans l'église de Sainte-Anastasie,
martyre de Sirmich, dont les reliques étaient
vénérées à Constantinople; cette église se trouvait dans
le quartier le plus central de Rome.


La troisième messe était célébrée dans l'Eglise de Saint-Pierre.
C'est pendant cette messe que le pape Léon III,
en couronnant Charlemagne empereur d'Occident, inaugura,
en 800, le Saint-Empire romain.


Ordinairement le pape lui-même célébrait les trois
messes.


La messe de la nuit, dite à Sainte-Marie-Majeure, était
surtout solennelle: une foule immense remplissait toujours
la vaste basilique, toute resplendissante avec ses
mosaïques, ses bronzes, ses porphyres, ses tabernacles
d'or étincelants de pierres précieuses, et surtout sa longue
et majestueuse nef soutenue par trente-huit colonnes de
marbre blanc. Représentez-vous cette immense église
aussi éclairée qu'en plein jour. C'étaient partout des lumières,
il en jaillissait des faisceaux de chaque colonne; le
sanctuaire surtout était tout en feu. Et toutes ces lumières
se détachaient sur des draperies de velours cramoisi
à franges d'or, dont l'église tout entière aussi bien que la
colonnade était ornée.


Les chanoines de la basilique allaient en grande pompe
chercher la pauvre Crèche qui servit de berceau à l'Enfant-Jésus.


Dès que la sainte relique était exposée à la vénération
des fidèles, le Souverain-Pontife commençait la Messe. Et
quelle Messe! De quelles suaves et indicibles émotions
devaient être inondés les témoins mille fois privilégiés
de cette Messe de minuit, dite par le Chef de l'Eglise,
près du berceau du Sauveur, à l'heure même où l'Eglise
rappelle le souvenir de sa naissance!


Après avoir contemplé et admiré ces splendeurs, abaissons
nos regards sur l'humble église de nos villages.
Comme la scène de la nuit de Noël est belle dans sa touchante
simplicité!


Dans une demi-obscurité, l'office commence.


Au-dessus de l'autel, dominant une Crèche de branchages,
une sorte de transparent reflète en vagues miroitements
la lumière tremblante des cierges.


Minuit! Un Sauveur nous est né! Chantons Noël!


L'enfantelet de cire, étendu sur la paille, semble baigné
d'un flot d'or perçant la claire-voie de l'étable.


Tout autour du choeur flamboie, en lettres d'un mètre
de haut, le cantique des Anges, le cri d'amour et d'adoration:
Gloria in excelsis Deo!


Le sanctuaire est bien humble, bien pauvre, si pauvre
que les cierges vacillants de l'autel et de la nef ont grand'peine
à dissiper les ténèbres et qu'il faut, pour suivre
l'office dans le gros paroissien aux lettres d'alphabet,
s'aider du lumignon qui guidait tout à l'heure les pèlerins
à travers la campagne endormie.


Mais une foi ardente anime ces âmes croyantes, à la
seule pensée du Mystère qu'on commémore en cette nuit
de Nativité. Une extase intérieure illumine la petite enfant
qui épelle, comme la vieille grand'mère qui ne sut
jamais lire48.


Note 48: (retour)  Lire les belles pages que dom Guéranger a écrites sur
le Temps de Noël.



  
En allant à la Messe de minuit.

  

«Jeannot, mon vieux, prends ta béquille;

Faut aller voir l'Enfant-Jésus.

La coque en feu flambe et pétille,

L'eau bénite a coulé dessus.

Si la Bonne-Dame (à Dieu plaise!)

Entre chez nous, toute la nuit

Elle y trouvera de la braise

Pour la bouillie à son petit49.

  

«J'ai mon bâton. La neige est dure,

Tiens-toi bien, prends garde de choir;

Déjà le vent de la froidure

Éteint ma lanterne... il fait noir.

Marchons doucement.—C'est peut-être

La dernière fois, ô mon vieux,

Que nous allons voir notre Maître,

Si bon pour nous, les pauvres gueux?»

  
  


Note 49: (retour)  La coque de Noël doit brûler toute la nuit, sans interruption,
même en l'absence des gens de la maison, car la
sainte Vierge peut avoir besoin d'entrer dans le logis pour
faire de la bouillie à l'Enfant-Jésus et il faut qu'elle trouve
le feu tout prêt.





(Légende nivernaise).


  
—«Oui, nous avons passé sur terre,

Tous deux, plus de septante-huit ans;

L'heure est proche où notre misère

Doit prendre fin... il est bien temps!

Trimer, bûcher, voilà l'aubaine,

Toujours minable et tracassé...

Mais plus en ce monde l'on peine,

Plus on sera récompensé!




«Au Paradis, ma pauvre vieille,

On n'aura plus ni froid ni faim;

On n'y connaîtra pas, la veille,

Le grand souci du lendemain.

Nous prierons Jésus tout à l'heure

De nous y faire entrer tous deux,

Puisque la place la meilleure,

Il l'a réserve aux malheureux.




—«O mon vieux, ce que, moi, j'espère,

C'est de revoir au Paradis

Nos défunts, le père et la mère,

D'y retrouver nos chers petits.

Ah! Jésus pourvu que personne

De chez nous ne manque là-haut!...

Mais voici la cloche qui sonne,

Nous arriverons comme il faut.»




Ainsi, le dos rond sous la bise,

Qui court le long du sentier blanc,

Les vieux s'avancent vers l'église,

Tout chevrotant et gambillant.

Pauvres gens!—quoique la distance

Ne soit pas grande, ils sont bien las;

Mais, dans leur rêve d'espérance,

Ils ne s'en aperçoivent pas.




Oh! comme l'église flamboie!

Oh! tant de cierges sur l'autel!

Oh! les beaux cantiques de joie!

L'encens fume... Noël! Noël!

Le chant, le parfum, la lumière

Mettent en leurs coeurs éblouis

Une allégresse avant-courrière

Des liesses du Paradis.

  

Ils n'ont jamais, depuis l'enfance,

Manqué la messe de minuit:

Avec la même confiance

Les voilà qui prient aujourd'hui.

—Votre prière n'est pas vaine,

O bonnes gens agenouillés,

Puisqu'elle charme votre peine

Et que vos maux sont oubliés!...

  

Ils partent. Simulant l'aurore,

La lune éclat à l'horizon.

Sur leurs lèvres murmure encore

La douce et naïve oraison.

Le couple en silence chemine

Et, sous les piqûres du gel,

Les vieux rentrent dans leur chaumine,

Transis, contents... Noël! Noël!

  
  


Achille MILLIEN,50.

à Beaumont-la-Ferrière (Nièvre).


Note 50: (retour)  Cette ravissante poésie est extraite d'un des nombreux
ouvrages de l'éminent poète nivernais, intitulé L'Heure du
Couvre-Feu: cet ouvrage, comme plusieurs de ses aînés, a
été couronné par l'Académie française.





Le vicomte Walsh, dans son admirable ouvrage des
Fêtes chrétiennes, nous raconte une Messe de minuit
pendant la Révolution qui a bien ce caractère de simplicité
dont nous venons de parler:



«Je me souviens d'une Messe de minuit dite en
cachette pendant les persécutions de 93.


«En ce temps-là, il n'y avait plus d'église pour célébrer
les Saints Mystères: une grange fut choisie par les
habitants du hameau. Les femmes la décorèrent pendant
la nuit précédente: des draps de grosse toile bien
blanche furent tendus tout à l'entour. Une table rustique,
recouverte des linges les plus blancs, devait servir d'autel;
des branches de houx, à petites baies rouges, étaient
placées comme bouquets de chaque côté du crucifix
d'ébène; deux chandelles de résine furent mises dans des
flambeaux de fer: c'était toute la pompe de ces temps de
persécution.


«Isolément et sans faire aucun bruit, les fidèles se
rendirent à la grange préparée pour la fête. Avec quelle
piété ces paysans bretons tombaient à genou devant cet
autel si pauvre!


«Quand le prêtre parut à l'autel, des pleurs s'échappèrent
de tous les yeux.


«Lui-même fut tellement ému qu'il répandait aussi
des larmes qui n'étaient pas sans douceur. Confesseur de
la foi quelques jours auparavant, il avait touché de près
à la mort et le voilà qui va célébrer un mystère de sainte
joie!51».





Note 51: (retour)  V. «Une Messe de minuit en exil», Noël dans les pays
étrangers, page 33.



Avant d'aborder les très intéressantes particularités de
la Messe de minuit que nos amis ont bien voulu nous
signaler dans toutes les contrées de la France, on voudra
bien nous permettre de citer une ravissante nouvelle
d'Auguste Nisard, qu'on pourrait intituler: Une Messe
de minuit manquée, et qu'on pourrait résumer ainsi:


«Notre mère attendait, pour nous emmener avec elle
à la Messe de minuit, que chacun de nous eût ses sept
ans accomplis..... A onze heures et demie, ma mère
vint m'éveiller..... Las! je dormais d'un sommeil si
dur que je n'entendis pas cette voix chérie et continuai
de ronfler de toutes mes forces. A un second appel, je ne
répondis pas davantage..... Enfin, à la troisième sommation.....
j'ouvris les yeux, je me débrouillai comme
je pus de mes visions nocturnes et, tirant de dessous
mes draps cette jambe-ci, puis cette autre, je tombai plutôt
que je ne fus sur mes jambes..... Je n'étais pas tout
à fait endormi, et pas tout à fait éveillé..... Voilà-t-il
pas que je retombe lourdement, et je dis à ma chère
mère que je veux me recoucher..... A quoi celle-ci n'eut
garde de s'opposer.....


«Au matin je m'en voulus mal de mort de ma lâcheté.
Je ne me suis jamais consolé de cette Messe de minuit
manquée.»






Messe de minuit en Normandie


C'est au pays de Caux surtout que la Messe de minuit
se célébrait avec une grande solennité, sous le nom de
fête des bergers.


Son origine était complètement normande. Au début,
cette fête ne fut, en effet, qu'un de ces petits drames
liturgiques latins que parfois on intercalait, comme une
sorte de jeu sacré, dans l'office solennel, telles la Messe
de l'étoile et la Messe de l'âne, qui furent représentées
souvent, dans les premières années du Moyen Age, à la
cathédrale de Rouen.


On représentait aussi dans la même église le Drame
des pasteurs, adoration pieuse et naïve de l'Enfant-Jésus
par les Bergers.52


Note 52: (retour)  Deux manuscrits de la Bibliothèque de Rouen nous ont
conservé toute cette mise en scène primitive qui a été publiée
par Du Cange dans son Glossarium.



Ces pastorales donnèrent naissance à la fête des bergers.
C'est la même naïveté dans le scénario, avec un
caractère rustique qui remplace la gravité sacerdotale.


C'était aux garçons du village que revenait l'organisation
de la fête. A Goderville et à Froberville, ils élisaient
même un maître qui devait recueillir les offrandes pour
rachat d'un somptueux pain bénit.


A minuit, la vieille église du village s'estompait dans
la brume blanchâtre et glacée. Sous le porche et dans
l'allée centrale piétinaient, avec un perpétuel chuchotement,
les curieux, étrangers à la paroisse qui cherchaient,
comme dans les théâtres des villes, «des places
assises d'où l'on puisse très bien voir.» Tous étaient attirés
par le charme de poésie touchante qui caractérisait
cette pittoresque cérémonie.


De tout ce mouvement, de tout ce bruit, sont presque
scandalisés les habitants du village, rangés dans leurs
bancs bien cirés: cultivateurs venus avec leurs valets
par les chemins creux, vieux paysans aux casquettes de
poil et aux sabots de bois rembruni; bonnes femmes
dont le serre-tête de coton s'agite sans cesse d'un petit
mouvement saccadé; fermières et leurs servantes, bien
au chaud dans leurs amples manteaux de laine, dans
leurs capelines sombres, qu'égayent de blancs pompons
légers et mouvants.


Dans le clocher de pierre, les douze coups de minuit
viennent de sonner; les chantres ont achevé le Te Deum,
le silence se fait dans toute l'église; qu'attend-on?


Réunis auprès des fonts baptismaux, se tenaient tous
les garçons du village, portant en écharpe une serviette
blanche, tandis que le maître se distinguait au milieu
d'eux par une sorte de petite nappe à longs effilés, portée
à la ceinture. À leur groupe se joignaient les bergers du
pays. Ceux-ci avaient revêtu leur costume traditionnel:
longue limousine rayée à pèlerine et à capuchon, chapeau
de feutre à larges bords, sabots aux pieds et houlette
ornée à la main.


A un signal donné, le cortège ainsi formé se mettait en
marche. Souvent il était précédé par une sorte de chandelle
allumée, mise en mouvement et glissant, à l'aide
d'un fil de fer, d'un bout de l'église à l'autre, du portail
à l'autel. C'était la Marche à l'étoile. Les bergers tenaient
en laisse ou portaient un bel agneau blanc tout enrubanné;
ils venaient l'offrir au Christ-Enfant couché dans
une Crèche devant l'autel.


Souvent on tirait la queue à la pauvre bête ou on la
piquait avec une épingle, afin qu'elle se mit à bêler dans
les moments les plus solennels.


Mais ce qui attirait surtout les regards de la foule,
c'était la civière du pain bénit, éblouissante de lumières,
de cierges et de chandelles allumées.


Cette civière, comme à Néville, près de Saint-Valéry,
était un véritable monument de menuiserie, en forme de
pyramide, à plateaux ronds et superposés, ornés de
lumières et reliés par des girandoles illuminées; elle
était en outre parée de jolies touailles ou nappes de broderies
et de dentelles. Au beau milieu se dressait un mât
portant cinq plateaux d'un diamètre de plus en plus
diminué, en montant, et donnant l'aspect d'un cône. Du
sommet de ce mât, comme quatre haubans, descendaient
quatre branches de fer portant, de distance en distance,
des bras de candélabres et des torchères où brillaient de
nombreuses bougies. Une sorte de manivelle—pour
employer le terme populaire une chincholle—placée à
la partie supérieure, actionnait tous les plateaux qui
tournaient alors sur leur axe, en projetant l'éclat de mille
petits cierges scintillants. Sur les plateaux reposaient les
couronnes de pain bénit, ornées de fleurs et de feuillage:
houx, laurier, lierre, roses de Noël; un bouquet terminait
également le mât pyramidal.


Tout ce cortège, dans lequel deux garçons étaient chargés
de mettre le mécanisme en mouvement, venait, à un
moment donné, faire l'offrande du pain bénit; les
fameux plateaux tournants faisaient surtout un effet
magique.


Nous avons extrait ces détails d'un excellent article de
M. Georges Dubosc, dont tout le monde, en Normandie,
connaît le talent et l'érudition53.


Note 53: (retour)  Journal de Rouen, 22 déc. 1901.



A Saint-Victor-l'Abbaye, quatre petites filles, tout de
blanc habillées, couronnées de roses, portent sur leurs
épaules le symbole vivant de l'Enfant-Dieu, un agneau
immaculé, incarnation d'innocence, de pureté et de douceur.
Couché sur un tapis moelleux de chauds lainages,
l'agnelet dresse sa petite tête placide et sereine, sous un
dôme de verdure et de fleurs, formé d'un entrelacement
de feuilles de lierre et de branchages de houx, piqué çà
et là de roses, d'oeillets et de chrysanthèmes54.


Note 54: (retour)  Item, 25 déc. 1904.








Messe de minuit en Picardie


Dans la plupart des villages se formait un nombreux
cortège de bergers et de bergères vêtus de blanc. Le roi
de la troupe, tout enrubanné et couronné de fleurs, portait,
dans une magnifique corbeille, un petit agneau
d'une blancheur de neige. On se rendait processionnellement
à l'église, au chant des Noëls locaux et au son des
musettes et des tambourins. Le prêtre bénissait l'innocente
créature à la Messe de minuit, au milieu de la joie
universelle.


L'heureux agnelet était ramené à la bergerie où il
était l'objet de soins particuliers. On le laissait mourir
de vieillesse; car, par une pieuse naïveté, on le regardait
comme le «sauveur du troupeau».


Cette vieille coutume picarde nous rappelle la touchante
cérémonie qui a lieu, chaque année, à Rome,
dans l'église de Sainte-Agnès-hors-les-Murs, le jour de la
fête de la glorieuse martyre (21 janvier).


Après la messe, on organise une procession. En tête,
s'avancent des prêtres en grands manteaux noirs. Ils
tiennent chacun sur les bras un superbe coussin de damas
rouge orné de franges d'or, sur lequel est mollement
couché un petit agneau blanc comme la neige, la tête
couronnée de roses. Ces agneaux sont placés sur l'autel
et bénits par le célébrant.


Ils sont fournis par les Pères Trappistes des Trois-Fontaines.
Après la cérémonie dont nous venons de parler,
ils sont remis à deux chanoines de Saint-Jean-de-Latran,
qui les offrent au Pape. Le Pape les bénit de nouveau
et les confie aux Religieuses du monastère de Sainte-Cécile,
au Transtévère, qui en prennent le plus grand
soin.


Leur toison est coupée au mois d'avril et sert à confectionner
les Palliums, manteaux d'honneur qui, après
avoir été déposés sur le tombeau de saint Pierre, au Vatican,
sont envoyés par le Pape aux archevêques comme
symbole de leur union avec le Pontife romain.






Messe de minuit en Champagne


A Clinchamp (Haute-Marne), le pain bénit, surmonté
d'un dôme de verdure et de fleurs, est offert à la Messe
de minuit par une jeune fille vêtue de blanc, comme une
première communiante.


Cette jeune fille porte le pain bénit non point sur le
bras, comme cela se fait ordinairement, mais sur la tête.


Le petit échafaudage, en forme de coupole, qui surmonte
le pain bénit, est orné, au sommet surtout, de petits
cierges allumés.


La scène est des plus gracieuses: la jeune fille s'avance
gravement, portant d'une main un cierge bien décoré et
de l'autre maintenant sur sa tête le pain bénit tout resplendissant
de lumières.


Bien que cette cérémonie excite la curiosité de tous les
assistants, elle s'accomplit toujours dans le recueillement
le plus parfait.


Notre aimable confrère qui nous transmet ces ravissants
détails nous en expose le symbolisme frappant. Le
pain bénit convient bien au Mystère de Bethléem, la
maison du pain 55, et les cierges allumés représentent
la céleste lumière qui environna les bergers quand l'Ange
leur annonça la joyeuse naissance de Celui qui est la
«lumière du monde». Ego sum lux mundi56, lumen
ad revelationem gentium 57.


Note 55: (retour)  Hom. Saint Greg., 7e lec., Mat. de Noël.



Note 56: (retour)  Joann., VIII, 12.



Note 57: (retour)  Luc, II, 32.



Au pays d'Armagnac, au commencement de la Messe
de minuit, on bénit le pain de Noël. Chaque famille offre
le sien. Au retour, on en coupe un morceau qui est religieusement
gardé pour la Noël prochaine. Le reste est
mangé de suite pour commencer le réveillon.


Dans le Condomois, tous les boulangers offrent en cadeau
à leurs clients le gâteau de Noël. C'est un pain
spécial pétri avec des oeufs et de l'anis et d'un goût excellent.


Les grandes familles reçoivent plusieurs de ces gâteaux
de leurs boulangers. Elles envoient le plus beau à l'église
pour être distribué aux fidèles à la Messe de minuit:
ces pains sont donnés à l'assistance en grande quantité.


Il est d'usage, dans un grand nombre, de villages des
Pyrénées, de faire bénir, à la Messe de minuit, des petits
pains que l'on garde pendant toute l'année et qu'on
donne aux bestiaux quand ils sont malades, principalement
aux brebis.




Dans le Rouergue (Aveyron), après l'élévation de la
Messe de minuit, on entonne le Nodolet (chant de Noël),
cantique particulier, embryon de drame liturgique. Le
choeur des jeunes filles, de ses voix les plus douces—pour
imiter les anges—s'exprime en français, annonçant
le Mystère de ce jour, et toute l'assistance, en
choeur, répond, en patois, demandant des explications et
exprimant son étonnement de la naissance d'un Dieu
pauvre.


Identique pour le fond, le «Nodolet» varie beaucoup
dans la forme, suivant les diverses paroisses.


Ce chant dialogué se rencontre aussi en Provence et en
Normandie.


En Provence, quatre jeunes gens, dont trois représentent
des pasteurs et le quatrième un ange, s'avancent
à l'entrée de l'église, avant la Messe de minuit: ils conduisent
un agneau orné de rubans. Ils chantent sur deux
airs différents un dialogue, l'ange en français et les bergers
en provençal. L'ange invite les bergers à se livrer à
l'allégresse et à venir à Bethléem adorer le Messie. Un
des bergers, surpris des paroles auxquelles il ne comprend
rien, appelle son camarade Jean, qui entend le
français, et il le prie de lui interpréter les paroles de cet
inconnu.


Jean s'enquiert du voyageur, de l'objet de sa venue et
pourquoi il fait tant de bruit à la porte de leurs cabanes;
alors l'ange leur annonce la naissance de Jésus.


Quand ce dialogue est terminé, l'ange et les pasteurs
entrent dans l'église, s'approchent de la Crèche et, s'étant
mis à genoux, ils offrent l'agneau en chantant un dernier
verset en choeur.


Une scène à peu près semblable a lieu, en Normandie,
dans l'église de Saint-Victor-l'Abbaye.


Avant la Messe de minuit, quatre jeunes filles, groupées
au pied de l'autel, se lèvent et lancent cet appel.


  
Venez, bergers, accourez tous,

 Laissez vos pâturages.

Un nouveau roi est né pour vous,

 Portez-lui vos hommages.

N'oubliez pas vos chalumeaux,

 Ni vos douces musettes,

Et faites de vos airs nouveaux

 Retentir ces retraites.

  
  


Ces jeunes filles figurent les anges annonciateurs de la
venue du Messie aux bergers endormis dans la plaine de
Bethléem. Leurs voix pures et fraîches nuancent avec
délicatesse la naïve invitation. Mais, à la voix des anges,
quelqu'un répond du porche de l'église.


Rauque, angoissée, avec des intonations discordantes,
sans aucun souci du rythme et de la mesure, lançant les
notes les plus fausses qu'il soit possible d'entendre, c'est
la voix d'un berger qui, volontairement bourru, s'écrie:


  
Quelle est cette importune voix

 Qui frappe mon oreille,

Ne puis-je dormir une fois

 Sans que l'on me réveille?

Tantôt c'est le coq par son chant,

 Tantôt l'enfant qui crie.

On doit laisser dormir les gens

 Quand ils en ont envie.

  
  


Sans se laisser déconcerter par cet accueil quelque peu
brutal, les anges répètent leur invitation qui ne reçoit
point de réponse: le berger s'est sans doute rendormi.


Tout à coup, à la voûte du choeur, immédiatement au-dessus
de l'autel, la lueur fulgurante d'une traînée de
fulmi-coton allumant les bougies d'une vaste étoile symbolique
illumine l'église tout entière.


Cette fois, le berger ne résiste plus; il lui fallait sans
doute un miracle...


  
Ah! Quel éclat frappe mes yeux,

 Malgré la nuit profonde!

Sans doute, c'est le Roi des cieux

 Qui vient de naître au monde.

Je sens déjà dans mon esprit

 Sa grâce qui m'éclaire,

Et sa lumière me suffit

 Pour un si grand mystère.

  
  


Les couplets se succèdent alors interminables, les anges
multiplient leurs exhortations et le berger ses louanges et
ses protestations d'amour et de fidélité58.


Note 58: (retour)  Pierre Villette, Journal de Rouen, 25 déc. 1904.



Ces dialogues rappellent la coutume qu'on avait autrefois
de célébrer par des scènes animées la naissance du
Christ. Cet usage se pratiquait dans nos anciennes provinces,
pendant la nuit de Noël. Ces sortes de représentations,
connues sous le nom de Pastorales59, finirent
par dégénérer en bouffonneries sur divers points et donnèrent
lieu à de sévères interdictions. Un chant, nommé
Chant des Pasteurs, fut seul maintenu dans nos anciennes
basiliques comme dans les églises de campagne: il
précédait, dans les Landes, le cantique Benedictus;
alors la voix des fidèles, des chantres et des enfants de
choeur répétait à l'unisson les mêmes paroles, en s'unissant
aux accords harmonieux de l'orgue; quelquefois
aussi ce chant était accompagné par les musettes, les
hautbois, les fifres et les tambourins.


Note 59: (retour) De nos jours, à Paris et dans plusieurs villes de province,
on s'est mis à jouer des Pastorales ou scènes de Noël,
avec toute la dignité et la piété qui leur conviennent.


A Pithiviers, la Pastorale a été jouée, en 1911, avec un
plein succès par les jeunes filles de la Persévérance.










La Messe de minuit en Vendée


En Vendée, Noël est toujours la grande fête populaire,
exclusivement religieuse.


Il n'y a pas de temps ni de chemins, si mauvais qu'ils
soient, qui empêchent les gens de venir à la Messe de
minuit.


Les habitants du village de Sallertaines (dans le Marais)
se rendent en bateau ou mieux en yole à la Messe
de minuit.


Il n'y a guère que de la Saint-Jean à la Toussaint
qu'ils peuvent venir à pied dans le village; le reste de
l'année, ils ne peuvent sortir qu'en bateau. Alors ils suivent
les fossés qu'ils connaissent comme des chemins et
se rendent à l'entrée du bourg.


Comment décrire ces barques oscillantes au milieu des
ténèbres, portant à l'avant une lanterne accrochée à un
bâton, «étoile menue qui fouille les eaux, balancée par
la marche et secouée par le vent60?»


Note 60: (retour)  René Bazin, La terre qui meurt.



Au détour des fossés que cette lumière vacillante
éclaire de ses lueurs falotes en faisant étinceler le givre
des arbres, on croit voir d'étranges silhouettes. On entend
le clapotis des lames sous les coups de la ningle
(rame). «Quelquefois les herbes amoncelées en maint endroit
barrent le passage; des oiseaux se lèvent au frôlement
des roseaux, jetant un cri déchirant ou plaintif:
vanneaux, pluviers, bécassines61.»


Note 61: (retour)  Id., loc. cit.—Pithiviers s'est aussi appelé Pluviers;
quelques auteurs ont pensé que ce nom pourrait bien venir
des pluviers que l'on rencontrait autrefois dans la vallée de
la rivière de l'Oeuf. Aujourd'hui cet oiseau a complètement
disparu. Il y a plusieurs sortes de pluviers, comme on peut le
voir au musée de Carnac (Morbihan); le pluvier doré est un
gibier rare et très recherché.



Des centaines de voix font entendre de joyeux Noëls et
les échos répondent sur l'immense étendue des prairies
inondées62.


Note 62: (retour)  Quand, dans une ferme du Marais, il y a un malade qui
doit recevoir le saint Viatique, tous les habitants des
hameaux voisins, à deux ou trois kilomètres, sont prévenus.
Une yole de chaque maison, avec quelques personnes, se
dirige vers le fossé que doit suivre le prêtre avec le Saint-Sacrement.
Dès que le prêtre est passé, chacune des yoles
venues à sa rencontre se met à sa suite, et l'on arrive ainsi
avec toute une petite flottille à la demeure du malade. C'est
très poétique et très édifiant.








La Messe de minuit en Provence


Les fêtes de Noël se passent avec beaucoup d'entrain,
de religion, de naïveté et de grâce dans toute la Provence
et le Comtat.


Il existe, en Provence, un usage rappelant la coutume
suédoise qui associe les oiseaux à la solennité de
Noël63.


Note 63: (retour)  Noël dans les pays étrangers, le réveillon des petits
oiseaux, p. 14. 1°.



A Entraigues (Vaucluse), la veille de Noël, les jeunes
gens se mettaient à poursuivre les roitelets que les Comtadins
appellent Petouses (petoua). Lorsqu'ils étaient
parvenus à en prendre un vivant, ils en faisaient hommage
au curé de la paroisse. «Celui-ci, d'après le récit de
Barjavel, dans son livre curieux sur les Dictons et Sobriquets
patois de Vaucluse, après la Messe de minuit,
montait en chaire tenant l'oiseau enrubanné de couleur
rose et le lâchait dans l'église en présence d'une nombreuse
réunion. Le choix que l'on faisait, en cette circonstance,
d'un des oiseaux les plus petits avait peut-être
pour but de reporter l'esprit des fidèles vers le petit
Enfant de Bethléem, et la liberté accordée solennellement
par le pasteur au passereau était vraisemblablement la
représentation naïve de l'affranchissement de l'âme humaine,
délivrée par la venue du Messie des chaînes du
ravisseur infernal.


Une coutume pareille se pratiquait aussi à Mirabeau,
de temps immémorial. Les jeunes gens apportaient un
roitelet vivant à la grand'messe au son du tambourin; ils
recevaient la somme de trois francs que leur remettait le
curé.


A Mazan et dans quelques pays voisins, un grand
nombre de personnes apportaient, à la Messe de minuit,
des oiseaux de diverses espèces, qu'on lâchait au moment
de l'élévation et dont le gazouillement joyeux venait
ajouter un charme de plus à l'éclat de la fête.


Ce devait être un spectacle gracieux que ces multitudes
de petits oiseaux retrouvant dans la Crèche, qu'entouraient
de nombreux et verts branchages, une image imparfaite
de leur retraite habituelle. L'éclat d'une vive
lumière, rappelant le soleil, ajoutait l'illusion, et le
chant des oiseaux semblait se mêler aux voix célestes des
anges, pour annoncera l'humanité tout entière l'auguste
et consolant Mystère de Noël64.


Note 64: (retour)  Le Clocher provençal, 25 déc. 1905.




Cet usage rappelle le lâcher d'oiseaux qui avait lieu
dans la cathédrale de Rouen le jour de la Pentecôte. Voici
ce que raconte le vieux chroniqueur normand: «Pendant
le Veni Creator..., du haut des voûtes, les domestiques
du trésorier de la cathédrale jetaient en bas, sur une
foule de personnes qui s'y trouvaient, quantité de feuilles
d'arbres, des étoupes ardentes et des oiseaux jusqu'à
l'Evangile65.»


Note 65: (retour)  Farin, Histoire de Rouen, tome Ier, 3e partie,
au chap. des Processions générales.



On sait que la symbolique chrétienne a souvent représenté
le Saint-Esprit sous la forme d'une colombe mystique,
descendant d'une nuée lumineuse.


La petite ville des Baux66, située à trois lieues d'un
versant des Alpines, a gardé intactes les traditions ancestrales,
et, tous les ans, pour Noël, une curieuse cérémonie
se renouvelle.


Note 66: (retour)  Site grandiose qui attire le voyageur et l'artiste.



Quand la Messe de minuit sonne, tous les bergers,
toutes les bergères du pays s'acheminent vers l'église où
rayonne près de l'autel une immense Crèche en rocailles.


On se presse, on s'agenouille autour, et lorsque tous les
fidèles sont rassemblés, qu'il ne manque plus une pastourelle,
plus un pasteur, l'un d'eux entonne un Noël. Après
lui, un autre berger chante le second couplet, celui-là en
provençal. Et tous deux alternent ainsi, tandis que le fifre
et le tambourin donnent la ritournelle.


Puis l'adoration des bergers commence. Un cortège
pittoresque s'avance vers l'autel. D'abord une petite
charrette fleurie, attelée d'un bélier enrubanné, caparaçonné
d'or, où repose un agneau couché. Des bergères
suivent, en robes blanches et ceinture d'aurore et d'azur,
accompagnées de bergers aux manteaux sombres. Celui
qui suit la charrette l'arrête au pied de l'autel. Alors,
délicatement, il prend l'agnelet sur sa couchette, s'approche
de l'officiant dont il baise l'étole, et se tourne vers sa
compagne. Il fait un salut; elle fait une révérence. Le
berger tend l'agneau à la bergère, qui se tourne à son
tour vers son voisin, pour lui remettre le présent. De
mains en mains, l'agnelet passe ainsi avec toujours les
mêmes gracieux saluts, les mêmes révérences, pour demeurer
enfin le cadeau fait à la Crèche.


Quelques-unes des bergères doivent s'incliner avec beaucoup
de précaution devant l'agneau. Elles portent, en
effet, une coiffure fragile: une corbeille chargée d'an
gâteau67.


Note 67: (retour)  Le Pèlerin, déc. 1906.



Une cérémonie à peu près semblable a lieu dans quelques
communes des environs d'Arles:


A la Messe de minuit, au moment de l'offrande, on voit
s'avancer vers l'autel le corps des bergers, précédé du
tambourin, de la cornemuse et de tous les instruments
rustiques qu'on peut réunir dans le pays. Ils portent de
grandes corbeilles remplies de fruits et d'oiseaux de différentes
espèces. Les bergers suspendent ces corbeilles à
leur ceinture par un ruban et les femmes les portent sur
leur tête.


A Maussane, les prieuresses sont coiffées du garbalin;
sorte de gerbe élégante en forme de bonnet conique et,
fort haut, garni tout autour de pommes et d'oranges. A
la suite du corps des bergers est un petit char tout couvert
de verdure, éclairé par une multitude de bougies et
traîné par une brebis dont la toison, d'une blancheur
éclatante, est encore relevée par des noeuds de rubans
distribués en guise de flocons. L'agneau sans tache est
dans le char. Une seconde troupe de bergers et de bergères,
jouant et chantant des Noëls, ferme la marche.
Les prieurs font l'offrande de l'agneau et des corbeilles,
et le cortège retourne dans le même ordre. Le même
cérémonial est répété à la messe de l'aurore et à celle du
jour68.


Note 68: (retour)  Ces détails nous sont fournis par les auteurs de la Statistique
des Bouches-du-Rhône.



En 1872, dans le village des Lagnes (Vaucluse), bergers
et bergères, costumés et chargés de présents rustiques,
célébraient la Nativité. Détails curieux: on y portait une
étoile au bout d'un bâton nommé guérindon et le cortège
se terminait par un groupe de jeunes filles armées
d'une épée à la pointe de laquelle se trouvait une pomme
lardée de pièces d'argent, qui était déposée dans la
Crèche.


Nous citons textuellement le récit qu'on a bien voulu
nous faire de la Procession des bergers, à la Messe de
minuit, à l'Isle-sur-Sorgue (Vaucluse).


A la Messe de minuit, un peu avant qu'elle commence,
tandis que le Te Deum qui termine les Matines est solennellement
chanté aux sons harmonieux de l'orgue, un
mouvement bien prononcé se produit dans l'église. On
entend dans le lointain le bruit vague du tambourin et le
son aigu du fifre... Bientôt ils sont à la porte...
Des enfants jettent des cris: «la charrette! la charrette!»


La charrette est un petit chariot à deux roues; il est
couvert, mais les côtés ouverts sont fermés par de petits
barreaux artistement tournés; il est décoré de guirlandes
de buis et enrubanné; il est traîné par deux brebis à la
blancheur d'hermine, précédé du tambourin, du fifre et
des tinclettes; les bailes (ou fermiers) en tête, dont l'un
porte un tout petit agneau blanc.


Ils entrent dans l'église en jouant un air retentissant,
rustique et traditionnel dont il serait impossible de donner
une juste idée, mais dont l'entrain et la gaieté électrisent
la nombreuse assistance. Ils vont se ranger auprès de la
Crèche qui occupe une des vastes chapelles latérales, au
centre de la nef. Le silence se fait, l'émotion religieuse
est visible; ce calme n'est interrompu de temps en temps
que par le bêlement de l'agneau auquel répond celui des
brebis mères, bêlement grave d'un octave plus bas
mais dont le contraste est d'un effet charmant et touchant.


L'office terminé, la grand'messe commence.


Après l'Incarnatus est, le diacre se détache, accompagné
des enfants de choeur (ils sont vingt-quatre, tous
de rouge vêtus), et va à la Crèche. Là, après avoir encensé
l'Enfant-Jésus, il le prend et l'apporte dans son
frêle berceau; il est précédé des enfants de choeur et des
bailes, tenant des cierges allumés; le premier baile
place son cher petit agneau blanc sur l'autel.


Le Credo et l'offertoire terminés, l'orgue donne le signal
du départ en jouant l'air obligé (comme ci-dessus)
qui est répété par les tinclettes, le fifre et le tambourin.
C'est le beau moment; tout est préparé: les bailes en
ligne, les torches allumées, la charrette où sont attelées
les brebis richement harnachées, le petit agneau entre les
bras du premier baile qui, la tête couronnée d'un étincelant
diadème, couvert d'un magnifique manteau écarlate,
ouvre le cortège et se dirige vers l'autel.


Quelle majesté! Quelle grâce naïve! Ils s'avancent lentement;
tous, sous le coup de l'émotion qui dut être
celle des bergers auprès de la Crèche de Bethléem.


L'agneau bêle de temps à autre. Tout le monde est
debout: on veut voir la brebis, la charrette toute illuminée
dans laquelle on aperçoit des pigeons, des poulets, de
petits oiseaux, un lapin blotti au coin du véhicule. L'enthousiasme
est à son comble; des larmes coulent dans
les yeux de beaucoup de fidèles. C'est bien la scène de
Bethléem, ce sont bien les bergers qui arrivent à la
Crèche pour adorer l'Enfant divin, anéanti sous la forme
humaine; on voudrait être du cortège qui arrive à
l'autel.


Le célébrant, qui a déjà baisé le divin Enfant, est là,
entouré du diacre, du sous-diacre et des enfants de choeur.
Il tient dans ses mains le petit Jésus qu'il fait baiser
d'abord au suisse, qui a levé son chapeau, puis à tous les
bailes et à ceux qui se sont joints à eux, ensuite à la
musique champêtre et aux bergers qui conduisent les
brebis. Tous font le tour de l'autel, suivant le char traîné
par les brebis, et de là retournent à la Crèche où le diacre
va déposer le Bambino.


Ainsi se termine cette offrande qui sera répétée à la
grand'messe du jour et à celle de la Purification, le
2 février.







Une Messe de minuit en Bretagne.


Brizeux, le poète breton par excellence (décédé en 1854), qui ne
chante que son pays natal:


  
«La terre de granit recouverte de chênes»

  
  


à décrit, avec la fraîcheur et la sincérité de l'inspiration,
une Messe de minuit dans le pays des genêts
et des bruyères».


  
Ouvre! c'est moi, Joseph!—Quoi! si tard en voyage!

N'as-tu pas rencontré les chiens par le village?

Mon Dieu! Seul et si tard dans le creux des chemins!

A ce feu de Noël viens réchauffer tes mains,

Noël! t'en souvient-il? Quand, pour bâtir la Crèche,

Les prêtres nous menaient cueillir la mousse fraîche?

—Ne ris pas! C'est Noël qui chez toi me conduit:

Je viens entendre encore la Messe de minuit.

  

Par un gai carillon enfin fut annoncé

L'office de minuit. Le chemin est glacé,

Disait Joseph Daniel en traversant la lande:

Chaque pas retentit. Comme la lune est grande!

Entends-tu dans le pré, des voix derrière nous?

—Oui, j'entends des chrétiens, des pasteurs comme vous.

  

Ils ont vu cette nuit la légion des Anges

Passer, et du Très-Haut entonner les louanges:

Gloire à Dieu! Gloire à Dieu dans son immensité!

Paix sur la terre aux cours de bonne volonté!

Et tous vont adorer Jésus, l'Enfant aimable,

Le roi des pauvres gens, le Dieu né dans l'étable».

O vivants souvenirs! La nuit, par ce beau ciel,

Tandis que nous marchions en célébrant Noël,

Les arbres, les buissons, les murs du presbytère,

Dans la brune vapeur passaient avec mystère.

  

Toute l'église est pleine; et, courbant leurs fronts nus,

Les pieux assistants chantent l'Enfant Jésus.

Chaque femme, en sa main, porte un morceau de cierge.

On a placé la Crèche à l'autel de la Vierge;

Je reconnais les Saints, les lampes, les deux croix,

Enfin, tout dans l'église était comme autrefois.

Je restais comme une ombre, immobile à ma place.

Muet, ou pour pleurer les deux mains sur ma face.

  

A la communion, quand le prêtre arriva

Offrant le corps du Christ, mon front se releva.

Les hommes, les enfants et les femmes ensuite

Marchèrent lentement vers la table bénite;

Et, comme en un festin, où beaucoup sont conviés,

Dès qu'un communiant avait reçu l'hostie,

Du ciboire sortait la blanche Eucharistie.69.

  
  


Note 69: (retour)  Brizeux, Poème de Marie.








Une Messe de minuit à Paris.


«Parmi les souvenirs de ma toute petite enfance, écrit
François Coppée, il en est un, particulièrement doux, qui
surgit en ce moment du fond de ma mémoire: c'est celui
d'une messe de Noël.


«La neige était tombée avec abondance les jours précédents,
puis une forte gelée avait durci le blanc tapis de
frimas, et les rues, alors peu fréquentées, de cette partie
du faubourg Saint-Germain, faisaient songer à la retraite
de la Grande Armée à travers les steppes de Russie et au
passage de la Bérésina.


«Toute la famille s'était proposé d'assister à la Messe
de minuit; mais, devant la rigueur de la température, il
fut décidé que les femmes garderaient le coin du feu, et
que seuls, les hommes—j'en étais un, songez donc, cinq
ans et demi,—se risqueraient à mettre le nez dehors.


«Donc, quand les cloches commencèrent à sonner dans
le ciel étoilé, ma mère nous emmitoufla soigneusement,
mon père et moi, sous les paletots et les cache-nez, et,
faisant craquer la neige durcie sous nos semelles, nous
gagnâmes tous les deux, en suivant la rue Vanneau et la
rue de Varenne, la chapelle des Missions étrangères qui
était alors notre paroisse.


L'église bondée de foule, la chaleur étouffante, le violent
parfum de l'encens, l'harmonieux rugissement de l'orgue,
les innombrables lumières des cierges qui semblaient une
pluie d'or immobilisée, je revois et je ressens tout cela
comme si j'y étais encore. La Crèche surtout, la Crèche
avec ses personnages et ses animaux de bois peint, et
son petit Jésus de cire que les brins de paille auréolaient
comme des rayons, émerveillèrent mes yeux d'enfant»70.


Note 70: (retour)  François Coppée, Lointain Noël.









Une Messe de minuit dans l'église

de Notre-Dame de Bethléem, à Ferrières-en-Gâtinais.



La seconde année de son pontificat, saint Pierre avait
envoyé saint Savinien, saint Potentien et saint Altin,
prêcher l'Evangile dans les Gaules.


Après une longue marche pleine de périls, les nouveaux
apôtres arrivèrent en un lieu solitaire, situé au bord
d'une petite rivière appelée depuis la Cléry, non loin de
l'endroit où la voie romaine qui va d'Auxerre à Chartres
se croise avec celle de Genabum à Sens, à neuf lieues de
cette dernière ville.


De rares habitants vivaient au milieu de la nature
agreste de ces contrées, demeurant dans des cabanes
grossières que protégeaient les grands bois silencieux. Ils
recueillaient du minerai de fer, dont les gisements abondants
apparaissaient çà et là, et l'exploitaient dans des
fourneaux de forge qui plus tard firent donner à la ville
bâtie en ce lieu le nom de Ferrières.


C'était au milieu de l'hiver, à la fin du mois de
décembre. Les trois apôtres s'étaient retirés dans la
cabane hospitalière de quelqu'un de ces pauvres forgerons,
élevée non loin de la rivière. Entourés de gens du
voisinage, accourus pour contempler ces étrangers, ils se
mirent à annoncer la religion de Jésus, mort sur une
croix pour nous sauver. Bientôt un grand nombre des
habitants fut converti par leur parole et surtout par les
miracles dont elle était accompagnée.


Mais, de tous ces miracles, le plus éclatant fut celui qui
arriva la veille de Noël, vers minuit, dans une petite
chapelle où la communauté chrétienne était réunie pour
prier et honorer l'anniversaire de la naissance de l'Enfant
Jésus.


Saint Savinien disait la sainte Messe. Tout à coup une
lumière mystérieuse remplit l'enceinte sacrée. Les assistants
saisis d'émotion, levant les yeux au ciel, purent contempler
à loisir l'Enfant Jésus, la Sainte Vierge, saint
Joseph; au-dessus de la Crèche, les Anges chantaient leur
harmonieux cantique: Gloria in excelsis Deo. Saint Savinien,
transporté d'admiration et de joie, s'écria: «C'est
bien là Bethléem!»


Les envoyés de saint Pierre, ravis de bonheur, se crurent
un instant dans l'étable de la Nativité. C'est pourquoi ils
donnèrent à leur chapelle le nom de Notre-Dame de
Bethléem71.


Note 71: (retour)  Cette apparition est marquée d'un caractère particulier
c'est d'avoir eu lieu du vivant même de la Sainte Vierge.



Telle est, d'après les Actes de la Grande Passion de
saint Savinien et de ses compagnons martyrs (Ve siècle),
l'origine du premier sanctuaire consacré à la Mère de
Dieu sur la terre de France. Tel fut le commencement de
ce culte toujours vivace qui, depuis dix-huit siècles, amène
chaque année, à Ferrières-du-Gâtinais, d'innombrables
pèlerins dans le sanctuaire de Notre-Dame de Bethléem72.


Note 72: (retour)  Eugène Jarossay. Histoire d'une abbaye, p. 12-14.









La Fête des Ânes, à Rouen.


L'âne joue un certain rôle dans les offices du Moyen
Age.


Bien que cet animal ait la réputation d'être sobre,
patient, laborieux et pour ainsi dire infatigable, ce n'est
point pour ces précieuses qualités qu'on le fêtait, mais
uniquement à raison des divers épisodes que rappelle
l'Écriture.


Sans parler de l'ânesse fameuse du prophète Balaam,
c'est sur un âne que la Sainte-Famille fuit en Égypte;
c'est sur un âne encore que Notre-Seigneur entre triomphalement
à Jérusalem, le jour des Rameaux.


La fête de l'âne est, croit-on, originaire de Vérone73
d'où elle se répandit dans toute la chrétienté du Moyen
Age.


Note 73: (retour)  D'après certaines traditions, Pane qui porta Notre-Seigneur
serait venu mourir dans cette ville.



D'après Du Cange74 qui reproduit l'ancien Ordinaire
de la cathédrale de Rouen, on faisait dans cette église
l'Office des Pasteurs pendant la nuit de Noël. Les chanoines
habillés en bergers et les enfants de choeur en
anges, venaient après le Te Deum des Matines adorer
Jésus-Christ dans la Crèche, derrière l'autel.


Note 74: (retour)  Glossarium ad scriptores mediae et infimae latinitatis,
Parisiis, 1733. Art. Festum asinorum, tome 3, coll. 424-427.



Après Tierce, se faisait la procession des ânes.


Le cortège suivait le cloître et la grande nef. Les chanoines
y figuraient habillés en prophètes.


On y voyait Isaïe, Zacharie, Jean-Baptiste; Balaam
même y était avec son ânesse (ce qui fit donner le nom
de procession des ânes), Nabuchodonosor: les trois
enfants dans la fournaise y paraissaient aussi bien que
Virgile et la Sybille. A la Messe, on ne manquait pas de
chanter la Prose de l'âne75.


Note 75: (retour)  Farin, Histoire de Rouen, tome I, 3e partie, au chap. des
Processions générales.



M. Nicolay, traduisant à peu près littéralement le
Glossarium de Du Cange, nous décrit admirablement
toute cette Pastorale76.


Note 76: (retour)  Nicolay, loc. cit.





Au milieu de la nef de la cathédrale, on dressait une
sorte de bûcher composé de linges et d'étoupes, et, après
avoir chanté Tierce (processio ordinetur post Tertiam),
le clergé faisait processionnellement le tour du cloître,
puis venait s'arrêter au centre de l'église, entre deux
groupes représentant, l'un les Juifs, l'autre les Gentils;
au bout de l'édifice étaient massés de nombreux personnages
destinés à jouer le rôle des prophètes dans l'Ancien
Testament.


Les chantres commençaient par apostropher avec impétuosité
les Juifs et les Gentils, qui, de leur place, leur
répondaient par un verset non moins violent. Les mêmes
chantres, s'adressant ensuite à celui qui jouait le rôle de
Moïse, disaient: «Voici Moïse, le législateur!» Un
Moïse à longue barbe, portant une corne au front (cornuta
facie), vêtu d'une aube et d'une chape, tenant
une baguette dans une main et les tables de la loi dans
l'autre, entonnait à son tour un chant prophétique, relatif
à la naissance du Christ. Puis un cortège, célébrant
les louanges du Messie, conduisait Moïse près du brasier.
Le même cérémonial se renouvelait pour chacun
des prophètes successivement interpellés: ils s'avançaient
à mesure qu'ils étaient appelés.


Moïse était suivi d'Amos, vieillard barbu, ayant un
épi à la main, ensuite venait Isaïe, vêtu d'une aube, le
front ceint d'un bandeau rouge; puis Aaron, couvert
d'ornements pontificaux, la mitre en tête, précédant Jérémie
en habits sacerdotaux et tenant une petite boule à la
main. Daniel, représenté par un jeune ecclésiastique,
était drapé dans une tunique verte, et le prophète Habacuc,
vieillard boiteux, suivait orné d'une dalmatique;
dans un vase étaient des racines qu'il mangeait entre
deux versets.


Après lui, Balaam, monté sur une ânesse, tirait la
bride et frappait l'ânesse de ses éperons, tandis qu'un
jeune homme, lui barrant le passage avec une épée,
l'obligeait à s'arrêter. (Le jeune homme figure, ici, l'ange
armé dont parle l'Écriture dans l'épisode de Balaam). Un
clerc, se dissimulant sous l'ânesse, disait alors d'une
voix étrange: Pourquoi me déchirez-vous ainsi avec
l'éperon?


Puis l'ange disait à Balaam: «Renonce à servir les
desseins du roi Balac». Et les chantres de dire: «Balaam
prophétise».—Alors Balaam répondait: «Une
étoile sortira de Jacob!» Orietur stella ex Jacob77.


Note 77: (retour)  Nombr. XXII-XXIV. Tunc Balaam ornatus, sedens super
asinam (hinc festo nomen) habens calcaria, retineat lora et
calcaribus percutiat asinam, et quidam juvenis, tenens gladium,
obstet asinæ. Quidam sub asina dicat: «Cur me calcaribus
miseram sic læditis?» Hoc dicto, angelus ei dicat:
«Desine regis Balac præceptum perficere». Vocatores: «Balaam,
esto vaticinans». Tunc Balaam respondeat: «Exibit
stella ex Jacob!» (Du Cange, loc. cit.).



A Balaam succédait le prophète Samuel, puis David,
paré des emblèmes de la royauté. A la suite des prophètes,
on voyait Zacharie, habillé en juif et accompagné
de sa femme Elisabeth, vêtue de blanc; leur fils Jean-Baptiste
avait les pieds nus.


Derrière lui se tenait le vieillard Siméon et enfin Virgile,
au visage resplendissant de jeunesse 78, qui devait
s'étonner un peu de se trouver en si sainte compagnie:
c'était ordinairement lui qui fermait la marche.


Note 78: (retour)  Tous les personnages du cortège, à l'exception de Daniel
et de Virgile, portaient la barbe; leur nom est toujours accompagné,
dans Du Cange, de l'épithète barbatus.



Si l'on admettait le grand poète latin à la procession
de Noël, c'est qu'il était réputé avoir prédit la naissance
du Sauveur.


On lit, en effet, dans l'églogue qu'il adressa au consul
Pollion, les vers suivants:


  
Ultima Cumæi jam carminis ætas:

Magnus ab integro sæclorum nascitur ordo,

Jam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna;

Jam nova progenies coelo demittitur alto.

Tu modo nascenti puero, quo ferrea primun

Desinet ac toto surget gens aurea mundo,

Casta, fave, Lucina: tuus jam regnat Apollo!79

  
  


Note 79: (retour)  Buc, Eglog. IV.



Voici que le dernier âge prédit par l'oracle de Cumes est
arrivé. La grande révolution des siècles va recommencer son
cours. Déjà une Vierge revient et Saturne nous ramène l'âge
d'or; déjà un Enfant va descendre des cieux.—Veille sur Lui
avec un soin jaloux, ô chaste Lucine; c'est par Lui que l'âge
de fer cessera et que l'âge d'or reviendra sur la terre; déjà
règne ton Apollon!


La procession de Noël se terminait souvent, dit le Mémorial
de Rouen80, par un clerc habillé en sybille,
portant une couronne sur la tête et chantant des versets
contenant des prédictions.


Note 80: (retour)  Ordinarium Rothomagense, cité par Du Cange dans son
Glossarium, s. v. Festum.



On est aussi étonné de voir la sibylle dans ce cortège.
Cependant, on admet assez généralement que les sibylles
pouvaient connaître et prévenir l'avenir. Saint Jérôme
leur attribuait le don de prophétie, et l'Eglise, dans la
Prose des Morts, invoque l'autorité de la sibylle et semble
l'assimiler à l'autorité même de David:


  
Teste David cum sibylla.

  
  


C'est la raison pour laquelle Michel-Ange les a représentées
dans les célèbres fresques du plafond de la chapelle
Sixtine, et Raphaël dans l'église Santa-Maria-della-Pace,
à Rome.


Quant à la Prose de l'âne, nous n'avons trouvé aucun
document qui nous prouve qu'elle ait été chantée à l'office
de Noël. Farin seul l'affirme: nous serions donc
porté à croire qu'elle était chantée à la porte de l'église.


Elle commençait par cette strophe:


  
Orientis partibus

Adventavit asinus

Pulcher et fortissimus,

Sarcinis aptissimus.

Hez, sire âne, hez!

  
  


Des contrées de l'Orient, il est arrivé un âne beau et
fort, propre à porter les fardeaux.—Hez, sire âne, hez!


Cette cantilène n'avait rien de choquant, ni pour le
goût, ni pour les convenances.


Telle était cette fête de l'âne dont on a dit beaucoup
de mal, parce qu'elle prêtait à certains abus et dégénéra
vite en un cortège peu digne du sanctuaire, ce qui la fit
interdire par l'autorité ecclésiastique. Il n'en est pas
moins vrai qu'elle naquit d'une pensée de foi, d'une
interprétation et d'une mise en scène ingénieuse des prophéties
sur le Messie.


Nous terminerons ce chapitre par le ravissant usage
de:


  
LA «SCALA» DE NOËL

  

 Dans un causse aride et sauvage,

Aux flancs d'un rocher accroché,

Est un ancien Pèlerinage

Entre ciel et terre perché.

  

 C'est Rocamadour qu'il s'appelle.

Lieu saint et des plus vénérés,

Où pour atteindre la chapelle

Il faut gravir deux cents degrés

  

 Là survit un touchant usage:

A chaque soir de la Noel,

Petits et grands de ce village

Semblent faire l'assaut du ciel!

  

 La population tout entière

Monte à genoux chaque degré,

En récitant sur chaque pierre

De l'Archange le doux Ave.

  

 Et les prêtres sont à la tête

De cette étrange ascension

Faite au son gai de la musette

Avec peine et dévotion.

  

 Telle, à Rome, la foule sainte

Au Latran montant à genoux

La Scala Santa toute empreinte

Du sang du Christ versé pour nous?

  

(Comtesse O'Mahony.)

  
  















CHAPITRE IV


LE RÉVEILLON ET LES GÂTEAUX DE NOEL



La Messe de minuit, nous l'avons dit, était ordinairement
précédée d'un repas maigre, qu'on nommait, en
Provence, le gros souper; elle était suivie d'un repas gras
qu'on était convenu d'appeler, dans tous les pays, le
réveillon.


Ce repas avait sa raison d'être par suite du jeûne de la
veille, de la privation de sommeil, de la longueur des
offices de la nuit, qui souvent duraient plusieurs
heures81 et aussi des fatigues d'une longue route parcourue
pour venir à l'église.


Note 81: (retour)  La grand'messe de minuit était précédée des trois Nocturnes
des Matines et suivie des Laudes.



Telle a été l'origine du réveillon.


Nous parlerons successivement des groupes de quêteurs
en vue du réveillon, du repas lui-même et des
gâteaux de Noël.










I. LES QUÊTEURS






L'Aguilloné dans le pays d'Armagnac


L'Aguilloné est le chant de joie de Noël; il est en
patois gascon. Pendant tout le mois de décembre, les
jeunes gens qui doivent tirer au sort vont chanter
l'Aguilloné, le soir, après souper, devant les portes.
Comme récompense, on leur donne quelques sous, des
oeufs, de la farine, des châtaignes. Avec le produit de cette
quête, ils font le réveillon de Noël.


L'Aguilloné se chante sur un air très gracieux et très
entraînant. Les chanteurs (lous aguillounès) portent le
béret bleu du pays, brodé avec de la laine rouge, jaune,
verte, blanche, le tout surmonté d'un pompon aux multiples
couleurs: c'est avec ce costume bigarré qu'ils se
promènent crânement dans les foires et marchés.


«Il ne faut pas oublier, nous dit notre aimable correspondant,
que nous sommes au doux pays d'Armagnac, pays
du bon vin et du gai soleil, et on aime beaucoup chez
nous à rire et à s'amuser. Il y a de braves gens tout de-même,
et si les têtes sont un peu légères, les coeurs sont
toujours bons82.»


Note 82: (retour)  M. l'abbé B., du diocèse d'Auch.



  
CHANT DE L'AGUILLONÉ

  

1

  

Trois compagnons sont arrivés

Devant la porte d'un chevalier.

  

Refrain

Gentil Seignou,

L'Aguilloné

Il faut donné

A ous coumpagnous

  

2

  

Aci qué bouha lou bént d'aoutan,

Daoubrit la porto, qu'entreran.

Gentil Seignou!

(et la suite du refrain qui se répète à chaque couplet).

  

3

  

Brabos gens, allucat la candello,

Bous pourtant no gran noubello.

  

4

  

Inta Nadaou, escoutats ben,

Jésus va néché à Bethléem.

  

5

  

Dam-mous aoumen un bresserou,

Inta coucha lou Salvadou.

  

6

  

Dam-mous un brioulletto,

Indé bouta déguens sa manetto.

  

7

  

Enségnam-mous un cansoun,

Indé hé risé lou maynatjoun.

Etc., etc.

  

  

  

TRADUCTION

  

1

  

Trois compagnons sont arrivés

Devant la porte d'un chevalier.

  

Gentil Seigneur,

L'Aiguilloné

Il faut donner

Aux compagnons.

  

2

  

Ici souffle le vent d'antan.

Ouvrez la porte, nous entrerons.

  

3

  

Braves gens, allumez la chandelle,

Nous vous portons une grande nouvelle.

  

4

  

Pour Noël, écoutez bien,

Jésus va naître à Bethléem.

  

5

  

Donnez-nous au moins un petit berceau.

Pour y coucher le Sauveur.

  

6

  

Donnez-nous une violette,

Pour mettre dans sa petite main.

  

7

  

Enseignez-nous une chanson,

Pour faire rire le petit enfançon.

  

Etc., etc.

  
  


Ainsi se continuent indéfiniment les couplets de
l'Aguilloné qui se termine toujours par des souhaits, en
rapport avec l'aumône reçue ou refusée.


Si les chanteurs ne reçoivent rien, ils disent les choses
les plus désagréables, par exemple:


  
Diou bous counserbe la santat

Coumo l'aygo déguens tin bergat.

  

Dieu vous conserve la santé

Comme l'eau dans un panier percé.

  
  


Mais s'il se trouve un donateur généreux, on souhaite
toutes sortes de prospérités à sa maison, par exemple:


  
Lou boun Diou bous doungo aoutant d'aoucats

Coumo d'herbetto deguens tous prats.

  

Que le bon Dieu vous donne autant d'oies

Qu'il y a de brins d'herbes dans les prés.

  

Diou benasisco aquesto maysoun,

Mous an baillat caoucoun dé boun.

  

Dieu bénisse cette maison,

Car on nous a donné quelque chose de bon.

  
  


Cette chanson, comme on le voit par le texte lui-même,
se rapporte surtout à la fête de Noël. Elle est chantée à
l'occasion des quêtes qui ont lieu pendant tout le mois
de décembre.


La chanson traditionnelle que répètent les enfants,
pendant le temps de l'Avent, la vieille chanson de quête,
aux environs de Rouen, est encore celle-ci:


  
Aguignette,

Miettes, miettes,

J'ons des miettes dans not' pouquette,

Pour les jeter à vos poulettes.

Si elles pondent de gros oeufs,

La maîtresse, donnez-m'en deux!

Aguignolo!

  
  


Dans les environs de Ploërmel, la veille de Noël,
quand le soir arrive, des enfants, réunis par petits
groupes de trois ou quatre, vont de porte en porte,
éclairés par une bougie que tient le chef de la bande. Ils
posent d'abord à la maîtresse de maison cette question:
«Faut-il chanter Noé?» Si la réponse est affirmative,
ils entonnent le couplet suivant:


  
Chantons Noé,

Ma bonne femme,

Chantons Noé,

Vous et moi.

Pour eun' pomm', pour eun' peire,

Pour un p'tit coup d' cidr' à beire,

Chantons Noé, etc.

  
  


Puis, après avoir reçu quelques sous ou quelques
friandises, ils s'en vont à une autre porte répéter la
même chanson.


Dans certaines paroisses des Hautes-Pyrénées, situées
entre Lourdes et Bagnères, les enfants s'en vont, le matin
de la veille de Noël, «musiquer» devant chaque maison;
on donne à chacun un petit pain fait exprès par la
ménagère. Régulièrement, les enfants pauvres seuls
devraient aller à cette distribution d'aumônes, mais, par
camaraderie et par amusement, les enfants des familles
aisées se joignent à eux. On désigne ces joyeux quêteurs
sous le nom patois de «Eis allégrès», en français «les
joyeux»; ce mot n'est jamais employé qu'à Noël.


Dans la vallée d'Arros, au centre du même département,
il y a trente ans, les enfants couraient de même,
de maison en maison, la veille de Noël, pour demander
«la prouesse», c'est-à-dire des pommes, des noix et des
friandises. Cet usage a à peu près disparu.


Dans le pays d'Auribat (Landes), les enfants de la
campagne se forment en groupes joyeux, la veille de
Noël. Ils vont solliciter des offrandes devant toutes les
maisons où il y a eu un baptême dans l'année. Ils
chantent alors un refrain connu vulgairement sous le
nom de lou Piguehoü:


  
Pigue hoü, hoü, hoü

Pigue talhe, talhe, talhe

Dat loumouyne à le canalhe.

Pigue hus, hus, hus

Les miches à ca de dus.

Pigue, hégn, hégn, hégn

Lé maye part que si lou mégn.

  

Pigue hoü, hoü, hoü

Pigue, taille, taille, taille,

Donnez l'aumône à la marmaille.

Pigue hus, hus, hus.

Les miches83 à chacun d'eux

Pigue hégn, hégn, bégn

La plus grande portion que ce soit la mienne.

  
  


Note 83: (retour)  Pain d'anis.



Malheur à celui qui ferait la sourde oreille; les enfants,
de leur ton le plus aigu, hurleraient un refrain vengeur,
mais trop grossier pour pouvoir être reproduit.










II. Le repas


Dans l'Orléanais, le réveillon avait des mets et des chants
traditionnels; le porc composait le menu de ce
festin. C'était sous toutes les formes et par parties que la
victime était servie sur la table. Partout son sang
apparaissait sous la forme de boudin succulent, et sa
chair hachée sous celle de crépinettes, sorte de saucisses
longues qui, dans certaines communautés, étaient servies
à chaque personne, dès le retour de la Messe de
minuit. La fin du repas était égayée par le chant de Noëls.
locaux.


Dans les familles angevines, il était d'usage, à Noël,
de tuer un des porcs mis à l'engrais.


Dès le matin, le boucher, accompagné de ses valets, se
rendait à domicile et, après avoir saigné, épilé 84 le porc,
puis taillé sa chair, se mettait à faire force saucisses et
boudins, car il fallait en envoyer à tous les parents et
amis...


Note 84: (retour)  Épiler, enlever le poil.



Le soir arrivé, une grande chaudière d'airain était
posée sur le feu. Cette chaudière était remplie de la chair
du porc coupée en petits morceaux et destinés à faire des
rilleaux. Le chef de la famille se signait, jetait de l'eau
bénite sur le feu, puis plaçait dans la chaudière trois
mesures de sel.


A l'aube du jour, les rilleaux étaient cuits, et alors on
se délassait, dans ce gai repas, des veilles de la nuit.
Ensuite on partait pour l'église paroissiale, en emportant
sur un large plateau un magnifique jambon couvert de
verdure. Ce jambon était déposé devant le maître-autel.


Un prêtre, en habit de choeur, venait le bénir et prononçait
une prière consacrée à cette cérémonie, prière
qu'on retrouve encore dans nos anciens rituels du
Moyen Age.


Après la bénédiction, le jambon était reporté à la maison
et suspendu dans l'âtre de la cheminée; il y restait
jusqu'à Pâques. Ce jour-là, il était décroché et mis sur la
table autour de laquelle la famille venait s'asseoir et
rompait avec cette viande bénite l'abstinence du
Carême 85.


Note 85: (retour)  Extrait du Bulletin historique et monumental de l'Anjou.



Dans le Rouergue (Aveyron), tout en se chauffant
autour du souquonaudolengo qui flambe, on réveillonne
avec un bon morceau de saucisse, cuite à point par les
soins de la ménagère, ou, à défaut de saucisse, on se
régale tout bonnement d'un morceau de porc salé, conservé
depuis le carnaval passé. Et, comme dessert, une
rissole aux prunes ou aux pommes bien chaude et bien
dorée.


Le jour de Noël est un jour de grande liesse; c'est le
maître, «le bourgeois» qui «régale» la famille et les
domestiques. C'est à lui qu'incombe le soin de tout disposer,
car c'est, ce jour-là, la fête des petits, des humbles,
des serviteurs; le maître «paie» à toute la maisonnée.


Mais, en revanche, le jour des Rois sera sa fête à lui.


A leur tour, les domestiques paieront ou seront censés
payer, et ce soir-là encore, il y aura grande liesse dans
la ferme, éclairée autant par le grand feu de la cheminée
que par la lampe du plafond86.


Note 86: (retour)  L'abbé M——, du diocèse de Rodez.



En Poitou, Lucas Le Moygne, curé de Notre-Dame de
la Garde (Poitiers), a composé un nouël où il est raconté
quel réveillon on faisait, après la Messe de minuit:


  
Conditor, le jour de Noël,

Fit un banquet non pareil

Qui fut faict, passé v'là longtemps,

Et si le fit à tous venans.

  
  


Suit le menu: «perdrix, chapons, oiseaux sauvages,
hérons, levrauts, congnilz, faisans, sangliers, lymaces au
chaudumé», voilà pour les plats de résistance, et j'en
oublie. Maintenant, pour le dessert: la pâtisserie, «les
fouaces», les crasemuseaux, gâteaux secs, pains de
chapitre, échaudés pour les mauvaises dents... avec du
vin.


  
................de l'Ypocras,

Vin carapy et faye Montjeau,

Pour enluminer tout museau

 Nouël!

  

Il y vint même un bouteillier

Qui onc ne cessa de verser

Tant que un quartault il assécha

In sempiterna secula.

  
  


A défaut du petit vin clairet de Poitiers, on avait «de
derrière les fagots» quelque réserve, en cachette, «de
pomme sans iau» ou «de poiré doulcereux» pour arroser
chansons qui ne tarissaient guère87.


Note 87: (retour)  J. Noury.



Dans les Hautes-Alpes, Noël est le grand jour de
réunion familiale. Au marché qui précède la fête, les
femmes se pourvoient d'une bougie par ménage, car, le
soir de Noël, on ne s'éclaire ni avec le bouillon-blanc
trempé dans l'huile, ni avec le bois résineux qui sert là
de lumière, comme dans les villages russes.


Il est de coutume de manger, après la Messe de minuit,
des soupes de pâté qu'on appelle sazanes ou creusets.
Le chef de la famille prend le premier un verre plein de
vin et porte la santé de tous les siens; le verre passe
ensuite de main en main, la même santé se répète et, à
la fin du repas, chacun à son tour y boit à ceux des
membres de la famille que la nécessité retient absents.


Dans le Var, après la Messe de minuit, les tourtes,
gros gâteaux ronds faits avec du miel, de la farine, de la
confiture, de l'huile, dérident tous les fronts88.


Note 88: (retour)  L'abbé Ch., du diocèse de Fréjus (Var).



En Armagnac. Devant la souche de Noël, en partant
à la Messe de minuit, on laisse «mijoter» le pot de la
daube, qui est la base du réveillon. La daube est un plat
national et bien gascon: elle se compose d'un morceau
de boeuf cuit dans une sauce noire, faite avec du vin
rouge et force condiments. On ne comprendrait pas, en
Armagnac, un dîner de Noël sans la daube. Les familles
les plus pauvres se paient ce luxe gastronomique, et si
leur misère était trop grande pour pouvoir se donner ce
régal, de charitables voisins se font un devoir de le leur
procurer.


Le réveillon se complète avec de longs morceaux de
saucisses cuites sur le gril, toujours avec les charbons de
la souche. On termine par les châtaignes grillées, arrosées
de vin nouveau89.


Note 89: (retour)  L'abbé B., du diocèse d'Auch.



«Si vous voulez quelques notes sur les fêtes de Noël,
dans notre beau Béarn, je puis vous en donner. Tout se
passait très simplement: les amis se réunissaient, on
chantait des Noëls béarnais, en attendant la Messe de
minuit. On nous faisait rôtir des marrons et on nous faisait
boire de cet excellent vin blanc qu'aimait tant notre
bon Henri (Henri IV, le Béarnais); seulement on nous le
donnait à très petite dose, car il porte. Puis on nous mettait
au dodo, en nous promettant de nous réveiller au
moment voulu... Et le lendemain grand désespoir de n'avoir
pas été réveillé à temps, mais le tour était joué.



«Et l'on nous menait voir le petit Jésus dans sa
Crèche, où nous lui promettions d'être sages. Ceci se passait
dans ma petite enfance, il y a trois quarts de
siècle90».





Note 90: (retour)  Mme la comtesse de X...



Dans les montagnes du Gévaudan (Lozère), on arrive
à trois heures du matin de la Messe de minuit. On prend
un air de feu et on se met à table. Depuis des siècles, le
menu est toujours le même: oreille de porc, riz au lait,
saucisse, fromage.


Le tout était jadis arrosé de Vivarais, vrai nectar que
les vieux seuls ont connu. Aujourd'hui, c'est le Languedoc
qui figure à la table de nos montagnards. Il monte
facilement à la tête, mais il ne réjouit pas le coeur91.


Note 91: (retour)  M. l'abbé R..., du diocèse de Mende.



En Corse, dans les familles pauvres, on mange, au
réveillon, la traditionnelle polenta (bouillie de farine de
châtaignes ou de maïs), avec des tranches de porc tué
exprès la veille.


Dans le pays bizontin, on prend, au retour de la
Messe de minuit, un peu de vin chaud, avec une petite
tranche de pain, c'est la «mouillotte».


Pour la journée de Noël, on fait actuellement une
grande fournée de gâteaux. Autrefois, en montagne,
quand on mangeait habituellement le pain d'avoine et
d'orge, on préparait, pour Noël, des pains d'orge mélangée
d'un peu de froment: chacun avait sa michotte. La
mère de famille avait soin d'en faire une de plus pour le
premier pauvre qui passait: on l'appelait la «pâ Dé»
(la part à Dieu.)


Dans le pays de Caux (Seine-Inférieure). Dans les
campagnes, le réveillon est réduit aux plus modestes
proportions. Pendant que, dans l'âtre, se consume la
traditionnelle bûche de Noël, on se contente d'un frugal
repas où figure parfois, chez les pauvres, une «fricassée»
d'oiseaux pris, le soir à la «soutarde»; on termine
aussi quelquefois par une tasse de «flippe», boisson
chaude et composée de cidre doux, d'eau-de-vie et de
sucre réduits au feu.


En Alsace, le réveillon se fait avec des saucisses, des
jambons, des boudins arrosés de vin blanc. C'est le Kuttelschmauss.


Nous avons dit qu'en Angleterre il se fait, à l'occasion
de Noël, une consommation considérable d'oies grasses92.
Il en était ainsi autrefois dans nos provinces méridionales
de la France; il n'était pas de fête, en Languedoc
et en Béarn, où l'antique gardien du Capitole ne
figurât à la place d'honneur. Le plus souvent, le réveillon
se composait d'une bonne soupe aux choux, dont la marmite
avait été enterrée sous la cendre, avant le départ
pour la Messe de minuit, d'une oie rôtie, d'une saucisse
fraîche et d'un pâté de foie gras.


Note 92: (retour)  Noël dans les pays étrangers, p. 16.



Le jour de Noël, M. de Talleyrand avait l'habitude de
servir à ses invités l'oie traditionnelle dont il avait lui-même
imaginé la recette. Vous plaît-il de la connaître?



«Foncez une casserole de bandes de lard et de tranches
de jambon. Veuillez ajouter quelques oignons piqué
de clous de girofle, une gousse d'ail, un peu de thym et
de laurier. Sur ce matelas parfumé, posez une oie grassouillette,
bien jeune, bien tendre, soigneusement farcie
de son foie et de crêtes de coq; arrosez généreusement
de sauternes, semez une pincée légère de muscade, et
laissez tomber quelques gouttes d'orange amère. Couvrez
enfin de papier beurré et, feu dessus, feu dessous, faites
partir.»





Décidément, il avait beaucoup d'esprit, M. de Talleyrand!


L'oie de Noël est bien un vrai rôti de fête! Tandis que
les cloches égrènent dans le ciel leurs joyeux carillons,
que le boudin fume et crie sur le gril, que les marrons
pétillent sous la cendre, que les gâteaux de famille profilent
leur coupole feuilletée, l'oie fumante est placée au
milieu de la table, aux applaudissements des convives.
De ses flancs embaumés s'échappent bientôt de succulents
marrons: les enfants tendent leur assiette en
criant: Noël! Noël!


Et la douce voix des cloches semble leur répondre:
«Réjouissez-vous, enfants, car Jésus est né»93.


Note 93: (retour)  Fulbert-Dumonteil.



Mme de Sévigné, dans la nuit de Noël de l'an 1677, offrit
un réveillon, dans son merveilleux hôtel Carnavalet,
aujourd'hui transformé en musée de Paris historique,
ancien et moderne.


D'après le cérémonial accoutumé, Coulange met le feu
à la bûche de Noël, dans la grande cheminée Henri II.
La table est garnie au centre d'un agneau tout entier.
Sur l'immense dressoir, qui occupe tout un panneau de
la salle, des orangers encadrent les aiguières et la vaisselle
d'argent et de vermeil.


Les jets d'une haute fontaine les parfument encore de
l'essence des fleurs les plus odorantes et les plus variées.


Le réveillon se prolonge au milieu des huit services
dont la simple énumération, en sa consistance abondante
et variée, suffirait à soulever d'effroi les estomacs
de notre temps.


Qu'il nous suffise d'indiquer qu'après les soupes, les
entrées, les deux services de rôtis, gros et menu gibier, le
service des poissons: saumon, truite et carpe, parurent
deux énormes buissons d'écrevisses flanqués de quatre
tortues dans leur écaille. Au sixième service, on en était
encore aux légumes: cardons et céleris, et le huitième
service termina le repas par les amandes fraîches et les
noix confites, les confitures sèches et liquides, les massepains,
les biscuits glacés, les pastilles et les dragées.


Les meilleurs crus de Bourgogne et des côtes du Rhône
avaient arrosé les divers services du repas, le muscat de
Languedoc restant réservé aux babioles du dessert94.


Note 94: (retour)  La Rouvraye.



A Paris, le réveillon est plus à la mode que jamais, et
la statistique serait impuissante à établir la quantité de
boudin grillé qui se consomme, pendant la nuit du 24 au
25 décembre, dans la grande capitale.


Plus que toute autre ville, Paris subit l'influence des
coutumes étrangères. Il a pris à l'Angleterre les joies
gastronomiques du Christmas, à l'Allemagne son arbre
de Noël si charmant et si poétique. C'est seulement dans
les quartiers paisibles du Marais et de l'île Saint-Louis,
loin des rues grondantes de la grande ville, où les chaudes
rôtisseries, les charcuteries enrubannées toutes grandes
ouvertes, les cafés et les restaurants illuminés offrent
jusqu'au matin l'odeur et le flamboiement d'un immense
festin; c'est dans ce Paris ignoré qu'il serait possible de
retrouver quelques traces des vieux usages de nos pères.











III. LES GÂTEAUX



A l'occasion de Noël, il se fait une grande consommation
de gâteaux qui, suivant les pays, portent différents
noms.


Dans les Vosges, on réveillonne surtout avec du vin,
de l'eau-de-vie et des coigneux, gâteaux à forme particulière,
fabriqués exprès pour la fête de Noël. Il est
d'usage que les parrains et marraines donnent à leurs
filleuls un coigneux à Noël. C'est un acompte sur les
étrennes.



«Le nom français de cette pâtisserie, dit X. Thiriat,
n'existe pas dans le dictionnaire de l'Académie: il varie
suivant les pays. A Saint-Amé, on dit queugna; à Dommartin,
queugno; à Gérardmer, coïeue; à Rambervillers,
cogneu95.»





Note 95: (retour)  La vallée de Cleurie, p. 329.—Coigneux et ses
variantes viennent peut-être de l'allemand Kuchen, gâteau.



Les Lorrains ont l'habitude de s'entredonner, à l'époque
de Noël, des cognés ou cogneux, espèces de pâtisseries
dont les unes figurent deux croissants adossés et dont les
autres, plus longues que larges, se terminent également,
à leurs extrémités, par deux croissants.


Dans les Flandres, on donne aux enfants, le jour de
Noël, des kéniolles ou coignolles ou quégnolles, gâteaux
de forme oblongue, au creux desquels un Enfant-Jésus
en sucre est mollement couché, piquant une note rose au
sein de la pâte dorée.


Dans le département du Nord, ces mêmes gâteaux sont
connus sous le nom de coquilles. Dans certaines villes,
les boulangers et les pâtissiers en offrent à leurs clients,
à titre d'étrennes, immédiatement après la Messe de
minuit96.


Note 96: (retour)  M. D..., boulanger à W... (Nord), nous a envoyé, pour
la Noël 1906, une succulente coquille que nous avons
admirée et appréciée: c'était en souvenir d'un voyage resté
mémorable.



Dans le pays chartrain et en Beauce, on servait au
réveillon des cochelins, petites galettes feuilletées ovales
ou losangées, qui étaient saupoudrés de grains en sucre
rose et blanc; ils servaient aussi d'étrennes.


En Normandie, les indigents se pressent, à l'heure du
réveillon, à la porte des fermes, en demandant des
aguignettes (étrennes) et chantent en choeur ce vieux couplet:


  
Aguignette, Aguignon,

Coupez-moi un p'tit cagnon;

Si vous n'volez pas le coper,

Donnez-moi l'pain tout entier.

  
  


Les Aguignettes! Tout le monde connaît, en Normandie,
ces galettes feuilletées, ces gâteaux de deux
sous, cousins germains des «cheminaux tout chauds» et
des vieilles «nourolles» découpées à l'emporte-pièce et
revêtant les formes les plus diverses, suivant les caprices
du boulanger.


Quelle jolie couleur elles vous ont à la sortie du four
et comme elles fleurent le bon beurre frais! Elles sont
surtout succulentes, quand un léger coup de feu leur a
donné une teinte d'acajou et qu'elles craquettent sous la...


[Texte détérioré—reliure défectueuse]



Quelles pâtisseries affriolantes que ces Aguignettes
d'enfants!


En Berry97, les pains ou gâteaux de Noël étaient de
deux sortes: les cornabeux et les naulets. Les cornabeux
ou pains aux boeufs sont confectionnés dans les
fermes, et on les distribue aux pauvres dans la matinée
de Noël: ces pains sont en forme de cornes ou de croissants.


Note 97: (retour)  D'après Laisnel de la Salle, Croyances et Légendes, t. I, p. 6.



A Argenton, à Saint-Gaultier, etc., les cornabeux sont
connus sous le nom de holais. Tous les laboureurs de
ces contrées donnent aux pauvres, le jour de Noël, autant
d'holais qu'ils possèdent d'animaux de labour, boeufs ou
chevaux.


Les naulets sont ces petites galettes que fabriquent les
boulangers pour le jour de Noël. On leur donne, autant
que possible, la forme d'un petit Jésus, qu'au Moyen Age,
on désignait quelquefois sous le nom de Naulet ou Nolet,
pour Noëlet (petit Noël):


  
J'ai ouï chanter le rossigneau

Qui chantoit un chant si nouveau,

Si gai, si beau,

Si résonneau;

Il m'y rompoit la tête,

Tant il preschoit,

Et caquetoit;

A donc prins ma houlette,

Pour aller voir Nolet98.

  
  


Note 98: (retour)  Bible des Noëls, de Ribaut de Laugardière, p. 15, Bourges, 1857.



Tous ces gâteaux n'auraient-ils pas pour origine ces
pains de Noël, espèce de redevance payée jadis par les
vassaux à leur seigneur? 99.


Note 99: (retour)  Voir du Cange, Glossarium, s. v. panis.



Nous pourrions citer encore une foule d'autres gâteaux
que l'on sert à l'occasion des fêtes de Noël et du jour de
Tan; en Beauce, les nieules, espèce d'échaudées; en Normandie,
les nieules 100, petites gaufrettes un peu semblables
aux oublies, pâtisserie légère que fabriquait, à
Rouen, la corporation des oubleyeurs-neuliers; on les
voit souvent figurer comme redevances, comme les oublies
les chemineaux, les fouaces; en Provence, le calendau
et le nougat que l'on sert orné de feuilles vertes; en
Normandie, les craquelins, qu'on appelle bourettes à Valognes, etc.


Note 100: (retour)  Les nieules étaient surtout jetées, du haut des galeries,
dans la cathédrale de Rouen, le jour de la Pentecôte (Farin).



A ces sortes de gâteaux doit se rapporter le petit pain
blanc que, chez nos voisins des Amognes (Nièvre), les
parrains et les marraines offraient, naguère encore, aux
approches de Noël, à leurs filleuls et que l'on connaissait,
dans ces contrées, sous le nom d'apogne cornue.


On pourrait encore ranger dans la catégorie des
apognes, l'ai gui l'an de Vierzon (Cher), dont Raynal
parle en ces termes 101: «A Vierzon pendant quelques
jours des environs de Noël, tous les pâtissiers vendent un
petit gâteau de forme bizarre qu'on nomme l'ai gui
l'an.»


Note 101: (retour)  Histoire du Berry, tom. I, p. 17.



«Dans notre province, comme en beaucoup d'autres,
ajoute Raynal, on donne encore les noms de guilané,
guilaneu aux aumônes spéciales ou à de certains présents
que l'on distribue aux premiers jours de l'an. Les
mots guilané, guilaneu signifient, dit-on, gui l'an
neuf102».


Note 102: (retour)  Les auteurs sont très partagés sur cette étymologie.
V. le Barzaz-Breiz, de M. de la Villemarqué, t. I, p. 396.



En Picardie, il y a quelques années, les cabaretiers
offraient, la veille de Noël, à leurs clients des cuignons
ou cuignots, sorte de tarte aux pommes en forme de
croissants allongés.


Dans la Flandre flamingante, les gâteaux de Noël se
nomment Kerskoeken et représentent un porc ou un sanglier,
comme les cougnoux de Namur.





Le réveillon des animaux103.


Note 103: (retour)  Voir Noël dans les pays étrangers, p. 13.
Le réveillon des oiseaux.



Dans un grand nombre de pays, les animaux eux-mêmes
font réveillon.


En Berry, les animaux de la ferme, à l'issue de la
Messe de minuit, reçoivent une provende extraordinaire
du meilleur fourrage.


Il en est ainsi en Lorraine et dans le pays bisontin.
Dans un village voisin de Besançon, à Mamirolle, il y a
quelques années, un cultivateur qui n'avait aucune religion
se levait avec grande diligence, pour conduire son
bétail à l'abreuvoir public, tout au sortir de la Messe de
minuit. Il fallait, disait-il, que ses animaux eussent la
première eau de Noël. Cette habitude superstitieuse a
quelque chose de bien poétique et n'est que l'application
abusive d'une idée admirable du Mystère de Noël. 104


Note 104: (retour)  L'abbé B..., du diocèse de Besançon.



On nous écrit que, dans certaines paroisses perdues
des montagnes de l'Auvergne, à l'occasion de Noël, tous
les animaux participent aux réjouissances communes;
«il n'est pas une tourterelle ni un pigeon qui ne fasse
réveillon.»


Le même usage existe en Bretagne. Au retour de la
Messe de minuit, on donne à tous les animaux une botte
du meilleur foin qui se trouve à l'étable. Les paysans
bretons (de Bignan, au diocèse de Vannes) pensent qu'il
est convenable que les animaux eux-mêmes participent à
la joie universelle, la nuit de Noël, en mémoire de la
place que Dieu leur assigna, d'après la tradition, dans
l'étable de Bethléem, au moment de la Nativité.


En Touraine, dans plusieurs villages, la Messe de
minuit terminée, chacun regagne sa demeure. Mais avant
d'aller prendre sa part au gai repas du réveillon, le
maître de la maison passe d'abord à l'étable. En souvenir
des deux animaux qui, de leur tiède haleine, ont
réchauffé les membres tremblants du Sauveur-Enfant, il
donne à chacun de ses animaux domestiques une double
ration. C'est leur réveillon à eux 105.


Note 105: (retour)  M. l'abbé B... du diocèse de Tours.



Le poète qui a si bien chanté le réveillon des oiseaux
devait aussi chanter le réveillon des animaux; il l'a fait
sous ce titre gracieux:




  
  

LA GERBE DE NOËL

  

  

Dans les nombreux pays où la sainte croyance

Vit encor dans le coeur du campagnard heureux,

—A l'heure où de Jésus l'on chante la naissance,

On observe un usage aussi bon que pieux.

  

La venue ici-bas de cet Enfant aimable

Mit en liesse la terre, aux chants du Paradis;

De même le croyant s'en va dans son étable

Réjouir son bétail, ses agneaux, ses brebis.

  

Il donne à l'âne, au bouf, une exquise provende,

Aux chèvres, aux moutons, ou du sucre ou du sel:

Car tout être vivant doit, suivant la légende,

Faire son réveillon dans la nuit de Noël106.

  
  


Note 106: (retour)  Comtesse O'Mahony.















CHAPITRE V


LES CADEAUX DE NOËL


(ARBRE DE NOËL ET SOULIER DE NOËL)


Aujourd'hui l'usage se répand de plus en plus de
donner des cadeaux aux enfants, à l'occasion de la fête
de Noël.


On donne à cette coutume une double origine. Quelques
auteurs ont voulu la faire remonter aux Romains, qui
s'envoyaient les uns aux autres des présents, afin de
commencer la nouvelle année sous d'heureux auspices.
Les nouveaux convertis eurent beaucoup de peine à se
défaire de cette coutume payenne.


A la fin du IVe siècle, saint Maxime de Turin la condamne
avec véhémence: il reproche aux chrétiens de
donner des présents exagérés, quelquefois même en
contractant des emprunts107.


Note 107: (retour)  Homil. C. de Kalendis gentilium, Migne, LVII, col. 492-493.



Dans la suite, Noël prit peu à peu la place des Calendes
de janvier et fut considéré comme le commencement
de l'année108.


Note 108: (retour)  En provençal, Noël se dit Caleno ou Calendo
pour cette raison.—Noël fut appelé Calendes, nom qu'on donnait
Auparavant au premier janvier.



Il nous semble exagéré de faire remonter aux Romains
l'usage des cadeaux de Noël; cette coutume chrétienne
nous paraît avoir son origine toute naturelle dans l'idée
même de la fête. En effet, Noël, étant un jour de joie
universelle, est en même temps une fête de famille: les
étrennes en sont la conséquence.—Comme Dieu s'est
donné en présent aux hommes pour leur prouver son
amour, les hommes se donnent entre eux des signes
d'amitié et de bienveillance. Les parents surtout pensent
à réjouir leurs enfants en souvenir du divin Enfant-Jésus,
qu'ils leur montrent comme leur meilleur ami et
leur plus parfait modèle.


Les cadeaux de Noël se font surtout par l'arbre de
Noël et par le soulier de Noël.











I. L'ARBRE DE NOËL



Partout l'arbre est regardé comme un symbole de vie,
d'abondance et de prospérité109.


Note 109: (retour)  L'arbre joue un grand rôle dans la symbolique chrétienne.
On a souvent mis en face l'un de l'autre l'arbre de
la science du bien et du mal, principe de la déchéance de
l'humanité, et la croix, principe de rédemption et de salut.



L'arbre de Noël est un petit arbuste vert, le plus ordinairement
un sapin, aux branches duquel on attache les
cadeaux que l'on veut distribuer aux enfants, à l'occasion
de la fête. Il apparaît tout éclatant de lumières, tout
chargé de jouets et de friandises. Cet arbre merveilleux
est pour les coeurs innocents le symbole de Celui qui est
«la lumière du monde» et la source de tout don céleste.


Cet arbre, en effet, a pour les enfants une signification
chrétienne. Ce sapin, qui reste vert au milieu du deuil
de la nature et qui produit des fruits absolument inusités,
fournit l'occasion de parler aux petits enfants de ce
Jésus qui s'est fait enfant pour nous, de ce Jésus qui,
dans sa crèche, leur prêche la piété, l'obéissance, la
pauvreté. Ils écoutent comme on écoute quand on est
enfant: plus tard ils se souviendront!...


Qui donc peut assister sans être profondément ému à
cette scène ravissante d'un arbre de Noël dans nos Écoles
maternelles? «Devant les yeux émerveillés des tout
petits, le verdoyant sapin, illuminé de mille petites
lumières tremblotantes, se dresse tout chargé de jouets
et de cadeaux qui, pendant des heures, mettent du
bonheur dans les âmes de tout ce monde enfantin. A ces
joujoux d'un jour, on joint quelquefois une large distribution
de bons vêtements chauds et de hardes neuves:
tricots qui recouvrent les petits membres grelottants,
mitaines qui préservent des engelures, foulards où s'enfouissent
les petits nez rougis par la bise, bonnes galoches
qui sonnent sur le pavé au moment des glissades.
Et comme il n'est point de belles fêtes sans chanson, on
chante quelques-uns de ces jolis noëls naïfs, sur des airs
qui ont traversé les siècles et qui n'en sont pas pas moins
une bonne et égayante musique110».


Note 110: (retour)  Nous empruntons cette description de l'arbre de Noël
au savant article, si documenté, si varié et si plein d'humour
de M. Georges Dubosc (Journal de Rouen, 25 déc. 1897).



Le romancier anglais Ch. Dickens décrit ainsi l'arbre
de Noël111: «Cet arbre, planté au milieu d'une large
table ronde et s'élevant au-dessus de la tête des enfants,
est magnifiquement illuminé par une multitude de petites
bougies et tout garni d'objets étincelants. Il y a des
poupées aux joues roses qui se cachent derrière les
feuilles vertes, il y a des montres, de vraies montres, ou
du moins avec des aiguilles mobiles, de ces montres
qu'on peut monter continuellement; il y a de petites
tables vernies, de petites armoires et autres meubles en
miniature qui semblent préparés pour le nouveau ménage
d'une fée; il y a de petits hommes à face réjouie, beaucoup
plus agréables à voir que bien des hommes réels—car
si vous leur ôtiez la tête, vous les trouveriez pleins de
dragées.—Il y a des violons et des tambours, des livres,
des boîtes à ouvrage, des boîtes de bonbons... toutes sortes
de boîtes; il y a des toutous, des sabots, des toupies, des
étuis à aiguilles, des essuie-plumes et des imitations de
pommes, de poires et de noix, contenant des surprises.
Bref, comme le disait tout bas devant moi un charmant
enfant à un autre charmant enfant, son meilleur ami:
«Il y avait de tout et plus encore!»


Note 111: (retour)  Christmas carols.








Comment installer et garnir l'arbre de Noël


Il faut choisir, dans la forêt, un beau sapin aux branches
épaisses et bien vertes: on le plante dans une caisse
profonde remplie de terre: les parois sont ornementées
de papier multicolore ou d'andrinople. C'est, à Paris, au
marché du quai aux Fleurs qu'on trouve à meilleur
compte les sapins de Noël; chaque année, les forêts de
France et même de l'étranger en envoient un stock considérable.


Il est bon de placer l'arbre au tiers de la pièce où l'on
doit se réunir, afin de laisser, en avant, un espace suffisant
pour recevoir les invités, grands et petits.


On peut établir, dans un coin de la salle, une sorte de
cloison de tentures, faite avec de longs rideaux épais.
Derrière cette cloison, on peut placer un piano ou un
harmonium autour duquel grands frères et grandes
soeurs chanteront des noëls populaires: leurs voix sembleront
se perdre dans un lointain mystérieux, et parfois
imiter les Anges de Bethléem, annonçant aux bergers la
venue du Sauveur.


Il faut, sur le fond de verdure sombre qu'offre le sapin,
placer des boules de verre ou de petits miroirs qui
refléteront, en mille facettes, la lumière des petites
bougies suspendues dans l'arbre. Souvent on sème sur
les branches quelques poignées de givre argenté et de
neige artificielle; on y ajoute aussi quelquefois de longs
fils d'argent qu'on appelle des «cheveux d'ange». Enfin,
on accumule, avec art et bon goût, tout ce qu'on peut
trouver de petits rubans, de faveurs, et on agrémente le
tout de nombreuses bouffettes, de noeuds et de croisettes
de bolduc rose112.


Note 112: (retour)  Grosse ficelle rose, plate.



Quant aux bibelots, jouets et friandises à placer sur
l'arbre de Noël, on a le choix, assurément, mais il faut
prévoir ce qui fera le plus grand plaisir à l'assistance:
les fruits et les jouets à surprises ont toujours le plus
grand succès. Les enfants préfèrent souvent les objets
peu coûteux aux cadeaux de grand prix: il faut surtout
savoir les enjoliver et les présenter, sous les formes les
plus gracieuses et les plus attrayantes: par exemple, les
petits paniers et les corbeilles seront recouverts de percaline
et doublés de satinette rose ou bleue; on collera sur
les panoplies des papiers de couleur, des papiers de fantaisie
à dessins comiques, etc.


Quelquefois, on place, au sommet de l'arbre de Noël,
une étoile lumineuse étincelante de rubis et d'émeraudes,
ou un ange de carton aux ailes d'or et aux mains pleines
de présents.


On trouve dans les bazars et chez les marchands de
jouets tous les accessoires d'un arbre de Noël à des prix
très abordables.


Les savants ne sont pas d'accord sur l'origine de l'arbre
de Noël: les uns le font remonter au temps du paganisme,
les autres lui donnent une origine gauloise,
d'autres, enfin, le font venir des plus pures traditions
germaniques.


Origine payenne. L'arbre de Noël, suivant une légende,
remonterait aux peuples payens, qui célébraient,
par des réjouissances, les derniers jours de l'année. Le
sapin, «roi des forêts» 113, comme disent encore certains
chants populaires allemands, recevait alors un culte idolâtrique:
des sacrifices humains avaient même arrosé
ses racines. Cependant, il faut observer que, parmi les
nombreuses espèces d'arbres pour lesquels les anciens
Germains avaient un culte, on ne vit jamais figurer le
sapin. Il faut aller jusqu'à l'extrême Scandinavie où,
dans les temps payens, lors des fêtes de Youl114, célébrées
à la fin de décembre, en l'honneur du retour de la
terre vers le soleil, on plantait, devant la maison, un
sapin auquel on attachait des torches et des rubans de
couleur.


Note 113: (retour)  Il faut visiter les belles forêts du mont Saint-Odile, en
Alsace, pour voir que le sapin mérite bien ce titre d'honneur.



Note 114: (retour)  Noël dans les pays étrangers, p. 19.



Le christianisme aurait transformé cette coutume et
l'aurait appropriée au Mystère de Noël, qui se célèbre à
cette époque de l'année; cette ancienne cérémonie serait
tombée en désuétude avec le cours des siècles.


Origine gauloise. Vers 573, saint Colomban, poussé
par un ordre mystérieux de Dieu, quitta l'Irlande, son
pays natal, et le monastère de Bangor, où les fortes études
n'empêchaient pas l'enthousiasme de se développer. Il
partit pour la Gaule dont, malgré la conversion de Clovis,
les habitants avaient grand besoin d'être évangélisés.
L'ardent missionnaire fut bien accueilli par Gontran,
roi des Bourguignons.


Bientôt l'étroite enceinte du vieux château romain
d'Annegray, que lui avait concédé ce prince, fut insuffisante
pour ses nombreux disciples. Une portion de la
nouvelle communauté dut se transporter à Luxeuil, au
pied des Vosges.


Un soir de Noël, saint Colomban prit avec lui quelques-uns
de ses religieux et parvint avec eux, en chantant
des hymnes, jusqu'au sommet de la montagne où
se trouvait un antique sapin encore vénéré par quelques
habitants. Les religieux accrochent à l'arbre
leurs lanternes et leurs torches; un d'eux parvient
jusqu'à son faîte et y dessine une croix lumineuse.


Les paysans accourent et saint Colomban leur raconte
les merveilles de la nuit qui donna au monde un Sauveur.


Malgré ce fait, nous ne croyons pas que la tradition de
l'arbre de Noël soit née sur notre vieille terre française.
Nous n'en trouvons aucune trace dans nos vieux noëls
normands, gascons, bourguignons ou provençaux. Dans
toutes nos Pastorales, dans l'Officium pastorum, même
silence au sujet du vert sapin étoilé de lumières. Ce
n'était point le sapin, mais bien le chêne celtique
qui était l'arbre symbolique par excellence dans les
vieilles forêts druidiques de l'ancienne Gaule115.


Note 115: (retour)  Noël dans les pays étrangers, p. 18, note.



Origine allemande. Il y a un siècle environ que l'arbre
de Noël est devenu populaire dans les contrées du Nord
de l'Allemagne.


C'est en Norwège et en Suède qu'il fut d'abord adopté
aux fêtes chrétiennes de Noël, et tout indique qu'il a été
propagé, en Allemagne, par les Suédois, pendant la
guerre de Trente ans.


C'est peut-être en Alsace qu'il faut chercher l'origine
de l'arbre de Noël. Dans ce pays, les charmes de la poésie
ont enveloppé tous les actes de la vie publique et
privée.


Nous trouvons la plus ancienne mention de l'arbre de
Noël dans une description des usages de la ville de Strasbourg,
en 1605. On y lit le passage suivant: «Pour
Noël, il est d'usage, à Strasbourg, d'élever des sapins
dans les maisons; on y attache des roses en papier de diverses
couleurs, des pommes, des hosties coloriées, du
sucre, etc.»116.


Note 116: (retour)  Auf Weihnachten richtett man Dannenbaümen zu
Strasburg in den Stuben auf, daran hencket man rossen
auss vielfarbigen. Papier geschnitten, Aepfel, Oblaten,
Zischgolt, Zucker (Rietschel, I. C., p. 144).



En 1765 encore, Goëthe se trouvant à Leipsick, chez
un ami, en face d'un arbre de Noël, exprime la surprise
que lui cause ce spectacle qu'il voyait pour la première
fois.


L'un des plus anciens vestiges de cette coutume se
trouve dans l'Essence du Catéchisme que publia, vers le
milieu du XVIIe siècle, le pasteur protestant Dannhauer,
de Strasbourg. Il constate que depuis quelque temps, en
Alsace, on suspend, à la Noël, pour la récréation des
enfants, des bonbons et des jouets aux branches d'un
sapin. Il déclare qu'il ignore d'où cet usage, qu'il blâme
fortement, a pu tirer son origine117.


Note 117: (retour)  Katechismusmilch (le lait du Catéchisme), 1642-1646, cité
par Rietschel. I. C., p. 145.



L'arbre de Noël fut introduit à Paris, en 1840, par la
princesse Hélène de Mecklembourg, duchesse d'Orléans,
et favorisé plus tard par l'impératrice Eugénie.


Dans cette même année, le prince Albert, époux de la
reine Victoria, l'introduisit au palais royal de Buckingham,
à Londres, et le mit en honneur dans l'aristocratie
et la bourgeoisie anglaise.


Cette touchante et délicieuse tradition de l'arbre de
Noël, perpétuée à travers les âges, semble aujourd'hui
plus vivace encore que jamais. La preuve en est dans
l'immense quantité de sapins qui, dès l'aube, chaque
année, sont alignés sur les deux côtés de la Madeleine, à
Paris.


Les sapins!... Ils sont là des centaines, des milliers, de
toute taille, de tout âge. Les uns, tout petits, les autres
très grands avec d'énormes racines. Ceux-là, de quelques
centimètres de hauteur; ceux-ci atteignant plusieurs
mètres.


Et tous ces arbres de Noël, disposés en ordre, forment
de grandes et de petites allées... C'est comme une forêt
en miniature, où l'oeil se perd dans les masses de feuillage
sombre, où l'esprit se reprend à rechercher les
images exquises de Pierre Dupont, le chantre des Sapins,
évocateur génial des beautés de la nature:


  
Le Sapin brave et l'hiver et l'orage,

Chaque printemps lui fait un éventail;

Droite est sa flèche et vibrant son feuillage;

L'art grec s'y mêle au gothique travail...

    Dieu d'harmonie

    Et de beauté,

J'adore ton génie

Dans sa simplicité.

  
  


Qui de nous n'a contemplé, avec larmes, en 1870,
l'arbre de Noël de nos ennemis insolents et vainqueurs?
Ces hommes du Nord abattaient les rares sapins de nos
bosquets et en détachaient la cime. Dressée dans un tonneau,
cette cime devenait leur arbre de Noël. Ils suspendaient
à ses branches des pommes au lieu d'oranges, et
des saucisses en guise de guirlandes: le tout était
éclairé par des chandelles fumeuses. C'était plutôt
lugubre!...


Les Chartrains se rappellent encore cet épouvantable
incendie qui, le jour de Noël, détruisit le château du
prince Napoléon, à Gourdez. Un sapin immense était
dressé dans les magnifiques salons. Pour célébrer leur
«Weihnachten», les Allemands suspendirent à ses
branches toutes sortes de victuailles; le tout était éclairé
a giorno par de nombreuses bougies. L'on festoya, l'on
dansa autour de l'arbre de Noël. Le feu ne tarda pas à se
déclarer; bientôt le château n'était qu'un brasier, et
malheur aux paroissiens de Morancez qui essayèrent de
conjurer l'incendie 118!


Note 118: (retour)  L'abbé G..., du diocèse de Chartres.



Nous avons donné dans notre premier opuscule une
longue description de l'arbre de Noël allemand 119, nous
nous contenterons de citer l'arbre de Noël des petits
forains et l'arbre de Noël des Alsaciens-Lorrains à
Paris.


Note 119: (retour)  Noël dans les pays étrangers, p. 39-49.








L'arbre de Noël des petits forains, à Paris


Le 24 décembre, une vaste salle avait été mise gracieusement
à la disposition de l'École foraine; la réunion
fut très belle. Un public nombreux voulut prendre part à
la joie des pupilles de Mlle Bonnefois.


M. Gaston Lacoin, avocat à la Cour d'appel, dans un
à-propos très brillant sur l'École foraine et sa fondatrice,
fit savoir qu'elle n'avait pas été oubliée par le bonhomme
Noël, puisque le Conseil général, sur la proposition
de M. Duval-Arnoult, lui allouait une subvention de
500 francs.


Cette heureuse nouvelle fut accueillie avec joie.


Mmes L. Vaillant et J. Jucquot ont ouvert le concert
par un charmant morceau à quatre mains. Mme Raucet-Banès
a charmé l'auditoire par son talent de fine diseuse.
Mme Benoiste a brillamment exécuté une Étude de Liszt
et accompagné tous les artistes avec un réel talent. Deux
jeunes élèves de Mlle Caroline Brun ont fait entendre de
ravissantes mélodies avec des voix bien posées, une diction
parfaite et un style impeccable.


La distribution des présents de toutes sortes suspendus
à un splendide arbre du Noël eut ensuite lieu au
milieu de la joie générale; tous les petits forains paraissaient
être au comble du bonheur.


Mlle Bonnefois peut être heureuse et Mlle Giraud fière
de ses petits élèves. Puissent-elles longtemps encore
assister à cette fête de famille!






L'arbre de Noël des Alsaciens-Lorrains, à Paris


Il n'est pas un journal, en France et surtout en Alsace-Lorraine,
qui n'ait raconté, au moins une fois, cette cérémonie
si particulièrement touchante et patriotique.


Tout le monde connaît l'Association des Alsaciens-Lorrains,
à Paris. Cette oeuvre a distribué, depuis son
origine, des millions de secours et procuré du travail et
des moyens d'existence à des milliers de familles émigrées.


Comme l'arbre de Noël est en grand honneur dans
toutes les familles alsaciennes, on pensa, dès l'année qui
suivit la guerre de 1870, à une fête qui rappelât aux
petits émigrés les joies du foyer natal.


Jules Claretie a raconté l'origine de cette fête, dans une
salle de café-concert, à l'Alcazar, où les petits Alsaciens
étaient accourus. On en attendait quelques centaines; il
en était venu plus d'un millier.


«Les fillettes et les gamins, dit Jules Claretie montaient,
tout émus, les marches de l'estrade. Même après
avoir pillé les épiciers du voisinage, on n'allait bientôt plus
avoir rien à leur donner. Il fallut briser par fragments les
tablettes de chocolat, pour que les derniers emportassent
quelque chose. C'est Gambetta qui les cassait en deux,
ces tablettes de chocolat, et les passait à Mme Floquet
qui les distribuait à ces petites mains tendues.»


Cette fête de famille, très modeste à l'origine, reçut
dans la suite un développement considérable; entourée
de la sympathie universelle, elle devint une manifestation
charitable vraiment grandiose.


Qu'on en juge par le récit que nous en fait un journal
de la capitale 120:


Note 120: (retour)  Le Monde illustré, 26 déc. 1881.





«Le 25 décembre 1881, a eu lieu, dans l'après-midi, à
l'Hippodrome, la Noël des Alsaciens-Lorrains.


«De patriotiques souvenirs planaient sur cette fête.
Une foule émue et sympathique se pressait dans l'immense
vaisseau, admirablement décoré pour la circonstance.


«Des Alsaciens, au nombre de six mille, et environ
quatre mille enfants, avaient été convoqués dans cette
vaste enceinte, afin de participer aux libéralités que leur
réservaient les Dames patronnesses de l'Oeuvre, sous la
forme d'agréables et utiles dons, consistant en vêtements
chauds, objets de toute espèce, jouets et bonbons.


«Au centre de l'arène se dressait un énorme sapin,
provenant des forêts d'Alsace 121, dont les gigantesques
rameaux, ornés de rubans aux couleurs nationales,
ployaient sous une charge coquette de joujoux et de
Lanternes.


Note 121: (retour)  Avant de l'expédier, ses racines avaient été soigneusement
enveloppées d'une grosse motte de terre alsacienne.



«Des mâts, autour desquels s'enroulaient des oriflammes
et des drapeaux tricolores, étaient plantés de place
en place. Ils portaient tous, au centre, les armes des villes
des pays annexés, ainsi que l'écusson de la ville de Paris.


«Sur des tables placées au pied de ces mâts, s'amoncelaient
des piles de cadeaux, qui attiraient les
regards de la troupe enfantine, assise au milieu de
l'ellipse.


«Le reste de l'assistance s'étageait sur les gradins de
l'amphithéâtre.


«On y remarquait bon nombre de sénateurs, de
députés, des élèves de l'École polytechnique, de l'École
centrale...


«La musique de la Garde républicaine et plusieurs
sociétés chorales ont fait entendre, comme intermèdes,
des morceaux très applaudis.


«Des pièces de vers et des chants patriotiques ont été
chaleureusement acclamés.


«Ensuite a commencé le défilé des enfants qui sont
venus, accompagnés de leurs parents, recevoir, des
mains charitables, les dons destinés à chacun d'entre eux.


«Les bienfaiteurs se sont retirés avec la conscience
d'un doux et cher devoir de commisération accompli en
faveur de frères malheureux.


«Les Alsaciens pauvres ont mieux compris qu'ils faisaient
toujours partie du territoire français, et que, en
dépit des efforts faits pour les séparer de nous, la charité
supprimait les frontières nouvelles.»





Ce spectacle charmant de l'arbre de l'Hippodrome fait
retrouver aux pauvres exilés, dans la douce fête de l'arbre
de Noël, le souvenir vivant de la patrie absente, et
ceux qui veulent être généreux pour l'enfance proclameront
hautement «qu'elles sont bonnes et touchantes, les
traditions qui permettent ainsi de faire le bien et la charité,
en les parant de cette poésie émue et naïve qui,
depuis dix-neuf siècles, s'attache à la plus populaire de
nos fêtes 122».


Note 122: (retour)  Le Journal de Rouen, loc. cit.



Rückert, le plus poétique révélateur, dit Baur, de
l'amour divin manifesté dans la grotte de Bethléem, nous
a laissé une poésie très aimée des enfants. C'est comme
une perce-neige toute pure et toute délicate qui s'est épanouie
sur le bord de la Crèche; nous ne ferons que
résumer le poète allemand:







L'arbre de Noël et l'enfant pauvre


«Un petit enfant étranger parcourt les rues superbes
d'une ville inconnue: il admire les jouets exposés aux
vitrines, la lumière des palais et les étincelants sapins
entrevus dans les salles bien chauffées.


«Tout enfant, dit-il, a son petit arbre et sa bougie:
tout enfant, chez ses parents, a sa douce surprise, et, moi
seul, je n'ai rien. Et il frappe tristement à toutes les
portes, et personne n'a pitié de lui et ne l'invite à
entrer.


«O saint Enfant-Jésus, s'écrie-t-il, je n'ai ni père, ni
mère, je n'ai que vous; puisque personne ne m'écoute,
venez à mon secours.» Il joint ses petites mains glacées
par le froid, et, tout grelottant, il attend, anxieux, dans
la rue.


«Et voici que descend vers lui un autre petit enfant,
entouré d'une lumière étrange et qui lui dit:


«Je suis le divin Jésus... tout le monde te repousse,
moi je viens à toi... tu auras aussi ton arbre de Noël,
regarde!»


«De la main, l'Enfant-Jésus lui montre alors le ciel
dans lequel brille un gigantesque arbre de Noël tout
scintillant d'étoiles.


«L'enfant, dont l'âme est inondée de joie et de paix, se
sent soulevé lentement, doucement par mille petits anges
qui se détachent de l'arbre merveilleux.


«.....Il est retourné dans sa vraie patrie, et là il
oublie toutes les souffrances d'ici-bas!»



Il faut lire cette ravissante poésie dans le texte allemand
pour en savourer toute la suavité.


Après avoir célébré tous les charmes de l'arbre de Noël,
parlons de la coutume si française du soulier ou du sabot
de Noël, mis dans l'âtre pendant la Messe de minuit, pour
le plus grand bonheur de nos naïfs enfants.









II. LE SOULIER DE NOËL


L'heure de la veillée est déjà avancée; les plus petits
enfants consentent à assister à la Messe de minuit dans
la chapelle blanche, c'est-à-dire à dormir sous leurs
blancs rideaux, pendant que leurs parents iront à l'église.
Mais auparavant, tout émus, ils déposent, avec grand
soin, leur soulier au pied des chenets de fonte. Pendant
leur sommeil, ils rêvent de sucre de pomme, de polichinelles,
de bonbons et de jouets de toutes sortes...


Maman attend que bébé soit bien endormi; puis, elle
s'avance discrètement et remplit l'escarpin mignon, largement
ouvert, des objets qu'elle sait que son cher petit
désire le plus,—elle le lui a fait dire tant de fois!...


Le lendemain, dès son réveil, l'enfant accourt, pieds
nus, le cour battant, l'oeil encore gros de sommeil et déjà
brillant de plaisir, pour contempler les trésors, objets de
toutes ses espérances.


Malgré la nuit plus courte, avec quel empressement le
père et la mère sont debout, dès le jour naissant, pour
guetter le réveil de leur fils, pour être les heureux
témoins de sa surprise, de sa joie exubérante, quand il
aperçoit les jouets, friandises et cadeaux de toutes
sortes, que lui envoie le petit Jésus par son fidèle messager
le bonhomme Noël123.


Note 123: (retour)  Lectures pour tous, déc. 1903. Extrait d'un article de
François Veuillot.



Quelquefois, quand les enfants n'ont pas été sages,
quand ils ont été espiègles, menteurs, gourmands, désobéissants
ou colères, le petit Jésus n'envoie, en souvenir...
qu'une poignée de verges.


Qui de nous n'a été la naïve et heureuse victime
de cette supercherie toute imprégnée d'affection maternelle?
Une petite fille disait à sa maman: «Je ne sais
pas pourquoi ma petite soeur Luce trouve toujours dans
son soulier de Noël précisément ce qu'elle désire?»


—«Ah! ma chère Lise, c'est qu'elle est toujours plus
sage que toi!»


«Oh! que papa et maman vont être surpris et contents,
disait un charmant bébé, quand ils verront tout
ce que le petit Jésus m'a apporté!»


Aussi, quand à notre raison plus complètement éveillée
s'est dévoilé le mystère, quelle amère déception, quel
trouble dans nos joies enfantines!


Il n'y a rien de plus gracieux que cette fiction du soulier
de Noël, utilisée par les mamans pour rendre raisonnables
leurs bébés capricieux.


Un critique connu la recommandait, et nous voulons
reproduire le tableau plein de fraîcheur que sa plume
traçait il y a quelques années.


C'était aux environs de Noël, la scène se passait au
bazar de la rue d'Amsterdam; nous citons les paroles de
l'éminent écrivain124:


Note 124: (retour)  Fr. Sarcey. Annales polit. et littér., du 22 déc. 1889.




«Je suivais une jeune mère qui tenait par la main
une petite fille. L'enfant s'extasiait sur les poupées et les
joujoux. Elle voulait qu'on lui achetât le bazar tout
entier.


—Non, lui disait doucement sa mère: c'est bientôt
Noël et le petit Jésus t'apportera dans ton soulier ce qu'il
aura choisi pour toi.


—C'est ici, répond la petite, que l'Enfant Jésus vient
acheter des joujoux?


—Oui, sans doute, pour les enfants bien sages.


—Pour les petits enfants bien sages?


—Oui, le petit Jésus tient à leur faire une surprise
pour les récompenser.


—Alors, je serai bien sage!


«... Qu'est-ce que ce petit Jésus qui achète des jouets
chez les marchands... et qui s'introduit mystérieusement
dans les cheminées? Les enfants ne s'en rendent pas
bien compte.


«Ce qu'il y a de certain, c'est que le petit Jésus n'est
pas pour eux une abstraction, un symbole. Ils le voient
qui traverse l'air, qui presse sur sa poitrine des mains
pleines de gâteaux et de jouets, ils le sentent au-dessus
d'eux très bon et très juste: ils se disent qu'avec Lui il
faut marcher droit, ou sinon... les souliers resteront
vides. Quels cris de joie ils vont jeter quand ils verront
que le petit Jésus a justement choisi ce qu'ils désiraient
le plus, ce qu'ils avaient demandé dix fois à leur
mère.»



Quelquefois l'Enfant-Jésus réserve aux pauvres et aux
affligés ses meilleurs cadeaux, comme le prouve la
légende des bigorneaux.


Jadis vivait à Saint-Malo une pauvre femme dont
presque tous les garçons s'étaient noyés en mer.
Un seul avait survécu. Sa mère le garda auprès d'elle...


Un jour de décembre, elle tombe gravement malade.


Son fils l'entend qui pleure. Il se souvient qu'on est à
la veille de Noël. Donc, doucement il se déchausse et
vient poser son sabot usé auprès des cendres froides;
puis il ouvre la fenêtre et se met à prier en regardant le
ciel. Soudain, au moment où les cloches annoncent
la Messe de minuit, il aperçoit un nuage lumineux qui
s'arrête juste au-dessus de la maison.


Ce n'était pas un nuage ordinaire, ou, pour mieux
dire, c'était un essaim de ces escargots de mer que l'on
appelle des bigorneaux et, que l'on mange sur la côte
bretonne. Les premiers remplirent les sabots, les suivants
couvrirent le plancher, et quand la place manqua
dans la pauvre chambre, ils rampèrent sur les panneaux
de bois de la façade, ou s'accrochèrent aux ardoises du
toit.


Cependant la pauvre veuve émerveillée se sentait
mieux... Elle remplit en hâte plusieurs paniers qu'elle
alla vendre le lendemain: jamais elle n'avait fait de si
belles recettes, car personne n'avait jamais vu d'escargots
de mer si beaux et si appétissants.


On sut bientôt, dans le pays, le prodige qui s'était
opéré et l'on appela la vieille maison le château des
bigorneaux125.


Note 125: (retour)  Lectures pour Tous, loc. cit.



Nos poètes ont souvent traité ce sujet si touchant et si
naïf du soulier de Noël:


  
Ainsi qu'ils le font chaque année,

En papillotes, les pieds nus,

Devant la grande cheminée

Les bébés roses sont venus.

A minuit chez les enfants sages

Le joli Jésus qu'à genoux

On adore sur les images

Va, les mains pleines de joujoux,

Du haut de son ciel bleu descendre;

Et, de crainte d'être oubliés,

Les bébés roses, dans la cendre,

Ont tous mis leurs petits souliers.

Derrière une bûche ils ont même,

Tandis qu'on ne les voyait pas,

Mis, par précaution suprême,

Leurs petits chaussons et leurs bas.

Puis, leurs paupières se sont closes

A l'ombre des rideaux amis.

Les bébés blonds, les bébés roses,

En riant se sont endormis

Et jusqu'à l'heure où l'aube enlève

Les étoiles du firmament

Ils ont fait un si joli rêve

Qu'ils riaient encore en dormant126.

  
  


Note 126: (retour)  Rostand.



Nos enfants savent par coeur ces beaux vers d'André
Theuriet:


  
Il est minuit, l'étable est sombre,

La Vierge rêve et Joseph dort;

L'Enfant repose dans cette ombre

Ayant au front l'étoile d'or.

  

Vêtu de satin et de moire,

Le front ceint d'un rayon vermeil,

A travers la grande nuit noire,

Jésus passe comme un soleil.

  

Glissant sur un rayon de lune,

Il pénètre dans les foyers.

Seul le grillon, dans la nuit brune,

Voit remplir les petits souliers.

  

Noël! Jésus vient de naître.

Souliers et sabots de hêtre

Sont rangés dans l'âtre noir.

Noël! Enfants, venez voir

Les merveilles qu'à la ronde,

Jésus, pour le petit monde,

Du haut des cieux fait pleuvoir!

  
  


Non moins gracieuse est la poésie suivante que nous
envoie un de nos bons amis du Canada127.


Note 127: (retour)  Le rév. Père B***, qui, bien des fois, dans notre
belle église de Pithiviers, a su intéresser et charmer ses auditeurs.



  
Hier au soir, à l'Angélus,

Quand la nuit étendait son voile,

J'ai vu, de la plus belle étoile

Descendre le petit Jésus.

  

Sur le toit de chaque demeure,

Il s'arrêtait pour écouter!

Car à l'enfant méchant qui pleure

Il ne viendra rien apporter.

  

Celui qui manque sa prière,

Ou qui déchire ses habits,

N'aura qu'une verge sévère,

Avec un morceau de pain bis.

  

Mais Jésus, aux enfants bien sages,

Apportera de beaux joujoux,

Des livrets tout remplis d'images,

Et des bébés aux grands yeux doux.

  

Avec une plume éternelle,

En caractères triomphants,

Un ange écrivait sur son aile

Le nom des bons petits enfants.

  

Que ceux-là, dans la cheminée,

Mettent sans crainte leur soulier

Petit Jésus, dans sa tournée,

Saura ne pas les oublier.

  
  














TABLE DES MATIÈRES



  
PRÉFACE.

  

CHAPITRE PREMIER.

  

La veillée de Noël et les légendes qu'on y raconte.

La veillée de Noël.

  

I.—Le REPAS MAIGRE.

En Auvergne.

En Provence.

Dans le Comtat-Venaissin.

A Marseille.

Le gros souper du musée d'Arles.

En Bretagne.

  

II.—LES DIVERTISSEMENTS.

La fête de la pelote en Anjou.

La fête de la pelote en Normandie.

La fête des flambarts en Champagne.

Une veillée de Noël dans le Rouergue.

Une veillée de Noël au pays lorrain.

Une veillée de Noël à Paris.

Une pieuse coutume à Montsecret (Orne).

  

III—LES LÉGENDES

  

Êtres inanimés.

En Franche-Comté.

Dans les Vosges.

Au pays de Caux.

En Bretagne.

  

Animaux.

Dans les Vosges.

Dans les Landes.

En Berry.

  

Démons et croyances superstitieuses.

En Limousin.

Opinion d'un poète anglais.

A Saint-Michel-en-Grève.

En Franche-Comté.

Dans les Vosges.

En Normandie.

En Corse.

En Bretagne.

  

 Récits édifiants.

La rose de Marienstein.

La Marguerite de Bethléem.

La Noël des trépassés.

La veillée de Noël (dom Guéranger).

  

CHAPITRE II

  

La Bûche de Noël.

Origine de la bûche de Noël.

En Berry.

En Normandie.

En Provence.

En Bretagne.

  

CHAPITRE III

  

Les particularités de la Messe de minuit.

Les trois messes de Noël.

Les trois messes de Noël à Rome.

La Messe de minuit au village.

En allant à la Messe de minuit.

Une Messe de minuit pendant la Révolution.

Une Messe de minuit manquée.

Une Messe de minuit en Normandie.

Une Messe de minuit en Picardie.

Les agneaux de Sainte-Agnès à Rome.

Une Messe de minuit en Champagne.

Une Messe de minuit au pays d'Armagnac.

Une Messe de minuit dans le Rouergue.

Une Messe de minuit en Provence.

Une Messe de minuit à Saint-Victor-l'Abbaye.

Une Messe de minuit en Vendée.

Une Messe de minuit à l'Isle-sur-Sorgue.

Une Messe de minuit en Bretagne.

Une Messe de minuit à Paris.

Une Messe de minuit à Ferrières.

La fête des Ânes à Rouen.

La Scala de Noël.

  

CHAPITRE IV

  

Le réveillon et les gâteaux de Noël

Origine du réveillon.

  

I.—Les quêteurs.

L'Aguilloné au pays d'Armagnac.

Les Aguignettes en Normandie.

A Ploërmel.

Dans les Pyrénées.

Dans les Landes.

  

II.—Le repas.

Dans l'Orléanais.

Dans l'Anjou.

Dans le Rouergue.

Dans le Poitou.

Dans le Dauphiné.

Dans l'Armagnac.

Dans le Béarn.

Dans l'Auvergne.

En Corse.

En Franche-Comté.

Dans le pays de Caux.

L'oie de Noël.

Le réveillon de Mme de Sévigné.

Le réveillon à Paris.

  

III.—LES GÂTEAUX.

Dans les Vosges.

En Lorraine.

En Flandre.

Dans le pays chartrain.

En Normandie.

En Berry.

Le réveillon des animaux.

  

CHAPITRE V

  

Les cadeaux de Noël

(l'Arbre de Noël et le Soulier de Noël)

  

Origine des étrennes.

I.—L'ARBRE DE NOEL.

II.—LE SOULIER DE NOEL.

  
  





*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA NUIT DE NOËL DANS TOUS LES PAYS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1474575526835702545_14788-cover.png
La nuit de Noél dans tous les pays

Alphonse Chabot






