
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Discours de la méthode

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Discours de la méthode


Author: René Descartes



Release date: October 25, 2004 [eBook #13846]

                Most recently updated: October 28, 2024


Language: French


Credits: Produced by Miranda van de Heijning, Renald Levesque and the Online

        Distributed Proofreading Team. This file was produced from images

        generously made available by the Bibliothèque nationale de France

        (BnF/Gallica)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DISCOURS DE LA MÉTHODE ***





Descartes, René









Oeuvres de Descartes, précédées de l'éloge

de René Descartes par Thomas









OEUVRES

DE DESCARTES.


TOME PREMIER



PUBLIÉES
PAR VICTOR COUSIN.










A


M. ROYER-COLLARD,


Professeur de l'histoire de la philosophie morale

à la Faculté des Lettres de l'Académie de Paris


QUI LE PREMIER, DANS UNE CHAIRE FRANÇAISE,

COMBATTIT LA PHILOSOPHIE DES SENS,

ET RÉHABILITA DESCARTES,


Témoignage

DE MA VIVE RECONNAISSANCE

POUR SES LEÇONS, SES CONSEILS ET SON AMITIÉ










ÉLOGE

DE

RENÉ DESCARTES,


PAR THOMAS,






DISCOURS QUI A REMPORTÉ LE PRIX DE

L'ACADÉMIE FRANÇAISE EN 1765.




Lorsque les cendres de DESCARTES, né en France
et mort en Suède, furent rapportées, seize ans après
sa mort, de Stockholm à Paris; lorsque tous les savants,
rassemblés dans un temple, rendoient à sa
dépouille des honneurs qu'il n'obtint jamais pendant
sa vie, et qu'un orateur se préparait à louer
devant cette assemblée le grand homme qu'elle
regrettait, tout-à-coup il vint un ordre qui défendit
de prononcer cet éloge funèbre. Sans doute on
pensoit alors que les grands seuls ont droit aux
éloges publics; et l'on craignit de donner à la nation
l'exemple dangereux d'honorer un homme
qui n'avoit eu que le mérite et la distinction du
génie. Je viens, après cent ans, prononcer cet
éloge. Puisse-t-il être digne et de celui à qui il est
offert, et des sages qui vont l'entendre! Peut-être
au siècle de Descartes on étoit encore trop près de
lui pour le bien louer. Le temps seul juge les philosophes
comme les rois, et les met à leur place.


Le temps a détruit les opinions de Descartes, mais
sa gloire subsiste. Il est semblable à ces rois détrônés
qui, sur les ruines même de leur empire,
paroissent nés pour commander aux hommes.
Tant que la philosophie et la vérité seront quelque
chose sur la terre, on honorera celui qui a jeté les
fondements de nos connaissances, et recréé, pour
ainsi dire, l'entendement humain. On louera Descartes
par admiration, par reconnoissance, par
intérêt même; car si la vérité est un bien, il faut
encourager ceux qui la cherchent.


Ce seroit aux pieds de la statue de Newton qu'il
faudroit prononcer l'éloge de Descartes; ou plutôt
ce seroit à Newton à louer Descartes. Qui mieux
que lui seroit capable de mesurer la carrière parcourue
avant lui? Aussi simple qu'il étoit grand,
Newton nous découvriroit toutes les pensées que
les pensées de Descartes lui ont fait naître. Il y a
des vérités stériles, et pour ainsi dire mortes, qui
n'avancent de rien dans l'étude de la nature: il y
a des erreurs de grands hommes qui deviennent
fécondes en vérités. Après Descartes, on a été plus
loin que lui; mais Descartes a frayé la route.
Louons Magellan d'avoir fait le tour du globe;
mais rendons justice à Colomb, qui le premier a
soupçonné, a cherché, a trouvé un nouveau monde.


Tout dans cet ouvrage sera consacré à la philosophie
et à la vertu. Peut-être y a-t-il des hommes
dans ma nation qui ne me pardonneroient point
l'éloge d'un philosophe vivant; mais Descartes est
mort, et depuis cent quinze ans il n'est plus; je
ne crains ni de blesser l'orgueil ni d'irriter l'envie.


Pour juger Descartes, pour voir ce que l'esprit
d'un seul homme a ajouté à l'esprit humain, il
faut voir le point d'où il est parti. Je peindrai donc
l'état de la philosophie et des sciences au moment
où naquit ce grand homme; je ferai voir comment
la nature le forma, et comment elle prépara cette
révolution qui a eu tant d'influence. Ensuite je
ferai l'histoire de ses pensées. Ses erreurs mêmes
auront je ne sais quoi de grand. Ou verra l'esprit
humain, frappé d'une lumière nouvelle, se réveiller,
s'agiter, et marcher sur ses pas. Le mouvement
philosophique se communiquera d'un
bout de l'Europe à l'autre. Cependant, au milieu
de ce mouvement général, nous reviendrons sur
Descartes; nous contemplerons l'homme en lui;
nous chercherons si le génie donne des droits au
bonheur; et nous finirons peut-être par répandre
des larmes sur ceux qui, pour le bien de
l'humanité et leur propre malheur, sont condamnés
à être de grands hommes.


La philosophie, née dans l'Égypte, dans l'Inde
et dans la Perse, avoit été en naissant presque
aussi barbare que les hommes. Dans la Grèce,
aussi féconde que hardie, elle avoit créé tous ces
systèmes qui expliquoient l'univers, ou par le
principe des éléments, ou par l'harmonie des
nombres, ou par les idées éternelles, ou par des
combinaisons de masses, de figures et de mouvements,
ou par l'activité de la forme qui vient s'unir
à la matière. Dans Alexandrie, et à la cour
des rois, elle avoit perdu ce caractère original
et ce principe de fécondité que lui avoit donné
un pays libre. A Rome, parmi des maîtres et des
esclaves, elle avoit été également stérile; elle s'y
étoit occupée, ou à flatter la curiosité des princes,
ou à lire dans les astres la chute des tyrans. Dans
les premiers siècles de l'église, vouée aux enchantements
et aux mystères, elle avoit cherché à
lier commerce avec les puissances célestes ou infernales.
Dans Constantinople, elle avoit tourné
autour des idées des anciens Grecs, comme autour
des bornes du monde. Chez les Arabes,
chez ce peuple doublement esclave et par sa religion
et par son gouvernement, elle avoit eu ce
même caractère d'esclavage, bornée à commenter
un homme, au lieu d'étudier la nature. Dans
les siècles barbares de l'Occident, elle n'avoit été
qu'un jargon absurde et insensé que consacroit le
fanatisme et qu'adoroit la superstition. Enfin, à
la renaissance des lettres, elle n'avoit profité de
quelques lumières que pour se remettre par choix
dans les chaînes d'Aristote. Ce philosophe, depuis
plus de cinq siècles, combattu, proscrit,
adoré, excommunié, et toujours vainqueur, dictoit
aux nations ce qu'elles devoient croire; ses
ouvrages étant plus connus, ses erreurs étoient
plus respectées. On négligeoit pour lui l'univers;
et les hommes, accoutumés depuis longtemps à se
passer de l'évidence, croyoient tenir dans leurs
mains les premiers principes des choses, parce que
leur ignorance hardie prononçoit des mots
obscurs et vagues qu'ils croyoient entendre.


Voilà les progrès que l'esprit humain avoit faits
pendant trente siècles. On remarque, pendant
cette longue révolution de temps, cinq ou six
hommes qui ont pensé, et créé des idées; et le reste
du monde a travaillé sur ces pensées, comme
l'artisan, dans sa forge, travaille sur les métaux
que lui fournit la mine. Il y a eu plusieurs siècles
de suite où l'on n'a point avancé d'un pas vers la
vérité; il y a eu des nations qui n'ont pas contribué
d'une idée à la masse des idées générales. Du
siècle d'Aristote à celui de Descartes, j'aperçois
un vide de deux mille ans. Là, la pensée originale
se perd, comme un fleuve qui meurt dans
les sables, ou qui s'ensevelit sous terre, et qui
ne reparoît qu'à mille lieues de là, sous de nouveaux
cieux et sur une terre nouvelle. Quoi donc!
y a-t-il pour l'esprit humain des temps de sommeil
et de mort, comme il y en a de vie et d'activité?
ou le don de penser par soi-même est-il réservé
à un si petit nombre d'hommes? ou les grandes
combinaisons d'idées sont-elles bornées par la nature,
et s'épuisent-elles avec rapidité? Dans cet
état de l'esprit humain, dans cet engourdissement
général, il falloit un homme qui remontât l'espèce
humaine, qui ajoutât de nouveaux ressorts à
l'entendement, qui se ressaisît du don de penser,
qui vît ce qui étoit fait, ce qui restoit à faire, et
pourquoi les progrès avoient été suspendus tant
de siècles; un homme qui eût assez d'audace pour
renverser, assez de génie pour reconstruire, assez
de sagesse pour poser des fondements sûrs, assez
d'éclat pour éblouir son siècle et rompre l'enchantement
des siècles passés; un homme qui
étonnât par la grandeur de ses vues; un homme
en état de rassembler tout ce que les sciences
avoient imaginé ou découvert dans tous les siècles,
et de réunir toutes ces forces dispersées
pour en composer une seule force avec laquelle
il remuât pour ainsi dire l'univers; un homme
d'un génie actif, entreprenant, qui sût voir où
personne ne voyoit, qui désignât le but et qui
traçât la route, qui, seul et sans guide, franchît
par-dessus les précipices un intervalle immense,
et entraînât après lui le genre humain. Cet homme
devoit être Descartes. Ce seroit sans doute un
beau spectacle de voir comment la nature le prépara
du loin et le forma; mais qui peut suivre la
nature dans sa marche? Il y a sans doute une
chaîne des pensées des hommes depuis l'origine
du monde jusqu'à nous; chaîne qui n'est ni moins
mystérieuse ni moins grande que celle des êtres
physiques. Les siècles ont influé sur les siècles, les
nations sur les nations, les vérités sur les erreurs,
les erreurs sur les vérités. Tout se tient dans l'univers;
mais qui pourrait tracer la ligne? On peut
du moins entrevoir ce rapport général; on peut dire
que, sans cette foule d'erreurs qui ont inondé le
monde, Descartes peut-être n'eût point trouvé la
route de la vérité. Ainsi chaque philosophe en s'égarant
avançoit le terme. Mais, laissant là les temps
trop reculés, je veux chercher dans le siècle même
de Descartes, ou dans ceux qui ont immédiatement
précédé sa naissance, tout ce qui a pu servir à le
former en influant sur son génie.


Et d'abord j'aperçois dans l'univers une espèce
de fermentation générale. La nature semble être
dans un de ces moments où elle fait les plus grands
efforts: tout s'agite; on veut partout remuer les
anciennes bornes, on veut étendre la sphère humaine.
Vasco de Gama découvre les Indes, Colomb
découvre l'Amérique, Cortès et Pizarro subjuguent
des contrées immenses et nouvelles, Magellan
cherche les terres australes, Drake fait le
tour du monde. L'esprit des découvertes anime
toutes les nations. De grands changements dans
la politique et les religions ébranlent l'Europe,
l'Asie et l'Afrique. Cette secousse se communique
aux sciences. L'astronomie renaît dès le quinzième
siècle. Copernic rétablit le système de Pythagore
et le mouvement de la terre; pas immense fait dans
la nature! Tycho-Brahé ajoute aux observations
de tous les siècles; il corrige et perfectionne la
théorie des planètes, détermine le lieu d'un grand
nombre d'étoiles fixes, démontre la région que
les comètes occupent dans l'espace. Le nombre des
phénomènes connus s'augmente. Le législateur
des deux paroît; Kepler confirme ce qui a été
trouvé avant lui, et ouvre la route à des vérités
nouvelles. Mais il falloit de plus grands secours.
Les verres concaves et convexes, inventés par hasard
au treizième siècle, sont réunis trois cents ans
après, et forment le premier télescope. L'homme
touche aux extrémités de la création. Galilée fait
dans les cieux ce que les grands navigateurs faisoient
sur les mers; il aborde à de nouveaux
mondes. Les satellites de Jupiter sont connus. Le
mouvement de la terre est confirmé par les phases
de Vénus. La géométrie est appliquée à la doctrine
du mouvement. La force accélératrice dans
la chute des corps est mesurée; on découvre la
pesanteur de l'air, on entrevoit son élasticité.
Bacon fait le dénombrement des connoissances
humaines et les juge: il annonce le besoin de refaire
des idées nouvelles, et prédit quelque chose
de grand pour les siècles à venir. Voilà ce que la
nature avoit fait pour Descartes avant sa naissance;
et comme par la boussole elle avoit réuni
les parties les plus éloignées du globe, par le télescope
rapproché de la terre les dernières limites
des cieux, par l'imprimerie elle avoit établi la
communication rapide du mouvement entre les
esprits d'un bout du monde à l'autre.


Tout étoit disposé pour une révolution. Déjà est
né celui qui doit faire ce grand changement1; il
ne reste à la nature que d'achever son ouvrage, et
de mûrir Descartes pour le genre humain, comme
elle a mûri le genre humain pour lui. Je ne m'arrête
point sur son éducation2; dès qu'il s'agit des
âmes extraordinaires, il n'en faut point parler. Il
y a une éducation pour l'homme vulgaire; il n'y
en a point d'autre pour l'homme de génie que celle
qu'il se donne à lui-même: elle consiste presque
toujours à détruire la première. Descartes, par
celle qu'il reçut, jugea son siècle. Déjà il voit
au-delà; déjà il imagine et pressent un nouvel
ordre des sciences: tel, de Madrid ou de Gènes,
Colomb pressentoit l'Amérique.


La nature, qui travailloit sur cette âme et la
disposoit insensiblement aux grandes choses, y
avoit mis d'abord une forte passion pour la vérité.
Ce fut là peut-être son premier ressort. Elle y
ajoute ce désir d'être utile aux hommes, qui s'étend
à tous les siècles et à toutes les nations;
désir qu'on ne s'étoit point encore avisé de calomnier.
Elle lui donne ensuite, pour tout le temps
de sa jeunesse, une activité inquiète3, ces tourments
du génie, ce vide d'une âme que rien ne
remplit encore, et qui se fatigue à chercher autour
d'elle ce qui doit la fixer. Alors elle le promène
dans l'Europe entière, et fait passer rapidement
sous ses yeux les plus grands spectacles.
Elle lui présente, en Hollande, un peuple qui
brise ses chaînes et devient libre, le fanatisme
germant au sein de la liberté, les querelles de
la religion changées en factions d'état; en Allemagne,
le choc de la ligue protestante et de la
ligue catholique, le commencement d'un carnage
de trente années; aux extrémités de la Pologne,
dans le Brandebourg, la Poméranie et le Holstein,
les contre-coups de cette guerre affreuse; en Flandre,
le contraste de dix provinces opulentes restées
soumises à l'Espagne, tandis que sept provinces
pauvres combattoient depuis cinquante ans pour
leur liberté; dans la Valteline, les mouvements
de l'ambition espagnole, les précautions inquiètes
de la cour de Savoie; eu Suisse, des lois et des
moeurs, une pauvreté fière, une liberté sans orages;
à Gênes, toutes les factions des républiques,
tout l'orgueil des monarchies; à Venise, le pouvoir
des nobles, l'esclavage du peuple, une liberté
tyrannique; à Florence, les Médicis, les arts, et
Galilée; à Rome, toutes les nations rassemblées
par la religion, spectacle qui vaut peut-être bien
celui des statues et des tableaux; en Angleterre,
les droits des peuples luttant contre ceux des
rois, Charles Ier sur le trône, et Cromwell encore
dans la foule4. L'âme de Descartes, à travers
tous ces objets, s'élève et s'agrandit. La religion,
la politique, la liberté, la nature, la morale,
tout contribue à étendre ses idées; car l'on se
trompe si l'on croit que l'âme du philosophe doit
se concentrer dans l'objet particulier qui l'occupe.
Il doit tout embrasser, tout voir. Il y a des
points de réunion où toutes les vérités se touchent;
et la vérité universelle n'est elle-même que
la chaîne de tous les rapports. Pour voir de plus
près le genre humain sous toutes les faces, Descartes
se mêle dans ces jeux sanglants des rois, où
le génie s'épuise à détruire, et où des milliers
d'hommes, assemblés contre des milliers d'hommes,
exercent le meurtre par art et par principes5.
Ainsi Socrate porta les armes dans sa jeunesse.
Partout il étudie l'homme et le monde. Il
analyse l'esprit humain; il observe les opinions,
suit leur progrès, examine leur influence, remonte
à leur source. De ces opinions, les unes
naissent du gouvernement, d'autres du climat,
d'autres de la religion, d'autres de la forme des
langues, quelques unes des moeurs, d'autres des
lois, plusieurs de toutes ces causes réunies: il y en
a qui sortent du fond même de l'esprit humain et
de la constitution de l'homme, et celles-là sont à
peu près les mêmes chez tous les peuples; il y en
a d'autres qui sont bornées par les montagnes et
par les fleuves, car chaque pays a ses opinions
comme ses plantes: toutes ensemble forment la
raison du peuple. Quel spectacle pour un philosophe!
Descartes en fut épouvanté. Voilà donc,
dit-il, la raison humaine! Dès ce moment il sentit
s'ébranler tout l'édifice de ses connoissances:
il voulut y porter la main pour achever de le
renverser; mais il n'avoit point encore assez de
force, et il s'arrêta. Il poursuit ses observations;
il étudie la nature physique: tantôt il la considère
dans toute son étendue, comme ne formant qu'un
seul et immense ouvrage; tantôt il la suit dans
ses détails. La nature vivante et la nature morte,
l'être brut et l'être organisé, les différentes classes
de grandeurs et de formes, les destructions et
les renouvellements, les variétés et les rapports,
rien ne lui échappe, comme rien ne l'étonne.
J'aime à le voir debout sur la cime des Alpes,
élevé, par sa situation, au-dessus de l'Europe entière,
suivant de l'oeil la course du Pô, du Rhin,
du Rhône et du Danube, et de là s'élevant par la
pensée vers les deux, qu'il paroît toucher, pénétrant
dans les réservoirs destinés à fournir à l'Europe
ces amas d'eaux immenses; quelquefois observant
à ses pieds les espèces innombrables de végétaux
semés par la nature sur le penchant des
précipices, ou entre les pointes des rochers;
quelquefois mesurant la hauteur de ces montagnes
de glace, qui semblent jetées dans les vallons
des Alpes pour les combler, ou méditant
profondément à la lueur des orages6. Ah! c'est
dans ces moments que l'âme du philosophe s'étend,
devient immense et profonde comme la
nature; c'est alors que ses idées s'élèvent et parcourent
l'univers. Insatiable de voir et de connoître,
partout où il passe, Descartes interroge
la vérité; il la demande à tous les lieux qu'il parcourt,
il la poursuit de pays en pays. Dans les
villes prises d'assaut, ce sont les savants qu'il
cherche. Maximilien de Bavière voit dans Prague,
dont il s'est rendu maître, la capitale d'un royaume
conquis; Descartes n'y voit que l'ancien séjour de
Tycho-Brahé. Sa mémoire y étoit encore récente;
il interroge tous ceux qui l'ont connu, il suit les
traces de ses pensées; il rassemble dans les conversations
le génie d'un grand homme. Ainsi voyageoient
autrefois les Pythagore, et les Platon, lorsqu'ils
alloient dans l'Orient étudier ces colonnes,
archives des nations et monuments des découvertes
antiques. Descartes, à leur exemple, ramasse tout
ce qui peut l'instruire. Mais tant d'idées acquises
dans ses voyages ne lui auroient encore servi de
rien, s'il n'avoit eu l'art de se les approprier par
des méditations profondes; art si nécessaire au
philosophe, si inconnu au vulgaire, et peut-être
si étranger à l'homme. En effet, qu'est-ce que
méditer? C'est ramener au dedans de nous notre
existence répandue tout entière au dehors; c'est
nous retirer de l'univers pour habiter dans notre
âme; c'est anéantir toute l'activité des sens pour
augmenter celle de la pensée; c'est rassembler
en un point toutes les forces de l'esprit; c'est
mesurer le temps, non plus par le mouvement et
par l'espace, mais par la succession lente ou rapide
des idées. Ces méditations, dans Descartes,
avoient tourné en habitude7; elles le suivoient
partout: dans les voyages, dans les camps, dans
les occupations les plus tumultueuses, il avoit
toujours un asile prêt où son âme se retiroit au
besoin. C'étoit là qu'il appeloit ses idées; elles
accouroient en foule: la méditation les faisoit
naître, l'esprit géométrique venoit les enchaîner.
Dès sa jeunesse il s'étoit avidement attaché aux
mathématiques, comme au seul objet qui lui présentoit
l'évidence8. C'étoit là que son âme se
reposoit de l'inquiétude qui la tourmentoit partout
ailleurs. Mais, dégoûté bientôt de spéculations
abstraites, le désir de se rapprocher des
hommes le rentraînoit à l'étude de la nature. Il se
livroit à toutes les sciences: il n'y trouvoit pas la
certitude de la géométrie, qu'elle ne doit qu'à la
simplicité de son objet; mais il y transportoit
du moins la méthode des géomètres. C'est d'elle
qu'il apprenoit à fixer toujours le sens des termes,
et à n'en abuser jamais; à décomposer l'objet de
son étude, à lier les conséquences aux principes;
à remonter par l'analyse, à descendre par la synthèse.
Ainsi l'esprit géométrique affermissoit sa
marche; mais le courage et l'esprit d'indépendance
brisoient devant lui les barrières pour lui frayer
des routes. Il étoit né avec l'audace qui caractérise
le génie; et sans doute les événements dont il
avoit été témoin, les grands spectacles de liberté
qu'il avoit vus en Allemagne, en Hollande, dans
la Hongrie et dans la Bohème, avoient contribué
à développer encore en lui cette fierté d'esprit
naturelle. Il osa donc concevoir l'idée de s'élever
contre les tyrans de la raison. Mais, avant de détruire
tous les préjugés qui étoient sur la terre, il
falloit commencer par les détruire en lui-même.
Comment y parvenir? comment anéantir des formes
qui ne sont point notre ouvrage, et qui sont le
résultat nécessaire de mille combinaisons faites
sans nous? Il falloit, pour ainsi dire, détruire son
âme et la refaire. Tant de difficultés n'effrayèrent
point Descartes. Je le vois, pendant près de dix
ans, luttant contre lui-même pour secouer toutes
ses opinions. Il demande compte à ses sens de
toutes les idées qu'ils ont portées dans son âme; il
examine tous les tableaux de son imagination, et
les compare avec les objets réels; il descend dans
l'intérieur de ses perceptions, qu'il analyse; il parcourt
le dépôt de sa mémoire, et juge tout ce qui
y est rassemblé. Partout il poursuit le préjugé, il
le chasse de retraite en retraite; son entendement,
peuplé auparavant d'opinions et d'idées,
devient un désert immense, mais où désormais
la vérité peut entrer9.


Voilà donc la révolution faite dans l'âme de
Descartes: voilà ses idées anciennes détruites. Il
ne s'agit plus que d'en créer d'autres. Car, pour
changer les nations, il ne suffit point d'abattre;
il faut reconstruire. Dès ce moment, Descartes ne
pense plus qu'à élever une philosophie nouvelle.
Tout l'y invite; les exhortations de ses amis, le
désir de combler le vide qu'il avoit fait dans ses
idées, je ne sais quel instinct qui domine le grand
homme, et, plus que tout cela, l'ambition de faire
des découvertes dans la nature, pour rendre les
hommes moins misérables ou plus heureux. Mais,
pour exécuter un pareil dessein, il sentit qu'il
falloit se cacher. Hommes du monde, si fiers de
votre politesse et de vos avantages, souffrez que je
vous dise la vérité; ce n'est jamais parmi vous que
l'on fera ni que l'on pensera de grandes choses.
Vous polissez l'esprit, mais vous énervez le génie.
Qu'a-t-il besoin de vos vains ornements? Sa grandeur
fait sa beauté. C'est dans la solitude que
l'homme de génie est ce qu'il doit être; c'est là qu'il
rassemble toutes les forces de son âme. Auroit-il
besoin des hommes? N'a-t-il pas avec lui la nature?
et il ne la voit point à travers les petites
formes de la société, mais dans sa grandeur primitive,
dans sa beauté originale et pure. C'est
dans la solitude que toutes les heures laissent une
trace, que tous les instants sont représentés par
une pensée, que le temps est au sage, et le sage
à lui-même. C'est dans la solitude surtout que
l'âme a toute la vigueur de l'indépendance. Là elle
n'entend point le bruit des chaînes que le despotisme
et la superstition secouent sur leurs esclaves:
elle est libre comme la pensée de l'homme qui
existeroit seul. Cette indépendance, après la vérité,
étoit la plus grande passion de Descartes.
Ne vous en étonnez point; ces deux passions
tiennent l'une à l'autre. La vérité est l'aliment
d'une âme fière et libre, tandis que l'esclave n'ose
même lever les yeux jusqu'à elle. C'est cet amour
de la liberté qui engage Descartes à fuir tous les
engagements, à rompre tous les petits liens de société,
à renoncer à ces emplois qui ne sont trop
souvent que les chaînes de l'orgueil. Il falloit qu'un
homme comme lui ne fût qu'à la nature et au genre
humain. Descartes ne fut donc ni magistrat, ni
militaire, ni homme de cour10. Il consentit à
n'être qu'un philosophe, qu'un homme de génie,
c'est-à-dire rien aux yeux du peuple. Il renonce
même à son pays; il choisit une retraite dans la
Hollande. C'est dans le séjour de la liberté qu'il
va fonder une philosophie libre. Il dit adieu à ses
parents, à ses amis, à sa patrie; il part11. L'amour
de la vérité n'est plus dans son coeur un
sentiment ordinaire; c'est un sentiment religieux
qui élève et remplit son âme. Dieu, la nature, les
hommes, voilà quels vont être, le reste de sa vie,
les objets de ses pensées. Il se consacre à cette
occupation aux pieds des autels. O jour, ô moment
remarquable dans l'histoire de l'esprit humain!
Je crois voir Descartes, avec le respect dont
il étoit pénétré pour la Divinité, entrer dans le
temple, et s'y prosterner. Je crois l'entendre dire
à Dieu: O Dieu, puisque tu m'as créé, je ne veux
point mourir sans avoir médité sur tes ouvrages. Je
vais chercher la vérité, si tu l'as mise sur la terre.
Je vais me rendre utile à l'homme, puisque je
suis homme. Soutiens ma foiblesse, agrandis mon
esprit, rends-le digne de la nature et de toi. Si tu
permets que j'ajoute à la perfection des hommes,
je te rendrai grâce en mourant, et ne me repentirai
point d'être né.


Je m'arrête un moment: l'ouvrage de la nature
est achevé. Elle a préparé avant la naissance de
Descartes tout ce qui devoit influer sur lui; elle
lui a donné les prédécesseurs dont il avoit besoin;
elle a jeté dans son sein les semences qui devoient
y germer; elle a établi entre son esprit et
son âme les rapports nécessaires; elle a fait passer
sous ses yeux tous les grands spectacles et du
monde physique et du monde moral; elle a rassemblé
autour de lui, ou dans lui, tous les ressorts;
elle a mis dans sa main tous les instruments:
son travail est fini. Ici commence celui de
Descartes. Je vais faire l'histoire de ses pensées:
on verra une espèce de création; elle embrassera
tout ce qui est; elle présentera une machine immense,
mue avec peu de ressorts: on y trouvera
le grand caractère de la simplicité, l'enchaînement
de toutes les parties, et souvent, comme dans la
nature physique, un ordre réel caché sous un
désordre apparent.


Je commence par où il a commencé lui-même.
Avant de mettre la main à l'édifice, il faut jeter
les fondements; il faut creuser jusqu'à la source
de la vérité; il faut établir l'évidence, et distinguer
son caractère. Nous avons vu Descartes renverser
toutes les fausses opinions qui étoient dans
son âme; il fait plus, il s'élève à un doute universel12.
Celui qui s'est trompé une fois peut
se tromper toujours. Aussitôt les cieux, la terre,
les figures, les sons, les couleurs, son corps
même, et les sens avec lesquels il voyage dans l'univers,
tout s'anéantit à ses yeux. Rien n'est assuré,
rien n'existe. Dans ce doute général, où trouver
un point d'appui? Quelle première vérité servira de
base à toutes les vérités? Pour Dieu, cette première
vérité est partout. Descartes la trouve dans son
doute même. Puisque je doute, je pense; puisque
je pense, j'existe. Mais à quelle marque la reconnoît-il?
A l'empreinte de l'évidence. Il établit donc
pour principe de ne regarder comme vrai que ce
qui est évident, c'est-à-dire ce qui est clairement
contenu dans l'idée de l'objet qu'il contemple.
Tel est ce fameux doute philosophique de Descartes.
Tel est le premier pas qu'il fait pour en
sortir, et la première règle qu'il établit. C'est cette
règle qui a fait la révolution de l'esprit humain.
Pour diriger l'entendement, il joint l'analyse au
doute. Décomposer les questions et les diviser
en plusieurs branches; avancer par degrés
des objets les plus simples aux plus composés,
et des plus connus aux plus cachés; combler
l'intervalle qui est entre les idées éloignées et
le remplir par toutes les idées intermédiaires;
mettre dans ces idées un tel enchaînement que
toutes se déduisent aisément les unes des autres,
et que les énoncer, ce soit pour ainsi dire les démontrer;
voilà les autres règles qu'il a établies,
et dont il a donné l'exemple13. On entrevoit
déjà toute la marche de sa philosophie. Puisqu'il
faut commencer par ce qui est évident et simple,
il établira des principes qui réunissent ce double
caractère. Pour raisonner sur la nature, il s'appuiera
sur des axiomes, et déduira des causes générales
tous les effets particuliers. Ne craignons
pas de l'avouer, Descartes a tracé un plan trop
élevé pour l'homme; ce génie hardi a eu l'ambition
de connoître comme Dieu même connoît,
c'est-à-dire par les principes: mais sa méthode
n'en est pas moins la créatrice de la philosophie.
Avant lui, il n'y avoit qu'une logique de mots.
Celle d'Aristote apprenoit plus à définir et à diviser
qu'à connoître; à tirer les conséquences, qu'à
découvrir les principes. Celle des scolastiques,
absurdement subtile, laissoit les réalités pour s'égarer
dans des abstractions barbares. Celle de Raimond
Lulle n'étoit qu'un assemblage de caractères
magiques pour interroger sans entendre, et répondre
sans être entendu. C'est Descartes qui créa
cette logique intérieure de l'âme, par laquelle l'entendement
se rend compte à lui-même de toutes ses
idées, calcule sa marche, ne perd jamais de vue le
point d'où il part et le terme où il veut arriver; esprit
de raison plutôt que de raisonnement, et qui
s'applique à tous les arts comme à toutes les sciences.


Sa méthode est créée: il a fait comme ces grands
architectes qui, concevant des ouvrages nouveaux,
commencent par se faire de nouveaux instruments
et des machines nouvelles. Aidé de ce secours, il
entre dans la métaphysique. Il y jette d'abord un
regard. Qu'aperçoit-il? une audace puérile de l'esprit
humain, des êtres imaginaires, des rêveries
profondes, des mots barbares; car, dans tous les
temps, l'homme, quand il n'a pu connoître, a créé
des signes pour représenter des idées qu'il n'avoit
pas, et il a pris ces signes pour des connoissances.
Descartes vit d'un coup d'oeil ce que devoit être
la métaphysique. Dieu, l'âme, et les principes généraux
des sciences, voilà ses objets14. Je m'élève
avec lui jusqu'à la première cause. Newton la
chercha dans les mondes; Descartes la cherche dans
lui-même. Il s'étoit convaincu de l'existence de son
âme; il avoit senti en lui l'être qui pense, c'est-à-dire
l'être qui doute, qui nie, qui affirme, qui conçoit,
qui veut, qui a des erreurs, qui les combat. Cet
être intelligent est donc sujet à des imperfections.
Mais toute idée d'imperfection suppose l'idée d'un
être plus parfait. De l'idée du parfait naît l'idée de
l'infini. D'où lui naît cette idée? Comment l'homme,
dont les facultés sont si bornées, l'homme qui passe
sa vie à tourner dans l'intérieur d'un cercle étroit,
comment cet être si foible a-t-il pu embrasser et
concevoir l'infini? Cette idée ne lui est-elle pas
étrangère? ne suppose-t-elle pas hors de lui un être
qui en soit le modèle et le principe? Cet être n'est-il
pas Dieu? Toutes les autres idées claires et distinctes
que l'homme trouve en lui ne renferment
que l'existence possible de leur objet: l'idée seule
de l'être parfait renferme une existence nécessaire.
Cette idée est pour Descartes le commencement
de la grande chaîne. Si tous les êtres créés sont une
émanation du premier être, si toutes les lois qui
font l'ordre physique et l'ordre moral sont, ou des
rapports nécessaires que Dieu a vus, ou des rapports
qu'il a établis librement, en connoissant ce
qui est le plus conforme à ses attributs, on connoîtra
les lois primitives de la nature. Ainsi la connoissance
de tous les êtres se trouve enchaînée à
celle du premier. C'est elle aussi qui affermit la
marche de l'esprit humain, et sert de base à l'évidence;
c'est elle qui, en m'apprenant que la vérité
éternelle ne peut me tromper, m'ordonne de regarder
comme vrai tout ce que ma raison me présentera
comme évident.


Appuyé de ce principe, et sûr de sa marche,
Descartes passe à l'analyse de son âme. Il a remarqué
que, dans son doute, l'étendue, la figure et
le mouvement s'anéantissoient pour lui. Sa pensée
seule demeuroit; seule elle restoit immuablement
attachée à son être, sans qu'il lui fût possible de l'en
séparer. Il peut donc concevoir distinctement que
sa pensée existe, sans que rien n'existe autour de
lui. L'âme se conçoit donc sans le corps. De là naît
la distinction de l'être pensant et de l'être matériel.
Pour juger de la nature des deux substances, Descartes
cherche une propriété générale dont toutes
les autres dépendent: c'est l'étendue dans la matière;
dans l'âme, c'est la pensée. De l'étendue
naissent la figure et le mouvement; de la pensée
naît la faculté de sentir, de vouloir, d'imaginer.
L'étendue est divisible de sa nature; la pensée,
simple et indivisible. Comment ce qui est simple
appartiendroit-il à un être composé de parties?
comment des milliers d'éléments, qui forment un
corps, pourroient-ils former une perception ou un
jugement unique? Cependant il existe une chaîne
secrète entre l'âme et le corps. L'âme n'est-elle que
semblable au pilote qui dirige le vaisseau? Non;
elle fait un tout avec le vaisseau qu'elle gouverne.
C'est donc de l'étroite correspondance qui est entre
les mouvements de l'un et les sensations ou pensées
de l'autre, que dépend la liaison de ces deux
principes si divisés et si unis15. C'est ainsi que
Descartes tourne autour de son être, et examine
tout ce qui le compose. Nourri d'idées intellectuelles,
et détaché de ses sens, c'est son âme qui
le frappe le plus. Voici une pensée faite pour étonner
le peuple, mais que le philosophe concevra
sans peine. Descartes est plus sûr de l'existence de
son âme que de celle de son corps. En effet, que
sont toutes les sensations, sinon un avertissement
éternel pour l'âme qu'elle existe? Peut-elle sortir
hors d'elle-même sans y rentrer à chaque instant
par la pensée? Quand je parcoure tous les objets
de l'univers, ce n'est jamais que ma pensée que j'aperçois.
Mais comment cette âme franchit-elle l'intervalle
immense qui est entre elle et la matière? Ici
Descartes reprend son analyse et le fil de sa méthode.
Pour juger s'il existe des corps, il consulte
d'abord ses idées. Il trouve dans son âme les idées
générales d'étendue, de grandeur, de figure, de situation,
de mouvement, et une foule de perceptions
particulières. Ces idées lui apprennent bien
l'existence de la matière, comme objet mathématique,
mais ne lui disent rien de son existence physique
et réelle. Il interroge ensuite son imagination.
Elle lui offre une suite de tableaux où des
corps sont représentés; sans doute l'original de
ces tableaux existe, mais ce n'est encore qu'une
probabilité. Il remonte jusqu'à ses sens. Ce sont
eux qui font la communication de l'âme et de l'univers;
ou plutôt ce sont eux qui créent l'univers
pour l'âme. Ils lui portent chaque portion du monde
en détail; par une métamorphose rapide, la sensation
devient idée, et l'âme voit dans cette idée,
comme dans un miroir, le monde qui est hors
d'elle. Les sens sont donc les messagers de l'âme.
Mais quelle foi peut-elle ajouter à leur rapport?
Souvent ce rapport la trompe. Descartes remonte
alors jusqu'à Dieu. D'un côté, la véracité de l'Être
suprême; de l'autre, le penchant irrésistible de
l'homme à rapporter ses sensations à des objets
réels qui existent hors de lui: voilà les motifs qui
le déterminent, et il se ressaisit de l'univers physique
qui lui échappoit.


Ferai-je voir ce grand homme, malgré la circonspection
de sa marche, s'égarant dans la métaphysique,
et créant son système des idées innées?
Mais cette erreur même tenoit à son génie. Accoutumé
à des méditations profondes, habitué à vivre
loin des sens, à chercher dans son âme ou dans
l'essence de Dieu, l'origine, l'ordre et le fil de ses
connoissances, pouvoit-il soupçonner que l'âme fût
entièrement dépendante des sens pour les idées?
N'étoit-il pas trop avilissant pour elle qu'elle ne
fût occupée qu'à parcourir le monde physique
pour ramasser les matériaux de ses connoissances,
comme le botaniste qui cueille ses végétaux, ou à
extraire des principes de ses sensations, comme le
chimiste qui analyse les corps? Il étoit réservé à
Locke de nous donner sur les idées le vrai système
de la nature, en développant un principe
connu par Aristote et saisi par Bacon, mais dont
Locke n'est pas moins le créateur, car un principe
n'est créé que lorsqu'il est démontré aux hommes.
Qui nous démontrera de même ce que c'est que
l'âme des bêtes? quels sont ces êtres singuliers,
si supérieurs aux végétaux par leurs organes, si
inférieurs à l'homme par leurs facultés? quel est
ce principe qui, sans leur donner la raison, produit
en eux des sensations, du mouvement et de la vie?
Quelque parti que l'on embrasse, la raison se trouble,
la dignité de l'homme s'offense, ou la religion
s'épouvante. Chaque système est voisin d'une erreur;
chaque route est sur le bord d'un précipice.
Ici Descartes est entraîné, par la force des conséquences
et l'enchaînement de ses idées, vers un
système aussi singulier que hardi, et qui est digne
au moins de la grandeur de Dieu. En effet, quelle
idée plus sublime que de concevoir une multitude
innombrable de machines à qui l'organisation tient
lieu de principe intelligent; dont tous les ressorts
sont différents, selon les différentes espèces et les
différents buts de la création; où tout est prévu,
tout combiné pour la conservation et la reproduction
des êtres; où toutes les opérations sont le résultat
toujours sûr des lois du mouvement; où toutes
les causes qui doivent produire des millions d'effets
sont arrangées jusqu'à la fin des siècles, et ne
dépendent que de la correspondance et de l'harmonie
de quelque partie de matière? Avouons-le,
ce système donne la plus grande idée de l'art de
l'éternel géomètre, comme l'appeloit Platon. C'est
ce même caractère de grandeur que l'on a retrouvé
depuis dans l'harmonie préétablie de Leibnitz,
caractère plus propre que tout autre à séduire les
hommes de génie, qui aiment mieux voir tout en
un instant dans une grande idée, que de se traîner
sur des détails d'observations et sur quelques
vérités éparses et isolées.


Descartes s'est élevé à Dieu, est descendu dans
son âme, a saisi sa pensée, l'a séparée de la matière,
s'est assuré qu'il existoit des corps hors de
lui. Sûr de tous les principes de ses connoissances,
il va maintenant s'élancer dans l'univers physique;
il va le parcourir, l'embrasser, le connoître: mais
auparavant il perfectionne l'instrument de la géométrie,
dont il a besoin. C'est ici une des parties
les plus solides de la gloire de Descartes; c'est ici
qu'il a tracé une route qui sera éternellement
marquée dans l'histoire de l'esprit humain. L'algèbre
étoit créée depuis longtemps. Cette géométrie
métaphysique, qui exprime tous les rapports
par des signes universels, qui facilite le calcul en
le généralisant, opère sur les quantités inconnues
comme si elles étoient connues, accélère la marche
et augmente l'étendue de l'esprit en substituant
un signe abrégé à des combinaisons nombreuses;
cette science, inventée par les Arabes, ou du moins
transportée par eux en Espagne, cultivée par les
Italiens, avoit été agrandie et perfectionnée par un
Français: mais, malgré les découvertes importantes
de l'illustre Viète, malgré un pas ou deux qu'on
avoit faits après lui en Angleterre, il restoit encore
beaucoup à découvrir. Tel étoit le sort de Descartes,
qu'il ne pouvoit approcher d'une science
sans qu'aussitôt elle ne prît une face nouvelle.
D'abord il travaille sur les méthodes de l'analyse
pure: pour soulager l'imagination, il diminue le
nombre des signes; il représente par des chiffres
les puissances des quantités, et simplifie, pour
ainsi dire, le mécanisme algébrique. Il s'élève ensuite
plus haut: il trouve sa fameuse méthode des
indéterminées, artifice plein d'adresse, où l'art,
conduit par le génie, surprend la vérité en paraissant
s'éloigner d'elle; il apprend à connoître le
nombre et la nature des racines dans chaque équation
par la combinaison successive des signes;
règle aussi utile que simple, que la jalousie et
l'ignorance ont attaquée, que la rivalité nationale,
a disputée à Descartes, et qui n'a été démontrée
que depuis quelques annéesA. C'est ainsi que les
grands hommes découvrent, comme par inspiration,
des vérités que les hommes ordinaires n'entendent
quelquefois qu'au bout de cent ans de
pratique et d'étude; et celui qui démontre ces
vérités après eux acquiert encore une gloire immortelle.
L'algèbre ainsi perfectionnée, il restoit un
pas plus difficile à faire. La méthode d'Apollonius
et d'Archimède, qui fut celle de tous les anciens
géomètres, exacte et rigoureuse pour les démonstrations,
étoit peu utile pour les découvertes.
Semblable à ces machines qui dépensent une quantité
prodigieuse de forces pour peu de mouvement,
elle consumoit l'esprit dans un détail d'opérations
trop compliquées, et le traînoit lentement d'une
vérité à l'autre. Il falloit une méthode plus rapide;
il falloit un instrument qui élevât le géomètre à
une hauteur d'où il pût dominer sur toutes ses
opérations, et, sans fatiguer sa vue, voir d'un coup
d'oeil des espaces immenses se resserrer comme en
un point: cet instrument, c'est Descartes qui l'a
créé; c'est l'application de l'algèbre à la géométrie.
Il commença donc par traduire les lignes, les
surfaces et les solides en caractères algébriques;
mais ce qui étoit l'effort du génie, c'étoit, après la
résolution du problème, de traduire de nouveau
les caractères algébriques en figures. Je n'entreprendrai
point de détailler les admirables découvertes
sur lesquelles est fondée cette analyse créée
par Descartes. Ces vérités abstraites et pures, faites
pour être mesurées par le compas, échappent au
pinceau de l'éloquence; et j'affoiblirois l'éloge d'un
grand homme en cherchant à peindre ce qui ne
doit être que calculé. Contentons-nous de remarquer
ici que, par son analyse, Descartes fit faire
plus de progrès à la géométrie qu'elle n'en avoit
fait depuis la création du monde. Il abrégea les
travaux, il multiplia les forces, il donna une nouvelle
marche à l'esprit humain. C'est l'analyse qui
a été l'instrument de toutes les grandes découvertes
des modernes; c'est l'analyse qui, dans les mains
des Leibnitz, des Newton et des Bernoulli, a produit
cette géométrie nouvelle et sublime qui soumet
l'infini au calcul: voilà l'ouvrage de Descartes. Quel
est donc cet homme extraordinaire qui a laissé si
loin de lui tous les siècles passés, qui a ouvert de
nouvelles routes aux siècles à venir, et qui dans le
sien avoit à peine trois hommes qui fussent en état
de l'entendre? Il est vrai qu'il avoit répandu sur
toute sa géométrie une certaine obscurité: soit
qu'accoutumé à franchir d'un saut des intervalles
immenses, il ne s'aperçût pas seulement de toutes
les idées intermédiaires qu'il supprimoit, et qui sont
des points d'appui nécessaires à la foiblesse; soit
que son dessein fût de secouer l'esprit humain, et
de l'accoutumer aux grands efforts; soit enfin que,
tourmenté par des rivaux jaloux et foibles, il voulût
une fois les accabler de son génie, et les épouvanter
de toute la distance qui étoit entre eux et lui16.


Note A: (retour)  Voyez les Mémoires de l'Académie des sciences, année 1741.



Mais ce qui prouve le mieux toute l'étendue de
l'esprit de Descartes, c'est qu'il est le premier qui
ait conçu la grande idée de réunir toutes les sciences,
et de les faire servir à la perfection l'une de
l'autre. On a vu qu'il avoit transporté dans sa logique
la méthode des géomètres; il se servit de l'analyse
logique pour perfectionner l'algèbre; il appliqua
ensuite l'algèbre à la géométrie, la géométrie et l'algèbre
à la mécanique, et ces trois sciences combinées
ensemble à l'astronomie. C'est donc à lui
qu'on doit les premiers essais de l'application de la
géométrie à la physique; application qui a créé
encore une science toute nouvelle. Armé de tant
de forces réunies, Descartes marche à la nature;
il entreprend de déchirer ses voiles, et d'expliquer
le système du monde. Voici un nouvel ordre de
choses: voici des tableaux plus grands peut-être
que ceux que présente l'histoire de toutes les nations
et de tous les empires17.


Qu'on me donne de la matière et du mouvement,
dit Descartes, et je vais créer un monde. D'abord
il s'élève par la pensée vers les cieux, et de là il
embrasse l'univers d'un coup d'oeil; il voit le monde
entier comme une seule et immense machine, dont
les roues et les ressorts ont été disposés au commencement,
de la manière la plus simple, par une
main éternelle. Parmi cette quantité effroyable de
corps et de mouvements, il cherche la disposition
des centres. Chaque corps a son centre particulier,
chaque système a son centre général. Sans doute
aussi il y a un centre universel, autour duquel sont
rangés tous les systèmes de la nature. Mais où est-il,
et dans quel point de l'espace? Descartes place
dans le soleil le centre du système auquel nous
sommes attachés. Ce système est une des roues de
la machine: le soleil est le point d'appui. Cette
grande roue embrasse dix-huit cent millions de
lieues dans sa circonférence, à ne compter que jusqu'à
l'orbe de Saturne. Que seroit-ce si on pouvoit
suivre la marche excentrique des comètes! Cette
roue de l'univers doit communiquer à une roue
voisine, dont la circonférence est peut-être plus
grande encore; celle-ci communique à une troisième,
cette troisième à une autre, et ainsi de suite
dans une progression infinie, jusqu'à celles qui sont
bornées par les dernières limites de l'espace. Toutes,
par la communication du mouvement, se balancent
et se contre-balancent, agissent et réagissent l'une
sur l'autre, se servent mutuellement de poids et
de contre-poids, d'où résulte l'équilibre de chaque
système, et, de chaque équilibre particulier, l'équilibre
du monde. Telle est l'idée de cette grande
machine, qui s'étend à plus de centaines de millions
de lieues que l'imagination n'en peut concevoir
et dont toutes les roues sont des mondes combinés
les uns avec les autres.


C'est cette machine que Descartes conçoit, et
qu'il entreprend de créer avec trois lois de mécanique.
Mais auparavant il établit les propriétés
générales de l'espace, de la matière et du mouvement.
D'abord, comme toutes les parties sont enchaînées,
que nulle part le mécanisme n'est interrompu,
et que la matière seule peut agir sur la
matière, il faut que tout soit plein. Il admet donc
un fluide immense et continu, qui circule entre les
parties solides de l'univers; ainsi le vide est proscrit
de la nature. L'idée de l'espace est nécessairement
liée à celle de l'étendue, et Descartes confond
l'idée de l'étendue avec celle de la matière: car on
peut dépouiller successivement les corps de toutes
leurs qualités; mais l'étendue y restera, sans qu'on
puisse jamais l'en détacher. C'est donc l'étendue qui
constitue la matière, et c'est la matière qui constitue
l'espace. Mais où sont les bornes de l'espace?
Descartes ne les conçoit nulle part, parce que
l'imagination peut toujours s'étendre au-delà. L'univers
est donc illimité: il semble que l'âme de ce
grand homme eût été trop resserrée par les bornes
du monde; il n'ose point les fixer. Il examine ensuite
les lois du mouvement: mais qu'est-ce que le mouvement?
c'est le plus grand phénomène de la nature,
et le plus inconnu. Jamais l'homme ne saura comment
le mouvement d'un corps peut passer dans
un autre. Il faut donc se borner à connoître par
quelles lois générales il se distribue, se conserve ou
se détruit; et c'est ce que personne n'avoit cherché
avant Descartes. C'est lui qui le premier a généralisé
tous les phénomènes, a comparé tous les résultats
et tous les effets, pour en extraire ces lois
primitives: et puisque dans les mers, sur la terre
et dans les cieux, tout s'opère par le mouvement,
n'étoit-ce pas remettre aux hommes la clef de la
nature? Il se trompa, je le sais; mais, malgré son
erreur, il n'en est pas moins l'auteur des lois du
mouvement: car, pendant trente siècles, les philosophes
n'y avoient pas même pensé; et dès qu'il
en eut donné de fausses, on s'appliqua à chercher
les véritables. Trois mathématiciens célèbres les
trouvèrent en même temps: c'étoit l'effet de ses
recherches et de la secousse qu'il avoit donnée
aux esprits. Du mouvement il passe à la matière,
chose aussi incompréhensible pour l'homme. Il
admet une matière primitive, unique, élémentaire,
source et principe de tous les êtres, divisée et divisible
à l'infini; qui se modifie par le mouvement;
qui se compose et se décompose; qui végète ou
s'organise; qui, par l'activité rapide de ses parties,
devient fluide; qui, par leur repos, demeure inactive
et lente; qui circule sans cesse dans des moules
et des filières innombrables, et, par l'assemblage
des formes, constitue l'univers: c'est avec cette
matière qu'il entreprend de créer un monde.
Je n'entrerai point dans le détail de cette création.
Je ne peindrai point ces trois éléments si connus,
formés par des millions de particules entassées,
qui se heurtent, se froissent et se brisent; ces
éléments emportés d'un mouvement rapide autour
de divers centres, et marchant par tourbillons; la
force centrifuge qui naît du mouvement circulaire;
chaque élément qui se place à différentes distances,
à raison de sa pesanteur; la matière la plus
déliée qui se précipite vers les centres et y va former
des soleils; la plus massive rejetée vers les circonférences;
les grands tourbillons qui engloutissent
les tourbillons voisins trop foibles pour leur
résister, et les emportent dans leurs cours; tous
ces tourbillons roulant dans l'espace immense, et
chacun en équilibre, à raison de leur masse et de
leur vitesse. C'est au physicien plutôt qu'à l'orateur
à donner l'idée de ce système, que l'Europe adopta
avec transport, qui a présidé si long-temps au
mouvement des cieux, et qui est aujourd'hui tout-à-fait
renversé. En vain les hommes les plus savants
du siècle passé et du nôtre, en vain les Huygens,
les Bulfinger, les Malebranche, les Leibnitz,
les Kircher et les Bernoulli ont travaillé à réparer
ce grand édifice; il menaçoit ruine de toutes
parts, et il a fallu l'abandonner. Gardons-nous cependant
de croire que ce système, tel qu'il est,
ne soit pas l'ouvrage d'un génie extraordinaire.
Personne encore n'avoit conçu une machine aussi
grande ni aussi vaste; personne n'avoit eu l'idée
de rassembler toutes les observations faites dans
tous les siècles, et d'en bâtir un système général
du monde; personne n'avoit fait un usage aussi
beau des lois de l'équilibre et du mouvement; personne,
d'un petit nombre de principes simples,
n'avoit tiré une foule de conséquences si bien enchaînées.
Dans un temps où les lois du mécanisme
étoient si peu connues, où les observations astronomiques
étoient si imparfaites, il est beau d'avoir
même ébauché l'univers. D'ailleurs tout sembloit
inviter l'homme à croire que c'étoit là le système
de la nature; du moins le mouvement rapide de
toutes les sphères, leur rotation sur leur propre
centre, leurs orbes plus ou moins réguliers autour
d'un centre commun, les lois de l'impulsion établies
et connues dans tous les corps qui nous environnent,
l'analogie de la terre avec les cieux,
l'enchaînement de tous les corps de l'univers, enchaînement
qui doit être formé par des liens physiques
et réels, tout semble nous dire que les sphères
célestes communiquent ensemble, et sont entraînées
par un fluide invisible et immense qui
circule autour d'elles. Mais quel est ce fluide?
quelle est cette impulsion? quelles sont les causes
qui la modifient, qui l'altèrent et qui la changent?
comment toutes ces causes se combinent ou se
divisent-elles pour produire les plus étonnants
effets? C'est ce que Descartes ne nous apprend pas,
c'est ce que l'homme ne saura peut-être jamais bien;
car la géométrie, qui est le plus grand instrument
dont on se serve aujourd'hui dans la physique, n'a
de prise que sur les objets simples. Aussi Newton,
tout grand qu'il étoit, a été obligé de simplifier
l'univers pour le calculer. Il a fait mouvoir tous
les astres dans des espaces libres: dès lors plus de
fluide, plus de résistances, plus de frottements;
les liens qui unissent ensemble toutes les parties
du monde ne sont plus que des rapports de gravitation,
des êtres purement mathématiques. Il faut
en convenir, un tel univers est bien plus aisé à
calculer que celui de Descartes, où toute action
est fondée sur un mécanisme. Le newtonien, tranquille
dans son cabinet, calcule la marche des sphères
d'après un seul principe qui agit toujours d'une
manière uniforme. Que la main du génie qui préside
à l'univers saisisse le géomètre et le transporte
tout-à-coup dans le monde de Descartes:
Viens, monte, franchis l'intervalle qui te sépare
des cieux, approche de Mercure, passe l'orbe de
Vénus, laisse Mars derrière toi, viens te placer entre
Jupiter et Saturne; te voilà à quatre-vingt mille
diamètres de ton globe. Regarde maintenant: vois-tu
ces grands corps qui de loin te paroissent mus
d'une manière uniforme? Vois leurs agitations et
leurs balancements, semblables à ceux d'un vaisseau
tourmenté par la tempête, dans un fluide qui
presse et qui bouillonne; vois et calcule, si tu
peux, ces mouvements. Ainsi, quand le système
de Descartes n'eût point été aussi défectueux, ni
celui de Newton aussi admirable, les géomètres
devoient, par préférence, embrasser le dernier;
et ils l'ont fait. Quelle main plus hardie, profitant
des nouveaux phénomènes connus et des découvertes
nouvelles, osera reconstruire avec plus d'audace
et de solidité ces tourbillons que Descartes
lui-même n'éleva que d'une main foible? ou, rapprochant
deux empires divisés, entreprendra de
réunir l'attraction avec l'impulsion, en découvrant
la chaîne qui les joint? ou peut-être nous apportera
une nouvelle loi de la nature, inconnue jusqu'à
ce jour, qui nous rende compte également et
des phénomènes des cieux et de ceux de la terre?
Mais l'exécution de ce projet est encore reculée.
Au siècle de Descartes, il n'étoit pas temps d'expliquer
le système du monde; ce temps n'est pas
venu pour nous. Peut-être l'esprit humain n'est-il
qu'à son enfance. Combien de siècles faudra-t-il encore
pour que cette grande entreprise vienne à sa
maturité! Combien de fois faudra-t-il que les comètes
les plus éloignées se rapprochent de nous,
et descendent dans la partie inférieure de leurs
orbites! Combien faudra-t-il découvrir, dans le
monde planétaire, ou de satellites nouveaux, ou
de nouveaux phénomènes des satellites déjà connus!
combien de mouvements irréguliers assigner
à leurs véritables causes! combien perfectionner
les moyens d'étendre notre vue aux plus grandes
distances, ou par la réfraction ou par la réflexion
de la lumière! combien attendre de hasards qui
serviront mieux la philosophie que des siècles d'observations!
combien découvrir de chaînes et de
fils imperceptibles, d'abord entre tous les êtres
qui nous environnent, ensuite entre les êtres éloignés!
Et peut-être après ces collections immenses
de faits, fruits de deux ou trois cents siècles, combien
de bouleversements et de révolutions ou physiques
ou morales sur le globe suspendront encore
pendant des milliers d'années les progrès de
l'esprit humain dans cette étude de la nature! Heureux
si, après ces longues interruptions, le genre
humain renoue le fil de ses connoissances au point
où il avoit été rompu! C'est alors peut-être qu'il
sera permis à l'homme de penser à faire un système
du monde; et que ce qui a été commencé
dans l'Égypte et dans l'Inde, poursuivi dans la
Grèce, repris et développé en Italie, en France, en
Allemagne et en Angleterre, s'achèvera peut-être,
ou dans les pays intérieurs de l'Afrique, ou dans
quelque endroit sauvage de l'Amérique septentrionale
ou des Terres australes; tandis que notre Europe
savante ne sera plus qu'une solitude barbare,
ou sera peut-être engloutie sous les flots de l'océan
rejoint à la Méditerranée. Alors on se souviendra
de Descartes, et son nom sera prononcé peut-être
dans des lieux où aucun son ne s'est fait entendre
depuis la naissance du monde.




Il poursuit sa création: des cieux il descend sur
la terre. Les mêmes mains qui ont arrangé et construit
les corps célestes travaillent à la composition
du globe de la terre. Toutes les parties tendent
vers le centre. La pesanteur est l'effet de la
force centrifuge du tourbillon. Ce fluide, qui tend
à s'éloigner, pousse vers le centre tous les corps
qui ont moins de force que lui pour s'échapper:
ainsi la matière n'a par elle-même aucun poids.
Bientôt tout devoit changer: la pesanteur est devenue
une qualité primitive et inhérente, qui s'étend
à toutes les distances et à tous les mondes,
qui fait graviter toutes les parties les unes vers
les autres, retient la lune dans son orbite, et fait
tomber les corps sur la terre. On devoit faire plus,
on devoit peser les astres; monument singulier de
l'audace de l'homme! Mais toutes ces grandes découvertes
ne sont que des calculs sur les effets. Descartes,
plus hardi a osé chercher la cause. Il continue
sa marche: l'air, fluide léger, élastique et
transparent, se détache des parties terrestres plus
épaisses, et se balance dans l'atmosphère; le feu
naît d'une agitation plus vive, et acquiert son activité
brûlante; l'eau devient fluide, et ses gouttes
s'arrondissent; les montagnes s'élèvent, et les
abîmes des mers se creusent; un balancement périodique
soulève et abaisse tour à tour les flots et
remue la masse de l'océan, depuis la surface jusqu'aux
plus grandes profondeurs; c'est le passage
de la lune au-dessus du méridien qui presse et
resserre les torrents de fluide contenus entre la
lune et l'océan. L'intérieur du globe s'organise,
une chaleur féconde part du centre de la terre,
et se distribue dans toutes ses parties; les sels, les
bitumes et les soufres se composent; les minéraux
naissent de plusieurs mélanges; les veines métalliques
s'étendent; les volcans s'allument; l'air, dilaté
dans les cavernes souterraines, éclate, et donne des
secousses au globe. De plus grands prodiges s'opèrent:
la vertu magnétique se déploie, l'aimant
attire et repousse, il communique sa force, et se
dirige vers les pôles du monde; le fluide électrique
circule dans les corps, et le frottement le rend
actif. Tels sont les principaux phénomènes du globe
que nous habitons, et que Descartes entreprend
d'expliquer. Il soulève une partie du voile qui les
couvre. Mais ce globe est enveloppé d'une masse
invisible et flottante, qui est entraînée du même
mouvement que la terre, presse sur sa surface, et y
attache tous les corps: c'est l'atmosphère; océan
élastique, et qui, comme le nôtre, est sujet à des
altérations et à des tempêtes; région détachée de
l'homme, et qui, par son poids, a sur l'homme la
plus grande influence; lieu où se rendent sans cesse
les particules échappées de tous les êtres; assemblage
des ruines de la nature, ou volatilisée par le
feu, ou dissoute par l'action de l'air, ou pompée
par le soleil; laboratoire immense, où toutes ces
parties isolées et extraites d'un million de corps différents
se réunissent de nouveau, fermentent, se
composent, produisent de nouvelles formes, et
offrent aux yeux ces météores variés qui étonnent
le peuple, et que recherche le philosophe. Descartes,
après avoir parcouru la terre, s'élève dans
cette région 18. Déjà on commençoit dans toute
l'Europe à étudier la nature de l'air. Galilée le premier
avoit découvert sa pesanteur. Torricelli avoit
mesuré la pression de l'atmosphère. On l'avoit
trouvée égale à un cylindre d'eau de même base
et de trente-deux pieds de hauteur, ou à une colonne
de vif-argent de vingt-neuf pouces. Ces expériences
n'étonnent point Descartes: elles étoient
conformes à ses principes. Il avoit deviné la nature
avant qu'on l'eût mesurée. C'est lui qui donne à
Pascal l'idée de sa fameuse expérience sur une
haute montagneB; expérience qui confirma toutes
les autres, parce qu'on vit que la colonne de mercure
baissoit à proportion que la colonne d'air diminuoit
en hauteur. Pourquoi Pascal n'a-t-il point
avoué qu'il devoit cette idée à Descartes? N'étoient-ils
pas tous deux assez grands pour que cet
aveu pût l'honorer?


Note B: (retour)  Le Puy de Dôme, en Auvergne.



Les propriétés de l'air, sa fluidité, sa pesanteur
et son ressort le rendent un des agents les plus
universels de la nature. De son élasticité naissent
les vents. Descartes les examine dans leur marche.
Il les voit naître sous l'impression du soleil, qui
raréfie les vapeurs de l'atmosphère; suivre entre
les tropiques le cours de cet astre, d'orient en occident;
changer de direction à trente degrés de l'équateur;
se charger de particules glacées, en traversant
des montagnes couvertes de neiges; devenir
secs et brûlants en parcourant la zone torride;
obéir, sur les rivages de l'océan, au mouvement du
flux et du reflux; se combiner par mille causes
différentes des lieux, des météores et des saisons;
former partout des courants, ou lents ou rapides,
plus réguliers sur l'espace immense et libre des
mers, plus inégaux sur la terre, où leur direction
est continuellement changée par le choc des forêts,
des villes et des montagnes, qui les brisent et qui
les réfléchissent. Il pénètre ensuite dans les ateliers
secrets de la nature; il voit la vapeur en
équilibre se condenser en nuage; il analyse l'organisation
des neiges et des grêles; il décompose le
tonnerre, et assigne l'origine des tempêtes qui bouleversent
les mers, ou ensevelissent quelquefois
l'Africain et l'Arabe sous des monceaux de sable.


Un spectacle plus riant vient s'offrir. L'équilibre
des eaux suspendues dans le nuage s'est rompu,
la verdure des campagnes est humectée, la nature
rafraîchie se repose en silence, le soleil brille, un
arc, paré de couleurs éclatantes, se dessine dans
l'air. Descartes en cherche la cause; il la trouve
dans l'action du soleil sur les gouttes d'eau qui
composent la nue: les rayons partis de cet astre
tombent sur la surface de la goutte sphérique, se
brisent à leur entrée, se réfléchissent dans l'intérieur,
ressortent, se brisent de nouveau, et vont
tomber sur l'oeil qui les reçoit. Je ne cherche
point à parer Descartes d'une gloire étrangère; je
sais qu'avant lui Antonio de Dominis avoit expliqué
l'arc-en-ciel par les réfractions de la lumière;
mais je sais que ce prélat célèbre avoit mêlé plusieurs
erreurs à ces vérités. Descartes expliqua ce
phénomène d'une manière plus précise et plus
vraie: il découvrit le premier la cause de l'arc-en-ciel
extérieur; il fit voir qu'il dépendoit de deux
réfractions et de deux réflexions combinées. S'il se
trompa dans les raisons qu'il donne de l'arrangement
des couleurs, c'est que l'esprit humain ne marche
que pas à pas vers la vérité; c'est qu'on n'avoit
point encore analysé la lumière; c'est qu'on ne savoit
point alors qu'elle est composée de sept rayons
primitifs, que chaque rayon a un degré de réfrangibilité
qui lui est propre, et que c'est de la différence
des angles sous lesquels ces rayons se brisent
que dépend l'ordre des couleurs. Ces découvertes
étoient réservées à Newton. Mais, quoique
Descartes ne connût pas bien la nature de la lumière,
quoiqu'il la crût une matière homogène et
globuleuse répandue dans l'espace, et qui, poussée
par le soleil, communique en un instant son
impression jusqu'à nous; quoique la fameuse observation
de Roemer sur les satellites de Jupiter
n'eût point encore appris aux hommes que la lumière
emploie sept à huit minutes à parcourir les
trente millions de lieues du soleil à la terre, Descartes
n'en explique pas avec moins de précision,
et les propriétés générales de la lumière, et les
lois qu'elle suit dans son mouvement, et son action
sur l'organe de l'homme. Il représente la vue
comme une espèce de toucher, mais un toucher
d'une nature extraordinaire et plus parfaite, qui
ne s'exerce point par le contact immédiat des corps,
mais qui s'étend jusqu'aux extrémités de l'espace,
va saisir ce qui est hors de l'empire de tous les
autres sens, et unit à l'existence de l'homme l'existence
des objets les plus éloignés. C'est par le
moyen de la lumière que s'opère ce prodige. Elle
est, pour l'homme éclairé, ce que le bâton est pour
l'aveugle: par l'un, on voit, pour ainsi dire, avec
ses mains; par l'autre, on touche avec ses yeux.
Mais, pour que la lumière agisse sur l'oeil, il faut
qu'elle traverse des espaces immenses; ces espaces
sont semés de corps innombrables, les uns opaques,
les autres transparents ou fluides. Descartes
suit la lumière dans sa route, et à travers tous ces
chocs: il la voit, dans un milieu uniforme, se mouvoir
en ligne droite; il la voit se réfléchir sur la
surface des corps solides, et toujours sous un angle
égal à celui d'incidence; il la voit enfin, lorsqu'elle
traverse différents milieux, changer son cours, et
se briser selon différentes lois.


La lumière, mue en ligne droite, ou réfléchie,
ou brisée, parvient jusqu'à l'organe qui doit la recevoir.
Quel est cet organe étonnant, prodige de
la nature, où tous les objets acquièrent tour à tour
une existence successive; où les espaces, les figures
et les mouvements qui m'environnent sont créés;
où les astres qui existent à cent millions de lieues
deviennent comme partie de moi-même; où, dans
un demi-pouce de diamètre, est contenu l'univers?
Quelles lois président à ce mécanisme? quelle harmonie
fait concourir au même but tant de parties
différentes? Descartes analyse et dessine toutes ces
parties, et celles qui ont besoin d'un certain degré
de convexité pour procurer la vue, et celles qui se
rétrécissent ou s'étendent à proportion du nombre
de rayons qu'il faut recevoir; et ces humeurs, d'une
nature comme d'une densité différente, où la lumière
souffre trois réfractions successives; et cette
membrane si déliée, composée des filets du nerf
optique, où l'objet vient se peindre; et ces muscles
si agiles qui impriment à l'oeil tous les mouvements
dont il a besoin. Par le jeu rapide et simultané de
tous ces ressorts, les rayons rassemblés viennent
peindre sur la rétine l'image des objets; et les
houppes nerveuses transmettent par leur ébranlement
leur impression jusqu'au cerveau. Là finissent
les opérations mécaniques, et commencent celles
de l'âme. Cette peinture si admirable est encore
imparfaite, et il faut en corriger les défauts; il faut
apprendre à voir. L'image peinte dans l'oeil est renversée;
il faut remettre les objets dans leur situation:
l'image est double; il faut la simplifier. Mais
vous n'aurez point encore les idées de distance, de
figure et de grandeur; vous n'avez que des lignes
et des angles mathématiques. L'âme s'assure d'abord
de la distance par le sens du toucher et le mouvement
progressif; elle juge ensuite les grandeurs
relatives par les distances, en comparant l'ouverture
des angles formés au fond de l'oeil. Des distances
et des grandeurs combinées résulte la connoissance
des figures. Ainsi le sens de la vue se perfectionne
et se forme par degrés; ainsi l'organe qui touche
prête ses secours à l'organe qui voit; et la vision
est en même temps le résultat de l'image tracée dans
l'oeil et d'une foule de jugements rapides et imperceptibles,
fruits de l'expérience. Descartes, sur
tous ces objets, donne des règles que personne n'avoit
encore développées avant lui; il guide la nature,
et apprend à l'homme à se servir du plus
noble de ses sens. Mais, dans un être aussi borné
et aussi foible, tout s'altère; cette organisation si
étonnante est sujette à se déranger; enfin, le genre
humain est en droit d'accuser la nature, qui, l'ayant
placé et comme suspendu entre deux infinis, celui
de l'extrême grandeur et celui de l'extrême petitesse,
a également borné sa vue des deux côtés,
et lui dérobe les deux extrémités de la chaîne.
Grâces à l'industrie humaine appliquée aux productions
de la nature, à l'aide du sable dissous par
le feu, on a su faire de nouveaux yeux à l'homme,
prescrire de nouvelles routes à la lumière, rapprocher
l'espace, et rendre visible ce qui ne l'est pas.
Roger Bacon, dans un siècle barbare, prédit le
premier ces effets étonnants; Alexandre Spina découvrit
les verres concaves et convexes; Métius,
artisan hollandais, forma le premier télescope;
Galilée en expliqua le mécanisme: Descartes s'empare
de tous ces prodiges; il en développe et perfectionne
la théorie; il les crée pour ainsi dire de
nouveau par le calcul mathématique; il y ajoute
une infinité de vues, soit pour accélérer la réunion
des parties de la lumière, soit pour la retarder, soit
pour déterminer les courbes les plus propres à la
réfraction, soit pour combiner celles qui, réunies,
feront le plus d'effet; il descend même jusqu'à
guider la main de l'artiste qui façonne les verres,
et, le compas à la main, il lui trace des machines
nouvelles pour perfectionner et faciliter ses travaux.
Tels sont les objets et la marche de la dioptrique
de Descartes19, un des plus beaux monuments
de ce grand homme, qui suffiroit seul pour l'immortaliser,
et qui est le premier ouvrage où l'on
ait appliqué, avec autant d'étendue que de succès,
la géométrie à la physique. Dès l'âge de vingt ans
il avoit jeté un coup d'ceil rapide sur la théorie
des sons, qui peut-être a tant d'analogie avec celle
de la lumière20. Il avoit porté une géométrie profonde
dans cet art, qui chez les anciens tenoit aux
moeurs et faisoit partie de la constitution des
états, qui chez les modernes est à peine créé depuis
un siècle, qui chez quelques nations est encore à
son berceau; art étonnant et incroyable, qui peint
par le son, et qui, par les vibrations de l'air, réveille
toutes les passions de l'âme. Il applique de même
les calculs mathématiques à la science des mouvements;
il détermine l'effet de ces machines qui multiplient
les bras de l'homme, et sont comme de
nouveaux muscles ajoutés à ceux qu'il tient de la
nature. L'équilibre des forces, la résistance des
poids, l'action des frottements, le rapport des
vitesses et des masses, la combinaison des plus
grands effets par les plus petites puissances possibles;
tout est ou développé ou indiqué dans quelques
lignes que Descartes a jetées presque au hasard21.
Mais, comme, jusque dans ses plus petits
ouvrages, sa marche est toujours grande et philosophique,
c'est d'un seul principe qu'il déduit les
propriétés différentes de toutes les machines qu'il
explique.


Un plus grand objet vient se présenter à lui: une
machine plus étonnante, composée de parties innombrables,
dont plusieurs sont d'une finesse qui
les rend imperceptibles à l'oeil même le plus perçant;
machine qui, par ses parties solides, représente
des leviers, des cordes, des poulies, des
poids et des contre-poids, et est assujettie aux lois
de la statique ordinaire; qui, par ses fluides et les
vaisseaux qui les contiennent, suit les règles de
l'équilibre et du mouvement des liqueurs; qui, par
des pompes qui aspirent l'air et qui le rendent, est
asservie aux inégalités et à la pression de l'atmosphère;
qui, par des filets presque invisibles répandus
à toutes ses extrémités, a des rapports innombrables
et rapides avec ce qui l'environne;
machine sur laquelle tous les objets de l'univers
viennent agir, et qui réagit sur eux; qui, comme
la plante, se nourrit, se développe et se reproduit,
mais qui à la vie végétale joint le mouvement progressif;
machine organisée, mécanique vivante,
mais dont tous les ressorts sont intérieurs et dérobés
à l'oeil, tandis qu'au dehors on ne voit qu'une
décoration simple à la fois et magnifique, où sont
rassemblés et le charme des couleurs, et la beauté
des formes, et l'élégance des contours, et l'harmonie
des proportions: c'est le corps humain.
Descartes ose le considérer dans son ensemble et
dans tous ses détails. Après avoir parcouru l'univers
et toutes les portions de la nature, il revient
à lui-même. Il veut se rendre compte de sa vie,
de ses mouvements, de ses sens. Qui lui expliquera
un nouvel univers plus incompréhensible
que le premier? Ce n'est point dans les auteurs qui
ont écrit qu'il va puiser ses connoissances, c'est
dans la nature; c'est elle qui fait la raison d'un
grand homme, et non point ce qu'on a pensé avant
lui. On lui demande où sont ses livres. Les voilà,
dit-il en montrant des animaux qu'il étoit prêt à
disséquer. L'anatomie, créée par Hippocrate, cultivée
par Aristote, réduite en art par les travaux
d'Hérophile et d'Erasistrate, rassemblée en corps
par Galien, suspendue et presque anéantie pendant
près de onze siècles, avoit été ranimée tout-à-coup
par Vésale. Depuis cent ans elle faisoit des
progrès en Europe, mais les faisoit avec lenteur,
comme toutes les connoissances humaines, qui sont
filles du temps. Descartes eut aussi la gloire d'être
un des premiers anatomistes de son siècle; mais,
comme il étoit né encore plus pour lier des connoissances
et les ordonner entre elles que pour
faire des observations, il porta dans l'anatomie ce
caractère qui le suivoit partout. En découvrant
l'effet, il remontoit à la cause; en analysant les
parties, il examinoit leurs rapports entre elles, et
leurs rapports avec le tout. Ne cherchez point à
le fixer long-temps sur un petit objet; il veut voir
l'ensemble de tout ce qu'il embrasse. Son esprit
impatient et rapide court au devant de l'observation;
il la précède plus qu'il ne la suit; il lui indique
sa route; elle marche; il revient ensuite sur elle;
il généralise d'un coup d'oeil et en un instant tout
ce qu'elle lui rapporte; souvent il a vu avant qu'elle
ait parlé. Que doit-il résulter d'une pareille marche
dans un homme de génie? quelques erreurs
et de grandes idées, des masses de lumière à travers
des nuages. C'est aussi ce que l'on trouve dans
le Traité de Descartes sur l'homme22. Il le composa
après quinze ans d'observations anatomiques.
Il suppose d'abord une machine entièrement semblable
à la nôtre: quand il en sera temps, il lui
donnera une âme; mais d'abord il veut voir ce que
le mécanisme seul peut produire dans un pareil
ouvrage. Il lui met seulement dans le coeur un feu
secret et actif, semblable à celui qui fait bouillonner
les liqueurs nouvelles: dès ce moment s'exécutent
toutes les fonctions qui sont indépendantes
de l'âme. La respiration appelle et chasse l'air tour
à tour. L'estomac devient un fourneau chimique,
où des liqueurs en fermentation servent à la dissolution
et à l'analyse des nourritures: ces parties
décomposées passent par différents canaux, se rassemblent
dans des réservoirs, s'épurent dans leur
cours, se transforment en sang, augmentent et développent
la masse solide de la machine, et deviennent
une portion d'elle-même. Le sang, comme
un torrent rapide, circule par des routes innombrables;
il se sépare, il se réunit, porté par les
artères aux extrémités de la machine, et ramené
par les veines des extrémités vers le coeur. Le coeur
est le centre de ce grand mouvement, et le foyer
de la vie interne: c'est de là qu'elle se distribue.
Au dehors tous les mouvements s'opèrent. Du cerveau
partent des faisceaux de nerfs qui s'épanouissent
et se développent aux extrémités, et vont
former l'organe du sentiment. Les uns sont propres
à réfléchir les atomes imperceptibles de la lumière;
les autres, les vibrations des corps sonores; ceux-ci
ne seront ébranlés que par les particules odorantes;
ceux-là, par les esprits et les sels qui se
détacheront des aliments et des liqueurs; les derniers
enfin, dispersés sur toute la surface de la
machine, ne peuvent être heurtés que par le contact
et les parties grossières des corps solides: ainsi
se forment les sens. Chaque objet extérieur vient
donner ume secousse à l'organe qui lui est propre.
Les nerfs qui le composent, ainsi qu'une corde
tendue, portent cet ébranlement jusqu'au cerveau:
là est le réservoir de ces esprits subtils et rapides,
partie la plus déliée du sang, émanations aériennes
ou enflammées, et invisibles comme impalpables.
A l'impression que le cerveau reçoit, ces souffles
volatils courent rapidement dans les nerfs; ils
passent dans les muscles. Ceux-ci sont des ressorts
élastiques qui se tendent ou se détendent, des
cordes qui s'allongent ou se raccourcissent, selon
la quantité du fluide nerveux qui les remplit ou
qui en sort. De cette compression ou dilatation des
muscles résultent tous les mouvements. Les esprits
animaux, principes moteurs, sont eux-mêmes
dans une éternelle agitation; et tandis que les uns
achèvent de se former et se volatilisent dans le laboratoire,
que les autres, au premier signal, s'élancent
rapidement, une foule innombrable, dispersée
déjà dans la machine, circule dans tous les
membres, suit les dernières ramifications des nerfs,
va, vient, descend, remonte, et porte partout la
vie, l'activité et la souplesse. Prenez maintenant
une âme, et mettez-la dans cette machine; aussitôt
naît un ordre d'opérations nouvelles. Descartes
place cette âme dans le cerveau, parceque c'est là
que se porte le contre-coup de toutes les sensations;
c'est de là que part le principe des mouvements;
c'est la qu'elle est avertie par des messagers rapides
de tout ce qui se passe aux extrémités de
son empire; c'est de là qu'elle distribue ses ordres.
Les nerfs sont ses ministres et les exécuteurs de
ses volontés. Le cerveau devient comme un sens
intérieur qui contient, pour ainsi dire, le résultat
de tous les sens du dehors. Là se forme une image
de chaque objet. L'âme voit l'objet dans cette image
quand il est présent; et c'est la perception: elle la
reproduit d'elle-même quand l'objet est éloigné;
et c'est l'imagination: elle en fait au besoin renaître
l'idée, avec la conscience de l'avoir eue; et c'est la
mémoire. A chacune de ces opérations de l'âme
correspond une modification particulière dans les
fibres du cerveau, ou dans le cours des esprits; et
c'est la chaîne invisible des deux substances. Mais
l'âme a deux facultés bien distinctes: elle est à la
fois intelligente et sensible. Dans quelques unes
de ses fonctions elle exerce et déploie un principe
d'activité, elle veut, elle choisit, elle compare;
dans d'autres elle est passive: ce sont des
émotions qu'elle éprouve, mais qu'elle ne se donne
pas, et qui lui arrivent des objets qui l'environnent.
Telle est l'origine des passions, présent utile
et funeste. Le philosophe, errant au pied du Vésuve,
ou à travers les rochers noircis de l'Islande,
ou sur les sommets sauvages des Cordilières, entraîné
par le désir de connoître, approche de la
bouche des volcans; il en mesure de l'oeil la profondeur;
il en observe les effets; assis sur un rocher,
il calcule à loisir et médite profondément sur
ce qui fait le ravage du monde. Ainsi Descartes
observe et analyse les passions 23. Avant lui on
en avoit développé le moral; lui seul a tenté d'en
expliquer le physique; lui seul a fait voir jusqu'où
les lois du mécanisme influent sur elles, et où
ce mécanisme s'arrête. Il a marqué dans chaque
passion primitive le degré de mouvement et d'impétuosité
du sang, le cours des esprits, leur agitation,
leur activité ou plus ou moins rapide, les
altérations qu'elles produisent dans les organes intérieurs.
Il les suit au dehors: il rend compte de
leurs effets sur la surface de la machine quand
l'oeil devient un tableau rapide, tantôt doux et
tantôt terrible; quand l'harmonie des traits se dérange;
quand les couleurs ou s'embellissent ou
s'effacent; quand les muscles se tendent ou se relâchent;
quand le mouvement se ralentit ou se
précipite; quand le son inarticulé de la douleur
ou de la joie se fait entendre, et sort par secousses
du sein agité; quand les larmes coulent, les larmes,
ces marques touchantes de la sensibilité, ou ces
marques terribles du désespoir impuissant; quand
l'excès du sentiment affoiblit par degrés ou consume
en un moment les forces de la vie. Ainsi les
passions influent sur l'organisation, et l'organisation
influe sur elles: mais elles n'en sont pas moins
assujetties à l'empire de l'âme. C'est l'âme qui les
modifie par les jugements qu'elle joint à l'impression
des objets; l'âme les gouverne et les dompte
par l'exercice de sa volonté, en réprimant à son
gré les mouvements physiques, en donnant un nouveau
cours aux esprits, en s'accoutumant à réveiller
une idée plutôt qu'une autre à la vue d'un objet
qui vient la frapper. Mais cette volonté impérieuse
ne suffit pas, il faut qu'elle soit éclairée. Il faut
donc connoître les vrais rapports de l'homme avec
tout ce qui existe. C'est par l'étude de ces rapports
qu'il saura quand il doit étendre son existence
hors de lui par le sentiment, et quand il doit la
resserrer. Ainsi la morale est liée à une foule de
connoissances qui l'agrandissent et la perfectionnent;
ainsi toutes les sciences réagissent les unes
sur les autres. C'étoit là, comme nous avons vu,
la grande idée de Descartes. Cette imagination
vaste avoit construit un système de science universelle,
dont toutes les parties se tenoient, et qui
toutes se rapportoient à l'homme. Il avoit placé
l'homme au milieu de cet univers; c'étoit l'homme
qui étoit le centre de tous ces cercles tracés autour
de lui, et qui passaient par tous les points de la
nature. Descartes sentoit bien toute l'étendue d'un
pareil plan, et il n'imaginoit pas pouvoir le remplir
seul; mais, pressé par le temps, il se hâtoit
d'en exécuter quelques parties, et croyoît que la
postérité achèveroit le reste. Il invitoit les hommes
de toutes les nations et de tous les siècles à s'unir
ensemble; et, pour rassembler tant de forces dispersées,
pour faciliter la correspondance rapide
des esprits dans les lieux et les temps, il conçut
l'idée d'une langue universelle qui établiroit des
signes généraux pour toutes les pensées, de même
qu'il y en a pour exprimer tous les nombres; projet
que plusieurs philosophes célèbres ont renouvelé,
qui sans doute a donné à Leibnitz l'idée d'un
alphabet des pensées humaines, et qui, s'il est exécuté
un jour, sera probablement l'époque d'une
révolution dans l'esprit humain.


J'ai tâché de suivre Descartes dans tous ses ouvrages;
j'ai parcouru presque toutes les idées de
cet homme extraordinaire; j'en ai développé quelques
unes, j'en ai indiqué d'autres. Il a été aisé de
suivre la marche de sa philosophie et d'en saisir
l'ensemble. On l'a vu commencer par tout abattre
afin de tout reconstruire; on l'a vu jeter des fondements
profonds; s'assurer de l'évidence et des
moyens de la reconnoître; descendre dans son âme
pour s'élever à Dieu; de Dieu redescendre à tous
les êtres créés; attacher à cette cause tous les principes
de ses connoissances; simplifier ces principes
pour leur donner plus de fécondité et d'étendue,
car c'est la marche du génie comme de la nature;
appliquer ensuite ces principes à la théorie des
planètes, aux mouvements des deux, aux phénomènes
de la terre, à la nature des éléments, aux
prodiges des météores, aux effets et à la marche
de la lumière, à l'organisation des corps bruts, à
la vie active des êtres animés; terminant enfin
cette grande course par l'homme, qui était l'objet
et le but de ses travaux; développant partout des
lois mécaniques qu'il a devinées le premier; descendant
toujours des causes aux effets; enchaînant
tout par des conséquences nécessaires; joignant
quelquefois l'expérience aux spéculations, mais
alors même maîtrisant l'expérience par le génie;
éclairant la physique par la géométrie, la géométrie
par l'algèbre, l'algèbre par la logique, la médecine
par l'anatomie, l'anatomie par les mécaniques; sublime
même dans ses fautes, méthodique dans ses
égarements, utile par ses erreurs, forçant l'admiration
et le respect, lors même qu'il ne peut
forcer à penser comme lui.


Si on cherche les grands hommes modernes avec
qui on peut le comparer, on en trouvera trois:
Bacon, Leibnitz, et Newton. Bacon parcourut toute
la surface des connoissances humaines; il jugea les
siècles passés, et alla au-devant des siècles à venir:
mais il indiqua plus de grandes choses qu'il n'en
exécuta; il construisit l'échafaud d'un édifice immense,
et laissa à d'autres le soin de construire
l'édifice. Leibnitz fut tout ce qu'il voulut être: il
porta dans la philosophie une grande hauteur d'intelligence;
mais il ne traita la science de la nature
que par lambeaux, et ses systèmes métaphysiques
semblent plus faits pour étonner et accabler
l'homme que pour l'éclairer. Newton a créé une
optique nouvelle, et démontré les rapports de la
gravitation dans les cieux. Je ne prétends point ici
diminuer la gloire de ce grand homme, mais je
remarque seulement tous les secours qu'il a eus
pour ces grandes découvertes. Je vois que Galilée
lui avoit donné la théorie de la pesanteur; Kepler,
les lois des astres dans leurs révolutions; Huygens,
la combinaison et les rapports des forces centrales
et des forces centrifuges; Bacon, le grand principe
de remonter des phénomènes vers les causes; Descartes,
sa méthode pour le raisonnement, son analyse
pour la géométrie, une foule innombrable de
connoissances pour la physique, et plus que tout
cela peut-être, la destruction de tous les préjugés.
La gloire de Newton a donc été de profiter de tous
ces avantages, de rassembler toutes ces forces étrangères,
d'y joindre les siennes propres, qui étaient
immenses, et de les enchaîner toutes par les calculs
d'une géométrie aussi sublime que profonde. Si
maintenant je rapproche Descartes de ces trois
hommes célèbres, j'oserai dire qu'il avoit des vues
aussi nouvelles et bien plus étendues que Bacon;
qu'il a eu l'éclat et l'immensité du génie de Leibnitz,
mais bien plus de consistance et de réalité dans
sa grandeur; qu'enfin il a mérité d'être mis à côté
de Newton, parce qu'il a créé une partie de Newton,
et qu'il n'a été créé que par lui-même; parceque,
si l'un a découvert plus de vérités, l'autre a ouvert
la route de toutes les vérités; géomètre aussi sublime,
quoiqu'il n'ait point fait un aussi grand
usage de la géométrie; plus original par son génie,
quoique ce génie l'ait souvent trompé; plus universel
dans ses connoissances, comme dans ses
talents, quoique moins sage et moins assuré dans
sa marche; ayant peut-être en étendue ce que
Newton avoit en profondeur; fait pour concevoir
en grand, mais peu fait pour suivre les détails,
tandis que Newton donnoit aux plus petits détails
l'empreinte du génie; moins admirable sans doute
pour la connoissance des deux, mais bien plus
utile pour le genre humain, par sa grande influence
sur les esprits et sur les siècles.


C'est ici le vrai triomphe de Descartes; c'est là
sa grandeur. Il n'est plus, mais son esprit vit encore:
cet esprit est immortel; il se répand de nation
en nation, et de siècle en siècle; il respire à Paris,
à Londres, à Berlin, à Leipsick, à Florence; il pénètre
à Pétersbourg; il pénétrera un jour jusque
dans ces climats où le genre humain est encore ignorant
et avili; peut-être il fera le tour de l'univers.


On a vu dans quel état étoient les sciences au
moment où Descartes parut; comment l'autorité
enchaînoit la raison; comment l'être qui pense
avoit renoncé au droit de penser. Il en est des esprits
comme de la nature physique: l'engourdissement
en est la mort; il faut de l'agitation
et des secousses; il vaut mieux que les vents ébranlent
l'air par des orages, que si tout demeuroit dans
un éternel repos. Descartes donna l'impulsion à
cette masse immobile. Quel fut l'étonnement de
l'Europe, lorsqu'on vit paroître tout-à-coup cette
philosophie si hardie et si nouvelle! Peignez-vous
des esclaves qui marchent courbés sous le poids
de leurs fers: si tout-à-coup un d'entre eux brise sa
chaîne, et fait retentir à leurs oreilles le nom de
liberté, ils s'agitent, ils frémissent, et des débris
de leurs chaînes rompues accablent leurs tyrans.
Tel est le mouvement qui se fit dans les esprits
d'un bout de l'Europe à l'autre. Cette masse nouvelle
de connoissances que Descartes y avoit jetée
se joignit à la fermentation de son esprit. Réveillé
par de si grandes idées et par un si grand exemple,
chacun s'interroge et juge ses pensées, chacun discute
ses opinions. La raison de l'univers n'est plus
celle d'un homme qui existoit il y a quinze siècles;
elle est dans l'âme de chacun, elle est dans l'évidence
et dans la clarté des idées. La pensée, esclave
depuis deux mille ans, se relève, avec la conscience
de sa grandeur; de toutes parts on crée des principes,
et on les suit; on consulte la nature, et non
plus les hommes. La France, l'Italie, l'Allemagne
et l'Angleterre travaillent sur le même plan. La méthode
même de Descartes apprend à connoître et à
combattre ses erreurs. Tout se perfectionne, ou du
moins tout avance. Les mathématiques deviennent
plus fécondes, les méthodes plus simples; l'algèbre,
portée si loin par Descartes, est perfectionnée par
Halley, et le grand Newton y ajoute encore. L'analyse
est appliquée au calcul de l'infini, et produit
une nouvelle branche de géométrie sublime. Plusieurs
hommes célèbres portent cet édifice à une
hauteur immense: l'Allemagne et l'Angleterre se
divisent sur cette découverte, comme l'Espagne et
le Portugal sur la conquête des Indes. L'application
de la géométrie à la physique devient plus étendue
et plus vaste: Newton fait sur les mouvements des
corps célestes ce que Descartes avoit fait sur la
dioptrique, et sur quelques parties des météores;
les lois de Kepler sont démontrées par le calcul;
la marche elliptique des planètes est expliquée;
la gravitation universelle étonne l'univers par la
fécondité et la simplicité de son principe. Cette application
de la géométrie s'étend à toutes les branches
de la physique, depuis l'équilibre des liqueurs
jusqu'aux derniers balancements des comètes dans
leurs routes les plus écartées. Ces astres errants sont
mieux connus: Descartes les avoit tirés pour jamais
de la classe des météores, en les fixant au
nombre des planètes; Newton rond compte de l'excentricité
de leurs orbites; Halley, d'après quelques
points donnés, détermine le cours et fixe la marche
de vingt-quatre comètes. Les inégalités de la lune
sont calculées; on découvre l'anneau et les satellites
de Saturne; on fait des satellites de Jupiter
l'usage le plus important pour la navigation. Les
cieux sont connus comme la terre. La terre change
de forme; son équateur s'élève et ses pôles s'aplatissent,
et la différence de ses deux diamètres est
mesurée. Des observatoires s'élèvent auprès des
digues de la Hollande, sous le ciel de Stockholm,
et parmi les glaces de la Russie. Toutes les sciences
suivent cette impulsion générale. La physique particulière,
créée par le génie de Descartes, s'étend
et affermit sa marche par les expériences: il est vrai
qu'il avoit peu suivi cette route; mais sa méthode,
plus puissante que son exemple, devoit y ramener.
Les prodiges de l'électricité se multiplient. Les déclinaisons
de l'aiguille aimantée s'observent selon
la différence des lieux et des temps. Halley trace
dans toute l'étendue du globe une ligne qui sert
de point fixe, où la déclinaison commence, et qui,
bien constatée, peut-être pourroit tenir lieu des
longitudes. L'optique devient une science nouvelle,
par les découvertes sublimes sur les couleurs. La
Dioptrique de Descartes n'est plus la borne de l'esprit
humain: l'art d'agrandir la vue s'étend; on
substitue, pour lire dans les cieux, les métaux aux
verres, et la réflexion de la lumière à la réfraction.
La chimie, qui auparavant étoit presque isolée,
s'unit aux autres sciences; on l'applique à la fois
à la physique, à l'histoire naturelle et à la médecine.
La circulation du sang, découverte par Harvey,
embrassée et défendue par Descartes, devient la
source d'une foule de vérités. Le mécanisme du
corps humain est étudié avec plus de zèle et de
succès: on découvre des vaisseaux inconnus et de
nouveaux réservoirs. Borelli tente d'assujettir au
calcul géométrique les mouvements des animaux.
Leuwenhoeck, le microscope à la main, surprend
ces atomes vivants qui semblent être les éléments
de la vie de l'homme; Ruisch perfectionne l'art de
donner par des injections une nouvelle vie à ce
qui est mort; Malpighi transporte l'anatomie aux
plantes, et remplit un projet que Descartes n'avoit
pas eu le temps d'exécuter. Son génie respire encore
après lui dans la métaphysique: c'est lui qui, dans
Malebranche, démêle les erreurs de l'imagination
et des sens; c'est lui qui, dans Locke, combat et
détruit les idées innées, fait l'analyse de l'esprit
humain, et pose d'une main hardie les limites de
la raison; c'est lui qui, de nos jours, a attaqué
et renversé les systèmes. Son influence ne s'est
point bornée à la philosophie: semblable à cette
âme universelle des stoïciens, l'esprit de Descartes
est partout; on l'a appliqué aux lettres et aux arts
comme aux sciences. Si dans tous les genres on va
saisir les premiers principes; si la métaphysique
des arts est créée; si on a cherché dans des idées
invariables les règles du goût pour tous les pays
et pour tous les siècles; si on a secoué cette superstition
qui jugeoit mal parce qu'elle admiroit trop,
et donnoit des entraves au génie en resserrant
trop sa sphère; si on examine et discute toutes nos
connoissances; si l'esprit s'agite pour reculer toutes
les bornes; si on veut savoir sur tous les objets le
degré de vérité qui appartient à l'homme: c'est là
l'ouvrage de Descartes. L'astronome, le géomètre,
le métaphysicien, le grammairien, le moraliste, l'orateur,
le politique, le poëte, tous ont une portion
de cet esprit qui les anime. Il a guidé également
Pascal et Corneille, Locke et Bourdaloue, Newton
et Montesquieu. Telle est la trace profonde et l'empreinte
marquée de l'homme de génie sur l'univers.
Il n'existe qu'un moment; mais cette existence est
employée tout entière à quelque grande opération,
qui change la direction des choses pour plusieurs
siècles.


Arrêtons-nous maintenant sur celui à qui le
genre humain a eu tant d'obligations, et à qui la
dernière postérité sera encore redevable. Quels
honneurs lui a-t-on rendus de son vivant? quelles
statues lui furent élevées dans su patrie? quels
hommages a-t-il reçus des nations?... Que parlons-nous
d'hommages, et de statues, et d'honneurs?
Oublions-nous qu'il s'agit d'un grand homme? oublions-nous
qu'il a vécu parmi des hommes? Parlons
plutôt et des persécutions, et de la haine,
et des tourments de l'envie, et des noirceurs de la
calomnie, et de tout ce qui a été et sera éternellement
le partage de l'homme qui aura le malheur
de s'élever au-dessus de son siècle. Descartes l'avoit
prévu: il connoissoit trop les hommes pour
ne les pas craindre; il avoit été averti par l'exemple
de Galilée; il avoit vu, dans la personne de ce vieillard,
la vérité en cheveux blancs chargée de fers,
et traînée indignement dans les prisons 24. La
coupe de Socrate, les chaînes d'Anaxagore, la
fuite et l'empoisonnement d'Aristote, les malheurs
d'Héraclite, les calomnies insensées contre Gerbert,
les gémissements plaintifs de Roger Bacon
sous les voûtes d'un cachot, l'orage excité contre
Ramus, et les poignards qui l'assassinèrent; les
bûchers allumés en cent lieux pour consumer
des malheureux qui ne pensoient pas comme
leurs concitoyens; tant d'autres qui avoient été
errants et proscrits sur la terre, sans asile et sans
protecteurs, emportant avec eux de pays en pays
la vérité fugitive et bannie du monde: tout l'avertissoit
du danger qui le menaçoit; tout lui crioit
que le dernier des crimes que l'on pardonne est
celui d'annoncer des vérités nouvelles. Mais la vérité
n'est point à l'homme qui la conçoit; elle appartient
à l'univers, et cherche à s'y répandre.
Descartes crut même qu'il en devoit compte au
Dieu qui la lui donnoit. Il se dévoua donc 25;
et, grâces aux passions humaines, il ne tarda point
à recueillir les fruits de sa résolution.


Il y avoit alors en Hollande un de ces hommes
qui sont offusqués de tout ce qui est grand, qui
aux vues étroites de la médiocrité joignent toutes
les hauteurs du despotisme, insultent à ce qu'ils
ne comprennent pas, couvrent leur foiblesse par
leur audace, et leur bassesse par leur orgueil; intrigants
fanatiques, pieux calomniateurs, qui prononcent
sans cesse le mot de Dieu et l'outragent,
n'affectent de la religion que pour nuire, ne font
servir le glaive des lois qu'à assassiner, ont assez
de crédit pour inspirer des fureurs subalternes;
espèces de monstres nés pour persécuter et pour
haïr, comme le tigre est né pour dévorer. Ce fut
un de ces hommes qui s'éleva contre Descartes 26.
Il ne seroit peut-être pas inutile à l'histoire de l'esprit
humain et des passions de peindre toutes les
intrigues et la marche de ce persécuteur; de le
faire voir, du moment qu'il conçut le dessein de
perdre Descartes, travaillant d'abord sourdement
et en silence, semant dans les esprits des idées et des
soupçons vagues d'athéisme, nourrissant ces soupçons
par des libelles et des noirceurs anonymes, suivant
de l'oeil, et sans se découvrir, les progrès de
la fermentation générale; au moment d'éclater,
briguant la première place de son corps, afin de
pouvoir joindre l'autorité à la haine; alors, marchant
à découvert, armant contre Descartes et le
peuple et les magistrats, et les fureurs sacrées des
ministres; le peignant à tous les yeux comme un
athée, qui commençoit par briser les autels, et
finiroit par bouleverser l'état; invoquant à grands
cris la religion et les lois. Il faudrait raconter comment
ce grand homme fut cité au son de la cloche,
et sur le point d'être traîné comme un vil
criminel; comment ensuite, pour lui ôter même
la ressource de se justifier, on travailla à le condamner
en silence et sans qu'il en pût être averti;
comment son affreux persécuteur, s'il ne pouvoit
le perdre tout-à-fait, vouloit du moins le faire proscrire
de la Hollande, vouloit faire consumer dans
les flammes ces livres d'un athée où l'athéisme
est combattu; comment il avoit déjà transigé avec
le bourreau d'Utrecht pour qu'on allumât un feu
d'une hauteur extraordinaire, afin de mieux frapper
les yeux du peuple. Le barbare eût voulu que
la flamme du bûcher pût être aperçue en même
temps de tous les lieux de la Hollande, de la
France, de l'Italie et de l'Angleterre. Déjà même
il se préparoit à répandre dans toute l'Europe ce
récit flétrissant, afin que, chassé des sept provinces,
Descartes fût banni du monde entier, et que
partout où il arriveroit il se trouvât devancé par
sa honte. Mais c'est à l'histoire à entrer dans ces
détails; c'est à elle à marquer d'une ignominie éternelle
le front du calomniateur; c'est à elle à flétrir
ces magistrats qui, dupes d'un scélérat, servoient
d'instrument à la haine, et combattoient pour
l'envie. Et que prétendoient-ils avec leurs flammes
et leurs bûchers? Croyoient-ils dans cet incendie
étouffer la voix de la vérité? croyoient-ils faire
disparoître la gloire d'un grand homme? Il dépend
de l'envie et de l'autorité injuste de forger des
chaînes et de dresser des échafauds, mais il ne
dépend point d'elle d'anéantir la vérité et de tromper
la justice des siècles.


Tel est le sort que Descartes éprouva en Hollande.
Dans son pays, je le vois presque inconnu,
regardé avec indifférence par les uns, attaqué et
combattu par les autres, recherché de quelques
grands comme un vain spectacle de curiosité, ignoré
ou calomnié à la cour 27. Je vois sa famille le
traiter avec mépris; je vois son frère, dont tout le
mérite peut-être étoit de partager son nom, parler
avec dédain d'un frère qui, né gentilhomme, s'étoit
abaissé jusqu'à se faire philosophe 28, et
mettre au nombre des jours malheureux celui où
Descartes naquit pour déshonorer sa race par un
pareil métier. O préjugés! ô ridicule fierté des
places et du rang! Il importe de conserver ces traits
à la postérité, pour apprendre, s'il se peut, aux
hommes à rougir. Où sont aujourd'hui ceux qui,
à la vue de Descartes, sourioient dédaigneusement,
et disoient avec hauteur: C'est un homme qui
écrit? Ils ne sont plus. Ont-ils jamais été? Mais
l'homme de génie vivra éternellement: son nom
fait l'orgueil de ses compatriotes; sa gloire est un
dépôt que les siècles se transmettent, et qui est
sous la garde de la justice et de la vérité. Il est vrai
que le grand homme trouve quelquefois la considération
de son vivant; mais il faut presque toujours
qu'il la cherche à trois cents lieues de lui.
Descartes, persécuté en Hollande et méconnu en
France, comptoit parmi ses admirateurs et ses disciples
la fameuse princesse palatine, princesse qui est
du petit nombre décolles qui ont placé la philosophie
à côté du trône 29. Elle étoit digne d'interroger
Descartes, et Descartes étoit digne de l'instruire.
Leur commerce n'étoit point un trafic de flatteries
et de mensonges de la part de Descartes, de protection
et de hauteurs de la part d'Elisabeth. Dieu,
la nature, l'homme, ses malheurs et les moyens
qu'il a d'être heureux, ses devoirs et ses foiblesses,
la chaîne morale de tous ses rapports, voilà le sujet
de leurs entretiens et de leurs lettres. C'est ainsi
que les philosophes doivent s'entretenir avec les
grands. La nature avoit destiné à Descartes un
autre disciple encore plus célèbre: c'étoit la fille de
Gustave-Adolphe, c'étoit la fameuse Christine30.
Elle étoit née avec une de ces âmes encore plus singulières
que grandes, qui semblent jetées hors des
routes ordinaires, et qui étonnent toujours, même
lorsqu'on ne les admire pas. Enthousiaste du génie
et des âmes fortes, le grand Condé, Descartes et
Sobieski avoient droit dans son coeur aux mêmes
sentiments. Viens, dit-elle à Descartes: je suis
reine, et tu es philosophe; faisons un traité ensemble:
tu annonceras la vérité, et je te défendrai
contre tes ennemis. Les murs de mon palais seront
tes remparts. C'est donc l'espérance de trouver un
abri contre la persécution qui, seule, put attirer
Descartes à Stockholm. Sans ce motif, auroit-il été
se fixer auprès d'un trône? qu'est-ce qu'un homme
tel que Descartes a de commun avec les rois? Leur
âme, leur caractère, leurs passions, leur langage,
rien ne se ressemble; ils ne sont pas même faits
pour se rapprocher, leur grandeur se choque et
se repousse. Mais s'il fut forcé par le malheur de
se réfugier dans nue cour, il eut du moins la gloire
de n'y pas démentir sa conduite; il y vécut tel qu'il
avoit vécu dans le fond de la Nord-Hollande; il osa
y avoir des moeurs et de la vertu; il ne fut ni vil,
ni bas, ni flatteur; il ne fut point le lâche complaisant
des princes ni des grands; il ne crut point
qu'il devoit oublier la philosophie pour la fortune;
il ne brigua point ces places qui n'agrandissent
jamais ceux qui sont petits, et rabaisseroient plutôt
ceux qui sont grands. Et comment Descartes
auroit-il pu avoir de telles pensées? Celui qui est
sans cesse occupé à méditer sur l'éternité, sur le
temps, sur l'espace, ne doit-il pas contracter une
habitude de grandeur, qui de son esprit passe à
son âme? celui qui mesure la distance des astres,
et voit Dieu au-delà; celui qui se transporte
dans le soleil ou dans Saturne pour y voir l'espace
qu'occupe la terre, et qui cherche alors vainement
ce point égaré comme un sable à travers les mondes,
reviendra-t-il sur ce grain de poussière pour
y flatter, pour y ramper, pour y disputer ou quelques
honneurs ou quelques richesses? Non: il vit
avec Dieu et avec la nature; il abandonne aux
hommes les objets de leurs passions, et poursuit
le cours de ses pensées, qui suivent le cours de
l'univers; il s'applique à mettre dans son âme l'ordre
qu'il contemple, ou plutôt son âme se monte
insensiblement au ton de cette grande harmonie.
Je ne louerai donc point Descartes de n'avoir été
ni intrigant ni ambitieux. Je ne le louerai point
d'avoir été frugal, modéré, bienfaisant, pauvre à
la fois et généreux, simple comme le sont tous
les grands hommes; plein de respect, comme Newton,
pour la Divinité; comme lui, fidèle à la religion;
aimant à s'occuper dans la retraite et avec
ses amis de l'idée de Dieu. Malheur à celui qui ne
trouveroit pas dans cette idée, si grande et si consolante,
les plus doux moments de sa vie! D'ailleurs,
toutes ces vertus ne distinguoient point un
homme aux siècles de nos pères. Mais je remarquerai
que, quoique sa fortune ne pût pas suffire
à ses projets, jamais il n'accepta les secours qu'on
lui offrit. Ce n'étoit pas qu'il fût effrayé de la reconnoissance;
un pareil fardeau n'épouvante point
une âme vertueuse: mais le droit d'être le bienfaiteur
d'un homme est un droit trop beau pour
qu'il l'accorde avec indifférence. Peut-être faudroit-il
choisir encore avec plus de soin ses bienfaiteurs
que ses amis, si ces deux titres pouvoient
se séparer: ainsi pensoit Descartes31. Avec ses
sentiments, son génie et sa gloire, il dut trouver
l'envie à Stockholm, comme il l'avoit trouvée à
Utrecht, à La Haye et dans Amsterdam. L'envie
le suivoit de ville en ville, et de climat en climat;
elle avoit franchi les mers avec lui, elle
ne cessa de le poursuivre que lorsqu'elle vit entre
elle et lui un tombeau32: alors elle sourit
un moment sur sa tombe, et courut dans Paris,
où la renommée lui dénonçoit Corneille et Turenne.


Hommes de génie, de quelque pays que vous
soyez, voilà votre sort. Les malheurs, les persécutions,
les injustices, le mépris des cours, l'indifférence
du peuple, les calomnies de vos rivaux ou
de ceux qui croiront l'être, l'indigence, l'exil, et
peut-être une mort obscure à cinq cents lieues de
votre patrie, voilà ce que je vous annonce. Faut-il
que pour cela vous renonciez à éclairer les hommes?
Non, sans doute. Et quand vous le voudriez,
en êtes-vous les maîtres? Êtes-vous les maîtres de
dompter votre génie, et de résister à cette impulsion
rapide et terrible qu'il vous donne? N'êtes-vous
pas nés pour penser, comme le soleil pour
répandre sa lumière? N'avez-vous pas reçu comme
lui votre mouvement? Obéissez donc à la loi qui
vous domine, et gardez-vous de vous croire infortunés.
Que sont tous vos ennemis auprès de la vérité?
Elle est éternelle, et le reste passe. La vérité
fait votre récompense; elle est l'aliment de votre
génie, elle est le soutien de vos travaux. Des milliers
d'hommes, ou insensés, on indifférents, ou
barbares, vous persécutent ou vous méprisent;
mais dans le même temps il y a des âmes avec qui
les vôtres correspondent d'un bout de la terre à
l'autre. Songez qu'elles souffrent et pensent avec
vous; songez que les Socrate et les Platon, morts
il y a deux mille ans, sont vos amis; songez que,
dans les siècles à venir, il y aura d'autres âmes qui
vous entendront de même, et que leurs pensées
seront les vôtres. Vous ne formez qu'un peuple
et qu'une famille avec tous les grands hommes qui
furent autrefois ou qui seront un jour. Votre sort
n'est pas d'exister dans un point de l'espace ou de
la durée. Vivez pour tous les pays et pour tous
les siècles; étendez votre vie sur celle du genre
humain. Portez vos idées encore plus haut; ne
voyez-vous point le rapport qui est entre Dieu et
votre âme? Prenez devant lui cette assurance qui
sied si bien à un ami de la vérité. Quoi! Dieu vous
voit, vous entend, vous approuve, et vous seriez
malheureux! Enfin, s'il vous faut le témoignage
des hommes, j'ose encore vous le promettre, non
point foible et incertain, comme il l'est pendant ce
rapide instant de la vie, mais universel et durable
pendant la vie des siècles. Voyez la postérité qui
s'avance, et qui dit à chacun de vous: Essuie tes
larmes; je viens te rendre justice et finir tes maux:
c'est moi qui fais la vie des grands hommes; c'est
moi qui ai vengé Descartes de ceux qui l'outrageoient;
c'est moi qui, du milieu des rochers et
des glaces, ai transporté ses cendres dans Paris;
c'est moi qui flétris les calomniateurs, et anéantis
les hommes qui abusent de leur pouvoir; c'est moi
qui regarde avec mépris ces mausolées élevés dans
plusieurs temples à des hommes qui n'ont été que
puissants, et qui honore comme sacrée la pierre
brute qui couvre la cendre de l'homme de génie.
Souviens-toi que ton âme est immortelle, et que
ton nom le sera. Le temps fuit, les moments se
succèdent, le songe de la vie s'écoule. Attends, et
tu vas vivre; et tu pardonneras à ton siècle ses injustices,
aux oppresseurs leur cruauté, à la nature
de t'avoir choisi pour instruire et pour éclairer
les hommes.










NOTES

SUR

L'ÉLOGE DE DESCARTES.


Nous réimprimons ici les notes de l'Éloge de Descartes, supprimant
celles que remplit une philosophie commune et déclamatoire, et, dans
presque toutes, les traits de mauvais goût qui s'y rencontrent
fréquemment. Nous avons scrupuleusement conservé toute la partie
biographique, propre à bien faire connaître le caractère, les habitudes et
toute la carrière de Descartes.



Note 1: (retour) René Descartes, seigneur du Perron, dont on fait ici l'éloge,
naquit à La Haye en Touraine le 30 mars 1596, de Jeanne Brochard,
fille d'un lieutenant-général de Poitiers, et de Joachim
Descartes, conseiller au parlement de Bretagne, dont il fut le
troisième fils. Sa maison étoit une des plus anciennes de la
Touraine. Il avoit eu dans sa famille un archevêque de Tours,
et plusieurs braves gentilshommes qui avoient servi avec distinction...
Son père, soit par goût, soit par raison de fortune,
entra dans la robe... Depuis que le père de Descartes se fut
établi à Rennes, ses descendants y ont toujours demeuré. On
en compte six qui ont occupé avec distinction des charges
dans le parlement de Bretagne. Madame la présidente de
Châteaugiron, dernière de la famille, vient de mourir. On dit
qu'elle avoit dans son caractère plusieurs traits de ressemblance
avec Descartes. Il y a eu aussi une Catherine Descartes, nièce
du philosophe, célèbre par son esprit, et par son talent pour
les vers agréables. Elle le est morte en 1706.








Note 2: (retour) Descartes étoit né avec une complexion très foible, et
les médecins ne manquèrent pas de dire qu'il mourroit très
jeune; cependant il les trompa au moins d'une quarantaine
d'années. Ayant perdu sa mère presque en naissant, il fut
très redevable aux soins d'une nourrice, qui suppléa à la
nature par tous les soins de la tendresse. Descartes en fut
très reconnoissant; il lui fit une pension viagère qui lui fut
payée exactement jusqu'à la mort; et, comme il n'étoit pas de
ceux qui croient que l'argent acquitte tout, il joignoit encore
à ces bienfaits les devoirs et l'attachement d'un fils. Son père
ne voulut point fatiguer des organes encore foibles par des
études prématurées; il lui donna le temps de croître et de se
fortifier. Mais l'esprit de Descartes alloit au-devant des instructions.
Il n'avoit pas encore huit ans, et déjà on l'appeloit le
philosophe. Il demandoit les causes et les effets de tout, et
savoit ne pas entendre ce qui ne signifioit rien. En 1604, il
fut mis au collège de La Flèche. Son imagination vive et ardente
fut la première faculté de son âme qui se déploya. Il
cultiva la poésie avec transport... Ce goût de la poésie lui
demeura toujours, et peu de temps avant sa mort il fit des
vers français à la cour de Suède.. C'est une ressemblance
qu'il eut avec Platon, et que Leibnitz eut avec lui. Il aimoit
aussi beaucoup l'histoire, et passoit les jours et les nuits
à lire; mais cette passion ne devoit pas durer long-temps...
Il étoit encore a La Flèche en 1610, lorsque le coeur du plus
grand et du meilleur des rois, assassiné dans Paris, y fut
porté pour être déposé dans la chapelle des jésuites. Il fut
témoin de cette pompe cruelle, et nommé parmi les vingt-quatre
gentilshommes qui allèrent au-devant de ce triste
dépôt. Il étudioit alors en philosophie. Il y fit des progrès
qui annoncèrent son génie; car, au lieu d'apprendre, il
doutoit. La logique de ses maîtres lui parut chargée d'une
foule de préceptes ou inutiles ou dangereux; il s'occupoit à
l'en séparer, comme le statuaire, dit-il lui-même, travaille à
tirer une Minerve d'un bloc de marbre qui est informe. Leur
métaphysique le révoltoit par la barbarie des mots et le vide
des idées; leur physique par l'obscurité du jargon et par
la fureur d'expliquer tout ce qu'elle n'expliquoit pas. Les
mathématiques seules le satisfirent; il y trouva l'évidence
qu'il cherchoit partout. Il s'y livra en homme qui avoit besoin
de connoître. Quelques auteurs prétendent qu'il inventa,
étant encore au collège, sa fameuse analyse. Ce seroit un
prodige bien plus étonnant que celui de Newton, qui à vingt-cinq
ans avoit trouvé le calcul de l'infini. Quoi qu'il en soit
de cette particularité, Descartes finit ses études en 1612. Le
fruit ordinaire de ces premières études est de s'imaginer savoir
beaucoup. Descartes étoit déjà assez avancé pour voir
qu'il ne savoit rien. En se comparant avec tous ceux qu'on
nommoit savants, il apprit à mépriser ce nom. De là au mépris
des sciences il n'y a qu'un pas. Il oublia donc et les
lettres, et les livres, et l'étude; et celui qui devoit créer la
philosophie en Europe renonça pendant quelque temps à
toute espèce de connoissance. Voilà à peu près tout ce que
nous savons des premières années de Descartes...








Note 3: (retour) Il étoit impossible que Descartes demeurât dans l'inaction.
Il faut un aliment pour les âmes ardentes. Dès qu'il eut
renoncé aux livres, il s'abandonna aux plaisirs. Eu 1614 il
fit à Paris l'essai d'une liberté dangereuse; mais son génie
le ramena bientôt. Tout-à-coup il rompt avec ses amis et ses
connoissances; il loue une petite maison dans un quartier
désert du faubourg Saint-Germain, s'y enferme avec un ou
deux domestiques, n'avertit personne de sa retraite, et y
passe les années 1615 et 1616 appliqué à l'étude, et inconnu
presque à toute la terre. Ce ne fut qu'au bout de plus de deux
ans qu'un ami le rencontra par hasard dans une rue écartée,
s'obstina à le poursuivre jusque chez lui, et le rentraîna
enfin dans le monde. On peut juger par ce seul trait du caractère
de Descartes, et de la passion que lui inspirait l'étude...







Note 4: (retour) Descartes avait vingt-un ans lorsqu'il sortit de France
pour la première fois: c'étoit en 1617. Il alla d'abord en
Hollande, où il demeura deux ans; ce dut être pour lui
un spectacle curieux, qu'un pays où tout commençoit à naître,
et où tout étoit l'ouvrage de la liberté. Mais s'il y vit un terrain 'S
nouveau—créé pour ainsi dire, et arraché à la mer, s'il vit
le spectacle magnifique des canaux, des digues, du commerce
et des villes de la Hollande, il fut aussi témoin des
querelles sanglantes des gomaristes et des arminiens. On sait
comment l'ambition du prince d'Orange voulut faire servir
ces guerres de religion à sa grandeur. Barnevelt, âgé de
soixante-seize ans, fut condamné, et mourut sur l'échafaud,
pour avoir voulu garantir son pays du despotisme. Ce furent
les premiers mémoires que l'Europe fournit à Descartes pour
la connoissance de l'esprit humain. Eu 1619 il passa en Allemagne.
Quelques années plus tôt, il y aurait vu ce Rodolphe
qui conversoit avec Tycho-Brahé au lieu de travailler avec
ses ministres, et faisoit avec Kepler des tables astronomiques
tandis que les Turcs ravageoient ses états. Il vit couronner à
Francfort Ferdinand II; et il paroît qu'il observa avec curiosité
toutes ces cérémonies, ou politiques, ou sacrées, qui
rendent plus imposant aux yeux des peuples le maître qui
doit les gouverner. Ce couronnement fut le signal de la fameuse
guerre de trente ans. Descartes passa les années 1619 et
1620 en Bavière, dans la Souabe, dans l'Autriche et dans la
Bohême. En 1621 il fut en Hongrie; il parcourut la Moravie,
la Silesie, pénétra dans le nord de l'Allemagne, alla en Poméranie
par les extrémités de la Pologne, visita toutes les côtes
de la mer Baltique, remonta de Stettin dans la Marche de
Brandebourg, passa au duché de Meckelhourg, et de là dans
le Holstein, et enfin s'embarqua sur l'Elbe, d'où il retourna
en Hollande. Il fut sur le point de périr dans ce trajet. Pour
être plus libre, il avoit pris à Emhden un bateau pour lui seul
et son valet. Les mariniers, à qui son air doux et tranquille et
sa petite taille n'en imposoient pas apparemment beaucoup,
formèrent le complot de le tuer, afin de profiter de ses dépouilles.
Comme ils ne se doutoient pas qu'il entendît leur
langue, ils eurent l'heureuse imprudence de tenir conseil devant
lui; par bonheur Descartes savoit le hollandais: il se
lève tout-à-coup, change de contenance, tire l'épée avec fierté,
et menace de percer le premier qui oseroit approcher. Cette
heureuse audace les intimida, et Descartes fut sauvé... Quatre
ou cinq mariniers de la West-Frise pensèrent disposer de celui
qui devoit faire la révolution de l'esprit humain... Descartes
passa la fin de 1621 et les premiers mois de 1622 a La Haye.
C'est là qu'il vit cet électeur palatin qui, pour avoir été couronné
roi, étoit devenu le plus malheureux des hommes. Il
passoit sa vie à solliciter des secours et à perdre des batailles.
La princesse Élisabeth sa fille, que sa liaison avec Descartes
rendit depuis si fameuse, avoit alors tout au plus trois ou
quatre ans. Elle étoit errante avec sa mère, et partageoit des
maux qu'elle ne sentoit pas encore. La même année Descartes
traversa les Pays-Bas espagnols, et s'arrêta à la cour de
Bruxelles. La trêve entre l'Espagne et la Hollande étoit rompue.
Il y vit l'infante Isabelle, qui, sous un habit de religieuse,
gouvernoit dix provinces, et signoit des ordres pour livrer
des batailles, à peu près comme on vit Ximenès gouverner
l'Espagne, l'Amérique et les Indes, sous un habit de cordelier...
En 1623 il fit le voyage d'Italie; il traversa la Suisse,
où il observa plus la nature que les hommes; s'arrêta quelque
temps dans la Valteline; vit à Venise le mariage du doge
avec la mer Adriatique... et arriva enfin à Rome sur la
fin de 1624. Il y fut témoin d'un jubilé qui attiroit une
quantité prodigieuse de peuple de tous les bouts du l'Europe.
Ce mélange de tant de nations différentes était un
spectacle intéressant pour un philosophe. Descartes y donna
toute son attention. Il comparoit les caractères de tous ces
peuples réunis, comme un amateur habile compare, dans une
belle galerie de tableaux, les manières des différentes écoles
de peinture. En 1625 il passa par la Toscane: Galiléo étoit
alors âgé de soixante ans, et l'inquisition ne s'étoit pas encore
flétrie par la condamnation de ce grand homme. En 1631 il
fit le voyage d'Angleterre, et en 1634 celui de Danemarck.
L'Espagne et le Portugal sont les seuls pays de l'Europe où
Descartes n'ait pas voyagé.






Note 5: (retour) Descartes porta les armes dans sa jeunesse: d'abord en
Hollande, sous le célèbre Maurice de Nassau, qui affermit
la liberté fondée par son père, et mérita de balancer la réputation
de Farnèse; de là en Allemagne, sous Maximilien de
Bavière, au commencement de la guerre de trente ans. Il
vit dans cette guerre le choc de deux religions opposées, l'ambition
des chefs, le fanatisme des peuples, la fureur des
partis, l'abus des succès, l'orgueil du pouvoir, et trente provinces
dévastées, parce qu'on se disputoit à qui gouverneroit
la Bohême. Il passa ensuite au service de l'empereur Ferdinand
II, pour voir de plus près les troubles de la Hongrie. La
mort du comte de Bucquoy, général de l'armée impériale, qui
fut tué, dans une déroute, de trois coups de lance et de plus
de trente coups de pistolet, le dégoûta du métier des armes.
Il avoit servi environ quatre ans, et en avoit alors vingt-cinq.
On croit pourtant qu'au siège de La Rochelle il combattit,
comme volontaire, dans une bataille contre la flotte anglaise.
On se doute bien que l'ambition de Descartes n'étoit
point de devenir un grand capitaine. Avide de connoître, il
vouloit étudier les hommes dans tous les états; et malheureusement
la guerre est devenue un des grands spectacles de l'humanité.
Il avoit d'abord aimé cette profession, comme il
l'avouoit lui-même, sans doute parce qu'elle convenoit à l'activité
inquiète de son âme; mais dans la suite, un coup
d'oeil plus philosophique ne lui laissa voir que le malheur des
hommes...






Note 6: (retour) Ce fut en 1625, au retour de son voyage d'Italie, que Descartes
fît ses observations sur la cime des Alpes. Il est peu
d'âmes sensibles ou fortes à qui la vue de ces montagnes
n'inspire de grandes idées. L'homme mélancolique y voit
une retraite délicieuse et sauvage, le guerrier s'y rappelle
les armées qui les ont traversées, et le philosophe s'y occupe
des phénomènes de la nature. Descartes y composa une partie
de son système sur les grêles, les neiges, les tonnerres et les
tourbillons de vents...






Note 7: (retour) Dès son enfance, Descartes avoit l'habitude de méditer.
Lorsqu'il étoit à La Flèche, on lui permettoit, à cause de la
foiblesse de sa santé, de passer une partie des matinées au
lit. Il employoit ce temps à réfléchir profondément sur les
objets de ses études; et il en contracta l'habitude pour le reste
de sa vie. Ce temps, où le sommeil a réparé les forces, où les
sens sont calmes, où l'ombre et le demi-jour favorisent la rêverie,
et où l'âme ne s'est point encore répandue sur les objets
qui sont hors d'elle, lui paroissoit le plus propre à la pensée.
C'est dans ces matinées qu'il a fait la plupart de ses découvertes,
et arrangé ses mondes. Il porta à la guerre ce même
esprit de méditation. En 1619, étant en quartier d'hiver sur
les frontières de Bavière, dans un lieu très écarté, il y passa
plusieurs mois dans une solitude profonde, uniquement occupé
à méditer. Il cherchoit alors les moyens de créer une science
nouvelle. Sa tête, fatiguée sans doute par la solitude ou par
le travail, s'échauffa tellement, qu'il crut avoir des songes
mystérieux. Il crut voir des fantômes; il entendit une voix qui
l'appeloit à la recherche de la vérité. Il ne douta point, dit
l'historien de sa vie, que ces songes ne vinssent du ciel, et il
y mêla un sentiment de religion...






Note 8: (retour) La première étude qui attacha véritablement Descartes
fut celle des mathématiques. Dans son enfance, il les étudia
avec transport, et en particulier l'algèbre et l'analyse des
anciens. A l'âge de dix-neuf ans, lorsqu'il renonça brusquement
à tous les plaisirs, et qu'il passa deux ans dans
la retraite, il employa tout ce temps à l'étude de la géométrie.
En 1617, étant au service de la Hollande, un inconnu fit afficher
dans les rues de Bréda un problème à résoudre. Descartes
vit un grand concours de passants qui s'arrêtoient pour lire. Il
s'approcha; mais l'affiche étoit en flamand, qu'il n'entendoit
pas. Il pria un homme qui étoit à côté de lui de la lui expliquer.
C'étoit un mathématicien nommé Beckman, principal
du collège de Dordrecht. Le principal, homme grave, voyant
un petit officier français en habit uniforme, crut qu'un problème
de géométrie n'étoit pas fort intéressant pour lui; et,
apparemment pour le plaisanter, il lui offrit de lui expliquer
l'affiche, à condition qu'il résoudroit le problème. C'étoit une
espèce de défi. Descartes l'accepta; le lendemain matin le problème
étoit résolu. Beckman fut fort étonné; il entra en conversation
avec le jeune homme; et il se trouva que le militaire
de vingt ans en savoit beaucoup plus sur la géométrie que le
vieux professeur de mathématiques. Deux ou trois ans après,
étant à Ulm, en Souabe, il eut une aventure à peu près pareille
avec Faulhaber, mathématicien allemand. Celui-ci venoit de
donner un gros livre sur l'algèbre, et il traitoit Descartes assez
lestement, comme un jeune officier aimable, et qui ne paroissoit
pas tout-à-fait ignorant. Cependant un jour, à quelques
questions qu'il lui fit, il se douta que Descartes pouvoit bien
avoir quelque mérite. Bientôt, à la clarté et à la rapidité de ses
réponses sur les questions les plus abstraites, il reconnut dans
ce jeune homme le plus puissant génie, et ne regarda plus
qu'avec respect celui qu'il croyoit honorer en le recevant chez
lui. Descartes fut lié ou du moins fut en commerce avec tous
les plus savants géomètres de son siècle. Il ne se passoit pas
d'année qu'il ne donnât la solution d'un très grand nombre de
problèmes qu'on lui adressoit dans sa retraite; car c'étoit alors
la méthode entre les géomètres, à peu près comme les anciens
sages et mêmes les rois dans l'Orient s'envoyoient des énigmes
à deviner. Descartes eut beaucoup de part à la fameuse question
de la roulette et de la cycloïde. La cycloïde est une ligne
décrite par le mouvement d'un point de la circonférence d'un
cercle, tandis que le cercle fait une révolution sur une ligne
droite. Ainsi quand une roue de carrosse tourne, un des clous
de la circonférence décrit dans l'air une cycloïde. Cette ligne
fut découverte par le P. Mersenne, expliquée par Roberval,
examinée par Descartes, qui en découvrit la tangente; usurpée
par Toricelli, qui s'en donna pour l'inventeur; approfondie par
Pascal, qui contribua beaucoup à en démontrer la nature et les
rapports. Depuis, les géomètres les plus célèbres, tels que
Huygens, Wallis, Wren, Leibniz, et les Bernoulli, y travaillèrent
encore. Avant de finir cet article, il ne sera peut-être
pas inutile de remarquer que Descartes, qui fut le plus
grand géomètre de son siècle, parut toujours faire assez peu de
cas de la géométrie. Il tenta au moins cinq ou six fois d'y renoncer,
et il y revenoit sans cesse...






Note 9: (retour) C'est un spectacle aussi curieux que philosophique de
suivre toute la marche de l'esprit de Descartes, et de voir
tous les degrés par où il passa pour parvenir à changer la
face des sciences. Heureusement, en nous donnant ses découvertes,
il nous a indiqué la route qui l'y avoit mené. Il
seroit à souhaiter que tous les inventeurs eussent fait de même;
mais la plupart nous on caché leur marche, et nous n'avons
que le résultat de leurs travaux. Il semble qu'ils aient craint, ou
de trop instruire les hommes, ou de s'humilier à leurs yeux
en se montrant eux-mêmes luttant contre les difficultés. Quoi
qu'il en soit, voici la marche de Descartes. Dès l'âge de quinze
ans, il commença à douter. Il ne trouvoit dans les leçons de
ses maîtres que des opinions; et il cherchoit des vérités. Ce
qui le frappoit le plus, c'est qu'il voyoit qu'on disputoit sur
tout. A dix-sept ans, ayant fini ses études, il s'examina sur ce
qu'il avoit appris: il rougit de lui-même; et, puisqu'il avoit eu
les plus habiles maîtres, il conclut que les hommes ne savoient
rien, et qu'apparemment ils ne pouvoient rien savoir. Il renonça
pour jamais aux sciences. A dix-neuf, il se remit à l'étude des
mathématiques, qu'il avoit toujours aimées. A vingt-un, il se
mit à voyager pour étudier les hommes. En voyant chez tous
les peuples mille choses extravagantes et fort approuvées, il
apprenoit, dit-il, à se défier de l'esprit humain, et à ne point
regarder l'exemple, la coutume et l'opinion comme des autorités.
A vingt-trois, se trouvant dans une solitude profonde, il
employa trois ou quatre mois de suite à penser. Le premier pas
qu'il fit fut d'observer que tous les ouvrages composés par
plusieurs mains sont beaucoup moins parfaits que ceux qui
ont été conçus, entrepris et achevés par un seul homme:
c'est ce qu'il est aisé de voir dans les ouvrages d'architecture,
dans les statues, dans les tableaux, et même dans les plans de
législation et de gouvernement. Son second pas fut d'appliquer
cette idée aux sciences. Il les vit comme formées d'une infinité
de pièces de rapport, grossies des opinions de chaque philosophe,
tous d'un esprit et d'un caractère différent. Cet assemblage,
cette combinaison d'idées souvent mal liées et mal assorties
peut-elle autant approcher de la vérité que le feroient
les raisonnements justes et simples d'un seul homme? Son troisième
pas fut d'appliquer cette même idée à la raison humaine.
Comme nous sommes enfants avant que d'être hommes, notre
raison n'est que le composé d'une foule de jugements souvent
contraires, qui nous ont été dictés par nos sens, par notre
nourrice et par nos maîtres. Ces jugements n'auroient-ils pas
plus de vérité et plus d'unité, si l'homme, sans passer par la
faiblesse de l'enfance, pouvoit juger en naissant, et composer
lui seul toutes ses idées? Parvenu jusque là, Descartes résolut
d'ôter de son esprit toutes les opinions qui y étoient, pour
y en substituer de nouvelles, ou y remettre les mêmes après
qu'il les auroit vérifiées; et ce fut son quatrième pas. Il vouloit,
pour ainsi dire, recomposer sa raison, afin qu'elle fût à
lui, et qu'il pût s'assurer pour la suite des fondements de ses
connoissances. Il ne pensoit point encore à réformer les sciences
pour le public; il regardait tout changement comme dangereux.
Les établissements une fois faits, disoit-il, sont comme
ces grands corps dont la chute ne peut être que très rude, et
qui sont encore plus difficiles à relever quand ils sont abattus,
qu'à retenir quand ils sont ébranlés. Mais comme il seroit juste
de blâmer un homme qui entreprendroit de renverser toutes
les maisons d'une ville, dans le seul dessein de les rebâtir sur
un nouveau plan, il doit être permis à un particulier d'abattre
la sienne, pour la reconstruire sur des fondements plus solides.
Il entreprit donc d'exécuter la première partie de ses
desseins, qui consistoit à détruire; et ce fut son cinquième
pas. Mais il éprouva bientôt les plus grandes difficultés. Je
m'aperçut, dit-il, qu'il n'est pas aussi aisé à un homme de se
défaire de ses préjugés, que de brûler sa maison. Il y travailla
constamment plusieurs années de suite, et il crut à la
fin en être venu à bout. Je ne sais si je me trompe, mais cette
marche de l'esprit de Descartes me paroît admirable. Continuons
de le suivre. A l'âge de vingt-quatre ans, il entendit
parler en Allemagne d'une société d'hommes qui n'avoit pour
but que la recherche de la vérité: on l'appeloit la confrérie
des Rose-Croix. Un de ses principaux statuts étoit de demeurer
cachée. Elle avoit, à ce qu'on dit, pour fondateur, un Allemand
né dans le quatorzième siècle. On raconte de cet homme
des choses merveilleuses. Il avoit profondément étudié la
magie, qui étoit alors une science fort importante. Il avoit
voyagé en Arabie, en Turquie, en Afrique, en Espagne, avoit
vu sur la terre des sages et des cabalistes, avoit appris plusieurs
secrets de la nature, et s'étoit retiré enfin en Allemagne,
où il vécut solitaire dans une grotte jusqu'à l'âge de cent six
ans. On se doute bien qu'il fit des prodiges pendant sa vie et
après sa mort. Son histoire ne ressemble pas mal à celle d'Apollonius
du Tyane. On imagina un soleil dans la grotte où il
étoit enterré; et ce soleil n'avoit d'autre fonction que celle
d'éclairer son tombeau. La confrérie fondée par cet homme
extraordinaire étoit, dit-on, chargée de réformer les sciences
dans tout l'univers. En attendant, elle ne paroissoit pas; et
Descartes, malgré toutes ses recherches, ne put trouver un
seul homme qui en fût. Il y a cependant apparence qu'elle existoit,
car on en parloit beaucoup dans toute l'Allemagne; on
écrivoit pour et contre; et même en 1623 on fit l'honneur à
ces philosophes de les jouer à Paris, sur le théâtre de l'hôtel
de Bourgogne. Descartes, déchu de l'espérance de trouver
dans cette société quelques secours pour ses desseins, résolut
désormais de se passer des livres et des savants. Il ne vouloit
plus lire que dans ce qu'il appeloit le grand livre du monde,
et s'occupait à ramasser des expériences. A vingt-sept ans, il
éprouva une secousse qui lui fit abandonner les mathématiques
et la physique; les unes lui paroissoient trop vides, l'autre
trop incertaine. Il voulut ne plus s'occuper que de la morale;
mais à la première occasion il retournoit à l'étude de la nature.
Emporté comme malgré lui, il s'enfonça de nouveau dans les
sciences abstraites. Il les quitta encore pour revenir à l'homme;
il espéroit trouver plus de secours pour cette science, mais il
reconnut bientôt qu'il s'étoit trompé. Il vit que dans Paris,
comme à Rome et dans Venise, il y avoit encore moins de gens
qui étudioient l'homme que la géométrie. Il passa trois ans dans
ces alternatives, dans ce flux et reflux d'idées contraires, entraîné
par son génie tantôt vers un objet, tantôt vers un autre,
inquiet et tourmenté, et combattant sans cesse avec lui-même.
Ce ne fut qu'à trente-deux ans que tous ces orages cessèrent.
Alors il pensa sérieusement à refaire une philosophie nouvelle;
mais il résolut de ne point embrasser de secte, et de travailler
sur la nature même. Voilà par quels degrés Descartes parvint à
cette grande révolution: il y fut conduit par le doute et
l'examen...






Note 10: (retour) Descartes fut très long-temps incertain sur le genre de
vie qu'il devoit embrasser. D'abord il prit le parti des armes,
comme on l'a vu, mais il s'en dégoûta au bout de quatre
ans. En 1623, dans le temps des troubles de la Valteline,
il eut quelque envie d'être intendant de l'armée; mais ses
sollicitations ne purent être assez vives pour qu'il réussît: il
mettoit trop peu de chaleur à tout ce qui n'intéressoit que sa
fortune. En 1625, il fut sur le point d'acheter la charge de
lieutenant-général de Châtellerault; et comme il étoit persuadé
que pour exercer une charge il falloit être instruit, il manda à
son père qu'il iroit se mettre à Paris chez un procureur au
Châtelet, pour y apprendre la pratique. Il faut avouer que
c'étoit là un singulier apprentissage pour un homme tel que
Descartes: il avoit alors vingt-neuf ans. Mais ce projet manqua
comme l'autre. S'il avoit réussi, il est à croire que Descartes
auroit fait comme le président de Montesquieu, et qu'il ne fût
pas long-temps resté juge. Enfin, après avoir passé dix ou
douze ans à observer tous les états, il finit par n'en choisir
aucun. Il résolut de garder son indépendance, et de s'occuper
tout entier à la recherche de la vérité. Il pensoit sans doute
que c'étoit assez remplir son devoir d'homme et de citoyen, de
travailler à éclairer les hommes.






Note 11: (retour) 
Ce fut en 1629, sur la fin de mars, que Descartes partit
pour aller s'établir en Hollande; il avoit alors trente-trois
ans. Comme sa résolution auroit paru extraordinaire, il n'en
avertit ni ses parents ni ses amis; il se contenta de leur
écrire avant son départ. On ne manqua point de murmurer.
Il n'y a que celui qui a pu concevoir un tel projet qui
soit capable de l'approuver. Mais son parti étoit pris. Il nous
rend compte lui-même des motifs qui l'engagèrent à quitter la
France. Le premier fut la raison du climat. Il craignoit que la
chaleur, en exaltant un peu trop son imagination, ne lui ôtât
une partie du sang-froid et du calme nécessaires pour les découvertes
philosophiques; le climat de la Hollande lui parut
plus favorable à ses desseins. Mais son principal motif fut la
passion qu'il avoit pour la retraite, et le désir de vivre dans
une solitude profonde. En France, il eut été sans cesse détourné
de l'étude par ses parents ou ses amis... au lieu qu'en
Hollande il étoit sûr qu'on n'exigeroit rien de lui. Il espéroit
vivre parfaitement inconnu, solitaire au milieu d'un peuple
actif qui s'occuperoit de son commerce, tandis que lui s'occuperoit
à penser. Comme son grand but étoit la retraits, il prit
toutes sortes de moyens pour n'être pas découvert. Il ne confia
sa demeure qu'à un seul ami chargé de sa correspondance.
Jamais il ne datoit ses lettres du lieu où il demeuroit, mais
de quelque grande ville où il étoit sûr qu'on ne le trouverait
pas. Pendant plus de vingt ans qu'il demeura en Hollande, il
changea très souvent de séjour, fuyant sa réputation partout
où elle le poursuivoit, et se dérobant aux importuns qui vouloient
seulement l'avoir vu. Il habitoit quelquefois dans les
grandes villes; mais il préféroit ordinairement les villages ou
les bourgs, et le plus souvent les maisons solitaires tout-à-fait
isolées dans la campagne. Quelquefois il alloit s'établir dans
une petite maison aux bords de la mer: on montre encore en
plusieurs endroits les maisons qu'il a habitées... Le goût que
Descartes avoit pour la Hollande étoit si vif, qu'il cherchoit à
y attirer ceux de ses amis qui vouloient se retirer du monde. Je
vais traduire une lettre qu'il écrivoit à Balzac sur ce sujet; on
la verra peut-être avec plaisir. «Je ne suis point étonné, lui
dit-il, qu'une âme grande et forte, telle que la vôtre, ne
puisse se plier aux usages serviles de la cour. J'ose donc vous
conseiller de venir à Amsterdam, et de vous y retirer, plutôt
que dans des chartreuses, ou même dans les lieux les
plus agréables de France ou d'Italie. Je préfère même son
séjour à cette solitude charmante où vous étiez l'année dernière.
Quelque agréable que soit une maison de campagne,
on y manque de mille choses qu'on ne trouve que dans les
villes; on n'y est pas même aussi seul qu'on le voudroit.
Peut-être y trouverez-vous un ruisseau dont le murmure
vous fera rêver délicieusement, ou un vallon solitaire qui
vous jettera dans l'enchantement; mais aussi vous aurez à
vous défendre d'une quantité de petits voisins qui vous assiégeront
sans cesse. Ici, comme tout le monde, excepté
moi, est occupé au commerce, il ne tient qu'à moi de vivre
inconnu à tout le monde. Je me promène tous les jours à
travers un peuple immense, presque aussi tranquillement
que vous pouvez le faire dans vos allées. Les hommes que je
rencontre me font la même impression que si je voyois les
arbres de vos forêts ou les troupeaux de vos campagnes. Le
bruit intime de tous ces commerçants ne me distrait pas plus
que si j'entendois le bruit d'un ruisseau. Si je m'amuse quelquefois
à considérer leurs mouvements, j'éprouve le même
plaisir que vous à considérer ceux qui cultivent vos terres:
car je vois que le but de tous ces travaux est d'embellir le
lieu que j'habite, et de prévenir tous mes besoins. Si vous
avez du plaisir à voir les fruits croître dans vos vergers, et
vous promettre l'abondance, pensez-vous que j'en aie moins
à voir tous les vaisseaux qui abordent sur mes côtes m'apporter
les productions de l'Europe et des Indes? Dans quel
lieu de l'univers trouverez-vous plus aisément qu'ici tout
ce qui peut intéresser la vanité ou flatter le goût? Y a-t-il
un pays dans le monde où l'on soit plus libre, où le sommeil
soit plus tranquille, où il y ait moins de dangers à craindre,
où les lois veillent mieux sur le crime, où les empoisonnements,
les trahisons, les calomnies soient moins connus, où
il reste enfin plus de traces de l'heureuse et tranquille innocence
de nos pères? Je ne sais pourquoi vous êtes si amoureux
de votre ciel d'Italie, la peste se mêle avec l'air qu'on
y respire; la chaleur du jour y est insupportable; les fraîcheurs
du soir y sont malsaines; l'ombre des nuits y couvre
des larcins et des meurtres. Que si vous craignez les hivers
du Nord, comment à Rome, même avec des bosquets, des
fontaines et des grottes, vous garantirez-vous aussi bien de
la chaleur, que vous pourrez ici, avec un bon poêle ou une
cheminée, vous garantir du froid? Je vous attends avec une
petite provision d'idées philosophiques qui vous feront peut-être
quelque plaisir; et, soit que vous veniez ou que vous ne
veniez pas, je n'en serai pas moins votre tendre et fidèle
ami.» Cette lettre est très intéressante. D'abord elle nous
fait voir le goût de Descartes pour la Hollande, et la manière
dont il y vivoit. Elle nous montre ensuite son imagination et le
tour agréable qu'il savoit donner à ses idées. On a accusé la
géométrie de dessécher l'esprit; je ne sais s'il y a rien dans
tout Balzac où il y ait autant d'esprit et d'agrément. L'imagination
brillante de Descartes se décèle partout dans ses ouvrages;
et s'il n'avoit voulu être ni géomètre, ni philosophe,
il n'auroit encore tenu qu'à lui d'être le plus bel-esprit de
son temps.






Note 12: (retour) Le Discours sur la méthode parut le 8 juin 1637. Il étoit
à la tête de ses Essais de philosophie. Descartes y indique
les moyens qu'il a suivis pour tâcher de parvenir à la vérité,
et ce qu'il faut faire encore pour aller plus avant. On
y trouva une profondeur de méditation inconnue jusqu'alors.
C'est là qu'est l'histoire de son fameux doute. Il a depuis répété
cette histoire dans deux autres ouvrages, dans le premier
livre de ses Principes, et dans la première de ses Méditations
métaphysiques. Il falloit qu'il sentît bien vivement
l'importance et la nécessité du doute, pour y revenir jusqu'à
trois fois, lui qui étoit si avare de paroles. Mais il regardoit le
doute comme la base de la philosophie, et le garant sûr des
progrès qu'on pourroit y faire dans tous les siècles...






Note 13: (retour) Les règles de l'analyse logique, qu'on peut regarder comme
la seconde partie de sa Méthode, sont indiquées dans plusieurs
de ses ouvrages, et rassemblées en grande partie dans un manuscrit
qui n'a été imprimé qu'après sa mort. L'ouvrage est intitulé,
Règles pour conduire notre esprit dans la recherche de la
vérité. En voici à peu près la marche. Voulez-vous trouver la
vérité, formez votre esprit, et rendez-le capable de bien juger.
Pour y parvenir, ne l'appliquez d'abord qu'à ce qu'il peut bien
connoître par lui-même. Pour bien connoître, ne cherchez
pas ce qu'on a écrit ou pensé avant vous; mais sachez vous en
tenir à ce que vous reconnoissez vous-même pour évident. Vous
ne trouverez point la vérité sans méthode; la méthode consiste
dans l'ordre; l'ordre consiste à réduire les propositions complexes
à des propositions simples, et vous élever par degrés
des unes aux autres. Pour vous perfectionner dans une science,
parcourez-en toutes les questions et toutes les branches, enchaînant
toujours vos pensées les unes aux autres. Quand votre
esprit ne conçoit pas, sachez vous arrêter; examinez long-temps
les choses les plus faciles; vous vous accoutumerez ainsi à regarder
fixement la vérité, et à la reconnoître. Voulez-vous
aiguiser votre esprit et le préparer à découvrir un jour par
lui-même, exercez-le d'abord sur ce qui a été inventé par
d'autres. Suivez surtout les découvertes où il y a de l'ordre et
un enchaînement d'idées. Quand il aura examiné beaucoup de
propositions simples, qu'il s'essaie peu à peu à embrasser distinctement
plusieurs objets à la fois; bientôt il acquerra de la
force et de l'étendue. Enfin, mettez à profit tous les secours de
l'entendement, de l'imagination, de la mémoire et des sens,
pour comparer ce qui est déjà connu avec, ce qui ne l'est pas,
et découvrir l'un par l'autre. Descartes divise tous les objets de
nos connoissances en propositions simples et en questions.
Les questions sont de deux sortes: ou on les entend parfaitement,
quoiqu'on ignore la manière de les résoudre; ou la connoissance
qu'on en a est imparfaite. Le plan de Descartes
étoit de donner trente-six règles, c'est-à-dire douze pour
chacune de ses divisions. Il n'a exécuté que la moitié de l'ouvrage;
mais il est aisé de voir par cet essai comment il portoit
l'esprit de système et d'analyse dans toutes ses recherches,
et avec quelle adresse il décomposoit, pour ainsi dire, tout le
mécanisme du raisonnement.






Note 14: (retour) Les Méditations métaphysiques de Descartes parurent en
1641. C'étoit, de tous ses ouvrages, celui qu'il estimoit le
plus. Il le louoit avec un enthousiasme de bonne foi; car il
croyoit avoir trouvé le moyen de démontrer les vérités métaphysiques
d'une manière plus évidente que les démonstrations
de géométrie. Ce qui caractérise surtout cet ouvrage,
c'est qu'il contient sa fameuse démonstration de Dieu par
l'idée, démonstration si répétée depuis, adoptée par les uns,
et rejetée par les autres; et qu'il est le premier où la distinction
de l'esprit et de la matière soit parfaitement développée,
car avant Descartes on n'avoit point encore bien approfondi
les preuves philosophiques de la spiritualité de l'âme. Une
chose remarquable, c'est que Descartes ne donna cet ouvrage
au public que par principe de conscience. Ennuyé des tracasseries
qu'on lui suscitoit depuis trois ans pour ses Essais de
philosophie, il avoit résolu de ne plus rien imprimer. J'aurois,
dit-il, une vingtaine d'approbateurs et des milliers
d'ennemis: ne vaut-il pas mieux me taire, et m'instruire en
silence? Il crut cependant qu'il ne devoit pas supprimer un
ouvrage qui pouvoit fournir ou de nouvelles preuves de l'existence
de Dieu, ou de nouvelles lumières sur la nature de l'âme.
Mais, avant de le risquer, il le communiqua à tous les hommes
les plus savants de l'Europe, recueillit leurs objections, et
y répondit. Le célèbre Arnauld fut du nombre de ceux qu'il
consulta. Arnauld n'avoit alors que vingt-huit ans. Descartes
fut étonné de la profondeur et de l'étendue de génie qu'il trouva
dans ce jeune homme. Il s'en falloit de beaucoup qu'il eût
porté le même jugement des objections de Hobbes et de celles
de Gassendi. Il fit imprimer toutes ces objections, avec les
réponses, à la suite des Méditations; et, pour leur donner
encore plus de poids, le philosophe dédia son ouvrage à la
Sorbonne. Je veux m'appuyer de l'autorité, disoit-il, puisque
la vérité est si peu de chose quand elle est seule. Il n'avoit
point encore pris assez de précautions. Ce livre, approuvé par
les docteurs, discuté par des savants, dédié à la Sorbonne, et
où le génie s'épuise à prouver l'existence de Dieu et la spiritualité
de l'âme, fut mis, vingt-deux ans après, à l'index à Rome.






Note 15: (retour) On a été étonné que, dans ses Méditations métaphysiques,
Descartes n'ait point parlé de l'immortalité de l'âme. Ses
ennemis avoient beau jeu; et ils n'ont pas manqué de profiter
de ce silence pour l'accuser de n'y pas croire. Mais il
nous apprend lui-même, par une de ses lettres, qu'ayant établi
clairement dans cet ouvrage la distinction de l'âme et de
la matière, il suivoit nécessairement de cette distinction que
l'âme par sa nature ne pouvoit périr avec le corps...






Note 16: (retour) La Géométrie de Descartes parut en 1637 avec le Traité de la
méthode, son Traité des météores et sa Dioptrique. Ces quatre
traités réunis ensemble formoient ses Essais de philosophie. Sa
Géométrie étoit si fort au-dessus de son siècle, qu'il n'y avoit
réellement que très peu d'hommes en état de l'entendre. C'est ce
qui arriva depuis à Newton; c'est ce qui arrive à presque tous
les grands hommes. Il faut que leur siècle coure après eux pour
les atteindre. Outre que sa Géométrie étoit très profonde et entièrement
nouvelle, parce qu'il avoit commencé où les autres
avaient fini, il avoue lui-même dans une de ses lettres
qu'il n'avoit pas été fâché d'être un peu obscur, afin de mortifier
un peu ces hommes qui savent tout. Si on l'eût entendu
trop aisément, on n'auroit pas manqué de dire qu'il
n'avait rien écrit de nouveau, au lieu que la vanité humiliée
étoit forcée de lui rendre hommage. Dans une autre
lettre, on voit qu'il calcule avec plaisir les géomètres en
Europe qui sont en état de l'entendre. Il en trouve trois ou
quatre en France, deux en Hollande, et deux dans les Pays-Bas
espagnols...






Note 17: (retour) Presque toute la physique de Descartes est renfermée dans
son livre des Principes. Cet ouvrage, qui parut en 1644,
est divisé en quatre parties. La première est toute métaphysique,
et contient les principes des connoissances humaines.
La seconde est sa physique générale, et traite des premières
lois de la nature, des éléments de la matière, des
propriétés de l'espace et du mouvement. La troisième est
l'explication particulière du système du monde et de l'arrangement
des corps célestes. La quatrième contient tout ce qui
concerne la terre...






Note 18: (retour) Traité des météores, imprimé en 1637, comme on l'a déjà
dit. Ce fut un des ouvrages de Descartes qui éprouva le
moins de contradiction. Au reste, ce ne seroit pas une
manière toujours sûre de louer un ouvrage philosophique;
mais quelquefois aussi les hommes font grâce à la vérité.
C'est le premier morceau de physique que Descartes donna...






Note 19: (retour) Traité de la dioptrique, imprimé aussi en 1637, à la suite
du Discours sur la méthode...






Note 20: (retour) Traité de musique, composé par Descartes en 1618, dans
le temps qu'il servoit en Hollande. Il n'avoit alors que vingt-deux
ans. Cet ouvrage de sa jeunesse ne fut imprimé qu'après
sa mort. Il fut commenté et traduit en plusieurs langues; mais
il ne fit point de révolution...






Note 21: (retour) Il s'en faut de beaucoup que le Traité de mécanique
de Descartes soit complet. Descartes le composa à la hâte en
1636, pour faire plaisir à un de ses amis, père du fameux
Huygens. C'était un présent que le génie offroit à l'amitié.
Il espéroit dans la suite refondre cet ouvrage, et lui donner
une juste étendue; mais il n'en eut point le temps. On le fit
imprimer après sa mort, par cette curiosité naturelle qu'on
a de rassembler tout ce qui est sorti des mains d'un grand
homme. Ce petit traité parut pour la première fois en 1668.






Note 22: (retour) Tout le monde connaît Descartes comme métaphysicien,
comme physicien et comme géomètre; mais peu de gens savent
qu'il fut encore un très grand anatomiste. Comme le but général
de ses travaux étoit l'utilité des hommes, au lieu de cette philosophie
vaine et spéculative qui jusqu'alors avait régné dans
les écoles, il vouloit une philosophie pratique, où chaque connoissance
se réalisât par un effet, et qui se rapportât tout entière
au bonheur du genre humain. Les deux branches de cette
philosophie devoient être la médecine et la mécanique. Par
l'une, il vouloit affermir la santé de l'homme, diminuer ses
maux, étendre son existence, et peut-être affoiblir l'impression
de la vieillesse; par l'autre, faciliter ses travaux, multiplier ses
forces, et le mettre en état d'embellir son séjour. Descartes
étoit surtout épouvanté du passage rapide et presque instantané
de l'homme sur la terre. Il crut qu'il ne seroit peut-être
pas impossible d'en prolonger l'existence. Si c'est un songe,
c'est du moins un beau songe, et il est doux de s'en occuper.
Il y a même un coin de grandeur dans cette idée; et les
moyens que Descartes proposa pour l'exécution de ce projet
n'étaient pas moins grands: c'étoit de saisir et d'embrasser
tous les rapports qu'il y a entre tous les éléments, l'eau, l'air,
le feu, et l'homme; entre toutes les productions de la terre,
et l'homme; entre toutes les influences du soleil et des astres,
et l'homme; entre l'homme enfin, et tous les points de l'univers
les plus rapprochés de lui: idée vaste, qui accuse la
foiblesse de l'esprit humain, et ne paroît toucher à des erreurs
que parceque, pour la réaliser, ou peut-être même
pour la bien concevoir, il faudrait une intelligence supérieure
à la nôtre. On voit par là dans quelle vue il étudioit
la physique. On peut aussi juger de quelle manière il pensoit
sur la médecine actuelle. En rendant justice aux travaux d'une
infinité d'hommes célèbres qui se sont appliqués à cet art
utile et dangereux, il pensoit que ce qu'on savoit jusqu'à
présent n'étoit presque rien, en comparaison de ce qui restoit
à savoir. Il vouloit donc que la médecine, c'est-à-dire la
physique appliquée au corps humain, fut la grande étude de
tous les philosophes. Qu'ils se liguent tous ensemble, disait-il
dans un de ses ouvrages; que les uns commencent où les
autres auront fini: en joignant ainsi les vies de plusieurs
hommes et les travaux de plusieurs siècles, on formera un
vaste dépôt de connoissances, et l'on assujettira enfin la nature
à l'homme. Mais le premier pas étoit de bien connoître
la structure du corps humain. Il commença donc l'exécution
de son plan par l'étude de l'anatomie. Il y employa tout l'hiver
de 1629; il continua cette étude pendant plus de douze ans,
observant tout et expliquant tout par les causes naturelles.
Il ne lisoit presque point, comme on l'a déjà dit plus d'une
fois. C'étoit dans les corps qu'il étudioit les corps. Il joignit
à cette étude celle de la chimie, laissant toujours les livres
et regardant la nature. C'est d'après ces travaux qu'il composa
son Traité de l'homme. Dès qu'il parut, on le mit au
nombre de ses plus beaux ouvrages. Il n'y en a peut-être
même aucun dont la marche soit aussi hardie et aussi neuve.
La manière dont il y explique tout le mécanisme et tout le
jeu des ressorts dut étonner le siècle des qualités occultes
et des formes substantielles. Avant lui on n'avoit point osé
assigner les actions qui dépendent de l'âme, et celles qui ne
sont que le résultat des mouvements de la machine. Il semble
qu'il ait voulu poser les bornes entre les deux empires. Cet
ouvrage n'étoit point achevé quand Descartes mourut; il ne
fut imprimé que dix ans après sa mort.






Note 23: (retour) Descartes composa son Traité des passions en 1646, pour
l'usage particulier de la princesse Élisabeth. Il l'avoit envoyé
manuscrit à la reine de Suède sur la fin de 1647; il
le fit imprimer, à la sollicitation de ses amis, eu 1649. Son
dessein, dit-il, dans la composition de cet ouvrage, étoit
d'essayer si la physique pourroit lui servir à établir des fondements
certains dans la morale. Aussi n'y traite-t-il guère
les passions qu'en physicien. C'étoit encore un ouvrage nouveau
et tout-à-fait original. On y voit, presque à chaque
pas, l'âme et le corps agir et réagir l'un sur l'autre; et on
croit, pour ainsi dire, toucher les liens qui les unissent.






Note 24: (retour) C'est en 1633 que Galilée fut condamnée par l'inquisition,
pour avoir enseigné le mouvement de la terre. Il y avoit
déjà quatre ans que Descartes travailloit en Hollande. L'emprisonnement
de Galilée fit une si forte impression sur lui
qu'il fut sur le point de brûler tous ses papiers...






Note 25: (retour) Il est très sûr que Descartes prévit toutes les persécutions
qui l'attendoient. Il avoit souvent résolu de ne rien faire
imprimer, et il ne céda jamais qu'aux plus pressantes sollicitations
de ses amis. Souvent il regretta son loisir, qui lui
échappoit pour un vain fantôme de gloire. Newton, après
lui, eut le même sentiment; et au milieu des querelles philosophiques,
il se reprocha plus d'une fois d'avoir perdu
son repos. Ainsi les hommes qui ont le plus éclairé le genre
humain ont été forcés à s'en repentir. Au reste, Descartes
ne fut jamais plus philosophe que lorsque ses ennemis l'étoient
le moins... Descartes crut qu'il valoit mieux miner insensiblement
les barrières, que de les renverser avec éclat. Il voulut
cacher la vérité comme on cache l'erreur. Il tâcha de persuader
que ses principes étaient les mêmes que ceux d'Aristote.
Sans cesse il recommandoit la modération à ses disciples.
Mais il s'en falloit bien que ses disciples fussent aussi philosophes
que lui. Ils étoient trop sensibles à la gloire de ne
pas penser comme le reste des hommes. La persécution les
animoit encore, et ajoutoit à l'enthousiasme. Descartes eût
consenti à être ignoré pour être utile: mais ses disciples jouissoient
avec orgueil des lumières de leur maître, et insultoient
à l'ignorance qu'ils avoient à combattre. Ce n'étoit pas
le moyen d'avoir raison.






Note 26: (retour) Gisbert Voétius, fameux théologien protestant, et ministre
d'Utrecht, né en 1589, et mort en 1676: il vécut 87
ans, taudis que Descartes mourut à 54. Il étoit tel qu'on
l'a peint dans ce discours... Tout ce qu'on raconte de ses
persécutions contre Descartes est exactement tiré de l'histoire.
Il commença ses hostilités en 1639, par des thèses
sur l'athéisme. Descartes n'y étoit point nommé; mais on
avoit eu soin d'y insérer toutes ses opinions comme celles
d'un athée. En 1640, secondes et troisièmes thèses, où étoit
renouvelée la même calomnie. Régius, disciple de Descartes,
et professeur de médecine, soutenoit la circulation du sang.
Autre crime contre Descartes: on joignit cette accusation à
celle d'athéisme; ordonnance des magistrats qui défendent
d'introduire des nouveautés dangereuses. En 1641, Voétius
se fait élire recteur de l'université d'Utrecht. N'osant point
encore attaquer le maître, il veut d'abord faire condamner
le disciple comme hérétique. Quatrièmes thèses publiques
contre Descartes. En 1642, décret des magistrats pour défendre
d'enseigner la philosophie nouvelle. Cependant les libelles
pleuvoient de toute part; et le philosophe étoit tranquille
au milieu des orages, s'occupant en paix de ses méditations.
En 1643, Voétius eut recours à des troupes auxiliaires.
Il alla les chercher dans l'université de Groningue, où
un nommé Schoockius s'associa à ses fureurs. C'étoit un de ces
méchants subalternes qui n'ont pas même l'audace du crime et
qui, trop lâches pour attaquer par eux-mêmes, sont assez vils
pour nuire sous les ordres d'un autre. Il débuta par un gros livre
contre Descartes, dont le but était de prouver que la nouvelle
philosophie menoit droit au scepticisme, à l'athéisme et à la
frénésie. Descartes crut enfin qu'il étoit temps de répondre.
Il avoit déjà écrit une petite lettre sur Voétius; et celui-ci
n'avoit pas manqué de la faire condamner, comme injurieuse
et attentatoire à la religion réformée, dans la personne d'un
de ses principaux pasteurs. Dans sa réponse contre le nouveau
livre, Descartes se proposoit trois choses: d'abord de se justifier
lui-même, car jusqu'alors il n'avoit rien répondu à plus
de douze libelles; ensuite de justifier ses amis et ses disciples;
enfin, de démasquer un homme aussi odieux que Voétius,
qui, par une ignorance hardie, et sous le masque de la religion,
séduisoit la populace et aveugloit les magistrats. Mais
les esprits c'étoient trop échauffés; il ne réussit point. Sentence
contre Descartes, où ses lettres sur Voétius sont déclarées
libelles diffamatoires. Ce fut alors que les magistrats travaillèrent
à lui faire son procès secrètement, et sans qu'il en
fût averti. Leur intention étoit de le condamner comme athée
et comme calomniateur: comme athée, parce qu'il avoit donné
de nouvelles preuves de l'existence de Dieu; comme calomniateur.
Parce qu'il avoit repoussé les calomnies de ses ennemis....
Descartes apprit par une espèce de hasard qu'on lui faisoit
son procès. Il s'adressa à l'ambassadeur de France, qui heureusement,
par l'autorité du prince d'Orange, fit arrêter les
procédures, déjà très avancées. Il sut alors toutes les noirceurs
de ses ennemis; il sut toutes les intrigues de Voétius: ce scélérat,
pour faire circuler le poison, avoit répandu dans toutes
les compagnies d'Utrecht des hommes chargés de le décrier.
Il vouloit qu'on ne prononçât son nom qu'avec horreur. On le
peignoit aux catholiques comme athée, aux protestants comme
ami des jésuites. Il y avoit dans tous les esprits une si grande
fermentation, que personne n'osoit plus se déclarer son ami....






Note 27: (retour) Depuis que Descartes se fut établi en Hollande, il fit trois
voyages en France, en 1644, 1647 et 1648. Dans le premier,
il vit très peu de monde, et n'apprit qu'à se dégoûter de
Paris. Ce qu'il y fit de mieux fut la connoissance de M. de
Chanut, depuis ambassadeur en Suède. Comme leurs âmes se
convenoient, leur amitié fut bientôt très vive. M. de Chanut
mêloit à l'admiration pour un grand homme un sentiment plus
tendre et plus fait pour rendre heureux. Il sollicita auprès du
cardinal Mazarin, alors ministre, une pension pour Descartes.
On ne sait pourquoi la pension lui fut refusée. En 1648, les
historiens prétendent qu'il fut appelé en France par les ordres
du roi. L'intention de la cour, disoit-on, étoit de lui faire un établissement
honorable et digne de son mérite. On lui fit même expédier
d'avance le brevet d'une pension, et il en reçut les lettres
en parchemin. Sur cette espérance il arrive à Paris; il se présente
à la cour. Tout étoit en feu: c'étoit le commencement de la
guerre de la Fronde. Il trouva qu'on avoit fait payer à un de ses
parents l'expédition du brevet, et qu'il en devoit l'argent. Il le
paya en effet; ce qui lui fit dire plaisamment que jamais il
n'avoit acheté parchemin plus cher. Voilà tout ce qu'il retira
de son voyage. Ceux qui l'avoient appelé furent curieux de le
voir, non pour l'entendre et profiter de ses lumières, mais
pour connoître sa figure. «Je m'aperçus, dit-il dans une de ses
lettres, qu'on vouloit m'avoir en France, à peu près comme
les grands seigneurs veulent avoir dans leur ménagerie un
éléphant, ou un lion, ou quelques animaux rares. Ce que
je pus penser de mieux sur leur compte, ce fut de les regarder
comme des gens qui auraient été bien aises de m'avoir à
dîner chez eux; mais en arrivant, je trouvai leur cuisine en
désordre et leur marmite renversée.» Au reste, il ne faut
point omettre ici le juste éloge dit au chancelier Seguier, qui
distingua Descartes comme il le devoit, et le traita avec le respect
dû à un homme qui honorait son siècle et sa nation.






Note 28: (retour) Il s'en falloit de beaucoup que toute la famille de Descartes
lui rendît justice, et sentît l'honneur que Descartes lui
faisoit. Il est vrai que son père l'aimoit tendrement, et l'appeloit
toujours son cher philosophe; mais le frère aîné de Descartes
avoit pour lui très peu de considération. Ses parents,
dit l'historien de sa vie, sembloient le compter pour peu de chose
dans sa famille, et, ne le regardant plus que sous le titre odieux
de philosophe, tâchoient de l'effacer de leur mémoire, comme
s'il eût été la honte de sa race. On lui donna une marque bien
cruelle de cette indifférence, à la mort de son père. Ce vieillard
respectable, doyen du parlement de Bretagne, mourut en
1640, âgé de soixante et dix-huit ans; on n'instruisit Descartes
ni de sa maladie ni de sa mort. Il y avoit déjà près de quinze
jours que ce bon vieillard étoit enterré, quand Descartes lui
écrivit la lettre du monde la plus tendre. Il se justifioit d'habiter
dans un pays étranger, loin d'un père qu'il aimoit. Il
lui marquoit le désir qu'il avoit de faire un voyage en France
pour le revoir, pour l'embrasser, pour recevoir encore une
fois sa bénédiction... Quand la lettre de Descartes arriva, il y
avoit déjà un mois que son père était mort. On se souvint alors
qu'il y avoit dans les pays étrangers une autre personne
de la famille, et on lui écrivit par bienséance. Descartes ne
se consola point de n'avoir pas reçu les dernières paroles
et les derniers embrassements de son père. Il n'eut pas plus
à se louer de son frère dans les arrangements qu'il fit avec lui
pour ses affaires de famille et les règlements de succession.
Ce frère étoit un homme intéressé et avide, et qui savoit bien
que les philosophes n'aiment point à plaider; en conséquence,
il tira tout le parti qu'il put de cette douceur philosophique.
Il faut convenir que les neveux de Descartes rendirent à la
mémoire de leur oncle tout l'honneur qu'il méritoit; mais le
nom de Descartes étoit alors le premier nom de la France.







Note 29: (retour) Elisabeth de Bohême, princesse palatine, fille de ce fameux
électeur palatin qui disputa à Ferdinand II les royaumes de
Hongrie et de Bohême, née en 1618. On sait qu'elle fut la
première disciple de Descartes. Elle eut encore un titre plus
cher: elle fut son amie; car l'amitié fait quelquefois ce que la
philosophie même ne fait pas, elle comble l'intervalle qui est
entre les rangs. Elisabeth avoit été recherchée par Ladislas IV,
roi de Pologne; mais elle préféra le plaisir de cultiver son âme
dans la retraite à l'honneur d'occuper un trône. Sa mère,
dans son enfance, lui avoit appris six langues; elle possédoit
parfaitement les belles-lettres. Son génie la porta aux sciences
profondes. Elle étudia la philosophie et les mathématiques; mais
dès que les premiers ouvrages de Descartes lui tombèrent entre
les mains, elle crut n'avoir rien appris jusqu'alors. Elle le fit
prier de la venir voir, pour qu'elle put l'entendre lui-même.
Descartes lui trouva un esprit aussi facile que profond; en peu
de temps, elle fut au niveau de sa géométrie et de sa métaphysique.
Bientôt après Descartes lui dédia ses Principes; il la
félicite d'avoir su réunir tant de connoissances dans un âge où
la plupart des femmes ne savent que plaire. Cette dédicace
n'est point un monument de flatterie; l'homme qui loue y paroît
toujours un philosophe qui pense. Comment, dit-il, à la
tête d'un ouvrage où je jette les fondements de la vérité, oserois-je
la trahir? Il continua jusqu'à la fin de sa vie un commerce
de lettres avec elle. Souvent cette princesse fut malheureuse;
Descartes la consoloit alors. Malheureux et tourmenté
lui-même, il trouvoit dans son propre coeur cette éloquence
douce qui va chercher l'âme des autres, et adoucit le sentiment
de leurs peines. Après avoir été long-temps errante et
presque sans asile, Elisabeth se retira enfin dans une abbaye
de la Westphalie, où elle fonda une espèce d'académie de philosophes
à laquelle elle présidoit. Le nom de Descartes n'y étoit
jamais prononcé qu'avec respect; sa mémoire lui étoit trop
chère pour l'oublier. Elle lui survécut près de trente ans, et
mourut eu 1680.






Note 30: (retour) C'est une chose remarquable que Descartes ait eu pour disciples
les deux femmes les plus célèbres de son temps... Je ne m'étendrai
point sur l'histoire de Christine, tout le monde la connoît.
Ce fut M. de Chanut qui le premier engagea cette reine à
lire les ouvrages de Descartes. En 1647, elle lui fit écrire, pour
savoir de lui en quoi consistoit le souverain bien. La plupart
des princes, ou ne font pas ces questions-là, ou les font à des
courtisans plutôt qu'à des philosophes; et alors la réponse
est facile à deviner. Celle de Descartes fut un peu différente: il
faisoit consister le souverain bien dans la volonté toujours ferme
d'être vertueux, et dans le charme de la conscience qui jouit
de sa vertu. C'était une belle leçon de morale pour une reine;
Christine en fut si contente, qu'elle lui écrivit de sa main pour
le remercier. Peu de temps après, Descartes lui envoya son
Traité des passions. En 1649, la reine lui fit faire les plus vives
instances pour l'engager à venir à Stockholm, et déjà elle avoit
donné ordre à un de ses amiraux pour l'aller prendre et le
conduire en Suède. Le philosophe, avant de quitter sa retraite,
hésita long-temps: il est probable qu'il fut décidé par toutes
les persécutions qu'il essuyoit en Hollande. Il partit enfin, et
arriva au commencement d'octobre à Stockholm. La reine le
reçut avec une distinction qu'on dut remarquer dans une cour.
Elle commença par l'exempter de tous les assujettissements des
courtisans; elle sentoit bien qu'ils n'étoient pas faits pour
Descartes. Elle convint ensuite avec lui d'une heure où elle
pourroit l'entretenir tous les jours et recevoir ses leçons. On
sera assez étonné quand on saura que ce rendez-vous d'un philosophe
et d'une reine étoit à cinq heures du matin, dans un
hiver très cruel. Christine, passionnée pour les sciences, s'étoit
fait un plan de commencer la journée par ses études, afin
de pouvoir donner le reste au gouvernement de ses états. Elle
n'accordait au repos que le temps qu'elle ne pouvait lui refuser,
et n'avoit d'autre délassement que la conversation de ceux
qui pouvoient l'instruire. Elle fut si satisfaite de la philosophie
de Descartes, qu'elle résolut de le fixer dans ses états par
toutes sortes de moyens. Son projet étoit de lui donner, à titre
de seigneurie, des terres considérables dans les provinces les
plus méridionales de la Suède, pour lui et pour ses héritiers à
perpétuité. Elle espéroit ainsi l'enchaîner par ses bienfaits.
Malgré les bontés de la reine, il paroît que Descartes eut toujours
un sentiment de préférence pour la princesse palatine,
soit que, celle-ci ayant été sa première disciple, il dût être
plus flatté de cet hommage; soit que les malheurs d'une jeune
princesse la rendissent plus intéressante aux yeux d'un philosophe
sensible. Ce qu'il y a de sûr, c'est qu'il employa tout son
crédit auprès de Christine pour servir Elisabeth: mais l'intérêt
même qu'il parut y prendre l'empêcha probablement de réussir;
car la reine de Suède, assez grande pour aspirer à
l'amitié de Descartes, ne l'étoit pas assez pour consentir à
partager ce sentiment avec une autre.






Note 31: (retour) Les qualités particulières de Descartes étoient telles qu'on
les indique ici. On doit lui en savoir gré; la vertu est peut-être
plus rare que les talents, et le philosophe spéculatif n'est pas
toujours philosophe pratique. Descartes fut l'un et l'autre. Dès
sa jeunesse il avoit raisonné sa morale. En renversant ses opinions
par le doute, il vit qu'il falloit garder des principes
pour se conduire. Voici quels étoient les siens: 1° d'obéir en
tout temps aux lois et aux coutumes de son pays; 2° de n'enchaîner
jamais sa liberté pour l'avenir; 3° de se décider toujours
pour les opinions modérées, parceque, dans le moral,
tout ce qui est extrême est presque toujours vicieux; 4° de travailler
à se vaincre soi-même, plutôt que la fortune, parceque
l'on change ses désirs plutôt que l'ordre du monde, et que
rien n'est en notre pouvoir que nos pensées. Ce fut là pour
ainsi dire la base de sa conduite. On voit que cet homme singulier
s'étoit fait une méthode pour agir, comme il s'en fit
une pour penser. Il fut de bonne heure indifférent pour la fortune,
qui de son côté le fit rien pour lui. Son bien de patrimoine
n'alloit pas au-delà de six ou sept mille livres; c'étoit
être pauvre pour un homme accoutumé dans son enfonce à
beaucoup de besoins, et qui voulait étudier la nature; car
il y a une foule de connoissances qu'on n'a qu'à prix d'argent.
Sa médiocrité ne lui coûta point un désir. Il avoit sur
les richesses un sentiment bien honnête, et que tous les
coeurs ne sentiront pas: il estimoit plus mille francs de patrimoine,
que dix mille livres qui lui seroient venues d'ailleurs.
Jamais il ne voulut accepter de secours d'aucun particulier.
Le comte d'Avaux lui envoya une somme considérable en
Hollande: il la refusa. Plusieurs personnes de marque lui firent
les mêmes offres: il les remercia, et se chargea de la reconnoissance,
sans se charger du bienfait. C'est au public, disoit-il,
à payer ce que je fais pour le public. Il se faisoit riche
en diminuant sa dépense. Son habillement étoit très philosophique,
et sa table très frugale. Du moment qu'il fut retiré
en Hollande, il fut toujours vêtu d'un simple drap noir.
A table il préféroit, comme le bon Plutarque, les légumes
et les fruits à la chair des animaux. Ses après-dinées étoient
partagées entre la conversation de ses amis et la culture de
son jardin. Occupé le matin du système du monde, il alloit
le soir cultiver ses fleurs. Sa santé étoit faible; mais il en
prenoit soin sans en être esclave. On sait combien les passions
influent sur elle; Descartes en étoit vivement persuadé,
et il s'appliquoit sans cesse à les régler. C'est ainsi que M. de
Fontenelle est parvenu à vivre près d'un siècle. Il faut avouer
que ce régime ne réussit pas si bien à Descartes; mais, décrivoit-il
un jour, au lieu de trouver le moyen de conserver la vie,
j'en ai trouvé un autre bien plus sûr, c'est celui de ne pas craindre
la mort. Il cherchoit la solitude, autant par goût que par
système. Il avoit pris pour devise ce vers d'Ovide: Bene qui latuit,
bene vixit, «Vivre caché, c'est vivre heureux»; et ces autres
de Sénèque: Illi mors gravis incubat, qui notus nimis omnibus,
ignotus moritur sibi, «Malheureux en mourant, qui, trop connu
des autres, meurt sans se connoître lui-même.» Il devoit donc
avoir une espèce d'indifférence pour la gloire, non pour la mériter,
mais pour en jouir.... Descartes craignoit la réputation, et
s'y déroboit. Il la regardoit surtout comme un obstacle à sa
liberté et à son loisir, les deux plus grands biens d'un philosophe,
disoit-il. On se doute bien qu'il n'étoit pas grand parleur.
Il n'eût pas brillé dans ces sociétés où l'on dit d'un ton
facile des choses légères, et où l'on parcourt vingt objets sans
s'arrêter sur aucun.... L'habitude de méditer et de vivre seul
l'avoit rendu taciturne; mais ce qu'on ne croirait peut-être
pas, c'est qu'elle ne lui avoit rien ôté de son enjouement naturel.
Il avoit toujours de la gaieté, quoiqu'il n'eût pas toujours
de la joie. La philosophie n'exempte pas des fautes,
mais elle apprend à les connoître et à s'en corriger. Descartes
avouoit ses erreurs, sans s'apercevoir même qu'il en fût plus
grand. C'est avec la même franchise qu'il sentoit son mérite,
et qu'il en convenoit. On ne manquait point d'appeler cela
de la vanité; mais s'il en avoit eu, il auroit pris plus de soin
de la déguiser. Il n'avoit point assez d'orgueil pour tâcher d'être
modeste. Ce sentiment, tel qu'il fût, n'étoit point à charge aux
autres. Il avoit dans le commerce une politesse douce, et qui
étoit encore plus dans les sentiments que dans les manières.
Ce n'est point toujours la politesse du monde, mois c'est sûrement
celle du philosophe. Il évitoit les louanges, comme un
homme qui leur est supérieur. Il les interdisoit à l'amitié; il ne
les pardonnoit pas à la flatterie. Il n'eut jamais avec ses ennemis
d'autre tort que celui de les humilier par sa modération;
et il eut ce tort très souvent. La calomnie le blessoit plus comme
un outrage fait à la vérité, que comme une injure qui lui fût
personnelle. Quand on me fait une offense, disoit-il, je tâche
d'élever mon âme si haut, que l'offense ne parvienne pas jusqu'à
moi. L'indignation étoit pour lui un sentiment pénible; et s'il
eût fallu, il eût plutôt ouvert son âme au mépris. Au reste, ces
deux sentiments lui étoient comme étrangers, et ce qui se trouvoit
naturellement dans son âme, c'étoit la douceur et la bonté.
Cette âme forte et profonde étoit très sensible. Nous avons déjà
vu son tendre attachement pour sa nourrice. Il traitoit ses domestiques
comme des amis malheureux qu'il étoit chargé de
consoler. Sa maison étoit pour eux une école de moeurs, et elle
devint pour plusieurs une école de mathématiques et de sciences.
On rapporte qu'il les instruisoit avec la bonté d'un père; et
quand ils n'avoient plus besoin de son secours, il les rendoit à
la société, où ils alloient jouir du rang qu'ils s'étoient fait par
leur mérite. Un jour l'un d'eux voulut le remercier: Que faites-vous!
lui dit-il, vous êtes mon égal, et j'acquitte une dette. Plusieurs
qu'il avoit ainsi formés ont rempli avec distinction des
places honorables. J'ai déjà rapporté quelques traits qui font
connoître sa vive tendresse pour son père. Je ne prétends pas
le louer par là; mais il est doux de s'arrêter sur les sentiments
de la nature. On lui a reproché de s'être livré aux foiblesses de
l'amour, bien différent en cela de Newton, qui vécut plus de
quatre-vingts ans dans la plus grande austérité de moeurs. Il y a
apparence que Descartes, né avec une âme très sensible, ne put
se défendre des charmes de la beauté. Quelques auteurs ont
prétendu qu'il étoit marié secrètement; mais, dans un de ces
entretiens où l'âme, abandonnée à elle-même, s'épanche librement
au sein de l'amitié, Descartes, à ce qu'on dit, avoua
lui-même le contraire. Quoi qu'il en soit, tout le monde sait
qu'il eut une fille nommée Francine; elle naquit en Hollande
le 13 juillet 1635, et fut baptisée sous son nom. Déjà il pensoit
à la faire transporter en France, pour y faire commencer son
éducation; mais elle mourut tout-à-coup entre ses bras, le
7 septembre 1640. Elle n'avoit que cinq ans. Il fut inconsolable
de cette mort. Jamais, dit-il, il n'éprouva de plus grande
douleur de sa vie. Depuis, il aimoit à s'en entretenir avec
ses amis; il prononçoit souvent le nom de sa chère Francine;
il en parloit avec la douleur la plus tendre, et il écrivit lui-même
l'histoire de cette enfant, à la tête d'un ouvrage qu'il
comptoit donner au public. Il semble que, n'ayant pu la conserver,
il vouloit du moins conserver son nom.... Avec ce naturel
bon et tendre, Descartes dut avoir des amis: il en eut en
effet un très grand nombre. Il en eut en France, en Hollande,
en Angleterre, en Allemagne, et jusqu'à Rome; il en eut dans
tous les états et dans tous les rangs. Il ne pouvoit point se faire
que, de tous ces amis, il n'y en eût plusieurs qui ne lui fussent
attachés par vanité. Ceux-là, il les payoit avec sa gloire; mais
il réservoit aux autres cette amitié simple et pure, ces doux
épanchements de l'âme, ce commerce intime qui fait les délices
d'une vie obscure et que rien ne remplace pour les âmes
sensibles. La plupart des hommes veulent qu'on soit reconnoissant
de leurs bienfaits: pour moi, disoit Descartes, je
crois devoir du retour à ceux qui m'offrent l'occasion de les
servir. Ce beau sentiment, qu'on a tant répété depuis, et qui
est presque devenu une formule, se trouve dans plusieurs de
ses lettres. A l'égard de Dieu et de la religion, voici comme
il pensoit. Jamais philosophe ne fut plus respectueux pour
la Divinité. Il prétendoit que les vérités même qu'on appelle
éternelles et mathématiques ne sont telles que parceque Dieu
l'a voulu. Ce sont des lois, disoit-il, que Dieu a établies dans
la nature, comme un prince fait des lois dans son royaume. Il
trouvoit ridicule que l'homme osât prononcer sur ce que Dieu
peut et ce qu'il ne peut pas. Il n'étoit pas moins indigné que
ceux qui traitoient de Dieu dans leurs ouvrages parlassent si
souvent de l'infini, comme s'ils savoient ce que veut dire ce mot.
Les catholiques l'accusèrent d'être calviniste, les calvinistes
d'être pélagien; sur son doute, on l'accusa d'être sceptique; plusieurs
l'accusèrent d'être déiste, et l'honnête Voétius d'être athée.
Voilà les accusations. Voici maintenant ce qu'il y a de vrai. Il
épuisa son génie à trouver de nouvelles preuves de l'existence
de Dieu, et à les présenter dans toute leur force. Dans tous ses
ouvrages, il parla toujours avec le plus grand respect de la religion
révélée. Dans tous les pays qu'il habita, il fit toujours
les fonctions de catholique. Dans son voyage d'Italie, pour s'acquitter
d'un voeu, il fit un pèlerinage à Notre-Dame de Lorette.
Dans ses Méditations métaphysiques et dans ses lettres, il donna
deux explications différentes de la transsubstantiation. Dans son
séjour en Suède, il ne manqua jamais une fois aux exercices
sacrés qui se faisaient dans la chapelle de l'ambassadeur. Dans
sa dernière maladie, il se confessa, et communia de la main d'un
religieux, en présence de l'ambassadeur et de toute sa famille.
Est-ce là un calviniste? Est-ce là un pélagien? Est-ce un déiste,
un sceptique, un athée?...






Note 32: (retour) Descartes fut attaqué le 2 février 1650 de la maladie dont
il mourut. Il n'y avoit pas plus de quatre mois qu'il étoit à
Stockholm. Il y a grande apparence que sa maladie vint de la
rigueur du froid, et du changement qu'il fit à son régime, pour
se trouver tous les jours au palais à cinq heures du matin. Ainsi
il fut la victime de sa complaisance pour la reine; mais il n'en
eut point du tout pour les médecins suédois, qui voulaient le saigner.
«Messieurs, leur crioit-il dans l'ardeur de la fièvre, épargnez
le sang français.» Il se laissa saigner au bout de huit jours,
mais il n'étoit plus temps; l'inflammation étoit trop forte. Il
eut du moins, pendant sa maladie, la consolation de voir le
tendre intérêt qu'on prenoit à santé. La reine envoyoit savoir
deux fois par jour de ses nouvelles. M. et madame de
Chanut lui prodiguoient les soins les plus tendres et les plus officieux.
Madame de Chanut ne le quitta point depuis sa maladie.
Elle étoit présente à tout. Elle le servoit elle-même pendant le
jour; elle le soignoit durant les nuits. M. de Chanut, qui venoit
d'être malade, et encore à peine convalescent, se traînoit souvent
dans sa chambre, pour voir, pour consoler et pour soutenir
son ami.... Descartes mourant serroit par reconnoissance les
mains qui le servoient; mais ses forces s'épuisoient par degrés,
et ne pouvoient plus suffire au sentiment. Le soir du neuvième
jour, il eut une défaillance. Revenu un moment après, il sentit
qu'il falloit mourir. On courut chez M. de Chanut; il vint pour
recueillir le dernier soupir et les dernières paroles d'un ami:
mais il ne parloit plus. On le vit seulement lever les yeux au
ciel, comme un homme qui imploroit Dieu pour la dernière
fois. En effet, il mourut la même nuit, le 11 février, à quatre
heures du matin, âgé de près de cinquante-quatre ans. M. de
Chanut, accablé de douleur, envoya aussitôt son secrétaire au
palais, pour avertir la reine à son lever que Descartes étoit
mort. Christine en l'apprenant versa des larmes. Elle voulut
le faire enterrer auprès des rois, et lui élever un mausolée.
Des vues de religion s'opposèrent à ce dessein. M. de Chanut
demanda et obtint qu'il fût enterré avec simplicité dans un cimetière,
parmi les catholiques. Un prêtre, quelques flambeaux,
et quatre personnes de marque qui étoient aux quatre coins
du cercueil, voilà quelle fut la pompe funèbre de Descartes.
M. de Chanut, pour honorer la mémoire de son ami et d'un
grand homme, fit élever sur son tombeau une pyramide carrée,
avec des inscriptions. La Hollande, où il avoit été persécuté
de son vivant, fit frapper en son honneur une médaille, dès
qu'il fut mort. Seize ans après, c'est-à-dire en 1666, son corps
fut transporté en France. On coucha ses ossements sur les
cendres qui restoient, et on les enferma dans un cercueil de
cuivre. C'est ainsi qu'ils arrivèrent à Paris, où on les déposa
dans l'église de Sainte-Geneviève. Le 24 juin 1667, on lui fit
un service solennel avec la plus grande magnificence. On devoit
après le service prononcer son oraison funèbre; mais il vint
un ordre exprès du la cour, qui défendit qu'on la prononçât.
On se contenta de lui dresser un monument de marbre très
simple, contre la muraille, au-dessus de son tombeau, avec
une épitaphe au bas de son buste. Il y a deux inscriptions,
l'une latine en style lapidaire, et l'autre en vers français. Voilà
les honneurs qui lui furent rendus alors. Mais pour que son
éloge fût prononcé, il a fallu qu'il se soit écoulé près de cent
ans, et que cet éloge d'un grand homme ait été ordonné par
une compagnie de gens de lettres.


















DISCOURS

DE LA MÉTHODE.



Ce discours, écrit en français par Descartes, parut, pour la
première fois, avec la Dioptrique, les Météores et la
Géométrie à Leyde, 1637, in-4°. Il a été réimprimé à Paris,
in-12, 1724, avec la Dioptrique, les Météores, la Mécanique,
et la Musique, et sans la Géométrie. Une traduction
latine en fut publiée à Amsterdam en 1644, in-4°, et ibid.,
in-4°, 1656.












DISCOURS

DE LA MÉTHODE

POUR BIEN CONDUIRE SA RAISON,

ET CHERCHER LA VÉRITÉ DANS LES SCIENCES.






Si ce discours semble trop long pour être lu en une fois, on
le pourra distinguer en six parties. Et, en la première, on
trouvera diverses considérations touchant les sciences. En
la seconde, les principales règles de la méthode que l'auteur a
cherchée. En la troisième, quelques unes de celles de la morale
qu'il a tirée de cette méthode. En la quatrième, les raisons par
lesquelles il prouve l'existence de Dieu et de l'âme humaine,
qui sont les fondements de sa métaphysique. En la cinquième,
l'ordre des questions de physique qu'il a cherchées, et particulièrement
l'explication du mouvement du coeur et de quelques
autres difficultés qui appartiennent à la médecine; puis
aussi la différence qui est entre notre âme et celle des bêtes.
Et en la dernière, quelles choses il croit être requises pour
aller plus avant en la recherche de la nature qu'il n'a été,
et quelles raisons l'ont fait écrire.









PREMIÈRE PARTIE.


Le bon sens est la chose du monde la mieux
partagée; car chacun pense en être si bien pourvu,
que ceux même qui sont les plus difficiles à contenter
en toute autre chose n'ont point coutume
d'en désirer plus qu'ils en ont. En quoi il n'est pas
vraisemblable que tous se trompent: mais plutôt
cela témoigne que la puissance de bien juger et
distinguer le vrai d'avec le faux, qui est proprement
ce qu'on nomme le bon sens ou la raison, est
naturellement égale en tous les hommes; et ainsi
que la diversité de nos opinions ne vient pas de
ce que les uns sont plus raisonnables que les autres,
mais seulement de ce que nous conduisons
nos pensées par diverses voies, et ne considérons
pas les mêmes choses. Car ce n'est pas assez d'avoir
l'esprit bon, mais le principal est de l'appliquer
bien. Les plus grandes âmes sont capables
des plus grands vices aussi bien que des plus grandes
vertus; et ceux qui ne marchent que fort lentement
peuvent avancer beaucoup davantage, s'ils
suivent toujours le droit chemin, que ne font ceux
qui courent et qui s'en éloignent.


Pour moi, je n'ai jamais présumé que mon esprit
fût en rien plus parfait que ceux du commun;
même j'ai souvent souhaité d'avoir la pensée aussi
prompte, ou l'imagination aussi nette et distincte,
ou la mémoire aussi ample ou aussi présente, que
quelques autres. Et je ne sache point de qualités
que celles-ci qui servent à la perfection de l'esprit;
car pour la raison, ou le sens, d'autant qu'elle est
la seule chose qui nous rend hommes et nous distingue
des bêtes, je veux croire qu'elle est tout
entière en un chacun; et suivre en ceci l'opinion
commune des philosophes, qui disent qu'il n'y a
du plus et du moins qu'entre les accidents, et non
point entre les formes ou natures des individus
d'une même espèce.


Mais je ne craindrai pas de dire que je pense
avoir eu beaucoup d'heur de m'être rencontré dès
ma jeunesse en certains chemins qui m'ont conduit
à des considérations et des maximes dont j'ai
formé une méthode, par laquelle il me semble que
j'ai moyen d'augmenter par degrés ma connoissance,
et de l'élever peu à peu au plus haut point
auquel la médiocrité de mon esprit et la courte
durée de ma vie lui pourront permettre d'atteindre.
Car j'en ai déjà recueilli de tels fruits, qu'encore
qu'au jugement que je fais de moi-même je
tâche toujours de pencher vers le côté de la défiance
plutôt que vers celui de la présomption, et
que, regardant d'un oeil de philosophe les diverses
actions et entreprises de tous les hommes, il n'y
en ait quasi aucune qui ne me semble vaine et
inutile, je ne laisse pas de recevoir une extrême
satisfaction du progrès que je pense avoir déjà fait
en la recherche de la vérité, et de concevoir de
telles espérances pour l'avenir, que si, entre les
occupations des hommes, purement hommes, il
y en a quelqu'une qui soit solidement bonne et
importante, j'ose croire que c'est celle que j'ai
choisie.


Toutefois il se peut faire que je me trompe, et
ce n'est peut-être qu'un peu de cuivre et de verre
que je prends pour de l'or et des diamants. Je sais
combien nous sommes sujets à nous méprendre
en ce qui nous touche, et combien aussi les jugements
de nos amis nous doivent être suspects,
lorsqu'ils sont en notre faveur. Mais je serai bien
aise de faire voir en ce discours quels sont les chemins
que j'ai suivis, et d'y représenter ma vie
comme en un tableau, afin que chacun en puisse
juger, et qu'apprenant du bruit commun les opinions
qu'on en aura, ce soit un nouveau moyen
de m'instruire, que j'ajouterai à ceux dont j'ai
coutume de me servir.


Ainsi mon dessein n'est pas d'enseigner ici la
méthode que chacun doit suivre pour bien conduire
sa raison, mais seulement de faire voir en
quelle sorte j'ai tâché de conduire la mienne. Ceux
qui se mêlent de donner des préceptes se doivent
estimer plus habiles que ceux auxquels ils les donnent;
et s'ils manquent en la moindre chose, ils en
sont blâmables. Mais, ne proposant cet écrit que
comme une histoire, ou, si vous l'aimez mieux,
que comme une fable, en laquelle, parmi quelques
exemples qu'on peut imiter, on en trouvera
peut-être aussi plusieurs autres qu'on aura raison
de ne pas suivre, j'espère qu'il sera utile à quelques
uns sans être nuisible à personne, et que tous me
sauront gré de ma franchise.


J'ai été nourri aux lettres dès mon enfance; et,
pource qu'on me persuadoit que par leur moyen
on pouvoit acquérir une connaissance claire et assurée
de tout ce qui est utile à la vie, j'avois un
extrême désir de les apprendre. Mais sitôt que j'eus
achevé tout ce cours d'études, au bout duquel on
a coutume d'être reçu au rang des doctes, je changeai
entièrement d'opinion. Car je me trouvois embarrassé
de tant de doutes et d'erreurs, qu'il me
sembloit n'avoir fait autre profit, en tâchant de
m'instruire, sinon que j'avois découvert de plus
en plus mon ignorance. Et néanmoins j'étois en
l'une des plus célèbres écoles de l'Europe, où je
pensois qu'il devoit y avoir de savants hommes, s'il
y en avoit en aucun endroit de la terre. J'y avois
appris tout ce que les autres y apprenoient; et
même, ne m'étant pas contenté des sciences qu'on
nous enseignoit, j'avois parcouru tous les livres
traitant de celles qu'on estime les plus curieuses et
les plus rares, qui avoient pu tomber entre mes
mains. Avec cela je savois les jugements que les
autres faisoient de moi; et je ne voyois point qu'on
m'estimât inférieur à mes condisciples, bien qu'il
y en eût déjà entre eux quelques uns qu'on destinoit
à remplir les places de nos maîtres. Et enfin
notre siècle me sembloit aussi fleurissant et aussi
fertile en bons esprits qu'ait été aucun des précédents.
Ce qui me faisoit prendre la liberté de juger
par moi de tous les autres, et de penser qu'il n'y
avoit aucune doctrine dans le monde qui fût telle
qu'on m'avoit auparavant fait espérer.


Je ne laissois pas toutefois d'estimer les exercices
auxquels on s'occupe dans les écoles. Je savois que
les langues qu'on y apprend sont nécessaires pour
l'intelligence des livres anciens; que la gentillesse
des fables réveille l'esprit; que les actions mémorables
des histoires le relèvent, et qu'étant lues
avec discrétion elles aident à former le jugement;
que la lecture de tous les bons livres est comme
une conversation avec les plus honnêtes gens des
siècles passés, qui en ont été les auteurs, et même
une conversation étudiée en laquelle ils ne nous
découvrent que les meilleures de leurs pensées;
que l'éloquence a des forces et des beautés incomparables;
que la poésie a des délicatesses et des
douceurs très ravissantes; que les mathématiques
ont des inventions très subtiles, et qui peuvent
beaucoup servir tant à contenter les curieux qu'à
faciliter tous les arts et diminuer le travail des
hommes; que les écrits qui traitent des moeurs
contiennent plusieurs enseignements et plusieurs
exhortations à la vertu qui sont fort utiles; que la
théologie enseigne à gagner le ciel; que la philosophie
donne moyen de parler vraisemblablement
de toutes choses, et se faire admirer des moins
savants; que la jurisprudence, la médecine et les
autres sciences apportent des honneurs et des richesses
à ceux qui les cultivent; et enfin qu'il est
bon de les avoir toutes examinées, même les plus
superstitieuses et les plus fausses, afin de connoître
leur juste valeur et se garder d'en être
trompé.


Mais je croyois avoir déjà donné assez de temps
aux langues, et même aussi à la lecture des livres
anciens, et à leurs histoires, et à leurs fables. Car
c'est quasi le même de converser avec ceux des
autres siècles que de voyager. Il est bon de savoir
quelque chose des moeurs de divers peuples, afin
de juger des nôtres plus sainement, et que nous
ne pensions pas que tout ce qui est contre nos
modes soit ridicule et contre raison, ainsi qu'ont
coutume de faire ceux qui n'ont rien vu. Mais
lorsqu'on emploie trop de temps à voyager, on devient
enfin étranger en son pays; et lorsqu'on est
trop curieux des choses qui se pratiquoient aux
siècles passés, on demeure ordinairement fort ignorant
de celles qui se pratiquent en celui-ci. Outre
que les fables font imaginer plusieurs événements
comme possibles qui ne le sont point; et que
même les histoires les plus fidèles, si elles ne changent
ni n'augmentent la valeur des choses pour
les rendre plus dignes d'être lues, au moins en
omettent-elles presque toujours les plus basses et
moins illustres circonstances, d'où vient que le
reste ne paroît pas tel qu'il est, et que ceux qui
règlent leurs moeurs par les exemples qu'ils en
tirent sont sujets à tomber dans les extravagances
des paladins de nos romans, et à concevoir des
desseins qui passent leurs forces.


J'estimois fort l'éloquence, et j'étois amoureux de
la poésie; mais je pensois que l'une et l'autre étoient
des dons de l'esprit plutôt que des fruits de l'étude.
Ceux qui ont le raisonnement le plus fort, et qui
digèrent le mieux leurs pensées afin de les rendre
claires et intelligibles, peuvent toujours le mieux
persuader ce qu'ils proposent, encore qu'ils ne
parlassent que bas-breton, et qu'ils n'eussent jamais
appris de rhétorique; et ceux qui ont les inventions
les plus agréables et qui les savent exprimer
avec le plus d'ornement et de douceur, ne
laisseroient pas d'être les meilleurs poëtes, encore
que l'art poétique leur fût inconnu.


Je me plaisois surtout aux mathématiques, à
cause de la certitude et de l'évidence de leurs raisons:
mais je ne remarquois point encore leur vrai
usage; et, pensant qu'elles ne servoient qu'aux arts
mécaniques, je m'étonnois de ce que leurs fondements
étant si fermes et si solides, on n'avoit rien
bâti dessus de plus relevé: comme au contraire je
comparois les écrits des anciens païens qui traitent
des moeurs, à des palais fort superbes et fort magnifiques,
qui n'étoient bâtis que sur du sable et
sur de la boue: ils élèvent fort haut les vertus, et
les font paroître estimables par-dessus toutes les
choses qui sont au monde; mais ils n'enseignent
pas assez à les connoître, et souvent ce qu'ils appellent
d'un si beau nom n'est qu'une insensibilité,
ou un orgueil, ou un désespoir, ou un parricide.


Je révérois notre théologie, et prétendois autant
qu'aucun autre à gagner le ciel: mais ayant appris,
comme chose très assurée, que le chemin n'en est
pas moins ouvert aux plus ignorants qu'aux plus
doctes, et que les vérités révélées qui y conduisent
sont au-dessus de notre intelligence, je n'eusse osé
les soumettre à la foiblesse de mes raisonnements;
et je pensois que, pour entreprendre de les examiner
et y réussir, il étoit besoin d'avoir quelque
extraordinaire assistance du ciel, et d'être plus
qu'homme.


Je ne dirai rien de la philosophie, sinon que,
voyant qu'elle a été cultivée par les plus excellents
esprits qui aient vécu depuis plusieurs siècles, et
que néanmoins il ne s'y trouve encore aucune
chose dont on ne dispute, et par conséquent qui
ne soit douteuse, je n'avois point assez de présomption
pour espérer d'y rencontrer mieux que
les autres; et que, considérant combien il peut y
avoir de diverses opinions touchant une même
matière, qui soient soutenues par des gens doctes,
sans qu'il y en puisse avoir jamais plus d'une seule
qui soit vraie, je réputois presque pour faux tout
ce qui n'étoit que vraisemblable.


Puis, pour les autres sciences, d'autant qu'elles
empruntent leurs principes de la philosophie, je
jugeois qu'on ne pouvoit avoir rien bâti qui fût
solide sur des fondements si peu fermes; et ni
l'honneur ni le gain qu'elles promettent n'étoient
suffisants pour me convier à les apprendre: car je
ne me sentois point, grâces à Dieu, de condition
qui m'obligeât à faire un métier de la science pour
le soulagement de ma fortune; et, quoique je ne
fisse pas profession de mépriser la gloire en cynique,
je faisois néanmoins fort peu d'état de celle
que je n'espérois point pouvoir acquérir qu'à faux
titres. Et enfin, pour les mauvaises doctrines, je
pensois déjà connoître assez ce qu'elles valoient
pour n'être plus sujet à être trompé ni par les promesses
d'un alchimiste, ni par les prédictions d'un
astrologue, ni par les impostures d'un magicien,
ni par les artifices ou la vanterie d'aucun de ceux
qui font profession de savoir plus qu'ils ne savent.


C'est pourquoi, sitôt que l'âge me permit de
sortir de la sujétion de mes précepteurs, je quittoi
entièrement l'étude des lettres; et me résolvant
de ne chercher plus d'autre science que celle qui
se pourrait trouver en moi-même, ou bien dans le
grand livre du monde, j'employai le reste de ma jeunesse
à voyager, à voir des cours et des armées, à
fréquenter des gens de diverses humeurs et conditions,
à recueillir diverses expériences, à m'éprouver
moi-même dans les rencontres que la fortune
me proposoit, et partout à faire telle réflexion
sur les choses qui se présentoient que j'en
pusse tirer quelque profit. Car il me sembloit que
je pourrois rencontrer beaucoup plus de vérité
dans les raisonnements que chacun fait touchant
les affaires qui lui importent, et dont l'événement
le doit punir bientôt après s'il a mal jugé, que dans
ceux que fait un homme de lettres dans son cabinet,
touchant des spéculations qui ne produisent
aucun effet, et qui ne lui sont d'autre conséquence,
sinon que peut-être il en tirera d'autant plus de
vanité qu'elles seront plus éloignées du sens commun,
à cause qu'il aura dû employer d'autant plus
d'esprit et d'artifice à tâcher de les rendre vraisemblables.
Et j'avois toujours un extrême désir
d'apprendre à distinguer le vrai d'avec le faux,
pour voir clair en mes actions, et marcher avec
assurance en cette vie.


Il est vrai que pendant que je ne faisois que considérer
les moeurs des autres hommes, je n'y trouvois
guère de quoi m'assurer, et que j'y remarquois
quasi autant de diversité que j'avois fait auparavant
entre les opinions des philosophes. En sorte que
le plus grand profit que j'en retirois étoit que,
voyant plusieurs choses qui, bien qu'elles nous
semblent fort extravagantes et ridicules, ne laissent
pas d'être communément reçues et approuvées
par d'autres grands peuples, j'apprenois à ne
rien croire trop fermement de ce qui ne m'avoit
été persuadé que par l'exemple et par la coutume:
et ainsi je me délivrois peu à peu de beaucoup
d'erreurs qui peuvent offusquer notre lumière naturelle,
et nous rendre moins capables d'entendre
raison. Mais, après que j'eus employé quelques années
à étudier ainsi dans le livre du monde, et à
tâcher d'acquérir quelque expérience, je pris un
jour résolution d'étudier aussi en moi-même, et
d'employer toutes les forces de mon esprit à choisir
les chemins que je devois suivre; ce qui me
réussit beaucoup mieux, ce me semble, que si
je ne me fusse jamais éloigné ni de mon pays ni
de mes livres.









SECONDE PARTIE.


J'étois alors en Allemagne, où l'occasion des
guerres qui n'y sont pas encore finies m'avoit appelé;
et comme je retournois du couronnement de
l'empereur vers l'armée, le commencement de l'hiver
m'arrêta en un quartier où, ne trouvant aucune
conversation qui me divertit, et n'ayant d'ailleurs,
par bonheur, aucuns soins ni passions qui
me troublassent, je demeurois tout le jour enfermé
seul dans un poêle, où j'avois tout le loisir
de m'entretenir de mes pensées. Entre lesquelles
l'une des premières fut que je m'avisai de considérer
que souvent il n'y a pas tant de perfection
dans les ouvrages composés de plusieurs pièces,
et faits de la main de divers maîtres, qu'en ceux
auxquels un seul a travaillé. Ainsi voit-on que les
bâtiments qu'un seul architecte a entrepris et achevés
ont coutume d'être plus beaux et mieux ordonnés
que ceux que plusieurs ont tâché de raccommoder,
en faisant servir de vieilles murailles
qui avoient été bâties à d'autres fins. Ainsi ces anciennes
cités qui, n'ayant été au commencement
que des bourgades, sont devenues par succession
de temps de grandes villes, sont ordinairement si
mal compassées, au prix de ces places régulières
qu'un ingénieur trace à sa fantaisie dans une plaine,
qu'encore que, considérant leurs édifices chacun à
part, on y trouve souvent autant ou plus d'art
qu'en ceux des autres, toutefois, à voir comme ils
sont arrangés, ici un grand, là un petit, et comme
ils rendent les rues courbées et inégales, on diroit
que c'est plutôt la fortune que la volonté de quelques
hommes usants de raison, qui les a ainsi disposés.
Et si on considère qu'il y a eu néanmoins
de tout temps quelques officiers qui ont eu charge
de prendre garde aux bâtiments des particuliers,
pour les faire servir à l'ornement du public, on
connoîtra bien qu'il est malaisé, en ne travaillant
que sur les ouvrages d'autrui, de faire des choses
fort accomplies. Ainsi je m'imaginai que les peuples
qui, ayant été autrefois demi-sauvages, et ne
s'étant civilisés que peu à peu, n'ont fait leurs
lois qu'à mesure que l'incommodité des crimes et
des querelles les y a contraints, ne sauroient être
si bien policés que ceux qui, dès le commencement
qu'ils se sont assemblés, ont observé les constitutions
de quelque prudent législateur. Comme il
est bien certain que l'état de la vraie religion,
dont Dieu seul a fait les ordonnances, doit être
incomparablement mieux réglé que tous les autres.
Et, pour parler des choses humaines, je crois
que si Sparte a été autrefois très florissante, ce
n'a pas été à cause de la bonté de chacune de ses
lois en particulier, vu que plusieurs étoient fort
étranges, et même contraires aux bonnes moeurs;
mais à cause que, n'ayant été inventées que par un
seul, elles tendoient toutes à même fin. Et ainsi je
pensai que les sciences des livres, au moins celles
dont les raisons ne sont que probables, et qui
n'ont aucunes démonstrations, s'étant composées
et grossies peu à peu des opinions de plusieurs diverses
personnes, ne sont point si approchantes de
la vérité que les simples raisonnements que peut
faire naturellement un homme de bon sens touchant
les choses qui se présentent. Et ainsi encore
je pensai que pource que nous avons tous été enfants
avant que d'être hommes, et qu'il nous a
fallu long-temps être gouvernés par nos appétits et
nos précepteurs, qui étoient souvent contraires les
uns aux autres, et qui, ni les uns ni les autres, ne
nous conseilloient peut-être pas toujours le meilleur,
il est presque impossible que nos jugements
soient si purs ni si solides qu'ils auroient été si
nous avions eu l'usage entier de notre raison dès le
point de notre naissance, et que nous n'eussions
jamais été conduits que par elle.


Il est vrai que nous ne voyons point qu'on jette
par terre toutes les maisons d'une ville pour le
seul dessein de les refaire d'autre façon et d'en
rendre les rues plus belles; mais on voit bien
que plusieurs font abattre les leurs, pour les rebâtir,
et que même quelquefois ils y sont contraints,
quand elles sont en danger de tomber
d'elles-mêmes, et que les fondements n'en sont pas
bien fermes. A l'exemple de quoi je me persuadai
qu'il n'y auroit véritablement point d'apparence,
qu'un particulier fît dessein de réformer un état,
en y changeant tout dès les fondements, et en le
renversant pour le redresser; ni même aussi de
réformer le corps des sciences, ou l'ordre établi
dans les écoles pour les enseigner: mais que, pour
toutes les opinions que j'avois reçues jusques alors
en ma créance, je ne pouvois mieux faire que d'entreprendre
une bonne fois de les en ôter, afin d'y
en remettre par après ou d'autres meilleures, ou
bien les mêmes lorsque je les aurois ajustées au
niveau de la raison. Et je crus fermement que par
ce moyen je réussirois à conduire ma vie beaucoup
mieux que si je ne bâtissois que sur de vieux
fondements, et que je ne m'appuyasse que sur les
principes que je m'étois laissé persuader en ma
jeunesse, sans avoir jamais examiné s'ils étoient
vrais. Car, bien que je remarquasse en ceci diverses
difficultés, elles n'étoient point toutefois sans remède,
ni comparables à celles qui se trouvent en
la réformation des moindres choses qui touchent
le public. Ces grands corps sont trop malaisés à
relever étant abattus, ou même à retenir étant
ébranlés, et leurs chutes ne peuvent être que très
rudes. Puis, pour leurs imperfections, s'ils en ont,
comme la seule diversité qui est entre eux suffit
pour assurer que plusieurs en ont, l'usage les a
sans doute fort adoucies, et même il en a évité ou
corrigé insensiblement quantité, auxquelles on ne
pourroit si bien pourvoir par prudence; et enfin
elles sont quasi toujours plus supportables que ne
seroit leur changement; en même façon que les
grands chemins, qui tournoient entre des montagnes,
deviennent peu à peu si unis et si commodes,
à force d'être fréquentés, qu'il est beaucoup
meilleur de les suivre, que d'entreprendre
d'aller plus droit, en grimpant au-dessus des rochers
et descendant jusques aux bas des précipices.


C'est pourquoi je ne saurois aucunement approuver
ces humeurs brouillonnes et inquiètes, qui, n'étant
appelées ni par leur naissance ni par leur fortune
au maniement des affaires publiques, ne laissent
pas d'y faire toujours en idée quelque nouvelle
réformation; et si je pensois qu'il y eût la moindre
chose en cet écrit par laquelle on me pût soupçonner
de cette folie, je serois très marri de souffrir qu'il
fût publié. Jamais mon dessein ne s'est étendu plus
avant que de tâcher à réformer mes propres pensées,
et de bâtir dans un fonds qui est tout à moi.
Que si mon ouvrage m'ayant assez plu, je vous en
fais voir ici le modèle, ce n'est pas, pour cela, que je
veuille conseiller à personne de l'imiter. Ceux que
Dieu a mieux partagés de ses grâces auront peut-être
des desseins plus relevés; mais je crains bien
que celui-ci ne soit déjà que trop hardi pour plusieurs.
La seule résolution de se défaire de toutes
les opinions qu'on a reçues auparavant en sa
créance n'est pas un exemple que chacun doive
suivre. Et le monde n'est quasi composé que de
deux sortes d'esprits auxquels il ne convient aucunement:
à savoir de ceux qui, se croyant plus
habiles qu'ils ne sont, ne se peuvent empêcher de
précipiter leurs jugements, ni avoir assez de patience
pour conduire par ordre toutes leurs pensées,
d'où vient que, s'ils avoient une fois pris la
liberté de douter des principes qu'ils ont reçus,
et de s'écarter du chemin commun, jamais ils ne
pourroient tenir le sentier qu'il faut prendre pour
aller plus droit, et demeureraient égarés toute
leur vie; puis de ceux qui, ayant assez de raison
ou de modestie pour juger qu'ils sont moins capables
de distinguer le vrai d'avec le faux que
quelques autres par lesquels ils peuvent être instruits,
doivent bien plutôt se contenter de suivre
les opinions de ces autres, qu'en chercher eux-mêmes
de meilleures.


Et pour moi j'aurois été sans doute du nombre
de ces derniers, si je n'avois jamais eu qu'un seul
maître, ou que je n'eusse point su les différences
qui ont été de tout temps entre les opinions des
plus doctes. Mais ayant appris dès le collège
qu'on ne sauroit rien imaginer de si étrange et si
peu croyable, qu'il n'ait été dit par quelqu'un des
philosophes; et depuis, en voyageant, ayant reconnu
que tous ceux qui ont des sentiments fort
contraires aux nôtres ne sont pas pour cela barbares
ni sauvages, mais que plusieurs usent autant
ou plus que nous de raison; et ayant considéré
combien un même homme, avec son même esprit,
étant nourri dès son enfance entre des Français ou
des Allemands, devient différent de ce qu'il seroit
s'il avoit toujours vécu entre des Chinois ou des
cannibales, et comment, jusques aux modes de nos
habits, la même chose qui nous a plu il y a dix
ans, et qui nous plaira peut-être encore avant dix
ans, nous semble maintenant extravagante et ridicule;
en sorte que c'est bien plus la coutume et
l'exemple qui nous persuade, qu'aucune connoissance
certaine; et que néanmoins la pluralité des
voix n'est pas une preuve qui vaille rien, pour les
vérités un peu malaisées à découvrir, à cause qu'il
est bien plus vraisemblable qu'un homme seul les
ait rencontrées que tout un peuple; je ne pouvois
choisir personne dont les opinions me semblassent
devoir être préférées à celles des autres, et je me
trouvai comme contraint d'entreprendre moi-même
de me conduire.


Mais, comme un homme qui marche seul, et
dans les ténèbres, je me résolus d'aller si lentement
et d'user de tant de circonspection en toutes choses,
que si je n'avançois que fort peu, je me garderois
bien au moins de tomber. Même je ne voulus
point commencer à rejeter tout-à-fait aucune des
opinions qui s'étoient pu glisser autrefois en ma
créance sans y avoir été introduites par la raison,
que je n'eusse auparavant employé assez de temps
à faire le projet de l'ouvrage que j'entreprenois,
et à chercher la vraie méthode pour parvenir à la
connoissance de toutes les choses dont mon esprit
seroit capable.


J'avois un peu étudié, étant plus jeune, entre
les parties de la philosophie, à la logique, et, entre
les mathématiques, à l'analyse des géomètres et à
l'algèbre, trois arts ou sciences qui sembloient devoir
contribuer quelque chose à mon dessein.
Mais, en les examinant, je pris garde que, pour la
logique, ses syllogismes et la plupart de ses autres
instructions servent plutôt à expliquer à autrui
les choses qu'on sait, ou même, comme l'art
de Lulle, à parler sans jugement de celles qu'on
ignore, qu'à les apprendre; et bien qu'elle contienne
en effet beaucoup de préceptes très vrais
et très bons, il y en a toutefois tant d'autres mêlés
parmi, qui sont ou nuisibles ou superflus,
qu'il est presque aussi malaisé de les en séparer,
que de tirer une Diane ou une Minerve hors d'un
bloc de marbre qui n'est point encore ébauché.
Puis, pour l'analyse des anciens et l'algèbre des
modernes, outre qu'elles ne s'étendent qu'à des
matières fort abstraites, et qui ne semblent d'aucun
usage, la première est toujours si astreinte à
la considération des figures, qu'elle ne peut exercer
l'entendement sans fatiguer beaucoup l'imagination;
et on s'est tellement assujetti en lu dernière
à certaines règles et à certains chiffres, qu'on en a
fait un art confus et obscur qui embarrasse l'esprit,
au lieu d'une science qui le cultive. Ce qui
fut cause que je pensai qu'il falloit chercher quelque
autre méthode, qui, comprenant les avantages
de ces trois, fût exempte de leurs défauts.
Et comme la multitude des lois fournit souvent
des excuses aux vices, en sorte qu'un état est bien
mieux réglé lorsque, n'en ayant que fort peu, elles
y sont fort étroitement observées; ainsi, au lieu de
ce grand nombre de préceptes dont la logique est
composée, je crus que j'aurois assez des quatre
suivants, pourvu que je prisse une ferme et constante
résolution de ne manquer pas une seule
fois à les observer.


Le premier étoit de ne recevoir jamais aucune
chose pour vraie que je ne la connusse évidemment
être telle; c'est-à-dire, d'éviter soigneusement
la précipitation et la prévention, et de ne
comprendre rien de plus en mes jugements que
ce qui se présenteroit si clairement et si distinctement
à mon esprit, que je n'eusse aucune occasion
de le mettre en doute.


Le second, de diviser chacune des difficultés que
j'examinerais, en autant de parcelles qu'il se pourroit,
et qu'il seroit requis pour les mieux résoudre.
Le troisième, de conduire par ordre mes pensées,
en commençant par les objets les plus simples
et les plus aisés à connoître, pour monter
peu à peu comme par degrés jusques à la connoissance
des plus composés, et supposant même de
l'ordre entre ceux qui ne se précèdent point naturellement
les uns les autres.


Et le dernier, de taire partout des dénombrements
si entiers et des revues si générales, que je
fusse assuré de ne rien omettre.


Ces longues chaînes de raisons, toutes simples
et faciles, dont les géomètres ont coutume de se
servir pour parvenir à leurs plus difficiles démonstrations,
m'avoient donné occasion de m'imaginer
que toutes les choses qui peuvent tomber sous la
connoissance des hommes s'entresuivent en même
façon, et que, pourvu seulement qu'on s'abstienne
d'en recevoir aucune pour vraie qui ne le soit, et
qu'on garde toujours l'ordre qu'il faut pour les
déduire les unes des autres, il n'y en peut avoir
de si éloignées auxquelles enfin on ne parvienne,
ni de si cachées qu'on ne découvre. Et je ne fus
pas beaucoup en peine de chercher par lesquelles
il étoit besoin de commencer: car je savois déjà que
c'étoit par les plus simples et les plus aisées à connoître;
et, considérant qu'entre tous ceux qui ont
ci-devant recherché la vérité dans les sciences, il
n'y a eu que les seuls mathématiciens qui ont pu
trouver quelques démonstrations, c'est-à-dire quelques
raisons certaines et évidentes, je ne doutois
point que ce ne fût par les mêmes qu'ils ont examinées;
bien que je n'en espérasse aucune autre
utilité, sinon qu'elles accoutumeroient mon esprit
à se repaître de vérités, et ne se contenter point
de fausses raisons. Mais je n'eus pas dessein pour
cela de tâcher d'apprendre toutes ces sciences particulières
qu'on nomme communément mathématiques;
et voyant qu'encore que leurs objets soient
différents, elle ne laissent pas de s'accorder toutes,
en ce qu'elles n'y considèrent autre chose que les
divers rapports ou proportions qui s'y trouvent,
je pensai qu'il valoit mieux que j'examinasse seulement
ces proportions en général, et sans les supposer
que dans les sujets qui serviroient à m'en
rendre la connoissance plus aisée, même aussi
sans les y astreindre aucunement, afin de les pouvoir
d'autant mieux appliquer après à tous les
autres auxquels elles conviendroient. Puis, ayant
pris garde que pour les connoître j'aurais quelquefois
besoin de les considérer chacune en particulier,
et quelquefois seulement de les retenir,
ou de les comprendre plusieurs ensemble, je pensai
que, pour les considérer mieux en particulier,
je les devois supposer en des lignes, à cause que
je ne trouvois rien de plus simple, ni que je pusse
plus distinctement représenter à mon imagination
et à mes sens; mais que, pour les retenir, ou les
comprendre plusieurs ensemble, il falloit que je
les expliquasse par quelques chiffres les plus courts
qu'il seroit possible; et que, par ce moyen, j'emprunterois
tout le meilleur de l'analyse géométrique
et de l'algèbre, et corrigerois tous les défauts
de l'une par l'autre.


Comme en effet j'ose dire que l'exacte observation
de ce peu de préceptes que j'avois choisis
me donna telle facilité à démêler toutes les questions
auxquelles ces deux sciences s'étendent,
qu'en deux ou trois mois que j'employai à les examiner,
ayant commencé par les plus simples et
plus générales, et chaque vérité que je trouvois
étant une règle qui me servoit après à en trouver
d'autres, non seulement je vins à bout de plusieurs
que j'avois jugées autrefois très difficiles,
mais il me sembla aussi vers la fin que je pouvois
déterminer, en celles même que j'ignorois, par
quels moyens et jusqu'où il étoit possible de les
résoudre. En quoi je ne vous paroîtrai peut-être
pas être fort vain, si vous considérez que, n'y
ayant qu'une vérité de chaque chose, quiconque
la trouve en sait autant qu'on en peut savoir; et
que, par exemple, un enfant instruit en l'arithmétique,
ayant fait une addition suivant ses règles,
se peut assurer d'avoir trouvé, touchant la somme
qu'il examinoit, tout ce que l'esprit humain sauroit
trouver: car enfin la méthode, qui enseigne à
suivre le vrai ordre, et à dénombrer exactement
toutes les circonstances de ce qu'on cherche, contient
tout ce qui donne de la certitude aux règles
d'arithmétique.


Mais ce qui me contentoit le plus de cette méthode
étoit que par elle j'étois assuré d'user en
tout de ma raison, sinon parfaitement, au moins
le mieux qui fût en mon pouvoir: outre que je
sentois, en la pratiquant, que mon esprit s'accoutumoit
peu à peu à concevoir plus nettement et
plus distinctement ses objets; et que, ne l'ayant
point assujettie à aucune matière particulière, je
me promettois de l'appliquer aussi utilement aux
difficultés des autres sciences que j'avois fait à celles
de l'algèbre. Non que pour cela j'osasse entreprendre
d'abord d'examiner toutes celles qui se présenteroient,
car cela même eût été contraire à l'ordre
qu'elle prescrit: mais, ayant pris garde que leurs
principes devoient tous être empruntés de la philosophie,
en laquelle je n'en trouvois point encore
de certains, je pensai qu'il falloit avant tout que
je tâchasse d'y en établir; et que, cela étant la chose
du monde la plus importante, et où la précipitation
et la prévention étoient le plus à craindre, je ne
devois point entreprendre d'en venir à bout que
je n'eusse atteint un âge bien plus mûr que celui de
vingt-trois ans que j'avois alors, et que je n'eusse
auparavant employé beaucoup de temps à m'y préparer,
tant en déracinant de mon esprit toutes les
mauvaises opinions que j'y avois reçues avant ce
temps-là, qu'en faisant amas de plusieurs expériences,
pour être après la matière de mes raisonnements,
et en m'exerçant toujours en la méthode
que je m'étois prescrite, afin de m'y affermir de
plus en plus.











TROISIÈME PARTIE.



Et enfin, comme ce n'est pas assez, avant de commencer
à rebâtir le logis où on demeure, que de
l'abattre, et de faire provision de matériaux et d'architectes,
ou s'exercer soi-même à l'architecture, et
outre cela d'en avoir soigneusement tracé de dessin,
mais qu'il faut aussi s'être pourvu de quelque
autre où on puisse être logé commodément pendant
le temps qu'on y travaillera; ainsi, afin que je ne
demeurasse point irrésolu en mes actions, pendant
que la raison m'obligeroit de l'être en mes jugements,
et que je ne laissasse pas de vivre dès lors
le plus heureusement que je pourrois, je me formai
une morale par provision, qui ne consistoit qu'en
trois ou quatre maximes dont je veux bien vous
faire part.


La première étoit d'obéir aux lois et aux coutumes
de mon pays, retenant constamment la religion
en laquelle Dieu m'a fait la grâce d'être instruit
dès mon enfance, et me gouvernant en toute autre
chose suivant les opinions les plus modérées et les
plus éloignées de l'excès qui fussent communément
reçues en pratique par les mieux sensés de ceux
avec lesquels j'aurois à vivre. Car, commençant dès
lors à ne compter pour rien les miennes propres, à
cause que je les voulois remettre toutes à l'examen,
j'étois assuré de ne pouvoir mieux que de suivre
celles des mieux sensés. Et encore qu'il y en ait
peut-être d'aussi bien sensés parmi les Perses ou
les Chinois que parmi nous, il me sembloit que
le plus utile étoit de me régler selon ceux avec
lesquels j'aurois à vivre; et que, pour savoir quelles
étoient véritablement leurs opinions, je devois plutôt
prendre garde à ce qu'ils pratiquoient qu'à ce
qu'ils disoient, non seulement à cause qu'en la corruption
de nos moeurs il y a peu de gens qui veuillent
dire tout ce qu'ils croient, mais aussi à cause
que plusieurs l'ignorent eux-mêmes; car l'action de
la pensée par laquelle on croit une chose étant
différente de celle par laquelle on connoît qu'on
la croit, elles sont souvent l'une sans l'autre. Et,
entre plusieurs opinions également reçues, je ne
choisissois que les plus modérées, tant à cause que
ce sont toujours les plus commodes pour la pratique,
et vraisemblablement les meilleures, tous
excès ayant coutume d'être mauvais, comme aussi
afin de me détourner moins du vrai chemin, en
cas que je faillisse, que si, ayant choisi l'un des
extrêmes, c'eût été l'autre qu'il eût fallu suivre.
Et particulièrement je mettois entre les excès toutes
les promesses par lesquelles on retranche quelque
chose de sa liberté; non que je désapprouvasse les
lois, qui, pour remédier à l'inconstance des esprits
foibles, permettent, lorsqu'on a quelque bon dessein,
ou même, pour la sûreté du commerce, quelque
dessein qui n'est qu'indifférent, qu'on fasse
des voeux ou des contrats qui obligent à y persévérer:
mais à cause que je ne voyois au monde aucune
chose qui demeurât toujours en même état,
et que, pour mon particulier, je me promettois de
perfectionner de plus en plus mes jugements, et
non point de les rendre pires, j'eusse pensé commettre
une grande faute contre le bon sens, si,
pour ce que j'approuvois alors quelque chose, je
me fusse obligé de la prendre pour bonne encore
après, lorsqu'elle auroit peut-être cessé de l'être,
ou que j'aurois cessé de l'estimer telle.


Ma seconde maxime étoit d'être le plus ferme et
le plus résolu en mes actions que je pourrois, et de
ne suivre pas moins constamment les opinions les
plus douteuses lorsque je m'y serois une fois déterminé,
que si elles eussent été très assurées: imitant
en ceci les voyageurs, qui, se trouvant égarés
en quelque forêt, ne doivent pas errer en tournoyant
tantôt d'un côté tantôt d'un autre, ni encore
moins s'arrêter en une place, mais marcher
toujours le plus droit qu'ils peuvent vers un même
côté, et ne le changer point pour de foibles raisons,
encore que ce n'ait peut-être été au commencement
que le hasard seul qui les ait déterminés
à le choisir; car, par ce moyen, s'ils ne vont
justement où ils désirent, ils arriveront au moins
à la fin quelque part où vraisemblablement ils seront
mieux que dans le milieu d'une forêt. Et ainsi
les actions de la vie ne souffrant souvent aucun
délai, c'est une vérité très certaine que, lorsqu'il
n'est pas en notre pouvoir de discerner les plus
vraies opinions, nous devons suivre les plus probables;
et même qu'encore que nous ne remarquions
point davantage de probabilité aux unes
qu'aux autres, nous devons néanmoins nous déterminer
à quelques unes, et les considérer après,
non plus comme douteuses en tant qu'elles se rapportent
à la pratique, mais comme très vraies et
très certaines, à cause que la raison qui nous y a
fait déterminer se trouve telle. Et ceci fut capable
dès lors de me délivrer de tous les repentirs et les
remords qui ont coutume d'agiter les consciences
de ces esprits foibles et chancelants qui se laissent
aller inconstamment à pratiquer comme bonnes les
choses qu'ils jugent après être mauvaises.


Ma troisième maxime étoit de tâcher toujours
plutôt à me vaincre que la fortune, et à changer
mes désirs que l'ordre du monde, et généralement
de m'accoutumer à croire qu'il n'y a rien qui soit
entièrement en notre pouvoir que nos pensées,
en sorte qu'après que nous avons fait notre mieux
touchant les choses qui nous sont extérieures,
tout ce qui manque de nous réussir est au regard
de nous absolument impossible. Et ceci seul me
sembloit être suffisant pour m'empêcher de rien
désirer à l'avenir que je n'acquisse, et ainsi pour
me rendre content; car notre volonté ne se portant
naturellement à désirer que les choses que
notre entendement lui représente en quelque façon
comme possibles, il est certain que si nous considérons
tous les biens qui sont hors de nous comme
également éloignés de notre pouvoir, nous n'aurons
pas plus de regret de manquer de ceux qui
semblent être dus à notre naissance, lorsque nous
en serons privés sans notre faute, que nous avons
de ne posséder pas les royaumes de la Chine ou
de Mexique; et que faisant, comme on dit, de nécessité
vertu, nous ne désirerons pas davantage
d'être sains étant malades, ou d'être libres étant en
prison, que nous faisons maintenant d'avoir des
corps d'une matière aussi peu corruptible que les
diamants, ou des ailes pour voler comme les oiseaux.
Mais j'avoue qu'il est besoin d'un long exercice,
et d'une méditation souvent réitérée, pour
s'accoutumer à regarder de ce biais toutes les choses;
et je crois que c'est principalement en ceci
que consistoit le secret de ces philosophes qui ont
pu autrefois se soustraire de l'empire de la fortune,
et, malgré les douleurs et la pauvreté, disputer de
la félicité avec leurs dieux. Car, s'occupant sans
cesse à considérer les bornes qui leur étoient prescrites
par la nature, ils se persuadoient si parfaitement
que rien n'étoit en leur pouvoir que leurs
pensées, que cela seul étoit suffisant pour les empêcher
d'avoir aucune affection pour d'autres choses;
et ils disposoient d'elles si absolument qu'ils
avoient en cela quelque raison de s'estimer plus
riches et plus puissants et plus libres et plus heureux
qu'aucun des autres hommes, qui, n'ayant
point cette philosophie, tant favorisés de la nature
et de la fortune qu'ils puissent être, ne disposent
jamais ainsi de tout ce qu'ils veulent.


Enfin, pour conclusion de cette morale, je m'avisai
de faire une revue sur les diverses occupations
qu'ont les hommes en cette vie, pour tâcher
à faire choix de la meilleure; et, sans que je veuille
rien dire de celles des autres, je pensai que je ne
pouvois mieux que de continuer en celle-là même
où je me trouvois, c'est-à-dire que d'employer
toute ma vie à cultiver ma raison, et m'avancer
autant que je pourrois en la connoissance de la
vérité, suivant la méthode que je m'étois prescrite.
J'avois éprouvé de si extrêmes contentements depuis
que j'avois commencé à me servir de cette
méthode, que je ne croyois pas qu'on en put recevoir
de plus doux ni de plus innocents en cette
vie; et découvrant tous les jours par son moyen
quelques vérités qui me sembloient assez importantes
et communément ignorées des autres hommes,
la satisfaction que j'en avois remplissoit tellement
mon esprit que tout le reste ne me touchoit
point. Outre que les trois maximes précédentes n'étoient
fondées que sur le dessein que j'avois de
continuer à m'instruire car Dieu nous ayant donné
à chacun quelque lumière pour discerner le vrai
d'avec le faux, je n'eusse pas cru me devoir contenter
des opinions d'autrui un seul moment, si je
ne me fusse proposé d'employer mon propre jugement
à les examiner lorsqu'il serait temps; et je
n'eusse su m'exempter de scrupule en les suivant,
si je n'eusse espéré de ne perdre pour cela aucune
occasion d'en trouver de meilleures en cas qu'il y
en eût; et enfin, je n'eusse su borner mes désirs ni
être content, si je n'eusse suivi un chemin par lequel,
pensant être assuré de l'acquisition de toutes
les connoissances dont je serois capable, je le pensois
être par même moyen de celle de tous les vrais
biens qui seroient jamais en mon pouvoir; d'autant
que, notre volonté ne se portant à suivre ni à
fuir aucune chose que selon que notre entendement
la lui représente bonne ou mauvaise, il suffit de bien
juger pour bien faire, et de juger le mieux qu'on
puisse pour faire aussi tout son mieux, c'est-à-dire
pour acquérir toutes les vertus, et ensemble tous
les autres biens qu'on puisse acquérir; et lorsqu'on
est certain que cela est, on ne sauroit manquer
d'être content.


Après m'être ainsi assuré de ces maximes, et les
avoir mises à part avec les vérités de la foi, qui ont
toujours été les premières en ma créance, je jugeai
que pour tout le reste de mes opinions je
pouvois librement entreprendre de m'en défaire.
Et d'autant que j'espérois en pouvoir mieux venir à
bout en conversant avec les hommes qu'en demeurant
plus longtemps renfermé dans le poêle où
j'avois eu toutes ces pensées, l'hiver n'était pas encore
bien achevé que je me remis à voyager. Et en
toutes les neuf années suivantes je ne fis autre
chose que rouler ça et là dans le monde, tâchant
d'y être spectateur plutôt qu'acteur en toutes les
comédies qui s'y jouent; et, faisant particulièrement
réflexion en chaque matière sur ce qui la pouvoit
rendre suspecte et nous donner occasion de
nous méprendre, je déracinois cependant de mon
esprit toutes les erreurs qui s'y étoient pu glisser
auparavant. Non que j'imitasse pour cela les sceptiques,
qui ne doutent que pour douter, et affectent
d'être toujours irrésolus; car, au contraire, tout
mon dessein ne tendoit qu'à m'assurer, et à rejeter
la terre mouvante et le sable pour trouver le roc
ou l'argile. Ce qui me réussissoit, ce me semble,
assez bien, d'autant que, tâchant à découvrir la fausseté
ou l'incertitude des propositions que j'examinois,
non par de foibles conjectures, mais par des
raisonnements clairs et assurés, je n'en rencontrois
point de si douteuse que je n'en tirasse toujours
quelque conclusion assez certaine, quand ce n'eût
été que cela même qu'elle ne contenoit rien de certain.
Et, comme, en abattant un vieux logis, on en
réserve ordinairement les démolitions pour servir
à en bâtir un nouveau, ainsi, en détruisant toutes
celles de mes opinions que je jugeois être mal fondées,
je faisois diverses observations et acquérois
plusieurs expériences qui m'ont servi depuis à en
établir de plus certaines. Et de plus je continuois
à m'exercer en la méthode que je m'étois prescrite;
car, outre que j'avois soin de conduire généralement
toutes mes pensées selon les règles, je me
réservois de temps en temps quelques heures, que
j'employois particulièrement à la pratiquer en des
difficultés de mathématique, ou même aussi en
quelques autres que je pouvois rendre quasi semblables
à celles des mathématiques, en les détachant
de tous les principes des autres sciences que
je ne trouvois pas assez fermes, comme vous verrez
que j'ai fait en plusieurs qui sont expliquées en
ce volume33. Et ainsi, sans vivre d'autre façon en
apparence que ceux qui, n'ayant aucun emploi
qu'à passer une vie douce et innocente, s'étudient
à séparer les plaisirs des vices, et qui, pour jouir
de leur loisir sans s'ennuyer, usent de tous les divertissements
qui sont honnêtes, je ne laissois pas
de poursuivre en mon dessein et de profiter en la
connoissance de la vérité, peut-être plus que si je
n'eusse fait que lire des livres ou fréquenter des
gens de lettres.


Toutefois ces neuf ans s'écoulèrent avant que
j'eusse encore pris aucun parti touchant les difficultés
qui ont coutume d'être disputées entre les
doctes, ni commencé à chercher les fondements
d'aucune philosophie plus certaine que la vulgaire.
Et l'exemple de plusieurs excellents esprits, qui en
ayant eu ci-devant le dessein me sembloient n'y
avoir pas réussi, m'y faisoit imaginer tant de difficulté,
que je n'eusse peut-être pas encore sitôt osé
l'entreprendre, si je n'eusse vu que quelques uns faisoient
déjà courre le bruit que j'en étois venu à bout.
Je ne saurois pas dire sur quoi ils fondoient cette
opinion; et si j'y ai contribué quelque chose par
mes discours, ce doit avoir été en confessant plus
ingénument ce que j'ignorois, que n'ont coutume
de faire ceux qui ont un peu étudié, et peut-être
aussi eu faisant voir les raisons que j'avois de douter
de beaucoup de choses que les autres estiment certaines,
plutôt qu'en me vantant d'aucune doctrine.
Mais ayant le coeur assez bon pour ne vouloir point
qu'on me prit pour autre que je n'étois, je pensai
qu'il falloit que je tâchasse par tous moyens à me
rendre digne de la réputation qu'on me donnoit;
et il y a justement huit ans que ce désir me fit
résoudre à m'éloigner de tous les lieux où je pouvois
avoir des connoissances, et à me retirer ici, en un
pays où la longue durée de la guerre a fait établir
de tels ordres, que les armées qu'on y entretient
ne semblent servir qu'à faire qu'on y jouisse des
fruits de la paix avec d'autant plus de sûreté, et
où, parmi la foule d'un grand peuple fort actif, et
plus soigneux de ses propres affaires que curieux
de celles d'autrui, sans manquer d'aucune des commodités
qui sont dans les villes les plus fréquentées,
j'ai pu vivre aussi solitaire et retiré que dans les
déserts les plus écartés.


Note 33: (retour)  La Dioptrique, les Météores et la
Géométrie parurent d'abord dans
le même volume que ce discours.











QUATRIÈME PARTIE.



Je ne sais si je dois vous entretenir des premières
méditations que j'y ai faites; car elles sont
si métaphysiques et si peu communes, qu'elles ne
seront peut-être pas au goût de tout le monde: et
toutefois, afin qu'on puisse juger si les fondements
que j'ai pris sont assez fermes, je me trouve
en quelque façon contraint d'en parler. J'avois dès
long-temps remarqué que pour les moeurs il est
besoin quelquefois de suivre des opinions qu'on
sait être fort incertaines, tout de même que si elles
étoient indubitables, ainsi qu'il a été dit ci-dessus:
mais pource qu'alors je désirois vaquer seulement
à la recherche de la vérité, je pensai qu'il falloit que
je fisse tout le contraire, et que je rejetasse comme
absolument faux tout ce en quoi je pourrois imaginer
le moindre doute, afin de voir s'il ne resteroit
point après cela quelque chose en ma créance
qui fût entièrement indubitable. Ainsi, à cause que
nos sens nous trompent quelquefois, je voulus
supposer qu'il n'y avoit aucune chose qui fût telle
qu'ils nous la font imaginer; et parce qu'il y a des
hommes qui se méprennent en raisonnant, même
touchant les plus simples matières de géométrie,
et y font des paralogismes, jugeant que j'étois sujet
à faillir autant qu'aucun autre, je rejetai comme
fausses toutes les raisons que j'avois prises auparavant
pour démonstrations; et enfin, considérant
que toutes les mêmes pensées que nous avons étant
éveillés nous peuvent aussi venir quand nous
dormons, sans qu'il y en ait aucune pour lors qui
soit vraie, je me résolus de feindre que toutes
les choses qui m'étoient jamais entrées en l'esprit
n'étoient non plus vraies que les illusions de mes
songes. Mais aussitôt après je pris garde que, pendant
que je voulois ainsi penser que tout étoit
faux, il falloit nécessairement que moi qui le pensois
fusse quelque chose; et remarquant que cette
vérité, je pense, donc je suis, étoit si ferme et si
assurée, que toutes les plus extravagantes suppositions
des sceptiques n'étoient pas capables de
l'ébranler, je jugeai que je pouvois la recevoir sans
scrupule pour le premier principe de la philosophie
que je cherchois.


Puis, examinant avec attention ce que j'étois, et
voyant que je pouvois feindre que je n'avois aucun
corps, et qu'il n'y avoit aucun monde ni aucun
lieu où je fusse; mais que je ne pouvois pas feindre
pour cela que je n'étois point; et qu'au contraire
de cela même que je pensois à douter de la vérité
des autres choses, il suivoit très évidemment et
très certainement que j'étois; au lieu que si j'eusse
seulement cessé de penser, encore que tout le reste
de ce que j'avois jamais imaginé eût été vrai, je
n'avois aucune raison de croire que j'eusse été; je
connus de là que j'étois une substance dont toute
l'essence ou la nature n'est que de penser, et qui
pour être n'a besoin d'aucun lieu ni ne dépend
d'aucune chose matérielle; en sorte que ce moi,
c'est-à-dire l'âme, par laquelle je suis ce que je suis,
est entièrement distincte du corps, et même qu'elle
est plus aisée à connoître que lui, et qu'encore
qu'il ne fût point, elle ne l'auroit pus d'être tout
ce qu'elle est.


Après cela je considérai en général ce qui est
requis à une proposition pour être vraie et certaine;
car puisque je venois d'en trouver une que
je savois être telle, je pensai que je devois aussi
savoir en quoi consiste cette certitude. Et ayant
remarqué qu'il n'y a rien du tout en ceci, je pense,
donc je suis, qui m'assure que je dis la vérité,
sinon que je vois très clairement que pour penser
il faut être, je jugeai que je pouvois prendre pour
règle générale que les choses que nous concevons
fort clairement et fort distinctement sont toutes
vraies, mais qu'il y a seulement quelque difficulté
à bien remarquer quelles sont celles que nous
concevons distinctement.


Ensuite de quoi, faisant réflexion sur ce que je
doutois, et que par conséquent mon être n'étoit
pas tout parfait, car je voyois clairement que c'étoit
une plus grande perfection de connoître, que de
douter, je m'avisai de chercher d'où j'avois appris
à penser à quelque chose de plus parfait que je
n'étois; et je connus évidemment que ce devoit être
de quelque nature qui fût en effet plus parfaite.
Pour ce qui est des pensées que j'avois de plusieurs
autres choses hors de moi, comme du ciel, de la
terre, de la lumière, de la chaleur, et de mille autres,
je n'étois point tant en peine de savoir d'où
elles venoient, à cause que, ne remarquant rien
en elles qui me semblât les rendre supérieures à
moi, je pouvois croire que, si elles étoient vraies,
c'étoient des dépendances de ma nature, en tant
qu'elle avoit quelque perfection, et, si elles ne l'étoient
pas, que je les tenois du néant, c'est-à-dire
qu'elles étoient en moi pource que j'avois du défaut.
Mais ce ne pouvoit être le même de l'idée d'un
être plus parfait que le mien: car, de la tenir du
néant, c'étoit chose manifestement impossible: et
pource qu'il n'y a pas moins de répugnance que
le plus parfait soit une suite et une dépendance du
moins parfait, qu'il y en a que de rien procède
quelque chose, je ne la pouvois tenir non plus de
moi-même: de façon qu'il restoit qu'elle eût été
mise en moi par une nature qui fût véritablement
plus parfaite que je n'étois, et même qui eût en soi
toutes les perfections dont je pouvois avoir quelque
idée, c'est à dire, pour m'expliquer en un mot, qui
fût Dieu. A quoi j'ajoutai que, puisque je connoissois
quelques perfections que je n'avois point, je
n'étois pas le seul être qui existât (j'userai, s'il vous
plaît, ici librement des mots de l'école); mais qu'il
falloit de nécessité, qu'il y en eût quelque autre plus
parfait, duquel je dépendisse, et duquel j'eusse
acquis tout ce que j'avois: car, si j'eusse été seul
et indépendant de tout autre, en sorte que j'eusse
eu de moi-même tout ce peu que je participois de
l'être parfait, j'eusse pu avoir de moi, par même
raison, tout le surplus que je connoissois me manquer,
et ainsi être moi-même infini, éternel, immuable,
tout connoissant, tout puissant, et enfin
avoir toutes les perfections que je pouvois remarquer
être en Dieu. Car, suivant les raisonnements
que je viens de faire, pour connoître la nature de
Dieu, autant que la mienne en étoit capable, je
n'avois qu'à considérer, de toutes les choses dont
je trouvois en moi quelque idée, si c'étoit perfection
ou non de les posséder; et j'étois assuré qu'aucune
de celles qui marquoient quelque imperfection
n'étoit en lui, mais que toutes les autres y
étoient: comme je voyois que le doute, l'inconstance,
la tristesse, et choses semblables, n'y pouvoient
être, vu que j'eusse été moi-même bien aisé
d'en être exempt. Puis, outre cela, j'avois des idées
de plusieurs choses sensibles et corporelles; car,
quoique je supposasse que je revois, et que tout ce
que je voyois ou imaginois étoit faux, je ne pouvois
nier toutefois que les idées n'en fussent véritablement
en ma pensée. Mais pource que j'avois
déjà connu en moi très clairement que la nature
intelligente est distincte de la corporelle; considérant
que toute composition témoigne de la dépendance,
et que la dépendance est manifestement
un défaut, je jugeois de là que ce ne pouvoit être
une perfection en Dieu d'être composé de ces
deux natures, et que par conséquent il ne l'étoit
pas; mais que s'il y avoit quelques corps dans le
monde, ou bien quelques intelligences ou autres
natures qui ne fussent point toutes parfaites, leur
être devoit dépendre de sa puissance, en telle sorte
quelles ne pouvoient subsister sans lui un seul
moment.


Je voulus chercher après cela d'autres vérités;
et m'étant proposé l'objet des géomètres, que je
concevois comme un corps continu, ou un espace
indéfiniment étendu en longueur, largeur et hauteur
ou profondeur, divisible en diverses parties,
qui pouvoient avoir diverses figures et grandeurs,
et être mues ou transposées en toutes sortes, car
les géomètres supposent tout cela en leur objet, je
parcourus quelques unes de leurs plus simples démonstrations;
et, ayant pris garde que cette grande
certitude, que tout le monde leur attribue, n'est
fondée que sur ce qu'on les conçoit évidemment,
suivant la règle que j'ai tantôt dite, je pris garde
aussi qu'il n'y avoit rien du tout en elles qui m'assurât
de l'existence de leur objet: car, par exemple,
je voyois bien que, supposant un triangle, il
falloit que ses trois angles fussent égaux à deux
droits, mais je ne voyois rien pour cela qui m'assurât
qu'il y eût au monde aucun triangle: au lieu
que, revenant à examiner l'idée que j'avois d'un
être parfait, je trouvois que l'existence y étoit
comprise en même façon qu'il est compris en celle
d'un triangle que ses trois angles sont égaux à
deux droits, ou en celle d'une sphère que toutes
ses parties sont également distantes de son centre,
ou même encore plus évidemment; et que par
conséquent il est pour le moins aussi certain que
Dieu, qui est cet être si parfait, est ou existe, qu'aucune
démonstration de géométrie le sauroit être.


Mais ce qui fait qu'il y en a plusieurs qui se persuadent
qu'il y a de la difficulté à le connoître,
et même aussi à connoître ce que c'est que leur
âme, c'est qu'ils n'élèvent jamais leur esprit au-delà
des choses sensibles, et qu'ils sont tellement
accoutumés à ne rien considérer qu'en l'imaginant,
qui est une façon de penser particulière
pour les choses matérielles, que tout ce qui n'est
pas imaginable, leur semble n'être pas intelligible.
Ce qui est assez manifeste de ce que même les philosophes
tiennent pour maxime, dans les écoles,
qu'il n'y a rien dans l'entendement qui n'ait premièrement
été dans le sens, où toutefois il est certain
que les idées de Dieu et de l'âme n'ont jamais
été; et il me semble que ceux qui veulent user de
leur imagination pour les comprendre font tout
de même que si, pour ouïr les sons ou sentir
les odeurs, ils se vouloient servir de leurs yeux:
sinon qu'il y a encore cette différence, que le sens
de la vue ne nous assure pas moins de la vérité de
ses objets que font ceux de l'odorat ou de l'ouïe;
au lieu que ni notre imagination ni nos sens ne
nous sauroient jamais assurer d'aucune chose si
notre entendement n'y intervient.


Enfin, s'il y a encore des hommes qui ne soient
pas assez persuadés de l'existence de Dieu et de
leur âme par les raisons que j'ai apportées, je veux
bien qu'ils sachent que toutes les autres choses
dont ils se pensent peut-être plus assurés, comme
d'avoir un corps, et qu'il y a des astres et une
terre, et choses semblables, sont moins certaines;
car, encore qu'on ait une assurance morale de ces
choses, qui est telle qu'il semble qu'à moins d'être
extravagant on n'en peut douter, toutefois aussi,
à moins que d'être déraisonnable, lorsqu'il est question
d'une certitude métaphysique, on ne peut nier
que ce ne soit assez de sujet pour n'en être pas
entièrement assuré, que d'avoir pris garde qu'on
peut en même façon s'imaginer, étant endormi,
qu'on a un autre corps, et qu'on voit d'autres astres
et une autre terre, sans qu'il en soit rien. Car
d'où sait-on que les pensées qui viennent en songe
sont plutôt fausses que les autres, vu que souvent
elles ne sont pas moins vives et expresses? Et que
les meilleurs esprits y étudient tant qu'il leur plaira,
je ne crois pas qu'ils puissent donner aucune raison
qui soit suffisante pour ôter ce doute, s'ils ne
présupposent l'existence de Dieu. Car, premièrement,
cela même que j'ai tantôt pris pour une
règle, à savoir que les choses que nous concevons
très clairement et très distinctement sont toutes
vraies, n'est assuré qu'à cause que Dieu est ou
existe, et qu'il est un être parfait, et que tout ce
qui est en nous vient de lui: d'où il suit que nos
idées ou notions, étant des choses réelles et qui
viennent de Dieu, en tout ce en quoi elles sont
claires et distinctes, ne peuvent en cela être que
vraies. En sorte que si nous en avons assez souvent
qui contiennent de la fausseté, ce ne peut être
que de celles qui ont quelque chose de confus et
obscur, à cause qu'en cela elles participent du
néant, c'est-à-dire qu'elles ne sont en nous ainsi
confuses qu'à cause que nous ne sommes pas tout
parfaits. Et il est évident qu'il n'y a pas moins de
répugnance que la fausseté ou l'imperfection procède
de Dieu en tant que telle, qu'il y en a que la
vérité ou la perfection procède du néant. Mais si
nous ne savions point que tout ce qui est en nous
de réel et de vrai vient d'un être parfait et infini,
pour claires et distinctes que fussent nos idées,
nous n'aurions aucune raison qui nous assurât
qu'elles eussent la perfection d'être vraies.


Or, après que la connoissance de Dieu et de l'âme
nous a ainsi rendus certains de cette règle, il est
bien aisé à connoître que les rêveries que nous imaginons
étant endormis ne doivent aucunement nous
faire douter de la vérité des pensées que nous avons
étant éveillés. Car s'il arrivoit même en dormant
qu'on eût quelque idée fort distincte, comme, par
exemple, qu'un géomètre inventât quelque nouvelle
démonstration, son sommeil ne l'empêcheroit
pas d'être vraie; et pour l'erreur la plus ordinaire
de nos songes, qui consiste en ce qu'ils nous
représentent divers objets en même façon que font
nos sens extérieurs, n'importe pas qu'elle nous
donne occasion de nous défier de la vérité de telles
idées, à cause qu'elles peuvent aussi nous tromper
assez souvent sans que nous dormions; comme
lorsque ceux qui ont la jaunisse voient tout de couleur
jaune, ou que les astres ou autres corps fort
éloignés nous paroissent beaucoup plus petits qu'ils
ne sont. Car enfin, soit que nous veillions, soit
que nous dormions, nous ne nous devons jamais
laisser persuader qu'à l'évidence de notre raison.
Et il est à remarquer que je dis de notre raison,
et non point de notre imagination ni de nos sens:
comme encore que nous voyions le soleil très clairement,
nous ne devons pas juger pour cela qu'il
ne soit que de la grandeur que nous le voyons; et
nous pouvons bien imaginer distinctement une
tête de lion entée sur le corps d'une chèvre, sans
qu'il faille conclure pour cela qu'il y ait au monde
une chimère: car la raison ne nous dicte point que
ce que nous voyons ou imaginons ainsi soit véritable;
mais elle nous dicte bien que toutes nos idées
ou notions doivent avoir quelque fondement de
vérité; car il ne seroit pas possible que Dieu, qui
est tout parfait et tout véritable, les eût mises en
nous sans cela; et, pource que nos raisonnements
ne sont jamais si évidents ni si entiers pendant le
sommeil que pendant la veille, bien que quelquefois
nos imaginations soient alors autant ou plus
vives et expresses, elle nous dicte aussi que nos
pensées ne pouvant être toutes vraies, à cause que
nous ne sommes pas tout parfaits, ce qu'elles ont
de vérité doit infailliblement se rencontrer en celles
que nous avons étant éveillés plutôt qu'en nos
songes.











CINQUIÈME PARTIE.


Je serois bien aise de poursuivre, et de faire voir
ici toute la chaîne des autres vérités que j'ai déduites
de ces premières; mais, à cause que pour
cet effet il seroit maintenant besoin que je parlasse
de plusieurs questions qui sont en controverse
entre les doctes, avec lesquels je ne désire
point me brouiller, je crois qu'il sera mieux que
je m'en abstienne, et que je dise seulement en général
quelles elles sont, afin de laisser juger aux
plus sages s'il serait utile que le public en fût plus
particulièrement informé. Je suis toujours demeuré
ferme en la résolution que j'avois prise de ne supposer
aucun autre principe que celui dont je viens
de me servir pour démontrer l'existence de Dieu
et de l'âme, et de ne recevoir aucune chose pour
vraie qui ne me semblât plus claire et plus certaine
que n'avoient fait auparavant les démonstrations
des géomètres; et néanmoins j'ose dire que
non seulement j'ai trouvé moyen de me satisfaire
en peu de temps touchant toutes les principales difficultés
dont on a coutume de traiter en la philosophie,
mais aussi que j'ai remarqué certaines lois que
Dieu a tellement établies en la nature, et dont il
a imprimé de telles notions en nos âmes, qu'après
y avoir fait assez de réflexion nous ne saurions
douter qu'elles ne soient exactement observées en
tout ce qui est ou qui se fait dans le monde. Puis,
en considérant la suite de ces lois, il me semble
avoir découvert plusieurs vérités plus utiles et plus
importantes que tout ce que j'avois appris auparavant
ou même espéré d'apprendre.


Mais, pour ce que j'ai tâché d'en expliquer les
principales dans un traité que quelques considérations
m'empêchent de publier, je ne les saurois
mieux faire connoître qu'en disant ici sommairement
ce qu'il contient. J'ai eu dessein d'y comprendre
tout ce que je pensois savoir, avant que de
récrire, touchant la nature des choses matérielles.
Mais, tout de même que les peintres, ne pouvant également
bien représenter dans un tableau plat toutes
les diverses faces d'un corps solide, en choisissent
une des principales, qu'ils mettent seule vers le
jour, et, ombrageant les autres, ne les font paroître
qu'autant qu'on les peut voir en la regardant; ainsi,
craignant de ne pouvoir mettre en mon discours
tout ce que j'avois eu la pensée, j'entrepris seulement
d'y exposer bien amplement ce que je concevois
de la lumière; puis, à son occasion, d'y ajouter
quelque chose du soleil et des étoiles fixes, à
cause qu'elle en procède presque toute; des cieux,
à cause qu'ils la transmettent; des planètes, des comètes
et de la terre, à cause qu'elles la font réfléchir;
et en particulier de tous les corps qui sont sur
la terre, à cause qu'ils sont ou colorés, ou transparents,
ou lumineux; et enfin de l'homme, à
cause qu'il en est le spectateur. Même, pour ombrager
un peu toutes ces choses, et pouvoir dire
plus librement ce que j'en jugeois, sans être obligé
de suivre ni de réfuter les opinions qui sont reçues
entre les doctes, je me résolus de laisser tout ce
monde ici à leurs disputes, et de parler seulement
de ce qui arriveroit dans un nouveau, si Dieu
créoit maintenant quelque part, dans les espaces
imaginaires, assez de matière pour le composer,
et qu'il agitât diversement et sans ordre les diverses
parties de cette matière, en sorte qu'il en composât
un chaos aussi confus que les poètes en puissent
feindre, et que par après il ne fît autre chose que
prêter son concours ordinaire à la nature, et la
laisser agir suivant les lois qu'il a établies. Ainsi,
premièrement, je décrivis cette matière, et tâchai
de la représenter telle qu'il n'y a rien au monde,
ce me semble, de plus clair ni plus intelligible,
excepté ce qui a tantôt été dit dit de Dieu et de l'âme;
car même je supposai expressément qu'il n'y avoit
en elle aucune de ces formes ou qualités dont on
dispute dans les écoles, ni généralement aucune
chose dont la connoissance ne fut si naturelle à nos
âmes qu'on ne pût pas même feindre de l'ignorer.
De plus, je fis voir quelles étoient les lois de la nature;
et, sans appuyer mes raisons sur aucun autre
principe que sur les perfections infinies de Dieu,
je tâchai à démontrer toutes celles dont on eût pu
avoir quelque doute, et à faire voir qu'elles sont
telles qu'encore que Dieu auroit créé plusieurs
mondes, il n'y en sauroit avoir aucun où elles manquassent
d'être observées. Après cela, je montrai
comment la plus grande part de la matière de ce
chaos devoit, en suite de ces lois, se disposer et
s'arranger d'une certaine façon qui la rendoit semblable
à nos cieux; comment cependant quelques
unes de ses parties dévoient composer une terre
et quelques unes des planètes et des comètes, et
quelques autres un soleil et des étoiles fixes. Et ici,
m'étendant sur le sujet de la lumière, j'expliquai
bien au long quelle étoit celle qui se devoit trouver
dans le soleil et les étoiles, et comment de là
elle traversait en un instant les immenses espaces
des cieux, et comment elle se réfléchissoit des planètes
et des comètes vers la terre. J'y ajoutai aussi
plusieurs choses touchant la substance, la situation,
les mouvements, et toutes les diverses qualités de
ces cieux et de ces astres; en sorte que je pensois
en dire assez pour faire connoître qu'il ne se remarque
rien en ceux de ce monde qui ne dût ou
du moins qui ne put paroître tout semblable en
ceux du monde que je décrivois. De là je vins à
parler particulièrement de la terre: comment, encore
que j'eusse expressément supposé que Dieu
n'avoit mis aucune pesanteur en la matière dont
elle étoit composée, toutes ses parties ne laissoient
pas de tendre exactement vers son centre; comment,
y ayant de l'eau et de l'air sur sa superficie,
la disposition des cieux et des astres, principalement
de la lune, y devoit causer un flux et
reflux qui fût semblable en toutes ses circonstances
à celui qui se remarque dans nos mers, et outre
cela un certain cours tant de l'eau que de l'air,
du levant vers le couchant, tel qu'on le remarque
aussi entre les tropiques; comment les montagnes,
les mers, les fontaines et les rivières pouvoient
naturellement s'y former, et les métaux y venir
dans les mines, et les plantes y croître dans les campagnes,
et généralement tous les corps qu'on
nomme mêlés ou composés s'y engendrer: et, entre
autres choses, à cause qu'après les astres je ne
connois rien au monde que le feu qui produise de
la lumière, je m'étudiai à faire entendre bien clairement
tout ce qui appartient à sa nature, comment
il se fait, comment il se nourrit, comment il
n'a quelquefois que de la chaleur sans lumière, et
quelquefois que de la lumière sans chaleur; comment
il peut introduire diverses couleurs en divers
corps, et diverses autres qualités; comment il en
fond quelques uns et en durcit d'autres; comment
il les peut consumer presque tous ou convertir en
cendres et en fumée; et enfin comment de ces cendres,
par la seule violence de son action, il forme
du verre; car cette transmutation de cendres en
verre me semblant être aussi admirable qu'aucune
autre qui se fasse en la nature, je pris particulièrement
plaisir à la décrire.


Toutefois je ne voulois pas inférer de toutes ces
choses que ce monde ait été créé en la façon que
je proposois; car il est bien plus vraisemblable
que dès le commencement Dieu l'a rendu tel qu'il
devoit être. Mais il est certain, et c'est une opinion
communément reçue entre les théologiens, que
l'action par laquelle maintenant il le conserve,
est toute la même que celle par laquelle il l'a
créé; de façon qu'encore qu'il ne lui aurait point
donné au commencement d'autre forme que celle
du chaos, pourvu qu'ayant établi les lois de la nature,
il lui prêtât son concours pour agir ainsi
qu'elle a de coutume, ou peut croire, sans faire
tort au miracle de la création, que par cela seul
toutes les choses qui sont purement matérielles
auroient pu avec le temps s'y rendre telles que
nous les voyons à présent; et leur nature est bien
plus aisée à concevoir, lorsqu'on les voit naître
peu à peu en cette sorte, que lorsqu'on ne les
considère que toutes faites.


De la description des corps inanimés et des
plantes, je passai à celle des animaux, et particulièrement
à celle des hommes. Mais pour ce que
je n'en avois pas encore assez de connoissance
pour en parler du même style que du reste, c'est-à-dire
en démontrant les effets par les causes, et
faisant voir de quelles semences et en quelle façon
la nature les doit produire, je me contentai de
supposer que Dieu formât le corps d'un homme
entièrement semblable à l'un des nôtres, tant en
la figure extérieure de ses membres, qu'en la conformation
intérieure de ses organes, sans le composer
d'autre matière que de celle que j'avois décrite,
et sans mettre en lui au commencement aucune
âme raisonnable, ni aucune autre chose pour
y servir d'âme végétante ou sensitive, sinon qu'il
excitât en son coeur un de ces feux sans lumière
que j'avois déjà expliqués, et que je ne concevois
point d'autre nature que celui qui échauffe le
foin lorsqu'on l'a renfermé avant qu'il fût sec, ou
qui fait bouillir les vins nouveaux lorsqu'on les
laisse cuver sur la râpe: car, examinant les fonctions
qui pouvoient en suite de cela être en ce
corps, j'y trouvois exactement toutes celles qui
peuvent être en nous sans que nous y pensions,
ni par conséquent que notre âme, c'est-à-dire cette
partie distincte du corps dont il a été dit ci-dessus
que la nature n'est que de penser, y contribue, et
qui sont toutes les mêmes en quoi on peut dire
que les animaux sans raison nous ressemblent;
sans que j'y en pusse pour cela trouver aucune
de celles qui, étant dépendantes de la pensée, sont
les seules qui nous appartiennent, en tant qu'hommes;
au lieu que je les y trouvois toutes par après,
ayant supposé que Dieu créât une âme raisonnable,
et qu'il la joignît à ce corps en certaine façon
que je décrivois.


Mais afin qu'on puisse voir en quelle sorte j'y
traitais cette matière, je veux mettre ici l'explication
du mouvement du coeur et des artères, qui
étant le premier et le plus général qu'on observe
dans les animaux, on jugera facilement de lui ce
qu'on doit penser de tous les autres. Et afin qu'on
ait moins de difficulté à entendre ce que j'en dirai,
je voudrois que ceux qui ne sont point versés en
l'anatomie prissent la peine, avant que de lire
ceci, de faire couper devant eux le coeur de quelque
grand animal qui ait des poumons, car il est
en tous assez semblable à celui de l'homme, et
qu'ils se fissent montrer les deux chambres ou
concavités qui y sont: premièrement celle qui est
dans son côté droit, à laquelle répondent deux
tuyaux fort larges; à savoir, la veine cave, qui est
le principal réceptacle du sang, et comme le tronc
de l'arbre dont toutes les autres veines du corps
sont les branches; et la veine artérieuse, qui a été
ainsi mal nommée, pource que c'est en effet une
artère, laquelle, prenant son origine du coeur, se
divise, après en être sortie, en plusieurs branches
qui vont se répandre partout dans les poumons:
puis celle qui est dans son côté gauche, à
laquelle répondent en même façon deux tuyaux
qui sont autant, ou plus larges que les précédents;
à savoir, l'artère veineuse, qui a été aussi mal
nommée, à cause qu'elle n'est autre chose qu'une
veine, laquelle vient des poumons, où elle est divisée
en plusieurs branches entrelacées avec celles
de la veine artérieuse, et celles de ce conduit qu'on
nomme le sifflet, par où entre l'air de la respiration;
et la grande artère qui, sortant du coeur,
envoie ses branches partout le corps. Je voudrois
aussi qu'on leur montrât soigneusement les onze
petites peaux qui, comme autant de petites portes,
ouvrent et ferment les quatre ouvertures qui sont
en ces deux concavités; à savoir, trois à l'entrée
de la veine cave, où elles sont tellement disposées
qu'elles ne peuvent aucunement empêcher
que le sang qu'elle contient ne coule dans la concavité
droite du coeur, et toutefois empêchent
exactement qu'il n'en puisse sortir; trois à l'entrée
de la veine artérieuse, qui, étant disposées tout au
contraire, permettent bien au sang qui est dans
cette concavité de passer dans les poumons, mais
non pas à celui qui est dans les poumons d'y retourner;
et ainsi deux autres à l'entrée de l'artère
veineuse, qui laissent couler le sang des poumons
vers la concavité gauche du coeur, mais s'opposent
à son retour; et trois à l'entrée de la grande artère,
qui lui permettent de sortir du coeur, mais
l'empêchent d'y retourner: et il n'est point besoin
de chercher d'autre raison du nombre de ces
peaux, sinon que l'ouverture de l'artère veineuse
étant en ovale, à cause du lieu où elle se rencontre,
peut être commodément fermée avec deux, au
lieu que les autres étant rondes, le peuvent mieux
être avec trois. De plus, je voudrois qu'on leur
fît considérer que la grande artère et la veine artérieuse
sont d'une composition beaucoup plus
dure et plus ferme que ne sont l'artère veineuse
et la veine cave; et que ces deux dernières s'élargissent
avant que d'entrer dans le coeur, et y font
comme deux bourses, nommées les oreilles du
coeur, qui sont composées d'une chair semblable à
la sienne; et qu'il y a toujours plus de chaleur
dans le coeur qu'en aucun autre endroit du corps;
et enfin que cette chaleur est capable de faire que,
s'il entre quelque goutte de sang en ses concavités,
elle s'enfle promptement et se dilate, ainsi que
font généralement toutes les liqueurs, lorsqu'on
les laisse tomber goutte à goutte en quelque vaisseau
qui est fort chaud.


Car, après cela, je n'ai besoin de dire autre
chose pour expliquer le mouvement du coeur, sinon
que lorsque ses concavités ne sont pas pleines
de sang, il y en coule nécessairement de la veine
cave dans la droite et de l'artère veineuse dans la
gauche, d'autant que ces deux vaisseaux en sont
toujours pleins, et que leurs ouvertures, qui regardent
vers le coeur, ne peuvent alors être bouchées;
mais que sitôt qu'il est entré ainsi deux
gouttes de sang, une en chacune de ses concavités,
ces gouttes, qui ne peuvent être que fort grosses,
à cause que les ouvertures par où elles entrent
sont fort larges et les vaisseaux d'où elles viennent
fort pleins de sang, se raréfient et se dilatent,
à cause de la chaleur qu'elles y trouvent; au
moyen de quoi, faisant enfler tout le coeur, elles
poussent et ferment les cinq petites portes qui
sont aux entrées des deux vaisseaux d'où elles
viennent, empêchant ainsi qu'il ne descende davantage
de sang dans le coeur; et, continuant à
se raréfier de plus en plus, elles poussent et ouvrent
les six autres petites portes qui sont aux entrées
des deux autres vaisseaux par où elles sortent,
faisant enfler par ce moyen toutes les branches
de la veine artérieuse et de la grande artère,
quasi au même instant que le coeur; lequel incontinent
après se désenfle, comme font aussi ces artères,
à cause que le sang qui y est entré s'y refroidit;
et leurs six petites portes se referment, et
les cinq de la veine cave et de l'artère veineuse se
rouvrent, et donnent passage à deux autres gouttes
de sang, qui font derechef enfler le coeur et les artères,
tout de même que les précédentes. Et pource que
le sang qui entre ainsi dans le coeur passe
par ces deux bourses qu'on nomme ses oreilles,
de là vient que leur mouvement est contraire au
sien, et qu'elles se désenflent lorsqu'il s'enfle. Au
reste, afin que ceux qui ne connoissent pas la
force des démonstrations mathématiques, et ne
sont pas accoutumés à distinguer les vraies raisons
des vraisemblables, ne se hasardent pas de
nier ceci sans l'examiner, je les veux avertir que
ce mouvement que je viens d'expliquer suit aussi
nécessairement de la seule disposition des organes
qu'on peut voir à l'oeil dans le coeur, et de la chaleur
qu'on y peut sentir avec les doigts, et de la
nature du sang qu'on peut connoître par expérience,
que fait celui d'un horloge, de la force,
de la situation et de la figure de ses contre-poids
et de ses roues.


Mais si on demande comment le sang des veines
ne s'épuise point, en coulant ainsi continuellement
dans le coeur, et comment les artères n'en
sont point trop remplies, puisque tout celui qui
passe par le coeur s'y va rendre, je n'ai pas besoin
d'y répondre autre chose que ce qui a déjà été
écrit par un médecin d'Angleterre 34, auquel il faut
donner la louange d'avoir rompu la glace en cet
endroit, et d'être le premier qui a enseigné qu'il
y a plusieurs petits passages aux extrémités des
artères, par où le sang qu'elles reçoivent du coeur
entre dans les petites branches des veines, d'où
il va se rendre derechef vers le coeur; en sorte que
son cours n'est autre chose qu'une circulation perpétuelle.
Ce qu'il prouve fort bien par l'expérience
ordinaire des chirurgiens, qui, ayant lié le bras
médiocrement fort, au-dessus de l'endroit où ils
ouvrent la veine, font que le sang en sort plus
abondamment que s'ils ne l'avoient point lié; et
il arriveroit tout le contraire s'ils le lioient au-dessous
entre la main et l'ouverture, ou bien qu'ils
le liassent très fort au-dessus. Car il est manifeste
que le lien, médiocrement serré, pouvant empêcher
que le sang qui est déjà dans le bras ne retourne
vers le coeur par les veines, n'empêche pas
pour cela qu'il n'y en vienne toujours de nouveau
par les artères, à cause qu'elles sont situées au-dessous
des veines, et que leurs peaux, étant plus
dures, sont moins aisées à presser; et aussi que
le sang qui vient du coeur tend avec plus de force
à passer par elles vers la main, qu'il ne fait à retourner
de là vers le coeur par les veines; et puisque
ce sang sort du bras par l'ouverture qui est en
l'une des veines, il doit nécessairement y avoir quelques
passages au-dessous du lieu, c'est-à-dire vers
les extrémités du bras, par où il y puisse venir des
artères. Il prouve aussi fort bien ce qu'il dit du cours
du sang, par certaines petites peaux, qui sont tellement
disposées en divers lieux le long des veines,
qu'elles ne lui permettent point d'y passer du milieu
du corps vers les extrémités, mais seulement
de retourner des extrémités vers le coeur; et de
plus par l'expérience qui montre que tout celui
qui est dans le corps en peut sortir en fort peu de
temps par une seule artère lorsqu'elle est coupée,
encore même qu'elle fût étroitement liée fort proche
du coeur, et coupée entre lui et le lien, en sorte qu'on
n'eût aucun sujet d'imaginer que le sang qui en
sortiroit vînt d'ailleurs.


Note 34: (retour)  Hervaeus, de motu cordis.



Mais il y n plusieurs autres choses qui témoignent
que la vraie cause de ce mouvement du sang
est celle que j'ai dite. Comme, premièrement, la
différence qu'on remarque entre celui qui sort des
veines et celui qui sort des artères ne peut procéder
que de ce qu'étant raréfié et comme distillé
en passant par le coeur, il est plus subtil et plus
vif et plus chaud incontinent après en être sorti,
c'est-à-dire étant dans les artères, qu'il n'est un
peu devant que d'y entrer, c'est-à-dire étant dans
les veines. Et si on y prend garde, on trouvera que
cette différence ne paraît bien que vers le coeur, et
non point tant aux lieux qui en sont les plus éloignés.
Puis, la dureté des peaux dont la veine artérieuse
et la grande artère sont composées montre assez
que le sang bat contre elles avec plus de force que
contre les veines. Et pourquoi la concavité gauche
du coeur et la grande artère seroient-elles plus amples
et plus larges que la concavité droite et la veine
artérieuse, si ce n'étoit que le sang de l'artère veineuse,
n'ayant été que dans les poumons depuis
qu'il a passé par le coeur, est plus subtil et se raréfie
plus fort et plus aisément que celui qui vient
immédiatement de la veine cave? Et qu'est-ce que
les médecins peuvent deviner en tâtant le pouls,
s'ils ne savent que, selon que le sang change de nature,
il peut être raréfié par la chaleur du coeur
plus ou moins fort, et plus ou moins vile qu'auparavant?
Et si ou examine comment cette chaleur
se communique aux autres membres, ne faut-il pas
avouer que c'est par le moyen du sang, qui, passant
par le coeur, s'y réchauffe, et se répand de là par
tout le corps: d'où vient que si on ôte le sang de
quelque partie, on en ôte par même moyen la chaleur;
et encore que le coeur fût aussi ardent qu'un
fer embrasé, il ne suffiroit pas pour réchauffer les
pieds et les mains tant qu'il fait, s'il n'y envoyoit
continuellement de nouveau sang. Puis aussi on
connoît de là que le vrai usage de la respiration
est d'apporter assez d'air frais dans le poumon pour
faire que le sang qui y vient de la concavité droite
du coeur, où il a été raréfié et comme changé en
vapeurs, s'y épaississe et convertisse en sang derechef,
avant que de retomber dans la gauche, sans
quoi il ne pourrait être propre à servir de nourriture
au feu qui y est; ce qui se confirme parce qu'on
voit que les animaux qui n'ont point de poumons
n'ont aussi qu'une seule concavité dans le coeur,
et que les enfants, qui n'en peuvent user pendant
qu'ils sont renfermés au ventre de leurs mères, ont
une ouverture par où il coule du sang de la veine
cave en la concavité gauche du coeur, et un conduit
par où il en vient de la veine artérieuse en la grande
artère, sans passer par le poumon. Puis la coction
comment se feroit-elle en l'estomac, si le coeur n'y
envoyoit de la chaleur par les artères, et avec cela
quelques unes des plus coulantes parties du sang,
qui aident à dissoudre les viandes qu'on y a mises?
Et l'action qui convertit le suc de ces viandes en
sang n'est-elle pas aisée à connoître, si on considère
qu'il se distille, en passant et repassant par le
coeur, peut-être plus de cent ou deux cents fois
en chaque jour? Et qu'a-t-on besoin d'autre chose
pour expliquer la nutrition et la production des
diverses humeurs qui sont dans le corps, sinon
de dire que la force dont le sang, en se raréfiant,
passe du coeur vers les extrémités des artères, fait
que quelques unes de ses parties s'arrêtent entre
celles des membres où elles se trouvent, et y prennent
la place de quelques autres qu'elles en chassent,
et que, selon la situation ou la figure ou la petitesse
des pores qu'elles rencontrent, les unes se
vont rendre en certains lieux plutôt que les autres,
en même façon que chacun peut avoir vu divers cribles,
qui, étant diversement percés, servent
à séparer divers grains les uns des autres? Et enfin,
ce qu'il y a de plus remarquable en tout ceci, c'est
la génération des esprits animaux, qui sont comme
un vent très subtil, ou plutôt comme une flamme
très pure et très vive, qui, montant continuellement
eu grande abondance du coeur dans le cerveau, se
va rendre, de là par les nerfs dans les muscles, et
donne le mouvement à tous les membres; sans
qu'il faille imaginer d'autre cause qui fasse que les
parties du sang qui, étant les plus agitées et les
plus pénétrantes, sont les plus propres à composer
ces esprits, se vont rendre plutôt vers le cerveau
que vers ailleurs, sinon que les artères qui les y
portent sont celles qui viennent du coeur le plus
en ligne droite de toutes, et que, selon les règles des
mécaniques, qui sont les mêmes que celles de la
nature, lorsque plusieurs choses tendent ensemble
à se mouvoir vers un même côté où il n'y a pas
assez de place pour toutes, ainsi que les parties du
sang qui sortent de la concavité gauche du coeur
tendent vers le cerveau, les plus foibles et moins
agitées en doivent être détournées par les plus
fortes, qui par ce moyen s'y vont rendre seules.


J'avois expliqué assez particulièrement toutes
ces choses dans le traité que j'avois eu ci-devant
dessein de publier. Et ensuite j'y avois montré
quelle doit être la fabrique des nerfs et des muscles
du corps humain, pour faire que les esprits animaux
étant dedans aient la force de mouvoir ses
membres, ainsi qu'on voit que les têtes, un peu
après être coupées, se remuent encore et mordent
la terre nonobstant qu'elles ne soient plus animées;
quels changements se doivent faire dans le cerveau
pour causer la veille, et le sommeil, et les songes;
comment la lumière, les sons, les odeurs, les
goûts, la chaleur, et toutes les autres qualités des
objets extérieurs y peuvent imprimer diverses idées,
par l'entremise des sens; comment la faim, la soif,
et les autres passions intérieures y peuvent aussi
envoyer les leurs; ce qui doit y être pris pour le
sens commun où ces idées sont reçues, pour la mémoire
qui les conserve, et pour la fantaisie qui
les peut diversement changer et en composer de
nouvelles, et, par même moyen, distribuant les esprits
animaux dans les muscles, faire mouvoir les
membres de ce corps en autant de diverses façons,
et autant à propos des objets qui se présentent à
ses sens et des passions intérieures qui sont en
lui, que les nôtres se puissent mouvoir sans que la
volonté les conduise: ce qui ne semblera nullement
étrange à ceux qui, sachant combien de divers automates
ou machines mouvantes, l'industrie des
hommes peut faire, sans y employer que fort peu
de pièces, à comparaison de la grande multitude
des os, des muscles, des nerfs, des artères, des
veines, et de toutes les autres parties qui sont dans
le corps de chaque animal, considéreront ce corps
comme une machine, qui, ayant été faite des mains
de Dieu, est incomparablement mieux ordonnée
et a en soi des mouvements plus admirables qu'aucune
de celles qui peuvent être inventées par les
hommes. Et je m'étois ici particulièrement arrêté
à faire voir que s'il y avoit de telles machines qui
eussent les organes et la figure extérieure d'un
singe ou de quelque autre animal sans raison, nous
n'aurions aucun moyen pour reconnoître qu'elles
ne seraient pas en tout de même nature que ces
animaux; au lieu que s'il y en avoit qui eussent la
ressemblance de nos corps, et imitassent autant
nos actions que moralement il seroit possible, nous
aurions toujours deux moyens très certains pour
reconnoître qu'elles ne seroient point pour cela de
vrais hommes: dont le premier est que jamais elles
ne pourroient user de paroles ni d'autres signes en
les composant, comme nous faisons pour déclarer
aux autres nos pensées: car on peut bien concevoir
qu'une machine soit tellement faite qu'elle profère
des paroles, et même quelle en profère quelques
unes à propos des actions corporelles qui causeront
quelque changement en ses organes, comme, si on la
touche en quelque endroit, qu'elle demande ce qu'on
lui veut dire; si en un autre, qu'elle crie qu'on lui
fait mal, et choses semblables; mais non pas qu'elle
les arrange diversement pour répondre au sens de
tout ce qui se dira en sa présence, ainsi que les hommes
les plus hébétés peuvent faire. Et le second est
que, bien qu'elles fissent plusieurs choses aussi bien
ou peut-être mieux qu'aucun de nous, elles manqueroient
infailliblement en quelques autres, par
lesquelles on découvrirait qu'elles n'agiraient pas
par connoissance, mais seulement par la disposition
de leurs organes: car, au lieu que la raison est un
instrument universel qui peut servir en toutes sortes
de rencontres, ces organes ont besoin de quelque
particulière disposition pour chaque action
particulière; d'où vient qu'il est moralement impossible
qu'il y en ait assez de divers en une machine
pour la faire agir en toutes les occurrences
de la vie de même façon que notre raison nous fait
agir. Or, par ces deux mêmes moyens, on peut
aussi connoître la différence qui est entre les hommes
et les bêtes. Car c'est une chose bien remarquable
qu'il n'y a point d'hommes si hébétés et si
stupides, sans en excepter même les insensés, qu'ils
ne soient capables d'arranger ensemble diverses
paroles, et d'en composer un discours par lequel
ils fassent entendre leurs pensées; et qu'au contraire
il n'y a point d'autre animal, tant parfait et
tant heureusement né qu'il puisse être, qui fasse le
semblable. Ce qui n'arrive pas de ce qu'ils ont
faute d'organes: car on voit que les pies et les perroquets
peuvent proférer des paroles ainsi que
nous, et toutefois ne peuvent parler ainsi que nous,
c'est-à-dire en témoignant qu'ils pensent ce qu'ils
disent; au lieu que les hommes qui étant nés
sourds et muets sont privés des organes qui servent
aux autres pour parler, autant ou plus que les
bêtes, ont coutume d'inventer d'eux-mêmes quelques
signes, par lesquels ils se font entendre à
ceux qui étant ordinairement avec eux ont loisir
d'apprendre leur langue. Et ceci ne témoigne pas
seulement que les bêtes ont moins de raison que
les hommes, mais qu'elles n'en ont point du tout:
car on voit qu'il n'en faut que fort peu pour savoir
parler; et d'autant qu'on remarque de l'inégalité
entre les animaux d'une même espèce, aussi bien
qu'entre les hommes, et que les uns sont plus aisés
à dresser que les autres, il n'est pas croyable qu'un
singe ou un perroquet qui seroit des plus parfaits
de son espèce n'égalât en cela un enfant des plus
stupides, ou du moins un enfant qui auroit le
cerveau troublé, si leur âme n'étoit d'une nature
toute différente de la nôtre. Et on ne doit pas confondre
les paroles avec les mouvements naturels,
qui témoignent les passions, et peuvent être imités
par des machines aussi bien que par les animaux;
ni penser, comme quelques anciens, que les bêtes
parlent, bien que nous n'entendions pas leur langage.
Car s'il étoit vrai, puisqu'elles ont plusieurs
organes qui se rapportent aux nôtres, elles pourroient
aussi bien se faire entendre à nous qu'à
leurs semblables. C'est aussi une chose fort remarquable
que, bien qu'il y ait plusieurs animaux qui
témoignent plus d'industrie que nous en quelques
unes de leurs actions, on voit toutefois que les
mêmes n'en témoignent point du tout en beaucoup
d'autres: de façon que ce qu'ils font mieux que
nous ne prouve pas qu'ils ont de l'esprit, car
à ce compte ils en auroient plus qu'aucun de
nous et feroient mieux en toute autre chose; mais
plutôt qu'ils n'en ont point, et que c'est la nature
qui agit en eux selon la disposition de leurs organes:
ainsi qu'on voit qu'un horloge, qui n'est
composé que de roues et de ressorts, peut compter
les heures et mesurer le temps plus justement
que nous avec toute notre prudence.


J'avois décrit après cela l'âme raisonnable, et
fait voir qu'elle ne peut aucunement être tirée de
la puissance de la matière, ainsi que les autres
choses dont j'avois parlé, mais qu'elle doit expressément
être créée; et comment il ne suffit pas
qu'elle soit logée dans le corps humain, ainsi qu'un
pilote en son navire, sinon peut-être pour mouvoir
ses membres, mais qu'il est besoin qu'elle soit
jointe et unie plus étroitement avec lui, pour avoir
outre cela des sentiments et des appétits semblables
aux nôtres, et ainsi composer un vrai
homme. Au reste, je me suis ici un peu étendu
sur le sujet de l'âme, à cause qu'il est des plus importants:
car, après l'erreur de ceux qui nient Dieu,
laquelle je pense avoir ci-dessus assez réfutée, il
n'y en a point qui éloigne plutôt les esprits foibles
du droit chemin de la vertu, que d'imaginer que
l'âme des bêtes soit de même nature que la nôtre,
et que par conséquent nous n'avons rien à craindre
ni à espérer après cette vie, non plus que les mouches
et les fourmis; au lieu que lorsqu'on sait
combien elles diffèrent, on comprend beaucoup
mieux les raisons qui prouvent que la nôtre est
d'une nature entièrement indépendante du corps,
et par conséquent qu'elle n'est point sujette à mourir
avec lui; puis, d'autant qu'on ne voit point
d'autres causes qui la détruisent, on est naturellement
porté à juger de là qu'elle est immortelle.












SIXIÈME PARTIE.



Or il y a maintenant trois ans que j'étois parvenu
à la fin du traité qui contient toutes ces choses,
et que je commençois à le revoir afin de le
mettre entre les mains d'un imprimeur, lorsque
j'appris que des personnes à qui je défère, et dont
l'autorité ne peut guère moins sur mes actions que
ma propre raison sur mes pensées, avoient désapprouvé
une opinion de physique publiée un peu
auparavant par quelque autre, de laquelle je ne
veux pas dire que je fusse, mais bien que je n'y
avois rien remarqué avant leur censure que je
pusse imaginer être préjudiciable ni à la religion
ni à l'état, ni par conséquent qui m'eût empêché
de l'écrire si la raison me l'eût persuadée; et que
cela me fit craindre qu'il ne s'en trouvât tout de
même quelqu'une entre les miennes en laquelle je
me fusse mépris, nonobstant le grand soin que
j'ai toujours eu de n'en point recevoir de nouvelles
en ma créance dont je n'eusse des démonstrations
très certaines, et de n'en point écrire qui pussent
tourner au désavantage de personne. Ce qui a
été suffisant pour m'obliger à changer la résolution
que j'avois eue de les publier; car, encore que les
raisons pour lesquelles je l'avois prise auparavant
fussent très fortes, mon inclination, qui m'a toujours
fait haïr le métier de faire des livres, m'en
fit incontinent trouver assez d'autres pour m'en
excuser. Et ces raisons de part et d'autre sont telles,
que non seulement j'ai ici quelque intérêt de les
dire, mais peut-être aussi que le public en a de les
savoir.


Je n'ai jamais fait beaucoup d'état des choses
qui venoient de mon esprit; et pendant que je n'ai
recueilli d'autres fruits de la méthode dont je me
sers, sinon que je me suis satisfait touchant quelques
difficultés qui appartiennent aux sciences spéculatives,
ou bien que j'ai tâché de régler mes
moeurs par les raisons qu'elle m'enseignoit, je n'ai
point cru être obligé d'en rien écrire. Car, pour ce
qui touche les moeurs, chacun abonde si fort en
son sens, qu'il se pourrait trouver autant de réformateurs
que de têtes, s'il étoit permis à d'autres
qu'à ceux que Dieu a établis pour souverains sur
ses peuples, ou bien auxquels il a donné assez de
grâce et de zèle pour être prophètes, d'entreprendre
d'y rien changer; et, bien que mes spéculations
me plussent fort, j'ai cru que les autres en
avoient aussi qui leur plaisoient peut-être davantage.
Mais, sitôt que j'ai eu acquis quelques notions
générales touchant la physique, et que, commençant
à les éprouver en diverses difficultés particulières,
j'ai remarqué jusques où elles peuvent
conduire, et combien elles diffèrent des principes
dont on s'est servi jusques à présent, j'ai cru
que je ne pouvois les tenir cachées sans pécher
grandement contre la loi qui nous oblige à procurer
autant qu'il est en nous le bien général de
tous les hommes: car elles m'ont fait voir qu'il est
possible de parvenir à des connoissances qui soient
fort utiles à la vie; et qu'au lieu de cette philosophie
spéculative qu'on enseigne dans les écoles, on
en peut trouver une pratique, par laquelle, connoissant
la force et les actions du feu, de l'eau, de
l'air, des astres, des cieux, et de tous les autres
corps qui nous environnent, aussi distinctement
que nous connoissons les divers métiers de nos artisans,
nous les pourrions employer en même façon
à tous les usages auxquels ils sont propres,
et ainsi nous rendre comme maîtres et possesseurs
de la nature. Ce qui n'est pas seulement à désirer
pour l'invention d'une infinité d'artifices, qui feroient
qu'on jouiroit sans aucune peine des fruits
de la terre et de toutes les commodités qui s'y
trouvent, mais principalement aussi pour la conservation
de la santé, laquelle est sans doute le premier
bien et le fondement de tous les autres biens
de cette vie; car même l'esprit dépend si fort du
tempérament et de la disposition des organes du
corps, que, s'il est possibles de trouver quelque
moyen qui rende communément les hommes plus
sages et plus habiles qu'ils n'ont été jusques ici, je
crois que c'est dans la médecine qu'on doit le chercher.
Il est vrai que celle qui est maintenant en usage
contient peu de choses dont l'utilité soit si remarquable:
mais, sans que j'aie aucun dessein de la
mépriser, je m'assure qu'il n'y a personne, même
de ceux qui en font profession, qui n'avoue que
tout ce qu'on y sait n'est presque rien à comparaison
de ce qui reste à y savoir; et qu'on se pourroit
exempter d'une infinité de maladies tant du corps
que de l'esprit, et même aussi peut-être de l'affoiblissement
de la vieillesse, si on avoit assez de
connoissance de leurs causes et de tous les remèdes
dont la nature nous a pourvus. Or, ayant dessein
d'employer toute ma vie à la recherche d'une
science si nécessaire, et ayant rencontré un chemin
qui me semble tel qu'on doit infailliblement
la trouver en le suivant, si ce n'est qu'on en soit
empêché ou par la brièveté de la vie ou par le défaut
des expériences, je jugeois qu'il n'y avoit
point de meilleur remède contre ces deux empêchements
que de communiquer fidèlement au public
tout le peu que j'aurois trouvé, et de convier
les bons esprits à tâcher de passer plus outre, en
contribuant, chacun selon son inclination et son
pouvoir, aux expériences qu'il faudroit faire, et
communiquant aussi au public toutes les choses
qu'ils apprendroient, afin que les derniers commençant
où les précédents auroient achevé, et
ainsi joignant les vies et les travaux de plusieurs,
nous allassions tous ensemble beaucoup plus loin
que chacun en particulier ne sauroit faire.


Même je remarquois, touchant les expériences,
qu'elles sont d'autant plus nécessaires qu'on est
plus avancé en connoissance; car, pour le commencement,
il vaut mieux ne se servir que de celles
qui se présentent d'elles-mêmes à nos sens, et que
nous ne saurions ignorer pourvu que nous y fassions
tant soit peu de réflexion, que d'en chercher
de plus rares et étudiées: dont la raison est que
ces plus rares trompent souvent, lorsqu'on ne sait
pas encore les causes des plus communes, et que
les circonstances dont elles dépendent sont quasi
toujours si particulières et si petites, qu'il est très
malaisé de les remarquer. Mais l'ordre que j'ai tenu
en ceci a été tel. Premièrement, j'ai tâché de trouver
en général les principes ou premières causes de
tout ce qui est ou qui peut être dans le monde,
sans rien considérer pour cet effet que Dieu seul
qui l'a créé, ni les tirer d'ailleurs que de certaine
semences de vérités qui sont naturellement en nos
âmes. Après cela, j'ai examiné quels étoient les premiers
et plus ordinaires effets qu'on pouvoit déduire
de ces causes; et il me semble que par là j'ai
trouvé des cieux, des astres, une terre, et même
sur la terre de l'eau, de l'air, du feu, des minéraux,
et quelques autres telles choses, qui sont les
plus communes de toutes et les plus simples, et
par conséquent les plus aisées à connoître. Puis,
lorsque j'ai voulu descendre à celles qui étoient
plus particulières, il s'en est tant présenté à moi de
diverses, que je n'ai pus cru qu'il fût possible à l'esprit
humain de distinguer les formes ou espèces de
corps qui sont sur la terre, d'une infinité d'autres
qui pourroient y être si c'eût été le vouloir de
Dieu de les y mettre, ni par conséquent de les rapporter
à notre usage, si ce n'est qu'on vienne au-devant
des causes par les effets, et qu'on se serve
de plusieurs expériences particulières. Ensuite de
quoi, repassant mon esprit sur tous les objets qui
s'étoient jamais présentés à mes sens, j'ose bien dire
que je n'y ai remarqué aucune chose que je ne
pusse assez commodément expliquer par les principes
que j'avois trouvés. Mais il faut aussi que
j'avoue que la puissance de la nature est si ample
et si vaste, et que ces principes sont si simples et si
généraux, que je ne remarque quasi plus aucun
effet particulier que d'abord je ne connoisse qu'il
peut en être déduit en plusieurs diverses façons,
et que ma plus grande difficulté est d'ordinaire de
trouver en laquelle de ces façons il en dépend;
car à cela je ne sais point d'autre expédient que de
chercher derechef quelques expériences qui soient
telles que leur événement ne soit pas le même si
c'est en l'une de ces façons qu'on doit l'expliquer
que si c'est en l'autre. Au reste, j'en suis maintenant
là que je vois, ce me semble, assez bien de
quel biais on se doit prendre à faire la plupart de
celles qui peuvent servir à cet effet: mais je vois
aussi qu'elles sont telles, et en si grand nombre, que
ni mes mains ni mon revenu, bien que j'en eusse
mille fois plus que je n'en ai, ne sauroient suffire
pour toutes; en sorte que, selon que j'aurai désormais
la commodité d'en faire plus ou moins, j'avancerai
aussi plus ou moins en la connoissance
de la nature: ce que je me promettois de faire
connoître par le traité que j'avois écrit, et d'y
montrer si clairement l'utilité que le public en peut
recevoir, que j'obligerois tous ceux qui désirent
en général le bien des hommes, c'est-à-dire tous
ceux qui sont en effet vertueux, et non point par
faux semblant ni seulement par opinion, tant à me
communiquer celles qu'ils ont déjà faites, qu'à
m'aider en la recherche de celles qui restent à faire.


Mais j'ai eu depuis ce temps-là d'autres raisons
qui m'ont fait changer d'opinion, et penser que je
devois véritablement continuer d'écrire toutes les
choses que je jugerois de quelque importance, à
mesure que j'en découvrirois la vérité, et y apporter
le même soin que si je les voulois faire imprimer,
tant afin d'avoir d'autant plus d'occasion de
les bien examiner, comme sans doute on regarde
toujours de plus près à ce qu'on croit devoir être
vu par plusieurs qu'à ce qu'on ne fait que pour
soi-même, et souvent les choses qui m'ont semblé
vraies lorsque j'ai commencé à les concevoir,
m'ont paru fausses lorsque je les ai voulu mettre
sur le papier, qu'afin de ne perdre aucune occasion
de profiter au public, si j'en suis capable, et que
si mes écrits valent quelque chose, ceux qui les
auront après ma mort en puissent user ainsi qu'il
sera le plus à propos; mais que je ne devois aucunement
consentir qu'ils fussent publiés pendant
ma vie, afin que ni les oppositions et controverses
auxquelles ils seroient peut-être sujets, ni même
la réputation telle quelle qu'ils me pourroient
acquérir, ne me donnassent aucune occasion de
perdre le temps que j'ai dessein d'employer à m'instruire.
Car, bien qu'il soit vrai que chaque homme
est obligé de procurer autant qu'il est en lui le
bien des autres, et que c'est proprement ne valoir
rien que de n'être utile à personne, toutefois il
est vrai aussi que nos soins se doivent étendre plus
loin que le temps présent, et qu'il est bon d'omettre
les choses qui apporteroient peut-être quelque
profit à ceux qui vivent, lorsque c'est à dessein
d'en faire d'autres qui en apportent davantage à
nos neveux. Comme en effet je veux bien qu'on
sache que le peu que j'ai appris jusques ici n'est
presque rien à comparaison de ce que j'ignore et
que je ne désespère pas de pouvoir apprendre: car
c'est quasi le même de ceux qui découvrent peu à
peu la vérité dans les sciences, que de ceux qui,
commençant à devenir riches, ont moins de peine
à faire de grandes acquisitions, qu'ils n'ont eu auparavant,
étant plus pauvres, à en faire de beaucoup
moindres. Ou bien on peut les comparer
aux chefs d'armée, dont les forces ont coutume de
croître à proportion de leurs victoires, et qui ont
besoin de plus de conduite pour se maintenir après
la perte d'une bataille, qu'ils n'ont, après l'avoir
gagnée, à prendre des villes et des provinces: car
c'est véritablement donner des batailles que de tâcher
à vaincre toutes les difficultés et les erreurs qui
nous empêchent de parvenir à la connoissance de la
vérité, et c'est en perdre une que de recevoir quelque
fausse opinion touchant une matière un peu générale
et importante; il faut après beaucoup plus d'adresse
pour se remettre au même état qu'on étoit
auparavant, qu'il ne faut à faire de grands progrès
lorsqu'on a déjà des principes qui sont assurés. Pour
moi, si j'ai ci-devant trouvé quelques vérités dans
les sciences (et j'espère que les choses qui sont contenues
en ce volume feront juger que j'en ai trouvé
quelques unes), je puis dire que ce ne sont que des
suites et des dépendances de cinq ou six principales
difficultés que j'ai surmontées, et que je compte
pour autant de batailles où j'ai eu l'heur de mon
côté: même je ne craindrai pas de dire que je
pense n'avoir plus besoin d'en gagner que deux
ou trois autres semblables pour venir entièrement
à bout de mes desseins; et que mon âge n'est point
si avancé que, selon le cours ordinaire de la nature,
je ne puisse encore avoir assez de loisir pour
cet effet. Mais je crois être d'autant plus obligé à
ménager le temps qui me reste, que j'ai plus d'espérance
de le pouvoir bien employer; et j'aurois
sans doute plusieurs occasions de le perdre, si je
publiois les fondements de ma physique: car, encore
qu'ils soient presque tous si évidents qu'il ne
faut que les entendre pour les croire, et qu'il n'y
en ait aucun dont je ne pense pouvoir donner des
démonstrations, toutefois, à cause qu'il est impossible
qu'ils soient accordants avec toutes les diverses
opinions des autres hommes, je prévois que je
serois souvent diverti par les oppositions qu'ils
feroient naître.


On peut dire que ces oppositions seroient utiles,
tant afin de me faire connoître mes fautes, qu'afin
que, si j'avois quelque chose de bon, les autres en
eussent par ce moyen plus d'intelligence, et, comme
plusieurs peuvent plus voir qu'un homme seul,
que, commençant dès maintenant à s'en servir, ils
m'aidassent aussi de leurs inventions. Mais encore
que je me reconnoisse extrêmement sujet à faillir,
et que je ne me fie quasi jamais aux premières
pensées qui me viennent, toutefois l'expérience que
j'ai des objections qu'on me peut faire m'empêche
d'en espérer aucun profit: car j'ai déjà souvent
éprouvé les jugements tant de ceux que j'ai tenus
pour mes amis que de quelques autres à qui je pensois
être indifférent, et même aussi de quelques
uns dont je savois que la malignité et l'envie tâcheroit
assez à découvrir ce que l'affection cacheroit
à mes amis; mais il est rarement arrivé qu'on
m'ait objecté quelque chose que je n'eusse point
du tout prévue, si ce n'est qu'elle fût fort éloignée
de mon sujet; en sorte que je n'ai quasi jamais rencontré
aucun censeur de mes opinions qui ne me
semblât ou moins rigoureux ou moins équitable
que moi-même. Et je n'ai jamais remarqué non plus
que par le moyen des disputes qui se pratiquent
dans les écoles, on ait découvert aucune vérité
qu'on ignorât auparavant: car pendant que chacun
tâche de vaincre, on s'exerce bien plus à faire
valoir la vraisemblance qu'à peser les raisons de
part et d'autre; et ceux qui ont été long-temps
bons avocats ne sont pas pour cela par après meilleurs
juges.


Pour l'utilité que les autres recevroient de la
communication de mes pensées, elle ne pourroit
aussi être fort grande, d'autant que je ne les ai
point encore conduites si loin qu'il ne soit besoin
d'y ajouter beaucoup de choses avant que de les
appliquer à l'usage. Et je pense pouvoir dire sans
vanité que s'il y a quelqu'un qui en soit capable,
ce doit être plutôt moi qu'aucun autre: non pas
qu'il ne puisse y avoir au monde plusieurs esprits
incomparablement meilleurs que le mien, mais
pource qu'on ne sauroit si bien concevoir une
chose et la rendre sienne, lorsqu'on l'apprend de
quelque autre, que lorsqu'on l'invente soi-même,
Ce qui est si véritable en cette matière, que, bien
que j'aie souvent expliqué quelques unes de mes
opinions à des personnes de très bon esprit, et
qui, pendant que je leur parlois, sembloient les
entendre fort distinctement, toutefois, lorsqu'ils
les ont redites, j'ai remarqué qu'ils les ont changées
presque toujours en telle sorte que je ne les pouvois
plus avouer pour miennes. A l'occasion de
quoi je suis bien aise de prier ici nos neveux de
ne croire jamais que les choses qu'on leur dira
viennent de moi, lorsque je ne les aurai point moi-même
divulguées; et je ne m'étonne aucunement
des extravagances qu'on attribue à tous ces anciens
philosophes dont nous n'avons point les écrits,
ni ne juge pas pour cela que leurs pensées aient
été fort déraisonnables, vu qu'ils étoient des meilleurs
esprits de leurs temps, mais seulement qu'on
nous les a mal rapportées. Comme on voit aussi
que presque jamais il n'est arrivé qu'aucun de leurs
sectateurs les ait surpassés; et je m'assure que les
plus passionnés de ceux qui suivent maintenant
Aristote se croiroient heureux s'ils avoient autant
de connoissance de la nature qu'il en a eu, encore
même que ce fût à condition qu'ils n'en auroient
jamais davantage. Ils sont comme le lierre, qui ne
tend point à monter plus haut que les arbres qui
le soutiennent, et même souvent qui redescend,
après qu'il est parvenu jusques à leur faîte; car il
me semble aussi que ceux-là redescendent, c'est-à-dire
se rendent en quelque façon moins savants
que s'ils s'abstenoient d'étudier, lesquels, non contents
de savoir tout ce qui est intelligiblement expliqué
dans leur auteur, veulent outre cela y trouver
la solution de plusieurs difficultés dont il
ne dit rien, et auxquelles il n'a peut-être jamais
pensé. Toutefois leur façon de philosopher est fort
commode pour ceux qui n'ont que des esprits
fort médiocres; car l'obscurité des distinctions et
des principes dont ils se servent est cause qu'ils
peuvent parler de toutes choses aussi hardiment
que s'ils les savoient, et soutenir tout ce qu'ils en
disent contre les plus subtils et les plus habiles,
sans qu'où ait moyen de les convaincre: en quoi
ils me semblent pareils à un aveugle qui, pour se
battre sans désavantage contre un qui voit, l'auroit
fait venir dans le fond de quelque cave fort
obscure: et je puis dire que ceux-ci ont intérêt que
je m'abstienne de publier les principes de la philosophie
dont je me sers; car étant très simples
et très évidents, comme ils sont, je ferois quasi le
même en les publiant que si j'ouvrois quelques
fenêtres, et faisois entrer du jour dans cette cave
où ils sont descendus pour se battre. Mais même
les meilleurs esprits n'ont pas occasion de souhaiter
de les connoître; car s'ils veulent savoir
parler de toutes choses, et acquérir la réputation
d'être doctes, ils y parviendront plus aisément en
se contentant de la vraisemblance, qui peut être
trouvée sans grande peine en toutes sortes de matières,
qu'en cherchant la vérité, qui ne se découvre
que peu à peu en quelques unes, et qui,
lorsqu'il est question de parler des autres, oblige
à confesser franchement qu'on les ignore. Que s'ils
préfèrent la connoissance de quelque peu de vérités
à la vanité de paraître n'ignorer rien, comme
sans doute elle est bien préférable, et qu'ils veuillent
suivre un dessein semblable au mien, ils n'ont
pas besoin pour cela que je leur die rien davantage
que ce que j'ai déjà dit en ce discours: car
s'ils sont capables de passer plus outre que je n'ai
fait, ils le seront aussi, à plus forte raison, de
trouver d'eux-mêmes tout ce que je pense avoir
trouvé; d'autant que n'ayant jamais rien examiné
que par ordres il est certain que ce qui me reste
encore à découvrir est de soi plus difficile et plus
caché que ce que j'ai pu ci-devant rencontrer, et
ils auraient bien moins de plaisir à l'apprendre de
moi que d'eux-mêmes; outre que l'habitude qu'ils
acquerront, en cherchant premièrement des choses
faciles, et passant peu à peu par degrés à d'autres
plus difficiles, leur servira plus que toutes mes
instructions ne sauraient faire. Comme pour moi
je me persuade que si on m'eût enseigné dès ma
jeunesse toutes les vérités dont j'ai cherché depuis
les démonstrations, et que je n'eusse eu aucune
peine à les apprendre, je n'en aurois peut-être
jamais su aucunes autres, et du moins que jamais
je n'aurois acquis l'habitude et la facilité que je
pense avoir d'en trouver toujours de nouvelles à
mesure que je m'applique à les chercher. Et en
un mot s'il y a au monde quelque ouvrage qui ne
puisse être si bien achevé par aucun autre que par
le même qui l'a commencé, c'est celui auquel je
travaille.»


Il est vrai que pour ce qui est des expériences
qui peuvent y servir, un homme seul ne saurait
suffire à les faire toutes: mais il n'y sauroit aussi
employer utilement d'autres mains que les siennes,
sinon celles des artisans, ou telles gens qu'il pourrait
payer, et à qui l'espérance du gain, qui est
un moyen très efficace, ferait faire exactement
toutes les choses qu'il leur prescriroit. Car pour
les volontaires qui, par curiosité ou désir d'apprendre,
s'offriraient peut-être de lui aider, outre
qu'ils ont pour l'ordinaire plus de promesses que
d'effet, et qu'ils ne font que de belles propositions
dont aucune jamais ne réussit, ils voudraient infailliblement
être payés par l'explication de quelques
difficultés, ou du moins, par des compliments
et des entretiens inutiles, qui ne lui sauroient coûter
si peu de son temps qu'il n'y perdît. Et pour
les expériences que les autres ont déjà faites,
quand bien même ils les lui voudroient communiquer,
ce que ceux qui les nomment des secrets
ne feroient jamais, elles sont pour la plupart composées
de tant de circonstances ou d'ingrédients
superflus, qu'il lui serait très malaisé d'en déchiffrer
la vérité; outre qu'il les trouverait presque
toutes si mal expliquées, ou même si fausses, à
cause que ceux qui les ont faites se sont efforcés
de les faire paraître conformes à leurs principes,
que s'il y en avoit quelques unes qui lui servissent,
elles ne pourraient derechef valoir le temps
qu'il lui faudrait employer à les choisir. De façon
que s'il y avoit au monde quelqu'un qu'on sût assûrément
être capable de trouver les plus grandes
choses et les plus utiles au public qui puissent
être, et que pour cette cause les autres hommes
s'efforçassent par tous moyens de l'aider à venir à
bout de ses desseins, je ne vois pas qu'ils pussent
autre chose pour lui, sinon fournir aux frais des
expériences dont il auroit besoin, et du reste empêcher
que son loisir ne lui fût ôté par l'importunité
de personne. Mais, outre que je ne présume
pas tant de moi-même que de vouloir rien
promettre d'extraordinaire, ni ne me repais point
de pensées si vaines que de m'imaginer que le public
se doive beaucoup intéresser en mes desseins,
je n'ai pas aussi l'âme si basse que je voulusse accepter
de qui que ce fût aucune faveur qu'on pût
croire que je n'aurois pas méritée.


Toutes ces considérations jointes ensemble furent
cause, il y a trois ans, que je ne voulus point
divulguer le traité que j'avois entre les mains, et
même que je pris résolution de n'en faire voir aucun
autre pendant ma vie qui fût si général, ni
duquel on pût entendre les fondements de ma
physique. Mais il y a eu depuis derechef deux autres
raisons qui m'ont obligé à mettre ici quelques
essais particuliers, et à rendre au public quelque
compte de mes actions et de mes desseins. La première
est que si j'y manquois, plusieurs, qui ont
su l'intention que j'avois eue ci-devant de faire
imprimer quelques écrits, pourraient s'imaginer
que les causes pour lesquelles je m'en abstiens seroient
plus à mon désavantage qu'elles ne sont:
car, bien que je n'aime pas la gloire par excès,
ou même, si j'ose le dire, que je la haïsse en tant
que je la juge contraire au repos, lequel j'estime
sur toutes choses, toutefois aussi je n'ai jamais
tâché de cacher mes actions comme des crimes, ni
n'ai usé de beaucoup de précautions pour être inconnu,
tant à cause que j'eusse cru me faire tort,
qu'à cause que cela m'auroit donné quelque espèce
d'inquiétude, qui eût derechef été contraire
au parfait repos d'esprit que je cherche; et pource que,
m'étant toujours ainsi tenu indifférent entre
le soin d'être connu ou de ne l'être pas, je n'ai
pu empêcher que je n'acquisse quelque sorte de
réputation, j'ai pensé que je devois faire mon
mieux pour m'exempter au moins de l'avoir mauvaise.
L'autre raison qui m'a obligé à écrire ceci
est que, voyant tous les jours de plus en plus le
retardement que souffre le dessein que j'ai de m'instruire,
à cause d'une infinité d'expériences dont
j'ai besoin, et qu'il est impossible que je fasse sans
l'aide d'autrui, bien que je ne me flatte pas tant
que d'espérer que le public prenne grande part
en mes intérêts, toutefois je ne veux pas aussi me
défaillir tant à moi-même que de donner sujet à
ceux qui me survivront de me reprocher quelque
jour que j'eusse pu leur laisser plusieurs choses
beaucoup meilleures que je n'aurai fait, si je n'eusse
point trop négligé de leur faire entendre en quoi
ils pouvoient contribuer à mes desseins.


Et j'ai pensé qu'il m'étoit aisé de choisir quelques
matières qui, sans être sujettes à beaucoup
de controverses, ni m'obliger à déclarer davantage
de mes principes que je ne désire, ne lairroient
pas de faire voir assez clairement ce que je
puis ou ne puis pas dans les sciences. En quoi je
ne saurois dire si j'ai réussi, et je ne veux point
prévenir les jugements de personne, en parlant
moi-même de mes écrits: mais je serai bien aise
qu'on les examine; et afin qu'on en ait d'autant
plus d'occasion, je supplie tous ceux qui auront
quelques objections à y faire de prendre la peine
de les envoyer à mon libraire, par lequel en étant
averti, je tâcherai d'y joindre ma réponse en même
temps; et par ce moyen les lecteurs, voyant ensemble
l'un et l'autre, jugeront d'autant plus
aisément de la vérité: car je ne promets pas d'y
faire jamais de longues réponses, mais seulement
d'avouer mes fautes fort franchement, si je les connois,
ou bien, si je ne les puis apercevoir, de dire
simplement ce que je croirai être requis pour la
défense des choses que j'ai écrites, sans y ajouter
l'explication d'aucune nouvelle matière, afin de
ne me pas engager sans fin de l'une en l'autre.
Que si quelques unes de celles dont j'ai parlé au
commencement de la Dioptrique et des Météores
choquent d'abord, à cause que je les nomme des
suppositions, et que je ne semble pas avoir envie
de les prouver, qu'on ait la patience de lire le tout
avec attention, et j'espère qu'on s'en trouvera satisfait:
car il me semble que les raisons s'y entresuivent
en telle sorte, que comme les dernières
sont démontrées par les premières qui sont leurs
causes, ces premières le sont réciproquement par
les dernières qui sont leurs effets. Et on ne doit pas
imaginer que je commette en ceci la faute que les
logiciens nomment un cercle: car l'expérience rendant
la plupart de ces effets très certains, les causes
dont je les déduis ne servent pas tant à les prouver
qu'à les expliquer; mais tout au contraire ce
sont elles qui sont prouvées par eux. Et je ne les
ai nommées des suppositions qu'afin qu'on sache
que je pense les pouvoir déduire de ces premières
vérités que j'ai ci-dessus expliquées; mais
que j'ai voulu expressément ne le pas faire, pour
empêcher que certains esprits, qui s'imaginent
qu'ils savent en un jour tout ce qu'un autre a pensé
en vingt années, sitôt qu'il leur en a seulement
dit deux ou trois mots, et qui sont d'autant plus
sujets à faillir et moins capables de la vérité qu'ils
sont plus pénétrants et plus vifs, ne puissent de
là prendre occasion de bâtir quelque philosophie
extravagante sur ce qu'ils croiront être mes principes,
et qu'on m'en attribue la faute: car pour
les opinions qui sont toutes miennes, je ne les
excuse point comme nouvelles, d'autant que si on
en considère bien les raisons, je m'assure qu'on
les trouvera si simples et si conformes au sens
commun, qu'elles sembleront moins extraordinaires
et moins étranges qu'aucunes autres qu'on
puisse avoir sur mêmes sujets; et je ne me vante
point aussi d'être le premier inventeur d'aucunes,
mais bien que je ne les ai jamais reçues ni pource qu'elles
avoient été dites par d'autres, ni pource qu'elles
ne l'avoient point été, mais seulement pource que
la raison me les a persuadées.


Que si les artisans ne peuvent sitôt exécuter
l'invention qui est expliquée en la Dioptrique, je
ne crois pas qu'on puisse dire pour cela qu'elle soit
mauvaise; car, d'autant qu'il faut de l'adresse et de
l'habitude pour faire et pour ajuster les machines
que j'ai décrites, sans qu'il y manque aucune circonstance,
je ne m'étonnerois pas moins s'ils rencontroient
du premier coup, que si quelqu'un pouvoit
apprendre en un jour à jouer du luth excellemment,
par cela seul qu'on lui auroit donné de
la tablature qui seroit bonne. Et si j'écris en français,
qui est la langue de mon pays, plutôt qu'en
latin, qui est celle de mes précepteurs, c'est à cause
que j'espère que ceux qui ne se servent que de
leur raison naturelle toute pure jugeront mieux
de mes opinions que ceux qui ne croient qu'aux
livres anciens; et pour ceux qui joignent le bon
sens avec l'étude, lesquels seuls je souhaite pour
mes juges, ils ne seront point, je m'assure, si partiaux
pour le latin, qu'ils refusent d'entendre mes
raisons pource que je les explique en langue vulgaire.


Au reste, je ne veux point parler ici en particulier
des progrès que j'ai espérance de faire à
l'avenir dans les sciences, ni m'engager envers le
public d'aucune promesse que je ne sois pas assuré
d'accomplir; mais je dirai seulement que j'ai résolu
de n'employer le temps qui me reste à vivre à autre
chose qu'à tâcher d'acquérir quelque connoissance
de la nature, qui soit telle qu'on en puisse tirer
des règles pour la médecine, plus assurées que
celles qu'on a eues jusques à présent; et que mon
inclination m'éloigne si fort de toute sorte d'autres
desseins, principalement de ceux qui ne sauroient
être utiles aux uns qu'en nuisant aux autres, que
si quelques occasions me contraignoient de m'y
employer, je ne crois point que je fusse capable
d'y réussir. De quoi je fais ici une déclaration que
je sais bien ne pouvoir servir à me rendre considérable
dans le monde; mais aussi n'ai aucunement
envie de l'être; et je me tiendrai toujours plus
obligé à ceux par la faveur desquels je jouirai sans
empêchement de mon loisir, que je ne serois à
ceux qui m'offriroient les plus honorables emplois
de la terre.





FIN DU DISCOURS DE LA MÉTHODE.










MÉDITATIONS

MÉTAPHYSIQUES.



Cet ouvrage parut d'abord, en latin, à Paris, 1641, sous ce
titre: Meditationes de prima philosophia ubi de Dei existentia
et animae immortalitate. Il en parut une seconde édition
latine à Amsterdam, chez Elzevir, in-12, 1642. L'auteur y
fit corriger le titre de l'édition de Paris, et substituer le terme
de distinction de l'âme d'avec le corps à la place de celui de
l'immortalité de l'âme, qui n'y convenait pas si bien. Nice
l'on parle d'une autre édition latine faite à Naples, 1719,
in-8°, par les soins de Giovacchino Poëta.


Il parut à Paris, 1617, in-4°, une traduction française,
par M. le D. D. L. N. S. (M. le duc de Luynes), revue et
corrigée par Descartes, qui a fait au texte latin quelques
changements. Il s'en est fait à Paris une réimpression, 1661,
in-4°; une troisième à Paris, 1673, in-4°, divisée par articles,
et avec des sommaires, par R. F. (René Fedé, docteur
en médecine de la faculté d'Augers). Cette édition a été
reproduite in-12, Paris, 1724. C'est elle que nous donnons
ici, en retranchant les sommaires, et la division par articles,
qui altère un peu les proportions et les formes du monument
primitif avoué par Descartes.












A MESSIEURS

LES DOYENS ET DOCTEURS

DE LA SACRÉE FACULTÉ DE THÉOLOGIE

DE PARIS.



Messieurs,


La raison qui me porte à vous présenter cet ouvrage
est si juste, et, quand vous en connoîtrez le
dessein, je m'assure que vous en aurez aussi une
si juste de le prendre en votre protection, que je
pense ne pouvoir mieux faire pour vous le rendre
en quelque sorte recommandable, que de vous
dire en peu de mots ce que je m'y suis proposé.
J'ai toujours estimé que les deux questions de Dieu
et de l'âme étoient les principales de celles qui
doivent plutôt être démontrées par les raisons de
la philosophie que de la théologie: car, bien qu'il
nous suffise à nous autres qui sommes fidèles, de
croire par la foi qu'il y a un Dieu, et que l'âme humaine
ne meurt point avec le corps, certainement
il ne semble pas possible de pouvoir jamais persuader
aux infidèles aucune religion, ni quasi même
aucune vertu morale, si premièrement on ne
leur prouve ces deux choses par raison naturelle;
et d'autant qu'on propose souvent en cette vie de
plus grandes récompenses pour les vices que pour
les vertus, peu de personnes préféreroient le juste
à l'utile, si elles n'étoient retenues ni par la crainte
de Dieu ni par l'attente d'une autre vie; et quoiqu'il
soit absolument vrai qu'il faut croire qu'il y
a un Dieu, parce qu'il est ainsi enseigné dans les
saintes Écritures, et d'autre part qu'il faut croire les
saintes Écritures parce qu'elles viennent de Dieu
(la raison de cela est que la foi étant un don de
Dieu, celui-là même qui donne la grâce pour faire
croire les autres choses la peut aussi donner pour
nous faire croire qu'il existe), on ne sauroit néanmoins
proposer cela aux infidèles, qui pourroient
s'imaginer que l'on commettroit en ceci la faute
que les logiciens nomment un cercle.


Et de vrai j'ai pris garde que vous autres, Messieurs,
avec tous les théologiens, n'assuriez pas
seulement que l'existence de Dieu se peut prouver
par raison naturelle, mais aussi que l'on infère de
la sainte Écriture que sa connoissance est beaucoup
plus claire que celle que l'on a de plusieurs
choses créées, et qu'en effet elle est si facile que ceux
qui ne l'ont point sont coupables; comme il paroît
par ces paroles de la Sagesse, chap. XIII, où il est
dit que leur ignorance n'est point pardonnable;
car si leur esprit a pénétré si avant dans la connoissance
des choses du monde, comment est-il possible
qu'ils n'en aient point reconnu plus facilement
le souverain Seigneur? et aux Romains, chap. I,
il est dit qu'ils sont inexcusables; et encore au
même endroit, par ces paroles, Ce qui est connu de
Dieu est manifeste dans eux, il semble que nous
soyons avertis que tout ce qui se peut savoir de
Dieu peut être montré par des raisons qu'il n'est
pas besoin de tirer d'ailleurs que de nous-mêmes
et de la simple considération de la nature de notre
esprit. C'est pourquoi j'ai cru qu'il ne seroit pas
contre le devoir d'un philosophe si je faisois voir
ici comment et par quelle voie nous pouvons, sans
sortir de nous-mêmes, connoître Dieu plus facilement
et plus certainement que nous ne connoissons
les choses du monde.


Et, pour ce qui regarde l'âme, quoique plusieurs
aient cru qu'il n'est pas aisé d'en connoître la nature,
et que quelques uns aient même osé dire
que les raisons humaines nous persuadoient qu'elle
mouroit avec le corps, et qu'il n'y avoit que la
seule foi qui nous enseignât le contraire, néanmoins,
d'autant que le concile de Latran tenu
sous Léon X, en la session 8, les condamne,
et qu'il ordonne expressément aux philosophes
chrétiens de répondre à leurs arguments, et d'employer
toutes les forces de leur esprit pour faire
connoître la vérité, j'ai bien osé l'entreprendre
dans cet écrit. De plus, sachant que la principale
raison qui fait que plusieurs impies ne veulent
point croire qu'il y a un Dieu et que l'âme humaine
est distincte du corps, est qu'ils disent que
personne jusqu'ici n'a pu démontrer ces deux
choses; quoique je ne sois point de leur opinion,
mais qu'au contraire je tienne que la plupart des
raisons qui ont été apportées par tant de grands
personnages, touchant ces deux questions, sont
autant de démonstrations quand elles sont bien
entendues, et qu'il soit presque impossible d'en
inventer de nouvelles; si est-ce que je crois qu'on
ne sauroit rien faire de plus utile en la philosophie
que d'en rechercher une fois avec soin les
meilleures, et les disposer en un ordre si clair et
si exact qu'il soit constant désormais à tout le
monde que ce sont de véritables démonstrations.
Et enfin, d'autant que plusieurs personnes ont désiré
cela de moi, qui ont connoissance que j'ai
cultivé une certaine méthode pour résoudre toutes
sortes de difficultés dans les sciences; méthode qui
de vrai n'est pas nouvelle, n'y ayant rien de plus
ancien que la vérité, mais de laquelle ils savent
que je me suis servi assez heureusement en d'autres
rencontres, j'ai pensé qu'il étoit de mon devoir d'en
faire aussi l'épreuve sur une matière si importante.


Or, j'ai travaillé de tout mon possible pour comprendre
dans ce traité tout ce que j'ai pu découvrir
par son moyen. Ce n'est pas que j'aie ici ramassé
toutes les diverses raisons qu'on pourroit
alléguer pour servir de preuve à un si grand sujet;
car je n'ai jamais cru que cela fût nécessaire,
sinon lorsqu'il n'y en a aucune qui soit certaine:
mais seulement j'ai traité les premières et principales
d'une telle manière que j'ose bien les proposer
pour de très évidentes et très certaines démonstrations.
Et je dirai de plus qu'elles sont telles,
que je ne pense pas qu'il y ait aucune voie par où
l'esprit humain en puisse jamais découvrir de meilleures;
car l'importance du sujet, et la gloire de
Dieu, à laquelle tout ceci se rapporte, me contraignent
de parler ici un peu plus librement de moi que
je n'ai de coutume. Néanmoins, quelque certitude
et évidence que je trouve en mes raisons, je ne puis
pas me persuader que tout le monde soit capable
de les entendre. Mais, tout ainsi que dans la géométrie
il y en a plusieurs qui nous ont été laissées
par Archimède, par Apollonius, par Pappus,
et par plusieurs autres, qui sont reçues de tout le
monde pour très certaines et très évidentes, parce qu'elles
ne contiennent rien qui, considéré séparément,
ne soit très facile à connoître, et que partout
les choses qui suivent ont une exacte liaison
et dépendance avec celles qui les précèdent; néanmoins,
parce qu'elles sont un peu longues, et qu'elles
demandent un esprit tout entier, elles ne sont comprises
et entendues que de fort peu de personnes:
de même, encore que j'estime que celles dont je
me sers ici égalent ou même surpassent en certitude
et évidence les démonstrations de géométrie,
j'appréhende néanmoins qu'elles ne puissent pas
être assez suffisamment entendues de plusieurs,
tant parce qu'elles sont aussi un peu longues et
dépendantes les unes des autres, que principalement
parce qu'elles demandent un esprit entièrement
libre de tous préjugés, et qui se puisse aisément
détacher du commerce des sens. Et, à dire
le vrai, il ne s'en trouve pas tant dans le monde qui
soient propres pour les spéculations de la métaphysique
que pour celles de la géométrie. Et de
plus il y a encore cette différence, que dans la géométrie,
chacun étant prévenu de cette opinion qu'il
ne s'y avance rien dont on n'ait une démonstration
certaine, ceux qui n'y sont pas entièrement versés
pèchent bien plus souvent en approuvant de fausses
démonstrations, pour faire croire qu'ils les entendent,
qu'en réfutant les véritables. Il n'en est pas de
même dans la philosophie, où chacun croyant que
tout y est problématique, peu de personnes s'adonnent
à la recherche de la vérité, et même beaucoup,
se voulant acquérir la réputation d'esprits
forts, ne s'étudient à autre chose qu'à combattre
avec arrogance les vérités les plus apparentes.


C'est pourquoi, Messieurs, quelque force que
puissent avoir mes raisons, parce qu'elles appartiennent
à la philosophie, je n'espère pas qu'elles
fassent un grand effet sur les esprits, si vous ne
les prenez en votre protection. Mais l'estime que
tout le monde fait de votre compagnie étant si
grande, et le nom de Sorbonne d'une telle autorité
que non seulement en ce qui regarde la foi,
après les sacrés conciles, on n'a jamais tant déféré
au jugement d'aucune autre compagnie, mais aussi
en ce qui regarde l'humaine philosophie, chacun
croyant qu'il n'est pas possible de trouver ailleurs
plus de solidité et de connoissance, ni plus de prudence
et d'intégrité pour donner son jugement,
je ne doute point, si vous daignez prendre tant
de soin de cet écrit que de vouloir premièrement
le corriger (car ayant connoissance non seulement
de mon infirmité, mais aussi de mon ignorance,
je n'oserois pas assurer qu'il n'y ait aucunes
erreurs), puis après y ajouter les choses qui y
manquent, achever celles qui ne sont pas parfaites,
et prendre vous-mêmes la peine de donner
une explication plus ample à celles qui en ont besoin,
ou du moins de m'en avertir afin que j'y
travaille; et enfin, après que les raisons par lesquelles
je prouve qu'il y a un Dieu et que l'âme
humaine diffère d'avec le corps auront été portées
jusques à ce point de clarté et d'évidence, où je
m'assure qu'on les peut conduire, qu'elles devront
être tenues pour de très exactes démonstrations,
si vous daignez les autoriser de votre approbation,
et rendre un témoignage public de leur vérité
et certitude; je ne doute point, dis-je, qu'après
cela toutes les erreurs et fausses opinions qui ont
jamais été touchant ces deux questions ne soient
bientôt effacées de l'esprit des hommes. Car la vérité
fera que tous les doctes et gens d'esprit souscriront
à votre jugement; et votre autorité, que
les athées, qui sont pour l'ordinaire plus arrogants
que doctes et judicieux, se dépouilleront de
leur esprit de contradiction, ou que peut-être ils
défendront eux-mêmes les raisons qu'ils verront
être reçues par toutes les personnes d'esprit pour
des démonstrations, de peur de paraître n'en avoir
pas l'intelligence; et enfin tous les autres se rendront
aisément à tant de témoignages, et il n'y
aura plus personne qui ose douter de l'existence
de Dieu et de la distinction réelle et véritable de
l'âme humaine d'avec le corps.


C'est à vous maintenant à juger du fruit qui revindroit
de cette créance, si elle étoit une fois bien
établie, vous qui voyez les désordres que son doute
produit: mais je n'aurois pas ici bonne grâce de
recommander davantage la cause de Dieu et de la
religion à ceux qui eu ont toujours été les plus
fermes colonnes.


J'ai déjà touché ces deux questions de Dieu et
de l'âme humaine dans le Discours français que je
mis en lumière en l'année 1637, touchant la méthode
pour bien conduire, sa raison et chercher la
vérité dans les sciences: non pas à dessein d'en
traiter alors qu'à fond, mais seulement comme en passant,
afin d'apprendre par le jugement qu'on en
feroit de quelle sorte j'en devrois traiter par après;
car elles m'ont toujours semblé être d'une telle
importance, que je jugeois qu'il étoit à propos d'en
parler plus d'une fois; et le chemin que je tiens
pour les expliquer est si peu battu, et si éloigné
de la route ordinaire, que je n'ai pas cru qu'il fût
utile de le montrer en français, et dans un discours
qui pût être lu de tout le monde, de peur que les
foibles esprits ne crussent qu'il leur fût permis de
tenter cette voie.


Or, ayant prié dans ce Discours de la Méthode
tous ceux qui auroient trouvé dans mes écrits
quelque chose digne de censure de me faire la faveur
de m'en avertir, on ne m'a rien objecté de
remarquable que deux choses sur ce que j'avois
dit touchant ces deux questions, auxquelles je veux
répondre ici en peu de mots avant que d'entreprendre
leur explication plus exacte.


La première est qu'il ne s'ensuit pas de ce que
l'esprit humain, faisant réflexion sur soi-même,
ne se connoît être autre chose qu'une chose qui
pense, que sa nature ou son essence ne soit seulement
que de penser; en telle sorte que ce mot
seulement exclue toutes les autres choses qu'on
pourroit peut-être aussi dire appartenir à la nature
de l'âme.


A laquelle objection je réponds que ce n'a point
aussi été en ce lieu-là mon intention de les exclure
selon l'ordre de la vérité de la chose (de laquelle
je ne traitois pas alors), mais seulement selon l'ordre
de ma pensée; si bien que mon sens étoit que
je ne connoissois rien que je susse appartenir à
mon essence, sinon que j'étois une chose qui pense,
ou une chose qui a en soi la faculté de penser. Or
je ferai voir ci-après comment, de ce que je ne
connois rien autre chose qui appartienne à mon
essence, il s'ensuit qu'il n'y a aussi rien autre chose
qui en effet lui appartienne.


La seconde est qu'il ne s'ensuit pas, de ce que
j'ai en moi l'idée d'une chose plus parfaite que je
ne suis, que cette idée soit plus parfaite que moi,
et beaucoup moins que ce qui est représenté par
cette idée existe.


Mais je réponds que dans ce mot d'idée il y a ici
de l'équivoque: car, ou il peut être pris matériellement
pour une opération de mon entendement,
et en ce sens on ne peut pas dire qu'elle soit plus
parfaite que moi; ou il peut être pris objectivement
pour la chose qui est représentée par cette
opération, laquelle, quoiqu'on ne suppose point
qu'elle existe hors de mon entendement, peut
néanmoins être plus parfaite que moi, à raison de
son essence. Or dans la suite de ce traité je ferai
voir plus amplement comment de cela seulement
que j'ai en moi l'idée d'une chose plus parfaite que
moi, il s'ensuit que cette chose existe véritablement.


De plus, j'ai vu aussi deux autres écrits assez
amples sur cette matière, mais qui ne combattoient
pas tant mes raisons que mes conclusions,
et ce par des arguments tirés des lieux communs
des athées. Mais, parceque ces sortes d'arguments
ne peuvent faire aucune impression dans
l'esprit de ceux qui entendront bien mes raisons,
et que les jugements de plusieurs sont si foibles
et si peu raisonnables qu'ils se laissent bien
plus souvent persuader par les premières opinions
qu'ils auront eues d'une chose, pour fausses et
éloignées de la raison qu'elles puissent être, que
par une solide et véritable, mais postérieurement
entendue, réfutation de leurs opinions, je ne veux
point ici y répondre, de peur d'être premièrement
obligé de les rapporter.


Je dirai seulement en général que tout ce que
disent les athées, pour combattre l'existence de
Dieu, dépend toujours, ou de ce que l'on feint
dans Dieu des affections humaines, ou de ce qu'on
attribue à nos esprits tant de force et de sagesse,
que nous avons bien la présomption de vouloir
déterminer et comprendre ce que Dieu peut et
doit faire; de sorte que tout ce qu'ils disent ne
nous donnera aucune difficulté, pourvu seulement
que nous nous ressouvenions que nous devons considérer
nos esprits comme des choses finies et limitées,
et Dieu comme un être infini et incompréhensible.


Maintenant, après avoir suffisamment reconnu
les sentiments des hommes, j'entreprends derechef
de traiter de Dieu et de l'âme humaine, et ensemble
de jeter les fondements de la philosophie première,
mais sans en attendre aucune louange du
vulgaire, ni espérer que mon livre soit vu de plusieurs.
Au contraire, je ne conseillerai jamais à
personne de le lire, sinon à ceux qui voudront
avec moi méditer sérieusement, et qui pourront
détacher leur esprit du commerce des sens, et le
délivrer entièrement de toutes sortes de préjugés,
lesquels je ne sais que trop être en fort petit nombre.
Mais pour ceux qui, sans se soucier beaucoup
de l'ordre et de la liaison de mes raisons,
s'amuseront à épiloguer sur chacune des parties,
comme font plusieurs, ceux-là, dis-je, ne feront
pas grand profit de lu lecture de ce traité; et
bien que peut-être ils trouvent occasion de pointiller
en plusieurs lieux, à grand'peine pourront-ils
objecter rien de pressant ou qui soit digne de
réponse.


Et, d'autant que je ne promets pas aux autres
de les satisfaire de prime abord, et que je ne
présume pas tant de moi que de croire pouvoir
prévoir tout ce qui pourra faire de la difficulté
à un chacun, j'exposerai premièrement dans ces
Méditations les mêmes pensées par lesquelles je
me persuade être parvenu à une certaine et
évidente connoissance de la vérité, afin de voir
si, par les mêmes raisons qui m'ont persuadé,
je pourrai aussi en persuader d'autres; et, après
cela, je répondrai aux objections qui m'ont été
faites par des personnes d'esprit et de doctrine,
à qui j'avois envoyé mes Méditations pour être
examinées avant que de les mettre sous la presse;
car ils m'en ont fait un si grand nombre et de
si différentes, que j'ose bien me promettre qu'il
sera difficile à un autre d'en proposer aucunes
qui soient de conséquence qui n'aient point été
touchées.


C'est pourquoi je supplie ceux qui désireront
lire ces Méditations, de n'en former aucun jugement
que premièrement ils ne se soient donné la
peine de lire toutes ces objections et les réponses
que j'y ai faites.









ABRÉGÉ

DES

SIX MÉDITATIONS SUIVANTES.



Dans la première, je mets en avant les raisons pour lesquelles
nous pouvons douter généralement de toutes choses,
et particulièrement du choses matérielles, au moins tant que
nous n'aurons point d'autres fondements dans les sciences que
ceux que nous avons eus jusqu'à présent. Or, bien que l'utilité
d'un doute si général ne paroisse pas d'abord, elle est toutefois
en cela très grande, qu'il nous délivre de toutes sortes de
préjugés, et nous prépare un chemin très facile pour accoutumer
notre esprit à se détacher des sens; et enfin en ce qu'il
fait qu'il n'est pas possible que nous puissions jamais plus
douter des choses que nous découvrirons par après être véritables.


Dans la seconde, l'esprit, qui, usant de sa propre liberté,
suppose que toutes les choses ne sont point, de l'existence desquelles
il a le moindre doute, reconnoit qu'il est absolument
impossible que cependant il n'existe pas lui-même. Ce qui est
aussi d'une très grande utilité, d'autant que par ce moyen il fait
aisément distinction des choses qui lui appartiennent, c'est-à-dire
à la nature intellectuelle, et de celles qui appartiennent
au corps.


Mais, parce qu'il peut arriver que quelques uns attendront
de moi en ce lieu-là des raisons pour prouver l'immortalité
de l'âme, j'estime les devoir ici avertir qu'ayant tâché de ne
rien écrire dans tout ce traité dont je n'eusse des démonstrations
très exactes, je me suis vu obligé de suivre un ordre
semblable à celui dont se servent les géomètres, qui est
d'avancer premièrement toutes les choses desquelles dépend
la proposition que l'on cherche, avant que d'en rien
conclure.


Or la première et principale chose qui est requise pour
bien connoître l'immortalité de l'âme est d'en former une conception
claire et nette, et entièrement distincte de toutes les
conceptions que l'on peut avoir du corps; ce qui a été fait en
ce lieu-là. Il est requis, outre cela, de savoir que toutes les
choses que nous concevons clairement et distinctement sont
vraies, de la façon que nous les concevons; ce qui n'a pu être
prouvé avant la quatrième Méditation. De plus, il faut avoir
une conception distincte de la nature corporelle, laquelle se
forme partie dans cette seconde, et partie dans la cinquième
et sixième Méditation. Et enfin, l'on doit conclure de tout cela
que les choses que l'on conçoit clairement et distinctement être
des substances diverses, ainsi que l'on conçoit l'esprit et le
corps, sont en effet des substances réellement distinctes les
unes des autres, et c'est ce que l'on conclut dans la sixième
Méditation; ce qui se confirme encore, dans cette même Méditation,
de ce que nous ne concevons aucun corps que comme
divisible, au lieu que l'esprit ou l'âme de l'homme ne se peut
concevoir que comme indivisible; car, en effet, nous ne saurions
concevoir la moitié d'aucune âme, comme nous pouvons
faire du plus petit de tous les corps; en sorte que l'on reconnoît
que leurs natures ne sont pas seulement diverses, mais même
en quelque façon contraires. Or je n'ai pas traité plus avant
de cette matière dans cet écrit, tant parceque cela suffit pour
montrer assez clairement que de la corruption du corps la
mort de l'âme ne s'ensuit pas, et ainsi pour donner aux hommes
l'espérance d'une seconde vie après la mort; comme aussi
parceque les prémisses desquelles on peut conclure l'immortalité
de l'âme dépendent de l'explication de toute la physique:
premièrement, pour savoir que généralement toutes les substances,
c'est-à-dire toutes les choses qui ne peuvent exister
sans être créées de Dieu, sont de leur nature incorruptibles,
et qu'elles ne peuvent jamais cesser d'être, si Dieu même en
leur déniant son concours ne les réduit au néant; et ensuite
pour remarquer que le corps pris en général est une substance,
c'est pourquoi aussi il ne périt point; mais que le corps humain,
en tant qu'il diffère des autres corps, n'est composé que
d'une certaine configuration de membres et d'autres semblables
accidents, là où l'âme humaine n'est point ainsi composée d'aucuns
accidents, mais est une pure substance. Car, encore que
tous ses accidents se changent, par exemple encore qu'elle
conçoive de certaines choses, qu'elle en veuille d'autres, et
qu'elle en sente d'autres, etc., l'âme pourtant ne devient point
autre; au lieu que le corps humain devient une autre chose,
de cela seul que la figure de quelques-unes de ses parties
se trouve changée; d'où il s'ensuit que le corps humain
peut bien facilement périr, mais que l'esprit ou l'âme de
l'homme (ce que je ne distingue point) est immortelle de sa
nature.










Dans la troisième Méditation, j'ai, ce me semble, expliqué
assez au long le principal argument dont je me sers pour
prouver l'existence de Dieu. Mais néanmoins, parce que je n'ai
point voulu me servir en ce lieu-là d'aucunes comparaisons
tirées des choses corporelles, afin d'éloigner autant que je
pourrois les esprits des lecteurs de l'usage et du commerce des
sens, peut-être y est-il resté beaucoup d'obscurités (lesquelles,
comme j'espère, seront entièrement éclaircies dans les réponses
que j'ai faites aux objections qui m'ont depuis été proposées),
comme entre autres celle-ci, Comment l'idée d'un être souverainement
parfait, laquelle se trouve en nous, contient tant de
réalité objective, c'est-à-dire participe par représentation à tant
de degrés d'être et de perfection, qu'elle doit venir d'une cause
souverainement parfaite: ce que j'ai éclairci dans ces réponses
par la comparaison d'une machine fort ingénieuse et artificielle,
dont l'idée se rencontre dans l'esprit de quelque ouvrier; car comme
l'artifice objectif de cette idée doit avoir quelque cause,
savoir est ou la science de cet ouvrier, ou celle de quelque autre
de qui il ait reçu celle idée, de même il est impossible que
l'idée de Dieu qui est en nous n'ait pas Dieu même pour sa
cause.







Dans la quatrième, il est prouvé que toutes les choses que
nous concevons fort clairement et fort distinctement sont
toutes vraies; et ensemble est expliqué en quoi consiste la nature
de l'erreur ou fausseté; ce qui doit nécessairement être su,
tant pour confirmer les vérités précédentes que pour mieux
entendre celles qui suivent. Mais cependant il est à remarquer
que je ne traite nullement en ce lieu-là du péché, c'est-à-dire
de l'erreur qui se commet dans la poursuite du bien et du mal,
mais seulement de celle qui arrive dans le jugement et le
discernement du vrai et du faux; et que je n'entends point
y parler des choses qui appartiennent à la foi ou à la conduite
de la vie, mais seulement de celles qui regardent les vérités
spéculatives, et qui peuvent être connues par l'aide de la seule
lumière naturelle.



Dans la cinquième Méditation, outre que la nature corporelle
prise en général y est expliquée, l'existence de Dieu y
est encore démontrée par une nouvelle raison, dans laquelle
néanmoins peut-être s'y rencontrera-t-il aussi quelques difficultés,
mais on en verra la solution dans les réponses aux objections
qui m'ont été faites; et de plus je fais voir de quelle
façon il est véritable que la certitude même des démonstrations
géométriques dépend de la connoissance de Dieu.



Enfin, dans la sixième, je distingue l'action de l'entendement
d'avec celle de l'imagination; les marques de celle distinction
y sont décrites; j'y montre que l'âme de l'homme est réellement
distincte du corps, et toutefois qu'elle lui est si étroitement
conjointe et unie, qu'elle ne compose que comme une même
chose avec lui. Toutes les erreurs qui procèdent des sens y
sont exposées, avec les moyens de les éviter; et enfin j'y apporte
toutes les raisons desquelles on peut conclure l'existence des
choses matérielles: non que je les juge fort utiles pour prouver
ce qu'elles prouvent, à savoir, qu'il y a un monde, que les
hommes ont des corps, et autres choses semblables, qui n'ont
jamais été mises en doute par aucun homme de bon sens; mais
parce qu'en les considérant de près, l'on vient à connoître
qu'elles ne sont pas si fermes ni si évidentes que celles qui
nous conduisent à la connoissance de Dieu et de notre âme;
en sorte que celles-ci sont les plus certaines et les plus évidentes
qui puissent tomber en la connoissance de l'esprit humain,
et c'est tout ce que j'ai eu dessin de prouver dans ces
six Méditations; ce qui fait que j'omets ici beaucoup d'autres
questions, dont j'ai aussi parlé par occasion dans ce
traité.










MÉDITATIONS

TOUCHANT

LA PHILOSOPHIE PREMIÈRE,

DANS LESQUELLES ON PROUVE CLAIREMENT

L'EXISTENCE DE DIEU

ET

LA DISTINCTION RÉELLE ENTRE L'AME ET LE CORPS

DE L'HOMME.











PREMIÈRE MÉDITATION.


DES CHOSES QUE L'ON PEUT RÉVOQUER EN DOUTE.



Ce n'est pas d'aujourd'hui que je me suis aperçu
que, dès mes premières années, j'ai reçu quantité
de fausses opinions pour véritables, et que
ce que j'ai depuis fondé sur des principes si mal
assurés ne sauroit être que fort douteux et incertain;
et dès lors j'ai bien jugé qu'il me falloit
entreprendre sérieusement une fois en ma vie de
me défaire de toutes les opinions que j'avois reçues
auparavant en ma créance, et commencer
tout de nouveau dès les fondements, si je voulois
établir quelque chose de ferme et de constant dans
les sciences. Mais cette entreprise me semblant être
fort grande, j'ai attendu que j'eusse atteint un âge
qui fût si mûr que je n'en pusse espérer d'autre
après lui auquel je fusse plus propre à l'exécuter;
ce qui m'a fait différer si long-temps, que désormais
je croirois commettre une faute si j'employois
encore à délibérer le temps qui me reste pour
agir. Aujourd'hui donc que, fort à propos pour ce
dessein, j'ai délivré mon esprit de toutes sortes de
soins, que par bonheur je ne me sens agité d'aucunes
passions, et que je me suis procuré un repos
assuré dans une paisible solitude, je m'appliquerai
sérieusement et avec liberté à détruire généralement
toutes mes anciennes opinions. Or, pour
cet effet, il ne sera pas nécessaire que je montre
qu'elles sont toutes fausses, de quoi peut-être je ne
viendrois jamais à bout. Mais, d'autant que la raison
me persuade déjà que je ne dois pas moins soigneusement
m'empêcher de donner créance aux
choses qui ne sont pas entièrement certaines et indubitables,
qu'à celles qui me paroissent manifestement
être fausses, ce me sera assez pour les rejeter
toutes, si je puis trouver en chacune quelque
raison de douter. Et pour cela il ne sera pas aussi
besoin que je les examine chacune en particulier,
ce qui seroit d'un travail infini; mais, parceque la
ruine des fondements entraîne nécessairement avec
soi tout le reste de l'édifice, je m'attaquerai d'abord
aux principes sur lesquels toutes mes anciennes
opinions étoient appuyées.


Tout ce que j'ai reçu jusqu'à présent pour le
plus vrai et assuré, je l'ai appris des sens ou par
les sens: or j'ai quelquefois éprouvé que ces sens
étoient trompeurs; et il est de la prudence de ne
se fier jamais entièrement à ceux qui nous ont une
fois trompés.


Mais peut-être qu'encore que les sens nous trompent
quelquefois touchant des choses fort peu sensibles
et fort éloignées, il s'en rencontre néanmoins
beaucoup d'autres desquelles on ne peut pas
raisonnablement douter, quoique nous les connoissions
par leur moyen: par exemple, que je
suis ici, assis auprès du feu, vêtu d'une robe de
chambre, ayant ce papier entre les mains, et autres
choses de cette nature. Et comment est-ce que
je pourrois nier que ces mains et ce corps soient
à moi? si ce n'est peut-être que je me compare à
certains insensés, de qui le cerveau est tellement
troublé et offusqué par les noires vapeurs de la bile,
qu'ils assurent constamment qu'ils sont des rois,
lorsqu'ils sont très pauvres; qu'ils sont vêtus d'or
et de pourpre, lorsqu'ils sont tout nus; ou qui s'imaginent
être des cruches ou avoir un corps de
verre. Mais quoi! ce sont des fous, et je ne serois
pas moins extravagant si je me réglois sur leurs
exemples.


Toutefois j'ai ici à considérer que je suis homme,
et par conséquent que j'ai coutume de dormir,
et de me représenter en mes songes les mêmes
choses, ou quelquefois de moins vraisemblables,
que ces insensés lorsqu'ils veillent. Combien de
fois m'est-il arrivé de songer la nuit que j'étois
en ce lieu, que j'étois habillé, que j'étois auprès
du feu, quoique je fusse tout nu dedans
mon lit! Il me semble bien à présent que ce n'est
point avec des yeux endormis que je regarde ce
papier; que cette tête que je branle n'est point
assoupie; que c'est avec dessein et de propos délibéré
que j'étends cette main, et que je la sens:
ce qui arrive dans le sommeil ne semble point si
clair ni si distinct que tout ceci. Mais, en y pensant
soigneusement, je me ressouviens d'avoir souvent
été trompé en dormant par de semblables illusions;
et, en m'arrêtant sur cette pensée, je vois
si manifestement qu'il n'y a point d'indices certains
par où l'on puisse distinguer nettement la veille
d'avec le sommeil, que j'en suis tout étonné; et
mon étonnement est tel qu'il est presque capable
de me persuader que je dors.


Supposons donc maintenant que nous sommes
endormis, et que toutes ces particularités, à savoir
que nous ouvrons les yeux, que nous branlons
la tête, que nous étendons les mains, et choses
semblables, ne sont que de fausses illusions; et
pensons que peut-être nos mains ni tout notre
corps ne sont pas tels que nous les voyons. Toutefois
il faut au moins avouer que les choses qui nous
sont représentées dans le sommeil sont comme
des tableaux et des peintures, qui ne peuvent être
formées qu'à la ressemblance de quelque chose de
réel et de véritable; et qu'ainsi, pour le moins, ces
choses générales, à savoir des yeux, une tête, des
mains, et tout un corps, ne sont pas choses imaginaires,
mais réelles et existantes. Car de vrai les
peintres, lors même qu'ils s'étudient avec le plus
d'artifice à représenter des sirènes et des satyres
par des figures bizarres et extraordinaires, ne peuvent
toutefois leur donner des formes et des natures
entièrement nouvelles, mais font seulement un
certain mélange et composition des membres de
divers animaux; ou bien si peut-être leur imagination
est assez extravagante pour inventer quelque
chose de si nouveau que jamais on n'ait rien
vu de semblable, et qu'ainsi leur ouvrage représente
une chose purement feinte et absolument
fausse, certes à tout le moins les couleurs dont
ils les composent doivent-elles être véritables.


Et par la même raison, encore que ces choses
générales, à savoir un corps, des yeux, une tête,
des mains, et autres semblables, pussent être imaginaires,
toutefois il faut nécessairement avouer qu'il
y en a au moins quelques autres encore plus simples
et plus universelles qui sont vraies et existantes; du
mélange desquelles, ni plus ni moins que de celui
de quelques véritables couleurs, toutes ces images
des choses qui résident en notre pensée, soit vraies
et réelles, soit feintes et fantastiques, sont formées.


De ce genre de choses est la nature corporelle
eu général et son étendue; ensemble la figure
des choses étendues, leur quantité ou grandeur,
et leur nombre; comme aussi le lieu où elles sont,
le temps qui mesure leur durée, et autres semblables.
C'est pourquoi peut-être que de là nous ne
conclurons pas mal, si nous disons que la physique,
l'astronomie, la médecine, et toutes les autres
sciences qui dépendent de la considération des
choses composées, sont fort douteuses et incertaines,
mais que l'arithmétique, la géométrie, et les
autres sciences de cette nature, qui ne traitent que
de choses fort simples et fort générales, sans se
mettre beaucoup en peine si elles sont dans la nature
ou si elles n'y sont pas, contiennent quelque
chose, de certain et d'indubitable: car, soit que je
veille ou que je dorme, deux et trois joints ensemble
formeront toujours le nombre de cinq, et le
carré n'aura jamais plus de quatre côtés; et il
ne semble pas possible que des vérités si claires et
si apparentes puissent être soupçonnées d'aucune
fausseté ou d'incertitude.


Toutefois, il y a longtemps que j'ai dans mon
esprit une certaine opinion qu'il y a un Dieu qui
peut tout, et par qui j'ai été fait et créé tel que je
suis. Or, que sais-je s'il n'a point fait qu'il n'y ait
aucune terre, aucun ciel, aucun corps étendu, aucune
figure, aucune grandeur, aucun lieu, et que
néanmoins j'aie les sentiments de toutes ces choses,
et que tout cela ne me semble point exister
autrement que je le vois? Et même, comme je juge
quelquefois que les autres se trompent dans les
choses qu'ils pensent le mieux savoir, que sais-je
s'il n'a point fait que je me trompe aussi toutes les
fois que je fais l'addition de deux et de trois, ou
que je nombre les côtés d'un carré, ou que je juge
de quelque chose encore plus facile, si l'on se peut
imaginer rien de plus facile que cela? Mais peut-être
que Dieu n'a pas voulu que je fusse déçu de
la sorte, car il est dit souverainement bon. Toutefois,
 si cela répugnait à sa bonté de m'avoir fait tel
que je me trompasse toujours, cela sembleroit aussi
lui être contraire de permettre que je me trompe
quelquefois, et néanmoins je ne puis douter qu'il
ne le permette. Il y aura peut-être ici des personnes
qui aimeroient mieux nier l'existence d'un Dieu si
puissant, que de croire que toutes les autres choses
sont incertaines. Mais ne leur résistons pas pour le
présent, et supposons en leur faveur que tout ce qui
est dit ici d'un Dieu soit une fable: toutefois, de
quelque façon qu'ils supposent que je sois parvenu
à l'état et à l'être que je possède, soit qu'ils l'attribuent
à quelque destin ou fatalité, soit qu'ils le
réfèrent au hasard, soit qu'ils veuillent que ce soit
par une continuelle suite et liaison des choses, ou
enfin par quoique autre manière; puisque faillir et
se tromper est une imperfection, d'autant moins
puissant sera l'auteur qu'ils assigneront à mon origine,
d'autant plus sera-t-il probable que je suis
tellement imparfait que je me trompe toujours.
Auxquelles raisons je n'ai certes rien à répondre;
mais enfin je suis contraint d'avouer qu'il n'y a
rien de tout ce que je croyois autrefois être véritable
dont je ne puisse en quelque façon douter;
et cela non point par inconsidération ou légèreté,
mais pour des raisons très fortes et mûrement
considérées: de sorte que désormais je ne dois
pas moins soigneusement m'empêcher d'y donner
créance qu'à ce qui seroit manifestement faux, si
je veux trouver quelque chose de certain et d'assuré
dans les sciences.


Mais il ne suffit pas d'avoir fait ces remarques,
il faut encore que je prenne soin de m'en souvenir;
car ces anciennes et ordinaires opinions me
reviennent encore souvent en la pensée, le long
et familier usage qu'elles ont eu avec moi leur
donnant droit d'occuper mon esprit contre mon
gré, et de se rendre presque maîtresses de ma
créance; et je ne me désaccoutumerai jamais de
leur déférer, et de prendre confiance en elles tant
que je les considérerai telles qu'elles sont on effet,
c'est-à-dire en quelque façon douteuses, comme
je viens de montrer, et toutefois fort probables,
en sorte que l'on a beaucoup plus de raison de
les croire que de les nier. C'est pourquoi je pense
que je ne ferai pas mal si, prenant de propos délibéré
un sentiment contraire, je me trompe moi-même,
et si je feins pour quelque temps que
toutes ces opinions sont entièrement fausses et imaginaires;
jusqu'à ce qu'enfin, ayant tellement balancé
mes anciens et mes nouveaux préjugés qu'ils
ne puissent faire pencher mon avis plus d'un côté
que d'un autre, mon jugement ne soit plus désormais
maîtrisé par de mauvais usages et détourné
du droit chemin qui le peut conduire à la connoissance
de la vérité. Car je suis assuré qu'il ne peut
y avoir de péril ni d'erreur en cette voie, et que
je ne saurais aujourd'hui trop accorder à ma défiance,
puisqu'il n'est pas maintenant question d'agir,
mais seulement de méditer et de connoître.


Je supposerai donc, non pas que Dieu, qui est
très bon, et qui est la souveraine source de vérité,
mais qu'un certain mauvais génie, non moins
rusé et trompeur que puissant, a employé toute
son industrie à me tromper; je penserai que Je
ciel, l'air, la terre, les couleurs, les figures, les
sons, et toutes les autres choses extérieures, ne sont
rien que des illusions et rêveries dont il s'est servi
pour tendre des pièges à ma crédulité; je me considérerai
moi-même comme n'ayant point de mains,
point d'yeux, point de chair, point de sang; comme
n'ayant aucun sens, mais croyant faussement avoir
toutes ces choses; je demeurerai obstinément attaché
à cette pensée; et si, par ce moyen, il n'est
pas en mon pouvoir de parvenir à la connoissance
d'aucune vérité, à tout le moins il est en ma puissance
de suspendre mon jugement: c'est pourquoi
je prendrai garde soigneusement de ne recevoir
en ma croyance aucune fausseté, et préparerai
si bien mon esprit à toutes les ruses de ce grand
trompeur, que, pour puissant et rusé qu'il soit,
il ne me pourra jamais rien imposer.


Mais ce dessein est pénible et laborieux, et une
certaine paresse m'entraîne insensiblement dans
le train de ma vie ordinaire; et tout de même
qu'un esclave qui jouissoit dans le sommeil d'une
liberté imaginaire, lorsqu'il commence à soupçonner
que sa liberté n'est qu'un songe, craint de
se réveiller, et conspire avec ces illusions agréables
pour en être plus longtemps abusé, ainsi je
retombe insensiblement de moi-même dans mes
anciennes opinions, et j'appréhende de me réveiller
de cet assoupissement, de peur que les veilles laborieuses
qui auroient à succéder à la tranquillité
de ce repos, au lieu de m'apporter quelque jour
et quelque lumière dans la connoissance de la vérité,
ne fussent pas suffisantes pour éclaircir toutes
les ténèbres des difficultés qui viennent d'être
Agitées.










MÉDITATION SECONDE.


DE LA NATURE DE L'ESPRIT HUMAIN; ET QU'IL EST PLUS AISÉ

À CONNOÎTRE QUE LE CORPS.



La méditation que je fis hier m'a rempli l'esprit
de tant de doutes, qu'il n'est plus désormais
en ma puissance de les oublier. Et cependant je ne
vois pas de quelle façon je les pourrai résoudre; et
comme si tout-à-coup j'étois tombé dans une eau
très profonde, je suis tellement surpris que je ne
puis ni assurer mes pieds dans le fond, ni nager
pour me soutenir au-dessus. Je m'efforcerai néanmoins,
et suivrai derechef la même voie où j'étois
entré hier, en m'éloignant de tout ce en quoi je
pourrai imaginer le moindre doute, tout de même
que si je connoissois que cela fût absolument faux;
et je continuerai toujours dans ce chemin, jusqu'à
ce que j'aie rencontré quelque chose de certain, ou
du moins, si je ne puis autre chose, jusqu'à
ce que j'aie appris certainement qu'il n'y a rien au monde
de certain. Archimède, pour tirer le globe terrestre
de sa place et le transporter en un autre lieu, ne
demandoit rien qu'un point qui fût ferme et immobile:
ainsi j'aurai droit de concevoir de hautes
espérances, si je suis assez heureux pour trouver
seulement une chose qui soit certaine et indubitable.


Je suppose donc que toutes les choses que je
vois sont fausses; je me persuade que rien n'a jamais
été de tout ce que ma mémoire remplie de
mensonges me représente; je pense n'avoir aucuns
sens; je crois que le corps, la figure, l'étendue,
le mouvement et le lieu ne sont que des fictions
de mon esprit. Qu'est-ce donc qui pourra
être estimé véritable? Peut-être rien autre chose,
sinon qu'il n'y a rien au monde de certain.


Mais que sais-je s'il n'y a point quelque autre
chose différente de celles que je viens de juger
incertaines, de laquelle on ne puisse avoir le
moindre doute? N'y a-t-il point quelque Dieu, ou
quelque autre puissance, qui me met en esprit ces
pensées? Cela n'est pas nécessaire; car peut-être
que je suis capable de les produire de moi-même.
Moi donc à tout le moins ne suis-je point quelque
chose? Mais j'ai déjà nié que j'eusse aucuns sens
ni aucun corps: j'hésite néanmoins, car que s'ensuit-il
de la? Suis-je tellement dépendant du corps
et des sens que je ne puisse être sans eux? Mais je
me suis persuadé qu'il n'y avoit rien du tout dans
le monde, qu'il n'y avoit aucun ciel, aucune terre,
aucuns esprits, ni aucuns corps: ne me suis-je
donc pas aussi persuadé que je n'étois point?
Tant s'en faut; j'étois sans doute, si je me suis persuadé
ou seulement si j'ai pensé quelque chose.
Mais il y a un je ne sais quel trompeur très puissant
et très rusé, qui emploie toute son industrie
à me tromper toujours. Il n'y a donc point de
doute que je suis, s'il me trompe; et qu'il me
trompe tant qu'il voudra, il ne saura jamais faire
que je ne sois rien, tant que je penserai être quelque
chose. De sorte qu'après y avoir bien pensé,
et avoir soigneusement examiné toutes choses,
enfin il faut conclure et tenir pour constant que
cette proposition, je suis, j'existe, est nécessairement
vraie, toutes les fois que je la prononce ou
que je la conçois en mon esprit.


Mais je ne connois pas encore assez clairement
quel je suis, moi qui suis certain que je suis;
de sorte que désormais il faut que je prenne
soigneusement garde de ne prendre pas imprudemment
quelque autre chose pour moi, et ainsi
de ne me point méprendre dans cette connoissance,
que je soutiens être plus certaine et plus
évidente que toutes celles que j'ai eues auparavant.
C'est pourquoi je considérerai maintenant
tout de nouveau ce que je croyois être avant que
j'entrasse dans ces dernières pensées; et de mes
anciennes opinions je retrancherai tout ce qui
peut être tant soit peu combattu par les raisons
que j'ai tantôt alléguées, en sorte qu'il ne demeure
précisément que cela seul qui est entièrement certain
et indubitable. Qu'est-ce donc que j'ai cru
être ci-devant? Sans difficulté, j'ai pensé que j'étois
un homme. Mais qu'est-ce qu'un homme? Dirai-je
que c'est un animal raisonnable? Non certes;
car il me faudroit par après rechercher ce que
c'est qu'animal, et ce que c'est que raisonnable;
et ainsi d'une seule question je tomberois insensiblement
en une infinité d'autres plus difficiles et
plus embarrassées; et je ne voudrais pas abuser
du peu de temps et de loisir qui me reste, en l'employant
à démêler de semblables difficultés. Mais
je m'arrêterai plutôt à considérer ici les pensées
qui naissoient ci-devant d'elles-mêmes en mon esprit,
et qui ne m'étoient inspirées que de ma seule
nature, lorsque je m'appliquois à la considération
de mon être. Je me considérois premièrement
comme ayant un visage, des mains, des bras, et
toute cette machine composée d'os et de chair,
telle qu'elle paroît en un cadavre, laquelle je désignois
par le nom de corps. Je considérois, outre
cela, que je me nourrissois, que je marchois, que
je sentois et que je pensois, et je rapportois toutes
ces actions à l'âme; mais je ne m'arrêtois point à
penser ce que c'étoit que cette âme, ou bien, si
je m'y arrêtois, je m'imaginois qu'elle étoit quelque
chose d'extrêmement rare et subtil, comme un
vent, une flamme ou un air très délié, qui étoit
insinué et répandu dans mes plus grossières parties.
Pour ce qui étoit du corps, je ne doutois nullement
de sa nature; mais je pensois la connoître
fort distinctement; et si je l'eusse voulu expliquer
suivant les notions que j'en avois alors, je
l'eusse décrite en cette sorte: Par le corps, j'entends
tout ce qui peut être terminé par quelque
figure; qui peut être compris en quelque lieu, et
remplir un espace en telle sorte que tout autre
corps en soit exclus; qui peut être senti, ou par
l'attouchement, ou par la vue, ou par l'ouïe, ou
par le goût, ou par l'odorat; qui peut être mû eu
plusieurs façons, non pas à la vérité par lui-même,
mais par quelque chose d'étranger duquel
il soit touché et dont il reçoive l'impression:
car d'avoir la puissance de se mouvoir de soi-même,
comme aussi de sentir ou de penser, je ne
croyois nullement que cela appartint à la nature
du corps; au contraire, je m'étonnois plutôt de
voir que de semblables facultés se rencontroient
en quelques uns.


Mais moi, qui suis-je, maintenant que je suppose
qu'il y a un certain génie qui est extrêmement
puissant, et, si j'ose le dire, malicieux et rusé,
qui emploie toutes ses forces et toute son industrie
à me tromper? Puis-je assurer que j'aie la
moindre chose de toutes celles que j'ai dites naguère
appartenir à la nature du corps? Je m'arrête
a penser avec attention, je passe et repasse toutes
ces choses en mon esprit, et je n'en rencontre aucune
que je puisse dire être en moi. Il n'est pas besoin
que je m'arrête à les dénombrer. Passons donc
aux attributs de l'âme, et voyons s'il y en a quelqu'un
qui soit en moi. Les premiers sont de me
nourrir et de marcher; mais s'il est vrai que je n'ai
point de corps, il est vrai aussi que je ne puis
marcher ni me nourrir. Un autre est de sentir;
mais on ne peut aussi sentir sans le corps, outre
que j'ai pensé sentir autrefois plusieurs choses
pendant le sommeil, que j'ai reconnu à mon réveil
n'avoir point en effet senties. Un autre est de penser,
et je trouve ici que la pensée est un attribut
qui m'appartient: elle seule ne peut être détachée
de moi. Je suis, j'existe, cela est certain; mais
combien de temps? autant de temps que je pense;
car peut-être même qu'il se pourroit faire, si je
cessois totalement de penser, que je cesserois en
même temps tout-à-fait d'être. Je n'admets maintenant
rien qui ne soit nécessairement vrai: je ne
suis donc, précisément parlant, qu'une chose qui
pense, c'est-à-dire un esprit, un entendement ou
une raison, qui sont des termes dont la signification
m'étoit auparavant inconnue. Or, je suis une
chose vraie et vraiment existante: mais quelle
chose? Je l'ai dit: une chose qui pense. Et quoi
davantage? J'exciterai mon imagination pour voir
si je ne suis point encore quelque chose de plus.
Je ne suis point cet assemblage de membres que
l'on appelle le corps humain; je ne suis point un
air délié et pénétrant répandu dans tous ces membres;
je ne suis point un vent, un souffle, une
vapeur, ni rien de tout ce que je puis feindre et
m'imaginer, puisque j'ai supposé que tout cela n'étoit
rien, et que, sans changer cette supposition,
je trouve que je ne laisse pas d'être certain que je
suis quelque chose.


Mais peut-être est-il vrai que ces mêmes choses-là
que je suppose n'être point, parce qu'elles
me sont inconnues, ne sont point en effet différentes
de moi, que je connois. Je n'en sais rien;
je ne dispute pas maintenant de cela; je ne puis
donner mon jugement que des choses qui me sont
connues: je connois que j'existe, et je cherche
quel je suis, moi que je connois être. Or, il est très
certain que la connoissance de mon être, ainsi précisément
pris, ne dépend point des choses dont
l'existence ne m'est pas encore connue; par conséquent
elle ne dépend d'aucunes de celles que je
puis feindre par mon imagination. Et même ces
termes de feindre et d'imaginer m'avertissent de
mon erreur: car je feindrois en effet si je m'imaginois
être quelque chose, puisque imaginer n'est
rien autre chose que contempler la figure ou l'image
d'une chose corporelle; or, je sais déjà certainement
que je suis, et que tout ensemble il se peut
faire que toutes ces images, et généralement toutes
les choses qui se rapportent à la nature du corps,
ne soient que des songes ou des chimères. Ensuite
de quoi je vois clairement que j'ai aussi peu de
raison en disant, J'exciterai mon imagination pour
connoître plus distinctement quel je suis, que si
je disois, Je suis maintenant éveillé, et j'aperçois
quelque chose de réel et de véritable; mais, parceque
je ne l'aperçois pas encore assez nettement, je
m'endormirai tout exprès, afin que mes songes me
représentent cela même avec plus de vérité et d'évidence.
Et, partant, je connois manifestement
que rien de tout ce que je puis comprendre par
le moyen de l'imagination n'appartient à cette connoissance
que j'ai de moi-même, et qu'il est besoin
de rappeler et détourner son esprit de cette façon
de concevoir, afin qu'il puisse lui-même connoître
bien distinctement sa nature.


Mais qu'est-ce donc que je suis? une chose qui
pense. Qu'est-ce qu'une chose qui pense? c'est
une chose qui doute, qui entend, qui conçoit,
qui affirme, qui nie, qui veut, qui ne veut pas,
qui imagine aussi, et qui sent. Certes, ce n'est pas
peu si toutes ces choses appartiennent à ma nature.
Mais pourquoi n'y appartiendroient-elles pas? Ne
suis-je pas celui-là même qui maintenant doute
presque de tout, qui néanmoins entend et conçoit
certaines choses, qui assure et affirme celles-là
seules être véritables, qui nie toutes les autres,
qui veut et désire d'en connoître davantage, qui
ne veut pas être trompé, qui imagine beaucoup de
choses, même quelquefois en dépit que j'en aie,
et qui en sent aussi beaucoup, comme par l'entremise
des organes du corps. Y a-t-il rien de tout
cela qui ne soit aussi véritable qu'il est certain que
je suis et que j'existe, quand même je dormirois
toujours, et que celui qui m'a donné l'être se serviroit
de toute son industrie pour m'abuser? Y a-t-il
aussi aucun de ces attributs qui puisse être distingué
de ma pensée, ou qu'on puisse dire être
séparé de moi-même? Car il est de soi si évident
que c'est moi qui doute, qui entends et qui désire,
qu'il n'est pas ici besoin de rien ajouter pour l'expliquer.
Et j'ai aussi certainement la puissance
d'imaginer; car, encore qu'il puisse arriver (comme
j'ai supposé auparavant) que les choses que j'imagine
ne soient pas vraies, néanmoins cette puissance
d'imaginer ne laisse pas d'être réellement en
moi, et fait partie de ma pensée. Enfin, je suis le
même qui sens, c'est-à-dire qui aperçois certaines
choses comme par les organes des sens, puisqu'en
effet je vois de la lumière, j'entends du bruit, je
sens de la chaleur. Mais l'on me dira que ces apparences-là
sont fausses et que je dors. Qu'il soit ainsi;
toutefois, à tout le moins, il est très certain qu'il
me semble que je vois de la lumière, que j'entends
du bruit, et que je sens de la chaleur; cela ne peut
être faux; et c'est proprement ce qui en moi s'appelle
sentir; et cela précisément n'est rien autre
chose que penser. D'où je commence à connoître
quel je suis, avec un peu plus de clarté et de distinction
que ci-devant.


Mais néanmoins il me semble encore et je ne
puis m'empêcher de croire que les choses corporelles,
dont les images se forment par la pensée,
qui tombent sous les sens, et que les sens mêmes
examinent, ne soient beaucoup plus distinctement
connues que cette je ne sais quelle partie de moi-même
qui ne tombe point sous l'imagination: quoi-qu'en
effet cela soit bien étrange de dire que je connoisse
et comprenne plus distinctement des choses
dont l'existence me paroît douteuse, qui me sont
inconnues et qui ne m'appartiennent point, que
celles de la vérité desquelles je suis persuadé, qui
me sont connues, et qui appartiennent à ma propre
nature, en un mot que moi-même. Mais je vois
bien ce que c'est; mon esprit est un vagabond qui
se plaît à m'égarer, et qui ne sauroit encore souffrir
qu'on le retienne dans les justes bornes de la
vérité. Lâchons-lui donc encore une fois la bride,
et, lui donnant toute sorte de liberté, permettons-lui
de considérer les objets qui lui paroissent au
dehors, afin que, venant ci-après à la retirer doucement
et à propos, et de l'arrêter sur la considération
de son être et des choses qu'il trouve en lui,
il se laisse après cela plus facilement régler et conduire.


Considérons donc maintenant les choses que
l'on estime vulgairement être les plus faciles de
toutes à connoître, et que l'on croit aussi être le
plus distinctement connues, c'est à savoir les corps
que nous touchons et que nous voyons: non pas à
la vérité les corps en général, car ces notions générales
sont d'ordinaire un peu plus confuses;
mais considérons-en un en particulier. Prenons
par exemple ce morceau de cire: il vient tout fraîchement
d'être tiré de la ruche, il n'a pas encore
perdu la douceur du miel qu'il contenoit, il retient
encore quelque chose de l'odeur des fleurs dont
il a été recueilli; sa couleur, sa figure, sa grandeur,
sont apparentes; il est dur, il est froid, il est maniable,
et si vous frappez dessus il rendra quelque
son. Enfin toutes les choses qui peuvent distinctement
faire connoître un corps se rencontrent en
celui-ci. Mais voici que pendant que je parle on
l'approche du feu: ce qui y restoit de saveur s'exhale,
l'odeur s'évapore, sa couleur se change, sa figure
se perd, sa grandeur augmente, il devient liquide,
il s'échauffe, à peine le peut-on manier, et
quoique l'on frappe dessus il ne rendra plus aucun
son. La même cire demeure-t-elle encore après ce
changement? Il faut avouer qu'elle demeure; personne
n'en doute, personne ne juge autrement.
Qu'est-ce donc que l'on connoissoit en ce morceau
de cire avec tant de distinction? Certes ce ne peut
être rien de tout ce que j'y ai remarqué par l'entremise
des sens, puisque toutes les choses qui tomboient
sous le goût, sous l'odorat, sous la vue,
sous l'attouchement, et sous l'ouïe, se trouvent
changées, et que cependant la même cire demeure.
Peut-être étoit-ce ce que je pense maintenant, à
savoir que cette cire n'étoit pas ni cette douceur
de miel, ni cette agréable odeur de fleurs, ni cette
blancheur, ni cette figure, ni ce son; mais seulement
un corps qui un peu auparavant me paroissoit
sensible sous ces formes, et qui maintenant
se fait sentir sous d'autres. Mais qu'est-ce, précisément
parlant, que j'imagine lorsque je la conçois
en cette sorte? Considérons-le attentivement, et,
retranchant toutes les choses qui n'appartiennent
point à la cire, voyons ce qui reste. Certes il ne
demeure rien que quelque chose d'étendu, de flexible
et de muable. Or qu'est-ce que cela, flexible et
muable? N'est-ce pas que j'imagine que cette cire
étant ronde, est capable de devenir carrée, et de
passer du carré en une figure triangulaire? Non
certes, ce n'est pas cela, puisque je la conçois capable
de recevoir une infinité de semblables changements,
et je ne saurois néanmoins parcourir cette
infinité par mon imagination, et par conséquent
cette conception que j'ai de la cire ne s'accomplit
pas par la faculté d'imaginer. Qu'est-ce maintenant
que cette extension? N'est-elle pas aussi inconnue?
car elle devient plus grande quand la cire se fond,
plus grande quand elle bout, et plus grande encore
quand la chaleur augmente; et je ne concevrois
pas clairement et selon la vérité ce que c'est
que de la cire, si je ne pensois que même ce morceau
que nous considérons est capable de recevoir
plus de variétés selon l'extension que je n'en ai
jamais imaginé. Il faut donc demeurer d'accord que
je ne saurois pas même comprendre par l'imagination
ce que c'est que ce morceau de cire, et qu'il n'y
a que mon entendement seul qui le comprenne. Je
dis ce morceau de cire en particulier; car pour la
cire en général, il est encore plus évident. Mais quel
est ce morceau de cire qui ne peut être compris
que par l'entendement ou par l'esprit? Certes c'est
le même que je vois, que je touche, que j'imagine,
et enfin c'est le même que j'ai toujours cru que
c'étoit au commencement. Or ce qui est ici grandement
à remarquer, c'est que sa perception n'est
point une vision, ni un attouchement, ni une imagination,
et ne l'a jamais été, quoiqu'il le semblât
ainsi auparavant, mais seulement une inspection
de l'esprit, laquelle peut être imparfaite et confuse,
comme elle étoit auparavant, ou bien claire et
distincte, comme elle est à présent, selon que mon
attention se porte plus ou moins aux choses qui
sont en elle, et dont elle est composée.


Cependant je ne me saurois trop étonner quand
je considère combien mon esprit a de foiblesse et
de pente qui le porte insensiblement dans l'erreur.
Car encore que sans parler je considère tout cela
en moi-même, les paroles toutefois m'arrêtent,
et je suis presque déçu par les termes du langage
ordinaire: car nous disons que nous voyons la
même cire, si elle est présente, et non pas que
nous jugeons que c'est la même, de ce qu'elle a
même couleur et même figure: d'où je voudrois
presque conclure que l'on connoît la cire par la
vision des yeux, et non par la seule inspection de
l'esprit; si par hasard je ne regardois d'une fenêtre
des hommes qui passent dans la rue, à la vue desquels
je ne manque pas de dire que je vois des
hommes, tout de même que je dis que je vois de
la cire; et cependant que vois-je de cette fenêtre,
sinon des chapeaux et des manteaux, qui pourraient
couvrir des machines artificielles qui ne se
remueraient que par ressorts? mais je juge que ce
sont des hommes; et ainsi je comprends par la
seule puissance de juger qui réside en mon esprit
ce que je croyois voir de mes yeux.


Un homme qui tâche d'élever sa connoissance
au-delà du commun doit avoir honte de tirer des
occasions de douter des formes de parler que le
vulgaire a inventées: j'aime mieux passer outre, et
considérer si je concevois avec plus d'évidence et
de perfection ce que c'etoit que de la cire, lorsque
je l'ai d'abord aperçue, et que j'ai cru la
connoître par le moyen des sens extérieurs, ou à
tout le moins par le sens commun, ainsi qu'ils appellent,
c'est-à-dire par la faculté imaginative, que
je ne la conçois à présent, après avoir plus soigneusement
examiné ce qu'elle est et de quelle
façon elle peut être connue. Certes il seroit ridicule
de mettre cela en doute. Car qu'y avoit-il
dans cette première perception qui fût distinct?
qu'y avoit-il qui ne semblât pouvoir tomber en
même sorte dans le sens du moindre des animaux?
Mais quand je distingue la cire d'avec ses formes
extérieures, et que, tout de même que si je lui
avois ôté ses vêtements, je la considère toute nue,
il est certain que, bien qu'il se puisse encore
rencontrer quelque erreur dans mon jugement, je
ne la puis néanmoins concevoir de cette sorte sans
un esprit humain.


Mais enfin que dirai-je de cet esprit, c'est-à-dire
de moi-même, car jusques ici je n'admets en
moi rien autre chose que l'esprit? Quoi donc! moi
qui semble concevoir avec tant de netteté et de
distinction ce morceau de cire, ne me connois-je
pas moi-même, non seulement avec bien plus de
vérité et de certitude, mais encore avec beaucoup
plus de distinction et de netteté? car si je juge que
la cire est ou existe de ce que je la vois, certes il
suit bien plus évidemment que je suis ou que
j'existe moi-même de ce que je la vois: car il se
peut faire que ce que je vois ne soit pas en effet
de la cire, il se peut faire aussi que je n'aie pas
même des yeux pour voir aucune chose; mais il
ne se peut faire que lorsque je vois, ou, ce que
je ne distingue point, lorsque je pense voir, que
moi qui pense ne sois quelque chose. De même,
si je juge que la cire existe de ce que je la touche,
il s'ensuivra encore la même chose, à savoir que
je suis; et si je le juge de ce que mon imagination,
ou quelque autre cause que ce soit, me le persuade,
je conclurai toujours la même chose. Et ce
que j'ai remarqué ici de la cire se peut appliquer à
toutes les autres choses qui me sont extérieures et
qui se rencontrent hors de moi. Et, de plus, si la
notion ou perception de la cire ma semblé plus
nette et plus distincte après que non seulement la
vue ou le toucher, mais encore beaucoup d'autres
causes me l'ont rendue plus manifeste, avec combien
plus d'évidence, de distinction et de netteté
faut-il avouer que je me connois à présent moi-même,
puisque toutes les raisons qui servent à
connoître concevoir la nature de la cire, ou de
quelque autre corps que ce soit, prouvent beaucoup
mieux la nature de mon esprit; et il se rencontre
encore tant d'autres choses en l'esprit même
qui peuvent contribuer à l'éclaircissement de sa
nature, que celles qui dépendent du corps, comme
celles-ci, ne méritent quasi pas d'être mises en
compte.


Mais enfin me voici insensiblement revenu où
je voulois; car, puisque c'est une chose qui m'est
à présent manifeste, que les corps mêmes ne sont
pas proprement connus par les sens ou par la faculté
d'imaginer, mais par le seul entendement, et
qu'ils ne sont pas connus de ce qu'ils sont vus ou
touchés, mais seulement de ce qu'ils sont entendus,
ou bien compris par la pensée, je vois clairement
qu'il n'y a rien qui me soit plus facile à connoître
que mon esprit. Mais, parce qu'il est malaisé de se
défaire si promptement d'une opinion à laquelle on
s'est accoutumé de longue main, il sera bon que
je m'arrête un peu en cet endroit, afin que par la
longueur de ma méditation j'imprime plus profondément
en ma mémoire cette nouvelle connoissance.










MÉDITATION TROISIÈME


DE DIEU; QU'IL EXISTE.


Je fermerai maintenant les yeux, je boucherai
mes oreilles, je détournerai tous mes sens, j'effacerai
même de ma pensée toutes les images des
choses corporelles, ou du moins, parce qu'à peine
cela se peut-il faire, je les réputerai comme vaines
et comme fausses; et ainsi m'entretenant seulement
moi-même, et considérant mon intérieur, je
tâcherai de me rendre peu à peu plus connu et plus
familier à moi-même. Je suis une chose qui pense,
c'est-à-dire qui doute, qui affirme, qui nie, qui
connoît peu de choses, qui en ignore beaucoup,
qui aime, qui hait, qui veut, qui ne veut pas, qui
imagine aussi, et qui sent; car, ainsi que j'ai remarqué
ci-devant, quoique les choses que je sens et
que j'imagine ne soient peut-être rien du tout hors
de moi et en elles-mêmes, je suis néanmoins assuré
que ces façons de penser que j'appelle sentiments
et imaginations, en tant seulement qu'elles sont
des façons de penser, résident et se rencontrent
certainement en moi. Et dans ce peu que je viens
de dire, je crois avoir rapporté tout ce que je sais
véritablement, ou du moins tout ce que jusques ici
j'ai remarqué que je savois. Maintenant, pour tâcher
d'étendre ma connoissance plus avant, j'userai
de circonspection, et considérerai avec soin si je ne
pourrai point encore découvrir en moi quelques
autres choses que je n'aie point encore jusques ici
aperçues. Je suis assuré que je suis une chose qui
pense; mais ne sais-je donc pas aussi ce qui est
requis pour me rendre certain de quelque chose?
Certes, dans cette première connoissance, il n'y
a rien qui m'assure de la vérité, que la claire et
distincte perception de ce que je dis, laquelle de
vrai ne seroit pas suffisante pour m'assurer que
ce que je dis est vrai, s'il pouvoit jamais arriver
qu'une chose que je concevrois ainsi clairement
et distinctement se trouvât fausse: et partant il
me semble que déjà je puis établir pour règle générale
que toutes les choses que nous concevons
fort clairement et fort distinctement sont toutes
vraies.


Toutefois j'ai reçu et admis ci-devant plusieurs
choses comme très certaines et très manifestes,
lesquelles néanmoins j'ai reconnu par après être
douteuses et incertaines. Quelles étoient donc ces
choses-là? C'étoit la terre, le ciel, les astres, et
toutes les autres choses que j'apercevois par l'entremise
de mes sens. Or qu'est-ce que je concevois
clairement et distinctement en elles? Certes
rien autre chose, sinon que les idées ou les pensées
de ces choses-là se présentoient à mon esprit.
Et encore à présent je ne nie pas que ces idées ne se
rencontrent en moi. Mais il y avoit encore une autre
chose que j'assurois, et qu'à cause de l'habitude
que j'avois à la croire, je pensois apercevoir très
clairement, quoique véritablement je ne l'aperçusse
point, à savoir qu'il y avoit des choses hors de
moi d'où procédoient ces idées, et auxquelles elles
étoient tout-à-fait semblables: et c'étoit en cela
que je me trompois; ou si peut-être je jugeois selon
la vérité, ce n'étoit aucune connoissance que
j'eusse qui fût cause de la vérité de mon jugement.


Mais lorsque je considérois quelque chose de
fort simple et de fort facile touchant l'arithmétique
et la géométrie, par exemple que deux et
trois joints ensemble produisent le nombre de
cinq, et autres choses semblables, ne les concevois-je
pas au moins assez clairement pour assurer
qu'elles étoient vraies? Certes si j'ai jugé depuis
qu'on pouvoit douter de ces choses, ce n'a point
été pour autre raison que parce qu'il me venoit en
l'esprit que peut-être quelque Dieu avoit pu me
donner une telle nature que je me trompasse même
touchant les choses qui me semblent les plus manifestes.
Or toutes les fois que cette opinion ci-devant
conçue de la souveraine puissance d'un Dieu
se présente à ma pensée, je suis contraint d'avouer
qu'il lui est facile, s'il le veut, de faire en sorte
que je m'abuse même dans les choses que je crois
connoître avec une évidence très grande: et
au contraire toutes les fois que je me tourne
vers les choses que je pense concevoir fort clairement,
je suis tellement persuadé par elles,
que de moi-même je me laisse emporter à ces paroles:
Me trompe qui pourra, si est-ce qu'il ne
sauroit jamais faire que je ne sois rien, tandis que
je penserai être quelque chose, ou que quelque
jour il soit vrai que je n'aie jamais été, étant vrai
maintenant que je suis, on bien que deux et trois
joints ensemble fassent plus ni moins que cinq,
ou choses semblables, que je vois clairement ne
pouvoir être d'autre façon que je les conçois.


Et certes, puisque je n'ai aucune raison de
croire qu'il y ait quelque Dieu qui soit trompeur,
et même que je n'ai pas encore considéré celles
qui prouvent qu'il y a un Dieu, la raison de douter
qui dépend seulement de cette opinion est bien
légère, et pour ainsi dire métaphysique. Mais afin
de la pouvoir tout-à-fait ôter, je dois examiner s'il y
a un Dieu, sitôt que l'occasion s'en présentera; et
si je trouve qu'il y en ait un, je dois aussi examiner
s'il peut être trompeur: car, sans la connoissance
de ces deux vérités, je ne vois pas que
je puisse jamais être certain d'aucune chose. Et
afin que je puisse avoir occasion d'examiner cela
sans interrompre l'ordre du méditer que je me
suis proposé, qui est de passer par degrés des
notions que je trouverai les premières en mon esprit,
à celles que j'y pourrai trouver par après,
il faut ici que je divise toutes mes pensées en certains
genres, et que je considère dans lesquels
de ces genres il y a proprement de la vérité ou de
l'erreur.


Entre mes pensées, quelques unes sont comme
les images des choses, et c'est à celles-là seules que
convient proprement le nom d'idée; comme lorsque
je me représente un homme, ou une chimère, ou le
ciel, ou un ange, ou Dieu même. D'autres, outre
cela, ont quelques autres formes; comme lorsque
je veux, que je crains, que j'affirme ou que je nie,
je conçois bien alors quelque chose comme le sujet
de l'action de mon esprit, mais j'ajoute aussi quelque
autre chose par cette action à l'idée que j'ai de
cette chose-là; et de ce genre de pensées, les unes
sont appelées volontés ou affections, et les autres
jugements.


Maintenant, pour ce qui concerne les idées, si
on les considère seulement en elles-mêmes, et qu'on
ne les rapporte point à quelque autre chose, elles
ne peuvent, à proprement parler, être fausses:
car soit que j'imagine une chèvre ou une chimère,
il n'est pas moins vrai que j'imagine l'une que
l'autre. Il ne faut pas craindre aussi qu'il se puisse
rencontrer de la fausseté dans les affections ou volontés:
car encore que je puisse désirer des choses
mauvaises, ou même qui ne furent jamais, toutefois
il n'est pas pour cela moins vrai que je les
désire. Ainsi il ne reste plus que les seuls jugements,
dans lesquels je dois prendre garde soigneusement
de ne me point tromper. Or la principale
erreur et la plus ordinaire qui s'y puisse rencontrer
consiste en ce que je juge que les idées
qui sont en moi sont semblables ou conformes à
des choses qui sont hors de moi: car certainement
si je considérois seulement les idées comme
de certains modes ou façons de ma pensée, sans
les vouloir rapporter à quelque autre chose d'extérieur,
à peine me pourroient-elles donner occasion
de faillir.


Or, entre ces idées, les unes me semblent être
nées avec moi, les autres être étrangères et venir
de dehors, et les autres être faites et inventées par
moi-même. Car que j'aie la faculté de concevoir
ce que c'est qu'on nomme en général une choses,
ou une vérité, ou une pensée, il me semble que
je ne tiens point cela d'ailleurs que de ma nature
propre; mais si j'ois maintenant quelque bruit,
si je vois le soleil, si je sens de la chaleur,
jusqu'à cette heure j'ai jugé que ces sentiments
procédoient de quelques choses qui existent hors
de moi; et enfin il me semble que les sirènes,
les hippogriffes et toutes les autres semblables chimères
sont des fictions et inventions du mon esprit.
Mais aussi peut-être me puis-je persuader que
toutes ces idées sont du genre de celles que j'appelle
étrangères, et qui viennent de dehors, ou
bien qu'elles sont toutes nées avec moi, ou bien
qu'elles ont toutes été faites par moi: car je n'ai
point encore clairement découvert leur véritable
origine. Et ce que j'ai principalement à faire en cet
endroit est de considérer, touchant celles qui me
semblent venir de quelques objets qui sont hors
de moi, quelles sont les raisons qui m'obligent à
les croire semblables à ces objets.


La première de ces raisons est qu'il me semble
que cela m'est enseigné par la nature; et la
seconde, que j'expérimente en moi-même que ces
idées ne dépendent point de ma volonté; car souvent
elles se présentent à moi malgré moi, comme
maintenant, soit que je le veuille, soit que je ne le
veuille pas, je sens de la chaleur, et pour cela je
me persuade que ce sentiment, ou bien cette idée
de la chaleur est produite en moi par une chose
différente de moi, à savoir par la chaleur du feu
auprès duquel je suis assis. Et je ne vois rien qui me
semble plus raisonnable que de juger que cette
chose étrangère envoie et imprime en moi sa ressemblance
plutôt qu'aucune autre chose.


Maintenant il faut que je voie si ces raisons sont
assez fortes et convaincantes. Quand je dis qu'il
me semble que cela m'est enseigné par la nature,
j'entends seulement par ce mot de nature une certaine
inclination qui me porte à le croire, et non
pas une lumière naturelle qui me fasse connoître
que cela est véritable. Or ces deux façons de parler
diffèrent beaucoup entre elles. Car je ne saurois
rien révoquer en doute de ce que la lumière
naturelle me fait voir être vrai, ainsi qu'elle m'a
tantôt fait voir que de ce que je doutois je pouvois
conclure que j'étois; d'autant que je n'ai en moi
aucune autre faculté ou puissance pour distinguer
le vrai d'avec le faux, qui me puisse enseigner
que ce que cette lumière me montre comme vrai
ne l'est pas, et à qui je me puisse tant fier qu'à
elle. Mais pour ce qui est des inclinations qui me
semblent aussi m'être naturelles, j'ai souvent remarqué,
lorsqu'il a été question de faire choix
entre les vertus et les vices, qu'elles ne m'ont pas
moins porté au mal qu'au bien; c'est pourquoi je
n'ai pas sujet de les suivre non plus en ce qui regarde
le vrai et le faux. Et pour l'autre raison,
qui est que ces idées doivent venir d'ailleurs, puisqu'elles
ne dépendent pas de ma volonté, je ne la
trouve non plus convaincante. Car tout de même
que ces inclinations dont je parlois tout maintenant
se trouvent en moi, nonobstant qu'elles ne s'accordent
pas toujours avec ma volonté, ainsi peut-être
qu'il y a en moi quelque faculté ou puissance propre
à produire ces idées sans l'aide d'aucunes choses extérieures,
bien qu'elle ne me soit pas encore connue;
comme en effet il m'a toujours semblé jusques
ici que lorsque je dors elles se forment ainsi
en moi sans l'aide des objets qu'elles représentent.
Et enfin encore que je demeurasse d'accord qu'elles
sont causées par ces objets, ce n'est pas une conséquence
nécessaire qu'elles doivent leur être semblables.
Au contraire, j'ai souvent remarqué en
beaucoup d'exemples qu'il y avoit une grande différence
entre l'objet et son idée. Comme par exemple
je trouve en moi deux idées du soleil toutes
diverses: l'une tire son origine des sens, et doit
être placée dans le genre de celles que j'ai dites ci-dessus
venir de dehors, par laquelle il me paroît
extrêmement petit; l'autre est prise des raisons de
l'astronomie, c'est-à-dire de certaines notions nées
avec moi, ou enfin est formée par moi-même de
quelque sorte que ce puisse être, par laquelle il
me paroît plusieurs fois plus grand que toute la
terre. Certes ces deux idées que je conçois du soleil
ne peuvent pas être toutes deux semblables au
même soleil; et la raison me fait croire que celle
qui vient immédiatement de son apparence est
celle qui lui est le plus dissemblable. Tout cela me
fait assez connoître que jusques à celle heure ce
n'a point été par un jugement certain et prémédité,
mais seulement par une aveugle et téméraire impulsion,
que j'ai cru qu'il y avoit des choses hors
de moi, et différentes de mon être, qui, par les
organes, de mes sens, ou par quelque autre moyen
que ce puisse être, envoyoient en moi leurs idées
ou images, et y imprimoient leurs ressemblances.


Mais il se présente encore une autre voie pour
rechercher si entre les choses dont j'ai en moi les
idées, il y en a quelques unes qui existent hors de
moi. A savoir, si ces idées sont prises en tant seulement
que ce sont de certaines façons de penser,
je ne reconnois entre elles aucune différence ou
inégalité, et toutes me semblent procéder de moi
d'une même façon; mais les considérant comme
des images, dont les unes représentent une chose
et les autres une autre, il est évident qu'elles sont
fort différentes les unes des autres. Car en effet
celles qui me représentent des substances sont sans
doute quelque chose de plus, et contiennent en soi,
pour ainsi parler, plus de réalité objective, c'est-à-dire
participent par représentation à plus de
degrés d'être ou de perfection, que celles qui me
représentent seulement des modes ou accidents.
De plus, celle par laquelle je conçois un Dieu souverain,
éternel, infini, immuable, tout connoissant, tout
puissant, et créateur universel de toutes
les choses qui sont hors de lui; celle-là, dis-je, a
certainement en soi plus de réalité objective que
celles par qui les substances finies me sont représentées.


Maintenant c'est une chose manifeste par la lumière
naturelle, qu'il doit y avoir pour le moins
autant de réalité dans la cause efficiente et totale
que dans son effet: car d'où est-ce que l'effet peut
tirer sa réalité, sinon de sa cause; et comment cette
cause la lui pourroit-elle communiquer, si elle ne
l'avoit en elle-même? Et de là il suit non seulement
que le néant ne saurait produire aucune chose, mais
aussi que ce qui est plus parfait, c'est-à-dire qui contient
en soi plus de réalité, ne peut être une suite et
une dépendance du moins parfait. Et cette vérité
n'est pas seulement claire et évidente dans les effets
qui ont cette réalité que les philosophes appellent
actuelle ou formelle, mais aussi dans les idées où
l'on considère seulement la réalité qu'ils nomment
objective: par exemple, la pierre qui n'a point encore
été, non seulement ne peut pas maintenant
commencer d'être, si elle n'est produite par une
chose qui possède en soi formellement ou éminemment
tout ce qui entre en la composition de
la pierre, c'est-à-dire qui contienne en soi les
mêmes choses, ou d'autres plus excellentes que
celles qui sont dans la pierre; et la chaleur ne peut
être produite dans un sujet qui en étoit auparavant
privé, si ce n'est par une chose qui soit d'un
ordre, d'un degré ou d'un genre au moins aussi
parfait que la chaleur, et ainsi des autres. Mais
encore, outre cela, l'idée de la chaleur ou de la
pierre ne peut pas être en moi, si elle n'y a été
mise par quelque cause qui contienne en soi pour
le moins autant de réalité que j'en conçois dans la
chaleur ou dans la pierre: car, encore que cette
cause-là ne transmette en mon idée aucune chose
de sa réalité actuelle ou formelle, on ne doit pas
pour cela s'imaginer que cette cause doive être
moins réelle; mais on doit savoir que toute idée
étant un ouvrage de l'esprit, sa nature est telle
qu'elle ne demande de soi aucune autre réalité formelle
que celle qu'elle reçoit et emprunte de la
pensée ou de l'esprit, dont elle est seulement un
mode, c'est-à-dire une manière ou façon de penser.
Or, afin qu'une idée contienne une telle réalité
objective plutôt qu'une autre, elle doit sans doute
avoir cela de quelque cause dans laquelle il se rencontre
pour le moins autant de réalité formelle
que cette idée contient de réalité objective; car
si nous supposons qu'il se trouve quelque chose
dans une idée qui ne se rencontre pas dans sa cause,
il faut donc qu'elle tienne cela du néant. Mais,
pour imparfaite que soit cette façon d'être par
laquelle une chose est objectivement ou par représentation
dans l'entendement par son idée, certes
on ne peut pas néanmoins dire que cette façon et
manière-là d'être ne soit rien, ni par conséquent
que cette idée tire son origine du néant. Et je ne
dois pas aussi m'imaginer que la réalité que je
considère dans mes idées n'étant qu'objective, il
n'est pas nécessaire, que la même réalité soit formellement
ou actuellement dans les causes de ces
idées, mais qu'il suffit qu'elle soit aussi objectivement
en elles: car, tout ainsi que cette manière
d'être objectivement appartient aux idées de leur
propre nature, de même aussi la manière ou la façon
d'être formellement appartient aux causes de
ces idées (à tout le moins aux premières et principales)
de leur propre nature. Et encore qu'il
puisse arriver qu'une idée donne naissance à
une autre idée, cela ne peut pas toutefois être à
l'infini; mais il faut à la fin parvenir à une première
idée, dont la cause soit comme un patron
ou un original dans lequel toute la réalité ou perfection
soit contenue formellement et en effet,
qui se rencontre seulement objectivement ou
par représentation dans ces idées. En sorte que
la lumière naturelle me fait connoître évidemment
que les idées sont en moi comme des tableaux
ou des images qui peuvent à la vérité
facilement déchoir de la perfection des choses
dont elles ont été tirées, mais qui ne peuvent
jamais rien contenir de plus grand ou de plus
parfait.


Et d'autant plus longuement et soigneusement
j'examine toutes ces choses, d'autant plus clairement
et distinctement je connois qu'elles sont
vraies. Mais, enfin, que conclurai-je de tout cela?
C'est à savoir que, si la réalité ou perfection objective
de quelqu'une de mes idées est telle que je
connoisse clairement que cette même réalité ou
perfection n'est point en moi ni formellement ni
éminemment, et que par conséquent je ne puis
moi-même en être la cause, il suit de là nécessairement
que je ne suis pas seul dans le monde, mais
qu'il y a encore quelque autre chose qui existe et
qui est la cause de cette idée; au lieu que, s'il ne
se rencontre point en moi de telle idée, je n'aurai
aucun argument qui me puisse convaincre et rendre
certain de l'existence d'aucune autre chose que de
moi-même, car je les ai tous soigneusement recherchés,
et je n'en ai pu trouver aucun autre jusqu'à
présent.


Or, entre toutes ces idées qui sont en moi, outre
celles qui me représentent moi-même à moi-même,
de laquelle il ne peut y avoir ici aucune
difficulté, il y en a une autre qui me représente
un Dieu, d'autres des choses corporelles et inanimées,
d'autres des anges, d'autres des animaux,
et d'autres enfin qui me représentent des hommes
semblables à moi. Mais, pour ce qui regarde les
idées qui me représentent d'autres hommes, ou
des animaux, ou des anges, je conçois facilement
qu'elles peuvent être formées par le mélange et la
composition des autres idées que j'ai des choses
corporelles et de Dieu, encore que hors de moi
il n'y eût point d'autres hommes dans le monde,
ni aucuns animaux, ni aucuns anges. Et pour ce
qui regarde les idées des choses corporelles, je
n'y reconnois rien de si grand ni de si excellent
qui ne me semble pouvoir venir de moi-même;
car, si je les considère de plus près, et si je les
examine de la même façon que j'examinai hier
l'idée de la cire, je trouve qu'il ne s'y rencontre
que fort peu de chose que je conçoive clairement
et distinctement, à savoir la grandeur ou bien
l'extension en longueur, largeur et profondeur,
la figure qui résulte de la terminaison de cette
extension, la situation que les corps diversement
figurés gardent entre eux, et le mouvement ou
le changement de cette situation, auxquelles on
peut ajouter la substance, la durée et le nombre.
Quant aux autres choses, comme la lumière, les
couleurs, les sons, les odeurs, les saveurs, la chaleur,
le froid, et les autres qualités qui tombent
sous l'attouchement, elles se rencontrent dans ma
pensée avec tant d'obscurité et de confusion, que
j'ignore même si elles sont vraies ou fausses, c'est-à-dire
si les idées que je conçois de ces qualités
sont en effet les idées de quelques choses réelles,
ou bien si elles ne me représentent que des êtres
chimériques qui ne peuvent exister. Car, encore
que j'aie remarqué ci-devant qu'il n'y a que dans
les jugements que se puisse rencontrer la vraie et
formelle fausseté, il se peut néanmoins trouver
dans les idées une certaine fausseté matérielle, à
savoir lorsqu'elles représentent ce qui n'est rien
comme si c'étoit quelque chose. Par exemple, les
idées que j'ai du froid et de la chaleur sont si peu
claires et si peu distinctes, qu'elles ne me sauroient
apprendre si le froid est seulement une privation
de la chaleur, ou la chaleur une privation du froid;
ou bien si l'une et l'autre sont des qualités réelles,
ou si elles ne le sont pas: et, d'autant que les idées
étant comme des images, il n'y en peut avoir aucune
qui ne nous semble représenter quelque
chose, s'il est vrai de dire que le froid ne soit autre
chose qu'une privation de la chaleur, l'idée qui
me le représente comme quelque chose de réel et
de positif ne sera pas mal à propos appelée fausse,
et ainsi des autres. Mais, à dire le vrai, il n'est pas
nécessaire que je leur attribue d'autre auteur que
moi-même: car, si elles sont fausses, c'est-à-dire si
elles représentent des choses qui ne sont point, la
lumière naturelle me fait connoître qu'elles procèdent
du néant, c'est-à-dire qu'elles ne sont en moi
que parce qu'il manque quelque chose à ma nature,
et qu'elle n'est pas toute parfaite; et si ces
idées sont vraies, néanmoins, parce qu'elles me font
paroître si peu de réalité que même je ne saurois
distinguer la chose représentée d'avec le non-être,
je ne vois pas pourquoi je ne pourrais point en être
l'auteur.


Quant aux idées claires et distinctes que j'ai des
choses corporelles, il y en a quelques unes qu'il
semble que j'ai pu tirer de l'idée que j'ai de moi-même;
comme celles que j'ai de la substance, de la
durée, du nombre, et d'autres choses semblables.
Car lorsque je pense que la pierre est une substance,
ou bien une chose qui de soi est capable d'exister,
et que je suis aussi moi-même une substance; quoique
je conçoive bien que je suis une chose, qui pense
et non étendue, et que la pierre au contraire est
une chose étendue et qui ne pense point, et qu'ainsi
entre ces deux conceptions il se rencontre une notable
différence, toutefois elles semblent convenir
en ce point qu'elles représentent toutes deux des
substances. De même, quand je pense que je suis
maintenant, et que je me ressouviens outre cela
d'avoir été autrefois, et que je conçois plusieurs
diverses pensées dont je connois le nombre, alors
j'acquiers en moi les idées de la durée et du nombre,
lesquelles, par après, je puis transférer à
toutes les autres choses que je voudrai. Pour ce qui
est des autres qualités dont les idées des choses
corporelles sont composées, à savoir l'étendue,
la figure, la situation et le mouvement, il est vrai
qu'elles ne sont point formellement en moi, puisque
je ne suis qu'une chose qui pense; mais parceque
ce sont seulement de certains modes de la
substance, et que je suis moi-même une substance,
il semble qu'elles puissent être contenues en moi
éminemment.


Partant, il ne reste que la seule idée de Dieu
dans laquelle il faut considérer s'il y a quelque
chose qui n'ait pu venir de moi-même. Par le nom
de Dieu j'entends une substance infinie, éternelle,
immuable, indépendante, toute connoissante, toute
puissante, et par laquelle moi-même et toutes les
autres choses qui sont (s'il est vrai qu'il y en ait qui
existent) ont été créées et produites. Or, ces avantages
sont si grands et si éminents, que plus attentivement
je les considère, et moins je me persuade
que l'idée que j'en ai puisse tirer son origine de
moi seul. Et par conséquent il faut nécessairement
conclure de tout ce que j'ai dit auparavant que Dieu
existe: car, encore que l'idée de la substance soit
en moi de cela même que je suis une substance, je
n'aurois pas néanmoins l'idée d'une substance infinie,
moi qui suis un être fini, si elle n'avoit été
mise en moi par quelque substance qui fût véritablement
infinie.


Et je ne me dois pas imaginer que je ne conçois
pas l'infini par une véritable idée, mais seulement
par la négation de ce qui est fini, de même
que je comprends le repos et les ténèbres par la
négation du mouvement et de la lumière: puisqu'au
contraire je vois manifestement qu'il se rencontre
plus de réalité dans la substance infinie que
dans la substance finie, et partant que j'ai en quelque
façon plutôt en moi la notion de l'infini que du
fini, c'est-à-dire de Dieu que de moi-même: car,
comment seroit-il possible que je pusse connoître
que je doute et que je désire, c'est-à-dire qu'il
me manque quelque chose et que je ne suis pas
tout parfait, si je n'avois en moi aucune idée d'un
être plus parfait que le mien, par la comparaison
duquel je connoîtrois les défauts de ma nature?


Et l'on ne peut pas dire que peut-être cette
idée de Dieu est matériellement fausse, et par
conséquent que je la puis tenir du néant, c'est-à-dire
qu'elle peut être en moi pource que j'ai du
défaut, comme j'ai tantôt dit des idées de la chaleur
et du froid et d'autres choses semblables: car
au contraire cette idée étant fort claire et fort
distincte, et contenant en soi plus de réalité
objective qu'aucune autre, il n'y en a point qui
de soi soit plus vraie, ni qui puisse être moins
soupçonnée d'erreur et de fausseté.


Cette idée, dis-je, d'un être souverainement parfait
et infini est très vraie; car encore que peut-être
l'on puisse feindre qu'un tel être n'existe point,
on ne peut pas feindre néanmoins que son idée
ne me représente rien de réel, comme j'ai tantôt
dit de l'idée du froid. Elle est aussi fort claire
et fort distincte, puisque tout ce que mon esprit
conçoit clairement et distinctement de réel et de
vrai, et qui contient en soi quelque perfection,
est contenu et renfermé tout entier dans cette
idée. Et ceci ne laisse pas d'être vrai, encore que
je ne comprenne pas l'infini, et qu'il se rencontre
en Dieu une infinité de choses que je ne puis comprendre,
ni peut-être aussi atteindre aucunement
de la pensée; car il est de la nature de l'infini, que
moi qui suis fini et borné ne le puisse comprendre;
et il suffît que j'entende bien cela et que je juge
que toutes les choses que je conçois clairement,
et dans lesquelles je sais qu'il y a quelque perfection,
et peut-être aussi une infinité d'autres que
j'ignore, sont en Dieu formellement ou éminemment,
afin que l'idée que j'en ai soit la plus vraie,
la plus claire et la plus distincte de toutes celles
qui sont en mon esprit.


Mais peut-être aussi que je suis quelque chose
de plus que je ne m'imagine, et que toutes les perfections
que j'attribue à la nature d'un Dieu sont en
quelque façon en moi en puissance, quoiqu'elles
ne se produisent pas encore et ne se fassent point
paroître par leurs actions. En effet, j'expérimente
déjà que ma connoissance s'augmente et se perfectionne
peu à peu; et je ne vois rien qui puisse
empêcher qu'elle ne s'augmente ainsi de plus eu
plus jusques à l'infini, ni aussi pourquoi, étant
ainsi accrue et perfectionnée, je ne pourrois pas
acquérir par son moyen toutes les autres perfections
de la nature divine, ni enfin pourquoi la
puissance que j'ai pour l'acquisition de ces perfections,
s'il est vrai qu'elle soit maintenant en moi,
ne seroit pas suffisante pour en produire les idées.
Toutefois, en y regardant un peu de près, je reconnois
que cela ne peut être; car premièrement,
encore qu'il fût vrai que ma connoissance acquît
tous les jours de nouveaux degrés de perfection,
et qu'il y eût en ma nature beaucoup de choses
en puissance qui n'y sont pas encore actuellement,
toutefois tous ces avantages n'appartiennent
et n'approchent en aucune sorte de l'idée que j'ai
de la Divinité, dans laquelle rien ne se rencontre
seulement en puissance, mais tout y est actuellement
et en effet. Et même n'est-ce pas un argument
infaillible et très certain d'imperfection en ma connoissance,
de ce qu'elle s'accroît peu à peu et qu'elle
s'augmente par degrés? De plus, encore que ma
connoissance s'augmentât de plus en plus, néanmoins
je ne laisse pas de concevoir qu'elle ne sauroit
être actuellement infinie, puisqu'elle n'arrivera jamais
à un si haut point de perfection, qu'elle ne
soit encore capable d'acquérir quelque plus grand
accroissement. Mais je conçois Dieu actuellement
infini en un si haut degré, qu'il ne se peut rien
ajouter à la souveraine perfection qu'il possède.
Et, enfin, je comprends fort bien que l'être objectif
d'une idée ne peut être produit par un être qui
existe seulement en puissance, lequel à proprement
parler n'est rien, mais seulement par un être formel
ou actuel.


Et certes je ne vois rien en tout ce que je
viens de dire qui ne soit très aisé à connoître par
la lumière naturelle à tous ceux qui voudront y
penser soigneusement; mais lorsque je relâche
quelque chose de mon attention, mon esprit se
trouvant obscurci et comme aveuglé par les images
des choses sensibles, ne se ressouvient pas facilement
de la raison pourquoi l'idée que j'ai d'un être
plus parfait que le mien doit nécessairement avoir
été mise en moi par un être qui soit en effet plus
parfait. C'est pourquoi je veux ici passer outre, et
considérer si moi-même qui ai cette idée de Dieu,
je pourrais être, en cas qu'il n'y eût point de Dieu.
Et je demande, de qui aurois-je mon existence?
Peut-être de moi-même, ou de mes parents, ou
bien de quelques autres causes moins parfaites
que Dieu; car on ne se peut rien imaginer de plus
parfait, ni même d'égal à lui. Or, si j'étois indépendant
de tout autre, et que je fusse moi-même
l'autour de mon être, je ne douterois d'aucune
chose, je ne concevrois point de désirs; et enfin
il ne me manqueroit aucune perfection, car je me
serois donné moi-même toutes celles dont j'ai en
moi quelque idée; et ainsi je serois Dieu. Et je
ne me dois pas imaginer que les choses qui me
manquent sont peut-être plus difficiles à acquérir
que celles dont je suis déjà en possession; car au
contraire il est très certain qu'il a été beaucoup
plus difficile que moi, c'est-à-dire une chose ou
une substance qui pense, sois sorti du néant, qu'il
ne me seroit d'acquérir les lumières et les connoissances
de plusieurs choses que j'ignore, et
qui ne sont que des accidents de cette substance;
et certainement si je m'étois donné ce plus que je
viens de dire, c'est-à-dire si j'étois moi-même l'auteur
de mon être, je ne me serois pas au moins
dénié les choses qui se peuvent avoir avec plus de
facilité, comme sont une infinité de connoissances
dont ma nature se trouve dénuée: je ne me serois
pas même dénié aucune des choses que je vois être
contenues dans l'idée de Dieu, parce qu'il n'y en a
aucune qui me semble plus difficile à faire ou à
acquérir; et s'il y en avoit quelqu'une qui fût plus
difficile, certainement elle me paroîtroit telle (supposé
que j'eusse de moi toutes les autres choses que
je possède), parceque je verrois en cela ma puissance
terminée. Et encore que je puisse supposer
que peut-être j'ai toujours été comme je suis maintenant,
je ne saurois pas pour cela éviter la force
de ce raisonnement, et ne laisse pas de connoître
qu'il est nécessaire que Dieu soit l'auteur de mon
existence. Car tout le temps de ma vie peut être divisé
en une infinité de parties, chacune desquelles
ne dépend en aucune façon des autres; et ainsi, de
ce qu'un peu auparavant j'ai été, il ne s'ensuit pas
que je doive maintenant être, si ce n'est qu'en ce
moment quelque cause me produise et me crée
pour ainsi dire derechef, c'est-à-dire me conserve.
En effet, c'est une chose bien claire et bien évidente
à tous ceux qui considéreront avec attention la nature
du temps, qu'une substance, pour être conservée
dans tous les moments qu'elle dure, a besoin
du même pouvoir et de la même action qui seroit
nécessaire pour la produire et la créer tout de
nouveau, si elle n'étoit point encore; en sorte que
c'est une chose que la lumière naturelle nous fait
voir clairement, que la conservation et la création
ne diffèrent qu'au regard de notre façon de penser,
et non point en effet. Il faut donc seulement ici que
je m'interroge et me consulte moi-même, pour voir
si j'ai en moi quelque pouvoir et quelque vertu au
moyen de laquelle je puisse faire que moi qui suis
maintenant, je sois encore un moment après: car
puisque je ne suis rien qu'une chose qui pense (ou
du moins puisqu'il ne s'agit encore jusques ici précisément
que de cette partie-là de moi-même), si une
telle puissance résidoit en moi, certes je devrois à
tout le moins le penser, et en avoir connoissance;
mais je n'en ressens aucune dans moi, et par là je
connois évidemment que je dépends de quelque
être différent de moi.


Mais peut-être que cet être-là duquel je dépends
n'est pas Dieu, et que je suis produit ou par mes
parents, ou par quelques autres causes moins
parfaites que lui? Tant s'en faut, cela ne peut
être: car, comme j'ai déjà dit auparavant, c'est
une chose très évidente qu'il doit y avoir pour le
moins autant de réalité dans la cause que dans
son effet; et partant, puisque je suis une chose
qui pense, et qui ai en moi quelque idée de
Dieu, quelle que soit enfin la cause de mon être,
il faut nécessairement avouer qu'elle est aussi une
chose qui pense et qu'elle a en soi l'idée de toutes
les perfections que j'attribue à Dieu. Puis l'on
peut derechef rechercher si cette cause tient son
origine et son existence de soi-même, ou de
quelque autre chose. Car si elle la tient de soi-même,
il s'ensuit, par les raisons que j'ai ci-devant
alléguées, que cette cause est Dieu; puisque ayant
la vertu d'être et d'exister par soi, elle doit aussi
sans doute avoir la puissance de posséder actuellement
toutes les perfections dont elle a en soi les
idées, c'est-à-dire toutes celles que je conçois être
en Dieu. Que si elle tient son existence de quelque
autre cause que de soi, on demandera derechef
par la même raison de cette seconde cause si elle
est par soi, ou par autrui, jusques à ce que de degrés
en degrés on parvienne enfin a une dernière
cause, qui se trouvera être Dieu. Et il est très manifeste
qu'en cela il ne peut y avoir de progrès
à l'infini, vu qu'il ne s'agit pas tant ici de la cause
qui m'a produit autrefois, comme de celle qui me
conserve présentement.


On ne peut pas feindre aussi que peut-être plusieurs
causes ont ensemble concouru en partie à
ma production, et que de l'une j'ai reçu l'idée d'une
des perfections que j'attribue à Dieu, et d'une
autre l'idée de quelque autre, en sorte que toutes
ces perfections se trouvent bien à la vérité quelque
part dans l'univers, mais ne se rencontrent pas
toutes jointes et assemblées dans une seule qui soit
Dieu: car au contraire l'unité, la simplicité, ou
l'inséparabilité de toutes les choses qui sont en
Dieu est une des principales perfections que je
conçois être en lui; et certes l'idée de cette unité
de toutes les perfections de Dieu n'a pu être mise
en moi par aucune cause de qui je n'aie point aussi
reçu les idées de toutes les autres perfections; car
elle n'a pu faire que je les comprisse toutes jointes
ensemble et inséparables, sans avoir fait en sorte
en même temps que je susse ce qu'elles étoient et
que je les connusse toutes en quelque façon.
Enfin, pour ce qui regarde mes parents, desquels
il semble que je tire ma naissance, encore
que tout ce que j'en ai jamais pu croire soit véritable,
cela ne fait pas toutefois que ce soit eux
qui me conservent, ni même qui m'aient fait et
produit en tant que je suis une chose qui pense,
n'y ayant aucun rapport entre l'action corporelle,
par laquelle j'ai coutume de croire qu'ils m'ont
engendré, et la production d'une telle substance:
mais ce qu'ils ont tout au plus contribué à ma
naissance, est qu'ils ont mis quelques dispositions
dans cette matière, dans laquelle j'ai jugé jusques
ici que moi, c'est-à-dire mon esprit, lequel seul je
prends maintenant pour moi-même, est renfermé;
et partant il ne peut y avoir ici à leur égard aucune
difficulté, mais il faut nécessairement conclure
que, de cela seul que j'existe, et que l'idée
d'un être souverainement parfait, c'est-à-dire de
Dieu, est en moi, l'existence de Dieu est très évidemment
démontrée.


Il me reste seulement à examiner de quelle façon
j'ai acquis cette idée: car je ne l'ai pas reçue
par les sens, et jamais elle ne s'est offerte à moi
contre mon attente, ainsi que font d'ordinaire les
idées des choses sensibles, lorsque ces choses se
présentent ou semblent se présenter aux organes
extérieurs des sens; elle n'est pas aussi une pure
production ou fiction de mon esprit, car il n'est
pas en mon pouvoir d'y diminuer ni d'y ajouter
aucune chose; et par conséquent il ne reste plus
autre chose à dire, sinon que cette idée est née et
produite avec moi dès lors que j'ai été créé, ainsi
que l'est l'idée de moi-même. Et de vrai, on ne
doit pas trouver étrange que Dieu, en me créant,
ait mis en moi cette idée pour être comme la
marque de l'ouvrier empreinte sur son ouvrage;
et il n'est pas aussi nécessaire que cette marque
soit quelque chose de différent de cet ouvrage
même: mais, de cela seul que Dieu m'a créé, il
est fort croyable qu'il m'a en quelque façon produit
à son image et semblance, et que je conçois
cette ressemblance, dans laquelle l'idée de
Dieu se trouve contenue, par la même faculté par
laquelle je me conçois moi-même, c'est-à-dire que,
lorsque je fais réflexion sur moi, non seulement
je connois que je suis une chose imparfaite, incomplète
et dépendante d'autrui, qui tend et qui
aspire sans cesse à quelque chose de meilleur et de
plus grand que je ne suis, mais je connois aussi
en même temps que celui duquel je dépends possède
en soi toutes ces grandes choses auxquelles
j'aspire et dont je trouve en moi les idées, non pas
indéfiniment et seulement en puissance, mais qu'il
en jouit en effet, actuellement et infiniment, et ainsi
qu'il est Dieu. Et toute la force de l'argument dont
j'ai ici usé pour prouver l'existence de Dieu consiste
en ce que je reconnois qu'il ne seroit pas possible
que ma nature fût telle qu'elle est, c'est-à-dire
que j'eusse en moi l'idée d'un Dieu, si Dieu
n'existoit véritablement; ce même Dieu, dis-je,
duquel l'idée est en moi, c'est-à-dire qui possède
toutes ces hautes perfections dont notre esprit peut
bien avoir quelque légère idée, sans pourtant les
pouvoir comprendre, qui n'est sujet à aucuns
défauts, et qui n'a rien de toutes les choses qui
dénotent quelque imperfection. D'où il est assez
évident qu'il ne peut être trompeur, puisque la
lumière naturelle nous enseigne que la tromperie
dépend nécessairement de quelque défaut.


Mais auparavant que j'examine cela plus soigneusement,
et que je passe à la considération
des autres vérités que l'on en peut recueillir, il
me semble très à propos de m'arrêter quelque
temps à la contemplation de ce Dieu tout parfait,
de peser tout à loisir ses merveilleux attributs, de
considérer, d'admirer et d'adorer l'incomparable
beauté de cette immense lumière au moins autant
que la force de mon esprit, qui en demeure
en quelque sorte ébloui, me le pourra permettre.
Car comme la foi nous apprend que la souveraine
félicité de l'autre vie ne consiste que dans
cette contemplation de la majesté divine, ainsi
expérimentons-nous dès maintenant qu'une semblable
méditation, quoique incomparablement
moins parfaite, nous fait jouir du plus grand contentement
que nous soyons capables de ressentir
en cette vie.











MÉDITATION QUATRIÈME.


DU VRAI ET DU FAUX.



Je me suis tellement accoutumé ces jours passés
à détacher mon esprit des sens, et j'ai si exactement
remarqué qu'il y a fort peu de choses que l'on
connoisse avec certitude touchant les choses corporelles,
qu'il y en a beaucoup plus qui nous sont
connues touchant l'esprit humain, et beaucoup plus
encore de Dieu même, qu'il me sera maintenant
aisé de détourner ma pensée de la considération
des choses sensibles ou imaginables, pour la porter
à celles qui, étant dégagées de toute matière,
sont purement intelligibles. Et certes, l'idée que
j'ai de l'esprit humain, en tant qu'il est une chose
qui pense, et non étendue en longueur, largeur et
profondeur, et qui ne participe à rien de ce qui
appartient au corps, est incomparablement plus
distincte que l'idée d'aucune chose corporelle: et
lorsque je considère que je doute, c'est-à-dire que
je suis une chose incomplète et dépendante, l'idée
d'un être complet et indépendant, c'est-à-dire
de Dieu, se présente à mon esprit avec tant de
distinction et de clarté: et de cela seul que cette
idée se trouve en moi, ou bien que je suis ou
existe, moi qui possède cette idée, je conclus si
évidemment l'existence de Dieu, et que la mienne
dépend entièrement de lui en tous les moments
de ma vie, que je ne pense pas que l'esprit
humain puisse rien connoître avec plus d'évidence
et de certitude. Et déjà il me semble que
je découvre un chemin qui nous conduira de cette
contemplation du vrai Dieu, dans lequel tous les
trésors de la science et de la sagesse sont renfermés,
à la connoissance des autres choses de l'univers.


Car premièrement, je reconnois qu'il est impossible
que jamais il me trompe, puisqu'en toute
fraude et tromperie il se rencontre quelque sorte
d'imperfection: et quoiqu'il semble que pouvoir
tromper soit une marque de subtilité ou de puissance,
toutefois vouloir tromper témoigne sans
doute de la foiblesse ou de la malice; et, partant,
cela ne peut se rencontrer en Dieu. Ensuite, je
connois par ma propre expérience qu'il y a en
moi une certaine faculté de juger, ou de discerner
le vrai d'avec le faux, laquelle sans doute
j'ai reçue de Dieu, aussi bien que tout le reste
des choses qui sont en moi et que je possède;
et puisqu'il est impossible qu'il veuille me tromper,
il est certain aussi qu'il ne me l'a pas donnée
telle que je puisse jamais faillir lorsque j'en
userai comme il faut.


Et il ne resteroit aucun doute touchant cela, si
l'on n'en pouvoit, ce semble, tirer cette conséquence,
qu'ainsi je ne me puis jamais tromper;
car, si tout ce qui est en moi vient de Dieu, et
s'il n'a mis en moi aucune faculté de faillir, il semble
que je ne me doive jamais abuser. Aussi est-il
vrai que, lorsque je me regarde seulement comme
venant de Dieu, et que je me tourne tout entier
vers lui, je ne découvre en moi aucune cause
d'erreur ou de fausseté: mais aussitôt après, revenant
à moi, l'expérience me fait connoître que
je suis néanmoins sujet à une infinité d'erreurs,
desquelles venant à rechercher la cause, je remarque
qu'il ne se présente pas seulement à ma pensée
une réelle et positive idée de Dieu, ou bien
d'un être souverainement parfait; mais aussi, pour
ainsi parler, une certaine idée négative du néant,
c'est-à-dire de ce qui est infiniment éloigné de toute
sorte de perfection; et que je suis comme un milieu
entre Dieu et le néant, c'est-à-dire placé de telle
sorte entre le souverain Être et le non-être, qu'il
ne se rencontre de vrai rien en moi qui me puisse
conduire dans l'erreur, en tant qu'un souverain Être
m'a produit: mais que, si je me considère comme
participant en quelque façon du néant ou du non-être,
c'est-à-dire en tant que je ne suis pas moi-même
le souverain Être et qu'il me manque plusieurs
choses, je me trouve exposé à une infinité
de manquements; de façon que je ne me dois pus
étonner si je me trompe. Et ainsi je connais que l'erreur,
en tant que telle, n'est pas quelque chose de
réel qui dépende de Dieu, mais que c'est seulement
un défaut; et partant que, pour faillir, je n'ai pas
besoin d'une faculté qui m'ait été donnée de Dieu
particulièrement pour cet effet: mais qu'il arrive
que je me trompe de ce que la puissance que
Dieu m'a donnée pour discerner le vrai d'avec le
faux n'est pas en moi infinie.


Toutefois, cela ne me satisfait pas encore tout-à-fait,
car l'erreur n'est pas une pure négation, c'est-à-dire
n'est pas le simple défaut ou manquement de
quelque perfection qui ne m'est point due, mais c'est
une privation de quelque connoissance qu'il semble
que je devrois avoir. Or, en considérant la nature
de Dieu, il ne semble pas possible qu'il ait
mis en moi quelque faculté qui ne soit pas parfaite
en son genre, c'est-à-dire qui manque de
quelque perfection qui lui soit due: car, s'il est
vrai que plus l'artisan est expert, plus les ouvrages
qui sortent de ses mains sont parfaits et
accomplis, quelle chose peut avoir été produite
par ce souverain Créateur de l'univers qui ne soit
parfaite et entièrement achevée en toutes ses parties?
Et certes, il n'y a point de doute que Dieu
n'ait pu me créer tel que je ne me trompasse jamais:
il est certain aussi qu'il veut toujours ce qui
est le meilleur: est-ce donc une chose meilleure
que je puisse me tromper que de ne le pouvoir
pas?


Considérant cela avec attention, il me vient
d'abord en la pensée que je ne me dois pas étonner
si je ne suis pas capable de comprendre pourquoi
Dieu fait ce qu'il fait, et qu'il ne faut pas
pour cela douter de son existence, de ce que peut-être
je vois par expérience beaucoup d'autres choses
qui existent, bien que je ne puisse comprendre
pour quelle raison ni comment Dieu les a faites:
car, sachant déjà que ma nature est extrêmement
foible et limitée, et que celle de Dieu au contraire
est immense, incompréhensible et infinie, je n'ai
plus de peine à reconnoître qu'il y a une infinité
de choses en sa puissance desquelles les causes surpassent
la portée de mon esprit; et cette seule raison
est suffisante pour me persuader que tout ce
genre de causes, qu'on a coutume de tirer de la fin,
n'est d'aucun usage dans les choses physiques ou
naturelles; car il ne me semble pas que je puisse
sans témérité rechercher et entreprendre de découvrir
les fins impénétrables de Dieu.


De plus, il me vient encore en l'esprit qu'on
ne doit pas considérer une seule créature séparément,
lorsqu'on recherche si les ouvrages de Dieu
sont parfaits, mais généralement toutes les créatures
ensemble: car la même chose qui pourroit
peut-étre avec quelque sorte de raison sembler fort
imparfaite si elle étoit seule dans le monde, ne
laisse pas d'être très parfaite étant considérée
comme faisant partie de tout cet univers; et quoique,
depuis que j'ai fait dessein de douter de toutes
choses, je n'aie encore connu certainement que
mon existence et celle de Dieu, toutefois aussi,
depuis que j'ai reconnu l'infinie puissance de Dieu,
je ne saurois nier qu'il n'ait produit beaucoup
d'autres choses, ou du moins qu'il n'en puisse produire,
en sorte que j'existe et sois placé dans le
monde comme faisant partie de l'universalité de
tous les êtres.


Ensuite de quoi, venant à me regarder de plus
près, et à considérer quelles sont mes erreurs,
lesquelles seules témoignent qu'il y a en moi de
l'imperfection, je trouve qu'elles dépendent du
concours de deux causes, à savoir, de la faculté de
connoître, qui est en moi, et de la faculté d'élire,
ou bien de mon libre arbitre, c'est-à-dire de mon
entendement, et ensemble de ma volonté. Car
par l'entendement seul je n'assure ni ne nie aucune
chose, mais je conçois seulement les idées
des choses, que je puis assurer ou nier. Or, en le
considérant ainsi précisément, on peut dire qu'il
ne se trouve jamais en lui aucune erreur, pourvu
qu'on prenne le mot d'erreur en sa propre signification.
Et encore qu'il y ait peut-être une
infinité de choses dans le monde dont je n'ai aucune
idée en mon entendement, ou ne peut pas
dire pour cela qu'il soit privé de ces idées, comme
de quelque chose qui soit due à sa nature, mais
seulement qu'il ne les a pas; parce qu'en effet il n'y
a aucune raison qui puisse prouver que Dieu ait
dû me donner une plus grande et plus ample faculté
de connoître que celle qu'il m'a donnée: et,
quelque adroit et savant ouvrier que je me le représente,
je ne dois pas pour cela penser qu'il ait
dû mettre dans chacun de ses ouvrages toutes les
perfections qu'il peut mettre dans quelques uns.
Je ne puis pas aussi me plaindre que Dieu ne
m'ait pas donné un libre arbitre ou une volonté
assez ample et assez parfaite, puisqu'en effet je
l'expérimente si ample et si étendue qu'elle n'est
renfermée dans aucunes bornes. Et ce qui me
semble ici bien remarquable, est que, de toutes
les autres choses qui sont en moi, il n'y en a
aucune si parfaite et si grande, que je ne reconnoisse
bien qu'elle pourroit être encore plus
grande et plus parfaite. Car, par exemple, si je
considère la faculté de concevoir qui est en moi,
je trouve qu'elle est d'une fort petite étendue, et
grandement limitée, et tout ensemble je me représente
l'idée d'une autre faculté beaucoup plus ample
et même infinie; et de cela seul que je puis
me représenter son idée, je connois sans difficulté
qu'elle appartient à la nature de Dieu. En
même façon si j'examine la mémoire, ou l'imagination,
ou quelque autre faculté qui soit en moi, je
n'en trouve aucune qui ne soit très petite et bornée,
et qui en Dieu ne soit immense et infinie. Il
n'y a que la volonté seule ou la seule liberté du
franc arbitre que j'expérimente en moi être si
grande, que je ne conçois point l'idée d'aucune
autre plus ample et plus étendue: en sorte que
c'est elle principalement qui me fait connoître que
je porte l'image et la ressemblance de Dieu. Car
encore qu'elle soit incomparablement plus grande
dans Dieu que dans moi, soit à raison de la connoissance
et de la puissance qui se trouvent jointes
avec elle et qui la rendent plus ferme et plus efficace,
soit à raison de l'objet, d'autant qu'elle se
porte et s'étend infiniment à plus de choses, elle
ne me semble pas toutefois plus grande, si je la
considère formellement et précisément en elle-même.
Car elle consiste seulement en ce que nous
pouvons faire une même chose ou ne la faire pas,
c'est-à-dire affirmer ou nier, poursuivre ou fuir
une même chose, ou plutôt elle consiste seulement
en ce que, pour affirmer ou nier, poursuivre
ou fuir les choses que l'entendement nous
propose, nous agissons de telle sorte que nous ne
sentons point qu'aucune force extérieure nous y
contraigne. Car, afin que je sois libre, il n'est pas
nécessaire que je sois indifférent à choisir l'un ou
l'autre des deux contraires; mais plutôt, d'autant
plus que je penche vers l'un, soit que je connoisse
évidemment que le bien et le vrai s'y rencontrent,
soit que Dieu dispose ainsi l'intérieur de ma
pensée, d'autant plus librement j'en fais choix
et je l'embrasse: et certes, la grâce divine et la
connoissance naturelle, bien loin de diminuer ma
liberté, l'augmentent plutôt et la fortifient; de façon
que cette indifférence que je sens lorsque je
ne suis point emporté vers un côté plutôt que vers
un autre par le poids d'aucune raison, est le plus
bas degré de la liberté, et fait plutôt paraître un
défaut dans la connoissance qu'une perfection dans
la volonté; car si je connoissois toujours clairement
ce qui est vrai et ce qui est bon, je ne serois
jamais en peine de délibérer quel jugement et quel
choix je devrois faire; et ainsi je serois entièrement
libre, sans jamais être indifférent.


De tout ceci je reconnois que ni la puissance de
vouloir, laquelle j'ai reçue de Dieu, n'est point d'elle-même
la cause de mes erreurs, car elle est très
ample et très parfaite en son genre; ni aussi la puissance
d'entendre ou de concevoir, car ne concevant
rien que par le moyen de cette puissance que Dieu
m'a donnée pour concevoir, sans doute que tout
ce que je conçois, je le conçois comme il faut, et
il n'est pas possible qu'en cela je me trompe.
D'où est-ce donc que naissent mes erreur? c'est
à savoir de cela seul que la volonté étant beaucoup
plus ample et plus étendue que l'entendement, je ne
la contiens pas dans les mêmes limites, mais que je
l'étends aussi aux choses que je n'entends pas; auxquelles
étant de soi indifférente, elle s'égare fort
aisément, et choisit le faux pour le vrai, et le mal
pour le bien: ce qui fait que je me trompe et que
je pèche.


Par exemple, examinant ces jours passés si quelque
chose existoit véritablement dans le monde,
et connoissant que de cela seul que j'examinois
cette question, il suivoit très évidemment que j'existois
moi-même, je ne pouvois pas m'empêcher de
juger qu'une chose que je concevois si clairement
étoit vraie; non que je m'y trouvasse forcé par aucune
cause extérieure, mais seulement parceque
d'une grande clarté qui étoit en mon entendement,
a suivi une grande inclination en ma volonté; et je
me suis porté à croire avec d'autant plus de liberté,
que je me suis trouvé avec moins d'indifférence.
Au contraire, à présent je ne connois pas seulement
que j'existe, en tant que je suis quelque
chose qui pense; mais il se présente aussi à mon
esprit une certaine idée de la nature corporelle:
ce qui fait que je doute si cette nature qui pense
qui est en moi, ou plutôt que je suis moi-même,
est différente de cette nature corporelle, ou bien
si toutes deux ne sont qu'une même chose; et je
suppose ici que je ne connois encore aucune raison
qui me persuade plutôt l'un que l'autre: d'où
il suit que je suis entièrement indifférent à le nier
ou à l'assurer, ou bien même à m'abstenir d'en
donner aucun jugement.


Et cette indifférence ne s'étend pas seulement
aux choses dont l'entendement n'a aucune connoissance,
mais généralement aussi à toutes celles
qu'il ne découvre pas avec une parfaite clarté, au
moment que la volonté en délibère; car pour probables
que soient les conjectures qui me rendent
enclin à juger quelque chose, la seule connoissance
que j'ai que ce ne sont que des conjectures
et non des raisons certaines et indubitables, suffit
pour me donner occasion de juger le contraire:
ce que j'ai suffisamment expérimenté ces jours
passés, lorsque j'ai posé pour faux tout ce que
j'avois tenu auparavant pour très véritable, pour
cela seul que j'ai remarqué que l'on en pouvoit en
quelque façon douter. Or, si je m'abstiens de donner
mon jugement sur une chose, lorsque je ne
la conçois pas avec assez de clarté et de distinction,
il est évident que je fais bien, et que je ne suis
point trompé; mais si je me détermine à la nier
ou assurer, alors je ne me sers pas comme je dois
de mon libre arbitre; et si j'assure ce qui n'est pas
vrai, il est évident que je me trompe: même aussi,
encore que je juge selon la vérité, cela n'arrive
que par hasard, et je ne laisse pas de faillir et
d'user mal de mon libre arbitre; car la lumière
naturelle nous enseigne que la connaissance de
l'entendement doit toujours précéder la détermination
de la volonté.


Et c'est dans ce mauvais usage du libre arbitre
que se rencontre la privation qui constitue la forme
de l'erreur. La privation, dis-je, se rencontre dans
l'opération, en tant qu'elle procède de moi, mais
elle ne se trouve pas dans la faculté que j'ai reçue
de Dieu, ni même dans l'opération, en tant qu'elle
dépend de lui. Car je n'ai certes aucun sujet de me
plaindre de ce que Dieu ne m'a pas donné une intelligence
plus ample, ou une lumière naturelle plus
parfaite que celle qu'il m'a donnée, puisqu'il est
de la nature d'un entendement fini de ne pas entendre
plusieurs choses, et de la nature d'un entendement
créé d'être fini: mais j'ai tout sujet de
lui rendre grâces de ce que ne m'ayant jamais
rien dû, il m'a néanmoins donné tout le peu de perfections
qui est en moi; bien loin de concevoir des
sentiments si injustes que de m'imaginer qu'il m'ait
ôté ou retenu injustement les autres perfections
qu'il ne m'a point données.


Je n'ai pas aussi sujet de me plaindre de ce
qu'il m'a donné une volonté plus ample que l'entendement,
puisque la volonté ne consistant que
dans une seule chose et comme dans un indivisible,
il semble que sa nature est telle qu'on ne lui
sauroit rien ôter sans la détruire; et certes, plus
elle a d'étendue, et plus ai-je à remercier la bonté
de celui qui me l'a donnée.


Et enfin je ne dois pas aussi me plaindre de
ce que Dieu concourt avec moi pour former les
actes de cette volonté, c'est-à-dire les jugements
dans lesquels je me trompe, parce que ces actes-là
sont entièrement vrais et absolument bons, en
tant qu'ils dépendent de Dieu; et il y a en quelque
sorte plus de perfection en ma nature, de ce que
je les puis former, que si je ne le pouvois pas. Pour
la privation, dans laquelle seule consiste la raison
formelle de l'erreur et du péché, elle n'a besoin
d'aucun concours de Dieu, parce que ce n'est pas
une chose ou un être, et que si on la rapporte à
Dieu comme à sa cause, elle ne doit pas être nommée
privation, mais seulement négation, selon la signification
qu'on donne à ces mots dans l'école.
Car en effet ce n'est point une imperfection en
Dieu de ce qu'il ma donné la liberté de donner
mon jugement, ou de ne le pas donner sur certaines
choses dont il n'a pas mis une claire et distincte
connoissance en mon entendement; mais
sans doute c'est en moi une imperfection de ce
que je n'use pas bien de cette liberté, et que
je donne témérairement mon jugement sur des
choses que je ne conçois qu'avec obscurité et confusion.


Je vois néanmoins qu'il étoit aisé à Dieu de
faire en sorte que je ne me trompasse jamais, quoique
je demeurasse libre et d'une connaissance bornée—à
savoir, s'il eût donné à mon entendement
une claire et distincte intelligence de toutes les
choses dont je devois jamais délibérer, ou bien
seulement s'il eût si profondément gravé dans ma
mémoire la résolution de ne juger jamais d'aucune
chose sans la concevoir clairement et distinctement,
que je ne la pusse jamais oublier. Et je remarque
bien qu'en tant que je me considère tout seul,
comme s'il n'y avoit que moi au monde, j'aurois
été beaucoup plus parfait que je ne suis, si Dieu
m'avoit créé tel que je ne faillisse jamais; mais je
ne puis pas pour cela nier que ce ne soit en quelque
façon une plus grande perfection dans l'univers,
de ce que quelques unes de ses parties ne
sont pas exemptes de défaut, que d'autres le sont,
que si elles étoient toutes semblables.


Et je n'ai aucun droit de me plaindre que
Dieu, m'ayant mis au monde, n'ait pas voulu me
mettre au rang des choses les plus nobles et les
plus parfaites: même j'ai sujet de me contenter de
ce que, s'il ne m'a pas donné la perfection de ne
point faillir par le premier moyen que j'ai ci-dessus
déclaré, qui dépend d'une claire et évidente connaissance
de toutes les choses dont je puis délibérer,
il a au moins laissé en ma puissance l'autre
moyen, qui est de retenir fermement la résolution
de ne jamais donner mon jugement sur les choses
dont la vérité ne m'est pas clairement connue; car
quoique j'expérimente en moi cette faiblesse de ne
pouvoir attacher continuellement mon esprit à une
même pensée, je puis toutefois, par une méditation
attentive et souvent réitérée, me l'imprimer
si fortement en la mémoire, que je ne manque
jamais de m'en ressouvenir toutes les fois que j'en
aurai besoin, et acquérir de cette façon l'habitude
de ne point faillir; et d'autant que c'est en cela que
consiste la plus grande et la principale perfection de
l'homme, j'estime n'avoir pas aujourd'hui peu gagné
par cette méditation, d'avoir découvert la cause de
l'erreur et de la fausseté.


Et certes il n'y en peut avoir d'autres que celle
que je viens d'expliquer: car toutes les fois que
je retiens tellement ma volonté dans les bornes
de ma connoissance, qu'elle ne fait aucun jugement
que des choses qui lui sont clairement et distinctement
représentées par l'entendement, il ne se
peut faire que je me trompe; parceque toute conception
claire et distincte est sans doute quelque
chose, et partant elle ne peut tirer son origine du
néant, mais doit nécessairement avoir Dieu pour
son auteur; Dieu, dis-je, qui étant souverainement
parfait ne peut être cause d'aucune erreur; et par
conséquent il faut conclure qu'une telle conception
ou un tel jugement est véritable. Au reste je
n'ai pas seulement appris aujourd'hui ce que je dois
éviter pour ne plus faillir, mais aussi ce que je
dois faire pour parvenir à la connoissance de la
vérité. Car certainement j'y parviendrai si j'arrête
suffisamment mon attention sur toutes les choses
que je conçois parfaitement, et si je les sépare des
autres que je ne conçois qu'avec confusion et obscurité—à
quoi dorénavant je prendrai soigneusement
garde.










MÉDITATION CINQUIÈME.


DE L'ESSENCE DES CHOSES MATÉRIELLES; ET,

POUR LA SECONDE FOIS, DE L'EXISTENCE DE DIEU.



Il me reste beaucoup d'autres choses à examiner
touchant les attributs de Dieu et touchant
ma propre nature, c'est-à-dire celle de mon esprit:
mais j'en reprendrai peut-être une autre fois la recherche.
Maintenant, après avoir remarqué ce
qu'il faut faire ou éviter pour parvenir à la connoissance
de la vérité, ce que j'ai principalement
à faire est d'essayer de sortir et me débarrasser de
tous les doutes où je suis tombé ces jours passés,
et de voir si l'on ne peut rien connoître de certain
touchant les choses matérielles. Mais avant
que j'examine s'il y a de telles choses qui existent
hors de moi, je dois considérer leurs idées, en
tant qu'elles sont en ma pensée, et voir quelles
sont celles qui sont distinctes, et quelles sont celles
qui sont confuses.


En premier lieu, j'imagine distinctement cette
quantité que les philosophes appellent vulgairement
la quantité continue, ou bien l'extension en
longueur, largeur et profondeur, qui est en cette
quantité, ou plutôt en la chose à qui on l'attribue.
De plus, je puis nombrer en elle plusieurs diverses
parties, et attribuer à chacune de ces parties toutes
sortes de grandeurs, de figures, de situations et
de mouvements; et enfin je puis assigner à chacun
de ces mouvements toutes sortes de durées.
Et je ne connois pas seulement ces choses avec
distinction, lorsque je les considère ainsi en général;
mais aussi, pour peu que j'y applique mon
attention, je viens à connoître une infinité de particularités
touchant les nombres, les figures, les
mouvements, et autres choses semblables, dont la
vérité se fait paroître avec tant d'évidence et s'accorde
si bien avec ma nature, que lorsque je commence
à les découvrir, il ne me semble pas que
j'apprenne rien de nouveau, mais plutôt que je me
ressouviens de ce que je savois déjà auparavant,
c'est-à-dire que j'aperçois des choses qui étoient
déjà dans mon esprit, quoique je n'eusse pas encore
tourné ma pensée vers elles. Et ce que je trouve
ici de plus considérable, c'est que je trouve en moi
une infinité d'idées de certaines choses qui ne peuvent
pas être estimées un pur néant, quoique peut-être
elles n'aient aucune existence hors de ma pensée;
et qui ne sont pas feintes par moi, bien qu'il
soit en ma liberté de les penser ou de ne les penser
pas; mais qui ont leurs vraies et immuables natures.
Comme, par exemple, lorsque j'imagine un triangle,
encore qu'il n'y ait peut-être en aucun lieu du
monde hors de ma pensée une telle figure, et qu'il
n'y en ait jamais eu, il ne laisse pas néanmoins d'y
avoir une certaine nature, ou forme, ou essence
déterminée du cette figure, laquelle est immuable
et éternelle, que je n'ai point inventée, et qui ne
dépend en aucune façon de mon esprit; comme il
paroit de ce que l'on peut démontrer diverses propriétés
de ce triangle, à savoir, que ses trois angles
sont égaux à deux droits, que le plus grand angle,
est soutenu par le plus grand côté, et autres semblables,
lesquelles maintenant, soit que je le veuille
on non, je reconnois très clairement et très évidemment
être en lui, encore que je n'y aie pensé auparavant
en aucune façon, lorsque je me suis imaginé
la première fois un triangle, et partant on
ne peut pas dire que je les aie feintes et inventées.
Et je n'ai que faire ici de m'objecter que
peut-être cette idée du triangle est venue en mon
esprit par l'entremise de mes sens, pour avoir vu
quelquefois des corps de figure triangulaire; car je
puis former en mon esprit une infinité d'autres
figures, dont on ne peut avoir le moindre soupçon
que jamais elles me soient tombées sous les sens,
et je ne laisse pas toutefois de pouvoir démontrer
diverses propriétés touchant leur nature, aussi bien
que touchant celle du triangle; lesquelles, certes,
doivent être toutes vraies, puisque je les conçois
clairement: et partant elles sont quelque chose, et
non pas un pur néant; car il est très évident que
tout ce qui est vrai est quelque chose, la vérité
étant une même chose avec l'être; et j'ai déjà amplement
démontré ci-dessus que toutes les choses
que je connois clairement et distinctement sont
vraies. Et quoique je ne l'eusse pas démontré, toutefois
la nature de mon esprit est telle, que je ne me
saurois empêcher de les estimer vraies, pendant
que je les conçois clairement et distinctement; et
je me ressouviens que lors même que j'étois encore
fortement attaché aux objets des sens, j'avois tenu
au nombre des plus constantes vérités celles que
je concevois clairement et distinctement touchant
les figures, les nombres, et les autres choses qui
appartiennent à l'arithmétique et à la géométrie.
Or, maintenant si de cela seul que je puis tirer
de ma pensée l'idée de quelque chose, il s'ensuit
que tout ce que je reconnois clairement et distinctement
appartenir à cette chose lui appartient
en effet, ne puis-je pas tirer de ceci un argument
et une preuve démonstrative de l'existence
de Dieu? Il est certain que je ne trouve pas moins
en moi son idée, c'est-à-dire l'idée d'un être souverainement
parfait, que celle de quelque figure ou
de quelque nombre que ce soit: et je ne connois
pas moins clairement et distinctement qu'une actuelle
et éternelle existence appartient à sa nature,
que je connois que tout ce que je puis démontrer
de quelque figure, ou de quelque nombre, appartient
véritablement à la nature de cette figure ou
de ce nombre; et partant, encore que tout ce que
j'ai conclu dans les méditations précédentes ne
se trouvât point véritable, l'existence de Dieu devroit
passer en mon esprit au moins pour aussi
certaine que j'ai estimé jusques ici toutes les vérités
des mathématiques, qui ne regardent que les nombres
et les figures: bien qu'à la vérité, cela ne paroisse
pas d'abord entièrement manifeste, mais
semble avoir quelque apparence de sophisme. Car
ayant accoutumé dans toutes les autres choses de
faire distinction entre l'existence et l'essence, je
me persuade aisément que l'existence peut être séparée
de l'essence de Dieu, et qu'ainsi on peut concevoir
Dieu comme n'étant pas actuellement. Mais
néanmoins, lorsque j'y pense avec plus d'attention,
je trouve manifestement que l'existence ne peut
non plus être séparée de l'essence de Dieu, que de
l'essence d'un triangle rectiligne la grandeur de
ses trois angles égaux à deux droits, ou bien de
l'idée d'une montagne l'idée d'une vallée; en sorte
qu'il n'y a pas moins de répugnance de concevoir
un Dieu, c'est-à-dire un être souverainement
parfait, auquel manque l'existence, c'est-à-dire
auquel manque quelque perfection, que de
concevoir une montagne qui n'ait point de vallée.
Mais encore qu'en effet je ne puisse pas concevoir
un Dieu sans existence, non plus qu'une
montagne sans vallée; toutefois, comme de cela
seul que je conçois une montagne avec une vallée,
il ne s'ensuit pas qu'il y ait aucune montagne dans
le monde, de même aussi, quoique je conçoive
Dieu comme existant, il ne s'ensuit pas ce semble
pour cela que Dieu existe: car ma pensée n'impose
aucune nécessité aux choses; et comme il ne
tient qu'à moi d'imaginer un cheval ailé, encore
qu'il n'y en ait aucun qui ait des ailes, ainsi je
pourrois peut-être attribuer l'existence à Dieu,
encore qu'il n'y eût aucun Dieu qui existât. Tant
s'en faut, c'est ici qu'il y a un sophisme caché
sous l'apparence de cette objection: car de ce
que je ne puis concevoir une montagne sans
une vallée, il ne s'ensuit pas qu'il y ait au monde
aucune montagne ni aucune vallée, mais seulement
que la montagne et la vallée, soit qu'il y en
ait, soit qu'il n'y en ait point, sont inséparables
l'une de l'autre; au lieu que de cela seul que je
ne puis concevoir Dieu que comme existant, il s'ensuit
que l'existence est inséparable de lui, et partant
qu'il existe véritablement: non que ma pensée
puisse faire que cela soit, ou qu'elle impose
aux choses aucune nécessité; mais, au contraire, la
nécessité qui est en la chose même, c'est-à-dire la
nécessité de l'existence de Dieu, me détermine à
avoir cette pensée. Car il n'est pas en ma liberté de
concevoir un Dieu sans existence, c'est-à-dire un
Être souverainement parfait sans une souveraine
perfection, comme il m'est libre d'imaginer un
cheval sans ailes ou avec des ailes.


Et l'on ne doit pas aussi dire ici qu'il est à
la vérité nécessaire que j'avoue que Dieu existe,
après que j'ai supposé qu'il possède toutes sortes
de perfections, puisque l'existence en est une, mais
que ma première supposition n'étoit pas nécessaire;
non plus qu'il n'est point nécessaire de penser
que toutes les figures de quatre côtés se peuvent
inscrire dans le cercle, mais que, supposant
que j'aie cette pensée, je suis contraint d'avouer
que le rhombe y peut être inscrit, puisque c'est
une figure de quatre côtés, et ainsi je serai contraint
d'avouer une chose fausse. On ne doit point, dis-je,
alléguer cela: car encore qu'il ne soit pas nécessaire
que je tombe jamais dans aucune pensée de
Dieu, néanmoins, toutes les fois qu'il m'arrive de
penser à un Être premier et souverain, et de tirer,
pour ainsi dire, son idée du trésor de mon esprit,
il est nécessaire que je lui attribue toutes sortes de
perfections, quoique je ne vienne pas à les nombrer
toutes, et à appliquer mon attention sur chacune
d'elles en particulier. Et cette nécessité est
suffisante pour faire que par après (sitôt que je
viens à reconnoître que l'existence est une perfection)
je conclus fort bien que cet Être premier et
souverain existe: de même qu'il n'est pas nécessaire
que j'imagine jamais aucun triangle; mais
toutes les fois que je veux considérer une figure
rectiligne, composée seulement de trois angles, il
est absolument nécessaire que je lui attribue toutes
les choses qui servent à conclure que ces trois angles
ne sont pas plus grands que deux droits, encore
que peut-être je ne considère pas alors cela en
particulier. Mais quand j'examine quelles figures
sont capables d'être inscrites dans le cercle, il
n'est en aucune façon nécessaire que je pense que
toutes les figures de quatre côtés sont de ce nombre;
au contraire, je ne puis pas même feindre que
cela soit, tant que je ne voudrai rien recevoir en
ma pensée que ce que je pourrai concevoir clairement
et distinctement. Et par conséquent il y a
une grande différence entre les fausses suppositions,
comme est celle-ci, et les véritables idées qui sont
nées avec moi, dont la première et principale est
celle de Dieu. Car en effet je reconnois en plusieurs
façons que cette idée n'est point quelque chose de
feint ou d'inventé, dépendant seulement de ma pensée,
mais que c'est l'image d'une vraie et immuable
nature: premièrement, à cause que je ne saurois
concevoir autre chose que Dieu seul, à l'essence de
laquelle l'existence appartienne avec nécessité: puis
aussi, pource qu'il ne m'est pas possible de concevoir
deux ou plusieurs dieux tels que lui; et,
posé qu'il y en ait un maintenant qui existe, je
vois clairement qu'il est nécessaire qu'il ait été auparavant
de toute éternité, et qu'il soit éternellement
à l'avenir: et enfin, parceque je conçois plusieurs
autres choses en Dieu où je ne puis rien
diminuer ni changer.


Au reste, de quelque preuve et argument que je
me serve, il en faut toujours revenir là, qu'il n'y a
que les choses que je conçois clairement et distinctement,
qui aient la force de me persuader entièrement.
Et quoique entre les choses que je conçois
de cette sorte, il y en ait à la vérité quelques
unes manifestement connues d'un chacun, et qu'il
y en ait d'autres aussi qui ne se découvrent qu'à
ceux qui les considèrent de plus près et qui les
examinent plus exactement, toutefois après qu'elles
sont une fois découvertes, elles ne sont pas estimées
moins certaines les unes que les autres.
Comme, par exemple, en tout triangle rectangle,
encore qu'il ne paroisse pas d'abord si facilement
que le carré de la base est égal aux carrés
des deux autres côtés, comme il est évident que
cette base est opposée au plus grand angle, néanmoins,
depuis que cela a été une fois reconnu, on
est autant persuadé de la vérité de l'un que de l'autre.
Et pour ce qui est de Dieu, certes si mon esprit
n'étoit prévenu d'aucuns préjugés, et que ma
pensée ne se trouvât point divertie par la présence
continuelle des images des choses sensibles, il n'y
auroit aucune chose que je connusse plus tôt ni
plus facilement que lui. Car y a-t-il rien de soi
plus clair et plus manifeste que de penser qu'il y
a un Dieu, c'est-à-dire un Être souverain et parfait,
en l'idée duquel seul l'existence nécessaire ou
éternelle est comprise, et par conséquent qui
existe? Et quoique, pour bien concevoir cette vérité,
j'aie eu besoin d'une grande application d'esprit,
toutefois à présent je ne m'en tiens pas seulement
aussi assuré que de tout ce qui me semble
le plus certain: mais outre cela je remarque que la
certitude de toutes les autres choses en dépend si
absolument, que sans cette connoissance il est
impossible de pouvoir jamais rien savoir parfaitement.


Car encore que je sois d'une telle nature que,
dès aussitôt que je comprends quelque chose
fort clairement et fort distinctement, je ne puis
m'empêcher de la croire vraie; néanmoins, parceque
je suis aussi d'une telle nature que je ne puis
pas avoir l'esprit continuellement attaché à une
même chose, et que souvent je me ressouviens
d'avoir jugé une chose être vraie, lorsque je cesse
de considérer les raisons qui m'ont obligé à la juger
telle, il peut arriver pendant ce temps-là que d'autres
raisons se présentent à moi, lesquelles me feroient
aisément changer d'opinion, si j'ignorois qu'il
y eût un Dieu; et ainsi je n'aurois jamais une vraie
et certaine science d'aucune chose que ce soit,
mais seulement de vagues et inconstantes opinions.
Comme, par exemple, lorsque je considère
la nature du triangle rectiligne, je connois évidemment,
moi qui suis un peu versé dans la géométrie,
que ses trois angles sont égaux à deux
droits; et il ne m'est pas possible de ne le point
croire, pendant que j'applique ma pensée à sa
démonstration: mais aussitôt que je l'en détourne,
encore que je me ressouvienne de l'avoir clairement
comprise, toutefois il se peut faire aisément que
je doute de sa vérité, si j'ignore qu'il y ait un
Dieu; car je puis me persuader d'avoir été fait tel
par la nature, que je me puisse aisément tromper,
même dans les choses que je crois comprendre avec
le plus d'évidence et de certitude; vu principalement
que je me ressouviens d'avoir souvent estimé
beaucoup de choses pour vraies et certaines, lesquelles
d'autres raisons m'ont par après porté à juger
absolument fausses.


Mais après avoir reconnu qu'il y a un Dieu;
pource qu'en même temps j'ai reconnu aussi que
toutes choses dépendent de lui, et qu'il n'est point
trompeur, et qu'ensuite de cela j'ai jugé que tout
ce que je conçois clairement et distinctement
ne peut manquer d'être vrai; encore que je ne
pense plus aux raisons pour lesquelles j'ai jugé
cela être véritable, pourvu seulement que je me
ressouvienne de l'avoir clairement et distinctement
compris, on ne me peut apporter aucune raison
contraire qui me le fasse jamais révoquer en doute;
et ainsi j'en ai une vraie et certaine science. Et
cette même science s'étend aussi à toutes les autres
choses que je me ressouviens d'avoir autrefois démontrées,
comme aux vérités de la géométrie, et
autres semblables: car qu'est-ce que l'on me peut
objecter pour m'obliger à les révoquer en doute?
Sera-ce que ma nature est telle que je suis fort sujet
à me méprendre? Mais je sais déjà que je ne
puis me tromper dans les jugements dont je connois
clairement les raisons. Sera-ce que j'ai estimé
autrefois beaucoup de choses pour vraies et pour
certaines, que j'ai reconnues par après être fausses?
Mais je n'avois connu clairement ni distinctement
aucunes de ces choses-là, et ne sachant point encore
cette règle par laquelle je m'assure de la vérité,
j'avois été porté à les croire, par des raisons
que j'ai reconnues depuis être moins fortes que je
ne me les étois pour lors imaginées. Que me pourra-t-on
donc objecter davantage? Sera-ce que peut-être
je dors (comme je me l'étois moi-même objecté
ci-devant), ou bien que toutes les pensées que j'ai
maintenant ne soit pas plus vraies que les rêveries
que nous imaginons étant endormis? Mais,
quand bien même je dormirois, tout ce qui se
présente à mon esprit avec évidence est absolument
véritable.


Et ainsi je reconnois très clairement que la
certitude et la vérité de toute science dépend de
la seule connoissance du vrai Dieu: en sorte qu'avant
que je le connusse je ne pouvois savoir parfaitement
aucune autre chose. Et à présent que je
le connois, j'ai le moyen d'acquérir une science
parfaite touchant une infinité de choses, non seulement
de celles qui sont en lui, mais aussi de
celles qui appartiennent à la nature corporelle, en
tant qu'elle peut servir d'objet aux démonstrations
des géomètres, lesquels n'ont point d'égard à son
existence.










MEDITATION SIXIÈME.


DE L'EXISTENCE DES CHOSES MATÉRIELLES, ET

DE LA DISTINCTION RÉELLE ENTRE L'AME ET LE CORPS DE L'HOMME.


Il ne me reste plus maintenant qu'à examiner
s'il y a des choses matérielles: et certes, au moins
sais-je déjà qu'il y en peut avoir, en tant qu'on les
considère comme l'objet des démonstrations de
géométrie, vu que de cette façon je les conçois
fort clairement et fort distinctement. Car il n'y a
point de doute que Dieu n'ait la puissance de produire
toutes les choses que je suis capable de concevoir
avec distinction; et je n'ai jamais jugé qu'il
lui fût impossible de faire quelque chose, que par
cela seul que je trouvois de la contradiction à la
pouvoir bien concevoir. De plus, la faculté d'imaginer
qui est en moi, et de laquelle je vois par expérience
que je me sers lorsque je m'applique à la
considération des choses matérielles, est capable
de me persuader leur existence: car, quand je
considère attentivement ce que c'est que l'imagination,
je trouve qu'elle n'est autre chose qu'une
certaine application de la faculté qui connoît, au
corps qui lui est intimement présent, et partant
qui existe.


Et pour rendre cela très manifeste, je remarque
premièrement la différence qui est entre l'imagination
et là pure intellection ou conception. Par
exemple, lorsque j'imagine un triangle, non seulement
je conçois que c'est une figure composée de
trois lignes, mais avec cela j'envisage ces trois
lignes comme présentes par la force et l'application
intérieure de mon esprit; et c'est proprement
ce que j'appelle imaginer. Que si je veux penser
à un chiliogone, je conçois bien à la vérité que
c'est une figure composée de mille côtés aussi facilement
que je conçois qu'un triangle est une
figure composée de trois côtés seulement; mais je
ne puis pas imaginer les mille côtés d'un chiliogone
comme je fais les trois d'un triangle, ni pour
ainsi dire les regarder comme présents avec les
yeux de mon esprit. Et quoique, suivant la coutume
que j'ai de me servir toujours de mon imagination
lorsque je pense aux choses corporelles,
il arrive qu'en concevant un chiliogone je me représente
confusément quelque figure, toutefois il
est très évident que cette figure n'est point un chiliogone,
puisqu'elle ne diffère nullement de celle
que je me représenterois, si je pensois à un myriogone
ou à quelque autre figure de beaucoup de
côtés; et qu'elle ne sert en aucune façon à découvrir
les propriétés qui font la différence du chiliogone
d'avec les autres polygones. Que s'il est
question de considérer un pentagone, il est bien
vrai que je puis concevoir sa figure, aussi bien que
celle d'un chiliogone, sans le secours de l'imagination;
mais je la puis aussi imaginer en appliquant l'attention
de mon esprit à chacun de ses cinq côtés,
et tout ensemble à l'aire ou à l'espace qu'ils renferment.
Ainsi, je connois clairement que j'ai besoin
d'une particulière contention d'esprit pour imaginer,
de laquelle je ne me sers point pour concevoir
on pour entendre; et cette particulière contention
d'esprit montre évidemment la différence qui est
entre l'imagination et l'intellection ou conception
pure. Je remarque outre cela que cette vertu d'imaginer
qui est en moi, en tant qu'elle diffère de la
puissance de concevoir, n'est en aucune façon nécessaire
à ma nature ou à mon essence, c'est-à-dire
à l'essence de mon esprit; car, encore que je
ne l'eusse point, il est sans doute que je demeurerois
toujours le même que je suis maintenant:
d'où il semble que l'on puisse conclure qu'elle dépend
de quelque chose qui diffère de mon esprit.
Et je conçois facilement que, si quelque corps
existe auquel mon esprit soit tellement conjoint
et uni qu'il se puisse appliquer à le considérer
quand il lui plaît, il se peut faire que par ce moyen
il imagine les choses corporelles; en sorte que cette
façon de penser diffère seulement de la pure intellection
en ce que l'esprit en concevant se tourne
en quelque façon vers soi-même, et considère
quelqu'une des idées qu'il a en soi; mais en imaginant
il se tourne vers le corps, et considère en
lui quelque chose de conforme à l'idée qu'il a lui-même
formée ou qu'il a reçue par les sens. Je conçois,
dis-je, aisément que l'imagination se peut
faire de cette sorte, s'il est vrai qu'il y ait des corps;
et, parceque je ne puis rencontrer aucune autre
voie pour expliquer comment elle se fait, je conjecture
de là probablement qu'il y en a: mais ce
n'est que probablement; et, quoique j'examine
soigneusement toutes choses, je ne trouve pas
néanmoins que, de cette idée distincte de la nature
corporelle que j'ai en mon imagination, je
puisse tirer aucun argument qui conclue avec nécessité
l'existence de quelque corps.


Or j'ai accoutumé d'imaginer beaucoup d'autres
choses outre cette nature corporelle qui est
l'objet de la géométrie, à savoir les couleurs, les
sons, les saveurs, la douleur, et autres choses semblables,
quoique moins distinctement; et d'autant
que j'aperçois beaucoup mieux ces choses-là par
les sens, par l'entremise desquels et de la mémoire,
elles semblent être parvenues jusqu'à mon imagination,
je crois que, pour les examiner plus commodément,
il est à propos que j'examine en même
temps ce que c'est que sentir, et que je voie si de
ces idées que je reçois eu mon esprit par cette façon
de penser que j'appelle sentir, je ne pourrai
point tirer quelque preuve certaine de l'existence
des choses corporelles.


Et premièrement, je rappellerai en ma mémoire
quelles sont les choses que j'ai ci-devant tenues
pour vraies, comme les ayant reçues par les sens,
et sur quels fondements ma créance étoit appuyée;
après, j'examinerai les raisons qui m'ont obligé depuis
à les révoquer en doute; et enfin, je considérerai
ce que j'en dois maintenant croire.


Premièrement donc j'ai senti que j'avois une
tête, des mains, des pieds, et tous les autres membres
dont est composé ce corps que je considérois
comme une partie de moi-même ou peut-être aussi
comme le tout: de plus, j'ai senti que ce corps
étoit placé entre beaucoup d'autres, desquels il étoit
capable de recevoir diverses commodités et incommodités,
et je remarquois ces commodités par un
certain sentiment de plaisir ou de volupté, et ces
incommodités par un sentiment de douleur. Et,
outre ce plaisir et cette douleur, je ressentois aussi
en moi la faim, la soif, et d'autres semblables appétits;
comme aussi de certaines inclinations corporelles
vers la joie, la tristesse, la colère, et autres
semblables passions. Et au dehors, outre l'extension,
les figures, les mouvements des corps, je
remarquois en eux de la dureté, de la chaleur, et
toutes les autres qualités qui tombent sous l'attouchement;
de plus, j'y remarquois de la lumière,
des couleurs, des odeurs, des saveurs et des sons,
dont la variété me donnait moyen de distinguer le
ciel, la terre, la mer, et généralement tous les autres
corps les uns d'avec les autres. Et certes, considérant
les idées de toutes ces qualités qui se
présentoient à ma pensée, et lesquelles seules je
sentois proprement et immédiatement, ce n'étoit
pas sans raison que je croyois sentir des choses
entièrement différentes de ma pensée, à savoir
des corps d'où procédoient ces idées: car j'expérimentois
qu'elles se présentoient à elle sans que
mon consentement y fût requis, en sorte que je ne
pouvois sentir aucun objet, quelque volonté que
j'en eusse, s'il ne se trouvoit présent à l'organe d'un
de mes sens; et il n'étoit nullement en mon pouvoir
de ne le pas sentir lorsqu'il s'y trouvoit présent.
Et parce que les idées que je recevois par
les sens étoient beaucoup plus vives, plus expresses,
et même à leur façon plus distinctes qu'aucunes
de celles que je pouvois feindre de moi-même
en méditant, ou bien que je trouvois imprimées
en ma mémoire, il sembloit qu'elles ne
pouvoient procéder de mon esprit; de façon qu'il
étoit nécessaire qu'elles fussent causées en moi par
quelques autres choses. Desquelles choses n'ayant
aucune connoissance, sinon celle que me donnoient
ces mêmes idées, il ne me pouvoit venir
autre chose en l'esprit, sinon que ces choses-là
étaient semblables aux idées qu'elles causoient.
Et pource que je me ressouvenois aussi que je
m'étois plutôt servi des sens que de ma raison,
et que je reeonnoissois que les idées que je formois
de moi-même n'étoient pas si expresses que
celles que je recevois par les sens, et même qu'elles
étoient le plus souvent composées des parties de
celles-ci, je me persuadois aisément que je n'avois
aucune idée dans mon esprit qui n'eût passé auparavant
par mes sens. Ce n'étoit pas aussi sans
quelque raison que je croyois que ce corps, lequel
par un certain droit particulier j'appelois mien,
m'appartenoit plus proprement et plus étroitement
que pas un autre; car en effet je n'en pouvois
jamais être séparé comme des autres corps: je
ressentois en lui et pour lui tous mes appétits et
toutes mes affections; et enfin j'étois touché des
sentiments de plaisir et de douleur en ses parties,
et non pas en celles des autres corps, qui en sont
séparés. Mais quand j'examinois pourquoi de ce
je ne sais quel sentiment de douleur suit la
tristesse en l'esprit, et du sentiment de plaisir nait
la joie, ou bien pourquoi cette je ne sais quelle
émotion de l'estomac, que j'appelle faim, nous
fait avoir envie de manger, et la sécheresse
du gosier nous fait avoir envie de boire, et ainsi
du reste, je n'en pouvois rendre aucune raison,
sinon que la nature me l'enseignoit de la sorte;
car il n'y a certes aucune affinité ni aucun rapport,
au moins que je puisse comprendre, entre cette
émotion de l'estomac et le désir de manger, non
plus qu'entre le sentiment de la chose qui cause
de la douleur, et la pensée de tristesse que fait
naître ce sentiment. Et, en même façon, il me sembloit
que j'avois appris de la nature toutes les autres
choses que je jugeois touchant les objets de
mes sens; pource que je remarquois que les jugements
que j'avois coutume de faire de ces objets
se formoient en moi avant que j'eusse le loisir de
peser et considérer aucunes raisons qui me pussent
obliger à les faire.


Mais par après, plusieurs expériences ont peu à
peu ruiné toute la créance que j'avois ajoutée
à mes sens: car j'ai observé plusieurs fois que
des tours, qui de loin m'avoient semblé rondes,
me paroissoient de près être carrées, et que des
colosses élevés sur les plus hauts sommets de ces
tours me paroissoient de petites statues à les regarder
d'en bas; et ainsi, dans une infinité d'autres
rencontres, j'ai trouvé de l'erreur dans les jugements
fondés sur les sens extérieurs; et non pas
seulement sur les sens extérieurs, mais même
sur les intérieurs: car y a-t-il chose plus intime ou
plus intérieure que la douleur? et cependant j'ai
autrefois appris de quelques personnes qui avoient
les bras et les jambes coupées, qu'il leur sembloit
encore quelquefois sentir de la douleur dans la
partie qu'ils n'avoient plus; ce qui me donnoit
sujet de penser que je ne pouvois aussi être entièrement
assuré d'avoir mal à quelqu'un de mes
membres, quoique je sentisse en lui de la douleur.
Et à ces raisons de douter j'en ai encore
ajouté depuis peu deux autres fort générales: la
première est que je n'ai jamais rien cru sentir
étant éveillé que je ne puisse quelquefois croire
aussi sentir quand je dors; et comme je ne crois
pas que les choses qu'il me semble que je sens en
dormant procèdent de quelques objets hors de
moi, je ne voyois pas pourquoi je devois plutôt
avoir cette créance touchant celles qu'il me semble
que je sens étant éveillé: et la seconde, que, ne
connoissant pas encore ou plutôt feignant de ne
pas connoître l'auteur du mon être, je ne voyois
rien qui put empêcher que je n'eusse été fait tel
par la nature, que je me trompasse même dans
les choses qui me paroissoient les plus véritables.
Et, pour les raisons qui m'avoient ci-devant persuadé
la vérité des choses sensibles, je n'avois
pas beaucoup de peine à y répondre; car la nature
semblant me porter à beaucoup de choses dont la
raison me détournoit, je ne croyois pas me devoir
confier beaucoup aux enseignements de cette nature.
Et quoique les idées que je reçois par les
sens ne dépendent point de ma volonté, je ne pensois
pas devoir pour cela conclure qu'elles procédoient
de choses différentes de moi, puisque peut-être
il se peut rencontrer en moi quelque faculté,
bien qu'elle m'ait été jusques ici inconnue, qui
en soit la cause et qui les produise.


Mais maintenant que je commence à me mieux
connoître moi-même et à découvrir plus clairement
l'auteur de mon origine, je ne pense pas à
la vérité que je doive témérairement admettre
toutes les choses que les sens semblent nous enseigner,
mais je ne pense pas aussi que je les doive
toutes généralement révoquer en doute.


Et premièrement, pource que je sais que toutes
les choses que je conçois clairement et distinctement
peuvent être produites par Dieu telles que
je les conçois, il suffit que je puisse concevoir
clairement et distinctement une chose sans une
autre, pour être certain que l'une est distincte ou
différente de l'autre, parce qu'elles peuvent être
mises séparément, au moins par la toute-puissance
de Dieu; et il n'importe par quelle puissance
cette séparation se fasse pour être obligé à
les juger différentes: et partant, de cela même
que je connois avec certitude que j'existe, et que
cependant je ne remarque point qu'il appartienne
nécessairement aucune autre chose à ma nature ou
à mon essence sinon que je suis une chose qui
pense, je conclus fort bien que mon essence consiste
en cela seul que je suis une chose qui pense,
ou une substance dont toute l'essence ou la nature
n'est que de penser. Et quoique peut-être, ou plutôt
certainement, comme je le dirai tantôt, j'aie un
corps auquel je suis très étroitement conjoint;
néanmoins, pource que d'un coté j'ai une claire et
distincte idée de moi-même, en tant que je suis seulement
une chose qui pense et non étendue, et que
d'un autre j'ai une idée distincte du corps, en tant
qu'il est seulement une chose étendue et qui ne
pense point, il est certain que moi, c'est-à-dire
mon âme, par laquelle je suis ce que je suis, est
entièrement et véritablement distincte de mon
corps, et qu'elle peut être ou exister sans lui.


De plus, je trouve en moi diverses facultés
de penser qui ont chacune leur manière particulière;
par exemple, je trouve en moi les facultés
d'imaginer et de sentir, sans lesquelles je puis bien
me concevoir clairement et distinctement tout entier,
mais non pas réciproquement elles sans moi,
c'est-à-dire sans une substance intelligente à qui
elles soient attachées ou à qui elles appartiennent;
car, dans la notion que nous avons de ces facultés,
ou, pour me servir des termes de l'école, dans
leur concept formel, elles enferment quelque sorte
d'intellection: d'où je conçois qu'elles sont distinctes
de moi comme les modes le sont des
choses. Je connois aussi quelques autres facultés,
comme celles de changer de lieu, de prendre diverses
situations, et autres semblables, qui ne peuvent
être conçues, non plus que les précédentes,
sans quelque substance à qui elles soient attachées,
ni par conséquent exister sans elle; mais il est très
évident que ces facultés, s'il est vrai qu'elles existent,
doivent appartenir à quelque substance corporelle
ou étendue, et non pas à une substance
intelligente, puisque dans leur concept clair et
distinct, il y a bien quelque sorte d'extension qui
se trouve contenue, mais point du tout d'intelligence.
De plus, je ne puis douter qu'il n'y ait en
moi une certaine faculté passive de sentir, c'est-à-dire
de recevoir et de connoître les idées des choses
sensibles; mais elle me seroit inutile, et je ne m'en
pourrois aucunement servir, s'il n'y avoit aussi en
moi, ou en quelque autre chose, une autre faculté
active, capable de former et produire ces idées. Or,
cette faculté active ne peut être en moi en tant
que je ne suis qu'une chose qui pense, vu qu'elle
ne présuppose point ma pensée, et aussi que ces
idées-là me sont souvent représentées sans que j'y
contribue en aucune façon, et même souvent contre
mon gré; il faut donc nécessairement qu'elle
soit en quelque substance différente de moi, dans
laquelle toute la réalité, qui est objectivement dans
les idées qui sont produites par cette faculté, soit
contenue formellement ou éminemment, comme
je l'ai remarqué ci-devant: et cette substance est
ou un corps, c'est-à-dire une nature corporelle,
dans laquelle est contenu formellement et en effet
tout ce qui est effectivement et par représentation
dans ces idées; ou bien c'est Dieu même, ou
quelque autre créature plus noble que le corps.
dans laquelle cela même est contenu éminemment.
Or, Dieu n'étant point trompeur, il est très manifeste
qu'il ne m'envoie point ces idées immédiatement
par lui-même, ni aussi par l'entremise
de quelque créature dans laquelle leur réalité ne
soit pas contenue formellement, mais seulement
éminemment. Car ne m'ayant donné aucune faculté
pour connoître que cela soit, mais au contraire une
très grande inclination à croire qu'elles partent des
choses corporelles, je ne vois pas comment on
pourroit l'excuser de tromperie, si en effet ces idées
partoient d'ailleurs, ou étoient produites par d'autres
causes que par des choses corporelles: et partant
il faut conclure qu'il y a des choses corporelles
qui existent. Toutefois elles ne sont peut-être pas
entièrement telles que nous les apercevons par les
sens, car il y a bien des choses qui rendent cette
perception des sens fort obscure et confuse; mais
au moins faut-il avouer que toutes les choses que je
conçois clairement et distinctement, c'est-à-dire
toutes les choses, généralement parlant, qui sont
comprises dans l'objet de la géométrie spéculative,
s'y rencontrent véritablement.


Mais pour ce qui est des autres choses, lesquelles
ou sont seulement particulières, par exemple
que le soleil soit de telle grandeur et de telle
figure, etc.; ou bien sont conçues moins clairement
et moins distinctement, comme la lumière,
le son, la douleur, et autres semblables, il est certain
qu'encore qu'elles soient fort douteuses et incertaines,
toutefois de cela seul que Dieu n'est point
trompeur, et que par conséquent il n'a point permis
qu'il pût y avoir aucune fausseté dans mes opinions
qu'il ne m'ait aussi donné quelque faculté
capable de la corriger, je crois pouvoir conclure
assurément que j'ai en moi les moyens de les connoître
avec certitude. Et premièrement, il n'y a
point de doute que tout ce que la nature m'enseigne
contient quelque vérité: car par la nature,
considérée en général, je n'entends maintenant
autre chose que Dieu même, ou bien l'ordre et la
disposition que Dieu a établie dans les choses
créées; et par ma nature en particulier, je n'entends
autre chose que la complexion ou l'assemblage
de toutes les choses que Dieu m'a données.


Or, il n'y a rien que cette nature m'enseigne
plus expressément ni plus sensiblement, sinon que
j'ai un corps qui est mal disposé quand je sens de
la douleur, qui a besoin de manger ou de boire
quand j'ai les sentiments de la faim ou de la soif, etc.
Et partant je ne dois aucunement douter qu'il n'y
ait en cela quelque vérité.


La nature m'enseigne aussi par ces sentiments
de douleur, de faim, de soif, etc., que je ne suis
pas seulement logé dans mon corps ainsi qu'un
pilote en son navire, mais outre cela que je lui suis
conjoint très étroitement, et tellement confondu et
mêlé que je compose comme un seul tout avec lui.
Car si cela n'étoit, lorsque mon corps est blessé,
je ne sentirois pas pour cela de la douleur, moi qui
ne suis qu'une chose qui pense, mais j'apercevrois
cette blessure par le seul entendement, comme un
pilote aperçoit par la vue si quelque chose se
rompt dans son vaisseau. Et lorsque mon corps a
besoin de boire ou de manger, je connoîtrois simplement
cela même, sans en être averti par des
sentiments confus de faim et de soif: car en effet
tous ces sentiments de faim, de soif, de douleur, etc.,
ne sont autre chose que de certaines façons confuses
de penser, qui proviennent et dépendent de
l'union et comme du mélange de l'esprit avec le
corps.


Outre cela, la nature m'enseigne que plusieurs
autres corps existent autour du mien, desquels
j'ai à poursuivre les uns et à fuir les autres
Et certes, de ce que je sens différentes sortes de
couleurs, d'odeurs, de saveurs, de sons, de chaleur,
de dureté, etc., je conclus fort bien qu'il y a
dans les corps d'où procèdent toutes ces diverses
perceptions des sens, quelques variétés qui leur répondent,
quoique peut-être ces variétés ne leur
soient point en effet semblables; et de ce qu'entre
ces diverses perceptions des sens, les unes me
sont agréables, et les autres désagréables, il n'y a
point de doute que mon corps, ou plutôt moi-même
tout entier, en tant que je suis composé
de corps et d'âme, ne puisse recevoir diverses
commodités ou incommodités des autres corps qui
l'environnent.


Mais il y a plusieurs autres choses qu'il semble
que la nature m'ait enseignées, lesquelles toutefois
je n'ai pas véritablement apprises d'elle, mais
qui se sont introduites en mon esprit par une certaine
coutume que j'ai de juger inconsidérément
des choses; et ainsi il peut aisément arriver qu'elles
contiennent quelque fausseté: comme, par exemple,
l'opinion que j'ai que tout espace dans lequel il
n'y a rien qui meuve et fasse impression sur mes
sens soit vide; que dans un corps qui est chaud
il y ait quelque chose de semblable à l'idée de la
chaleur qui est en moi; que dans un corps blanc
ou noir il y ait la même blancheur ou noirceur
que je sens; que dans un corps amer ou doux il
y ait le même goût ou la même saveur, et ainsi
des autres; que les astres, les tours, et tous les autres
corps éloignés, soient de la même figure et
grandeur qu'ils paroissent de loin à nos yeux, etc.
Mais afin qu'il n'y ait rien en ceci que je ne conçoive
distinctement, je dois précisément définir
ce que j'entends proprement lorsque je dis que la
nature m'enseigne quelque chose. Car je prends ici
la nature eu une signification plus resserrée que
lorsque je l'appelle un assemblage ou une complexion
de toutes les choses que Dieu m'a données;
vu que cet assemblage ou complexion comprend
beaucoup de choses qui n'appartiennent qu'à l'esprit
seul, desquelles je n'entends point ici parler
en parlant de la nature, comme, par exemple, la
notion que j'ai de cette vérité, que ce qui a une
fois été fait ne peut plus n'avoir point été fait, et
une infinité d'autres semblables, que je connois par
la lumière naturelle sans l'aide du corps; et qu'il
en comprend aussi plusieurs autres qui n'appartiennent
qu'au corps seul, et ne sont point ici non
plus contenues sous le nom de nature, comme la
qualité qu'il a d'être pesant, et plusieurs autres
semblables, desquelles je ne parle pas aussi, mais
seulement des choses que Dieu m'a données,
comme étant composé d'esprit et de corps. Or,
cette nature m'apprend bien à fuir les choses qui
causent en moi le sentiment de la douleur, et à
me porter vers celles qui me font avoir quelque
sentiment de plaisir; mais je ne vois point qu'outre
cela elle m'apprenne que de ces diverses perceptions
des sens, nous devions jamais rien conclure
touchant les choses qui sont hors de nous,
sans que l'esprit les ait soigneusement et mûrement
examinées; car c'est, ce me semble, à l'esprit
seul, et non point au composé de l'esprit et du
corps, qu'il appartient de connoître la vérité de ces
choses-là. Ainsi, quoiqu'une étoile ne fasse pas plus
d'impression en mon oeil que le feu d'une chandelle,
il n'y a toutefois en moi aucune faculté réelle
ou naturelle qui me porte à croire qu'elle n'est pas
plus grande que ce feu, mais je l'ai jugé ainsi dès
mes premières années sans aucun raisonnable fondement.
Et quoiqu'en approchant du feu je sente de
la chaleur, et même que m'en approchant un peu
trop près je ressente de la douleur, il n'y a toutefois
aucune raison qui me puisse persuader qu'il
y a dans le feu quelque chose de semblable à cette
chaleur, non plus qu'à cette douleur; mais seulement
j'ai raison de croire qu'il y a quelque chose
en lui, quelle qu'elle puisse être, qui excite eu moi
ces sentiments de chaleur ou de douleur. De
même aussi, quoiqu'il y ait des espaces dans lesquels
je ne trouve rien qui excite et meuve mes
sens, je ne dois pas conclure pour cela que ces
espaces ne contiennent en eux aucun corps; mais
je vois que tant en ceci qu'en plusieurs autres
choses semblables, j'ai accoutumé de pervertir et
confondre l'ordre de la nature, parceque ces sentiments
ou perceptions des sens n'ayant été mises
en moi que pour signifier à mon esprit quelles choses
sont convenables ou nuisibles au composé dont
il est partie, et jusque là étant assez claires et assez
distinctes, je m'en sers néanmoins comme si elles
étoient des règles très certaines, par lesquelles je
pusse connoître immédiatement l'essence et la nature
des corps qui sont hors de moi, de laquelle
toutefois elles ne me peuvent rien enseigner que
de fort obscur et confus.


Mais j'ai déjà ci-devant assez examiné comment,
nonobstant la souveraine bonté de Dieu, il
arrive qu'il y ait de la fausseté dans les jugements
que je fais en cette sorte. Il se présente seulement
encore ici une difficulté touchant les choses que la
nature m'enseigne devoir être suivies ou évitées,
et aussi touchant les sentiments intérieurs qu'elle a
mis en moi; car il me semble y avoir quelquefois
remarqué de l'erreur, et ainsi que je suis directement
trompé par ma nature: comme, par exemple,
le goût agréable de quelque viande en laquelle on
aura mêlé du poison peut m'inviter à prendre ce
poison, et ainsi me tromper. Il est vrai toutefois
qu'en ceci la nature peut être excusée, car elle me
porte seulement à désirer la viande dans laquelle
se rencontre une saveur agréable, et non point à
désirer le poison, lequel lui est inconnu; de façon
que je ne puis conclure de ceci autre chose sinon
que ma nature ne connoît pas entièrement et universellement
toutes choses, de quoi certes il n'y a
pas lieu de s'étonner, puisque l'homme, étant d'une
nature finie, ne peut aussi avoir qu'une connoissance
d'une perfection limitée.


Mais nous nous trompons aussi assez souvent,
même dans les choses auxquelles nous sommes
directement portés par la nature, comme il arrive
aux malades, lorsqu'ils désirent de boire ou
de manger des choses qui leur peuvent nuire. On
dira peut-être ici que ce qui est cause qu'ils se
trompent, est que leur nature est corrompue
mais cela n'ôte pas la difficulté, car un homme
malade n'est pas moins véritablement la créature
de Dieu qu'un homme qui est en pleine santé; et
partant il répugne autant à la bonté de Dieu qu'il
ait une nature trompeuse et fautive que l'autre. Et
comme une horloge, composée de roues et de contrepoids,
n'observe pas moins exactement toutes les
lois de la nature lorsqu'elle est mal faite et qu'elle
ne montre pas bien les heures que lorsqu'elle satisfait
entièrement au désir de l'ouvrier, de même
aussi si je considère le corps de l'homme comme étant
une machine tellement bâtie et composée d'os, de
nerfs, de muscles, de veines, de sang et de peau,
qu'encore bien qu'il n'y eût en lui aucun esprit, il
ne laisseroit pas de se mouvoir en toutes les mêmes
façons qu'il fait à présent, lorsqu'il ne se meut
point par la direction de sa volonté, ni par conséquent
par l'aide de l'esprit, mais seulement par la
disposition de ses organes, je reconnois facilement
qu'il seroit aussi naturel à ce corps, étant
par exemple hydropique, de souffrir la sécheresse
du gosier, qui a coutume de porter à l'esprit le
sentiment de la soif, et d'être disposé par cette sécheresse
à mouvoir ses nerfs et ses autres parties
en la façon qui est requise pour boire, et ainsi
d'augmenter son mal et se nuire à soi-même, qu'il
lui est naturel, lorsqu'il n'a aucune indisposition,
d'être porté à boire pour son utilité par une semblable
sécheresse de gosier; et quoique, regardant
à l'usage auquel une horloge a été destinée par son
ouvrier, je puisse dire qu'elle se détourne de sa
nature lorsqu'elle ne marque pas bien les heures;
et qu'en même façon, considérant la machine du
corps humain comme ayant été formée de Dieu
pour avoir en soi tous les mouvements qui ont coutume
d'y être, j'aie sujet de penser qu'elle ne suit
pas l'ordre de sa nature quand son gosier est sec,
et que le boire nuit à sa conservation; je reconnois
toutefois que cette dernière façon d'expliquer
la nature est beaucoup différente de l'autre: car
celle-ci n'est autre chose qu'une certaine dénomination
extérieure, laquelle dépend entièrement
de ma pensée, qui compare un homme malade
et une horloge mal faite avec l'idée que j'ai d'un
homme sain et d'une horloge bien faite, et laquelle
ne signifie rien qui se trouve, en effet
dans la chose dont elle se dit; au lieu que, par
l'autre façon d'expliquer la nature, j'entends quelque
chose qui se rencontre véritablement dans
les choses, et partant qui n'est point sans quelque
vérité.


Mais certes, quoique au regard d'un corps hydropique
ce ne soit qu'une dénomination extérieure
quand on dit que sa nature est corrompue
lorsque, sans avoir besoin de boire, il ne laisse
pas d'avoir le gosier sec et aride, toutefois, au regard
de tout le composé, c'est-à-dire de l'esprit, ou
de l'âme unie au corps, ce n'est pas une pure dénomination,
mais bien une véritable erreur de nature,
de ce qu'il a soif lorsqu'il lui est très nuisible
de boire; et partant il reste encore à examiner
comment la bonté de Dieu n'empêche pas
que la nature de l'homme, prise de cette sorte,
soit fautive et trompeuse.


Pour commencer donc cet examen, je remarque
ici, premièrement, qu'il y a une grande différence
entre l'esprit et le corps, en ce que le
corps, de sa nature, est toujours divisible, et que
l'esprit est entièrement indivisible. Car, en effet,
quand je le considère, c'est-à-dire quand je me
considère moi-même, en tant que je suis seulement
une chose qui pense, je ne puis distinguer en moi
aucunes parties, mais je connois et conçois fort
clairement que je suis une chose absolument une
et entière. Et quoique tout l'esprit semble être uni
à tout le corps, toutefois lorsqu'un pied, ou un
bras, ou quelque autre partie vient à en être séparée,
je connois fort bien que rien pour cela n'a été
retranché de mon esprit. Et les facultés de vouloir,
de sentir, de concevoir, etc., ne peuvent pas non
plus être dites proprement ses parties: car c'est le
même esprit qui s'emploie tout entier à vouloir, et
tout entier à sentir et à concevoir, etc. Mais c'est
tout le contraire dans les choses corporelles ou
étendues: car je n'en puis imaginer aucune, pour
petite qu'elle soit, que je ne mette aisément en
pièces par ma pensée, ou que mon esprit ne divise
fort facilement en plusieurs parties, et par conséquent
que je ne connoisse être divisible. Ce qui suffiroit
pour m'enseigner que l'esprit ou l'âme de
l'homme est entièrement différente du corps, si
je ne l'avois déjà d'ailleurs assez appris.


Je remarque aussi que l'esprit ne reçoit pas
immédiatement l'impression de toutes les parties
du corps, mais seulement du cerveau, ou peut-être
même d'une de ses plus petites parties, à savoir
de celle où s'exerce cette faculté qu'ils appellent
le sens commun, laquelle, toutes les fois
qu'elle est disposée de même façon, fait sentir la
même chose à l'esprit, quoique cependant les autres
parties du corps puissent être diversement
disposées, comme le témoignent une infinité d'expériences,
lesquelles il n'est pas besoin ici de rapporter.


Je remarque, outre cela, que la nature du
corps est telle, qu'aucune de ses parties ne peut
être mue par une autre partie un peu éloignée,
qu'elle ne le puisse être aussi de la même sorte
par chacune des parties qui sont entre deux,
quoique cette partie plus éloignée n'agisse point.
Comme, par exemple, dans la corde A B C D,
qui est toute tendue, si l'on vient à tirer et remuer
la dernière partie D, la première A ne sera pas
mue d'une autre façon qu'elle le pourroit aussi
être si on tiroit une des parties moyennes B ou C,
et que la dernière D demeurât cependant immobile.
Et en même façon, quand je ressens de la
douleur au pied, la physique m'apprend que ce
sentiment se communique par le moyen des nerfs
dispersés dans le pied, qui se trouvant tendus
comme des cordes depuis là jusqu'au cerveau, lorsqu'ils
sont tirés dans le pied, tirent aussi en même
temps l'endroit du cerveau d'où ils viennent, et
auquel ils aboutissent, et y excitent un certain
mouvement que la nature a institué pour faire
sentir de la douleur à l'esprit, comme si cette
douleur étoit dans le pied; mais parce que ces nerfs
doivent passer par la jambe, par la cuisse, par les
reins, par le dos et par le col, pour s'étendre depuis
le pied jusqu'au cerveau, il peut arriver qu'encore
bien que leurs extrémités qui sont dans le
pied ne soient point remuées, mais seulement quelques
unes de leurs parties qui passent par les reins
ou par le col, cela néanmoins excite les mêmes
mouvements dans le cerveau qui pourroient y
être excités par une blessure reçue dans le pied;
ensuite de quoi il sera nécessaire que l'esprit ressente
dans le pied la même douleur que s'il y avoit
reçu une blessure: et il faut juger le semblable de
toutes les autres perceptions de nos sens.


Enfin, je remarque que, puisque chacun des mouvements
qui se font dans la partie du cerveau
dont l'esprit reçoit immédiatement l'impression,
ne lui fait ressentir qu'un seul sentiment, on ne
peut en cela souhaiter ni imaginer rien de mieux,
sinon que ce mouvement fasse ressentir à l'esprit,
entre tous les sentiments qu'il est capable de causer,
celui qui est le plus propre et le plus ordinairement
utile à la conservation du corps humain
lorsqu'il est en pleine santé. Or l'expérience
nous fait connoître que tous les sentiments que la
nature nous a donnés sont tels que je viens de
dire; et partant il ne se trouve rien en eux qui
ne fasse paroître la puissance et la bonté de Dieu.
Ainsi, par exemple, lorsque les nerfs qui sont
dans le pied sont remués fortement et plus qu'à
l'ordinaire, leur mouvement passant par la moelle
de l'épine du dos jusqu'au cerveau, y fait là une
impression à l'esprit qui lui fait sentir quelque
chose, à savoir de la douleur, comme étant dans
le pied, par laquelle l'esprit est averti et excité à
faire son possible pour en chasser la cause, comme
très dangereuse et nuisible au pied. Il est vrai que
Dieu pouvoit établir la nature de l'homme de telle
sorte que ce même mouvement dans le cerveau
fît sentir toute autre chose à l'esprit; par exemple,
qu'il se fît sentir soi-même, ou en tant qu'il est
dans le cerveau, ou en tant qu'il est dans le pied,
ou bien en tant qu'il est en quelque autre endroit
entre le pied et le cerveau, ou enfin quelque
autre chose telle qu'elle peut être: mais rien de
tout cela n'eût si bien contribué à la conservation
du corps que ce qu'il lui fait sentir. De même,
lorsque nous avons besoin de boire, il naît de là
une certaine sécheresse dans le gosier qui remue
ses nerfs, et par leur moyen les parties intérieures
du cerveau; et ce mouvement fait ressentir à l'esprit
le sentiment de la soif, parce qu'en cette occasion-là
il n'y a rien qui nous soit plus utile que
de savoir que nous avons besoin de boire pour la
conservation de notre santé, et ainsi des autres.
D'où il est entièrement manifeste que, nonobstant
la souveraine bonté de Dieu, la nature de
l'homme, en tant qu'il est composé de l'esprit et
du corps, ne peut qu'elle ne soit quelquefois fautive
et trompeuse. Car s'il y a quelque cause qui
excite, non dans le pied, mais en quelqu'une des
parties du nerf qui est tendu depuis le pied jusqu'au
cerveau, ou même dans le cerveau, le même
mouvement qui se fait ordinairement quand le pied
est mal disposé, on sentira de la douleur comme
si elle étoit dans le pied, et le sens sera naturellement
trompé; parce qu'un même mouvement dans
le cerveau ne pouvant causer en l'esprit qu'un
même sentiment, et ce sentiment étant beaucoup
plus souvent excité par une cause qui blesse le
pied que par une autre qui soit ailleurs, il est
bien plus raisonnable qu'il porte toujours à l'esprit
la douleur du pied que celle d'aucune autre
partie. Et, s'il arrive que parfois la sécheresse du
gosier ne vienne pas comme à l'ordinaire de ce
que le boire est nécessaire pour la santé du corps,
mais de quelque cause toute contraire, comme il
arrive à ceux qui sont hydropiques, toutefois il est
beaucoup mieux qu'elle trompe en ce rencontre-là,
que si, au contraire, elle trompoit toujours lorsque
le corps est bien disposé, et ainsi des autres.


Et certes, cette considération me sert beaucoup
non seulement pour reconnoître toutes les
erreurs auxquelles ma nature est sujette, mais
aussi pour les éviter ou pour les corriger plus facilement:
car, sachant que tous mes sens me signifient
plus ordinairement le vrai que le faux touchant
les choses qui regardent les commodités ou
incommodités du corps, et pouvant presque toujours
me servir de plusieurs d'entre eux pour examiner
une même chose, et, outre cela, pouvant
user de ma mémoire pour lier et joindre les connoissances
présentes aux passées, et de mon entendement
qui a déjà découvert toutes les causes
de mes erreurs, je ne dois plus craindre désormais
qu'il se rencontre de la fausseté dans les choses qui
me sont le plus ordinairement représentées par mes
sens. Et je dois rejeter tous les doutes de ces jours
passés, comme hyperboliques et ridicules, particulièrement
cette incertitude si générale, touchant le
sommeil, que je ne pouvois distinguer de la veille:
car à présent j'y rencontre une très notable différence,
en ce que notre mémoire ne peut jamais lier
et joindre nos songes les uns avec les autres, et
avec toute la suite de notre vie, ainsi qu'elle a de
coutume de joindre les choses qui nous arrivent
étant éveillés. Et en effet, si quelqu'un, lorsque je
veille, m'apparoissoit tout soudain et disparoissoit
de même, comme font les images que je vois en
dormant, en sorte que je ne pusse remarquer ni
d'où il viendrait ni où il iroit, ce ne seroit pas
sans raison que je l'estimerois un spectre ou un
fantôme formé dans mon cerveau, et semblable à
ceux qui s'y forment quand je dors, plutôt qu'un
vrai homme. Mais lorsque j'aperçois des choses
dont je connois distinctement et le lieu d'où elles
viennent, et celui où elles sont, et le temps auquel
elles m'apparoissent, et que, sans aucune interruption,
je puis lier le sentiment que j'en ai avec
la suite du reste de ma vie, je suis entièrement
assuré que je les aperçois en veillant et non point
dans le sommeil. Et je ne dois en aucune façon
douter de la vérité de ces choses-là, si, après avoir
appelé tous mes sens, ma mémoire et mon entendement
pour les examiner, il ne m'est rien rapporté
par aucun d'eux qui ait de la répugnance
avec ce qui m'est rapporté par les autres. Car, de
ce que Dieu n'est point trompeur, il suit nécessairement
que je ne suis point en cela trompé.
Mais, parceque la nécessité des affaires nous oblige
souvent à nous déterminer avant que nous ayons
eu le loisir de les examiner si soigneusement, il
faut avouer que la vie de l'homme est sujette à faillir
fort souvent dans les choses particulières; et
enfin il faut reconnoître l'infirmité et la faiblesse
de notre nature.





FIN DES MÉDITATIONS.










OBJECTIONS

AUX MÉDITATIONS.



Ce recueil, publié en latin par Descartes, à Paris, 1641, et
à Amsterdam, 1642 à la suite des MÉDITATIONS, a été traduit
par M. Clerselier, élève et ami de Descartes, qui a
revu, retouché et reconnu cette traduction. Elle a toujours
été réimprimée à la suite des Méditations.












OBJECTIONS

FAITES PAR DES PERSONNES TRÈS DOCTES

CONTRE

LES PRÉCÉDENTES MÉDITATIONS,

LES RÉPONSES

DE L'AUTEUR.











PREMIÈRES OBJECTIONS,


FAITES PAR M. CATÉRUS, SAVANT THÉOLOGIEN DES PAYS-BAS,

SUR LES IIIe, Ve ET VIe MÉDITATIONS.


MESSIEURS,


Aussitôt que j'ai reconnu le désir que vous aviez
que j'examinasse avec soin les écrits de M. Descartes,
j'ai pensé qu'il étoit de mon devoir de satisfaire
en cette occasion à des personnes qui me
sont si chères, tant pour vous témoigner par là
l'estime que je fais de votre amitié, que pour vous
faire connoitre ce qui manque à ma suffisance et
à la perfection de mon esprit; afin que dorénavant
vous ayez un peu plus de charité pour moi, si
j'en ai besoin, et que vous m'épargniez une autre fois,
si je ne puis porter la charge que vous m'avez
imposée.


On peut dire avec vérité, selon que j'en puis
juger, que M. Descartes est un homme d'un très
grand esprit et d'une très profonde modestie, et
sur lequel je ne pense pas que Momus lui-même
put trouver à reprendre. Je pense, dit-il, donc je
suis; voire même je suis la pensée même ou l'esprit.
Cela est vrai. Or est-il qu'en pensant j'ai en
moi les idées des choses, et premièrement celle
d'un être très parfait et infini. Je l'accorde. Mais
je n'en suis pas la cause, moi qui n'égale pas la
réalité objective d'une telle idée: donc quelque
chose de plus parfait que moi en est la cause; et
partant il y a un être différent de moi qui existe,
et qui a plus de perfections que je n'ai pas. Ou,
comme dit saint Denys au chapitre cinquième des
Noms divins, il y a quelque nature qui ne possède
pas l'être à la façon des autres choses, mais
qui embrasse et contient en soi très simplement
et sans aucune circonscription tout ce qu'il y a
d'essence dans l'être, et en qui toutes choses
sont renfermées comme dans la cause première et
universelle.


Mais je suis ici contraint de m'arrêter un peu, de
peur de me fatiguer trop; car j'ai déjà l'esprit aussi
agité que le flottant Euripe: j'accorde, je nie, j'approuve,
je réfute, je ne veux pas m'éloigner de l'opinion
de ce grand homme, et toutefois je n'y puis
consentir. Car, je vous prie, quelle cause requiert
une idée? ou dites-moi ce que c'est qu'idée. Si je l'ai
bien compris, c'est la chose même pensée en tant
qu'elle est objectivement dans l'entendement.
Mais qu'est-ce qu'être objectivement dans l'entendement?
Si je l'ai bien appris, c'est terminer à la
façon d'un objet l'acte de l'entendement, ce qui en
effet n'est qu'une dénomination extérieure, et qui
n'ajoute rien de réel à la chose. Car, tout ainsi
qu'être vu n'est en moi autre chose sinon que
l'acte que la vision tend vers moi, de même être
pensé, ou être objectivement dans l'entendement,
c'est terminer et arrêter en soi la pensée de l'esprit;
ce qui se peut faire sans aucun mouvement et
changement en la chose, voire même sans que la
chose soit. Pourquoi donc rechercherai-je la cause
d'une chose qui actuellement n'est point, qui n'est
qu'une simple dénomination et un pur néant?


Et néanmoins, dit ce grand esprit, de ce qu'une
idée contient une telle réalité objective, ou celle-là
plutôt qu'une autre, elle doit sans doute avoir
cela de quelque cause35. Au contraire, d'aucune;
car la réalité objective est une pure dénomination:
actuellement elle n'est point. Or l'influence que
donne une cause est réelle et actuelle: ce qui actuellement
n'est point, ne la peut pas recevoir, et
partant ne peut pas dépendre ni procéder d'aucune
véritable cause, tant s'en faut qu'il en requière.
Donc j'ai des idées, mais il n'y a point de
causes de ces idées; tant s'en faut qu'il y en ait
une plus grande que moi et infinie.


Note 35: (retour)  Voyez Méditation III



Mais quelqu'un me dira peut-être, Si vous n'assignez
point de cause aux idées, dites-nous au
moins la raison pourquoi cette idée contient plutôt
cette réalité objective que celle-la: c'est très
bien dit; car je n'ai pas coutume d'être réservé avec
mes amis, mais je traite avec eux libéralement. Je
dis universellement de toutes les idées ce que
M. Descartes a dit autrefois du triangle: Encore
que peut-être, dit-il, il n'y ait en aucun lieu du
monde hors de ma pensée une telle figure, et
qu'il n'y en ait jamais eu, il ne laisse pas néanmoins
d'y avoir une certaine nature, ou forme,
ou essence déterminée de cette figure, laquelle
est immuable et éternelle. Ainsi cette vérité est
éternelle, et elle ne requiert point de cause. Un
bateau est un bateau, et rien autre chose; Davus
est Davus, et non OEdipus. Si néanmoins vous me
pressez de vous dire une raison, je vous dirai que
cela vient de l'imperfection de notre esprit, qui n'est
pas infini: car, ne pouvant par une seule appréhension
embrasser l'univers, c'est-à-dire tout l'être
et tout le bien en général, qui est tout ensemble et
tout à la fois, il le divise et le partage; et ainsi ce
qu'il ne sauroit enfanter ou produire tout entier,
il le conçoit petit à petit, ou bien, comme on dit en
l'école (inadoequaté), imparfaitement et par partie.
Mais ce grand homme poursuit:«Or, pour imparfaite
que soit cette façon d'être, par laquelle
une chose est objectivement dans l'entendement
par son idée, certes on ne peut pas néanmoins
dire que cette façon et manière-là ne soit rien,
ni par conséquent que cette idée vient du néant36.»


Note 36: (retour)  Méditation III.



Il y a ici de l'équivoque; car si ce mot rien est
la même chose que n'être pas actuellement, eu effet
ce n'est rien, parce qu'elle n'est pas actuellement,
et ainsi elle vient du néant, c'est-à-dire qu'elle n'a
point de cause. Mais si ce mot rien dit quelque
chose de feint par l'esprit, qu'ils appellent vulgairement
être de raison, ce n'est pas un rien, mais
une chose réelle, qui est conçue distinctement. Et
néanmoins, parce qu'elle est seulement conçue, et
qu'actuellement elle n'est pas, elle peut à la vérité
être conçue, mais elle ne peut aucunement être
causée ou mise hors de l'entendement.


«Mais je veux, dit-il, outre cela examiner si
moi, qui ai celle idée de Dieu, je pourrois être,
en cas qu'il n'y eût point de Dieu, ou (comme il
dit immédiatement auparavant) en cas qu'il n'y
eût point d'être plus parfait que le mien, et qui
ait mis en moi son idée. Car (dit-il) de qui aurois-je
mon existence? peut-être de moi-même,
ou de mes parents, ou de quelques autres, etc.:
or est-il que si je l'avois du moi-même, je ne
douterois point ni ne désirerois point, et il ne me
manqueroit aucune chose; car je me serois donné
toutes les perfections dont j'ai en moi quelque
idée, et ainsi moi-même je serois Dieu. Que si j'ai
mon existence d'autrui, je viendrai enfin à ce
qui l'a de soi; et ainsi le même raisonnement que
je viens de faire pour moi est pour lui, et prouve
qu'il est Dieu.37» Voilà certes, à mon avis, la même
voie que suit saint Thomas, qu'il appelle la voie
de la causalité de la cause efficiente, laquelle il a
tirée du Philosophe, hormis que saint Thomas ni
Aristote ne se sont pas souciés des causes des idées.
Et peut-être n'en étoit-il pas besoin; car pourquoi
ne suivrai-je pas la voie la plus droite et la moins
écartée? Je pense, donc je suis, voire même je suis
l'esprit même et la pensée; or, cette pensée et cet
esprit, ou il est par soi-même ou par autrui; si par
autrui, celui-là enfin par qui est-il? s'il est par soi,
donc il est Dieu; car ce qui est par soi se sera aisément
donné toutes choses.


Note 37: (retour)  Voyez Méditation III.



Je prie ici ce grand personnage et le conjure de
ne se point cacher à un lecteur qui est désireux
d'apprendre, et qui peut-être n'est pas beaucoup
intelligent. Car ce mot par soi est pris en deux façons:
en la première, il est pris positivement, à savoir
par soi-même, comme par une cause; et ainsi
ce qui seroit par soi et se donneroit l'être à soi-même,
si, par un choix prévu et prémédité, il
se donnoit ce qu'il voudroit, sans doute qu'il se
donneroit toutes choses, et partant il serait Dieu.
En la seconde, ce mot par soi est pris négativement
et est la même chose que de soi-même ou non par
autrui; et c'est de cette façon, si je m'en souviens,
qu'il est pris de tout le monde.


Or maintenant, si une chose est par soi, c'est-à-dire
non par autrui, comment prouverez-vous
pour cela qu'elle comprend tout et qu'elle est
infinie? car, à présent, je ne vous écoute point, si
vous dites, Puisqu'elle est par soi elle se sera aisément
donné toutes choses; d'autant qu'elle n'est
pas par soi comme par une cause, et qu'il ne lui
a pas été possible, avant, qu'elle fût, de prévoir
ce qu'elle pourrait être pour choisir ce qu'elle seroit
après. Il me souvient d'avoir autrefois entendu
Suarez raisonner de la sorte: Toute limitation vient
d'une cause; car une chose est finie et limitée, un
parceque la cause ne lui a pu donner rien de plus
grand ni de plus parfait, ou parce qu'elle ne l'a pas
voulu: si donc quelque chose est par soi et non
par une cause, il est vrai de dire qu'elle est infinie
et non limitée.


Pour moi, je n'acquiesce pas tout-à-fait à ce raisonnement;
car, qu'une chose soit par soi tant
qu'il vous plaira, c'est-à-dire qu'elle ne soit point
par autrui, que pourrez-vous dire si cette limitation
vient de ses principes internes et constituants,
c'est-à-dire de sa forme même et de son essence,
laquelle néanmoins vous n'avez pas encore prouvé
être infinie? Certainement, si vous supposez que
le chaud est chaud, il sera chaud par ses principes
internes et constituants, et non pas froid, encore
que vous imaginiez qu'il ne soit pas par autrui ce
qu'il est. Je ne doute point que M. Descartes ne
manque pas de raisons pour substituer à ce que
les autres n'ont peut-être pas assez suffisamment
expliqué ni déduit assez clairement.


Enfin, je conviens avec ce grand homme en ce
qu'il établit pour règle générale «que les choses
que nous concevons fort clairement et fort distinctement
sont toutes vraies.» Même je crois que
tout ce que je pense est vrai: et il y a déjà longtemps
que j'ai renoncé à toutes les chimères et à
tous les êtres de raison, car aucune puissance ne
se peut détourner du son propre objet; si la volonté
se meut, elle tend au bien; les sens mêmes ne
se trompent point: car la vue voit ce qu'elle voit,
l'oreille entend ce qu'elle entend; et si on voit de
l'oripeau, on voit bien; mais ou se trompe lorsqu'on
détermine par son jugement que ce que l'on
voit est de l'or. Et alors c'est qu'on ne conçoit pas
bien, ou plutôt qu'on ne conçoit point; car, comme
chaque faculté ne se trompe point vers son propre
objet, si une fois l'entendement conçoit clairement
et distinctement une chose, elle est vraie; de sorte
que M. Descartes attribue avec beaucoup de raison
toutes les erreurs au jugement et à la volonté.


Mais maintenant voyons si ce qu'il veut inférer
de cette règle est véritable. «Je connois, dit-il, clairement
et distinctement l'Être infini; donc c'est un
être vrai et qui est quelque chose.» Quelqu'un lui
demandera: Connoissez-vous clairement et distinctement
l'Être infini? Que veut donc dire cette commune
maxime, laquelle est reçue d'un chacun: L'infini,
en tant qu'infini, est inconnu. Car si, lorsque je
pense à un chiliogone, me représentant confusément
quelque figure, je n'imagine ou ne connois
pas distinctement ce chiliogone, parce que je ne me
représente pas distinctement ses mille côtés, comment
est-ce que je concevrai distinctement et non
pas confusément l'Être infini, en tant qu'infini,
vu que je ne puis voir clairement, et comme au
doigt et à l'oeil, les infinies perfections dont il est
composé?


Et c'est peut-être ce qu'a voulu dire saint Thomas:
car, ayant nié que cette proposition, Dieu
est, fût claire et connue sans preuve, il se fait à
soi-même cette objection des paroles de saint Damascène:
La connaissance que Dieu est, est naturellement
empreinte en l'esprit de tous les hommes;
donc c'est une chose claire, et qui n'a point besoin
de preuve pour être connue. A quoi il répond:
Connoitre que. Dieu est en général, et, comme il
dit sous quelque confusion, à sa voir en tant: qu'il
est la béatitude de l'homme, cela est naturellement
imprimé en nous; mais ce n'est pas, dit-il, connoître
simplement que Dieu est; tout ainsi que
connoitre que quelqu'un vient, ce n'est pas connoître
Pierre; encore que ce soit Pierre qui vienne,
etc. Comme s'il vouloit dire que Dieu est connu
sous une raison commune on de fin dernière, ou
même de premier être et très parfait, ou enfin
sous la raison d'un être qui comprend et embrasse
confusément et en général toutes choses; mais
non pas sous la raison précise clé son être, car
ainsi il est infini et nous est inconnu. Je sais que
M. Descartes répondra facilement à celui qui
l'interrogera de la sorte: je crois néanmoins que
les choses que j'allègue ici, seulement par forme
d'entretien et d'exercice, feront qu'il se ressouviendra
de ce que dit Boëce, qu'il y a certaines
notions communes qui ne peuvent être connues
sans preuves que par les savants. De sorte qu'il
ne se faut pas fort étonner si ceux-là interrogent
beaucoup qui désirent savoir plus que les autres,
et s'ils s'arrêtent long-temps à considérer ce qu'ils
savent avoir été dit et avancé, comme le premier
et principal fondement de toute l'affaire, et que
néanmoins ils ne peuvent entendre sans une longue
recherche et une très grande attention d'esprit.


Mais demeurons d'accord de ce principe, et
supposons que quelqu'un ait l'idée claire et distincte
d'un être souverain et souverainement parfait:
que prétendez-vous inférer de là? C'est à savoir
que cet être infini existe; et cela si certainement,
que je dois être au moins aussi assuré de
l'existence de Dieu, que je l'ai été jusques ici de
la vérité des démonstrations mathématiques; en
sorte qu'il n'y a pas moins de répugnance de concevoir
un Dieu, c'est-à-dire un être souverainement
parfait, auquel manque l'existence, c'est-à-dire
auquel manque quelque perfection, que de
concevoir une montagne qui n'ait point de vallée38.
C'est ici le noeud de toute la question; qui cède à
présent, il faut qu'il se confesse vaincu: pour moi,
qui ai affaire avec un puissant adversaire, il faut
que j'esquive un peu, afin qu'ayant à être vaincu,
je diffère au moins pour quelque temps ce que je
ne puis éviter.


Note 38: (retour)  Voyez Méditation V.



Et, premièrement, encore que nous n'agissions
pas ici par autorité, mais seulement par raison,
néanmoins, de peur qu'il ne semble que je me
veuille opposer sans sujet à ce grand esprit, écoutez
plutôt saint Thomas, qui se fait à soi-même cette
objection: aussitôt qu'on a compris et entendu ce
que signifie ce nom Dieu, on sait que Dieu est; car,
par ce nom, on entend une chose telle que rien de
plus grand ne peut être conçu. Or, ce qui est dans
l'entendement et en effet est plus grand que ce qui
est seulement dans l'entendement; c'est pourquoi,
puisque ce nom Dieu étant entendu, Dieu est dans
l'entendement, il s'ensuit aussi qu'il est en effet;
lequel argument je rends ainsi en forme: Dieu est
ce qui est tel que rien de plus grand ne peut être
conçu; mais ce qui est tel que rien de plus grand ne
peut être conçu enferme l'existence: donc Dieu, par
son nom ou par son concept, enferme l'existence;
et partant il ne peut être ni être conçu sans existence.
Maintenant dites-moi, je vous prie, n'est-ce
pas là le même argument de M. Descartes? Saint
Thomas définit Dieu ainsi, Ce qui est tel que rien
de plus grand ne peut être conçu; M. Descartes
l'appelle un être souverainement parfait: certes
rien de plus grand que lui ne peut être conçu.
Saint Thomas poursuit: ce qui est tel que rien de
plus grand ne peut être conçu enferme l'existence;
autrement quelque chose de plus grand que lui
pourroit être conçu, à savoir ce qui est conçu enferme
aussi l'existence. Mais M. Descartes ne semble-t-il
pas se servir de la même mineure dans son
argument: Dieu est un être souverainement parfait;
or est-il que l'être souverainement parfait enferme
l'existence, autrement il ne seroit pas souverainement
parfait. Saint Thomas infère: donc,
puisque ce nom Dieu étant compris et entendu,
il est dans l'entendement, il s'ensuit aussi qu'il est
eu effet; c'est-à-dire de ce que dans le concept ou
la notion essentielle d'un être tel que rien de plus
grand ne peut être conçu l'existence est comprise
et enfermée, il s'ensuit que cet être existe. M. Descartes
infère la même chose. «Mais, dit-il, de cela
seul que je ne puis concevoir Dieu sans existence,
il s'ensuit que l'existence est inséparable de lui,
et partant qu'il existe véritablement.» Que maintenant
saint Thomas réponde à soi-même et à
M. Descartes. Posé, dit-il, que chacun entende
que par ce nom Dieu il est signifié ce qui a été
dit, à savoir ce qui est tel que rien de plus grand
ne peut être conçu, il ne s'ensuit pas pour cela
qu'on entende que la chose qui est signifiée par ce
nom soit dans la nature, mais seulement dans
l'appréhension de l'entendement. Et on ne peut
pas dire qu'elle soit en effet, si on ne demeure
d'accord qu'il y a en effet quelque chose tel que
rien de plus grand ne peut être conçu; ce que
ceux-là nient ouvertement, qui disent qu'il n'y a
point de Dieu. D'où je réponds aussi en peu de paroles,
Encore que l'on demeure d'accord que l'être
souverainement parfait par son propre nom emporte
l'existence, néanmoins il ne s'ensuit pas que
cette même existence soit dans la nature actuellement
quelque chose, mais seulement qu'avec le
concept ou la notion de l'être souverainement parfait,
celle de l'existence est inséparablement conjointe.
D'où vous ne pouvez pas inférer que l'existence
de Dieu soit actuellement quelque chose, si
vous ne supposez que cet être souverainement
parfait existe actuellement; car pour lors il contiendra
actuellement toutes les perfections, et celle
aussi d'une existence réelle.


Trouvez bon maintenant qu'après tant de fatigue
je délasse un peu mon esprit. Ce composé, «un lion
existant, enferme essentiellement ces deux parties,
à savoir, un lion et l'existence; car si vous
ôtez l'une ou l'autre, ce ne sera plus le même
composé. Maintenant Dieu n'a-t-il pas de toute
éternité, connu clairement et distinctement ce composé?
Et l'idée de ce composé, en tant que tel,
n'enferme-t-elle pas essentiellement l'une et l'autre
de ces parties? C'est-à-dire l'existence n'est-elle pas
de l'essence de ce composé un lion existant? Et
néanmoins la distincte connoissance que Dieu en
a eue de toute éternité ne fait pas nécessairement
que l'une ou l'autre partie de ce composé soit, si
on ne suppose que tout ce composé est actuellement;
car alors if enfermera et contiendra en soi
toutes ses perfections essentielles, et partant aussi
l'existence actuelle. De même, encore que je connoisse
clairement et distinctement l'être souverain,
et encore que l'être souverainement parfait
dans son concept essentiel enferme l'existence,
néanmoins il ne s'ensuit pas que cette existence
soit actuellement quelque chose, si vous ne supposez
que cet être souverain existe; car alors, avec
toutes ses autres perfections, il enfermera aussi
actuellement celle de l'existence; et ainsi il faut
prouver d'ailleurs que cet être souverainement
parfait existe.


J'en dirai peu touchant l'essence de l'âme et sa
distinction réelle d'avec le corps; car je confesse
que ce grand esprit m'a déjà tellement fatigué
qu'au-delà je ne puis quasi plus rien. S'il y a une
distinction entre l'âme et le corps, il semble la
prouver de ce que ces deux choses peuvent être
conçues distinctement et séparément l'une de l'autre.
Et sur cela je mets ce savant homme aux prises
avec Scot, qui dit qu'afin qu'une chose soit courue
distinctement et séparément d'une autre, il
suffit qu'il y ait entre elles une distinction, qu'il
appelle formelle et objective, laquelle il met entre
la distinction réelle et celle de raison; et c'est ainsi
qu'il distingue la justice de Dieu d'avec sa miséricorde;
car elles ont, dit-il, avant aucune opération
de l'entendement des raisons formelles différentes,
en sorte que l'une n'est pas l'autre; et néanmoins
ce seroit une mauvaise conséquence de dire,
La justice peut être conçue séparément d'avec la
miséricorde, donc elle peut aussi exister séparément.
Mais je ne vois pas que j'ai déjà passé les
bornes d'une lettre.


Voilà, Messieurs, les choses que j'avois à dire
touchant ce que vous m'avez proposé; c'est à vous
maintenant d'en être les juges. Si vous prononcez
en ma faveur, il ne sera pas malaisé d'obliger
M. Descartes à ne me vouloir point de mal, si je
lui ai un peu contredit; que si vous êtes pour lui,
je donne dès à présent les mains, et me confesse
vaincu, et ce d'autant plus volontiers que je craindrois
de l'être encore une autre fois. Adieu.










RÉPONSES DE L'AUTEUR

AUX PREMIÈRES OBJECTIONS.


MESSIEURS,


Je vous confesse que vous avez suscité contre
moi un puissant adversaire, duquel l'esprit et la
doctrine eussent pu me donner beaucoup de peine,
si cet officieux et dévot théologien n'eût mieux
aimé favoriser la cause de Dieu et celle de son
foible défenseur, que de la combattre à force ouverte.
Mais quoiqu'il lui ait été très honnête d'en
user de la sorte, je ne pourrois pas m'exempter de
blâme si je tâchois de m'en prévaloir: c'est pourquoi
mon dessein est plutôt de découvrir ici l'artifice
dont il s'est servi pour m'assister, que de lui
répondre comme à un adversaire.


Il a commencé par une briève déduction de la
principale raison dont je me sers pour prouver
l'existence de Dieu, afin que les lecteurs s'en ressouvinssent
d'autant mieux. Puis, ayant succinctement
accordé les choses qu'il a jugées être suffisamment
démontrées, et ainsi les ayant appuyées de
son autorité, il est venu au noeud de la difficulté,
qui est de savoir ce qu'il faut ici entendre par le
nom d'idée, et quelle cause cette idée requiert.


Or, j'ai écrit quelque part «que l'idée est la
chose même conçue, ou pensée, en tant quelle
est objectivement dans l'entendement,» lesquelles
paroles il feint d'entendre tout autrement que je
ne les ai dites, afin de me donner occasion de les
expliquer plus clairement. «Être, dit-il, objectivement
dans l'entendement, c'est terminer à la
façon d'un objet l'acte de l'entendement, ce qui
n'est qu'une dénomination extérieure, et qui n'ajoute
rien de réel à la chose, etc.» Où il faut remarquer
qu'il a égard à la chose même, en tant
qu'elle est hors de l'entendement, au respect de
laquelle c'est de vrai une dénomination extérieure
qu'elle soit objectivement dans l'entendement; mais
que je parle de l'idée qui n'est jamais hors de l'entendement,
et au respect de laquelle être objectivement
ne signifie autre chose qu'être dans l'entendement
en la manière que les objets ont coutume d'y être.
Ainsi, par exemple, si quelqu'un demande qu'est-ce
qui arrive au soleil de ce qu'il est objectivement
dans mon entendement, on répond fort bien qu'il
ne lui arrive rien qu'une dénomination extérieure,
savoir est qu'il termine à la façon d'un objet l'opération
de mon entendement: mais si l'on demande de
l'idée du soleil ce que c'est, et qu'on répond que c'est
la chose même pensée, en tant qu'elle est objectivement
dans l'entendement, personne n'entendra que
c'est le soleil même, en tant que cette extérieure
dénomination est en lui. Et là être objectivement
dans l'entendement ne signifiera pas terminer son
opération à la façon d'un objet, mais bien être dans
l'entendement en la manière que ses objets ont coutume
d'y être: en telle sorte que l'idée du soleil est
le soleil même existant dans l'entendement, non
pas à la vérité formellement, comme il est au ciel,
mais objectivement, c'est-à-dire en la manière que
les objets ont coutume d'exister dans l'entendement:
laquelle façon d'être est de vrai bien plus
imparfaite que celle par laquelle les choses existent
hors de l'entendement; mais pourtant ce n'est pas
un pur rien, comme j'ai déjà dit ci-devant.


Et lorsque ce savant théologien dit qu'il y a de
l'équivoque en ces paroles, un pur rien, il semble
avoir voulu m'avertir de celle que je viens tout
maintenant de remarquer, de peur que je n'y prisse
pas garde. Car il dit premièrement qu'une chose
ainsi existante dans l'entendement par son idée
n'est pas un être réel ou actuel, c'est-à-dire que
ce n'est pas quelque chose qui soit hors de l'entendement,
ce qui est vrai; et après il dit aussi que
ce n'est pas quelque chose de feint par l'esprit,
ou un être de raison, mais quelque chose de réel,
qui est conçu distinctement: par lesquelles paroles
il admet entièrement tout ce que j'ai avancé; mais
néanmoins il ajoute, parce que cette chose est seulement
conçue, et qu'actuellement elle n'est pas,
c'est-à-dire parce qu'elle est seulement une idée et
non pas quelque chose hors de l'entendement, elle
peut à la vérité être conçue, mais elle ne peut aucunement
être causée ou mise hors de l'entendement,
c'est-à-dire qu'elle n'a pas besoin de cause
pour exister hors de l'entendement: ce que je confesse,
car hors de lui elle n'est rien; mais certes
elle a besoin de cause pour être conçue, et c'est de
celle-là seule qu'il est ici question. Ainsi, si quelqu'un
a dans l'esprit l'idée de quelque machine
fort artificielle, on peut avec raison demander
quelle est la causé de cette idée; et celui-là ne satisferoit
pas qui diroit que cette idée hors de l'entendement
n'est rien, et partant qu'elle ne peut
être causée, mais seulement conçue; car on ne demande
ici rien autre chose, sinon quelle est la
cause pourquoi elle est conçue: celui-là ne satisfera
pas non plus qui dira que l'entendement même
en est la cause, comme étant une de ses opérations;
car on ne doute point de cela, mais seulement on
demande quelle est la cause de l'artifice objectif qui
est en elle. Car, que cette idée contienne un tel artifice
objectif plutôt qu'un autre, elle doit sans
doute avoir cela de quelque cause; et l'artifice objectif
est la même chose au respect de cette idée,
qu'un respect de l'idée de Dieu la réalité ou perfection
objective. Et de vrai l'on peut assigner
diverses causes de cet artifice; car ou c'est quelque
réelle et semblable machine qu'on aura vue auparavant,
à la ressemblance de laquelle cette idée
a été formée, ou une grande connoissance de la
mécanique qui est dans l'entendement de celui qui
a cette idée, ou peut-être une grande subtilité
d'esprit, par le moyen de laquelle il a pu l'inventer
sans aucune autre connoissance précédente. Et il
faut remarquer que tout l'artifice, qui n'est qu'objectivement
dans cette idée, doit par nécessité être
formellement ou éminemment dans sa cause, quelle
que cette cause puisse être. Le même aussi faut-il
penser de la réalité objective qui est dans l'idée de
Dieu. Mais en qui est-ce que toute cette réalité ou
perfection se pourra ainsi rencontrer, sinon en
Dieu réellement existant? Et cet esprit excellent a
fort bien vu toutes ces choses; c'est pourquoi il
confesse qu'on peut demander pourquoi cette idée
contient cette réalité objective plutôt qu'une autre,
à laquelle demande il a répondu premièrement:
«que de toutes les idées il en est de même que de
ce que j'ai écrit de l'idée du triangle, savoir est
que bien que peut-être il n'y ait point de triangle
en aucun lieu du monde, il ne laisse pas néanmoins
d'y avoir une certaine nature, ou forme,
ou essence déterminée du triangle, laquelle est
immuable et éternelle;» et laquelle il dit n'avoir
pas besoin de cause. Ce que néanmoins il a bien
jugé ne pouvoir pas satisfaire; car, encore que la
nature du triangle soit immuable et éternelle, il
n'est pas pour cela moins permis de demander
pourquoi son idée est en nous. C'est pourquoi il
a ajouté: «Si néanmoins vous me pressez de vous
dire une raison, je vous dirai que cela vient de
l'imperfection de notre esprit, etc.» Par laquelle
réponse il semble n'avoir voulu signifier autre
chose, sinon que ceux qui se voudront ici éloigner
de mon sentiment ne pourront rien répondre de
vraisemblable. Car, en effet, il n'est pas plus probable
de dire que la cause pourquoi l'idée de Dieu
est en nous soit l'imperfection de notre esprit, que
si on disoit que l'ignorance des mécaniques fût la
cause pourquoi nous imaginons plutôt une machine
fort pleine d'artifice qu'une autre moins parfaite;
car, tout au contraire, si quelqu'un a l'idée
d'une machine dans laquelle soit contenu tout l'artifice
que l'on sauroit imaginer, l'on infère fort bien
de là que cette idée procède d'une cause dans laquelle
il y avoit réellement et en effet tout l'artifice
imaginable, encore qu'il ne soit qu'objectivement
et non point en effet dans cette idée. Et par
la même raison, puisque nous avons en nous l'idée
de Dieu, dans laquelle toute la perfection est contenue
que l'on puisse jamais concevoir, on peut de
là conclure très évidemment que cette idée dépend
et procède de quelque cause qui contient en
soi véritablement toute cette perfection, à savoir
de Dieu réellement existant. Et certes la difficulté
ne paroîtroit pas plus grande en l'un qu'en l'autre,
si, comme tous les hommes ne sont pas savants
en la mécanique, et pour cela ne peuvent pas avoir
des idées de machines fort artificielles, ainsi tous
n'avoient pas la même faculté de concevoir l'idée
de Dieu; mais, parce qu'elle est empreinte d'une
même façon dans l'esprit de tout le monde, et que
nous ne voyons pas qu'elle nous vienne jamais
d'ailleurs que de nous-mêmes, nous supposons
qu'elle appartient à la nature de notre esprit; et
certes non mal à propos: mais nous oublions
une autre chose que l'on doit principalement considérer,
et d'où dépend toute la force et toute la
lumière ou l'intelligence de cet argument, qui est
que cette faculté d'avoir en soi l'idée de Dieu ne
pourroit être en nous si notre esprit étoit seulement
une chose finie, comme il est en effet, et
qu'il n'eût point pour cause de son être une cause
qui fût Dieu. C'est pourquoi, outre cela, j'ai demandé,
savoir, si je pourrois être en cas que Dieu
ne fût point; non tant pour apporter une raison
différente de la précédente, que pour l'expliquer
plus parfaitement.


Mais ici la courtoisie de cet adversaire me
jette dans un passage assez difficile, et capable d'attirer
sur moi l'envie et la jalousie de plusieurs; car
il compare mon argument avec un autre tiré de
saint Thomas et d'Aristote, comme s'il vouloit par
ce moyen m'obliger à dire la raison pourquoi
étant entré avec eux dans un même chemin, je
ne l'ai pas néanmoins suivi en toutes choses; mais
je le prie de me permettre de ne point parler des
autres, et de rendre seulement raison des choses
que j'ai écrites. Premièrement donc, je n'ai point
tiré mon argument de ce que je voyois que dans les
choses sensibles il y avoit un ordre ou une certaine
suite de causes efficientes; partie à cause que j'ai
pensé que l'existence de Dieu étoit beaucoup plus
évidente que celle d'aucune chose sensible; et partie
aussi pource que je ne voyois pas que cette
suite de causes me pût conduire ailleurs qu'à me
faire connoître l'imperfection de mon esprit, en
ce que je ne puis comprendre comment une infinité
de telles causes ont tellement succédé les unes
aux autres de toute éternité qu'il n'y en ait point eu
de première: car certainement, de ce que je ne
puis comprendre cela, il ne s'ensuit pas qu'il y en
doive avoir une première; non plus que de ce que
je ne puis comprendre une infinité de divisions
en une quantité finie, il ne s'ensuit pas que l'on
puisse venir à une dernière, après laquelle cette
quantité ne puisse plus être divisée; mais bien il
suit seulement que mon entendement, qui est fini,
ne peut comprendre l'infini. C'est pourquoi j'ai
mieux aimé appuyer mon raisonnement sur l'existence
de moi-même, laquelle ne dépend d'aucune
suite de causes, et qui m'est si connue que rien ne
le peut être davantage: et, m'interrogeant sur cela
moi-même, je n'ai pas tant cherché par quelle
cause j'ai autrefois été produit, que j'ai cherché
quelle est la cause qui à présent me conserve, afin
de me délivrer par ce moyen de toute suite et succession
de causes. Outre cela, je n'ai pas cherché
quelle est la cause de mon être en tant que je suis
composé de corps et d'âme, mais seulement et précisément
en tant que je suis une chose qui pense,
ce que je crois ne servir pas peu à ce sujet: car
ainsi j'ai pu beaucoup mieux me délivrer des préjugés,
considérer ce que dicte la lumière naturelle,
m'interroger moi-même, et tenir pour certain que
rien ne peut être en moi dont je n'aie quelque
connoissance: ce qui en effet est tout autre chose
que si, de ce que je vois que je suis né de mon
père, je considérois que mon père vient aussi de
mon aïeul; et si, voyant qu'en recherchant ainsi les
pères de mes pères je ne pourrois pas continuer ce
progrès à l'infini, pour mettre fin à cette recherche,
je concluois qu'il y a une première cause. De
plus, je n'ai pas seulement recherché quelle est la
cause de mon être en tant que je suis une chose
qui pense; mais je l'ai principalement et précisément
recherchée en tant que je suis une chose qui
pense, qui, entre plusieurs autres pensées, reconnois
avoir en moi l'idée d'un être souverainement
partait; car c'est de cela seul que dépend toute la
force de ma démonstration. Premièrement, parceque
cette idée me fait connoître ce que c'est que
Dieu, au moins autant que je suis capable de le
connoître: et, selon les lois de la vraie logique,
on ne doit jamais demander d'aucune chose si
elle est, qu'on ne sache premièrement ce qu'elle
est. En second lieu, parceque c'est cette même idée
qui me donne occasion d'examiner si je suis par
moi ou par autrui, et de reconnoître mes défauts.
Et, en dernier lieu, c'est elle qui m'apprend que
non seulement il y a une cause de mon être, mais
de plus aussi que cette cause contient toutes sortes
de perfections, et partant qu'elle est Dieu. Enfin,
je n'ai point dit qu'il est impossible qu'une chose
soit la cause efficiente de soi-même; car, encore
que cela soit manifestement véritable, lorsqu'on
restreint la signification d'efficient à ces causes qui
sont différentes de leurs effets, ou qui les précèdent
en temps, il semble toutefois que dans cette
question elle ne doit pas être ainsi restreinte, tant
parceque ce seroit une question frivole, car qui
ne sait qu'une même chose ne peut pas être différente
de soi-même ni se précéder en temps?
comme aussi parceque la lumière naturelle ne
nous dicte point que ce soit le propre de la cause
efficient de précéder en temps son effet; car au
contraire, à proprement parier, elle n'a point le
nom ni la nature de cause efficiente, sinon lorsqu'elle
produit son effet, et partant elle n'est point
devant lui. Mais certes la lumière naturelle nous
dicte qu'il n'y a aucune chose de laquelle il ne
soit loisible de demander pourquoi elle existe, ou
bien dont on ne puisse rechercher la cause efficiente;
ou, si elle n'en a point, demander pourquoi
elle n'en a pas besoin; de sorte que, si je
pensois qu'aucune chose ne peut en quelque façon
être à l'égard de soi-même ce que la cause efficiente
est à l'égard de son effet, tant s'en faut que de là je
voulusse conclure qu'il y a une première cause,
qu'au contraire de celle-là même qu'on appelleroit
première, je rechercherais derechef la cause,
et ainsi je ne viendrois jamais à une première. Mais
certes j'avoue franchement qu'il peut y avoir quelque
chose dans laquelle il y ait une puissance si
grande et si inépuisable qu'elle n'ait jamais eu besoin
d'aucun secours pour exister, et qui n'eu ait
pas encore besoin maintenant pour être conservée,
et ainsi qui soit en quelque façon la cause de soi-même;
et je conçois que Dieu est tel: car, tout de
même que bien que j'eusse été de toute éternité,
et que par conséquent il n'y eût rien eu avant moi,
néanmoins, parceque je vois que les parties du
temps peuvent être séparées les unes d'avec les
autres, et qu'ainsi, de ce ce que je suis maintenant,
il ne s'ensuit pas que je doive être encore
après, si, pour ainsi parler, je ne suis créé de
nouveau à chaque moment par quelque cause, je
ne ferois point difficulté d'appeler efficiente la
cause qui me crée continuellement en cette façon,
c'est-à-dire qui me conserve. Ainsi, encore que
Dieu ait toujours été, néanmoins, parceque c'est
lui-même qui en effet se conserve, il semble qu'assez
proprement il peut être dit et appelé la cause
de soi-même. Toutefois il faut remarquer que je
n'entends pas ici parler d'une conservation qui se
fasse par aucune influence réelle et positive de la
cause efficiente, mais que j'entends seulement que
l'essence de Dieu est telle, qu'il est impossible qu'il
ne soit ou n'existe pas toujours.


Cela étant posé, il me sera facile de répondre à
la distinction du mot par soi, que ce très docte
théologien m'avertit devoir être expliquée; car encore
bien que ceux qui, ne s'attachant qu'à la propre
et étroite signification d'efficient, pensent qu'il
est impossible qu'une chose soit la cause efficiente
de soi-même, et ne remarquent ici aucun autre genre
de cause qui ait rapport et analogie avec la cause efficiente,
encore, dis-je, que ceux-là n'aient pas de
coutume d'entendre autre chose lorsqu'ils disent que
quelque chose est par soi, sinon qu'elle n'a point
de cause, si toutefois ils veulent plutôt s'arrêter à
la chose; qu'aux paroles, ils reconnoîtront facilement
que la signification négative du mot par soi ne
procède que de la seule imperfection de l'esprit humain,
et qu'elle n'a aucun fondement dans les choses,
mais qu'il y en a une autre positive, tirée de la vérité
des choses, et sur laquelle seule mon argument
est appuyé. Car si, par exemple, quelqu'un pense
qu'un corps soit par soi, il peut n'entendre par là
autre chose, sinon que ce corps n'a point de cause;
et ainsi il n'assure point ce qu'il pense par aucune
raison positive, mais seulement d'une façon négative,
parce qu'il ne connoît aucune cause de ce
corps: mais cela témoigne quelque imperfection
en son jugement, comme il reconnoîtra facilement
après, s'il considère que les parties du temps ne dépendent
point les unes des autres, et que, partant de
ce qu'il a supposé que ce corps jusqu'à cette heure
a été par soi, c'est-à-dire sans cause, il ne s'ensuit
pas pour cela qu'il doive être encore à l'avenir, si
ce n'est qu'il y ait en lui quelque puissance réelle et
positive laquelle, pour ainsi dire, le produise continuellement;
car alors, voyant que dans l'idée du
corps il ne se rencontre point une telle puissance,
il lui sera aisé d'inférer de là que ce corps n'est pas
par soi; et ainsi il prendra ce mot, par soi, positivement.
De même, lorsque nous disons que Dieu
est par soi, nous pouvons aussi à la vérité entendre
cela négativement, comme voulant dire qu'il n'a
point de cause; mais si nous avons auparavant recherché
la cause pourquoi il est, ou pourquoi il
ne cesse point d'être, et que, considérant l'immense
et incompréhensible puissance qui est contenue
dans son idée, nous l'ayons reconnue si pleine
et si abondante qu'en effet elle soit la vraie cause
pourquoi il est, et pourquoi il continue ainsi toujours
d'être, et qu'il n'y en puisse avoir d'autre que
celle-là, nous disons que Dieu est par soi, non
plus négativement, mais au contraire très positivement.
Car, encore qu'il ne soit pas besoin de dire
qu'il est la cause efficiente de soi-même, de peur
que peut-être on n'entre en dispute du mot, néanmoins,
parceque nous voyons que ce qui fait qu'il
est par soi, ou qu'il n'a point de cause différente de
soi-même, ne procède pas du néant, mais de la
réelle et véritable immensité de sa puissance, il
nous est tout-à-fait loisible de penser qu'il fait en
quelque façon la même chose à l'égard de soi-même,
que la cause efficiente à l'égard de son effet,
et partant qu'il est par soi positivement. Il est
aussi loisible à un chacun de s'interroger soi-même,
savoir si en ce même sens il est par soi; et lorsqu'il
ne trouve en soi aucune puissance capable
de le conserver seulement un moment, il conclut
avec raison qu'il est par un autre, et même par un
autre qui est par soi, pource qu'étant ici question
du temps présent, et non point du passé ou du futur,
le progrès ne peut pas être continué à l'infini;
voire même j'ajouterai ici de plus, ce que néanmoins
je n'ai point écrit ailleurs, qu'on ne peut
pas seulement aller jusqu'à une seconde cause,
pource que celle qui a tant de puissance que de
conserver une chose qui est hors de soi, se conserve
à plus forte raison soi-même par sa propre
puissance, et ainsi elle est par soi.


Et, pour prévenir ici une objection que l'on
pourroit faire, à savoir que peut-être celui qui
s'interroge ainsi soi-même a la puissance de se conserver
sans qu'il s'en aperçoive, je dis que cela
ne peut être, et que si cette puissance étoit en
lui, il en auroit nécessairement connoissance; car,
comme il ne se considère en ce moment que comme
une chose qui pense, rien ne peut être en lui dont
il n'ait ou ne puisse avoir connoissance, à cause
que toutes les actions d'un esprit, comme seroit
celle de se conserver soi-même si elle procédoit
de lui, étant, des pensées, et partant étant présentes
et connues à l'esprit, celle-là, comme les autres,
lui seroit aussi présente et connue, et par elle
il viendroit nécessairement à connoître la faculté
qui la produiroit, toute action nous menant nécessairement
à la connoissance de la faculté qui
la produit.


Maintenant, lorsqu'on dit que toute limitation
est par une cause, je pense à la vérité qu'on entend
une chose vraie, mais qu'on ne l'exprime pas
en termes assez propres, et qu'on n'ôte pas la difficulté;
car, à proprement parler, la limitation est
seulement une négation d'une plus grande perfection,
laquelle négation n'est point par une cause,
mais bien la chose limitée. Et encore qu'il soit vrai
que toute chose est limitée par une cause, cela
néanmoins n'est pas de soi manifeste, mais il le
faut prouver d'ailleurs. Car, comme répond fort
bien ce subtil théologien, une chose peut être limitée
en deux façons, ou parceque celui qui l'a
produite ne lui a pas donné plus de perfections,
ou parceque sa nature est telle qu'elle n'en peut
recevoir qu'un certain nombre, comme il est de la
nature du triangle de n'avoir pas plus de trois côtés:
mais il me semble que c'est une chose de soi
évidente, et qui n'a pas besoin de preuve, que tout
ce qui existe est ou par une cause, ou par soi
comme par une cause; car puisque nous concevons
et entendons fort bien, non seulement l'existence,
mais aussi la négation de l'existence, il n'y
a rien que nous puissions feindre être tellement
par soi, qu'il ne faille donner aucune raison pourquoi
plutôt il existe qu'il n'existe point; et ainsi
nous devons toujours interpréter ce mot, être par
soi, positivement, et comme si c'étoit être par une
cause, à savoir par une surabondance de sa propre
puissance, laquelle ne peut être qu'en Dieu seul,
ainsi qu'on peut aisément démontrer.


Ce qui m'est ensuite accordé par ce savant docteur,
bien qu'en effet il ne reçoive aucun doute,
est néanmoins ordinairement si peu considéré, et
est d'une telle importance pour tirer toute la philosophie
hors des ténèbres où elle semble être ensevelie,
que lorsqu'il le confirme par son autorité,
il m'aide beaucoup en mon dessein.


Et il demande ici39, avec beaucoup de raison, si
je connois clairement et distinctement l'infini; car
bien que j'aie tâché de prévenir cette objection,
néanmoins elle se présente si facilement à un chacun,
qu'il est nécessaire que j'y réponde un peu
amplement. C'est pourquoi je dirai ici premièrement
que l'infini, en tant qu'infini, n'est point à la
vérité compris, mais que néanmoins il est entendu;
car, entendre clairement et distinctement qu'une
chose est telle qu'un ne peut du tout point y rencontrer
de limites, c'est clairement entendre qu'elle
est infinie. Et je mets ici de la distinction entre l'indéfini
et l'infini. Et il n'y a rien que je nomme proprement
infini, sinon ce en quoi de toutes parts
je ne rencontre point de limites, auquel sens Dieu
seul est infini; mais pour les choses où sous quelque
considération seulement je ne vois point de
fin, comme l'étendue des espaces imaginaires, la
multitude des nombres, la divisibilité des parties
de la quantité, et autres choses semblables, je les
appelle indéfinies et non pas infinies, parceque de
toutes parts elles ne sont pas sans fin ni sans
Limites.


Note 39: (retour)  Voyez Objections



De plus je mets distinction entre la raison formelle
de l'infini, ou l'infinité, et la chose qui est
infinie. Car, quant à l'infinité, encore que nous la
concevions être très positive, nous ne l'entendons
néanmoins que d'une façon négative, savoir est
de ce que nous ne remarquons en la chose aucune
limitation: et quant à la chose qui est infinie, nous
la concevons à la vérité positivement, mais non
pas selon toute son étendue, c'est-à-dire que nous
ne comprenons pas tout ce qui est intelligible en
elle. Mais tout ainsi que, lorsque nous jetons les
yeux sur la mer, on ne laisse pas de dire que nous
la voyons, quoique notre vue n'en atteigne pas toutes
les parties et n'en mesure pas la vaste étendue;
et de vrai, lorsque nous ne la regardons que de
loin, comme si nous la voulions embrasser toute
avec les yeux, nous ne la voyons que confusément:
comme aussi n'imaginons-nous que confusément
un chiliogone, lorsque nous tâchons d'imaginer tous
ses côtés ensemble; mais lorsque notre vue s'arrête
sur une partie de la mer seulement, cette vision
alors peut être fort claire et fort distincte, comme
aussi l'imagination d'un chiliogone, lorsqu'elle s'étend
seulement sur un ou deux de ses côtés. De
même J'avoue avec tous les théologiens que Dieu
ne peut être compris par l'esprit humain; et même
qu'il ne peut être distinctement connu par ceux
qui tâchent de l'embrasser tout entier et tout à
la fois par la pensée, et qui le regardent comme
de loin; auquel sens saint Thomas a dit, au lieu
ci-devant cité, que la connoissance de Dieu est
en nous sous une espèce de confusion seulement,
et comme sous une image obscure: mais ceux
qui considèrent attentivement chacune de ses perfections,
et qui appliquent toutes les forces de
leur esprit à les contempler, non point à dessein
de les comprendre, mais plutôt de les admirer et
reconnoître combien elles sont au-delà de toute
compréhension, ceux-là, dis-je, trouvent en lui incomparablement
plus de choses qui peuvent être
clairement et distinctement connues, et avec plus
de facilité, qu'il ne s'en trouve en aucune des choses
créées. Ce que saint Thomas a fort bien reconnu
lui-même en ce lieu-là, comme il est aisé de voir
de ce qu'en l'article suivant il assure que l'existence
de Dieu peut être démontrée. Pour moi, toutes les
fois que j'ai dit que Dieu pouvoit être connu clairement
et distinctement, je n'ai jamais entendu parler
que de cette connoissance finie, et accommodée
à la petite capacité de nos esprits; aussi n'a-t-il pas
été nécessaire de l'entendre autrement pour la vérité
des choses que j'ai avancées, comme un verra
facilement, si on prend garde que je n'ai dit cela
qu'en deux endroits, en l'un desquels il étoit question
de savoir si quelque chose de réel étoit contenu
dans l'idée que nous formons de Dieu, ou bien
s'il n'y avoit qu'une négation de chose (ainsi qu'on
peut douter si, dans l'idée du froid, il n'y a rien
qu'une négation de chaleur), ce qui peut aisément
ètre connu, encore qu'on ne comprenne pas l'infini.
Et en l'autre j'ai maintenu que l'existence n'appartenoit
pas moins à la nature de l'être souverainement
parfait, que trois côtés appartiennent à la nature
du triangle: ce qui se peut aussi assez entendre
sans qu'on ait une connoissance de Dieu si étendue
qu'elle comprenne tout ce qui est en lui.


Il compare ici derechef un de mes arguments
avec un autre de saint Thomas, afin de m'obliger
en quelque façon de montrer lequel des deux a le
plus de force. Et il me semble que je le puis faire
sans beaucoup d'envie, parce que saint Thomas ne
s'est pas servi de cet argument comme sien, et il
ne conclut pas la même chose que celui dont je me
sers; et, enfin, je ne m'éloigne ici en aucune façon
de l'opinion de cet angélique docteur. Car on lui
demande, savoir, si la connoissance de l'existence
de Dieu est si naturelle à l'esprit humain qu'il ne
soit pas besoin de la prouver, c'est-à-dire si elle est
claire et manifeste à un chacun, ce qu'il nie, et moi
avec lui. Or l'argument qu'il s'objecte à soi-même
se peut ainsi proposer. Lorsqu'on comprend et entend
ce que signifie ce nom Dieu, on entend une
chose telle que rien de plus grand ne peut être
conçu; mais c'est une chose plus grande d'être en
effet et dans l'entendement, que d'être seulement
dans l'entendement: donc, lorsqu'on comprend et
entend ce que signifie ce nom Dieu, on entend
que Dieu est en effet et dans l'entendement. Où il
y a une faute manifeste en la forme; car on devoit
seulement conclure: donc, lorsqu'on comprend et
entend ce que signifie ce nom Dieu, on entend
qu'il signifie une chose qui est en effet, et dans
l'entendement; or ce qui est signifié par un mot,
ne paroît pas pour cela être vrai. Mais mon argument
a été tel: Ce que nous concevons clairement
et distinctement appartenir à la nature ou à l'essence
ou à la forme immuable et vraie de quelque
chose, cela peut être dit ou affirmé avec vérité de
cette chose; mais après que nous avons assez soigneusement
recherché ce que c'est que Dieu, nous
concevons clairement et distinctement qu'il appartient
à sa vraie et immuable nature qu'il existe;
donc alors nous pouvons affirmer avec vérité qu'il
existe: ou du moins la conclusion est légitime.
Mais la majeure ne se peut aussi nier, parce qu'un
est déjà demeuré d'accord ci-devant que tout ce
que nous entendons ou concevons clairement et
distinctement, est vrai. Il ne reste plus que la mineure,
où je confesse que la difficulté n'est pas petite;
premièrement, parceque nous sommes tellement
accoutumés dans toutes les autres choses de
distinguer l'existence de l'essence, que nous ne prenons
pas assez garde comment elle appartient à
l'essence de Dieu plutôt qu'à celle des autres choses;
et aussi pource que ne distinguant pas assez
soigneusement les choses qui appartiennent à la
vraie et immuable essence de quelque chose de
celles qui ne lui sont attribuées que par la fiction
de notre entendement, encore que nous apercevions
assez clairement que l'existence appartient à
l'essence de Dieu, nous ne concluons pas toutefois
de là que Dieu existe, pource que nous ne savons
pas si son essence est immuable et vraie, on si elle
a seulement été faite et inventée par notre esprit.
Mais, pour ôter la première partie de cette difficulté,
il faut faire distinction entre l'existence possible et
la nécessaire; et remarquer que l'existence possible
est contenue dans la notion ou dans l'idée de toutes
les choses que nous concevons clairement et
distinctement, mais que l'existence nécessaire n'est
contenue que dans l'idée seule de Dieu: car je ne
doute point que ceux qui considéreront avec attention
cette différence qui est entre l'idée de Dieu
et toutes les autres idées n'aperçoivent fort bien
qu'encore que nous ne concevions jamais les autres
choses sinon comme existantes, il ne s'ensuit pas
néanmoins de là qu'elles existent, mais seulement
qu'elles peuvent exister; parce que nous ne concevons
pas qu'il soit nécessaire que l'existence actuelle
soit conjointe avec leurs autres propriétés,
mais que de ce que nous concevons clairement que
l'existence actuelle est nécessairement et toujours
conjointe avec les autres attributs de Dieu, il suit de
là nécessairement que Dieu existe. Puis, pour ôter
l'autre partie de la difficulté, il faut prendre garde
que les idées qui ne contiennent pas de vraies et
immuables natures, mais seulement de feintes et
composées par l'entendement, peuvent être divisées
par l'entendement même, non seulement par
une abstraction ou restriction de sa pensée, mais
par une claire et distincte opération; en sorte que
les choses que l'entendement ne peut pas ainsi diviser
n'ont point sans doute été faites ou composées
par lui. Par exemple, lorsque je me représente
un cheval ailé, ou un lion actuellement existant,
ou un triangle inscrit dans un carré, je conçois facilement
que je puis aussi tout au contraire me
représenter un cheval qui n'ait point d'ailes, un
lion qui ne soit point existant, un triangle sans
carré; et partant, que ces choses n'ont point de
vraies et immuables natures. Mais si je me représente
un triangle ou un carré (je ne parle point
ici du lion ni du cheval, pource
que leurs natures
ne nous sont pas entièrement connues), alors certes
toutes les choses que je reconnoîtrai être contenues
dans l'idée du triangle, comme que ses trois
angles sont égaux à deux droits, etc., je l'assurerai
avec vérité d'un triangle; et d'un carré, tout ce que
je trouverai être contenu dans l'idée dit carré; car
encore que je puisse concevoir un triangle, en restreignant
tellement ma pensée que je ne conçoive
en aucune façon que ses trois angles sont égaux à
deux droits, je ne puis pas néanmoins nier cela de
lui par une claire et distincte opération, c'est-à-dire
entendant nettement ce que je dis. De plus, si je
considère un triangle inscrit dans un carré, non afin
d'attribuer au carré ce qui appartient seulement au
triangle, ou d'attribuer au triangle ce qui appartient
au carré, mais pour examiner seulement les
choses qui naissent de la conjonction de l'un et de
l'autre, la nature de cette figure composée du triangle
et du carré ne sera pas moins vraie et immuable
que celle du seul carré, ou du seul triangle.
De façon que je pourrai assurer avec vérité que le
carré n'est pas moindre que le double du triangle
qui lui est inscrit, et autres choses semblables qui
appartiennent à la nature de cette figure composée.
Mais si je considère que, dans l'idée d'un corps très
parfait, l'existence est contenue, et cela pource que
c'est une plus grande perfection d'être en effet et
dans l'entendement que d'être seulement dans l'entendement,
je ne puis pas de là conclure que ce
corps très parlait existe, mais seulement qu'il peut
exister. Car je reconnois assez que cette idée a été
faite par mon entendement même, lequel a joint
ensemble toutes les perfections corporelles; et aussi
que l'existence ne résulte point des autres perfections
qui sont comprises en la nature du corps,
pource que l'on peut également affirmer ou nier
qu'elles existent, c'est-à-dire les concevoir comme
existantes ou non existantes. Et de plus, à cause
qu'en examinant l'idée du corps, je ne vois en lui
aucune force par laquelle il se produise ou se conserve
lui-même, je conclus fort bien que l'existence
nécessaire, de laquelle seule il est ici question, convient
aussi peu à la nature du corps, tant parfait
qu'il puisse être, qu'il appartient à la nature d'une
montagne de n'avoir point de vallée, ou à la nature
du triangle d'avoir ses trois angles plus grands
que deux droits. Mais maintenant si nous demandons,
non d'un corps, mais d'une chose, telle
qu'elle puisse être, qui ait en soi toutes les perfections
qui peuvent être ensemble, savoir si l'existence
doit être comptée parmi elles; il est vrai que
d'abord nous en pourrons douter, parce que notre
esprit, qui est fini, n'ayant coutume de les considérer
que séparées, n'apercevra peut-être pas du
premier coup combien nécessairement elles sont
jointes entre elles. Mais si nous examinons soigneusement,
savoir, si l'existence convient à l'être souverainement
puissant, et quelle sorte d'existence,
nous pourrons clairement et distinctement connoître,
premièrement, qu'au moins l'existence possible
lui convient, comme à toutes les autres choses
dont nous avons en nous quelque idée distincte,
même à celles qui sont composées par les fictions
de notre esprit. En après, parce que nous ne pouvons
penser que son existence est possible qu'en
même temps, prenant garde à sa puissance infinie,
nous ne connoissions qu'il peut exister par sa propre
force, nous conclurons de là que réellement
il existe, et qu'il a été de toute éternité; car il est
très manifeste, par la lumière naturelle, que ce qui
peut exister par sa propre force existe toujours;
et ainsi nous connoîtrons que l'existence nécessaire
est contenue dans l'idée d'un être souverainement
puissant, non par une fiction de l'entendement,
mais parce qu'il appartient à la vraie et immuable
nature d'un tel être d'exister; et il nous sera aussi
aisé de connoître qu'il est impossible que cet être
souverainement puissant n'ait point en soi toutes
les autres perfections qui sont contenues dans l'idée
de Dieu, en sorte que, de leur propre nature, et sans
aucune fiction de l'entendement, elles soient toutes
jointes ensemble et existent dans Dieu: toutes lesquelles
choses sont manifestes à celui qui y pense
sérieusement, et ne diffèrent point de celles que
j'avois déjà ci-devant écrites, si ce n'est seulement
en la façon dont elles sont ici expliquées, laquelle
j'ai expressément changée pour m'accommoder à
la diversité des esprits. Et je confesserai ici librement
que cet argument est tel, que ceux qui ne se
ressouviendront pas de toutes les choses qui servent
à sa démonstration, le prendront aisément
pour un sophisme; et que cela m'a fait douter au
commencement si je m'en devois servir, de peur de
donner occasion à ceux qui ne le comprendroient
pas de se défier aussi des autres. Mais pource qu'il
n'y a que deux voies par lesquelles on puisse prouver
qu'il y a un Dieu, savoir, l'une par ses effets,
et l'autre par son essence ou sa nature même, et
que j'ai expliqué, autant qu'il m'a été possible, la
première dans la troisième Méditation, j'ai cru qu'après
cela je ne devois pas omettre l'autre.


Pour ce qui regarde la distinction formelle, que
ce très docte théologien dit avoir prise de Scot40, je
réponds brièvement qu'elle ne diffère point de la
modale, et qu'elle ne s'étend que sur les êtres incomplets,
lesquels j'ai soigneusement distingués de ceux
qui sont complets; et qu'à la vérité elle suffit pour
faire qu'une chose soit conçue séparément et distinctement
d'une autre, par une abstraction de l'esprit
qui conçoive la chose imparfaitement, mais non
pas pour faire que deux choses soient conçues tellement
distinctes et séparées l'une de l'autre que
nous entendions que chacune est un être complet
et différent de tout autre; car pour cela il est besoin
d'une distinction réelle. Ainsi, par exemple,
entre le mouvement et la figure d'un même corps
il y a une distinction formelle, et je puis fort bien
concevoir le mouvement sans la figure, et la figure
sans le mouvement, et l'un et l'autre sans penser
particulièrement au corps qui se meut ou qui est
figuré; mais je ne puis pas néanmoins concevoir pleinement
et parfaitement le mouvement sans quelque
corps auquel ce mouvement soit attaché, ni
la figure sans quelque corps où réside cette figure,
ni enfin je ne puis pas feindre que le mouvement
soit en une chose dans laquelle la figure ne puisse
être, ou la figure en une chose incapable de mouvement.
De même je ne puis pas concevoir la justice
sans un juste, ou la miséricorde sans un miséricordieux;
et on ne peut pas feindre que celui-là
même qui est juste ne puisse pas être miséricordieux.
Mais je conçois pleinement ce que c'est que
le corps (c'est-à-dire je conçois le corps comme une
chose complète), en pensant seulement que c'est
une chose étendue, figurée, mobile, etc., encore
que je nie de lui toutes les choses qui appartiennent
a la nature de l'esprit; et je conçois aussi que
l'esprit est une chose complète, qui doute, qui
entend, qui veut, etc., encore que je nie qu'il y
ait en lui aucune des choses qui sont contenues en
l'idée du corps: ce qui ne se pourroit aucunement
faire s'il n'y avoit une distinction réelle entre le
corps et l'esprit.


Note 40: (retour)  Voyez Objections.



Voilà, Messieurs, ce que j'ai eu à répondre aux
objections subtiles et officieuses de votre ami commun.
Mais si je n'ai pas été assez heureux d'y satisfaire
entièrement, je vous prie que je puisse être
averti des lieux qui méritent une plus ample explication,
ou peut-être même sa censure; que si je puis
obtenir cela de lui par votre moyen, je me tiendrai
à tous infiniment votre obligé.










SECONDES OBJECTIONS,


RECUEILLIES PAR LE R. P. MERSENNE, DE LA BOUCHE DE

DIVERS THÉOLOGIENS ET PHILOSOPHES, CONTRE LES

IIe, IIIe, IVe, Ve ET VIe MÉDITATIONS.



MONSIEUR,


Puisque, pour confondre les nouveaux géants du
siècle, qui osent attaquer l'Auteur de toutes choses,
vous avez entrepris d'en affermir le trône en démontrant
son existence; et que votre dessein semble
si bien conduit que les gens de bien peuvent espérer
qu'il ne se trouvera désormais personne qui,
après avoir lu attentivement vos Méditations, ne
confesse qu'il y a un Dieu éternel de qui toutes
choses dépendent, nous avons jugé à propos de
vous avertir et vous prier tout ensemble de répandre
encore sur de certains lieux, que nous vous
marquerons ci-après, une telle lumière qu'il ne
reste rien dans tout votre ouvrage qui ne soit, s'il
est possible, très clairement et très manifestement
démontré. Car d'autant que depuis plusieurs années
vous avez, par de continuelles méditations,
tellement exercé votre esprit, que les choses qui
semblent aux autres obscures et incertaines vous
peuvent paroître plus claires, et que vous les concevez
peut-être par une simple inspection de l'esprit,
sans vous apercevoir de l'obscurité que les
autres y trouvent, il sera bon que vous soyez averti
de celles qui ont besoin d'être plus clairement et
plus amplement expliquées et démontrées; et lorsque
vous nous aurez satisfait en ceci, nous ne jugeons
pas qu'il y ait guère personne qui puisse nier
que les raisons dont vous avez commencé la déduction
pour la gloire de Dieu et l'utilité du public ne
doivent être prises pour des démonstrations.


Premièrement, vous vous ressouviendrez que
ce n'est pas tout de bon et en vérité, mais seulement
par une fiction d'esprit, que vous avez rejeté,
autant qu'il vous a été possible, tous les fantômes
des corps, pour conclure que vous êtes seulement
une chose qui pense, de peur qu'après cela vous ne
croyiez peut-être que l'on puisse conclure qu'en
effet et sans fiction vous n'êtes rien autre chose
qu'un esprit ou une chose qui pense; et c'est tout
ce que nous avons trouvé digne d'observation touchant
vos deux premières Méditations, dans lesquelles
vous faites voir clairement qu'au moins il
est certain que vous qui pensez êtes quelque chose.
Mais arrêtons-nous un peu ici.41 Jusque là vous
connoissez que vous êtes une chose qui pense,
mais vous ne savez pas encore ce que c'est que cette
chose qui pense. Et que savez-vous si ce n'est point
un corps qui, par ses divers mouvements et rencontres,
fait cette action que nous appelons du
nom de pensée? Car, encore que vous croyiez avoir
rejeté toutes sortes de corps, vous vous êtes pu tromper
en cela, que vous ne vous êtes pas rejeté vous-même,
qui peut-être êtes un corps. Car comment
prouvez-vous qu'un corps ne peut penser, ou que
des mouvements corporels ne sont point la pensée
même? Et pourquoi tout le système de votre
corps, que vous croyez avoir rejeté, ou quelques
parties d'icelui, par exemple celles du cerveau, ne
pourroient-elles pas concourir à former ces sortes
de mouvements que nous appelons des pensées?
Je suis, dites-vous, une chose qui pense; mais
que savez-vous si vous n'êtes point aussi un mouvement
corporel, ou un corps remué?


Note 41: (retour)  Voyez Méditation II.



Secondement, de l'idée d'un être souverain, laquelle
vous soutenez ne pouvoir être produite par
vous, vous osez conclure l'existence d'un souverain
être, duquel seul peut procéder l'idée qui est
en votre esprit42; comme si nous ne nous trouvions
pas en nous un fondement suffisant, sur lequel
seul étant appuyés, nous pouvons former cette
idée, quoiqu'il n'y eût point de souverain être, ou
que nous ne sussions pas s'il y en a un, et que son
existence ne nous vînt pas même en la pensée: car
ne vois-je pas que moi, qui pense, j'ai quelque degré
de perfection? Et ne vois-je pas aussi que d'autres
que moi ont un semblable degré? ce qui me
sert de fondement pour penser à quelque nombre
que ce soit, et ainsi pour ajouter un degré de perfection
à un autre jusqu'à l'infini; tout de même
que, bien qu'il n'y eût au monde qu'un degré de
chaleur ou de lumière, je pourrois néanmoins en
ajouter et en feindre toujours de nouveaux jusques
à l'infini. Pourquoi pareillement ne pourrai-je
pas ajouter à quelque degré d'être que j'aperçois
être en moi, tel autre degré que ce soit, et, de tous
les degrés capables d'être ajoutés, former l'idée d'un
être parfait? Mais, dites-vous, l'effet ne peut avoir
aucun degré de perfection ou de réalité qui n'ait
été auparavant dans sa cause; mais, outre que
nous voyons tous les jours que les mouches, et
plusieurs autres animaux, comme aussi les plantes,
sont produites par le soleil, la pluie et la terre,
dans lesquels il n'y a point de vie comme en ces
animaux, laquelle vie est plus noble qu'aucun autre
degré purement corporel, d'où il arrive que l'effet
lire quelque réalité de sa cause, qui néanmoins
n'étoit pas dans sa cause; mais, dis-je, cette idée
n'est rien autre chose qu'un être de raison, qui
n'est pas plus noble que votre esprit qui la conçoit.
De plus, que savez-vous si cette idée se fût jamais
offerte à votre esprit, si vous eussiez passé toute
votre vie dans un désert, et non point en la compagnie
de personnes savantes? et ne peut-on pas
dire que vous l'avez puisée des pensées que vous
avez eues auparavant, des enseignements des livres,
des discours et entretiens de vos amis, etc.,
et non pas de votre esprit seul ou d'un souverain
être existant? Et partant il faut prouver plus clairement
que cette idée ne pourroit être en vous,
s'il n'y avoit point de souverain être; et alors nous
serons les premiers à nous rendre à votre raisonnement,
et nous y donnerons tous les mains. Or,
que cette idée procède de ces notions anticipées,
cela paroît, ce semble, assez clairement de ce que
les Canadiens, les Hurons et les autres hommes
sauvages n'ont point en eux une telle idée, laquelle
vous pouvez même former de la connoissance que
vous avez des choses corporelles; en sorte que votre
idée ne représente rien que ce monde corporel,
qui embrasse toutes les perfections que vous sauriez
imaginer: de sorte que vous ne pouvez conclure
autre chose, sinon qu'il y a un être corporel
très parfait, si ce n'est que vous ajoutiez quelque
chose de plus qui élève notre esprit jusqu'à la connoissance
des choses spirituelles ou incorporelles.
Nous pouvons ici encore dire que l'idée d'un ange
peut être en vous aussi bien que celle d'un être
très parfait, sans qu'il soit besoin pour cela qu'elle
soit formée en vous par un ange réellement existant,
bien que l'ange soit plus parfait que vous.
Mais je dis de plus que vous n'avez pas l'idée de
Dieu non plus que celle d'un nombre ou d'une
ligne infinie, laquelle quand vous pourriez avoir,
ce nombre néanmoins est entièrement impossible:
ajoutez à cela que l'idée de l'unité et simplicité
d'une seule perfection, qui embrasse et contienne
toutes les autres, se fait seulement par l'opération
de l'entendement qui raisonne, tout ainsi que se font
les unités universelles, qui ne sont point dans les choses,
mais seulement dans l'entendement, comme on
peut voir par l'unité générique, transcendantale, etc.


Note 42: (retour)  Voyez Méditation III.



En troisième lieu, puisque vous n'êtes pas encore
assuré de l'existence de Dieu, et que vous
dites43 néanmoins que vous ne sauriez être assuré
d'aucune chose, ou que vous ne pouvez rien connoître
clairement et distinctement si premièrement
vous ne connoissez certainement et clairement
que Dieu existe, il s'ensuit que vous ne savez
pas encore que vous êtes une chose qui pense,
puisque, selon vous, cette connoissance dépend
de la connoissance claire d'un Dieu existant, laquelle
vous n'avez pas encore démontrée, aux lieux
où vous concluez que vous connoissez clairement
ce que vous êtes. Ajoutez à cela qu'un athée connoît
clairement et distinctement que les trois angles
d'un triangle sont égaux à deux droits, quoique
néanmoins il soit fort éloigné de croire l'existence
de Dieu, puisqu'il la nie tout-à-fait; parce,
dit-il, que si Dieu existoit il y auroit un souverain
être et un souverain bien, c'est-à-dire un
infini; or ce qui est infini en tout genre de perfection
exclut toute autre chose que ce soit, non
seulement toute sorte d'être et de bien, mais aussi
toute sorte du non-être et de mal: et néanmoins
il y a plusieurs êtres et plusieurs biens, comme
aussi plusieurs non-êtres et plusieurs maux; à
laquelle objection nous jugeons à propos que vous
répondiez, afin qu'il ne reste plus rien aux impies
à objecter, et qui puisse servir de prétexte à leur
Impiété.


Note 43: (retour)  Voyez Méditation II.



En quatrième lieu, vous niez44 que Dieu puisse
mentir ou décevoir; quoique néanmoins il se trouve
des scolastiques qui tiennent le contraire, comme
Gabriel, Ariminensis, et quelques autres, qui pensent
que Dieu ment, absolument parlant, c'est-à-dire
qu'il signifie quelque chose aux hommes contre
son intention et contre ce qu'il a décrété et résolu,
comme lorsque, sans ajouter de condition, il dit
aux Ninivites par son prophète: «Encore quarante
jours, et Ninive sera subvertie.» Et lorsqu'il a dit
plusieurs autres choses qui ne sont point arrivées,
parce qu'il n'a pas voulu que telles paroles répondissent
à son intention ou à son décret. Que, s'il a
endurci et aveuglé Pharaon, et s'il a mis dans les
prophètes un esprit de mensonge, comment pouvez-vous
dire que nous ne pouvons être trompés
par lui? Dieu ne peut-il pas se comporter envers
les hommes comme un médecin envers ses malades
et un père envers ses enfants, lesquels l'un et l'autre
trompent si souvent, mais toujours avec prudence
et utilité; car si Dieu nous montroit la vérité
toute nue, quel oeil ou plutôt quel esprit auroit
assez de force pour la supporter? Combien qu'à
vrai dire il ne soit pas nécessaire de feindre un
Dieu trompeur afin que vous soyez déçu dans
les choses que vous pensez connoître clairement
et distinctement, vu que la cause de cette déception
peut être en vous, quoique vous n'y songiez
seulement pas. Car que savez-vous si votre nature
n'est point telle qu'elle se trompe toujours, ou du
moins fort souvent? Et d'où avez-vous appris que,
touchant les choses que vous pensez connoître
clairement et distinctement, il est certain que vous
n'êtes jamais trompé, et que vous ne le pouvez
être? Car combien de fois avons-nous vu que des
personnes se sont trompées en des choses qu'elles
pensoient voir plus clairement que le soleil? Et
partant, ce principe d'une claire et distincte connoissance
doit être expliqué si clairement et si distinctement
que personne désormais, qui ait l'esprit
raisonnable, ne puisse être déçu dans les
choses qu'il croira savoir clairement et distinctement;
autrement nous ne voyons point encore
que nous puissions répondre avec certitude de la
vérité d'aucune chose.


Note 44: (retour)  Voyez Méditations III et IV.



En cinquième lieu, si la volonté ne peut jamais
faillir, on ne pèche point lorsqu'elle suit et se
laisse conduire par les lumières claires et distinctes
de l'esprit qui la gouverne, et si, au contraire,
elle se met en danger du faillir lorsqu'elle poursuit
et embrasse les connoissances obscures et confuses
de l'entendement, prenez garde que de là il semble
que l'on puisse inférer que les Turcs et les autres
infidèles non seulement ne pèchent point lorsqu'ils
n'embrassent pas la religion chrétienne et catholique,
mais même qu'ils pèchent lorsqu'ils l'embrassent,
puisqu'ils n'en connoissent point la vérité
ni clairement ni distinctement. Bien plus, si
cette règle que vous établissez45 est vraie, il ne sera
permis à la volonté d'embrasser que fort peu de
choses, vu que nous ne connoissons quasi rien
avec cette clarté et distinction que vous requérez
pour former une certitude qui ne puisse être sujette
à aucun doute. Prenez donc garde, s'il vous
plaît, que, voulant affermir le parti de la vérité,
vous ne prouviez plus qu'il ne faut, et qu'au lieu
de l'appuyer vous ne la renversiez.


Note 45: (retour)  Voyez Méditation IV.



En sixième lieu, dans vos réponses46 aux précédentes
objections, il semble que vous ayez manqué
de bien tirer la conclusion dont voici l'argument:
«Ce que clairement et distinctement nous
entendons appartenir à la nature, ou à l'essence,
ou à la forme immuable et vraie de quelque
chose, cela peut être dit ou affirmé avec vérité de
cette chose; mais, après que nous avons soigneusement
observé ce que c'est que Dieu, nous entendons
clairement et distinctement qu'il appartient
à sa vraie et immuable nature qu'il existe.»
Il faudroit conclure: Donc, après que nous avons
assez soigneusement observé ce que c'est que Dieu,
nous pouvons dire ou affirmer cette vérité, qu'il
appartient à la nature de Dieu qu'il existe. D'où il
ne s'ensuit pas que Dieu existe en effet, mais seulement
qu'il doit exister si sa nature est possible
ou ne répugne point, c'est-à-dire que la nature ou
l'essence de Dieu ne peut être conçue sans existence,
en telle sorte que, si cette essence est, il
existe réellement; ce qui se rapporte à cet argument,
que d'autres proposent de la sorte: S'il n'implique
point que Dieu soit, il est certain qu'il
existe; or il n'implique point qu'il existe, donc, etc.
Mais on est en question de la mineure, à savoir,
qu'il n'implique point qu'il existe, la vérité de laquelle
quelques uns de nos adversaires révoquent
en doute, et d'autres la nient. De plus, cette clause
de votre raisonnement, «après que nous avons assez
clairement reconnu ou observé ce que c'est que
Dieu,» est supposée comme vraie, dont tout le
monde ne tombe pas encore d'accord, vu que vous
avouez vous-même que vous ne comprenez l'infini
qu'imparfaitement; le même faut-il dire de tous
ses autres attributs: car tout ce qui est en Dieu
étant entièrement infini, quel est l'esprit qui puisse
comprendre la moindre chose qui soit en Dieu que
très imparfaitement? Comment donc pouvez-vous
avoir assez clairement et distinctement observé ce
que c'est que Dieu?


Note 46: (retour)  Voyez Réponses aux premières objections.



En septième lieu, nous ne trouvons pas un seul
mot dans vos Méditations touchant l'immortalité de
l'âme de l'homme, laquelle néanmoins vous deviez
principalement prouver, et en faire une très exacte
démonstration pour confondre ces personnes indignes
de l'immortalité, puisqu'ils la nient, et que
peut-être ils la détestent. Mais, outre cela, nous
craignons que vous n'ayez pas encore assez prouvé
la distinction qui est entre l'âme et le corps de
l'homme47, comme nous avons déjà remarqué en la
première de nos observations, à laquelle nous ajoutons
qu'il ne semble pas que, de cette distinction
de l'âme d'avec le corps, il s'ensuive qu'elle soit
incorruptible ou immortelle: car qui sait si sa nature
n'est point limitée selon la durée de la vie
corporelle, et si Dieu n'a point tellement mesuré
ses forces et son existence qu'elle finisse avec le
Corps?


Note 47: (retour)  Voyez Méditation VI.



Voilà, Monsieur, les choses auxquelles nous désirons
que vous apportiez une plus grande lumière,
afin que la lecture de vos très subtiles et, comme
nous estimons, très véritables Méditations soit profitable
à tout le monde. C'est pourquoi ce seroit
une chose fort utile si, à la fin de vos solutions,
après avoir premièrement avancé quelques définitions,
demandes et axiomes, vous concluiez le tout
selon la méthode des géomètres, en laquelle vous
êtes si bien versé, afin que tout d'un coup et comme
d'une seule oeillade, vos lecteurs y puissent voir de
quoi se satisfaire, et que vous remplissiez leur esprit
de la connoissance de la Divinité.









RÉPONSES DE L'AUTEUR

AUX SECONDES OBJECTIONS.



MESSIEURS,


C'est avec beaucoup de satisfaction que j'ai lu les
observations que vous avez faites sur mon petit
traité de la première philosophie; car elles m'ont
fait connoître la bienveillance que vous avez pour
moi, votre piété envers Dieu, et le soin que vous
prenez pour l'avancement de sa gloire: et je ne
puis que je ne me réjouisse non seulement de ce
que vous avez jugé mes raisons dignes de votre
censure, mais aussi de ce que vous n'avancez rien
contre elles à quoi il ne me semble que je pourrai
répondre assez commodément.


En premier lieu, vous m'avertissez de me ressouvenir
«que ce n'est pas tout de bon et en vérité,
mais seulement par une fiction d'esprit, que
j'ai rejeté les idées ou les fantômes des corps pour
conclure que je suis une chose qui pense, de
peur que peut-être je n'estime qu'il suit de là que
je ne suis qu'une chose qui pense48.» Mais j'ai déjà
fait voir, dans ma seconde Méditation, que je m'en
étois assez souvenu, vu que j'y ai mis ces paroles:
«Mais aussi peut-il arriver que ces mêmes choses
que je suppose n'être point parce qu'elles me sont
inconnues, ne sont point en effet différentes de
moi que je connois: je n'en sais rien, je ne dispute
pas maintenant de cela, etc.» Par lesquelles
j'ai voulu expressément avertir le lecteur, que je
ne cherchois pas encore en ce lieu-là si l'esprit
étoit différent du corps, mais que j'examinois seulement
celles de ses propriétés dont je puis avoir
une claire et assurée connoissance. Et, d'autant
que j'en ai là remarqué plusieurs, je ne puis admettre
sans distinction ce que vous ajoutez ensuite:
«Que je ne sais pas néanmoins ce que c'est
qu'une chose qui pense.» Car, bien que j'avoue
que je ne savois pas encore si cette chose qui pense
n'étoit point différente du corps, ou si elle l'étoit,
je n'avoue pas pour cela que je ne la connoissois
point; car qui a jamais tellement connu aucune
chose qu'il sût n'y avoir rien en elle que cela même
qu'il connoissoit? Mais nous pensons d'autant mieux
connoître une chose qu'il y a plus de particularités
en elle que nous connoissons; ainsi nous avons
plus de connoissance de ceux avec qui nous conversons
tous les jours que de ceux dont nous ne
connoissons que le nom ou le visage; et toutefois
nous ne jugeons pas que ceux-ci nous soient tout-à-fait
inconnus; auquel sens je pense avoir assez
démontré que l'esprit, considéré sans les choses
que l'on a de coutume d'attribuer au corps, est
plus connu que le corps considéré sans l'esprit: et
c'est tout ce que j'avois dessein de prouver en cette
seconde Méditation.


Note 48: (retour)  Voyez secondes objections.



Mais je vois bien ce que vous voulez dire, c'est
à savoir que, n'ayant écrit que six méditations
touchant la première philosophie, les lecteurs s'étonneront
que dans les deux premières je ne conclue
rien autre chose que ce que je viens de dire
tout maintenant, et que pour cela ils les trouveront
trop stériles, et indignes d'avoir été mises en lumière.
A quoi je réponds seulement que je ne crains
pas que ceux qui auront lu avec jugement le reste
de ce que j'ai écrit aient occasion de soupçonner
que la matière m'ait manqué; mais qu'il m'a semblé
très raisonnable que les choses qui demandent
une particulière attention, et qui doivent être considérées
séparément d'avec les autres, fussent mises
dans des méditations séparées. C'est pourquoi,
ne sachant rien de plus utile pour parvenir à une
ferme et assurée connoissance des choses que si,
avant de rien établir, on s'accoutume à douter de
tout et principalement des choses corporelles, encore
que j'eusse vu il y a long-temps plusieurs
livres écrits par les sceptiques et académiciens touchant
cette matière, et que ce ne fût pas sans
quelque dégoût que je ramâchois une viande si
commune, je n'ai pu toutefois me dispenser de lui
donner une méditation tout entière; et je voudrois
que les lecteurs n'employassent pas seulement
le peu de temps qu'il faut pour la lire, mais
quelques mois, ou du moins quelques semaines, à
considérer les choses dont elle traite auparavant
que de passer outre: car ainsi je ne doute point
qu'ils ne lissent bien mieux leur profit de la lecture
du reste.


De plus, à cause que nous n'avons eu jusques
ici aucunes idées des choses qui appartiennent à
l'esprit qui n'aient été très confuses et mêlées avec
les idées des choses sensibles, et que c'a été la
première et principale cause pourquoi on n'a pu
entendre assez clairement aucune des choses qui se
sont dites de Dieu et de l'âme, j'ai pensé que je ne
ferois pas peu, si je montrois comment il faut distinguer
les propriétés ou qualités de l'esprit des propriétés
ou qualités du corps, et comment il les faut
reconnoître; car, encore qu'il ait déjà été dit par
plusieurs que, pour bien concevoir les choses immatérielles
ou métaphysiques, il faut éloigner son
esprit des sens, néanmoins personne, que je sache,
n'avoit encore montré par quel moyen cela se peut
faire. Or le vrai et à mon jugement l'unique moyen
pour cela est contenu dans ma seconde Méditation;
mais il est tel que ce n'est pas assez de l'avoir
envisagé une fois, il le faut examiner souvent et
le considérer longtemps, afin que l'habitude de
confondre les choses intellectuelles avec les corporelles,
qui s'est enracinée en nous pendant tout
le cours de notre vie, puisse être effacée par une
habitude contraire de les distinguer, acquise par
l'exercice de quelques journées. Ce qui m'a semblé
une cause assez juste pour ne point traiter d'autre
matière en la seconde Méditation.


Vous demandez ici comment je démontre que
le corps ne peut penser: mais pardonnez-moi si je
réponds que je n'ai pas encore donné lieu à cette
question, n'ayant commencé à en traiter que dans
la sixième Méditation, par ces paroles: «C'est assez,
que je puisse clairement et distinctement concevoir
une chose sans une autre pour être certain
que l'une est distincte ou différente de l'autre, etc.»
Et un peu après: «Encore que j'aie un corps qui
me soit fort étroitement conjoint, néanmoins,
parce que, d'un côté, j'ai une claire et distincte idée
de moi-même en tant que je suis seulement une
chose qui pense et non étendue, et que d'un autre
j'ai une claire et distincte idée du corps en
tant qu'il est seulement une chose étendue et qui
ne pense point, il est certain que moi, c'est-à-dire
mon esprit ou mon âme, par laquelle je suis
ce que je suis, est entièrement et véritablement
distincte de mon corps, et qu'elle peut être ou
exister sans lui.» A quoi il est aisé d'ajouter:
«Tout ce qui peut penser est esprit ou s'appelle
esprit.» Mais, puisque le corps et l'esprit sont
réellement distincts, nul corps n'est esprit: donc
nul corps ne peut penser. Et certes je ne vois rien
en cela que vous puissiez nier; car nierez-vous
qu'il suffit que nous concevions clairement une
chose sans une autre pour savoir qu'elles sont
réellement distinctes? Donnez-nous donc quelque
signe, plus certain de la distinction réelle,
si toutefois on en peut donner aucun. Car que direz-vous?
Sera-ce que ces choses-là sont réellement
distinctes, chacune desquelles peut exister sans
l'autre? Mais derechef je vous demanderai d'où
vous connoissez qu'une chose peut exister sans une
autre? Car, afin que ce soit un signe de distinction,
il est nécessaire qu'il soit connu. Peut-être direz-vous
que les sens vous le font connoître, parce que
vous voyez une chose en l'absence de l'autre,
ou que vous la touchez, etc. Mais la foi des sens
est plus incertaine que celle de l'entendement; et
il se peut faire en plusieurs façons qu'une seule
et même chose paroisse à nos sens sous diverses
formes, ou en plusieurs lieux ou manières, et
qu'ainsi elle soit prise pour deux. Et enfin, si
vous vous ressouvenez de ce qui a été dit de la
cire à là fin de la seconde Méditation, vous saurez
que les corps mêmes ne sont pas proprement
connus par les sens, mais par le seul entendement;
en telle sorte que sentir une chose sans une
autre n'est rien autre chose sinon avoir l'idée
d'une chose, et savoir que cette idée n'est pas la
même que l'idée d'une autre: or cela ne peut être
connu d'ailleurs que de ce qu'une chose est conçue
sans l'autre; et cela ne peut être certainement
connu si l'on n'a l'idée claire et distincte de ces
deux choses: et ainsi ce signe de réelle distinction
doit être réduit au mien pour être certain.


Que s'il y en a qui nient qu'ils aient des idées
distinctes de l'esprit et du corps, je ne puis autre
chose que les prier de considérer assez attentivement
les choses qui sont contenues dans cette seconde
Méditation, et de remarquer que l'opinion
qu'ils ont que les parties du cerveau concourent
avec l'esprit pour former nos pensées n'est fondée
sur aucune raison positive, mais seulement sur ce
qu'ils n'ont jamais expérimenté d'avoir été sans
corps, et qu'assez souvent ils ont été empêchés
par lui dans leurs opérations; et c'est le même
que si quelqu'un, de ce que dès son enfance il auroit
eu des fers aux pieds, estimoit que ces fers
fissent une partie de son corps, et qu'ils lui fussent
nécessaires pour marcher.


En second lieu, lorsque vous dites 49 «que nous
trouvons de nous-mêmes nu fondement suffisant
«pour former l'idée le Dieu,» vous ne dites rien
de contraire à mon opinion; car j'ai dit moi-même;
en termes exprès, à la fin de la troisième Méditation,
«que cette idée est née avec moi, et qu'elle
ne me vient point d'ailleurs que de moi-même.
J'avoue aussi que nous la pourrions former encore
que nous ne sussions pas qu'il y a un souverain
être, mais non pas si en effet il n'y en avoit
point; car au contraire j'ai averti que toute la
force de mon argument consiste en ce qu'il ne se
pourrait faire que la faculté de former cette idée
fût en moi, si je n'avois été créé de Dieu.»


Note 49: (retour)  Voyez secondes objections.



Et ce que vous dites des mouches, des plantes,
etc., ne prouve en aucune façon que quelque
degré de perfection peut être dans un effet qui
n'ait point été auparavant dans sa cause. Car, ou
il est certain qu'il n'y a point de perfection dans les
animaux qui n'ont point de raison qui ne se rencontre
aussi dans les corps inanimés, ou, s'il y en a
quelqu'une, qu'elle leur vient d'ailleurs; et que le
soleil, la pluie et la terre ne sont point les causes
totales de ces animaux. Et ce seroit une chose
fort éloignée de la raison si quelqu'un, de cela
seul qu'il ne connoît point de cause qui concoure
à la génération d'une mouche et qui ait autant de
degrés de perfection qu'en a une mouche, n'étant
pas cependant assuré qu'il n'y en ait point d'autres
que celles qu'il connoît, prenoit de là occasion
de douter d'une chose laquelle, comme je
dirai tantôt plus au long, est manifeste par la lumière
naturelle.


A quoi j'ajoute que ce que vous objectez ici des
mouches, étant tiré de la considération des choses
matérielles, ne peut venir on l'esprit de ceux qui,
suivant l'ordre de mes Méditations, détourneront
leurs pensées des choses sensibles pour commencer
à philosopher.


Il ne me semble pas aussi que vous prouviez
rien contre moi en disant que «l'idée de Dieu qui
est en nous n'est qu'un être de raison.» Car cela
n'est pas vrai, si par un être de raison l'on entend
une chose qui n'est point: mais seulement si toutes
les opérations de l'entendement sont prises pour
des êtres de raison, c'est-à-dire pour des êtres qui
partent de la raison, auquel sens tout ce monde
peut aussi être appelé un être de raison divine,
c'est-à-dire un être créé par un simple acte de l'entendement
divin. Et j'ai déjà suffisamment averti
en plusieurs lieux que je parlois seulement de la
perfection ou réalité objective de cette idée de
Dieu, laquelle ne requiert pas moins une cause
qui contienne en effet tout ce qui n'est contenu en
elle qu'objectivement ou par représentation, que
fait l'artifice objectif ou représenté, qui est en l'idée
que quelque artisan a d'une machine fort artificielle.
Et certes je ne vois pas que l'on puisse rien ajouter
pour faire connoître plus clairement que cette
idée ne peut être en nous si un souverain être
n'existe, si ce n'est que le lecteur, prenant garde de
plus près aux choses que j'ai déjà écrites, se délivre
lui-même des préjugés qui offusquent peut-être
sa lumière naturelle, et qu'il s'accoutume à donner
créance aux premières notions, dont les connaissances
sont si vraies et si évidentes que rien ne
le peut être davantage, plutôt qu'à des opinions
obscures et fausses, mais qu'un long usage a profondément
gravées en nos esprits. Car, qu'il n'y
ait rien dans un effet qui n'ait été d'une semblable
ou plus excellente façon dans sa cause, c'est une
première notion, et si évidente qu'il n'y en a point
de plus claire: et cette autre commune notion, que
de rien rien ne se fait, la comprend en soi, parce
que,
si on accorde qu'il y ait quelque chose dans
l'effet qui n'ait point été dans sa cause, il faut aussi
demeurer d'accord que cela procède du néant; et
s'il est évident que le néant ne peut être la cause
de quelque chose, c'est seulement parce que dans
cette cause il n'y auroit pas la même chose que dans
l'effet. C'est aussi une première notion, que toute la
réalité, ou toute la perfection, qui n'est qu'objectivement
dans les idées, doit être formellement ou
éminemment dans leurs causes; et toute l'opinion
que nous avons jamais eue de l'existence des choses
qui sont hors de notre esprit, n'est appuyée que
sur elle seule. Car d'où nous a pu venir le soupçon
qu'elles existoient, sinon de cela seul que leurs
idées venoient par les sens frapper notre esprit?
Or, qu'il y ait en nous quelque idée d'un être
souverainement puissant et parfait, et aussi que la
réalité objective de cette idée ne se trouve point
en nous, ni formellement, ni éminemment, cela
deviendra manifeste à ceux qui y penseront sérieusement,
et qui voudront avec moi prendre la
peine d'y méditer; mais je ne le saurais pas mettre
par force en l'esprit de ceux qui ne liront mes Méditations
que comme un roman, pour se désennuyer,
et sans y avoir grande attention. Or de tout
cela on conclut très manifestement que Dieu existe.
Et toutefois, en faveur de ceux dont la lumière
naturelle est si foible qu'ils ne voient pas que c'est
une première notion, que toute la perfection qui
est objectivement dans une idée doit être réellement
dans quelqu'une de ses causes, je l'ai encore
démontré d'une façon plus aisée à concevoir,
en montrant que l'esprit qui a cette idée ne peut
pas exister par soi-même; et partant je ne vois pas
ce que vous pourriez désirer de plus pour donner
des mains, ainsi que vous avez promis.


Je ne vois pas aussi que vous prouviez rien
contre moi, en disant que j'ai peut-être reçu l'idée
qui me représente Dieu, des pensées que j'ai
eues auparavant des enseignements des livres,
des discours et entretiens de mes amis, etc., et
non pas de mon esprit seul. Car mon argument
aura toujours la même force, si, m'adressant
à ceux de qui l'on dit que je l'ai reçue, je leur
demande s'ils l'ont par eux-mêmes on bien par autrui,
au lieu de le demander de moi-même; et je
conclurai toujours que celui-là est Dieu, de qui
elle est premièrement dérivée.


Quant à ce que vous ajoutez eu ce lieu-là, qu'elle
peut être formée de la considération des choses
corporelles, cela ne me semble pas plus vraisemblable
que si vous disiez que nous n'avons aucune
faculté pour ouïr, mais que, par la seule
vue des couleurs, nous parvenons à la connoissance
des sons. Car on peut dire qu'il y a plus d'analogie
ou de rapport entre les couleurs et les sons,
qu'entre les choses corporelles et Dieu. Et lorsque
vous demandez que j'ajoute quelque chose qui
nous élève jusqu'à la connoissance de l'être immatériel
ou spirituel, je ne puis mieux faire que de
vous renvoyer à ma seconde Méditation, afin qu'au
moins vous connoissiez qu'elle n'est pas tout-à-fait
inutile; car que pourrois-je faire ici par une
ou deux périodes, si je n'ai pu rien avancer par
un long discours préparé seulement pour ce sujet,
et auquel il me semble n'avoir pas moins apporté
d'industrie qu'en aucun autre écrit que j'aie publié.
Et, encore qu'en cette Méditation j'aie seulement
traité de l'esprit humain, elle n'est pas pour
cela moins utile à faire connoître la différence qui
est entre la nature divine et celle des choses matérielles.
Car je veux bien ici avouer franchement que
l'idée que nous avons, par exemple, de l'entendement
divin ne me semble point différer de celle
que nous avons de notre propre entendement, sinon
seulement comme l'idée d'un nombre infini
diffère de l'idée du nombre binaire ou du ternaire;
et il en est de même de tous les attributs de Dieu,
dont nous reconnoissons en nous quelque vestige.


Mais, outre cela, nous concevons en Dieu une
immensité, simplicité on unité absolue, qui embrasse
et contient tous ses autres attributs, et de
laquelle nous ne trouvons ni en nous ni ailleurs
aucun exemple; mais elle est, ainsi que j'ai dit auparavant,
comme la marque de l'ouvrier imprimée sur
son ouvrage. Et, par son moyen, nous connoissons
qu'aucune des choses que nous concevons être en
Dieu et en nous, et que nous considérons en lui par
parties, et comme si elles étoient distinctes, à cause
de la faiblesse de notre entendement et que nous
les expérimentons telles en nous, ne conviennent
point à Dieu et à nous, en la façon qu'on nomme
univoque dans les écoles; comme aussi nous connoissons
que de plusieurs choses particulières qui
n'ont point de fin, dont nous avons les idées,
comme d'une connoissance sans fin, d'une puissance,
d'un nombre, d'une longueur, etc., qui sont
aussi sans fin, il y en a quelques unes qui sont contenues
formellement dans l'idée que nous avons de
Dieu, comme la connoissance et la puissance, et
d'autres qui n'y sont qu'éminemment, comme le
nombre et la longueur; ce qui certes ne seroit pas
ainsi, si cette idée n'étoit rien autre chose en nous
qu'une fiction.


Et elle ne seroit pas aussi conçue si exactement
de la même façon de tout le monde: car c'est une
chose très remarquable, que tous les métaphysiciens
s'accordent unanimement dans la description
qu'ils font des attributs de Dieu, au moins de
ceux qui peuvent être connus par la seule raison
humaine, en telle sorte qu'il n'y a aucune chose
physique ni sensible, aucune chose dont nous
ayons une idée si expresse et si palpable, touchant
la nature de laquelle il ne se rencontre chez les
philosophes une plus grande diversité d'opinions,
qu'il ne s'en rencontre touchant celle de Dieu.


Et certes jamais les hommes ne pourroient s'éloigner
de la vraie connoissance de cette nature divine,
s'ils vouloient seulement porter leur attention
sur l'idée qu'ils ont de l'être souverainement
parfait. Mais ceux qui mêlent quelques autres idées
avec celle-là composent par ce moyen un dieu
chimérique, en la nature duquel il y a des choses
qui se contrarient; et, après l'avoir ainsi composé,
ce n'est pas merveille s'ils nient qu'un tel dieu,
qui leur est représenté par une fausse idée, existe.
Ainsi, lorsque vous parlez ici d'un être corporel
très parfait, si vous prenez le nom de très parfait
absolument, en sorte que vous entendiez que le
corps est un être dans lequel toutes les perfections
se rencontrent, vous dites des choses qui se
contrarient, d'autant que la nature du corps enferme
plusieurs imperfections; par exemple, que
le corps soit divisible en parties, que chacune de
ses parties ne soit pas l'autre, et autres semblables:
car c'est une chose de soi manifeste, que
c'est une plus grande perfection de ne pouvoir
être divisé, que de le pouvoir être, etc.; que si
vous entendez seulement ce qui est très parfait
dans le genre de corps, cela n'est point le vrai
Dieu.


Ce que vous ajoutez de l'idée d'un ange, laquelle
est plus parfaite que nous, à savoir qu'il n'est pas
besoin qu'elle ait été mise en nous par un ange, j'en
demeure aisément d'accord; car j'ai déjà dit moi-même,
dans la troisième Méditation, «qu'elle peut
être composée des idées que nous avons de Dieu,
et de l'homme.» Et cela ne m'est en aucune façon
contraire.


Quant à ceux qui nient d'avoir en eux l'idée de
Dieu, et qui au lieu d'elle forgent quelque idole, etc..
ceux-là, dis-je, nient le nom et accordent la chose:
car certainement je ne pense pas que cette idée soit
de même nature que les images des choses matérielles
dépeintes en la fantaisie; mais, au contraire,
je crois qu'elle ne peut être conçue que par l'entendement
seul, et qu'en effet elle n'est que cela même
que nous apercevons par son moyen, soit lorsqu'il
conçoit, soit lorsqu'il juge, soit lorsqu'il raisonne.
Et je prétends maintenir que de cela seul que quelque
perfection qui est au-dessus de moi devient
l'objet de mon entendement, en quelque façon que
ce soit qu'elle se présente à lui; par exemple, de
cela seul que j'aperçois que je ne puis jamais, en
nombrant, arriver au plus grand de tous les nombres,
et que de là je connois qu'il y a quelque
chose en matière de nombrer qui surpasse mes forces,
je puis conclure nécessairement, non pas à la
vérité qu'un nombre infini existe, ni aussi que son
existence implique contradiction, comme vous
dites, mais que cette puissance que j'ai de comprendre
qu'il y a toujours quelque chose de plus
à concevoir dans le plus grand des nombres, que je
ne puis jamais concevoir, ne me vient pas de moi-même,
et que je l'ai reçue de quelque autre être
qui est plus parfait que je ne suis.


Et il importe fort peu qu'on donne le nom d'idée
à ce concept d'un nombre indéfini, ou qu'on ne
lui donne pas. Mais, pour entendre quel est cet
être plus parfait que je ne suis, et si ce n'est point
ce même nombre dont je ne puis trouver la fin,
qui est réellement existant et infini, on bien si
c'est quelque autre chose, il faut considérer toutes
les autres perfections, lesquelles, outre la puissance
de me donner cette idée peuvent être en
la même chose en qui est cette puissance; et ainsi
on trouvera que cette chose est Dieu.


Enfin, lorsque Dieu est dit être inconcevable,
cela s'entend d'une pleine et entière conception,
qui comprenne et embrasse parfaitement tout ce
qui est en lui, et non pas de cette médiocre et imparfaite
qui est en nous, laquelle néanmoins suffit
pour connoître qu'il existe. Et vous ne prouvez
rien contre moi en disant que l'idée de l'unité de
toutes les perfections qui sont eu Dieu est formée
de la même façon que l'unité générique et celle
des autres universaux. Mais néanmoins elle en est
fort différente; car elle dénote une particulière et
positive perfection en Dieu, au lieu que l'unité générique
n'ajoute rien de réel à la nature de chaque
individu.


En troisième lieu, où j'ai dit que nous ne pouvons
rien savoir certainement, si nous ne connoissons
premièrement que Dieu existe: j'ai dit en
termes exprès que je ne parlois que de la science
de ces conclusions, «dont la mémoire nous peut
revenir eu l'esprit lorsque nous ne pensons plus
aux raisons d'où nous les avons tirées.» Car la connoissance
des premiers principes ou axiomes n'a
pas accoutumé d'être appelée science par les dialecticiens.
Mais quand nous apercevons que nous
sommes des choses qui pensent, c'est une première
notion qui n'est tirée d'aucun syllogisme: et lorsque
quelqu'un dit, Je pense, donc je suis, ou j'existe,
il ne conclut pas son existence de sa pensée comme
par la force de quelque syllogisme, mais comme
une chose connue de soi; il la voit par une simple
inspection de l'esprit: comme il paroît de ce que
s'il la déduisoit d'un syllogisme, il auroit dû auparavant
connoître cette majeure, Tout ce qui pense
est, ou existe: mais au contraire elle lui est enseignée
de ce qu'il sent en lui-même qu'il ne se peut
pas faire qu'il pense, s'il n'existe. Car c'est le propre
de notre esprit, de former les propositions générales
de la connoissance des particulières.


Or, qu'un athée50 puisse connoître clairement
que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux
droits, je ne le nie pas; mais je maintiens seulement
que la connoissance qu'il en a n'est pas une
vraie science, parce que toute connoissance qui
peut être rendue douteuse ne doit pas être appelée
du nom de science; et puisque l'on suppose que celui-là
est un athée, il ne peut pas être certain de
n'être point déçu dans les choses qui lui semblent
être très évidentes, comme il a déjà été montré ci-devant;
et encore que peut-être ce doute ne lui
vienne point en la pensée, il lui peut néanmoins
venir s'il l'examine, ou s'il lui est proposé par un
autre: et jamais il ne sera hors du danger de l'avoir,
si premièrement il ne reconnoît un Dieu.


Note 50: (retour)  Voyez secondes objections.



Et il n'importe pas que peut-être il estime qu'il
a des démonstrations pour prouver qu'il n'y a point
de Dieu; car ces démonstrations prétendues étant
fausses, on lui en petit toujours faire connoître la
fausseté, et alors on le fera changer d'opinion. Ce
qui à la vérité ne sera pas difficile, si pour toutes
raisons il apporte seulement celles que vous
alléguez ici, c'est à savoir que l'infini en tout
genre de perfection exclue toute autre sorte d'être,
etc.


Car, premièrement, si ou lui demande d'où il a
pris que cette exclusion de tous les autres êtres
appartient à la nature de l'infini, il n'aura rien qu'il
puisse; répondre pertinemment: d'autant que, par le
nom d'infini, on n'a pas coutume d'entendre ce qui
exclut l'existence des choses finies, et qu'il ne peut
rien savoir de la nature d'une chose qu'il pense
n'être rien du tout, et par conséquent n'avoir
point de nature, sinon ce qui est contenu dans la
seule et ordinaire signification du nom de cette
chose.


Du plus, à quoi serviroit l'infinie puissance de
cet infini imaginaire, s'il ne pouvait jamais rien
créer? et enfin de ce que nous expérimentons avoir
en nous-mêmes quelque puissance de penser, nous
concevons facilement qu'une telle puissance peut
être en quelque autre, et même plus grande qu'en
nous: mais encore que nous pensions que celle-là
s'augmente à l'infini, nous ne craindrons pas pour
cela que la nôtre devienne moindre. Il en est de
même de tous les autres attributs de Dieu, même
de la puissance de produire quelques effets hors
de soi, pourvu que nous supposions qu'il n'y en
a point en nous qui ne soit soumise à la volonté
de Dieu; et partant il peut être conçu tout-à-fait
infini sans aucune exclusion des choses créées.


En quatrième lieu, lorsque je dis que Dieu
ne peut mentir ni être trompeur, je pense convenir
avec tous les théologiens qui ont jamais été,
et qui seront à l'avenir. Et tout ce que vous alléguez51
au contraire n'a pas plus de force que si,
ayant nié que Dieu se mît en colère, ou qu'il fût
sujet aux autres passions de l'âme, vous m'objectiez
les lieux de l'Écriture où il semble que quelques
passions humaines lui sont attribuées. Car tout
le monde connoit assez la distinction qui est
entre ces façons de parler de Dieu, dont l'Écriture
se sert ordinairement, qui sont accommodées
à la capacité du vulgaire, et qui contiennent
bien quelque vérité, mais seulement on tant qu'elle
est rapportée aux hommes; et celles qui expriment
une vérité plus simple et plus pure, et qui ne
change point de nature, encore qu'elle ne leur soit
point rapportée; desquelles chacun doit user en
philosophant, et dont j'ai dû principalement me
servir dans mes Méditations, vu qu'en ce lieu-là
même je ne supposais pas encore qu'aucun
homme me fût connu, et que je ne me considérois
pas non plus en tant que composé de
corps et d'esprit, mais comme un esprit seulement.
D'où il est évident que je n'ai point parlé en ce
lieu-là du mensonge qui s'exprime par des paroles,
mais seulement de la malice interne et formelle qui
se rencontre dans la tromperie, quoique néanmoins
ces paroles que vous apportez du prophète,
Encore quarante jours, et Ninive sera subvertie, ne
soient pas même un mensonge verbal, mais une
simple menace, dont l'événement dépendoit d'une
condition; et lorsqu'il est dit que Dieu a endurci
le coeur de Pharaon, ou quelque chose de semblable,
il ne faut pas penser qu'il ait fait cela positivement,
mais seulement négativement, à savoir,
ne donnant pas à Pharaon une grâce efficace pour
se convertir.


Note 51: (retour)  Voyez secondes objections.



Je ne voudrais pas néanmoins condamner ceux
qui disent que Dieu peut proférer par ses prophètes
quelque mensonge verbal, tels que sont ceux
dont se servent les médecins quand ils déçoivent
leurs malades pour les guérir, c'est-à-dire qui fût
exempt de toute la malice qui se rencontre ordinairement
dans lu tromper: mais, bien davantage,
nous voyons quelquefois que nous sommes réellement
trompés par cet instinct naturel qui nous a
été donné de Dieu, comme lorsqu'un hydropique
a soif; car alors il est réellement poussé à boire par
la nature qui lui a été donnée de Dieu pour la conservation
de snu corps, quoique néanmoins cette
nature le trompe, puisque le boire lui doit être nuisible:
mais j'ai expliqué, dans la sixième Méditation,
comment cela peut compatir avec la bonté et la vérité
de Dieu. Mais dans les choses qui ne peuvent pas
être ainsi expliquées, à savoir, dans nos jugements
très clairs et très exacts, lesquels s'ils étoient faux ne
pourroient être corrigés par d'autres plus clairs, ni
par l'aide d'aucune autre faculté naturelle, je soutiens
hardiment que nous ne pouvons être trompés.
Car Dieu étant le souverain être, il est aussi nécessairement
le souverain bien et lu souveraine vérité,
et partant il répugne que quelque chose vienne de
lui qui tende positivement à la fausseté. Mais puis-qu'il
ne peut y avoir en nous rien de réel qui ne
nous ait été donné par lui, comme il a été démontré
en prouvant son existence, et puisque
nous avons en nous une faculté réelle pour, connoître
le vrai et le distinguer d'avec le faux, comme
on le peut prouver de cela seul que nous avons eu
nous les idées du vrai et du faux, si cette faculté
ne tendoit au vrai, au moins lorsque nous nous en
servons comme il faut, c'est-à-dire lorsque nous
ne donnons notre consentement qu'aux choses que
nous concevons clairement et distinctement, car
on ne sauroit feindre un autre bon usage de cette
faculté, ce ne seroit pas sans raison que Dieu, qui
nous l'a donnée, seroit tenu pour un trompeur.


Et ainsi vous voyez qu'après avoir connu que
Dieu existe, il est nécessaire de feindre qu'il soit
trompeur, si nous voulons révoquer en doute les
choses que nous concevons clairement et distinctement;
et parce que cela ne se peut pas même feindre,
il faut nécessairement admettre ces choses
comme très vraies et très assurées. Mais d'autant
que je remarque ici que vous vous arrêtez encore
aux doutes que j'ai proposés dans ma première
Méditation, et que je pensois avoir levés
assez exactement dans les suivantes, j'expliquerai
ici derechef le fondement sur lequel il me semble
que toute la certitude humaine peut être appuyée.


Premièrement, aussitôt que nous pensons concevoir
clairement quelque vérité, nous sommes naturellement
portés à la croire. Et si cette croyance
est si ferme que nous ne puissions jamais avoir
aucune raison de douter de ce que nous croyons
de la sorte, il n'y a rien à rechercher davantage,
nous avons touchant cela toute la certitude qui se
peut raisonnablement souhaiter. Car que nous
importe si peut—être quelqu'un feint que cela
même de la vérité duquel nous sommes si fortement
persuadés paroit faux aux yeux de Dieu
ou des anges, et que partant, absolument parlant,
il est faux; qu'avons-nous à faire de nous mettre
en peine de cette fausseté absolue, puisque nous
ne la croyons point du tout, et que nous n'en avons
pas même le moindre soupçon? Car nous supposons
une croyance ou une persuasion si ferme
qu'elle ne puisse être ébranlée; laquelle par conséquent
est en tout la même chose qu'une très parfaite
certitude. Mais on peut bien douter si l'on a
quelque certitude de cette nature, ou quelque persuasion
qui soit ferme et immuable.


Et certes, il est manifeste qu'on n'en peut pas
avoir des choses obscures et confuses, pour peu
d'obscurité ou de confusion que nous y remarquions;
car cette obscurité, quelle qu'elle soit, est
une cause assez suffisante pour nous faire douter de
ces choses. On n'en peut pas aussi avoir des choses
qui ne sont aperçues que par les sens, quelque
clarté qu'il y ait en leur perception, parce que
nous avons souvent remarqué que dans le sens il
peut y avoir de l'erreur, comme lorsqu'un hydropique
a soif ou que la neige paroit jaune à celui
qui a la jaunisse: car celui-là ne la voit pas moins
clairement et distinctement de la sorte que nous, à
qui elle paroît blanche; il reste donc que, si on en
peut avoir, ce soit seulement des choses que l'esprit
conçoit clairement et distinctement.


Or entre ces choses il y en a de si claires et tout
ensemble de si simples, qu'il nous est impossible
de penser à elles que nous ne les croyions être
vraies; par exemple, que j'existe lorsque je pense,
que les choses qui ont une fois été faites ne peuvent
n'avoir point été faites, et autres choses semblables,
dont il est manifeste que nous avons une
parfaite certitude. Car nous ne pouvons pas douter
de ces choses-là sans penser à elles, mais nous
n'y pouvons jamais penser sans croire qu'elles
sont vraies, comme je viens de dire; donc, nous
n'en pouvons douter que nous ne les croyions
être vraies, c'est-à-dire que nous n'en pouvons
jamais douter.


Et il ne sert de rien de dire52 «que nous avons souvent
»expérimenté que des personnes se sont trompées
»en des choses qu'elles pensoient voir plus clairement
que le soleil;» car nous n'avons jamais vu,
ni nous ni personne, que cela soit arrivé à ceux
qui ont tiré toute la clarté de leur perception de
l'entendement seul, mais bien à ceux qui l'ont
prise des sens ou de quelque faux préjugé. Il ne
sert aussi de rien de vouloir feindre que peut-être
ces choses semblent fausses à Dieu ou aux anges;
parce que l'évidence de notre perception ne nous
permettra jamais d'écouter celui qui le voudroit
feindre et qui nous le voudroit persuader.


Note 52: (retour)  Voyez secondes objections.



Il y a d'autres choses que notre entendement
conçoit aussi fort clairement lorsque nous prenons
garde de près aux raisons d'où dépend leur connoissance,
et pour ce nous ne pouvons pas alors
en douter; mais, parce que nous pouvons oublier
ces raisons, et cependant nous ressouvenir des conclusions
qui en ont été tirées, on demande si on
peut avoir une ferme et immuable persuasion de
ces conclusions, taudis que nous nous ressouvenons
qu'elles ont été déduites de principes très
évidents; car ce souvenir doit être supposé pour
pouvoir être appelées des conclusions. Et je réponds
que ceux-là en peuvent avoir qui connoissent
tellement Dieu, qu'ils savent qu'il ne se peut
pas faire que la faculté d'entendre, qui leur a
été donnée par lui, ait autre chose que la vérité
pour objet; mais que les autres n'en ont point:
et cela a été si clairement expliqué à la fin de la
cinquième Méditation, que je ne pense pas y devoir
ici rien ajouter.


En cinquième lieu, je m'étonne que vous niiez 53
que la volonté se met en danger de faillir lorsqu'elle
poursuit et embrasse les connoissances obscures
et confuses de l'entendement; car qu'est-ce
qui la peut rendre certaine si ce qu'elle suit n'est
pas clairement connu? Et quel a jamais été le philosophe,
ou le théologien, ou bien seulement
l'homme usant de raison, qui n'ait confessé que le
danger de faillir où nous nous exposons est d'autant
moindre que plus claire est la chose que nous
concevons auparavant que d'y donner notre consentement;
et que ceux-là pèchent qui, sans connoissance
de cause, portent quelque jugement?
Or nulle conception n'est dite obscure ou confuse,
sinon parce qu'il y a en elle quelque chose de
contenu qui n'est pas connu.


Note 53: (retour)  Voyez secondes objections.



Et partant, ce que vous objectez touchant la foi
qu'on doit embrasser n'a pas plus de force contre
moi que contre tous ceux qui ont jamais cultivé
la raison humaine, et, à vrai dire, elle n'en a aucune
contre pas un. Car, encore qu'on dise que la
foi a pour objet des choses obscures, néanmoins
ce pourquoi nous les croyons n'est pas obscur,
mais il est plus clair qu'aucune lumière naturelle.
D'autant qu'il faut distinguer entre la matière ou la
chose à laquelle nous donnons notre créance, et
la raison formelle qui meut notre volonté à la
donner. Car c'est dans cette seule raison formelle;
que nous voulons qu'il y ait de la clarté et de l'évidence.
Et, quant à la matière, personne n'a jamais
nié qu'elle peut être obscure, voire l'obscurité
même; car, quand je juge que l'obscurité doit être
ôtée de nos pensées pour leur pouvoir donner
notre consentement sans aucun danger de faillir,
c'est l'obscurité même qui me sert de matière pour
former un jugement clair et distinct.


Outre cela, il faut remarquer que la clarté ou
l'évidence par laquelle notre volonté peut être excitée
à croire est de deux sortes: l'une qui part de
la lumière naturelle, et l'autre qui vient de la
grâce divine.


Or, quoiqu'on die ordinairement que la foi est
des choses obscures, toutefois cela s'entend seulement
de sa matière, et non point de la raison formelle
pour laquelle nous croyons; car, au contraire,
cette raison formelle consiste en une certaine
lumière intérieure, de laquelle Dieu nous
ayant surnaturellement éclairés, nous avons une
confiance certaine que les choses qui nous sont
proposées à croire ont été révélées par lui, et
qu'il est entièrement impossible qu'il soit menteur
et qu'il nous trompe; ce qui est plus assuré
que toute autre lumière naturelle, et souvent
même plus évident à cause de la lumière de la
grâce. Et certes les Turcs et les autres infidèles, lorsqu'ils
n'embrassent point la religion chrétienne, ne
pèchent pas pour ne vouloir point ajouter foi aux
choses obscures comme étant obscures; mais ils
pèchent, ou de ce qu'ils résistent à la grâce divine
qui les avertit intérieurement, ou que, péchant en
d'autres choses, ils se rendent indignes de cette
grâce. Et je dirai hardiment qu'un infidèle, qui,
destitué de toute grâce surnaturelle et ignorant
tout-à-fait que les choses que nous autres chrétiens
croyons ont été révélées de Dieu, néanmoins, attiré
par quelques faux raisonnements, se porteroit à
croire ces mêmes choses qui lui seroient obscures,
ne seroit pas pour cela fidèle, mais plutôt qu'il pécheroit
en ce qu'il ne se serviroit pas comme il faut
de sa raison.


Et je ne pense pas que jamais aucun théologien
orthodoxe ait eu d'autres sentiments touchant cela;
et ceux aussi qui liront mes Méditations n'auront
pas sujet de croire que je n'aie point connu cette
lumière surnaturelle, puisque, dans la quatrième,
où j'ai soigneusement recherché la cause de l'erreur
ou fausseté, j'ai dit, en paroles expresses, «qu'elle
dispose l'intérieur de notre pensée à vouloir, et
que néanmoins elle ne diminue point la liberté.»


Au reste, je vous prie ici de vous souvenir que,
touchant les choses que la volonté peut embrasser,
j'ai toujours mis une très grande distinction entre
l'usage de la vie et la contemplation de la vérité.
Car, pour ce qui regarde l'usage de la vie, tant s'en
faut que je pense qu'il ne faille suivre que les choses
que nous connoissons très clairement, qu'au
contraire je tiens qu'il ne faut pas même toujours
attendre les plus vraisemblables, mais qu'il faut
quelquefois, entre plusieurs choses tout-à-fait inconnues
et incertaines, en choisir une et s'y déterminer,
et après cela s'y arrêter aussi fermement,
tant que nous ne voyons point de raisons au contraire,
que si nous l'avions choisie pour des raisons
certaines et très évidentes, ainsi que j'ai déjà expliqué
dans le discours de la Méthode. Mais où il
ne s'agit que de la contemplation de la vérité, qui
a jamais nié qu'il faille suspendre son jugement
à l'égard des choses obscures, et qui ne sont pas
assez distinctement connues? Or, que cette seule
contemplation de la vérité soit le seul but de mes
Méditations, outre que cela se reconnoît assez clairement
par elles-mêmes, je l'ai de plus déclaré en
paroles expresses sur la fin de la première, en disant
«que je ne pouvois pour lors user de trop de
défiance, d'autant que je ne m'appliquois pas aux
choses qui regardent l'usage de la vie, mais seulement
à la recherche de la vérité.»


En sixième lieu, où vous reprenez54 la conclusion
d'un syllogisme que j'avois mis en forme, il
semble que vous péchiez vous-mêmes en la forme;
car, pour conclure ce que vous voulez, la majeure
devoit être telle, «ce que clairement et distinctement
nous concevons appartenir à la nature de
quelque chose, cela peut être dit ou affirmé avec
«vérité appartenir à la nature de cette chose.» Et
ainsi elle ne contiendroit rien qu'une inutile et superflue
répétition. Mais la majeure de mon argument
a été telle: «Ce que clairement et distinctement
«nous concevons appartenir à la nature de quelque
«chose, cela peut être dit ou affirmé avec vérité de
«cette chose.» C'est-à-dire, si être animal appartient
à l'essence ou à la nature de l'homme, on peut assurer
que l'homme est animal; si avoir les trois
angles égaux à deux droits appartient à la nature
du triangle rectiligne, on peut assurer que le triangle
rectiligne a ses trois angles égaux à deux droits;
si exister appartient à la nature de Dieu, on peut
assurer que Dieu existe, etc. Et la mineure a été
telle: «Or est-il qu'il appartient à la nature de
«Dieu d'exister.» D'où il est évident qu'il faut conclure
comme j'ai fait, c'est à savoir, «Donc on
«peut avec vérité assurer de Dieu qu'il existe;» et
non pas comme vous voulez, «Donc nous pouvons
«assurer avec vérité qu'il appartient à la nature de
»Dieu d'exister.» Et partant, pour user de l'exception
que vous apportez ensuite, il vous eût fallu nier
la majeure, et dire que ce que nous concevons clairement
et distinctement appartenir à la nature de
quelque chose ne peut pas pour cela être dit ou
affirmé de cette chose, si ce n'est que sa nature soit
possible ou ne répugne point. Mais voyez, je vous
prie, la faiblesse de cette exception. Car, ou bien
par ce mot de possible vous entendez, comme l'on
fait d'ordinaire, tout ce qui ne répugne point à la
pensée humaine, auquel sens il est manifeste que la
nature de Dieu, de la façon que je l'ai décrite, est
possible, parce que je n'ai rien supposé en elle, sinon
ce que nous concevons clairement et distinctement
lui devoir appartenir, et ainsi je n'ai rien supposé
qui répugne à la pensée ou ait concept humain:
ou bien vous feignez quelque autre possibilité de
la part de l'objet même, laquelle, si elle ne convient
avec la précédente, ne peut jamais être connue
par l'entendement humain, et partant elle n'a
pas plus de force pour nous obliger à nier la nature
de Dieu ou son existence que pour détruire
toutes les autres choses qui tombent sous la connoissance
des hommes; car, par la même raison
que l'on nie que la nature de Dieu est possible,
encore qu'il ne se rencontre aucune impossibilité
de la part du concept ou de la pensée, mais qu'au
contraire toutes les choses qui sont contenues dans
ce concept de la nature divine soient tellement connexes
entre elles qu'il nous semble y avoir de
la contradiction à dire qu'il y en ait quelqu'une
qui n'appartienne pas à la nature de Dieu, on
pourra aussi nier qu'il soit possible que les trois
angles d'un triangle soient égaux à deux droits,
ou que celui qui pense actuellement existe: et à
bien plus forte raison pourra-t-on nier qu'il y ait
rien de vrai de toutes les choses que nous apercevons
par les sens; et ainsi toute la connoissance
humaine sera renversée sans aucune raison ni fondement.


Note 54: (retour)  Voyez secondes objections.



Et pour ce qui est de cet argument, que vous
comparez avec le mien, à savoir, «S'il n'implique
point que Dieu existe, il est certain qu'il existe:
mais il n'implique point; donc, etc.,» matériellement
parlant il est vrai, mais formellement c'est un
sophisme; car dans la majeure ce mot il implique
regarde le concept de la cause par laquelle Dieu
peut être, et dans la mineure il regarde le seul concept
de l'existence et de la nature de Dieu, comme
il paroit de ce que si on nie la majeure, il la faudra
prouver ainsi: Si Dieu n'existe point encore, il
implique qu'il existe, parce qu'on ne sauroit assigner
de cause suffisante pour le produire: mais il
n'implique point qu'il existe, comme il a été accordé
dans la mineure; donc, etc. Et si on nie
la mineure, il la faudra prouver ainsi: Cette chose
n'implique point dans le concept formel de laquelle
il n'y a rien qui enferme contradiction: mais, dans
le concept formel de l'existence ou de la nature
divine, il n'y a rien qui enferme contradiction;
donc, etc. Et ainsi ce mot il implique est pris en
deux divers sens. Car il se peut faire qu'on ne concevra
rien dans la chose même qui empêche qu'elle
ne puisse exister, et que cependant on concevra
quelque chose de la part de sa cause qui empêche
qu'elle ne soit produite. Or, encore que nous
ne concevions Dieu que très imparfaitement, cela
n'empêche pas qu'il ne soit certain que sa nature
est possible, ou qu'elle n'implique point; ni aussi
que nous ne puissions assurer avec vérité que
nous l'avons assez soigneusement examinée, et
assez clairement connue, à savoir autant qu'il
suffit pour connoître qu'elle est possible, et aussi
que l'existence nécessaire lui appartient. Car toute
impossibilité, ou, s'il m'est permis de me servir ici
du mot de l'école, toute implicance consiste seulement
en notre concept ou pensée, qui ne peut conjoindre
les idées qui se contrarient les unes les autres;
et elle ne peut consister en aucune chose qui
soit hors de l'entendement, parce que de cela même
qu'une chose est hors de l'entendement il est manifeste
qu'elle n'implique point, mais qu'elle est possible.
Or l'impossibilité que nous trouvons en nos
pensées ne vient que de ce qu'elles sont obscures
et confuses, et il n'y en peut avoir aucune dans
celles qui sont claires et distinctes; et partant, afin
que nous puissions assurer que nous connoissons
assez la nature de Dieu pour savoir qu'il n'y a point
de répugnance qu'elle existe, il suffit que nous entendions
clairement et distinctement toutes les choses
que nous apercevons être en elle, quoique ces
choses ne soient qu'en petit nombre au regard de
telles que nous n'apercevons pas, bien qu'elles
soient aussi en elle, et qu'avec cela nous remarquions
que l'existence nécessaire est l'une des choses
que nous apercevons ainsi être en Dieu.


En septième lieu, j'ai déjà donné la raison, dans
l'abrégé de mes Méditations, pourquoi je n'ai rien
dit ici touchant l'immortalité de l'âme; j'ai aussi
fait voir ci-devant comme quoi j'ai suffisamment
prouvé la distinction qui est entre l'esprit et toute
sorte de corps.


Quant à ce que vous ajoutez55, «que de la distinction
de l'âme d'avec le corps il ne s'ensuit pas
qu'elle soit immortelle, parce que nonobstant cela
on peut dire que Dieu l'a faite d'une telle nature
que sa durée finit avec celle de la vie du corps,»
je confesse que je n'ai rien à y répondre; car je
n'ai pas tant de présomption que d'entreprendre de
déterminer par la force du raisonnement humain
une chose qui ne dépend que de la pure volonté
de Dieu.


Note 55: (retour)  Voyez secondes objections.



La connoissance naturelle nous apprend que l'esprit
est différent du corps, et qu'il est une substance;
et aussi que le corps humain, en tant qu'il
diffère des autres corps, est seulement composé
d'une certaine configuration de membres, et autres
semblables accidents; et enfin que la mort du
corps dépend seulement de quelque division ou
changement de figure. Or nous n'avons aucun argument
ni aucun exemple qui nous persuade que
la mort, ou l'anéantissement d'une substance telle
qu'est l'esprit, doive suivre d'une cause si légère
comme est un changement de figure, qui n'est autre
chose qu'un mode, et encore un mode non de
l'esprit, mais du corps, qui est réellement distinct
de l'esprit. Et même nous n'avons aucun argument
ni exemple qui nous puisse persuader qu'il y a des
substances qui sont sujettes à être anéanties. Ce
qui suffit pour conclure que l'esprit ou l'âme de
l'homme, autant que cela peut être connu par la
philosophie naturelle, est immortelle.


Mais si on demande si Dieu, par son absolue puissance,
n'a point peut-être déterminé que les âmes
des hommes cessent d'être au même temps que les
corps auxquels elles sont unies sont détruits, c'est à
Dieu seul d'en répondre. Et puisqu'il nous a maintenant
révélé que cela n'arrivera point, il ne nous
doit plus rester touchant cela aucun doute.


Au reste, j'ai beaucoup à vous remercier de ce
que vous avez daigné si officieusement et avec tant
de franchise m'avertir non seulement des choses
qui vous ont semblé dignes d'explication, mais
aussi des difficultés qui pouvoient m'être faites par
les athées, ou par quelques envieux et médisants.
Car encore que je ne voie rien entre les choses
que vous m'avez proposées que je n'eusse auparavant
rejeté ou expliqué dans mes Méditations
(comme, par exemple, ce que vous avez allégué des
mouches qui sont produites par le soleil, des Canadiens,
des Ninivites, des Turcs, et autres choses
semblables, ne peut venir en l'esprit de ceux
qui, suivant l'ordre de ces Méditations, mettront
à part pour quelque temps toutes les choses
qu'ils ont apprises des sens, pour prendre garde à
ce que dicte la plus pure et plus saine raison, c'est
pourquoi je pensois avoir déjà rejeté toutes ces
choses), encore, dis-je, que cela soit, je juge néanmoins
que ces objections seront fort utiles à mon
dessein, d'autant que je ne me promets pas d'avoir
beaucoup de lecteurs qui veuillent apporter tant
d'attention aux choses que j'ai écrites, qu'étant parvenus
à lu fin ils se ressouviennent de tout ce qu'ils
auront lu auparavant: et ceux qui ne le feront
pas tomberont aisément en des difficultés, auxquelles
ils verront puis après que j'aurai satisfait
par cette réponse, ou du moins ils prendront
de là occasion d'examiner plus soigneusement la
vérité.


Pour ce qui regarde le conseil que vous me donnez
de disposer mes raisons selon la méthode des
géomètres, afin que tout d'un coup les lecteur les
puissent comprendre, je vous dirai ici en quelle
façon j'ai déjà tâché ci-devant de la suivre, et comment
j'y tâcherai encore ci-après.


Dans la façon d'écrire des géomètres je distingue
deux choses, à savoir l'ordre, et la manière de démontrer.


L'ordre consiste en cela seulement que les choses
qui sont proposées les premières doivent être
connues sans l'aide des suivantes, et que les suivantes
doivent après être disposées de telle façon,
qu'elles soient démontrées par les seules choses qui
les précèdent. Et certainement j'ai tâché autant que
j'ai pu de suivre cet ordre en mes Méditations. Et
c'est ce qui a fait que je n'ai pas traité dans la seconde
de la distinction qui est entre l'esprit et le
corps, mais seulement dans la sixième, et que j'ai
omis tout exprès beaucoup de choses dans
ce traité, parce qu'elles présupposoient l'explication
de plusieurs autres.


La manière de démontrer est double: l'une se
fait par l'analyse ou résolution, et l'autre par la synthèse
ou composition.


L'analyse montre la vraie voie; par laquelle une
chose a été méthodiquement inventée, et fait voir
comment les effets dépendent des causes; en sorte
que si le lecteur la veut suivre, et jeter les yeux
soigneusement sur tout ce qu'elle contient, il n'entendra
pas moins parfaitement la chose ainsi démontrée,
et ne la rendra pas moins sienne, que si
lui-même l'avoit inventée. Mais cette sorte de démonstration
n'est pas propre à convaincre les lecteurs
opiniâtres ou peu attentifs: car si ont laisse
échapper sans y prendre garde la moindre des
choses qu'elle propose, la nécessité de ses conclusions
ne paraîtra point; et on n'a pas coutume d'y
exprimer fort amplement les choses qui sont assez
claires d'elles-mêmes, bien que ce soit ordinairement
celles auxquelles il faut le plus prendre garde.


La synthèse au contraire, par une voie toute différente,
et comme en examinant les causes par leurs
effets, bien que la preuve qu'elle contient soit souvent
aussi des effets par les causes, démontre à la
vérité clairement ce qui est contenu en ses conclusions,
et se sert d'une longue suite de définitions,
de demandes, d'axiomes, de théorèmes et de problèmes,
afin que si on lui nie quelques conséquences,
elle fasse voir comment elles sont contenues
dans les antécédents, et qu'elle arrache le consentement
du lecteur, tant obstiné et opiniâtre qu'il
puisse être; mais elle ne donne pas comme l'autre
une entière satisfaction à l'esprit de ceux qui désirent
d'apprendre, parce qu'elle n'enseigne pas la
méthode par laquelle la chose a été inventée.


Les anciens géomètres avoient coutume de se
servir seulement de cette synthèse dans leurs écrits,
non qu'ils ignorassent entièrement l'analyse, mais à
mon avis parce qu'ils en faisoient tant d'état qu'ils
la réservoient pour eux seuls comme un secret
d'importance.


Pour moi, j'ai suivi seulement la voie analytique,
dans mes Méditations, parce qu'elle me semble
être la plus vraie et la plus propre pour enseigner;
mais quant à la synthèse, laquelle sans doute est
celle que vous désirez de moi, encore que, touchant
les choses qui se traitent en la géométrie,
elle puisse utilement être mise après l'analyse, elle
ne convient pas toutefois si bien aux matières qui
appartiennent à la métaphysique. Car il y a cette
différence, que les premières notions qui sont supposées
pour démontrer les propositions géométriques,
ayant de la convenance avec les sens, sont
reçues facilement d'un chacun: c'est pourquoi il
n'y a point là de difficulté, sinon à bien tirer les
conséquences, ce qui se peut faire par toutes sortes
de personnes, même par les moins attentives,
pourvu seulement qu'elles se ressouviennent des
choses précédentes; et on les oblige aisément a
s'en souvenir, en distinguant autant de diverses
propositions qu'il y a de choses à remarquer dans
la difficulté proposée, afin qu'elles s'arrêtent séparément
sur chacune, et qu'on les leur puisse
citer par après pour les avertir de celles auxquelles
elles doivent penser. Mais au contraire, touchant
les questions qui appartiennent à la métaphysique,
la principale difficulté est de concevoir clairement,
et distinctement les premières notions. Car, encore
que de leur nature elles ne soient pas moins claires,
et même que souvent elles soient plus claires
que celles qui sont considérées par les géomètres,
néanmoins, d'autant qu'elles semblent ne s'accorder
pas avec plusieurs préjugés que nous avons
reçus par les sens, et auxquels nous sommes accoutumés
dès notre enfance, elles ne sont parfaitement
comprises que par ceux qui sont fort attentifs
et qui s'étudient à détacher autant qu'ils
peuvent leur esprit du commerce des sens: c'est
pourquoi, si on les proposait toutes seules, elles
seraient aisément niées par ceux qui ont l'esprit
porté à la contradiction. Et c'est ce qui a été la
cause que j'ai plutôt écrit des Méditations que des
disputes ou des questions, comme font les philosophes;
ou bien des théorèmes ou des problèmes,
comme les géomètres, afin de témoigner
par là que je n'ai écrit que pour ceux qui se
voudront donner la peine de méditer avec moi
sérieusement et considérer les choses avec attention.
Car, de cela même que quelqu'un se prépare
à combattre la vérité, il se rend moins propre
à la comprendre, d'autant qu'il détourne son
esprit de la considération des raisons qui la persuadent,
pour l'appliquer à la recherche de celles
qui la détruisent.


Mais néanmoins, pour témoigner combien je
défère à votre conseil, je tâcherai ici d'imiter la
synthèse des géomètres, et y ferai un abrégé des
principales raisons dont j'ai usé pour démontrer
l'existence de Dieu et la distinction qui est entre
l'esprit et le corps humain; ce qui ne servira
peut-être pas peu pour soulager l'attention des
lecteurs.











RAISONS

QUI PROUVENT

L'EXISTENCE DE DIEU, ET LA DISTINCTION QUI EST

ENTRE L'ESPRIT ET LE CORPS DE L'HOMME,

DISPOSÉES DUNE FAÇON GÉOMÉTRIQUE.






DÉFINITIONS.



I. Par le nom de pensée je comprends tout ce
qui est tellement en nous que nous l'apercevons
immédiatement par nous-mêmes et en avons une
connoissance intérieure: ainsi toutes les opérations
de la volonté, de l'entendement, de l'imagination
et des sens sont des pensées. Mais j'ai ajouté immédiatement
pour exclure les choses qui suivent
et dépendent de nos pensées; par exemple, le mouvement
volontaire a bien à la vérité la volonté pour
son principe, mais lui-même néanmoins n'est pas
une pensée. Ainsi se promener n'est pas une pensée,
mais bien le sentiment ou la connoissance
que l'on a qu'on se promène.


II. Par le nom d'idée, j'entends cette forme de
chacune de nos pensées par la perception immédiate
de laquelle nous avons connoissance de ces
mêmes pensées. De sorte que je ne puis rien exprimer
par des paroles lorsque j'entends ce que je
dis, que de cela même il ne soit certain que j'ai
en moi l'idée de la chose qui est signifiée par mes
paroles. Et ainsi je n'appelle pas du nom d'idée
les seules images qui sont dépeintes en la fantaisie;
au contraire, je ne les appelle point ici de
ce nom, en tant qu'elles sont en la fantaisie corporelle,
c'est-à-dire en tant qu'elles sont dépeintes
en quelques parties du cerveau, mais seulement
en tant qu'elles informent l'esprit même qui s'applique
à cette partie du cerveau.


III. Par la réalité objective d'une idée, j'entends
l'entité ou l'être de la chose représentée par cette
idée, en tant que cette entité est dans l'idée; et de
la même façon, on peut dire une perfection objective,
ou un artifice objectif, etc. Car tout ce que
nous concevons comme étant dans les objets des
idées, tout cela est objectivement ou par représentations
dans les idées mêmes.


IV. Les mêmes choses sont dites être formellement
dans les objets des idées quand elles sont en eux
telles que nous les concevons; et elles sont dites
y être éminemment quand elles n'y sont pas à la vérité
telles, mais qu'elles sont si grandes qu'elles
peuvent suppléer à ce défaut par leur excellence.


V. Toute chose dans laquelle réside immédiatement
comme dans un sujet, ou par laquelle existe
quelque chose que nous apercevons, c'est-à-dire
quelque propriété, qualité ou attribut dont nous
avons en nous une réelle idée, s'appelle substance.
Car nous n'avons point d'autre idée de la substance
précisément prise, sinon qu'elle est une chose
dans laquelle existe formellement ou éminemment
cette propriété ou qualité que nous apercevons,
ou qui est objectivement dans quelqu'une de nos
idées, d'autant que la lumière naturelle nous enseigne
que le néant ne peut avoir aucun attribut
qui soit réel.


VI. La substance dans laquelle réside immédiatement
la pensée est ici appelée esprit. Et toutefois
ce nom est équivoque, en ce qu'on l'attribue aussi
quelquefois au vent et aux liqueurs fort subtiles;
mais je n'en sache point de plus propre.


VII. La substance qui est le sujet immédiat de
l'extension locale et des accidents qui présupposent
cette extension, comme sont la figure, la situation
et le mouvement de lieu, etc., s'appelle corps. Mais
de savoir si la substance qui est appelée esprit
est la même que celle que nous appelons corps, ou
bien si ce sont deux substances diverses, c'est ce
qui sera examiné ci-après.


VIII. La substance que nous entendons être
souverainement parfaite, et dans laquelle nous
ne concevons rien qui enferme quelque défaut ou
limitation de perfection, s'appelle Dieu.


IX. Quand nous disons que quelque attribut est
contenu dans la nature ou dans le concept d'une
chose, c'est de même que si nous disions que cet
attribut est vrai de cette chose, et qu'on peut assurer
qu'il est en elle.


X. Deux substances sont dites être réellement
distinctes quand chacune d'elles peut exister sans
l'autre.










DEMANDES.


Je demande premièrement que les lecteurs considèrent
combien foibles sont les raisons qui leur
ont fait jusques ici ajouter foi à leurs sens, et combien
sont incertains tous les jugements qu'ils ont
depuis appuyés sur eux; et qu'ils repassent si
long-temps et si souvent cette considération en leur
esprit, qu'enfin ils acquièrent l'habitude de ne se
plus fier si fort en leurs sens: car j'estime que cela
est nécessaire pour se rendre capable de connoître
la vérité des choses métaphysiques, lesquelles ne
dépendent point des sens.


En second lieu, je demande qu'ils considèrent
leur propre esprit et tous ceux de ses attributs
dont ils reconnoîtront ne pouvoir en aucune façon
douter, encore même qu'ils supposassent que tout
ce qu'ils ont jamais reçu par les sens fût entièrement
faux; et qu'ils ne cessent point de le considérer
que premièrement ils n'aient acquis l'usage
de le concevoir distinctement, et de croire qu'il
est plus aisé à connoître que toutes les choses corporelles.


En troisième lieu, qu'ils examinent diligemment
les propositions qui n'ont pas besoin de preuve
pour être connues, et dont chacun trouve les notions
en soi-même, comme sont celles-ci, «qu'une
même chose ne peut pas être et n'être pas tout
ensemble; que le néant ne peut être la cause efficiente
d'aucune chose,» et autres semblables: et
qu'ainsi ils exercent cette clarté de l'entendement
qui leur a été donnée par la nature, mais que les
perceptions des sens ont accoutumé de troubler et
d'obscurcir; qu'ils l'exercent, dis-je, toute pure et
délivrée de leurs préjugés; car par ce moyen la vérité
des axiomes suivants leur sera fort évidente.


Eu quatrième lieu, qu'ils examinent les idées de
ces natures qui contiennent en elles un assemblage
de plusieurs attributs ensemble, comme est la nature
du triangle, celle du carré ou de quelque
autre figure; comme aussi la nature de l'esprit,
la nature du corps, et par-dessus toutes la nature
de Dieu ou d'un être souverainement parfait. Et
qu'ils prennent garde qu'on peut assurer avec vérité
que toutes ces choses-là sont en elles que nous
concevons clairement y être contenues. Par exemple,
parce que dans la nature du triangle rectiligne
cette propriété se trouve contenue, que ses trois
angles sont égaux à deux droits; et que dans la
nature du corps ou d'une chose étendue la divisibilité
y est comprise, car nous ne concevons point
de chose étendue si petite que nous ne la puissions
diviser, au moins par la pensée; il est vrai de dire
que les trois angles de tout triangle rectiligne sont
égaux à deux droits, et que tout corps est divisible.


En cinquième lieu, je demande qu'ils s'arrêtent
long-temps à contempler la nature de l'être
souverainement parfait: et, entre autres choses, qu'ils
considèrent que dans les idées de toutes les autres
natures l'existence possible se trouve bien contenue;
mais que dans l'idée de Dieu ce n'est pas seulement
une existence possible qui se trouve contenue,
mais une existence absolument nécessaire.
Car de cela seul, et sans aucun raisonnement, ils
connoîtront que Dieu existe; et il ne leur sera pas
moins clair et évident, sans autre preuve, qu'il est
manifeste que deux est un nombre pair, et que
trois est un nombre impair, et choses semblables.
Car il y a des choses qui sont ainsi connues sans
preuves par quelques uns, que d'autres n'entendent
que par un long discours et raisonnement.


En sixième lieu, que, considérant avec soin tous
les exemples d'une claire et distincte perception,
et tous ceux dont la perception est obscure et confuse
desquels j'ai parlé dans mes Méditations, ils
s'accoutument à distinguer les choses qui sont clairement
connues de celles qui sont obscures: car
cela s'apprend mieux par des exemples que par
des règles; et je pense qu'on n'en peut donner
aucun exemple dont je n'aie touché quelque
chose.


En septième lieu, je demande que les lecteurs,
prenant garde qu'ils n'ont jamais reconnu aucune
fausseté dans les choses qu'ils ont clairement conçues,
et qu'au contraire ils n'ont jamais rencontré,
sinon par hasard, aucune vérité dans les
choses qu'ils n'ont conçues qu'avec obscurité, ils
considèrent que ce seroit une chose tout-à-fait déraisonnable,
si, pour quelques préjugés des sens
ou pour quelques suppositions faites à plaisir, et
fondées sur quelque chose d'obscur et d'inconnu,
ils révoquoient en doute les choses que l'entendement
conçoit clairement et distinctement; au
moyen de quoi ils admettront facilement les axiomes
suivants pour vrais et pour indubitables: bien
que j'avoue que plusieurs d'entre eux eussent pu
être mieux expliqués, et eussent dû être plutôt
proposés comme des théorèmes que comme des
axiomes, si j'eusse voulu être plus exact.









AXIOMES.

ou NOTIONS COMMUNES.


I. Il n'y a aucune chose existante de laquelle
ou ne puisse demander quelle est la cause pourquoi
elle existe: car cela même se peut demander
de Dieu; non qu'il ait besoin d'aucune cause pour
exister, mais parce que l'immensité même de sa
nature est la cause ou la raison pour laquelle il
n'a besoin d'aucune cause pour exister.


II. Le temps présent ne dépend point de celui qui
l'a immédiatement précédé; c'est pourquoi il n'est
pas besoin d'une moindre cause pour conserver
une chose, que pour la produire la première lois.


III. Aucune chose, ni aucune perfection de cette
chose actuellement existante, ne peut avoir le néant,
ou une chose non existante, pour la cause de son
existence.


IV. Toute la réalité ou perfection qui est dans
une chose, se rencontre formellement ou éminemment
dans sa cause première et totale.


V. D'où il suit aussi que la réalité objective de
nos idées requiert une cause dans laquelle cette
même réalité soit contenue, non pas simplement
objectivement, mais formellement ou éminemment.
Et il faut remarquer que cet axiome doit si
nécessairement être admis, que de lui seul dépend
la connoissance de toutes les choses, tant sensibles
qu'insensibles; car d'où savons-nous, par exemple,
que le ciel existe? est-ce parce que nous le voyons?
mais cette vision ne touche point l'esprit, sinon en
tant qu'elle est une idée, une idée, dis-je, inhérente
en l'esprit même, et non pas une image dépeinte
en la fantaisie; et, à l'occasion de cette idée, nous
ne pouvons pas juger que le ciel existe, si ce n'est
que nous supposions que toute idée doit avoir une
cause de sa réalité objective qui soit réellement
existante; laquelle cause nous jugeons que c'est le
ciel même, et ainsi des autres.


VI. Il y a divers degrés de réalité, c'est-à-dire
d'entité ou de perfection: car la substance a plus
de réalité que l'accident ou le mode, et la substance
infinie que la finie; c'est pourquoi aussi il y a plus
de réalité objective dans l'idée de la substance que
dans celle de l'accident, et dans l'idée de la substance
infinie que dans l'idée de la substance finie.


VII. La volonté se porte volontairement et librement,
car cela est de son essence, mais néanmoins
infailliblement au bien qui lui est clairement connu:
c'est pourquoi, si elle vient à connoître quelques
perfections qu'elle n'ait pas, elle se les donnera aussitôt,
si elles sont en sa puissance; car elle connaîtra
que ce lui est un plus grand bien de les avoir que
de ne les avoir pas.


VIII. Ce qui peut faire le plus, ou le plus difficile,
peut aussi faire le moins, ou le plus facile.


IX. C'est une chose plus grande et plus difficile
de créer ou conserver une substance, que de créer
ou conserver ses attributs ou propriétés; mais ce
n'est pas une chose plus grande, ou plus difficile,
de créer une chose que de la conserver, ainsi qu'il
a déjà été dit.


X. Dans l'idée ou le concept de chaque chose,
l'existence y est contenue, parce que nous ne pouvons
rien concevoir que sous la forme d'une chose
qui existe; mais avec cette différence, que, dans
le concept d'une chose limitée, l'existence possible
ou contingente est seulement contenue, et dans le
concept d'un être souverainement parfait, la parfaite
et nécessaire y est comprise.












PROPOSITION PREMIÈRE



L'EXISTENCE DE DIEU SE CONNOÎT DE LA SEULE CONSIDÉRATION

DE SA NATURE.


DÉMONSTRATION



Dire que quelque attribut est contenu dans la
nature ou dans le concept d'une chose, c'est le
même que de dire que cet attribut est vrai de
cette chose, et qu'on peut assurer qu'il est en elle,
par la définition neuvième;


Or est-il que l'existence nécessaire est contenue
dans la nature ou dans le concept de Dieu,
par l'axiome dixième:


Donc il est vrai de dire que l'existence nécessaire
est en Dieu, ou bien que Dieu existe.


Et ce syllogisme est le même dont je me suis
servi en ma réponse au sixième article de ces objections;
et sa conclusion peut être connue sans
preuve par ceux qui sont libres de tous préjugés,
comme il a été dit en la cinquième demande. Mais
parce qu'il n'est pas aisé de parvenir à une si grande
clarté d'esprit, nous tâcherons de prouver la même
chose par d'autres voies.











PROPOSITION SECONDE.


L'EXISTENCE DE DIEU EST DÉMONTRÉE PAR SES EFFETS,

DE CELA SEUL QUE SON IDÉE EST EN NOUS.


DÉMONSTRATION



La réalité objective de chacune de nos idées requiert
une cause dans laquelle cette même réalité
soit contenue non pas simplement objectivement,
mais formellement ou éminemment, par l'axiome
cinquième;


Or est-il que nous avons en nous l'idée de Dieu
(par la définition deuxième et huitième), et que
la réalité objective de cette idée n'est point contenue
en nous, ni formellement, ni éminemment
(par l'axiome sixième), et qu'elle ne peut être contenue
dans aucun autre que dans Dieu même, par
là définition huitième:


Donc cette idée de Dieu qui est en nous demande
Dieu pour sa cause; et par conséquent
Dieu existe, par l'axiome troisième.









PROPOSITION TROISIÈME.


L'EXISTENCE DE DIEU EST ENCORE DÉMONTRÉE DE CE QUE NOUS-MÊMES,

QUI AVONS EN NOUS SON IDÉE, NOUS EXISTONS.


DÉMONSTRATION.


Si j'avois lu puissance de me conserver moi-même,
j'aurois aussi, à plus forte raison, le pouvoir
de me donner toutes les perfections qui me
manquent (par l'axiome huitième et neuvième),
car ces perfections ne sont que des attributs de la
substance, et moi je suis une substance;


Mais je n'ai pas la puissance de me donner toutes
ces perfections, car autrement je les posséderois
déjà, par l'axiome septième:


Donc je n'ai pas la puissance de me conserver
moi-même.


En après, je ne puis exister sans être conservé
tant que j'existe, soit par moi-même, supposé que
j'en aie le pouvoir, soit par un autre qui ait cette
puissance, par l'axiome premier et deuxième;


Or est-il que j'existe, et toutefois je n'ai pas la
puissance de me conserver moi-même, comme je
viens de prouver:


Donc je suis conservé par un autre.


De plus, celui par qui je suis conservé a en soi
formellement ou éminemment tout ce qui est en
moi, par l'axiome quatrième;


Or est-il que j'ai en moi la perception de plusieurs
perfections qui me manquent, et celle aussi
de l'idée de Dieu, par la définition deuxième et
huitième:


Donc la perception de ces mêmes perfections
est aussi en celui par qui je suis conservé.


Enfin, celui—là même par qui je suis conservé
ne peut avoir la perception d'aucunes perfections
qui lui manquent, c'est-à-dire qu'il n'ait point en
soi formellement ou éminemment, par l'axiome
septième; car ayant la puissance de me conserver,
comme il a été dit maintenant, il aurait, à plus forte
raison, le pouvoir de se les donner lui-même, si
elles lui manquoient, par l'axiome huitième et
neuvième;


Or est-il qu'il a la perception de toutes les perfections
que je reconnois me manquer, et que je
conçois ne pouvoir être qu'en Dieu seul, comme
je viens de prouver:


Donc il les a toutes en soi formellement ou
éminemment; et ainsi il est Dieu.










COROLLAIRE.


DIEU A CRÉÉ LE CIEL ET LA TERRE, ET TOUT CE QUI Y EST

CONTENU, ET OUTRE CELA IL PEUT FAIRE TOUTES LES CHOSES

QUE NOUS CONCEVONS CLAIREMENT, EN LA MANIÈRE QUE NOUS

LES CONCEVONS


DÉMONSTRATION


Toutes ces choses suivent clairement de la proposition
précédente. Car nous y avons prouvé l'existence
de Dieu, parce qu'il est nécessaire qu'il y ait
un être qui existe dans lequel toutes les perfections
dont il y a en nous quelque idée soient contenues
formellement ou éminemment;


Or est-il que nous avons en nous l'idée d'une
puissance si grande, que par celui-là seul en qui
elle réside, non seulement le ciel et la terre, etc.,
doivent avoir été créés, mais aussi toutes les autres
choses que nous concevons comme possibles peuvent
être produites:


Donc, en prouvant l'existence de Dieu, nous
avons aussi prouvé de lui toutes ces choses.










PROPOSITION QUATRIÈME.


L'ESPRIT ET LE CORPS SONT RÉELLEMENT DISTINCTS.


DÉMONSTRATION.



Tout ce que nous concevons clairement peut
être fait par Dieu en la manière que nous le concevons,
par le corollaire précédent.


Mais nous concevons clairement l'esprit, c'est-à-dire
une substance qui pense, sans le corps, c'est-à-dire
sans une substance étendue, par la demande II;
et d'autre part nous concevons aussi
clairement le corps sans l'esprit, ainsi que chacun
accorde facilement:


Donc au moins, par la toute-puissance de Dieu,
l'esprit peut être sans le corps, et le corps sans
l'esprit.


Maintenant les substances qui peuvent être l'une
sans l'autre sont réellement distinctes, par la definition X.
Or est-il que l'esprit et le corps sont des substances,
par les définitions V, VI et VII, qui peuvent être
l'une sans l'autre, comme je le viens de prouver:


Donc l'esprit et le corps sont réellement distincts.


Et il faut remarquer que je me suis ici servi de
la toute-puissance de Dieu pour en tirer ma preuve;
non qu'il soit besoin de quelque puissance extraordinaire
pour séparer l'esprit d'avec le corps, mais
pource que, n'ayant traité que de Dieu seul dans les
propositions précédentes, je ne la pouvois tirer
d'ailleurs que de lui. Et il importe fort peu par
quelle puissance deux choses soient séparées, pour
connoître qu'elles soient réellement distinctes.










TROISIÈMES OBJECTIONS,



FAITES PAR HOBBES CONTRE LES SIX MÉDITATIONS
OBJECTION Ier.






SUR LA MÉDITATION PREMIÈRE

DES CHOSES QUI PEUVENT ÊTRE RÉVOQUÉES EN DOCTE.


Il paroit assez, par ce qui a été dit dans cette
Méditation, qu'il n'y a point de marque certaine
et évidente par laquelle nous puissions reconnoître
et distinguer nos songes d'avec la veille et d'avec
une vraie perception des sens; et partant que ces
images ou ces fantômes que nous sentons étant
éveillés, ne plus ne moins que ceux que nous apercevons
étant endormis, ne sont point des accidents
attachés à des objets extérieurs, et ne sont
point des preuves suffisantes pour, montrer que
ces objets extérieurs existent véritablement. C'est
pourquoi si, sans nous aider d'aucun autre raisonnement,
nous suivons seulement le témoignage
de nos sens, nous aurons juste sujet de douter si
quelque chose existe ou non. Nous reconnoissons
donc la vérité de cette méditation. Mais d'autant que
Platon a parlé de cette incertitude des choses sensibles,
plusieurs autres anciens philosophes avant
et après lui, et qu'il est aisé de remarquer la difficulté
qu'il y a de discerner la veille du sommeil,
j'eusse voulu que cet excellent auteur de nouvelles
spéculations se fût abstenu de publier des
choses si vieilles.









RÉPONSE.


Les raisons de douter qui sont ici reçues pour
vraies par ce philosophe n'ont été proposées par
moi que comme vraisemblables: et je m'en suis
servi, non pour les débiter comme nouvelles, mais
en partie pour préparer les esprits des lecteurs
à considérer les choses intellectuelles, et les distinguer
des corporelles, à quoi elles m'ont toujours
semblé très nécessaires; en partie pour y répondre
dans les méditations suivantes, et en partie
aussi pour faire voir combien les vérités que je propose
ensuite sont fermes et assurées, puisqu'elles
ne peuvent être ébranlées par des doutes si généraux
et si extraordinaires. Et ce n'a point été pour
acquérir de la gloire que je les ai rapportées; mais
je pense n'avoir pas été moins obligé de les expliquer,
qu'un médecin de décrire la maladie dont il
a entrepris d'enseigner la cure.









OBJECTION IIe.


SUR LA SECONDE MÉDITATION.

DE LA NATURE DE L'ESPRIT HUMAIN.


Je suis une chose qui pense: c'est fort bien dit.
Car de ce que je pense ou de ce que j'ai une idée,
soit en veillant, soit en dormant, l'on infère que je
suis pensant: car ces deux choses, je pense et je
suis pensant, signifient la même chose. De ce que
je suis pensant, il s'ensuit que je suis, parce que ce
qui pense n'est pas un rien. Mais où notre auteur
ajoute, c'est-à-dire un esprit, une âme, un entendement,
une raison: de là naît un doute. Car ce raisonnement
ne me semble pas bien déduit, de dire
Je suis pensant, donc je suis une pensée; ou bien je
suis intelligent, donc je suis un entendement. Car
de la même façon je pourrois dire, je suis promenant,
donc je suis une promenade.


M. Descartes donc prend la chose intelligente,
et l'intellection qui en est l'acte, pour une même
chose; ou du moins il dit que c'est le même que
la chose qui entend, et l'entendement, qui est une
puissance ou faculté d'une chose intelligente. Néanmoins
tous les philosophes distinguent le sujet de
ses facultés et de ses actes, c'est-à-dire de ses
propriétés et de ses essences; car c'est autre chose
que la chose même qui est, et autre chose que son
essence; il se peut donc faire qu'une chose qui
pense soit le sujet de l'esprit, de la raison ou de
l'entendement, et partant que ce soit quelque chose
de corporel, dont le contraire est pris ou avancé,
et n'est pas prouvé. Et néanmoins c'est en cela que
consiste le fondement de la conclusion qu'il semble
que M. Descartes veuille établir.


Au même endroit il dit:56 «Je connois que j'existe,
et je cherche quel je suis, moi que je connois être.
Or il est très certain que cette notion et connoissance
de moi-même, ainsi précisément prise, ne
dépend point des choses dont l'existence ne m'est
pas encore connue.»


Note 56: (retour)  Voyez Méditation II.



Il est très certain que la connoissance de cette
proposition, j'existe, dépend de celle-ci, je pense,
comme il nous a fort bien enseigné: mais d'où nous
vient la connoissance de celle-ci, je pense? Certes,
ce n'est point d'autre chose que de ce que nous
ne pouvons concevoir aucun acte sans son sujet,
comme la pensée sans une chose qui pense, la
science sans une chose qui sache, et la promenade
sans une chose qui se promène.


Et de là il semble suivre qu'une chose qui pense
est quelque chose de corporel; car les sujets de
tous les actes semblent être seulement entendus
sous une raison corporelle, ou sous une raison
de matière, comme il a lui-même montré un peu
après par l'exemple de la cire, laquelle, quoique
sa couleur, sa dureté, sa figure, et tous ses autres
actes soient changés, est toujours conçue être la
même chose, c'est-à-dire la même matière sujette
à tous ces changements. Or ce n'est pas par une
autre pensée que j'infère que je pense: car encore
que quelqu'un puisse penser qu'il a pensé, laquelle
pensée n'est rien autre chose qu'un souvenir, néanmoins
il est tout-à-fait impossible de penser qu'on
pense, ni de savoir qu'on sait: car ce serait une
interrogation qui ne finiroit jamais, d'où savez-vous
que vous savez que vous savez que vous
savez, etc.?


Et partant, puisque la connoissance de cette proposition,
j'existe, dépend de la connoissance de
celle-ci, je pense, et la connoissance de, celle-ci de
ce que nous ne pouvons séparer la pensée d'une
matière qui pense, il semble qu'on doit plutôt inférer
qu'une chose qui pense est matérielle qu'immatérielle.










RÉPONSE


Où j'ai dit, c'est-à-dire un esprit, une âme, un
entendement, une raison, etc., je n'ai point entendu
par ces noms les seules facultés, mais les choses
douées de la faculté de penser, comme; par les deux
premiers on a coutume d'entendre; et assez souvent
aussi par les deux derniers: ce que j'ai si souvent
expliqué, et en termes si exprès, que je ne
vois pas qu'il y ait eu lieu d'en douter.


Et il n'y a point ici de rapport ou de convenance
entre la promenade et la pensée, parce que la promenade
n'est jamais prise autrement que pour l'action
même; mais la pensée se prend quelquefois
pour l'action, quelquefois pour la faculté, et quelquefois
pour la chose en laquelle réside cette faculté.


Et je ne dis pas que l'intellection et la chose
qui entend soient une même chose, non pas même
la chose qui entend et l'entendement, si l'entendement
est pris pour une faculté, mais seulement
lorsqu'il est pris pour la chose même qui entend. Or
j'avoue franchement que pour signifier une chose
ou une substance, laquelle je voulois dépouiller de
toutes les choses qui ne lui appartiennent point, je
me suis servi de tenues autant simples et abstraits
que j'ai pu, comme au contraire ce philosophe, pour
signifier la même substance, en emploie d'autres
fort concrets et composés, à savoir ceux de sujet,
de matière et de corps, afin d'empêcher autant qu'il
peut qu'on ne puisse séparer la pensée d'avec le
corps. Et je ne crains pas que la façon dont il se
sert, qui est de joindre ainsi plusieurs choses ensemble,
soit trouvée plus propre pour parvenir à la
connoissance de la vérité: qu'est la mienne, par laquelle
je distingue autant que je puis chaque chose.
Mais ne nous arrêtons pas davantage aux paroles,
venons à la chose dont il est question.


«Il se peut faire, dit-il, qu'une chose qui pense
soit quelque chose de corporel, dont le contraire
est pris ou avancé et n'est pas prouvé.» Tant s'en
faut, je n'ai point avancé le contraire et ne m'en
suis en façon quelconque servi pour fondement,
mais je l'ai laissé entièrement indéterminé jusqu'à
la sixième Méditation, dans laquelle il est prouvé.


Eu après il dit fort bien «que nous ne pouvons
concevoir aucun acte sans son sujet, comme
la pensée sans une chose qui pense, parce que la
chose qui pense n'est pas un rien;» mais c'est
sans aucune raison et contre toute bonne logique,
et même contre la façon ordinaire de parler, qu'il
ajoute «que de là il semble suivre qu'une chose
qui pense est quelque chose de corporel;» car
les sujets de tous les actes sont bien à la vérité entendus
comme étant des substances, ou si vous
voulez comme des matières, à savoir des matières
métaphysiques; mais non pas pour cela comme
des corps. Au contraire, tous les logiciens, et presque
tout le monde avec eux, ont coutume de dire
qu'entre les substances les unes sont spirituelles
et les autres corporelles. Et je n'ai prouvé autre
chose par l'exemple de la cire, sinon que la couleur,
la dureté, la figure, etc., n'appartiennent
point à la raison formelle de la cire, c'est-à-dire
qu'on peut concevoir tout ce qui se trouve nécessairement
dans la cire sans avoir besoin pour cela
de penser à elles: je n'ai point aussi parlé en ce
lieu-là de la raison formelle de l'esprit, ni même
de celle du corps.


Et il ne sert de rien de dire, comme fait ici ce
philosophe, qu'une pensée ne peut pas être le sujet
d'une autre pensée. Car qui a jamais feint cela que
lui? Mais je tâcherai ici d'expliquer en peu de paroles
tout le sujet dont est question.


Il est certain que la pensée ne peut pas être sans
une chose qui pense, et en général aucun accident
ou aucun acte ne peut être sans une substance de
laquelle il soit l'acte. Mais d'autant que nous ne
connoissons pas la substance immédiatement par
elle-même, mais seulement parce qu'elle est le sujet
de quelques actes, il est fort convenable à la raison,
et l'usage même le requiert, que nous appelions
de divers noms ces substances que nous
connoissons être les sujets de plusieurs actes ou
accidents entièrement différents, et qu'après cela
nous examinions si ces divers noms signifient des
choses différentes ou une seule et même chose.
Or il y a certains actes que nous appelons corporels,
comme la grandeur, la figure, le mouvement,
et toutes les autres choses qui ne peuvent
être conçues sans une extension locale; et nous appelons
du nom de corps la substance en laquelle ils
résident; et on ne peut pas feindre que ce soit une
autre substance qui soit le sujet de la figure, une
autre qui soit le sujet du mouvement local, etc.,
parce que tous ces actes conviennent entre eux,
en ce qu'ils présupposent l'étendue. En après il y
a d'autres actes que nous appelons intellectuels,
comme entendre, vouloir, imaginer, sentir, etc.,
tous lesquels conviennent entre eux en ce qu'ils ne
peuvent être sans pensée, ou perception, ou conscience
et connoissance; et la substance en laquelle
ils résident, nous la nommons une chose qui pense,
ou un esprit, ou de tel autre nom qu'il nous plaît,
pourvu que nous ne la confondions point avec la
substance corporelle, d'autant que les actes intellectuels
n'ont aucune affinité avec les actes corporels,
et que la pensée, qui est la raison commune
en laquelle ils conviennent, diffère totalement de
l'extension, qui est la raison commune des autres.
Mais après que nous avons formé deux concepts
clairs et distincts de ces deux substances, il est aisé
de connoître, par ce qui a été dit en la sixième Méditation,
si elles ne sont qu'une même chose, ou si
elles en sont deux différentes.










OBJECTION IIIe


SUR LA SECONDE MÉDITATION.



57 «Qu'y a-t-il donc qui soit distingué de ma pensée?
Qu'y a-t-il que l'on puisse dire être séparé de
moi-même?»


Note 57: (retour)  Voyez Méditation II.



Quelqu'un répondra peut-être à cette question:
Je suis distingué de ma pensée moi-même qui
pense; et quoiqu'elle ne soit pas à la vérité séparée
de moi-même, elle est néanmoins différente
de moi: de la même façon que la promenade,
comme il a été dit ci-dessus, est distinguée de
celui qui se promène. Que si M. Descartes montre
que celui qui entend et l'entendement sont une
même chose, nous tomberons dans cette façon de
parler scolastique, l'entendement entend, la vue
voit, la volonté veut; et, par une juste analogie,
on pourra dire que la promenade, ou du moins
la faculté de se promener, se promène: toutes
lesquelles choses sont obscures, impropres, et
fort éloignées de la netteté ordinaire de M. Descartes.









RÉPONSE.


Je ne nie pas que moi, qui pense, ne sois distingué
de ma pensée, comme une chose l'est de son
mode; mais où je demande, qu'y a-t-il donc qui
soit distingué de ma pensée? j'entends cela des diverses
façons de penser qui sont là énoncées, et non
pas de ma substance; et où j'ajoute, qu'y a-t-il
que l'on puisse dire être séparé de moi-même? je veux
dire seulement que toutes ces manières de penser
qui sont en moi ne peuvent avoir aucune existence
hors de moi; et je ne vois pas qu'il y ait en cela
aucun lieu de douter, ni pourquoi l'on me blâme
ici d'obscurité.










OBJECTION IVe.


SUR LA SECONDE MÉDITATION.


58 «Il faut donc que je demeure d'accord que je ne
saurois pas même comprendre par mon imagination
ce que c'est que ce morceau de cire, et qu'il
n'y a que mon entendement seul qui le comprenne.»


Note 58: (retour)  Voyez Méditation II.



Il y a grande différence entre imaginer, c'est-à-dire
avoir quelque idée, et concevoir de l'entendement,
c'est-à-dire conclure en raisonnant que
quelque chose est ou existe; mais M. Descartes ne
nous a pas expliqué en quoi ils diffèrent. Les anciens
péripatéticiens ont aussi enseigné assez clairement
que la substance ne s'aperçoit point par
les sons, mais qu'elle se conçoit par la raison.


Que dirons-nous maintenant si peut-être le raisonnement
n'est rien autre chose qu'un assemblage
et un enchaînement de noms par ce mot est? D'où
il s'ensuivroit que par la raison nous ne concluons
rien du tout touchant la nature des choses, mais
seulement touchant leurs appellations, c'est-à-dire
que par elle nous voyons simplement si nous assemblons
bien ou mal les noms des choses, selon
les conventions que nous avons faites à notre fantaisie
touchant leurs significations. Si cela est ainsi,
comme il peut être, le raisonnement dépendra des
noms, les noms de l'imagination, et l'imagination
peut-être, et ceci selon mon sentiment, du mouvement
des organes corporels, et ainsi l'esprit ne
sera rien autre chose qu'un mouvement en certaines
parties du corps organique.









RÉPONSE.


J'ai expliqué, dans la seconde Méditation, la différence
qui est entre l'imagination et le pur concept
de l'entendement ou de l'esprit, lorsqu'en
l'exemple de la cire j'ai fait voir quelles sont les
choses que nous imaginons en elle, et quelles sont
celles que nous concevons par le seul entendement;
mais j'ai encore expliqué ailleurs comment
nous entendons autrement une chose que nous ne
l'imaginons, en ce que pour imaginer, par exemple,
un pentagone, il est besoin d'une particulière
contention d'esprit qui nous rende cette figure,
c'est-à-dire ses cinq côtés et l'espace qu'ils renferment,
comme présente, de laquelle nous ne nous
servons point pour concevoir. Or l'assemblage qui
se fait dans le raisonnement n'est pas celui des
noms, mais bien celui des choses signifiées par les
noms; et je m'étonne que le contraire puisse venir
en l'esprit de personne.


Car qui doute qu'un François et qu'un Allemand
ne puissent avoir les mêmes pensées ou raisonnements
touchant les mêmes choses, quoique néanmoins
ils conçoivent des mots entièrement différents?
Et ce philosophe ne se condamne-t-il pas
lui-même, lorsqu'il parle des conventions que nous
avons faites à notre fantaisie touchant la signification
des mots? Car s'il admet que quelque chose
est signifiée par les paroles, pourquoi ne veut-il
pas que nos discours et raisonnements soient plutôt
de la chose qui est signifiée que des paroles
seules? Et certes de la même façon et avec une
aussi juste raison qu'il conclut que l'esprit est un
mouvement, il pourroit aussi conclure que la terre
est le ciel, ou telle autre chose qu'il lui plaira;
pource qu'il n'y a point de choses au monde entre
lesquelles il n'y ait autant de convenance qu'il y a
entre le mouvement et l'esprit, qui sont de deux
genres entièrement différents.










OBJECTION Ve.


SUR LA TROISIÈME MÉDITATION.


DE DIEU



59«Quelques unes d'entre elles (à savoir d'entre
les pensées des hommes) sont comme les images
des choses auxquelles seules convient proprement
le nom d'idée, comme lorsque je pense à un
homme, à une chimère, au ciel, à un ange, ou à
Dieu.»


Note 59: (retour)  Voyez Méditation III.



Lorsque je pense à un homme, je me représente
une idée ou une image composée de couleur et de
figure, de laquelle je puis douter si elle a la ressemblance
d'un homme ou si elle ne l'a pas. Il en est de
même lorsque je pense au ciel. Lorsque je pense
à une chimère, je me représente une idée ou une
image, de laquelle je puis douter si elle est le portrait
de quelque animal qui n'existe point, mais
qui puisse être, ou qui ait été autrefois, ou bien
qui n'ait jamais été. Et lorsque quelqu'un pense à
un ange, quelquefois l'image d'une flamme se présente
à son esprit, et quelquefois celle d'un jeune
enfant qui a des ailes, de laquelle je pense pouvoir
dire avec certitude qu'elle n'a point la ressemblance
d'un ange, et partant qu'elle n'est point l'idée d'un
ange; mais, croyant qu'il y a des créatures invisibles
et immatérielles qui sont les ministres de Dieu,
nous donnons à une chose que nous croyons ou
supposons le nom d'ange, quoique néanmoins
l'idée sous laquelle j'imagine un ange soit composée
des idées des choses visibles.


Il en est de même du nom vénérable de Dieu,
de qui nous n'avons aucune image ou idée; c'est
pourquoi on nous défend de l'adorer sous une
image, de peur qu'il ne nous semble que nous concevions
celui qui est inconcevable.


Nous n'avons donc point en nous ce semble
aucune idée de Dieu; mais tout ainsi qu'un aveugle-né
qui s'est plusieurs fois approché du feu, et
qui en a senti la chaleur, reconnoît qu'il y a quelque
chose par quoi il a été échauffé, et, entendant
dire que cela s'appelle du feu, conclut qu'il y a
du feu, et néanmoins n'en connoît pas la figure ni
la couleur, et n'a, à vrai dire, aucune idée ou
image du feu qui se présente à son esprit.


De même, l'homme, voyant qu'il doit y avoir
quelque cause de ses images ou de ses idées, et de
cette cause une autre première, et ainsi de suite,
est enfin conduit à une fin ou à une supposition
de quelque cause éternelle, qui, pource qu'elle n'a
jamais commencé d'être, ne peut avoir de cause qui
la précède, ce qui fait qu'il conclut nécessairement
qu'il y a un Être éternel qui existe; et néanmoins il
n'a point d'idée qu'il puisse dire être celle de cet
Être éternel, mais il nomme ou appelle du nom de
Dieu cette chose que la foi ou sa raison lui persuade.


Maintenant, d'autant que de cette supposition,
à savoir que nous avons en nous l'idée de Dieu,
M. Descartes vient à la preuve de cette proposition,
que Dieu (c'est-à-dire un Être tout-puissant,
très sage, créateur de l'univers, etc.) existe, il a
dû mieux expliquer cette idée de Dieu, et de là en
conclure non seulement son existence, mais aussi
la création du monde.










RÉPONSE.


Par le nom d'idée, il veut seulement qu'on entende
ici les images des choses matérielles dépeintes
en la fantaisie corporelle; et cela étant supposé,
il lui est aisé de montrer qu'on ne peut avoir aucune
propre et véritable idée de Dieu ni d'un ange:
mais j'ai souvent averti, et principalement en ce
lieu-là même, que je prends le nom d'idée pour
tout ce qui est conçu immédiatement par l'esprit;
en sorte que, lorsque je veux et que je crains,
parce que je conçois en même temps que je veux
et que je crains, ce vouloir et cette crainte sont
mis par moi au nombre des idées; et je me suis
servi de ce mot, parce qu'il étoit déjà communément
reçu par les philosophes pour signifier les
formes des conceptions de l'entendement divin,
encore que nous ne reconnoissions en Dieu aucune
fantaisie ou imagination corporelle, et je n'en savois
point de plus propre. Et je pense avoir assez
expliqué l'idée de Dieu pour ceux qui veulent concevoir
le sens que je donne à mes paroles; mais
pour ceux qui s'attachent à les entendre autrement
que je ne fais, je ne le pourrois jamais assez.
Enfin, ce qu'il ajoute ici de la création du monde
est tout-à-fait hors de propos: car j'ai prouvé que
Dieu existe avant que d'examiner s'il y avoit un
monde créé par lui, et de cela seul que Dieu,
c'est-à-dire un être souverainement puissant
existe, il suit que, s'il y a un monde, il doit avoir
été créé par lui.










OBJECTION VIe.


SUR LA TROISIÈME MÉDITATION



60Mais il y en a d'autres (à savoir d'autres pensées)
qui contiennent de plus d'autres formes:
par exemple, lorsque je veux, que je crains, que
j'affirme, que je nie, je conçois bien à la vérité
toujours quelque chose comme le sujet de l'action
de mon esprit, mais j'ajoute aussi quelque autre
chose par cette action à l'idée que j'ai de cette
chose-là; et de ce genre de pensées, les unes sont
appelées volontés ou affections, et les autres jugements.»


Note 60: (retour)  Voyez Méditation III.



Lorsque quelqu'un veut ou craint, il a bien à la
vérité l'image de la chose qu'il craint et de l'action
qu'il veut; mais qu'est-ce que celui qui veut ou qui
craint embrasse de plus par sa pensée, cela n'est
pas ici expliqué. Et, quoique à le bien prendre la
crainte soit une pensée, je ne vois pas comment
elle peut être autre que la pensée ou l'idée de la
chose que l'on craint. Car qu'est-ce autre chose
que la crainte d'un lion qui s'avance vers nous,
sinon l'idée de ce lion, et l'effet, qu'une telle idée
engendre dans le coeur, par lequel celui qui craint
est porté à ce mouvement animal que nous appelons
fuite. Maintenant ce mouvement de fuite n'est
pas une pensée; et partant il reste que dans ta
crainte il n'y a point d'autre pensée que celle qui
consiste en la ressemblance de la chose que l'on
craint: le même se peut dire aussi de la volonté.


De plus l'affirmation et la négation ne se font
point sans parole et sans noms, d'où vient que
les bêtes ne peuvent rien affirmer ni nier, non
pas même par la pensée, et partant ne peuvent aussi
faire aucun jugement; et néanmoins la pensée peut
être semblable dans un homme et dans une bête.
Car, quand nous affirmons qu'un homme court,
nous n'avons point d'autre pensée que celle qu'a
un chien qui voit courir son maître, et partant
l'affirmation et la négation n'ajoutent rien aux simples
pensées, si ce n'est peut-être la pensée que
les noms dont l'affirmation est composée sont les
noms de la chose même qui est en l'esprit de celui
qui affirme; et cela n'est rien autre chose que
comprendre par la pensée la ressemblance de la
chose, mais cette ressemblance deux fois.










RÉPONSE.


Il est de soi très évident que c'est autre chose
de voir un lion et ensemble de le craindre, que
de le voir seulement; et tout de même que c'est
autre chose de voir un homme qui court, que d'assurer
qu'on le voit. Et je ne remarque rien ici qui
ait besoin de réponse ou d'explication.











OBJECTION VIIe.


SUR LA TROISIÈME MÉDITATION.





61«Il me reste seulement à examiner de quelle
façon j'ai acquis cette idée, car je ne l'ai point
reçue par les sens, et jamais elle ne s'est offerte
à moi contre mon attente, comme font d'ordinaire
les idées des choses sensibles, lorsque ces
choses se présentent aux organes extérieurs de
mes sens, ou qu'elles semblent s'y présenter. Elle
n'est pas aussi une pure production ou fiction
de mon esprit, car il n'est pas en mon pouvoir
d'y diminuer ni d'y ajouter aucune chose; et partant
il ne reste plus autre chose à dire, sinon
que, comme l'idée de moi-même, elle est née et
produite avec moi dès lors que j'ai été créé.»


Note 61: (retour)  Voyez Méditation III.



S'il n'y a point d'idée de Dieu (or on ne prouve
point qu'il y en ait), comme il semble qu'il n'y
en a point, toute cette recherche est inutile. De
plus, l'idée de moi-même me vient, si on regarde
le corps, principalement de la vue; si l'âme, nous
n'en avons aucune idée: mais la raison nous fait
conclure qu'il y a quelque chose de renfermé dans
le corps humain qui lui donne le mouvement animal,
qui fait qu'il sent et se meut; et cela, quoi
que ce soit, sans aucune idée, nous l'appelons âme.










RÉPONSE.


S'il y a une idée de Dieu (comme il est manifeste
qu'il y en a une), toute cette objection est
renversée; et lorsqu'on ajoute que nous n'avons
point d'idée de l'âme, mais qu'elle se conçoit par
la raison, c'est de même que si on disoit qu'on
n'en a point d'image dépeinte en la fantaisie, mais
qu'on en a néanmoins cette notion que jusqu'ici
j'ai appelée du nom d'idée.











OBJECTION VIIIe.


SUR LA TROISIÈME MÉDITATION.



62«Mais l'autre idée du soleil est prise des raisons
de l'astronomie, c'est-à-dire de certaines notions
qui sont naturellement en moi.»


Note 62: (retour)  Voyez Méditation III.



Il semble qu'il ne puisse y avoir en même temps
qu'une idée du soleil, soit qu'il soit vu par les yeux,
soit qu'il soit conçu par le raisonnement être plusieurs
fois plus grand qu'il ne paroît à la vue; car
cette dernière n'est pas l'idée du soleil, mais une
conséquence de notre raisonnement, qui nous apprend
que l'idée du soleil seroit plusieurs fois plus
grande s'il étoit regardé de beaucoup plus près.
Il est vrai qu'en divers temps il peut y avoir diverses
idées du soleil, comme si en un temps il
est regardé seulement avec les yeux, et en un autre
avec une lunette d'approche; mais les raisons
de l'astronomie ne rendent point l'idée du soleil
plus grande on plus petite, seulement elles nous
enseignent que l'idée sensible du soleil est trompeuse.










RÉPONSE


Je réponds derechef que ce qui est dit ici n'être
point l'idée du soleil, et qui néanmoins est décrit,
c'est cela même que j'appelle du nom d'idée. Et
pendant que ce philosophe ne veut pas convenir
avec moi de la signification des mots, il ne me peut
rien objecter qui ne soit frivole.










OBJECTION IXe.


SUR LA TROISIÈME MÉDITATION.



63«Car, en effet, les idées qui me représentent
des substances sont sans doute quelque chose de
plus et ont pour ainsi dire plus de réalité objective
que celles qui me représentent seulement
des modes ou accidents. Comme aussi celle par
laquelle je conçois un Dieu souverain, éternel, infini,
tout-connoissant, tout-puissant, et créateur
universel de toutes les choses qui sont hors de
lui, a aussi sans doute en soi plus de réalité objective
que celles par qui les substances finies me
sont représentées.»


Note 63: (retour)  Voyez Méditation III.



J'ai déjà plusieurs fois remarqué ci-devant que
nous n'avons aucune idée de Dieu ni de l'âme;
j'ajoute maintenant ni de la substance: car j'avoue
bien que la substance, en tant qu'elle est une matière
capable de recevoir divers accidents, et qui
est sujette à leurs changements, est aperçue et
prouvée par le raisonnement; mais néanmoins elle
n'est point conçue, ou nous n'en avons aucune
idée. Si cela est vrai, comment peut-on dire que les
idées qui nous représentent des substances sont
quelque chose de plus et ont plus de réalité objective
que celles qui nous représentent des accidents?
De plus, il semble que M. Descartes
n'ait pas assez considéré ce qu'il veut dire par ces
mots, ont plus de réalité. La réalité reçoit-elle le
plus et le moins? Ou, s'il pense qu'une chose soit
plus chose qu'une autre, qu'il considère comment
il est possible que cela puisse être rendu clair à
l'esprit, et expliqué avec toute la clarté et l'évidence
qui est requise en une démonstration, et
avec laquelle il a plusieurs fois traité d'autres matières.









RÉPONSE.


J'ai plusieurs fois dit que j'appelois du nom
d'idée cela même que la raison nous fait connoître,
comme aussi toutes les autres choses que
nous concevons, de quelque façon que nous les
concevions. Et j'ai suffisamment expliqué comment
la réalité reçoit le plus et le moins, en disant
que la substance est quelque chose de plus
que le mode, et que s'il y a des qualités réelles
ou des substances incomplètes, elles sont aussi
quelque chose de plus que les modes, mais quelque
chose de moins que les substances complètes;
et enfin que s'il y a une substance infinie et indépendante,
cette substance a plus d'être ou plus de
réalité que la substance finie et dépendante: ce qui
est île soi si manifeste qu'il n'est pas besoin d'y apporter
une plus ample explication.











OBJECTION Xe.


SUR LA TROISIÈME MÉDITATION.



64«Partant, il ne reste que la seule idée de Dieu,
dans laquelle il faut considérer s'il y a quelque
chose qui n'ait pu venir de moi-même. Par le
nom de Dieu, j'entends une substance infinie, indépendante,
souverainement intelligente, souverainement
puissante, et par laquelle non seulement
moi, mais toutes les autres choses qui sont (s'il y
en a d'autres qui existent) ont été créées: toutes
lesquelles choses, à dire le vrai, sont telles,
que plus j'y pense, et moins me semblent-elles
pouvoir venir de moi seul. Et par conséquent il
faut conclure de tout ce qui a été dit ci-devant,
que Dieu existe nécessairement.»


Note 64: (retour)  Voyez Méditation III.



Considérant les attributs de Dieu, afin que de là
nous en ayons l'idée, et que nous voyions s'il y a
quelque chose en elle qui n'ait pu venir de nous-mêmes,
je trouve, si je ne me trompe, que ni les
choses que nous concevons par le nom de Dieu
ne viennent point de nous, ni qu'il n'est pas nécessaire
qu'elles viennent d'ailleurs que des objets
extérieurs. Car, par le nom de Dieu, j'entends une
substance, c'est-à-dire j'entends que Dieu existe
(non point par une idée, mais par raisonnement):
infinie, c'est-à-dire que je ne puis concevoir ni
imaginer ses termes ou ses dernières parties, que
je n'en puisse encore imaginer d'autres au-delà;
d'où il suit que le nom d'infini ne nous fournit pas
l'idée de l'infinité divine, mais bien celle de mes
propres termes et limites: indépendante, c'est-à-dire
je ne conçois point de cause de laquelle Dieu
puisse venir; d'où il paroît que je n'ai point
d'autre idée qui réponde à ce nom d'indépendant,
sinon la mémoire de mes propres idées, qui ont
toutes leur commencement en divers temps, et
qui par conséquent sont dépendantes.


C'est pourquoi, dire que Dieu est indépendant,
ce n'est rien dire autre chose, sinon que Dieu est
du nombre des choses dont je ne puis imaginer
l'origine; tout ainsi que dire que Dieu est infini,
c'est de-même que si nous disions qu'il est du
nombre des choses dont nous ne concevons point
les limites. Et ainsi toute cette idée de Dieu est
réfutée; car quelle est cette idée qui est sans fin et
sans origine?


Souverainement intelligente. Je demande aussi
par quelle idée M. Descartes conçoit l'intellection
de Dieu.


Souverainement puissante. Je demande aussi par
quelle idée sa puissance, qui regarde les choses
futures, c'est-à-dire non existantes, est entendue.
Certes, pour moi, je conçois la puissance par l'image
ou la mémoire des choses passées, en raisonnant
de cette sorte: Il a fait ainsi, donc il a
pu faire ainsi; donc, tant qu'il sera, il pourra encore,
faire ainsi, c'est-à-dire il en a la puissance.
Or toutes ces choses sont des idées qui peuvent
venir des objets extérieurs.


Créateur de toutes les choses qui sont au monde.
Je puis former quelque image de la création par
le moyen des choses que j'ai vues, par exemple
de ce que j'ai vu un homme naissant, et qui est parvenu,
d'une petitesse presque inconcevable, à la
forme et à la grandeur qu'il a maintenant; et personne
à mon avis n'a d'autre idée à ce nom de créateur
mais il ne suffît pas, pour prouver la création
du monde, que nous puissions imaginer le monde
créé. C'est pourquoi, encore qu'on eût démontré
qu'un être infini, indépendant, tout-puissant, etc.,
existe, il ne s'ensuit pas néanmoins qu'un créateur
existe, si ce n'est que quelqu'un pense qu'on infère
fort bien de ce qu'un certain être existe, lequel
nous croyons avoir créé toutes les autres
choses, que pour cela le monde a autrefois été
créé par lui.


De plus, où M. Descartes dit que l'idée de
Dieu et de notre âme est née et résidante en nous,
je voudrais bien savoir si les âmes de ceux-là
pensent qui dorment profondément et sans aucune
rêverie: si elles ne pensent point, elles n'ont
alors aucunes idées; et partant il n'y a point
d'idée qui soit née et résidante en nous, car ce
qui est né et résidant en nous est toujours présent
à notre pensée.










RÉPONSE.


Aucune chose de celles que nous attribuons à
Dieu ne peut venir des objets extérieurs comme
d'une cause exemplaire: car il n'y a rien en Dieu
de semblable aux choses extérieures, c'est-à-dire
aux choses corporelles. Or il est manifeste que
tout ce que nous concevons être en Dieu de dissemblable
aux choses extérieures ne peut venir en
notre pensée par l'entremise de ces mêmes choses,
mais seulement par celle de la cause de cette diversité,
c'est-à-dire de Dieu.


Et je demande ici de quelle façon ce philosophe
tire l'intellection de Dieu des choses extérieures:
car pour moi j'explique aisément quelle est l'idée
que j'en ai, en disant que par le mot d'idée j'entends
la forme de toute perception; car qui est
celui qui conçoit quelque chose qui ne s'en aperçoive,
et partant qui n'ait cette forme ou cette
idée de l'intellection, laquelle venant à étendre à
l'infini il forme l'idée de l'intellection divine? Et ce
que je dis de cette perfection se doit entendre de
même de toutes les autres.


Mais, d'autant que je me suis servi de l'idée de
Dieu qui est en nous pour démontrer son existence,
et que dans cette idée une puissance si immense
est contenue que nous concevons qu'il répugne,
s'il est vrai que Dieu existe, que quelque
autre chose que lui existe si elle n'a été créée par
lui, il suit clairement de ce que son existence a
été démontrée qu'il a été aussi démontré que tout
ce monde, c'est-à-dire toutes les autres choses
différentes de Dieu qui existent, ont été créées
par lui.


Enfin, lorsque je dis que quelque idée est née
avec nous, ou qu'elle est naturellement empreinte
en nos âmes, je n'entends pas qu'elle se présente
toujours à notre pensée, car ainsi il n'y en auroit
aucune; mais j'entends seulement que nous avons
en nous-mêmes la faculté de la produire.










OBJECTION XIe.


SUR LA TROISIÈME MÉDITATION.


65«Et toute la force de l'argument dont je me
suis servi pour prouver l'existence de Dieu consiste
en ce que je vois qu'il ne seroit pas possible
que ma nature fût telle qu'elle est, c'est-à-dire
que j'eusse en moi l'idée de Dieu, si Dieu n'existoit
véritablement, à savoir ce même Dieu dont
j'ai en moi l'idée.»


Note 65: (retour)  Voyez Méditation III.



Donc, puisque ce n'est pas une chose démontrée
que nous ayons en nous l'idée de Dieu, et que la
religion chrétienne nous oblige de croire que Dieu
est inconcevable, c'est-à-dire, selon mon opinion,
qu'on n'en peut avoir d'idée, il s'ensuit que l'existence
de Dieu n'a point été démontrée, et beaucoup
moins la création.









RÉPONSE.


Lorsque Dieu est dit inconcevable, cela s'entend
d'une conception qui le comprenne totalement
et parfaitement. Au reste, j'ai déjà tant de
fois expliqué comment nous avons en nous l'idée
de Dieu, que je ne le puis encore ici répéter sans
ennuyer les lecteurs.











OBJECTION XIIe.


SUR LA QUATRIÈME MÉDITATION.


DU VRAI ET DU FAUX.


66«Et ainsi je connois que l'erreur, en tant que
telle, n'est pas quelque chose de réel qui dépende
de Dieu, mais que c'est seulement un défaut;
et partant que pour faillir je n'ai pas besoin de
quelque faculté qui m'ait été donnée de Dieu particulièrement
pour cet effet.»


Note 66: (retour)  Voyez Méditation IV.



Il est certain que l'ignorance est seulement un
défaut, et qu'il n'est pas besoin d'aucune faculté
positive pour ignorer; mais, quant à l'erreur, la
chose n'est pas si manifeste: car il semble que si
les pierres et les autres choses inanimées ne peuvent
errer, c'est seulement parce qu'elles n'ont
pas la faculté de raisonner ni d'imaginer; et partant
il faut conclure que pour errer il est besoin
d'un entendement, ou du moins d'une imagination,
qui sont des facultés toutes deux positives,
accordée à tous ceux qui se trompent, mais aussi
à eux seuls.


Outre cela, M. Descartes ajoute: «J'aperçois que
mes erreurs dépendent du concours de deux causes,
à savoir de la faculté de connoître qui est en
moi, et de la faculté d'élire ou bien de mon libre arbitre.»
Ce qui me semble avoir de la contradiction
avec les choses qui ont été dites auparavant. Où il
faut aussi remarquer que la liberté du franc arbitre
est supposée sans être prouvée, quoique cette supposition
soit contraire à l'opinion des calvinistes.









RÉPONSE.


Encore que pour faillir il soit besoin de la faculté
de raisonner, ou pour mieux dire de juger,
c'est-à-dire d'affirmer et de nier, d'autant que c'en
est le défaut, il ne s'ensuit pas pour cela que ce
défaut soit réel, non plus que l'aveuglement n'est
pas appelé réel, quoique les pierres ne soient pas
dites aveugles pour cela seulement qu'elles ne
sont pas capables de voir. Et je suis étonné de n'avoir
encore pu rencontrer dans toutes ces objections
aucune conséquence qui me semblât être
bien déduite de ses principes.


Je n'ai rien supposé ou avancé touchant la liberté
que ce que nous ressentons tous les jours en nous-mêmes,
et qui est très connu par la lumière naturelle:
et je ne puis comprendre pourquoi il est
dit ici que cela répugne ou a de la contradiction
avec ce qui a été dit auparavant.


Mais encore que peut-être il y en ait plusieurs
qui, lorsqu'ils considèrent la préordination de
Dieu, ne peuvent comprendre comment notre liberté
peut subsister et s'accorder avec elle, il n'y a
néanmoins personne qui, se regardant soi-même,
ne ressente et n'expérimente que la volonté et la
liberté ne sont qu'une même chose, ou plutôt qu'il
n'y a point de différence entre ce qui est volontaire
et ce qui est libre. Et ce n'est pas ici le lieu d'examiner
quelle est en cela l'opinion des calvinistes.









OBJECTION XIIIe.


SUR LA QUATRIÈME MÉDITATION.


67 «Par exemple, examinant ces jours passés si
quelque chose existoit véritablement dans le
monde, et prenant garde que de cela seul que
j'examinois cette question il suivoit très évidemment
que j'existois moi-même, je ne pouvois pas
m'empêcher de juger qu'une chose que je concevois
si clairement étoit vraie; non que je m'y
trouvasse forcé par une cause extérieure, mais
seulement parce que d'une grande clarté qui étoit
en mon entendement a suivi une grande inclination
en ma volonté, et ainsi je me suis porté à
croire avec d'autant plus de liberté que je me suis
trouvé avec moins d'indifférence.»


Note 67: (retour)  Voyez Méditation IV.



Cette façon de parler, une grande clarté dans l'entendement,
est métaphorique, et partant n'est pas
propre à entrer dans un argument: or celui qui
n'a aucun doute prétend avoir une semblable
clarté, et sa volonté n'a pas une moindre inclination
pour affirmer ce dont il n'a aucun doute que
celui qui a une parfaite science. Cette clarté peut
donc bien être la cause pourquoi quelqu'un aura
et défendra avec opiniâtreté quelque opinion, mais
elle ne lui sauroit faire connoître avec certitude
qu'elle est vraie.


De plus, non seulement savoir qu'une chose est
vraie, mais aussi la croire ou lui donner son aveu
et consentement, ce sont choses qui ne dépendent
point de la volonté; car les choses qui nous sont
prouvées par de bons arguments ou racontées
comme croyables, soit que nous le voulions ou
non, nous sommes contraints de les croire. Il est
bien vrai qu'affirmer ou nier, soutenir ou réfuter
des propositions, ce sont des actes de la volonté;
mais il ne s'ensuit pas que le consentement et l'aveu
intérieur dépendent de la volonté.


Et partant, la conclusion qui suit n'est pas suffisamment
démontrée: «Et c'est dans ce mauvais
usage de notre liberté que consiste cette privation
qui constitue la forme de l'erreur.»









RÉPONSE.


Il importe peu que cette façon de parler, une
grande clarté, soit propre ou non à entrer dans
un argument, pourvu qu'elle soit propre pour expliquer
nettement notre pensée, comme elle l'est
en effet. Car il n'y a personne qui ne sache que
par ce mot, une clarté dans l'entendement, on entend
une clarté ou perspicuité de connoissance,
que tous ceux-là n'ont peut-être pas qui pensent
l'avoir; mais cela n'empêche pas qu'elle ne diffère
beaucoup d'une opinion obstinée qui été conçue
sans une évidente perception.


Or, quand il est dit ici que, soit que nous voulions
ou que nous ne voulions pas, nous donnons
notre créance aux choses que nous concevons clairement,
c'est de même que si on disoit que, soit
que nous voulions ou que nous ne voulions pas,
nous voulons et désirons les choses bonnes quand
elles nous sont clairement connues: car cette façon
de parler, soit que nous ne voulions pas, n'a point
de lien en telles occasions, parce qu'il y a de
la contradiction à vouloir et ne vouloir pas une
même chose.










OBJECTION XIVe.



SUR LA CINQUIÈME MÉDITATION.

DE L'ESSENCE DES CHOSES CORPORELLES.


68«Comme, par exemple, lorsque j'imagine un
triangle, encore qu'il n'y ait peut-être en aucun
lieu du monde hors de ma pensée une telle figure,
et qu'il n'y en ait jamais eu, il ne laisse pas néanmoins
d'y avoir une certaine nature, ou forme,
ou essence déterminée de cette figure, laquelle est
immuable et éternelle, que je n'ai point inventée,
et qui ne dépend en aucune façon de mon esprit,
comme il paroît de ce que l'on peut démontrer
diverses propriétés de ce triangle.»


Note 68: (retour)  Voyez Méditation V.



S'il n'y a point de triangle en aucun lieu du
monde, je ne puis comprendre comment il a une
nature, car ce qui n'est nulle part n'est point du
tout, et n'a donc point aussi d'être ou de nature.
L'idée que notre esprit conçoit du triangle vient
d'un autre triangle que nous avons vu ou inventé
sur les choses que nous avons vues; mais depuis
qu'une fois nous avons appelé du nom de triangle
la chose d'où nous pensons que l'idée du triangle
tire son origine, encore que cette chose périsse, le
nom demeure toujours. De même, si nous avons
une fois conçu par la pensée que tous les angles
d'un triangle pris ensemble sont égaux à deux
droits, et que nous ayons donné cet autre nom au
triangle, qu'il est une chose qui a trois angles égaux
à deux droits, quand il n'y auroit au monde aucun
triangle, le nom néanmoins ne laisseroit pas de
demeurer. Et ainsi la vérité de cette proposition
sera éternelle, que le triangle est une chose qui a
trois angles égaux à deux droits; mais la nature du
triangle ne sera pas pour cela éternelle, car s'il
arrivoit par hasard que tout triangle généralement
périt, elle cesseroit aussi d'être.


De même cette proposition, l'homme est un animal,
sera vraie éternellement à cause des noms;
mais, supposé que le genre humain fut anéanti, il
n'y auroit plus de nature humaine.


D'où il est évident que l'essence, en tant qu'elle
est distinguée de l'existence, n'est rien autre chose
qu'un assemblage de noms par le verbe est; et
partant l'essence sans l'existence est une fiction
de notre esprit: et il semble que comme l'image
d'un homme qui est dans l'esprit est à cet homme,
ainsi l'essence est à l'existence; ou bien comme cette
proposition, Socrate est homme, est à celle-ci, Socrate
est ou existe, ainsi l'essence de Socrate est à
l'existence du même Socrate: or ceci, Socrate est
homme, quand Socrate n'existe point, ne signifie autre
chose qu'un assemblage de noms, et ce mot est
ou être a sous soi l'image de l'unité d'une chose
qui est désignée par deux noms.









RÉPONSE


La distinction qui est entre l'essence et l'existence
est connue de tout le monde; et ce qui est
dit ici des noms éternels, au lieu des concepts ou
des idées d'une éternelle vérité, a déjà été ci-devant
assez réfuté et rejeté.










OBJECTION XVe.


SUR LA SIXIÈME MÉDITATION.


DE L'EXISTENCE DES CHOSES MATÉRIELLES.



69«Car Dieu ne m'ayant donné aucune faculté
pour connoître que cela soit (à savoir que Dieu,
par lui-même ou par l'entremise de quelque créature
plus noble que le corps, m'envoie les idées
du corps), mais au contraire, m'ayant donné une
grande inclination à croire qu'elles me sont envoyées
ou qu'elles partent des choses corporelles,
je ne vois pas comment on pourroit l'excuser de
tromperie, si en effet ces idées partoient d'ailleurs
ou m'étoient envoyées par d'autres causes
que par des choses corporelles; et partant il faut
avouer qu'il y a des choses corporelles qui existent.»


Note 69: (retour)  Voyez Méditation VI.



C'est la commune opinion que les médecins ne
pèchent point qui déçoivent les malades pour leur
propre santé, ni les pères qui trompent leurs enfants
pour leur propre bien; et que le mal de la
tromperie ne consiste pas dans la fausseté des paroles,
mais dans la malice de celui qui trompe.
Que M. Descartes prenne donc garde si cette proposition,
Dieu ne nous peut jamais tromper, prise
universellement, est vraie; car si elle n'est pas vraie,
ainsi universellement prise, cette conclusion n'est
pas bonne, donc il y a des choses corporelles qui
existent.









RÉPONSE.


Pour la vérité de cette conclusion il n'est pas
nécessaire que nous ne puissions jamais être trompés,
car au contraire j'ai avoué franchement que
nous le sommes souvent; mais seulement que
nous ne le soyons point quand notre erreur feroit
paroître en Dieu une volonté de décevoir, laquelle
ne peut être en lui: et il y a encore ici une conséquence
qui ne me semble pas être bien déduite
de ses principes.











OBJECTION XVIe.


SUR LA SIXIÈME MÉDITATION.



70«Car je reconnois maintenant qu'il y a entre
l'une et l'autre (savoir entre la veille et le sommeil)
une très notable différence, en ce que
notre mémoire ne peut jamais lier et joindre nos
songes les uns aux autres et avec toute la suite
de notre vie, ainsi qu'elle a de coutume de joindre
les choses qui nous arrivent étant éveillés.»


Note 70: (retour)  Voyez Méditation VI.




Je demande si c'est une chose certaine qu'une
personne, songeant qu'elle doute si elle songe
ou non, ne puisse songer que son songe est joint
et lié avec les idées d'une longue suite de choses
passées. Si elle le peut, les choses qui semblent
ainsi à celui qui dort être les actions de sa vie passée
peuvent être tenues pour vraies, tout de même que
s'il étoit éveillé. De plus, d'autant, comme il dit lui-même,
que toute la certitude de la science et toute
sa vérité dépend de la seule connoissance du vrai
Dieu, ou bien un athée ne peut pas reconnoître
qu'il veille par la mémoire des actions de sa vie
passée, ou bien une personne peut savoir qu'elle
veille sans la connoissance du vrai Dieu.









RÉPONSE.


Celui qui dort et songe ne peut pas joindre et
assembler parfaitement et avec vérité ses rêveries
avec les idées des choses passées, encore qu'il puisse
songer qu'il les assemble. Car qui est-ce qui nie
que celui qui dort se puisse tromper? Mais après,
étant éveillé, il connoîtra facilement son erreur.


Et un athée peut reconnoître qu'il veille par la
mémoire des actions de sa vie passée; mais il ne
peut pas savoir que ce signe est suffisant pour le
rendre certain qu'il ne se trompe point, s'il ne sait
qu'il a été créé de Dieu, et que Dieu ne peut être
trompeur.






FIN DU TOME PREMIER.











TABLE


DES MATIÈRES CONTENUES DANS LE TOME PREMIER.


  
ÉLOGE DE DESCARTES

  

 NOTES

  

DISCOURS DE LA MÉTHODE

  

MÉDITATIONS MÉTAPHYSIQUES

 ÉPÎTRE

 PRÉFACE

 ABRÉGÉ DES SIX MÉDITATIONS

 MÉDITATION PREMIÈRE

 MÉDITATION DEUXIÈME

 MÉDITATION TROISIÈME

 MÉDITATION QUATRIÈME

 MÉDITATION CINQUIÈME

 MÉDITATION SIXIÈME

  

OBJECTIONS ET RÉPONSES

 PREMIÈRES OBJECTIONS, FAITES PAR M. CATÊRUS

 RÉPONSES

 SECONDES OBJECTIONS, RECUEILLIES PAR LE P. MERSENNE.

 RÉPONSES

 TROISIÈMES OBJECTIONS, FAITES PAR M. HOBBES, ET RÉPONSES.

  
  





*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DISCOURS DE LA MÉTHODE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6797846093654457782_13846-cover.png
Discours de la méthode

René Descartes

A





