
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of De profundis

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: De profundis


Author: Oscar Wilde


Translator: P. C. Boutens



Release date: October 3, 2004 [eBook #13585]

                Most recently updated: October 28, 2024


Language: Dutch


Credits: Produced by Miranda van de Heijning and the PG Online Distributed

        Proofreading Team




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE PROFUNDIS ***





    
      Oscar Wilde--De Profundis
    


    OSCAR WILDE

    




    DE PROFUNDIS

    




    GEAUTORISEERDE VERTALING VAN P.C. BOUTENS

    MET ENKELE BRIEVEN VAN WILDE

    
      Titelpagina
    


    TWEEDE DRUK, (6e, 7e, 8e DUIZEND)

    

    WERELDBIBLIOTHEEK

    ONDER LEIDING VAN L. SIMONS

    UITGEGEVEN DOOR DE MAATSCHAPPIJ VOOR GOEDE EN GOEDKOOPE
    LECTUUR—AMSTERDAM

    

    De eerste oplaag van dit werk, groot 5000 ex., verscheen September 1911.

    Deze tweede oplaag, groot 3000 ex., verschijnt in Januari 1913.

    

    INHOUDSOPGAVE

    
      INLEIDING

      

       DE PROFUNDIS

      

       BIJLAGEN

      

      

       VIER
      BRIEVEN UIT DE GEVANGENIS TE READING AAN ROBERT ROSS

      

      I

       II

       III

       IV

      

       TWEE
      BRIEVEN, OVER HET LEVEN IN DE GEVANGENIS, AAN DE "DAILY CHRONICLE"

      

       I. HET ONTSLAG VAN DEN GEVANGENBEWAARDER MARTIN

       II. VERBETERINGEN INZAKE DE GEVANGENIS

    

    

    

    INLEIDING

    
      Verbis meis addere nihil audebant et

       super illos stillabat eloquium meum.

       JOB XXIX, 22.

       Grafschrift van O. W., Bagneux-Parijs.

      
    

    O
    scar Fingal O'Flahertie Wills Wilde (1854-1900), de befaamde schrijver van den roman
    "The Picture of Dorian Gray", van verscheidene bundels sprookjes, essays, gedichten,
    van "Salomé", van vier blijspelen wier vertooningen niet ophielden volle
    schouwburgen in Londen te trekken, werd den 25en Mei 1895 veroordeeld tot twee jaar
    tuchthuisstraf. Zijn veroordeeling, om misdrijf tegen de zeden, was een onmiddellijk
    gevolg van zijn eigen aanklacht wegens laster tegen den Markies van Queensberry, den
    vader van Lord Alfred Douglas, Wilde's jongen, door hem verafgoden vriend. De
    veroordeelde onderging zijn straf in de gevangenis te Wandsworth en daarna in die te
    Reading, en het is in den allerlaatsten tijd van zijn verblijf hier, toen men hem
    toestond te schrijven wanneer en zoo lang als hij verkoos, dat "de Profundis"
    ontstaan is. De titel is niet van hem, maar van zijn literairen boedelredder, den
    Heer Robert Ross. Wilde zelf spreekt in een zijner brieven van het geschrift als:
    "Epistola in carcere et vinculis".

    In Mei 1897 vrijgekomen, vestigde hij zich onder den schuilnaam Sebastian Melmoth
    eerst te Berneval in de buurt van Dieppe. Hier schreef hij het eenige werk dat hij na
    zijn gevangenschap volbracht: "The Ballad of Reading Gaol". Het was zijn bedoeling
    Berneval niet eerder te verlaten vóór hij zijn ontworpen drama
    "Pharaon" zou hebben voltooid. Maar reeds in October van hetzelfde jaar gaf hij
    gehoor aan Douglas' aanhoudend dringen en had een samenkomst met hem te Rouaan.
    Daarna waren de beide vrienden korten tijd samen op Douglas' villa te Posilippo bij
    Napels, maar werden gedwongen—vrienden en verwanten hielden beider toelagen
    in—opnieuw te scheiden. Wilde vertrok naar Parijs en leefde daar in
    betrekkelijk behoeftige omstandigheden. Hij stierf er aan meningitis den 30sten
    November 1900.

    Oscar Wilde is zeker de meest tragische kunstenaarsfiguur uit onzen tijd. Niet in
    de allereerste plaats om zijn botsing met de geboekte zedelijkheidsbegrippen eener
    schijnheilige samenleving. Een onverzwakte persoonlijkheid zou dien slag met al zijn
    gevolgen van botte verguizing en redelooze krenking zonder doodsgevaar zijn
    tebovengekomen. Minder blinde moedwil zou aan de offerzucht van laster en
    liederlijkheid een zoo bandelooze orgie niet eens hebben gegund. Evenals alle hoogste
    geluk valt alle moordend leed buiten de grenzen onzer materieele gemeenschap. Het is
    niet de maatschappij die Wilde tot paria heeft gemaakt. Zij kon het niet. Omdat hij
    kunstenaar, dat is maatschappelijk reeds een paria was. Zijn ondergang is een
    evenzeer psychisch proces als b.v. de jarenlange geestesverduistering van
    Hölderlin of het wegzinken van Nietzsche. Maar er laait om hem een schijn van
    feller tragiek, omdat een onzichtbaar noodlot hem dreef tot de schijnbaar vrijwillige
    keuze van het verderf. Hij is als een slaapwandelaar die met open oogen zoû
    spelen om het leven: door zijn bejuweelde vingeren glijden en verglijden alle
    schatten tot den glimlach der hooghartige spilzucht verstart in de bewuste grijns van
    den dood.

    

    De kunstenaar staat buiten de maatschappij in wier midden hij leeft. Het leven
    zelf scheidt hen. De kunstenaar kan de maatschappij als zoodanig verstaan of niet
    verstaan, maar de maatschappij den kunstenaar nimmer. Hun verband is daarom steeds
    een eenzijdig verbond, en wordt door elken oprechten kunstenaar verbroken zoodra zijn
    onafhankelijkheid gevaar loopt. Want onafhankelijkheid is voor den kunstenaar de
    eenige mogelijkheid van leven. Hij is de opperste individualist. Volstrekte
    zelfstandigheid is zijn levensadem. Niemand staat daarom zoo ver als hij van het
    individualisme als leuze. Want tot een leus maakt men alleen wat men niet heeft of
    slechts meent te bezitten. Het individualisme der leuze sterft zijn eigen dood, daar
    het geen doel heeft buiten zich. Dat van den kunstenaar is meteen het hoogste
    voorbeeld van altruïsme. Alleen de kunstenaar bezit het geloof dat het hoogste
    altruïsme bereiken kan waardoor alleen het te bereiken is: door het zuivere
    individualisme heen. Zoo een heeft met maatschappelijke wetten weinig te maken. Zij
    bestrijken een gebied dat niet reikt tot zijn grenzen. Zedelijkheidswetten begrijpt
    hij niet, maar hij heeft haar niet noodig. Zijn eigen moraal is hem genoeg. Zij
    bestaat in een onwrikbaren eerbied voor zijn eigen persoonlijkheid, een eerbied
    waarvan die voor andere persoonlijkheden voorwaarde en gevolg is. Wanneer een
    kunstenaar in botsing komt met de wetten der maatschappij, wanneer hij volgens die
    wetten veroordeeld en gestraft wordt, zal dit hem in zijn eigen oog niet vernederen;
    want de strafbare daad die hij beging, moet voor hem een even, misschien meer
    waardevolle plaats innemen in zijn leven dan andere daden waarom dezelfde
    maatschappij hem bewierookt. Hij zal zulk een straf ondergaan als de bezegeling
    zijner onafhankelijkheid. Evenmin als hij er aan denkt de wetten der gemeenschap te
    tarten, evenmin zal hij in vreeze voor haar kunnen leven. Wanneer de maatschappij met
    den zuiveren kunstenaar in botsing komt, kan men van haar niet anders verwachten dan
    dat zij zich belachelijk maakt. Haar optreden kan slechts beduiden een minderwaardig
    feit in de geschiedenis der emancipatie van den geest. In de laatste eeuw heeft zij
    gelukkig groote vorderingen gemaakt op den weg harer noodzakelijke evolutie. Toch is
    zij nog lang niet wat zij mettertijd wezen moet: een eerlijk gewaarborgde
    administratie der materiëele belangen. Alleen voor den kunstenaar is zij,
    gebrekkig als zij het moge zijn, nu reeds niet méer, omdat hij de voortijdig
    geestelijk geëmancipeerde is.

    Oscar Wilde, die zeker geen zuiver kunstenaar was, zocht zijn ondergang door het
    noodlottige dualisme van zijn aanleg. Wat voor iederen onbevangene thans duidelijk
    is, dat zijn tehuis eer zijn cel in de gevangenis was dan de woningen der Engelsche
    grooten, voorvoelde hij met de noodlottige zekerheid van wie niet aan hun bestemming
    ontkomen, en hij maakte die verheimelijkte bewustheid tot den pervers bekorenden
    inhoud van een ledig mondain leven. Hij versmeet en verkwistte zich aan onwaardigen.
    Hij weigerde te zien wat hij maar al te scherp zag: dat de kunstenaar het leven niet
    doorkent door een alzijdige deelneming, maar door een eerlijke verdieping in zijn
    eigen bestaan. Toen zijn kennismaking met Douglas hem de hoogste mogelijkheden van
    zijn kunstenaarschap openbaarde, moet hem meteen zijn alzijdige gebondenheid zijn
    bewust geworden. Zoo viel een zuiver psychische crisis samen met een geruchtmakende
    veroordeeling om kwalijk bewezen beschuldigingen, en na zijn gevangenschap oneindige
    geestelijke verarming met maatschappelijken ondergang.

    "De Profundis" is geschreven in de gevangenis, toen ophanden vrijheid zijn
    betrekkelijke ongemoeidheid tot nieuwe levenshoop prikkelde. Er is geen eenheid van
    gedachte in. Het werd stuksgewijze geschreven, zonder bezonken inzicht, naar
    oogenblikkelijke stemmingen, onder den druk van lichamelijk lijden en geestelijke
    hulpbehoevendheid welke hem onder den invloed hield van welwillenden die hem niet
    verstonden. Maar vaak stijgt de ziende geest boven den oogenblikkelijken toestand.
    Voor wie lezen kan, zijn de waardevolle gedeelten van den brief gemakkelijk te
    vinden.

    Een leven van Oscar Wilde is nog niet geschreven. Het centrale punt is zijn
    vriendschap met Douglas. Daarheen en vandaaruit behoort het te worden geschreven en
    verklaard.

    Douglas zelf is Wilde's onvoorwaardelijke vriend gebleven. Hoe de doode leeft in
    zijn herinnering, kan men lezen in een zijner laatste sonnetten, waarvan hier de
    vertaling volgt:

    DE DOODE DICHTER




    



    'k Droomde vannacht van hem: 'k zag zijn
    gelaat




    Stralend en zonder schijn of schaûw van
    wee,




    En hoorde als altijd de muziek dier zee,




    Zijn gouden stem. Hij wekte in veil
    geraad




    Verholen gratie waar zijn ooglicht glee.




    Uit niets bezwoer hij wonders overdaad.




    Tot 't minste ding in schoonheid ging
    verwaad,




    En heel de weerld was éen bekoorde
    steê.




    



    Dan, leek mij, buiten dicht gesloten
    poort




    Rouwde ik om woorden ongeboekt verloren,




    Verschald verhaal, geheimnis half
    gehoord,




    Wondren verstoken van der wereld ooren,




    Gedachten stom als vogelen
    vermoord—




    En waakte en wist hem dood gelijk
    tevoren.




    



    Den Haag, Maart 1911.





    

    Het uitgegeven gedeelte van "de Profundis" is nauwelijks een derde
    van den geheelen tekst. Dezelfde persoonlijke redenen, die den heer Robert Ross,
    ondanks veler verzoek, weêrhielden het leven van Oscar Wilde te schrijven,
    waren oorzaak dat hij het handschrift in bewaring gaf in het Britsch Museum met de
    bepaling dat het eerst zeventig jaren na zijn, Ross', dood volledig zal mogen worden
    openbaargemaakt.

    September 1912.

    

    

    DE PROFUNDIS

    




    M
    ijn plaats zou zijn tusschen Gilles de Retz en den markies de Sade." Ik heb er vrede
    meê. Ik gevoel geen lust mij te beklagen. Een van de vele lessen die men in de
    gevangenis leert, is dat men best doet de dingen, nu en altijd, te nemen voor wat zij
    zijn. Ook heb ik niet den minsten twijfel of de schandvlek der middeleeuwen en de
    schrijver van "Justine" zullen op den duur beter gezelschap zijn dan menige Brave
    Hendrik....

    

    Dit alles greep plaats in de eerste helft van November van het voorlaatste jaar.
    Het leven stroomt als een breede rivier tusschen mij en een zoo verwijderd tijdstip.
    Gij die vrij man zijt, kunt niet of nauwelijks zulk een wijde uitgestrektheid
    overzien. Doch mij schijnt het, laat ik niet zeggen gisteren, maar vandaag te zijn
    gebeurd. Lijden is éen oneindig lang oogenblik. Wij kunnen het niet in
    getijden verdeelen. Wij kunnen slechts zijn stemmingen aanteekenen en haar terugkeer
    boeken. Voor ons heeft de tijd zelf geen voortgang. Hij wentelt om. Hij schijnt rond
    te draaien om éen middelpunt: leed. De verlammende onbewegelijkheid van een
    leven waarvan elke bijkomstigheid geregeld wordt naar een onveranderlijk voorbeeld,
    zoodat wij eten en drinken en nederliggen en bidden, of tenminste onze knieën
    buigen, volgens de onwrikbare wetten van een ijzeren voorschrift,—deze
    eigenschap van onbewegelijkheid, die elken dag met zijn verschrikkingen tot in het
    haarkleinste onderdeel gelijk maakt aan zijn broeder, schijnt zich mede te deelen aan
    die uitwendige krachten wier eigenste wezenheid van bestaan onafgebroken wisseling
    is. Van zaai- en oogsttijd, van de snijders die buigen over het graan of de
    druivenlezers die zich pad banen door de wijngaarden, van het gras in den boomgaard
    dat wit is van den bloesemregen of overstrooid ligt met afgevallen
    ooft,—daarvan weten wij niets en kunnen wij niets te weten komen.

    Voor ons bestaat er slechts éen getijde, het getijde der smart. Zelfs de
    zon en de maan schijnen van ons te zijn weggenomen. Buiten is de dag misschien blauw
    en gouden, maar het licht dat neêrzeeft door het dicht gedempte glas van het
    kleine raam met zijn ijzeren traliën, waaronder wij zitten, is grijs en karig.
    Het is altijd schemering in onze cel zooals het altijd schemering is in ons hart. En
    in den kring der gedachte, evenzeer als in den kring van den tijd, bestaat beweging
    niet meer. Het voorval dat gij persoonlijk allang vergeten zijt of gemakkelijk kunt
    vergeten, overkomt mij nu op het oogenblik, en zal mij morgen opnieuw overkomen. Houd
    dit in gedachte, en gij zult instaat zijn eenigszins te begrijpen waarom ik schrijf
    en waarom op deze wijze....

    Een week later word ik hierheen overgebracht. Nog drie maanden verstrijken, en
    mijn moeder sterft. Niemand wist hoe diep ik haar beminde en vereerde. Haar dood was
    verschrikkelijk voor mij. Maar ik, eens een machthebber over de taal, heb geen
    woorden om mijn benauwing en mijn schaamte uit te drukken. Nooit, zelfs niet in de
    meest volmaakte dagen van mijn ontwikkeling als kunstenaar, zoû ik woorden
    hebben kunnen vinden geëigend tot het dragen van een zoo verheven last, of om te
    bewegen met toereikende statigheid van muziek door den purperen optocht van mijn
    onuitsprekelijk wee. Zij en mijn vader hadden mij een naam nagelaten, dien zij tot
    adel en eer hadden opgevoerd, niet enkel in letterkunde, kunst, oudheidsleer en
    natuurwetenschappen, maar in de openbare geschiedenis van mijn eigen land, in zijn
    ontwikkelingsgang als een natie. Ik had dien naam voor eeuwig onteerd. Ik had hem
    gemaakt tot een gemeen spreekwoord onder gemeene lieden. Ik had hem door het slijk
    gesleept. Ik had hem overgegeven aan de redeloozen om hem even redeloos te maken als
    zichzelf, en aan dwazen om hem te veranderen in een naamgenoot voor waanzin. Wat ik
    toen leed en nog lijd, kan geen pen schrijven en geen geschrift verhalen. Mijn vrouw,
    onveranderlijk lief en zacht voor mij, reisde, liever dan dat ik het nieuws van
    onverschillige lippen hooren zou, ziek als zij was, heel van Genua naar Engeland om
    zelf het eerst mij de tijding te brengen van een zoo onherstelbaar, zoo onvergoedbaar
    verlies. Betuigingen van medegevoel kwamen tot mij van allen die nog eenige
    genegenheid voor mij hadden. Zelfs menschen die mij nooit persoonlijk hadden gekend,
    schreven, toen zij hoorden dat een nieuwe smart over mijn leven losgebroken was, met
    verzoek dat hun deelneming in een of anderen vorm aan mij zoû worden
    overgebracht....

    Drie maanden gaan voorbij. De daglijst van mijn gedrag en mijn taak, die aan den
    buitenkant op de deur van mijn cel hangt, met mijn naam en vonnis als hoofd, zegt mij
    dat het Mei is....

    Voorspoed, vreugde en welslagen kunnen ruw van nerf en grof van vezel zijn, maar
    smart is het fijngevoeligste van al het geschapene. Daar kan niets verroeren in de
    gansche wereld der gedachte, of smart trilt na met vreeselijke en teeder-heftige
    polskloppen. Het dun uitgeslagen sidderend stukje bladgoud, dat de richting aangeeft
    van krachten die het oog niet kan waarnemen, is in vergelijking grof. Smart is een
    wond die bloedt zoovaak eenige andere hand dan die der liefde daaraan raakt, en die
    zelfs dan nog, al is het pijnloos, bloeden moet.

    Waar smart is, daar is gewijde grond. Daar zal een dag komen dat de menschen
    beseffen wat dat beteekent. Tot dan zullen zij niets van het leven weten. Robbie en
    naturen als hij kunnen het zich invoelen. Toen ik overgebracht werd uit mijn
    gevangenis naar het Bankroetiershof tusschen twee man van de politie, wachtte Robbie
    in de lange sombere gang om voor de oogen der geheele menigte, welke een zoo lieve en
    eenvoudige handelwijze in plotseling stilzwijgen deed verstommen, mij eerbiedig te
    groeten terwijl ik met de handboeien aan en met gebogen hoofd langs hem kwam. Er zijn
    menschen die den hemel verdiend hebben met geringere dingen dan dit. In dezen geest
    en in dezen aard van liefde knielden de heiligen neder om de voeten der armen te
    wasschen of bukten zij om den wang van den melaatsche te kussen. Nooit heb ik een
    enkel woord tot hem gezegd over wat hij deed. Tot op het oogenblik weet ik niet of
    het hem bekend is dat ik mij zijne handelwijze ook maar bewust was. Het is geen ding
    waarvoor men iemand vormelijken dank kan brengen in vormelijke woorden. Ik heb het
    weggeborgen in de schatkamer van mijn hart. Ik bewaar het daar als een geheime schuld
    die ik blijde ben te bedenken dat ik nooit bij mogelijkheid kan terugbetalen. Het
    wordt gebalsemd en frisch gehouden door de myrrhe en cassia van vele tranen. Wanneer
    wijsheid mij nutteloos was en wijsbegeerte dor, en de spreuken en zinsneden van hen
    die mij trachtten troost te geven, als stof en asch in mijn mond, heeft de
    herinnering aan die kleine, liefelijke, stilzwijgende daad van liefde voor mij al de
    bronnen van medelijden doen stroomen, heeft "de woestijn doen bloeien als een roos",
    en mij uit de bitterheid van eenzame ballingschap in harmonische gemeenschap gebracht
    met het groote wonde gebroken hart der wereld. Wanneer de menschen instaat zullen
    zijn te verstaan niet enkel hoe schoon Robbie's handelwijze was, maar waarom zij
    zooveel voor mij beteekende en voor altijd beteekenen zal, dan misschien zullen zij
    begrijpen hoe en in welken geest zij mij behooren te naderen....

    

    Het eerste boek met verzen dat een jong mensch in de prille lente van den
    manlijken leeftijd de wereld inzendt, moet als bloesems zijn of als lentebloemen, als
    de witte meidoorn op de weide van Magdalen College of de sleutelbloemen op de velden
    van Cumnor. Het behoort niet belast te worden met den druk van een vreeselijk en
    weêrzinwekkend treurspel, een vreeselijk weêrzinwekkend zedendrama. Als
    ik er in toegestemd had dat mijn naam als heraut zoû dienen voor zulk een boek,
    zoû dat uit een oogpunt van kunst een zware fout zijn geweest; het zoû
    rondom het geheele werk een verkeerde atmosfeer hebben aangebracht, en in moderne
    kunst is atmosfeer van zooveel belang. Het moderne leven is gecompliceerd en
    relatief; dat zijn zijn twee onderscheidende kenteekenen; om de eerste eigenschap
    weêr te geven hebben wij atmosfeer noodig met haar verfijndheid van
    kleurschakeeringen, van suggestieve werkingen, van wondere verschieten; voor het
    wedergeven van de tweede eigenschap behoeven wij achtergrond. Dat is de reden waarom
    beeldhouwkunst opgehouden is een representatieve kunst te zijn, en waarom muziek dat
    wel is, en waarom literatuur is en was en altijd blijven zal de opperste
    representatieve kunst....

    

    Om de drie maanden schrijft Robbie mij een kort overzicht van het letterkundige
    nieuws. Zijne brieven zijn allerbekoorlijkst in hun geestigheid, hun knap en bondig
    oordeel, hun lichten taal-aanslag: het zijn heusche brieven, zij zijn als iemand die
    met u zit te praten; zij hebben het gehalte eener Fransche "causerie intime"; en in
    de kiesche vereering die hij voor mij heeft, doet hij nu eens beroep op mijn
    scherpzinnigheid, dan weêr op mijn zin voor humor, een anderen keer op mijn
    instmktmatig schoonheidsgevoel of op mijne ontwikkeling, en herinnert mij met honderd
    kleine trekken dat ik eens voor velen een scheidsrechter was over stijl in kunst,
    voor sommigen zelfs de opperste scheidsrechter, en toont zoo dat hij naast literairen
    takt evenzeer den takt der liefde bezit. Zijn brieven zijn de boodschappers geweest
    tusschen mij en die schoone onwezenlijke wereld der kunst, waar ik eenmaal koning was
    en zeker koning zoû gebleven zijn indien ik mij niet had laten lokken in de
    gebrekkige wereld van den gemeenen onvolgroeiden hartstocht, van lust zonder
    onderscheiding, begeerte zonder grenzen en honger naar wat geen gedaante heeft. Toch,
    alles wel beschouwd, had Robbie zeker kunnen begrijpen, of in elk geval vermoeden,
    dat om voor de hand liggende redenen van zuiver psychologische merkwaardigheid het
    belangwekkender voor mij geweest zoû zijn te hooren omtrent ... dan te vernemen
    dat Alfred Austin beproefde een bundel gedichten ter wereld te brengen, dat George
    Street dramatische kritieken schreef voor de Daily Chronicle, of dat door iemand die
    niet instaat is een lofrede uit te spreken zonder stamelen, Mevrouw Meynell
    uitgeroepen was als de nieuwe Sibylle van den stijl....

    

    Wanneer andere ongelukkigen in de gevangenis worden geworpen, zijn zij, indien zij
    al beroofd worden van de schoonheid der wereld, tenminste in zekere mate beveiligd
    tegen der wereld doodelijkste slinger worpen en schrikkelijkste schichten. Zij kunnen
    schuilen in de donkerheid van hun cel en van hun schande zelf een soort heiligdom
    maken. De wereld heeft voldoening gehad en gaat haars weegs, en men laat hen verder
    ongestoord lijden. Met mij is het anders gegaan. Smart is herhaaldelijk op zoek naar
    mij komen kloppen aan de deuren der gevangenis. Men heeft de poorten wijd geopend om
    dat bezoek binnen te laten. Zoo goed als nooit heeft men mijn vrienden vergund mij te
    zien. Maar mijn vijanden hebben steeds ongehinderd toegang gehad. Tweemaal terwijl ik
    openlijk terecht stond voor het Bankroetiershof, nog tweemaal terwijl ik openlijk
    overgebracht werd van de eene gevangenis naar de andere, ben ik in een toestand van
    onuitsprekelijke vernedering tentoongesteld aan de blikken en de bespotting der
    menschen. De boodschapper van den dood heeft mij zijne tijding gebracht en is
    weêr heengegaan; en in volslagen eenzaamheid en afgezonderd van alles wat mij
    troost of schijn van verlichting kon geven, heb ik den onduldbaren last moeten dragen
    van ellende en wroeging, waarmede de gedachtenis mijner moeder mij bezwaarde en mij
    nog immer bezwaart. Nauwelijks is die wond door den tijd niet geheeld, maar gelenigd,
    of heftige verbitterde en ruwe brieven van zaakgelastigden bereiken mij. Men bedreigt
    mij en hoont mij tegelijk met armoede. Dat kan ik dragen. Ik kan mij wennen aan erger
    dan dat. Doch mijn beide kinderen worden mij langs gerechtelijken weg ontnomen. Dat
    is en zal altijd voor mij blijven een bron van oneindigen nood, van oneindig leed,
    van verdriet zonder duur of grens. Dat de wet kan beslissen en zich aanmatigt te
    beslissen dat ik iemand ben ongeschikt om met mijne eigen kinderen samen te zijn, is
    iets volslagen afschuwwekkends voor mij. De schande der gevangenis is daarmede
    vergeleken niets. Ik benijd de andere mannen die samen met mij de binnenplaats
    treden. Ik weet zeker dat hun kinderen hen wachten, naar hun komst uitzien en goed
    voor hen zullen zijn.

    De armen zijn wijzer, liefderijker, vriendelijker, gevoeliger dan wij. In hun
    oogen is de gevangenis een ramp in iemands leven, een ongeluk, een speling van het
    toeval, iets dat medegevoel opwekt in anderen. Zij spreken van iemand die in de
    gevangenis is, eenvoudig als van een "in moeite". Het is hun gewone zegswijze, en de
    uitdrukking heeft in zich de volmaakte wijsheid der liefde. Bij menschen van onzen
    eigen stand is het anders. Bij ons maakt de gevangenis iemand tot paria. Ik en
    menschen als ik hebben nauwelijks recht op lucht en zon. Onze tegenwoordigheid smet
    de genoegens van anderen. Wij zijn nergens welkom wanneer wij weêr voor den dag
    komen. Het schemerlicht der maan wordt ons niet gegund. Zelfs onze kinderen worden
    van ons weggenomen. Deze liefelijke banden met de menschheid worden verscheurd. Wij
    worden veroordeeld tot eenzaamheid terwijl onze zonen nog leven. Men onthoudt ons het
    éene dat ons zoû kunnen heelen en ophouden, dat balsem zoû kunnen
    strijken op het gekneusde hart en vrede schenken aan de ziel in haar leed....

    Ik moet mij bekennen dat ik zelf mij te gronde richtte, en dat niemand groot of
    klein te gronde gericht kan worden dan door zijn eigen hand. Ik ben volkomen bereid
    het te bekennen. Ik tracht het te bekennen al denkt men op het oogenblik dat het niet
    zoo is. Deze meêdoogenlooze aanklacht breng ik zonder mededoogen tegen mijzelf
    in. Wat de wereld mij aandeed, moge verschrikkelijk zijn geweest,—wat ik
    mijzelf aandeed, was verreweg verschrikkelijker.

    Ik was een man die in symbolische betrekking stond tot de kunst en de
    geestesbeschaving van mijn tijd. Ik had dit zelf in den vroegen dageraad van den
    mannelijken leeftijd ingezien en had daarna mijne tijdgenooten gedwongen het in te
    zien. Weinigen nemen zulk een stelling in tijdens hun eigen leven en zien die
    stelling op zulk een wijze erkend. Gewoonlijk wordt zij, indien ooit, bepaald door
    den geschiedschrijver of den criticus lang nadat zoowel de man als zijn tijd zijn
    voorbijgegaan. Met mij ging het anders. Ik heb het zelf gevoeld, en heb het anderen
    doen gevoelen. Byron was eene symbolische figuur, maar hij stond in betrekking met
    den hartstocht van zijn tijd en diens uitputting van hartstocht. Ik stond in
    betrekking met iets edelers en duurzamers, iets van meer levenskrachtige gevolgen,
    van wijder doeleinden.

    De goden hadden mij bijna alleding geschonken. Ik had genie, een klinkenden naam,
    een hooge maatschappelijke stelling, de gave van te kunnen schitteren,
    intellectueelen durf. Ik maakte kunst tot een wijsbegeerte en wijsbegeerte tot een
    kunst. Ik wijzigde den geest der menschen en de kleur der dingen. Daar was niets wat
    ik zeide of deed, dat de menschen niet in verwondering bracht. Ik nam het drama, den
    meest objectieven vorm dien de kunst kent, en maakte het tot een even persoonlijke
    wijze van uiting als het lyrisch vers of het sonnet. Tegelijkertijd verruimde ik zijn
    gebied en verrijkte zijn karakterbeelding. Het drama, de novelle, het gedicht in
    proza, het gedicht op rijm, den subtiel realistischen of fantastischen dialoog, al
    wat ik aanraakte, maakte ik schoon in een nieuwen aard van schoonheid. Aan de
    waarheid zelf gaf ik wat onwaar is evenzeer als wat waar is, tot haar rechtmatig
    rijksgebied, en toonde aan dat het onware en het ware enkel intellectueele
    bestaansvormen zijn. Ik behandelde de kunst als de opperste werkelijkheid en het
    leven als niets meer dan een soort verdichtsel. Ik maakte de verbeelding mijner eeuw
    wakker, zoodat zij mythe en legende om mij heen schiep. Ik vatte alle wijsgeerige
    systemen samen in een zinsnede en alle bestaan in een epigram. Daarnaast hield ik mij
    met andere dingen bezig. Ik liet mij verlokken tot de langdurige begoochelingen van
    zinneloos en zinlijk welbehagen. Ik vermaakte mij er mede een flaneur te zijn, een
    dandy, een man van den dag. Ik omringde mij met kleine naturen en minderwaardige
    geesten. Ik werd de verzwendelaar van mijn eigen genie, en het schonk mij een
    bijzondere vreugde een eeuwigdurende jeugd te verkwisten. Vermoeid van op de hoogten
    te verkeeren, daalde ik opzettelijk af naar de laagten op zoek naar nieuwe
    zinnenprikkeling. Wat de paradox voor mij was in de sfeer der gedachte, werd het
    perverse voor mij in de sfeer van den hartstocht. Ten laatste was begeerte een ziekte
    of een waanzin of wel beide. Onverschillig werd mij het leven van een ander. Ik
    bevredigde mijn genotzucht waar het mij behaagde, en ging verder. Ik vergat dat
    iedere kleine daad van het dagelijksch leven vormend of vernietigend op het karakter
    inwerkt, en dat men daarom wat men in zijn binnenkamer heeft gedaan, eenmaal zal
    moeten verkondigen van de daken. Ik hield op meester over mijzelf te zijn. Ik stond
    niet langer aan het roer mijner ziel, en wist het niet. Ik liet mij door genot
    beheerschen. Ik eindigde in afgrijselijke schande. Nu blijft er slechts éen
    ding voor mij over, volstrekte deemoed.

    Bijna twee jaar heb ik nu in de gevangenis gezeten. De natuurlijke mensch in mij
    verviel tot woeste wanhoop, tot een verslagenheid van leed, die deerniswaardig was
    ook maar om aan te zien, tot schrikkelijke en onmachtige woede, tot bitterheid en
    haat, tot benauwdheid die luid weende, tot ellende die geen stem kon vinden, tot
    smart die stom bleef. Iedere mogelijke stemming van lijden heb ik doorgemaakt. Beter
    dan Wordsworth zelf weet ik wat Wordsworth bedoelde toen hij zeide:

    
      "Leed is bestendig, lichteloos en donker,

       En draagt de trekken der oneindigheid."

    

    Maar terwijl er oogenblikken waren dat ik vreugde vond in het denkbeeld dat mijn
    lijden eindeloos wezen zoû, kon ik toch niet dragen dat het zonder bedoeling
    was. Nu vind ik ergens verweg in mijn natuur een verborgen ding dat mij zegt dat
    niets in de geheele wereld zonder bedoeling is, en lijden allerminst. Dat ding diep
    in mij begraven als een schat in een akker, is Deemoed.

    Het is het laatste wat in mij overgebleven is, en het beste: de uiterste
    ontdekking waartoe ik geraakt ben, het uitgangspunt voor eene vernieuwde
    ontwikkeling. Het is tot mij gekomen rechtstreeks uit mijzelf, daarom weet ik dat het
    op het juiste oogenblik gekomen is. Het kon niet eerder gekomen zijn, en ook niet
    later. Indien iemand er mij over gesproken had, zoû ik het verworpen hebben.
    Als het tot mij gebracht was, zoû ik het geweigerd hebben. Nu ik het zelf
    gevonden heb, wensch ik het te behouden. Ik moet wel. Het is het eenige wat in zich
    de grondstoffen heeft ten leven, tot een nieuw leven, een "Vita Nuova" voor mij. Van
    alle dingen is het het wonderbaarste: men kan het niet weggeven, en een ander
    zoû het ons niet kunnen geven. Men kan het niet verwerven dan door alles op te
    geven wat men bezit. Slechts wanneer men alles verloren heeft, weet men dat men het
    bezit.

    Nu ik tot de zekerheid ben gekomen dat het in mij is, zie ik volkomen helder wat
    ik behoor te doen, of beter, moet doen. En wanneer ik zulk een uitdrukking gebruik,
    behoef ik niet te zeggen dat ik niet zinspeel op eenige wet of gebod van buiten af.
    Ik erken er geen. Ik ben veel meer individualist dan ooit te voren. Niets komt mij
    van de geringste waarde voor dan wat men uit zichzelf wint. Mijn natuur zoekt naar
    eene nieuwe wijze van zelf-verwezenlijking. Dat is het eenige waar ik mede heb te
    maken. En het eerste ding dat voor mij te doen staat, is mijzelf te bevrijden van
    alle mogelijke verbitterdheid tegenover de wereld.

    Ik ben volkomen zonder middelen en volstrekt zonder tehuis. Toch, er zijn erger
    dingen dan dit in de wereld. Ik ben volkomen oprecht wanneer ik zeg dat ik, liever
    dan uit deze gevangenis te gaan met bitterheid tegen de wereld in mijn hart, blij en
    reede mijn brood zoû willen bedelen van deur tot deur. Indien ik niets kreeg
    aan het huis der rijken, zoû ik iets krijgen aan het huis der armen. Zij die
    veel bezitten, zijn vaak gierig, zij die weinig hebben, deelen steeds. Het zoû
    mij niet kunnen schelen des zomers in het koele gras te slapen, en als de winter
    kwam, te schuilen in den warm en dicht met riet gedekten hooiberg of onder het afdak
    eener groote schuur, als ik maar liefde had in mijn hart. De uitwendige dingen des
    levens schijnen mij nu van niet het minste belang toe. Gij ziet tot wat hoogeren trap
    van individualisme ik gekomen ben—of liever bezig ben te komen, want de weg is
    lang en "daar zijn doornen waar ik ga".

    Ik weet natuurlijk wel dat het mijn lot niet zal zijn aalmoezen te vragen langs
    den weg, en dat als ik ooit bij nachttijd nederlig in het koele gras, het wezen zal
    om sonnetten te schrijven op de maan. Wanneer ik uit de gevangenis kom, zal Robbie op
    mij wachten aan de andere zijde der groote met ijzer beslagen poort, en hij is het
    zinnebeeld niet enkel van zijn eigen genegenheid, maar van veler anderen genegenheid
    buitendien. Ik denk dat ik genoeg zal hebben om ongeveer achttien maanden in ieder
    geval te kunnen leven, zoodat ik, al schrijf ik voorshands geen schoone boeken,
    tenminste schoone boeken zal kunnen lezen; en is er wel grooter vreugde dan deze?

    Na dien tijd hoop ik instaat te zijn mijn scheppingsvermogen te herscheppen.

    Maar stonden de zaken anders: had ik geen vriend over in de wereld, stond geen
    eenig huis in medelijden voor mij open, moest ik den bedelzak en lompenmantel der
    uitgeschudde armoede dragen—zoo lang als ik vrij ben van alle wrokgevoel,
    hardheid en haat, zoû ik instaat zijn het leven met veel grooter gerustheid en
    vertrouwen in het gelaat te zien dan wanneer mijn lichaam in purper en fijn linnen
    gekleed zoû zijn, en de ziel binnenin mij krank van haat.

    En ik zal inderdaad geen moeilijkheden ondervinden. Wanneer gij liefde werkelijk
    behoeft, zult gij haar op u vinden wachten.

    Ik behoef niet te zeggen dat mijn taak daarmede niet ophoudt. Het zoû
    vergelijkelijkerwijze gemakkelijk zijn als dit zoo was. Daar ligt veel meer
    vóor mij. Ik moet veel steiler heuvelen beklimmen en veel donkerder valleien
    doorgaan. En allen bijstand moet ik uit mijzelf halen. Noch godsdienst of moraal,
    noch rede kan mij eenigszins helpen. De moraal komt mij niet te hulp. Ik ben buiten
    de wet geboren. Ik ben een van hen die geschapen zijn voor uitzonderingen, niet voor
    wetten. Maar al zie ik dat er niets verkeerds is in wat men doet, ik zie tevens dat
    er iets verkeerds kan wezen in wat men wordt. Het is goed dat ik dit geleerd heb.

    Godsdienst helpt mij niet. Het geloof dat anderen geven aan wat onzienlijk is,
    geef ik aan wat men kan aanraken en aanschouwen. Mijn goden wonen in tempelen met
    handen gemaakt; en binnen den kring der feitelijke ervaring heb ik mijn geloof
    volkomen en volledig gemaakt, te volledig mogelijk, want als velen of allen van
    diegenen die hun hemel op deze aarde hebben geplaatst, heb ik er niet enkel de
    schoonheid van den hemel, maar ook den afschuw der hel gevonden. Wanneer ik over
    godsdienst hoegenaamd denk, gevoel ik als lust een orde te stichten voor hen die niet
    kunnen gelooven: de Broederschap der Vaderloozen zoû men haar kunnen noemen,
    waarin op een altaar waarop geen kaars brandde, een priester in wiens hart vrede geen
    woning had, de mis zoû dienen met ongeheiligd brood en een ledigen wijnkelk. Om
    waar te zijn, moet alles een voorwerp van godsdienst worden. En agnosticisme behoort
    zijn eeredienst te hebben evenzeer als geloof. Het heeft zijn martelaren gezaaid, het
    behoort zijn heiligen te oogsten, en God dagelijks te prijzen dat hij zich voor den
    mensch verstoken heeft. Maar hetzij mijn godsdienst geloof of agnosticisme zij, het
    mag niets wezen, dat uitwendig voor mij is. Zijn zinnebeelden moeten mijn eigen
    schepping zijn. Slechts datgene is geestelijk, dat zijn eigen gedaante schept. Indien
    ik zijn geheim niet in mijzelf vind, zal ik het nergens vinden: als ik het niet reeds
    bezit, zal het nimmer tot mij komen.

    De rede helpt mij niet. Zij zegt mij dat de wetten waaronder ik veroordeeld ben,
    verkeerde en onrechtvaardige wetten zijn, en dat het stelsel waaronder ik geleden
    heb, een verkeerd en onrechtvaardig stelsel is. Maar op een of andere manier moet ik
    deze beide rechtvaardig en goed voor mij maken. En juist zooals men in kunst er enkel
    mede vandoen heeft wat een bijzonder ding op een bijzonder tijdstip voor onszelf is,
    zoo gaat het ook toe bij de ethische ontwikkeling van ons karakter. Alles wat mij
    overkomen is, moet ik maken tot iets dat goed voor mij is. De houten brits, het
    walgelijke voedsel, het harde touw dat tot werk wordt geplozen totdat de vingertoppen
    gevoelloos worden van pijn, het knechtswerk waarmede iedere dag begint en eindigt, de
    barsche bevelen die een noodzakelijk gevolg schijnen te zijn van de sleur, de
    afschuwelijke kleeding die smart bespottelijk maakt om aan te zien, de stilte, de
    eenzaamheid, de schaamte—al deze dingen afzonderlijk en gezamenlijk moet ik
    omzetten in een geestelijke ervaring. Daar is geen enkele vernedering van het
    lichaam, die ik niet moet trachten te maken tot een vergeestelijking der ziel.

    Ik wil zoo ver komen dat ik instaat ben in allen eenvoud en zonder inbeelding te
    zeggen dat de twee voorname keerpunten in mijn leven waren, toen mijn vader mij naar
    Oxford zond, en toen de maatschappij mij naar de gevangenis stuurde. Ik bedoel niet
    dat de gevangenis het beste is wat mij kon zijn overkomen, want die uitspraak
    zoû smaken naar te groote bitterheid tegen mijzelf. Ik zoû eerder zeggen,
    of zoû het van mij willen hooren zeggen, dat ik zulk een eigenaardig kind van
    mijn tijd was dat ik in mijne verkeerdheid en om die verkeerdheid de goede dingen in
    mijn leven tot booze en de booze dingen in mijn leven tot goede omzette.

    Doch wat ik zelf of anderen mogen zeggen, komt er weinig op aan. Het ding van
    belang, de taak die voor mij ligt, wat ik te doen heb, zal het kortstondig overschot
    mijner dagen niet verminkt, verdorven en onvolledig zijn, is dat ik in mijn natuur
    moet opnemen en verwerken al wat mij is aangedaan, dat ik het tot een deel van
    mijzelf moet maken, dat ik het moet leeren aannemen zonder klacht, vrees of verzet.
    De opperste ondeugd is oppervlakkigheid. Al wat men doorkend heeft, is goed.

    Toen ik pas in de gevangenis werd gezet, raadden enkele menschen mij aan, dat ik
    trachten zoû te vergeten wie ik was. Het was een verderfelijke raad. Enkel door
    mij bewust te maken wat ik ben, heb ik eenigszins troost gevonden. Nu raden anderen
    weêr mij aan om wanneer ik ontslagen word, mijn best te doen te vergeten dat ik
    ooit van mijn leven in een gevangenis geweest ben. Ik weet dat dit evenzeer
    noodlottig zoû zijn. Het zoû beduiden dat ik voor altijd vervolgd
    zoû worden door een ondragelijk gevoel van schande, en dat die dingen die voor
    mij evenzeer als voor ieder ander bedoeld zijn—de schoonheid van zon en maan,
    de feeststoet der jaargetijden, de muziek van den dageraad en de stilte der groote
    nachten, de regen die komt vallen door de bladeren, of de dauw die het gras besluipt
    en verzilvert—dat dat alles voor mij bezoedeld zoû zijn en zijn
    heelkracht en vreugdmeêdeelende macht zoû verliezen. Onze eigen
    ervaringen betreuren is onze eigen ontwikkeling tot staan brengen. Onze eigene
    ervaringen verloochenen is een leugen leggen op de lippen van ons eigen leven. Het is
    niet meer of minder dan een verloochening der ziel.

    Want juist zooals het lichaam allerhande dingen verwerkt, dingen gemeen en onrein
    evenzeer als wat de priester of een visioen heeft gereinigd, en hen omzet in snelheid
    of kracht, in het spel van schoone spieren en de vorming van bloeiend vleesch, in de
    golvingen en de kleuren van haar, lippen en oogen, zoo heeft de ziel op haar gebied
    ook hare voedingsverrichtingen en kan omzetten in edele gedachtestemmingen en
    hartstochten van hooge waarde wat in zichzelf laag, wreed en vernederend is; ja, wat
    nog meer is, de ziel kan hierin vinden de meest verheven wijzen van zelfbevestiging
    en vermag vaak zichzelf op de meest volmaakte wijze te openbaren door tusschenkomst
    van wat bedoeld was haar te ontheiligen of te verwoesten.

    Het feit dat ik een gemeen gevangene in een gemeene gevangenis geweest ben, moet
    ik onvoorwaardelijk aannemen, en, al moge het buitengewoon schijnen, een der dingen
    die ik mijzelf zal te leeren hebben, is daarover niet beschaamd te zijn. Ik moet het
    aannemen als een bestraffing, en als men beschaamd is over het feit dat men bestraft
    is, kon men even goed in het geheel niet bestraft zijn. Natuurlijk zijn er vele
    dingen waarvoor ik veroordeeld werd zonder dat ik ze gedaan had, maar daar waren ook
    vele dingen waarvoor ik veroordeeld werd, die ik wel gedaan had, en een nog grooter
    aantal dingen in mijn leven, waarvoor ik nooit of nimmer terecht stond. En daar de
    goden ondoorgrondelijk zijn en ons straffen voor wat goed en mensonwaardig in ons is,
    evenzeer als voor wat boos en ontaard is, moet ik het feit aannemen dat men voor het
    goede dat men doet, even goed gestraft wordt als voor het booze. Ik twijfel niet of
    men wordt dit volkomen terecht. Het helpt ons, of behoort ons te helpen, om beide te
    doorkennen en niet te ingebeeld te zijn over een van twee. En als ik dan niet
    beschaamd zal zijn over mijn straf, zooals ik hoop dat ik niet wezen zal, zal ik
    instaat zijn te denken en te wandelen en te leven in vrijheid.

    Velen dragen, als zij vrijgelaten worden, hun gevangenis met zich mede naar
    buiten, en verbergen haar als een geheime schande in hun hart en kruipen ten slotte
    als arme vergiftigde wezens in een of ander hol om te sterven. Het is erbarmelijk dat
    zij daartoe moeten komen, en het is een onrecht, een verschrikkelijk onrecht van den
    kant der maatschappij hen daartoe te dwingen. De maatschappij matigt zich het recht
    aan het individu een afschrikwekkende straf op te leggen, maar zij heeft ook de
    opperste ondeugd der oppervlakkigheid en laat na zich rekenschap te geven van wat zij
    gedaan heeft. Wanneer 's mans straftijd voorbij is, laat zij hem aan zichzelf over,
    dat wil zeggen, zij laat hem in den steek juist op het oogenblik wanneer haar hoogste
    plicht tegenover hem begint. In waarheid is zij beschaamd over haar eigen daden, en
    schuwt diegenen die zij gestraft heeft, zooals de menschen een schuldeischer schuwen,
    aan wien zij hun schuld niet kunnen betalen, of iemand wien zij een onherstelbaar,
    een onvergoedbaar kwaad hebben aangedaan. Ik kan van mijne zijde eischen dat indien
    ik mij rekenschap geef van wat ik geleden heb, de maatschappij zich rekenschap geeft
    van wat zij mij heeft aangedaan, en dat er geen verbittering of haat zal zijn van
    weêrszijden.

    Natuurlijk weet ik dat, van éen kant beschouwd, de zaken anders zullen
    staan voor mij dan voor anderen, dat dit uit den aard zelf van mijn geval moet. De
    arme dieven en verschoppelingen die hier met mij gevangen zitten, zijn in menig
    opzicht beter af dan ik. Het klein bestek in de grauwe stad of op het groene land,
    dat hun zonde zag, is beperkt; om menschen te vinden, die niets weten van wat zij
    gedaan hebben, behoeven zij niet verder te gaan dan een vogel zoû vliegen
    tusschen de morgenschemering en den dageraad. Maar voor mij is de wereld tot een
    handbreed ineengekrompen, en overal waar ik mij wend, slaat mijn naam in looden
    letters op de rotsen geschreven. Want ik ben niet uit de duisternis tot de
    oogenblikkelijke bekendheid van de misdaad gekomen, maar uit een soort eeuwigheid van
    roem tot een eeuwigheid van eerloosheid, en soms komt liet mij voor dat ik bewezen
    heb, indien daarvoor inderdaad bewijs noodig is, dat tusschen roem en eerloosheid
    maar éen schrede is of nog minder dan dat.

    Toch, juist in het feit dat de menschen mij zullen herkennen overal waar ik ga, en
    wat zijn dwaasheden aangaat, alles omtrent mijn leven zullen weten, kan ik ook iets
    goeds voor mij ontdekken. Het zal mij de noodwendigheid inprenten van mij weêr
    als kunstenaar te doen gelden, en dat zoo snel als ik bij mogelijkheid kan. Indien ik
    slechts éen enkel schoon kunstwerk zal kunnen voortbrengen, zal ik instaat
    zijn boosaardigheid haar venijn en lafhartigheid haar grijns te ontrooven, en de tong
    van den smaad bij den wortel uit te rukken.

    En als ik, zooals ik werkelijk doe, tegenover het leven als tegenover een raadsel
    sta, staat het leven niet minder tegenover mij als tegenover een raadsel. De menschen
    moeten een of andere houding tegen mij aannemen en zoodoende een oordeel vellen
    zoowel over zichzelven als over mij. Ik behoef wel niet te zeggen dat ik geen
    bepaalde persoonlijkheden bedoel. De eenige menschen met wie ik nu gaarne zoû
    omgaan, zijn kunstenaars en menschen die geleden hebben: menschen die weten wat
    schoonheid is, en menschen die weten wat smart is. Niemand anders boezemt mij
    belangstelling in. Ook stel ik geen enkelen eisch aan het leven. Alles wat ik
    besproken heb, heeft enkel te maken met mijn eigen geestelijke houding tegenover het
    leven in zijn geheel, en ik gevoel dat niet beschaamd te zijn over het feit dat ik
    straf ondergaan heb, een der eerste dingen is, die ik moet bereiken, ter wille van
    mijn eigen vervolmaking en omdat ik zoo onvolkomen ben.

    Dan moet ik leeren gelukkig zijn. Eenmaal wist ik het, of dacht het te weten, bij
    instinkt. Toen was het altijd lente in mijn hart. Mijn gemoedsgesteldheid was verwant
    met vreugde. Zooals men een beker tot den rand vult met wijn, vulde ik mijn leven tot
    den rand met genot. Ik nader het leven nu van een volslagen nieuwen kant. En zelfs
    mij een denkbeeld te maken van geluk is vaak uiterst moeilijk voor mij. Ik herinner
    mij hoe ik eens in mijn eerste jaar te Oxford las in Pater's Renaissance (dat
    boek dat zulk een wonderbaren invloed op mijn leven heeft gehad) hoe Dante diep in
    den Inferno hen plaatst, die eigenzinnig leven in droefenis, en hoe ik naar de
    boekerij van het College ging en de plaats opsloeg in de Divina Commedia waar
    onderin het sombere moeras diegenen liggen die "gemelijk waren in de zoete lucht",
    die altijd door zeggen door hun zuchten heen:

    "Tristi fummo




    Nell' aere dolce, che dal sol
    s'allegra."





    Ik wist dat de Kerk acidia veroordeelde, maar het gansche denkbeeld leek
    mij volkomen fantastisch, juist de soort van zonde, verbeeldde ik mij, om uit te
    vinden voor een priester die niets van het werkelijke leven afwist. Ook kon ik niet
    begrijpen hoe Dante die zegt dat "smart ons herhuwt met God", zoo hard kon geweest
    zijn voor hen die op den weemoed verliefd waren, indien er werkelijk zulke wezens
    bestonden. Ik vermoedde niet dat dit eenmaal voor mij een der grootste verzoekingen
    van mijn leven zoû worden. Terwijl ik in de gevangenis te Wandsworth was,
    haakte ik naar den dood. Het was mijn eenige begeerte. Toen ik na twee maanden
    hospitaal hierheen overgebracht werd en ik bevond dat mijn lichamelijke gezondheid
    gaandeweg verbeterde, kwam ik tot de heftigste verwoedheid. Ik besloot zelfmoord te
    plegen op den eigen dag waarop ik de gevangenis verlaten zoû. Mettertijd ging
    die booze stemming over, en ik vatte het plan op om te leven, maar om
    neêrslachtigheid te dragen zooals een koning zijn purper draagt: nooit
    zoû ik weêr glimlachen, ieder huis waar ik binnentrad, zoû ik maken
    tot een huis van rouw, ik zoû mijn vrienden in loome droefenis met mij doen
    wandelen, ik zoû hun leeren dat droefgeestigheid het ware geheim des levens is,
    ik wilde hen verlammen met de smart van een ander, ik wilde hun leven verderven met
    mijn eigen leed. Nu ben ik volkomen anders gestemd. Ik zie in dat het zoowel
    ondankbaar als onvriendelijk van mij zoû zijn een zoo lang gezicht te trekken,
    dat wanneer mijn vrienden mij kwamen bezoeken, zij een nog langer gezicht moesten
    zetten om hun medegevoel te toonen; of om, als ik hen te gast wilde hebben, hen uit
    te noodigen in stilzwijgen aan te zitten bij bittere kruiden en gerechten van een
    begrafenismaal. Ik moet leeren opgewekt te zijn en gelukkig.

    De laatste twee gelegenheden dat het mij vergund was mijn vrienden hier bij mij te
    zien, deed ik mijn best zoo opgewekt mogelijk te zijn en mijne opgewektheid te toonen
    om hun een kleine vergoeding te geven voor de moeite die zij namen om heel uit de
    stad mij te komen bezoeken. Ik weet wel, het is slechts een geringe vergoeding, maar
    die, daar ben ik zeker van, hun meest genoegen doet. Zaterdag vóor acht dagen
    had ik Robbie hier een uur lang bij mij en ik deed mijn best zoo vol mogelijk uiting
    te geven aan het genot dat ik werkelijk in ons samenzijn gndervond. En dat ik in de
    beschouwingen en denkbeelden die ik hier op eigen gelegenheid vorm, op het rechte pad
    ben, blijkt mij uit het feit dat ik nu voor het eerst sinds mijn gevangenschap een
    werkelijke begeerte heb om te leven.

    Er wacht mij zooveel werk dat ik het als een verschrikkelijke ramp zoû
    beschouwen indien ik stierf vóor het mij vergund werd er tenminste een klein
    deel van te volbrengen. Ik zie nieuwe mogelijkheden van ontwikkeling in de kunst en
    in het leven, waarvan elk een nieuwe vorm van vervolmaking is. Ik begeer te leven om
    te kunnen onderzoeken wat voor mij niet meer of minder dan een nieuwe wereld is.
    Wenscht gij te weten wat deze nieuwe wereld is? Gij kunt het wel raden, denk ik. Het
    is de wereld waarin ik geleefd heb. Smart en al wat smart ons onderwijst, is mijn
    nieuwe wereld.

    Vroeger leefde ik uitsluitend voor genot. Ik schuwde lijden en smart van welken
    aard ook. Ik haatte beide. Ik besloot, voor zoover dat mogelijk was, geen acht op hen
    te geven, om hen, wil ik zeggen, te behandelen als vormen van gebrekkigheid. Zij
    maakten geen deel uit van mijn levensplan. Zij hadden geen plaats in mijn
    wijsbegeerte. Mijn moeder die het leven in zijn geheel kende, placht mij vaak enkele
    regels van Goethe aan te halen, die door Carlyle geschreven waren in een boek dat hij
    haar jaren geleden gegeven had, en die door hem, als ik het goed heb, als volgt
    vertaald waren:

    "Who never ate his bread in sorrow,




    Who never spent the midnight hours




    Weeping and waiting for the
    morrow,—




    He knows you not, ye heavenly powers."





    Deze regels placht die edele koningin van Pruisen, welke Napoleon met zoo grove
    ruwheid behandelde, aan te halen in haar vernedering en ballingschap. Deze regels
    haalde mijne moeder vaak aan in de moeilijkheden van haar meergevorderd leven. Ik
    weigerde volstrekt de ontzaggelijke waarheid die er in geborgen ligt, aan te nemen of
    toe te geven. Ik kon ze niet bevatten. Ik herinner mij zeer wel, hoe ik haar placht
    te zeggen dat ik geen lust had mijn brood in smart te eten of éen enkelen
    nacht door te brengen in weenen en wachten op een bitterder dageraad.

    Ik kon niet denken dat dit een der bijzondere dingen was, die het lot voor mij had
    weggelegd, dat ik inderdaad een heel jaar lang van mijn leven bestemd was weinig
    anders te doen. Doch zoo is mijn deel mij toegemeten, en pas in de laatste maanden na
    verschrikkelijke moeilijkheden en worstelingen is het mij gelukt enkele der lessen te
    verstaan, die verscholen liggen in het hart van het leed. Geestelijken en menschen
    die zegswijzen gebruiken zonder wijsheid, spreken soms van lijden als van een
    geheimenis. In werkelijkheid is het een openbaring. Men nadert de wereldgeschiedenis
    van een gansch anderen kant. Wat men vroeger bij instinkt duister had gevoeld omtrent
    kunst, wordt door verstand en gemoed beleefd met volmaakte helderheid van
    aanschouwing en hoogste spanning van waarneming.

    Ik zie nu in dat smart de opperste aandoening is, waarvoor een mensch vatbaar is,
    en dat zij daarom tegelijk de grondvorm en de toetssteen van alle kunst is. Waar de
    kunstenaar altijd op uit is, is de bestaansvorm waarin ziel en lichaam éen en
    ondeelbaar zijn, waarin het uitwendige uitdrukking geeft aan het inwendige, waarin de
    stof openbaring wordt. Zulke bestaansvormen zijn er verscheidene. Het éene
    oogenblik kan de jeugd en de kunsten die zich uitsluitend met de jeugd bezighouden,
    ons als voorbeeld dienen. Het andere oogenblik zijn wij geneigd te denken dat de
    moderne landschapkunst met haar verfijndheid en gevoeligheid voor indrukken, met hare
    suggestie als van een geest die in de uitwendige dingen woont en gelijkelijk van
    aarde en lucht, van mist en stad zijn kleed maakt, met haar ziekelijk gevoelige
    harmonie van stemmingen, tonen en kleuren, voor ons schilderkunstig verwezenlijkt wat
    zoo volmaakt plastisch verwezenlijkt werd door de Grieken. De muziek waarin alle
    onderwerp wordt opgelost in de uitdrukking, zoodat het er niet meer van gescheiden
    kan worden, is een ingewikkeld, en een bloem of een kind een eenvoudig voorbeeld van
    wat ik bedoel. Maar smart is de uiterst bereikbare grondvorm zoowel in het leven als
    in de kunst.

    Achter vreugde en lach kan zich een gemoed verschuilen, grof, hard en ongevoelig.
    Maar achter smart schuilt altijd smart. Leed, in tegenstelling met vreugde, draagt
    geen masker. Waarheid in kunst is volstrekt niet overeenstemming tusschen de
    ideëele werkelijkheid en den toevalligen bestaansvorm, het is niet de gelijkenis
    van de gestalte met haar schaduw, of van het spiegelbeeld in het kristal met de
    gedaante zelf, het is niet een echo die antwoordt uit de holling van den heuvel,
    evenmin als het een zilveren waterspiegel in de vallei is, die de maan toont aan de
    maan en Narkissos aan Narkissos. Waarheid in kunst is de eenheid van een ding met
    zichzelf, het uitwendige gemaakt tot de uitdrukking van het inwendige, de
    vleeschwording der ziel, het lichaam doordrongen van den geest. Daarom is geen
    waarheid te vergelijken met smart. Er zijn oogenblikken dat smart mij voorkomt de
    eenige waarheid te zijn. Andere dingen zijn misschien begoochelingen van het oog of
    van de begeerte, dingen die enkel bestaan om het oog te verblinden of de begeerte te
    verzadigen, maar uit smart zijn de werelden opgebouwd, en geen kind of ster wordt
    geboren zonder pijn.

    Buitendien nog heeft smart een felle, geheel eigen werkelijkheid. Ik heb van
    mijzelf gezegd dat ik iemand was, die in symbolische betrekking stond met de kunst en
    de beschaving van mijn tijd. Geen enkel ellendig man is hier saam met mij op deze
    ellendige plaats, die niet in symbolische betrekking staat met de geheimenis zelf des
    levens. Want de geheimenis des levens is lijden. Dat is liet wat verscholen is achter
    alles. Wanneer wij beginnen te leven, is het zoete ons zoo zeer zoet, en het bittere
    zoo zeer bitter, dat wij onvermijdelijk al onze verlangens richten naar genietingen,
    en er op uit zijn niet enkel "voor een maand of twee op honing te teren", maar al
    onze jaren lang geen ander voedsel te proeven, zonder onderwijl te beseffen, dat wij
    eigenlijk bezig zijn de ziel te laten verhongeren.

    Ik herinner mij hoe ik eens over dit onderwerp sprak met een der schoonste
    persoonlijkheden die ik ooit gekend heb: een vrouw wier medegevoel en edele goedheid
    jegens mij, zoowel vóor als na de ramp van mijn gevangenisschap, alle macht
    van beschrijving te boven zijn gegaan, eene die mij, hoewel zij het niet weet, meer
    dan iemand anders ui de gansche wereld werkelijk bijstand gegeven heeft bij het
    dragen van den last mijner kwellingen, en dat alleen door het enkele feit van haar
    bestaan, doordat zij is wat zij is: een ideaal zoowel als een invloed: een wezen dat
    niet alleen de gedachte ingeeft aan wat men zoû kunnen worden, maar ook
    feitelijke hulp verleent om het te worden, een ziel die de gemeene lucht zoet maakt,
    en al wat geestelijk is, zoo eenvoudig en natuurlijk doet schijnen als het zonlicht
    of de zee: eene voor wie schoonheid en smart hand in hand gaan en dezelfde zending
    hebben. Bij de gelegenheid die ik bedoel, zeide ik tot haar—ik herinner het mij
    zeer duidelijk,—dat er genoeg lijden was in éen nauwe Londensche steeg
    om aan te toonen dat God de menschen niet liefhad, en dat, als ergens eenige smart
    heerschte, al was het slechts het verdriet van een kind dat in zijn stadstuintje zit
    te weenen om iets dat het al of niet misdreven heeft, het gelaat der gansche
    schepping geschonden was. Ik had geheel en al ongelijk. Zij zeide het mij, maar ik
    kon haar niet gelooven. Ik was niet in de sfeer waarin men dat geloof behalen kan. Nu
    komt het mij voor dat de éene liefde of de andere de eenig mogelijke
    verklaring is van de buitengewoon groote som van lijden op de wereld. Ik kan geen
    andere verklaring beseffen. Ik ben overtuigd dat er geen andere is, en dat, als de
    wereld wezenlijk, zooals ik zeide, opgebouwd is uit smart, zij opgebouwd is door de
    handen der liefde, omdat op geen andere wijze de ziel des menschen, voor wie de
    wereld geschapen werd, de volle gestalte van hare volmaaktheid kon bereiken. Genot
    voor het schoone lichaam, maar leed voor de schoone ziel.

    Wanneer ik zeg dat ik hiervan overtuigd ben, spreek ik met te veel hoovaardij.
    Veraf, als een volkomen parel, kan men de stad Gods zien liggen. Het is zoo'n
    wonderbaarlijk gezicht, dat het lijkt als kon een kind haar bereiken binnen een
    zomerdag. En een kind kan dat ook. Maar voor mij en mijns gelijken gaat het niet zoo
    gemakkelijk. Wat wij ons éen enkel oogenblik misschien eigen maken, verliezen
    wij weêr in de lange uren die volgen met haar looden voeten. Het is zoo
    moeilijk de ziel te houden op "de hoogten die zij machtig is te winnen". Wij denken
    in de eeuwigheid, maar wij bewegen traag door den tijd; en hoe traag de tijd gaat
    voor ons die gevangen zitten, behoef ik niet nog eens te vertellen, evenmin als van
    de loomheid en de wanhoop die komen terugkruipen in onze cel en in de cel van ons
    hart met zulk een vreemdsoortige volharding dat wij om zoo te zeggen ons huis voor
    haar komst moeten sieren en bezemen als voor een onwelkom gast of voor een bitsen
    meester of voor een slaaf wiens slaaf het ons lot of onze keus is te zijn.

    En, al kunnen op het oogenblik mijn vrienden, dit slecht gelooven, toch is het
    niet minder waar dat voor hen die leven in vrijheid, ledigheid en gerief, het
    gemakkelijker is de lessen van den deemoed te leeren dan voor mij die den dag begin
    met neder te knielen om den vloer mijner cel te reinigen. Want het leven in de
    gevangenis met zijn eindelooze onthoudingen en beperkingen maakt ons opstandig. Het
    schrikkelijkste er van is niet dat het iemands hart breekt—harten zijn er voor
    om gebroken te worden—maar dat het iemands hart tot een steen maakt. Van tijd
    tot tijd heeft men het gevoel dat men enkel met een bronshard voorhoofd en hoonstarre
    lippen door den dag kan heen komen. En hij die in den staat der weêrspannigheid
    is, kan de genade niet ontvangen, om de uitdrukking te gebruiken, die de Kerk zoo
    zeer bemint,—zoo zeer te recht bemint, dunkt mij—; want in het leven
    zoowel als in de kunst stopt de opstandige gestemdheid de toegangen der ziel en sluit
    de ademen des hemels buiten. Toch moet ik deze lessen hier leeren, als ik ze ergens
    zal leeren, en moet vervuld worden van vreugde, indien mijn voeten op den rechten weg
    zijn en mijn gelaat gekeerd is naar "de poort die de Schoone genaamd wordt", al val
    ik ook vaak neder in het slijk en verdool ik dikwijls in den mist.

    Dit "Nieuwe Leven", zooals ik het soms om mijn liefde voor Dante gaarne noem, is
    natuurlijk volstrekt geen nieuw leven, maar eenvoudig bijwege van ontwikkeling en
    evolutie, de voortzetting van mijn vroeger leven. Ik herinner mij hoe ik eens in
    Oxford, het jaar vóor ik afstudeerde, tot een van mijn vrienden zeide op een
    morgen qat wij ronddwaalden door de nauwe vogelendoorkwetterde wandelpaden van
    Magdalen College, dat ik begeerde te eten van de vrucht van al de boomen in den tuin
    der wereld, en dat ik de wereld inging met dien hartstocht in mijn ziel. En zoo ging
    ik werkelijk het leven in, en zoo heb ik geleefd. Mijn eenige fout was dat ik mij
    uitsluitend beperkte tot de boomen van wat mij de bezonde kant van den tuin leek, en
    de andere zijde schuwde om haar schaduw en mistroostigheid. Mislukking, schande,
    armoede, smart, wanhoop, lijden, tranen zelfs, de gebroken woorden die over lippen in
    leed komen, wroeging die den mensch op doornen doet wandelen, schuldbesef dat
    veroordeelt, zelfverlaging die zich wreekt, ellende die asch op haar hoofd strooit,
    benauwing die een zak kiest voor haar kleedij en gal stort in haar eigen
    drinkwater,—voor al deze dingen was ik bevreesd. En terwijl ik besloten had
    daarvan niets te willen weten, werd ik gedwongen elk van hen op de beurt te proeven,
    op hen te teren, voor een bestemden tijd in waarheid geen ander voedsel te
    hebben.

    Geen enkel oogenblik heb ik spijt dat ik geleefd heb voor genot. Ik deed het
    tenvolle, zooals men alles wat men doet, behoort te doen. Daar was geen genot waarvan
    ik geen ervaring maakte. Ik wierp de parel mijner ziel in een beker wijn. Het pad
    der, vroege-lentebloemen ging ik onder den klank der fluiten. Ik leefde van honing en
    honingzeem, Maar als ik hetzelfde leven had voortgezet, zoû dat verkeerd
    geweest zijn, daar het beperkend zoû gewerkt hebben. Ik moest verder. De andere
    helft van den hof had ook hare geheimen voor mij. Natuurlijk ligt van dit alles de
    voorschaduwing en voorbeelding in mijn boeken. Iets er van vindt men in "De Gelukkige
    Prins", iets ook in "De Jonge Koning", voornamelijk waar onder andere de bisschop
    zegt tot den knielenden knaap: "Is Hij die de ellende schiep, niet wijzer dan gij
    zijt?", een volzin, die, toen ik hem neerschreef, mij niet veel meer dan een fraze
    leek; veel er van ligt verholen in den doemdreigenden ondertoon die als een purperen
    draad loopt door het weefsel van "Dorian Gray"; in "De Kritikus als kunstenaar" is
    het uitgewerkt in vele kleuren; in "De Ziel des Menschen" is het
    neêrgeschreven, en dat in letterteekens meer dan gemakkelijk om te lezen; het
    is een der refereinen wier terugkeerende motieven "Salome" zoo zeer gelijk aan een
    muziekstuk maken en het tezamen binden als een ballade; in het prozagedicht van den
    man die uit het brons van het beeld van "Genot dat een oogenblik leeft" maken moet
    het beeld van "Smart die eeuwig duurt", is het lichaam geworden. Het had niet anders
    gekund. Ieder afzonderlijk oogenblik van zijn leven is men wat men zal zijn evenzeer
    als wat men geweest is. De kunst is een symbool, omdat de mensch een symbool is.

    Als ik het volkomen bereiken kan, is dit Nieuwe Leven de uiterste verwezenlijking
    van het kunstenaarsbestaan. Immers het leven van den kunstenaar is eenvoudig
    zelfontwikkeling. De deemoed bij den kunstenaar bestaat in zijn onvoorwaardelijk
    aannemen van alle ervaringen, volkomen als de liefde bij den kunstenaar eenvoudig de
    zin der schoonheid is, die der wereld haar lichaam en ziel openbaart. In "Marius the
    Epicurean" tracht Pater het kunstenaarsleven te verzoenen met het godsdienstige leven
    in de diepe, zoete en gestrenge beteekenis van het woord. Maar Marius is niet veel
    meer dan een toeschouwer, zeker een ideaal toeschouwer en een aan wien het gegeven is
    "het schouwspel des levens gade te slaan met geëigende ontroeringen", wat
    Wordsworth bepaalt als het waarachtige doel des dichters; toch is hij uitsluitend
    toeschouwer, en misschien een weinig te beziggehouden met de sierlijkheid der banken
    van het heiligdom om op te merken dat het het heiligdom der smart is, dat hij voor
    oogen heeft.

    Ik zie een veel inniger en onmiddellijker verband tusschen het werkelijke leven
    van Christus en het werkelijke leven van den kunstenaar; en het is een ongemeene
    verheuging voor mij te bedenken dat ik, lang vóor smart mijn dagen haar
    eigendom had gemaakt en mij gebonden aan haar rad, geschreven had in "De Ziel des
    Menschen" dat hij die een leven gelijk aan dat van Christus wil leiden, geheel en
    volstrekt zichzelf moet zijn, terwijl ik als voorbeelden niet enkel den schaapherder
    aan den heuvelkant en den gevangene in zijn cel had genomen, maar ook den schilder
    voor wien de wereld een kleurige optocht, en den dichter voor wien de wereld een lied
    is. Ik herinner mij hoe ik eens zeide tot André Gide, toen wij samen in een of
    ander Parijsch café zaten, dat, terwijl metaphysica maar weinig wezenlijk
    belang voor mij had en zedeleer volstrekt geen, er niets was, dat hetzij Platoon of
    Christus gezegd hadden, dat niet onmiddellijk kon worden overgebracht op het gebied
    der kunst en daar zijn volledige vervulling vinden.

    Ook onderscheiden wij in Christus niet alleen die nauwe vereeniging van
    persoonlijkheid met volmaaktheid, die het feitelijke onderscheid uitmaakt tusschen de
    classieke en de romantieke strooming in het leven, maar de grondslag zelf van zijn
    natuur was dezelfde als bij de natuur van den kunstenaar—een felle en
    vlamgelijke verbeelding. Hij bracht in toepassing op het geheele gebied der
    menschelijke verhoudingen dat medegevoel der verbeelding, dat op het gebied der kunst
    het eenige geheim van scheppen is. Hij verstond de melaatschheid der melaatschen, de
    duisternis der blinden, de grimmige ellende van hen die leven voor genot, de vreemde
    armoede der rijken. Iemand schreef mij in mijn ongeluk: "Wanneer gij niet op uw
    voetstuk staat, zijt gij niet belangwekkend." Hoe ver stond de schrijver van wat
    Matthew Arnold noemt "het geheim van Jezus". Van beiden had hij kunnen leeren dat al
    wat onzen naaste overkomt, onszelf overkomt, en als gij een spreuk begeert, om te
    lezen bij den dageraad en in den avond, een voor vreugde en voor leed, schrijf op de
    wanden van uw huis in letters die de zon verguldt en de maan verzilvert: "Al wat
    onszelf overkomt, overkomt onzen naaste."

    Christus' plaats is inderdaad bij de dichters. Zijn geheele opvatting der
    menschheid kwam rechtstreeks voort uit de verbeelding, en kan alleen door haar worden
    begrepen. Wat God was voor den pantheïst, was de mensch voor hem. Hij was de
    eerste die de verdeelde rassen als een eenheid opvatte. Vóor zijn tijd waren
    er goden en menschen geweest, en daar hij door de mystiek van het medegevoel erkende
    dat elk van beiden in hemzelf vleesch-geworden was, noemt hij zich, naar zijn
    oogenblikkelijke stemming, den Zoon van God en den Zoon des menschen. Meer dan wie
    ook in de wereldgeschiedenis wekt hij in ons de ontvankelijkheid voor het wonder,
    waartoe het romantieke zich altijd richt. Daar blijft voor mij iets bijna
    ongeloofelijks in het denkbeeld van een jong Gallilaiër van het land, die zich
    voorstelt dat hij op zijn eigen schouders zoû kunnen dragen den last der
    geheele wereld, al wat reeds gedaan en geleden was, en alles wat nog gedaan en
    geleden moest worden: de zonden van Nero, van Cesare Borgia, van Alexander VI, van
    hem die keizer van Rome was en priester van de Zon; het lijden van hen wier namen
    legio zijn en wier woning is tusschen de graven, onderdrukte volkeren,
    fabriekskinderen, dieven, gevangenen, uitgeworpenen, diegenen die stom zijn onder de
    verdrukking en wier stilte gehoord wordt alleen door God—, en die zich dat niet
    enkel voorstelt, maar het in werkelijkheid volvoert, zoodat nog op dit oogenblik al
    wie in aanraking komen met zijn persoonlijkheid, zelfs al buigen zij zich niet voor
    zijn altaar noch knielen voor zijn priester, meer of min ervaren dat het
    terugstootende van hun zonde is weggenomen, en de schoonheid van hun smart hun is
    geopenbaard.

    Ik had van Christus gezegd dat hij in de rij der dichters behoort. Dat is zoo.
    Shelley en Sophokles zijn van zijn broederschap. Maar ook zijn geheele leven is het
    wonderbaarlijkste aller gedichten. Wil men "medelijden en vrees"—, daar is
    niets in den geheelen kring van het Grieksche treurspel, dat dit gedicht raakt. De
    volstrekte reinheid van den protagonist verheft het geheele plan tot een hoogte van
    romantieke kunst, vanwaar de rampen van Thebai en van Pelops' huis door haar
    gruwelijkheid zelf zijn uitgesloten, en bewijst hoezeer Aristoteles ongelijk had toen
    hij in zijn verhandeling over het drama zeide dat het onmogelijk zoû zijn het
    schouwspel te verduren van den vlekkelooze in lijden. Noch in Aischylos, noch in
    Dante, die stroeve meesters der teederheid, noch in Shakespeare, den zuiverst
    menschelijken van alle groote kunstenaars, noch in de gezamenlijke Celtische mythen
    en legenden waar de liefelijkheid der wereld zich vertoont door een mist van tranen,
    en het leven van een mensch niet meer is dan het leven van een bloem, is er iets dat,
    om zuiveren eenvoud van ontroerendheid, vereend en vereenzelvigd met verhevenheid van
    tragische werking, kan gezegd worden te evenaren of ook maar te benaderen het laatste
    bedrijf van Christus' lijden. Het eenvoudige avondmaal met zijn gezellen, van wie een
    hem reeds voor een som gelds verkocht heeft; zijn zielsangst in den rustigen
    maanverlichten hof; de valsche vriend die hem nadert om hem te verraden met een kus;
    de vriend die nog in hem geloofde en op wien hij als op een rots gehoopt had een huis
    van toevlucht voor den mensch te bouwen, die hem verloochent op het oogenblik dat de
    haan kraaide naar den dageraad; zijn eigen volstrekte verlatenheid, zijn
    onderworpenheid, zijn berusting in alles; en daartusschendoor zulke tooneelen als de
    hoogepriester der orthodoxie, die in toorn zijn kleed verscheurt, en de ambtenaar der
    wereldlijke rechtspraak, die om water roept in de ijdele hoop zich te reinigen van
    dien vlek onschuldig bloed, die hem tot de scharlaken figuur der geschiedenis maakt;
    de kroningsplechtigheid der smart, een der wonderbaarlijkste dingen in de kronieken
    der tijden; de kruisiging van den Gerechte voor de oogen van zijn moeder en van den
    discipel dien hij liefhad; de soldaten die het lot werpen om zijne kleederen; de
    vreeselijke dood waardoor hij der wereld haar eeuwigste symbool schonk; en ten
    laatste zijn bijzetting in het graf van den rijken man, zijn lijk gezwachteld in
    Aigyptisch lijnwaad met kostbare specerijen en reukwerken als ware hij een
    koningszoon geweest.... Wanneer men dit alles enkel uit het gezichtspunt der kunst
    beschouwt, kan men niet dan dankbaar zijn dat de hoogdienst der Kerk de opvoering van
    het treurspel is zonder vergieten van bloed, de mystieke voorstelling van het lijden
    van haren Heer door middel van dialoog en gewaad en zelfs van gebaar; en het is
    steeds een bron van vreugde en ontzag voor mij te bedenken dat men het Grieksche koor
    dat elders voor de kunst verloren is gegaan, in zijn laatsten overlevenden vorm kan
    vinden in den dienaar die den priester antwoordt bij de bediening der mis.

    Toch is het geheele leven van Christus—zoo geheel en al kan smart en
    schoonheid eengemaakt worden in haar beteekenis en openbaring—in werkelijkheid
    een idylle, al is de afloop dat het voorhangsel van den tempel in tweeë scheurt,
    en de duisternis het gelaat der aarde bedekt, en de steen gewenteld wordt voor de
    deur van het graf. Men denkt altijd aan hem als aan een jongen bruidegom met zijn
    gezellen, zooals hij zelf inderdaad zich ergens beschrijft; als aan een schaapherder
    die met zijn schapen door de vallei dwaalt op zoek naar groene weide of koelen
    stroom; als aan een zanger die tracht op te bouwen uit muziek de muren van de Stad
    Gods; of als aan een minnaar voor wiens liefde de geheele wereld te klein was. Zijne
    wonderen lijken mij even kostelijk als de komst der lente, en even natuurlijk. Ik zie
    geen bezwaar te gelooven dat de bekoring zijner persoonlijkheid een zoodanige was,
    dat zijn enkele aanwezigheid vrede kon brengen aan beangste zielen, en dat zij die
    zijn kleederen of zijn handen aanraakten, hun pijnen vergaten, of dat als hij
    voorbijkwam langs de heirbaan des levens, menschen die nooit iets hadden gezien van
    levens geheimenis, die helder zagen, en anderen die doof waren geweest voor elke
    andere stem dan die van het genot, voor het eerst de stem der liefde hoorden en haar
    vonden "zoetluidig als Apolloons lier"; of dat booze hartstochten vluchtten bij zijn
    naderen en menschen wier stompzinnige verbeeldinglooze levens slechts een wijze van
    doodzijn waren geweest, als het ware uit hun graven opstonden wanneer hij hen riep;
    of dat wanneer hij leerde aan de berghelling, de schare haar honger en dorst en de
    zorgen der wereld vergat; en dat als zijn vrienden naar hem luisterden terwijl hij
    met hen aanzat, het gemeene voedsel hun kostelijk scheen en het water hun smaakte als
    uitgelezen wijn en bet geheele huis vervuld werd met de reuk en de zoetheid van
    nardus.

    In zijn Leven van Jezus—dat bevallige vijfde evangelie, het evangelie naar
    den Heiligen Thomas, zoû men het kunnen noemen—zegt Renan ergens dat de
    grootste levensdaad die Christus tot stand bracht, was dat hij na zijn dood even
    bemind bleef als hij bij zijn leven was geweest. En als zijn plaats onder de dichters
    is, is hij zeker de voorganger van alle minnaren. Hij zag dat de liefde het
    hoofdgeheim der wereld was, waarnaar de wijzen hadden gezocht, en dat men alleen door
    liefde kon naderen hetzij tot het hart van den melaatsche hetzij tot de voeten van
    God.

    En bovenal is Christus de opperste der individualisten. Zijn godsleer is, evenals
    het aannemen van alle levenservaringen door den kunstenaar, enkel een wijze van
    openbaring. De ziel des menschen is het, die Christus altijd zoekt. Hij noemt haar
    het "Koninkrijk Gods" en vindt haar in iedereen. Hij vergelijkt haar bij luttele
    dingen, bij een nietig zaad, een handvol zuurdeesem, een parel. Dat komt omdat men
    het bestaan der ziel enkel bewust wordt door zich los te maken van alle vreemde
    hartstochten, alle aangeleerde beschaving, alle uitwendige bezittingen, zoo goed als
    kwaad.

    Ik bood het hoofd aan alles met een soort hartnekkigheid van wil en veel ingeboren
    opstandigheid, tot ik volstrekt niets in de wereld overhad dan éen enkel ding.
    Ik had naam, positie, geluk, vrijheid, rijkdom verloren. Ik was een gevangene en een
    arm man. Maar nog had ik mijn kinderen over. Plotseling werden zij mij door de wet
    ontnomen. Het was zulk een verbijsterende slag voor mij, dat ik niet wist wat te
    doen. Ik wierp mij op de knieën en boog het hoofd en weende en zeide: "Het
    lichaam van een kind is als het lichaam onzes Heeren; ik ben geen van beide waardig".
    Dat oogenblik, scheen het, redde mij. Ik zag dat het eenige wat mij overbleef te
    doen, was alles voor lief te nemen. Van toen af—het zal ongetwijfeld vreemd
    klinken—heb ik mij gelukkiger gevoeld. Ik was doorgedrongen tot de ziel in haar
    uiterste wezenheid. In vele opzichten was ik haar vijand geweest, maar ik vond haar
    op mij wachten als een vriend. Wanneer men in beroering komt met de ziel, wordt men
    eenvoudig als een kind: zooals Christus zeide dat men behoort te worden.

    Het is bedroevend hoe weinig menschen ooit "hun ziel bezitten" vóor zij
    sterven. "Niets is zeldzamer in eenig mensch," zegt Emerson, "dan een daad die zijn
    eigen is." Het is volkomen waar. De meeste menschen zijn andere menschen. Hun
    gedachten zijn iemand anders meeningen, hun leven de kluchtige nabootsing, hun
    hartstochten de aanhaling van anderen. Christus was niet alleen de opperste
    individualist, maar hij was de eerste individualist der geschiedenis. De menschen
    hebben getracht een gewoon philanthroop van hem te maken, of hebben hem als
    altruïst gelijk gesteld met de onontwikkelden en de sentimenteelen. Maar hij was
    in waarheid geen van twee. Medelijden had hij natuurlijk met de armen, met hen die in
    gevangenissen zijn opgesloten, met de nederigen van staat, met de ellendigen. Maar
    hij had veel meer medelijden met de rijken, met de verharde hedonisten, met hen die
    hun vrijheid verspillen door de slaven der dingen te worden, met hen die zachte
    kleederen dragen en wonen in koningspaleizen. Rijkdommen en genot schenen hem in
    werkelijkheid grooter ongelukken te zijn dan armoede of smart. En wat altruïsme
    aangaat—wie wist beter dan hij dat roeping en niet vrije wil ons leven bepaalt,
    en dat men geen druiven kan lezen van doornen of vijgen van distelen?

    Hij was niet van het geloof dat men behoort te leven voor anderen als een
    vastgesteld zelfbewust doel. Het was niet de grondslag van zijn geloof. Als hij zegt:
    "Vergeeft uwen vijanden", zegt hij dat niet ter wille van den vijand, maar ter wille
    van onszelf, en omdat liefde schooner is dan haat. Bij de vermaning die hij geeft aan
    den rijken jongeling: "Verkoop al wat gij hebt en geef het den armen", denkt hij niet
    aan den toestand der armen, maar aan de ziel van den jongeman, de ziel die door
    rijkdom verdorven werd. In zijn levensopvatting is hij éen met den kunstenaar
    die weet dat volgens de onontkoombare wet der zelfvolmaking de dichter moet zingen en
    de beeldhouwer denken in brons en de schilder de wereld maken tot den spiegel zijner
    stemmingen, zoo vast en zeker als de meidoorn moet bloeien in de lente en het koren
    gouden worden in den oogsttijd, en de maan op haar voorgeschreven baan verkeeren van
    schijf tot sikkel en van sikkel tot schijf.

    Maar al heeft Christus niet tot de menschen gezegd: "Leeft voor anderen", hij
    heeft duidelijk aangetoond dat er volstrekt geen verschil bestond tusschen de levens
    der anderen en ons eigen leven. Hierdoor gaf hij den mensch een wijdstrekkende, een
    Titanische persoonlijkheid. Sinds zijn komst is de geschiedenis van elk afzonderlijk
    individu de geschiedenis der wereld of kan dat worden. Natuurlijk heeft de beschaving
    de persoonlijkheid der menschen verscherpt. De kunst heeft onzen geest duizendvoudig
    gemaakt. Zij die den gemoedsaanleg van den kunstenaar bezitten, gaan in ballingschap
    met Dante, en leeren hoe bitter het brood van vreemden smaakt, en hoe steil andermans
    trappetreden zijn; zij bereiken voor een oogenblik de wolkelooze rust van Goethe, en
    toch weten zij maar al te wel hoe Baudelaire kreet tot God:

    "O Seigneur, donnez-moi la force et le
    courage




    De contempler mon corps et mon coeur sans
    dégoût."





    Uit Shakespeares sonnetten puren zij, mogelijk tot hun eigen schade, het geheim
    zijner liefde en maken het tot hun eigen; zij zien met nieuwe oogen het moderne leven
    aan, omdat zij geluisterd hebben naar een van Chopins nocturnes, of omdat zij
    Grieksche kunst onder de oogen hebben gehad, of omdat zij gelezen hebben het verhaal
    van den hartstocht van een of anderen langgestorven man voor een of andere
    langgestorven vrouw wier haar was gelijk draden fijn goud en wier mond was als een
    granaatappel. Maar het medevoelen van den kunstenaarsaanleg houdt zich noodzakelijk
    bezig met wat uiting gevonden heeft. In woord of kleuren, achter de geverfde maskers
    van een Aischyleïsch drama of door de doorboorde en onderling verbonden rieten
    van een Siciliaanschen schaapherder,—man en boodschap moeten zich hebben
    geopenbaard.

    Voor den kunstenaar is uiting de eenige en uitsluitende vorm waaronder hij het
    leven kan opvatten. Voor hem is wat stom is, dood. Maar voor Christus was het anders.
    Met een onbegrensde en wonderbaarlijke verbeelding die iemand bijna met vreeze
    vervult, nam hij de geheele wereld van het onverwoorde, de sprakelooze wereld van het
    leed, als zijn koninkrijk, en maakte zichzelf haar tolk naar buiten. Hen die ik
    genoemd heb, die stom zijn onder de verdrukking en wier stilte gehoord wordt enkel
    door God, koos hij tot broederen. Hij trachtte oogen te worden voor den blinde, ooren
    voor den doove, een kreet op de lippen van hen wier tong gebonden was. Zijn verlangen
    was om voor de tienduizenden die geen uiting gevonden hadden, te zijn als een bazuin
    waardoor zij konden roepen naar den hemel. En daar hij met de kunstenaarsnatuur van
    een voor wien lijden en smart vormen waren, waardoor hij zijn opvatting van het
    schoone kon verwezenlijken, gevoelde dat een idee geen waarde heeft vóor zij
    belichaamd is en tot een beeld gemaakt, maakte hij van zichzelf het beeld van den Man
    van Smarten, en heeft als zoodanig de kunst geboeid en beheerscht zoo als nooit
    eenigen Griekschen god gelukt is.

    Want de Grieksche goden, in weerwil van het blank en rood van hun schoone radde
    leden, waren in werkelijkheid niet wat zij leken te zijn. Het gewelfde voorhoofd van
    Apolloon was gelijk aan de zonneschijf die in den dageraad opkomt boven den
    heuvelrand, en zijn voeten waren als de vleugelen van den morgen, maar hij zelf was
    wreed geweest voor Marsyas en had Niobe van hare kinderen beroofd. In de stalen
    schilden van Athena's oogen was geen medelijden geweest met Arachne; het praalvertoon
    en de pauwen van Hera was werkelijk alles wat edel omtrent haar was; en de vader der
    goden zelf had zich te zeer verliefd op de dochteren der menschen. De twee figuren
    die den diepsten indruk maken in de Grieksche mythologie, zijn, in godsdienstigen
    zin, Demeter, eene aardgodin die niet behoorde tot de Olympiërs, en, inzake
    kunst, Dionysos, de zoon van een sterfelijke vrouw die op het oogenblik zijner
    geboorte den dood gevonden had.

    Maar het leven zelf bracht uit zijn laagste en nederigste laag iemand voort,
    wonderbaarlijker dan de moeder van Persephone of den zoon van Semele. Uit den
    timmermanswinkel te Nazareth is een persoonlijkheid voortgekomen, grooter dan eenige
    andere die mythe en legende geschapen had, en die, wonderlijk genoeg, bestemd was aan
    de wereld de mystieke beteekenis van den wijn en de wezenlijke schoonheden van de
    leliën des velds te openbaren zooals geene andere, op den Kithairoon of in Enna,
    ooit gedaan had.

    De zang van Jesajas: "Hij was veracht en de onwaardigste onder de menschen, een
    man van smarten en verzocht in krankheid, en een iegelijk was als verbergende het
    aangezicht voor hem", had hem toegeschenen hemzelven te voorbeelden, en in hem werd
    de prophetie vervuld. Wij behoeven niet terug te schrikken voor zulk een gezegde.
    Ieder afzonderlijk kunstwerk is de vervulling eener prophetie; want ieder kunstwerk
    is de omzetting van een idee in een beeld. Elk afzonderlijk menschelijk wezen behoort
    de vervulling eener prophetie te zijn; want elk menschelijk wezen behoort de
    verwezenlijking van een ideaal te zijn, hetzij in den geest van God, hetzij in den
    geest der menschen. Christus vond den grondvorm en bestendigde hem, en de droom van
    een Vergiliaansch dichter, te Jerusalem of te Babyloon, werd in den langen loop der
    eeuwen vleesch in hem dien de wereld verwachtte. "Hij had geen gedaante noch
    heerlijkheid; als wij hem aanzagen, zoo was er geen gestalte dat wij hem zouden
    begeerd hebben", heeft Jesajas onder meer als kenteekenen van het nieuwe ideaal
    opgeteekend; en zoodra de kunst begreep wat dat bedoelde, ging zij open als een bloem
    in de aanwezigheid van hem in wien waarheid in kunst aan het licht trad als nooit te
    voren. Want is niet waarheid in kunst, zooals ik al gezegd heb, "datgene waarin het
    uitwendige de uitdrukking is van het inwendige, waarin de ziel tot vleesch is gemaakt
    en het lichaam doordrongen van geest, waarin de stof openbaring wordt"?

    Het meest betreurenswaardige feit in de geschiedenis is voor mij, dat Christus'
    eigen renaissance die den dom te Chartres heeft voortgebracht en den cyclus der
    Arthur-legenden en het leven van den Heiligen Franciscus van Assisi en de kunst van
    Giotto en Dante's Divina Commedia, geen vrijdom gehad heeft zich in haar eigen
    richting te ontwikkelen, maar verstoord en bedorven werd door de treurige classieke
    Renaissance die ons Petrarca schonk en Raphaëls fresco's en Palladio's bouwstijl
    en het vormelijke Fransche treurspel en de St. Paulskerk en Popes gedichten en alles
    wat van buiten af gemaakt wordt en volgens doode regels, en niet uit het binnenste
    opwelt door den bezielenden geest. Maar overal waar er een romantieke beweging in de
    kunst is, daar is, hoe en onder wat gedaante dan ook, Christus of de ziel van
    Christus. Hij is in Romeo and Juliet, in A Winter's Tale, in de
    Provençaalsche poëzie, in Coleridges Ancient Mariner, in Keats'
    La Belle Dame sans merci, in Chattertons Ballad of Charity.

    Wij zijn de meest uiteenloopende dingen en menschen aan hem verplicht. Hugo's
    Les Misérables, Baudelaires Les Fleurs du Mal, de toon van
    medelijden in de Russische romans, Verlaine en Verlaines gedichten, het gebrande glas
    en de wandtapijten en de quattrocento-arbeid van Burne-Jones en Morris komen hem niet
    minder toe dan de toren van Giotto, dan Lancelot en Guinevere, dan Tannhäuser,
    de onrustige romantieke marmers van Michele Angelo en de spitsboogbouw. Zoo ook de
    liefde voor kinderen en bloemen. Want voor hen beiden was eigenlijk in de classieke
    kunst maar weinig ruimte, nauwlijks genoeg om te groeien of te spelen, maar van de
    twaalfde eeuw af tot op onzen eigen tijd zijn zij voortdurend in de kunst verschenen
    onder wisselend voorkomen en op wisselende tijden, grillig en eigenzinnig in hun
    komst zooals men dat van kinderen en bloemen verwachten kan. Immers, de lente heeft
    steeds den schijn alsof de bloemen zich verscholen hadden en enkel uitkwamen in de
    zon als vreesden zij dat de volwassen menschen moe zouden worden van naar haar uit te
    zien en hun zoeken zouden opgeven; en het leven van een kind is immers niet meer dan
    een Aprildag met regen zoowel als zon voor de narcis.

    Het is de hooge verbeeldingskracht in Christus' eigen aanleg, die hem tot dit
    bloedlevende centrum der romantiek maakt. De wondere figuren van het poëtische
    drama en de ballade zijn gemaakt door de verbeelding van anderen, maar geheel uit
    zijn eigen verbeelding heeft Jezus van Nazareth zichzelf geschapen. De roep van
    Jesajas had in werkelijkheid niet meer met zijn komst te maken dan de zang van den
    nachtegaal met het rijzen der maan—niets meer, maar wellicht ook niets minder.
    Hij was de ontkenning zoowel als de bevestiging der prophetie. Tegenover iedere
    verwachting die hij vervulde, was er een andere die hij vernietigde. "In alle
    schoonheid", zegt Bacon, "is een zekere vreemdheid van verhouding", en van hen die
    uit den geest geboren zijn—dat is, van hen die evenals hij dynamische krachten
    zijn—, zegt Christus dat zij zijn als de wind die "waait waarheen hij wil en
    niemand weet vanwaar hij komt en waar hij henen gaat". Daarom oefent hij zoo sterke
    bekoring op den kunstenaar. Hij heeft in zich al de kleurelementen des levens: de
    geheimenis, de wonderlijkheid, het suggestieve, de ekstase, de liefde. Hij beroept
    zich op den zin voor het wonder en hij schept die zielsgesteldheid waarin alleen hij
    kan begrepen worden.

    En voor mij is het een vreugde te bedenken dat als hij "gedegen verbeelding" is,
    de wereld uit dezelfde stof bestaat. Ik heb ergens in Dorian Gray gezegd dat
    de groote zonden der wereld plaats hebben in de hersenen. Maar in de hersenen heeft
    alles plaats. Wij weten nu dat wij niet zien met onze oogen en niet hooren met onze
    ooren. Zij zijn in werkelijkheid kanalen voor het min of meer nauwkeurig overbrengen
    der zinsindrukken. In de hersenen is de papaver rood, is de appel geurig, zingt de
    leeuwerik.

    In den laatsten tijd ben ik ijverig bezig geweest de vier prozagedichten over
    Christus te bestudeeren. Met Kerstmis gelukte het mij een Grieksch Testament machtig
    te worden, en elken morgen als ik eerst mijn cel had schoongemaakt en mijn tingerei
    gepoetst, las ik een stuk uit de Evangeliën, een twaalftal verzen op goed geluk
    opgeslagen. Het is een verrukkelijke wijze van den dag aan te vangen. Iedereen, zelfs
    in een verontrust slechtgeordend leven, moest evenzoo doen. Eindelooze herhaling, te
    pas en ten ontijde, heeft voor ons de frischheid, de naïeveteit, de eenvoudige
    romantieke bekoring der Evangeliën bedorven. Wij hooren hen veel te vaak en veel
    te slecht lezen, en alle herhaling is geestdoodend. Wanneer men tot den Griekschen
    tekst terugkomt, is het alsof men uit een nauw en donker huis treedt in een hof van
    leliën.

    En voor mij wordt dat genot verdubbeld door de overweging dat wij naar alle
    waarschijnlijkheid de levende woorden zelve, ipsissima verba, zooals Christus
    hen uitte, bezitten. Er werd steeds verondersteld dat Christus sprak in het
    Aramaiïsch. Zelfs Renan dacht dat. Maar nu weten wij dat de Galilaische boeren,
    evenals de Iersche boeren in onzen tijd, twee talen spraken, en dat Grieksch de
    dagelijksche omgangstaal was over geheel Palaistina, of eigenlijk over de geheele
    Oostersche wereld. Mij was altijd de gedachte onaangenaam, dat wij Christus' eigen
    woorden slechts door een vertaling van een vertaling kenden. Het is mij een genot te
    bedenken dat, tenminste wat zijn uiterlijk gesprek aangaat, Charmides naar hem had
    kunnen luisteren, en Sokrates met hem kunnen redeneeren, en Platoon
hem zoû hebben begrepen; dat hij in werkelijkheid zeide:
εγω ειμι ὁ
ποιμην ὁ
καλος [Greek: egô eimi ho poimên
ho kalos]; dat toen hij dacht aan de leliën des

velds en hoe zij niet arbeiden en niet spinnen, zijn woorden volmaakt
kudden: καταμαθετε
τα κρινα του
αγρου πως
αυξανει ου
κοπια ουδε
νηθει [Greek: katamathete ta krina tou agrou
pos auxanei ou kopia oude nethei]; en dat zijn laatste woord, toen hij
uitriep: "mijn leven is volbracht, heeft zijn vervulling bereikt, is
voleindigd", nauwkeurig was wat Johannes ons mededeelt en niet meer:
τετελεσται [Greek:
tetelestai].


    Bij het lezen der Evangeliën—in 't bijzonder dat van Johannes zelf, of
    wat vroege Gnosticus zijn naam en mantel aannam—zie ik onafgebroken van de
    verbeelding getuigd als van den grondslag van alle geestelijk en materieel leven,
    maar daarnaast zie ik ook dat voor Christus de verbeelding eenvoudig een vorm der
    liefde was, en dat voor hem liefde soeverein was in de volste beteekenis van het
    woord. Een week of zes geleden stond de dokter mij toe wittebrood te eten in plaats
    van het grove zwart- of bruinbrood van den gewonen gevangeniskost. Het is een groote
    lekkernij. Het klinkt misschien vreemd dat droog brood bij mogelijkheid voor iemand
    ter wereld een lekkernij kan zijn. Voor mij is het dat zoozeer, dat ik bij het einde
    van ieder maal zorgvuldig al de kruimels opeet, die op mijn tinnen bord zijn
    gebleven, of gevallen zijn op den handdoek dien wij als laken gebruiken om onze tafel
    niet te bemorsen. En ik doe dit niet uit honger—ik krijg nu geheel voldoende te
    eten—maar eenvoudig opdat niets verloren ga van wat men mij geeft. Zoo behoort
    men liefde te beschouwen.

    Christus, evenals alle boeiende persoonlijkheden, had de macht om niet alleen zelf
    schoone dingen te zeggen, maar ook om anderen schoone dingen tot hem te doen zeggen.
    En ik bemin het verhaal dat Markus ons doet van de Grieksche vrouw die, toen hij om
    haar geloof te beproeven tot haar zeide, dat hij haar het brood van de kinderen
    Israël niet kon geven, hem antwoordde dat de hondekens—er staat [Greek:
    kunaria]—onder de tafel van de kruimkens eten, die de kinderen laten valten. De
    meeste menschen leven voor liefde en bewondering. Maar van liefde en bewondering
    behooren wij te leven. Indien ons eenige liefde bewezen wordt, behooren wij te
    erkennen dat wij haar geheel onwaardig zijn. Niemand is waardig bemind te worden. Het
    feit dat God de menschen bemint, bewijst ons dat het in de goddelijke orde der
    ideëele dingen geschreven staat dat eeuwige liefde zal gegeven worden aan wat
    eeuwiglijk onwaardig is. Liefde is een sacrament waaraan men knielend behoort deel te
    nemen, en "Domine, non sumdignus" behoort op de lippen en in de harten te zijn
    van hen die het ontvangen.

    Als ik nog ooit schrijf, ik meen als ik nog ooit kunstwerk voortbreng, zijn er bij
    uitstek twee onderwerpen waarover en waardoor ik verlang mij te uiten. Het
    éene is: "Christus als voorlooper der romantieke beweging in het leven"; het
    andere is: "Het kunstenaarsleven beschouwd in zijn betrekking tot het levensgedrag".
    Het eerste is zeker van een felle bekoring; want ik zie in Christus niet enkel de
    wezenlijke eigenschappen van den oppersten romantieken typos, maar evenzeer al de
    toevalligheden, tot de grilligheden toe, van den romantieken gemoedsaard. Niemand
    vóor hem had ooit tot de menschen gezegd dat zij "bloemgelijke levens"
    behoorden te leiden. Hij drukte het uit eens en voorgoed. Hij nam de kinderen aan als
    den typos van wat de volwassenen moeten trachten te worden. Hij hield hen als
    voorbeeld voor aan hun ouderen, wat ik mij altijd heb voorgesteld als het voornaamste
    nut van kinderen, indien wat volmaakt is, nut moet hebben. Dante beschrijft eens
    menschen ziel als komende uit de hand van God "lachend en weenend als een klein
    kind", en Christus zag eveneens dat de ziel van een elk behoort te zijn a guisa di
    fanciulla che piangendo e ridendo paroleggia. Hij gevoelde dat het leven
    verandering, strooming, werking is, en dat om het zich in eenigen vorm te laten
    vastzetten de dood is. Hij zag dat de menschen niet te veel ernst moeten maken met
    materiëele, dagelijksche belangen; dat onpraktisch zijn een groot ding is; dat
    men zich niet te veel moet bekommeren om wereldsche aangelegenheden. De vogels deden
    het ook niet, waarom zoû de mensch het doen? Verrukkelijk zijn zijn woorden:
    "Wees niet bezorgd voor den dag van morgen. Is niet de ziel meer dan het voedsel? Is
    niet het lichaam meer dan de kleeding?" Een Griek zoû het laatste kunnen gezegd
    hebben. Het is vol Grieksch gevoel. Maar Christus alleen kon beide zeggen en zoo het
    leven volmaakt voor ons samenvatten.

    Zijn moraal is geheel medegevoel, volkomen wat moraal behoort te zijn. Indien hij
    nooit iets anders gezegd had dan: "Hare zonden zijn haar vergeven, die vele waren;
    want zij heeft veel liefgehad", zoû het der moeite waard geweest zijn te
    sterven om dat gezegd te hebben. Zijn rechtvaardigheid is geheel en al dichterlijke
    rechtvaardigheid, juist wat rechtvaardigheid behoort te zijn. De bedelaar gaat naar
    den hemel, omdat hij ongelukkig geweest is. Ik kan geen betere reden bedenken om hem
    daarheen te zenden. De arbeiders die een enkel uur werken in den wijngaard in de
    koelte van den avond, krijgen volmaakt hetzelfde loon als zij die den geheelen langen
    dag onder de heete zon hebben gezwoegd. Waarom niet? Waarschijnlijk verdiende geen
    van hen iets. Of misschien waren zij een verschillend soort menschen. Christus kon
    niet lijden de bekrompen levenlooze werktuigelijke systemen die menschen als dingen,
    en dus ieder gelijk, behandelen. Voor hem bestonden er geen wetten: hij kende enkel
    uitzonderingen. Alsof ook iemand of eenig ding, als het er op aan komt, aan een
    tweede ter wereld gelijk was!

    Dat wat juist de grondtoon is der romantieke kunst, was voor hem de eigenlijke
    grondslag van het natuurlijke leven. Hij zag geen anderen. En toen zij tot hem een
    vrouw brachten, die op heeter daad van overspel was betrapt, en hem haar oordeel
    toonden als het in de wet geschreven stond, en hem vraagden wat men moest doen,
    schreef hij met zijn vinger in de aarde, en toen zij bij hem aanhielden, zag hij op
    en zeide: "Die van u zonder zonden is, werpe het eerst den steen op haar." Het was de
    moeite waard te leven om dat gezegd te hebben.

    Als alle dichterlijke naturen beminde hij onwetende menschen. Hij wist dat er in
    de ziel van een die onwetend is, altijd plaats is voor een groot denkbeeld. Maar
    stompzinnig volk kon hij niet uitstaan, in 't bijzonder hen die stompzinnig gemaakt
    zijn door hun opvoeding: menschen die vol meeningen zijn, waarvan zij geen enkele ook
    maar verstaan, een bij uitstek modern type, door Christus samengevat in zijn
    beschrijving van den man die den sleutel der kennis heeft, hem zelf niet gebruiken
    kan en niet toestaat dat anderen hem gebruiken zelfs al zou hij de poort van Gods
    Koninkrijk kunnen openen. Zijn voornaamsten krijg voerde hij tegen de Philistijnen.
    Dat is de krijg dien elk kind van het licht heeft aan te gaan. Het Philistijnendom
    had het hoogste woord in den tijd en de gemeenschap waarin hij leefde. Met hun trage
    onvatbaarheid voor denkbeelden, hun bekrompen rechtschapenheid, hun vervelende
    rechtgeloovigheid, hun aanbidding van het gemeene welslagen, hun algeheele
    vooringenomenheid met den groven materialistischen kant van het leven, hun
    belachelijke hoogschatting van zichzelf en hun belangrijkheid, waren de Joden van
    Jerusalem in Christus' dagen het volmaakte evenbeeld van den Engelschen Philistijn in
    onzen eigen tijd. Christus bespotte het "gepleisterde graf" der rechtschapenheid, en
    stelde dat woord vast voor altijd. Hij behandelde wereldsch welslagen als een ding om
    volstrekt te verachten. Hij zag er geen belang in. Hij beschouwde rijkdom als een
    hindernis voor den mensch. Hij wilde er niet van hooren dat men het leven zoû
    opofferen aan eenig systeem van gedachte of moraal. Hij wees er op dat vormen en
    ceremoniën gemaakt waren voor den mensch, en niet de mensch voor vormen en
    ceremoniën. Hij nam het Sabbatarianisme als voorbeeld van de dingen die men niet
    behoorde te tellen. De daden van de koude menschenliefde, de vertoonmakende openbare
    liefdadigheden, de vervelende formaliteiten die zoo dierbaar zijn aan den
    middelmatigen geest, stelde hij met een uiterste en onverzoenlijke verachting aan de
    kaak. Voor ons is wat men den naam rechtgeloovigheid geeft, niet meer dan een
    gemakzuchtige domme geloofsbeaming; maar voor hen en in hunne handen was het een
    vreeselijke en verlammende tyrannie. Christus vaagde haar uit den weg. Hij toonde aan
    dat de geest alleen waarde had. Hij liet geen gelegenheid voorbijgaan om hun te
    bewijzen dat, hoewel zij altijd bezig waren de wet en de profeten te lezen, zij
    inderdaad niet het geringste denkbeeld hadden van de beteekenis van een van beide.
    Tegenover hun vertienen van iederen afzonderlijken dag in de vastgestelde sleur van
    voorgeschreven plichten, zoo goed als zij de dille en de komijn vertienden, predikte
    hij het ontzaglijke belang van volledig voor het oogenblik te leven.

    Wie hij redde van hunne zonden, worden gered enkel om schoone oogenblikken in hun
    leven. Als Maria Magdalena Christus ziet, breekt zij de kostbare albasten flesch die
    een van haar zeven minnaars haar gegeven had, en stort de welriekende zalf over zijn
    moede stoffige voeten, en ter wille van dat éene oogenblik zit zij voor
    eeuwig, samen met Ruth en Beatrice, omrankt van de sneeuwwitte rozen van het
    Paradijs. Het eenige dat Christus ons in zijn korte vermaningen zegt, is dat ieder
    levensoogenblik schoon behoort te zijn, dat de ziel altijd bereid behoort te zijn
    voor de komst van den bruidegom, altijd op wacht naar de stem van den minnaar. De
    Philistijnschheid is eenvoudig die kant der menschelijke natuur, die niet verlicht
    wordt door de verbeelding. Al wat liefelijken invloed op het leven heeft, ziet hij
    als schakeeringen van licht: de verbeelding zelf is de wereld des lichts. Onze wereld
    is haar maaksel, en toch kan de wereld haar niet verstaan. Dat komt omdat de
    verbeelding eenvoudig een openbaringsvorm der liefde is, en de mate van liefde en de
    vatbaarheid voor liefde onderscheidt het éene menschelijke wezen van het
    andere.

    Maar vooral wanneer Christus met een zondaar vandoen heeft, is hij meest
    romantiek, in den zin van meest zichzelf. De wereld had altijd den heilige bemind als
    de dichtst mogelijke benadering van Gods volmaaktheid. Christus schijnt, door zeker
    goddelijk instinkt, altijd den zondaar bemind te hebben als de dichtst mogelijke
    benadering van des menschen volmaaktheid. Zijn oorspronkelijk streven was niet om de
    menschen te verbeteren evenmin als zijn oorspronkelijk streven was om het lijden te
    verlichten. Een belangwekkenden dief in een vervelend fatsoenlijkman te veranderen
    was zijn doel niet. Hij zoû weinig hebben opgehad met de Vereeniging om
    ontslagen gevangenen voort te helpen, en andere soortgelijke moderne bewegingen. De
    bekeering van een tollenaar tot een Pharizeër zoû hem geen sterk stuk
    geleken hebben. Maar op een wijze als de wereld nog altijd niet heeft begrepen,
    beschouwde hij zonde en lijden als dingen schoon en heilig in zichzelf en als graden
    van volkomenheid.

    Het lijkt een zeer gevaarlijk denkbeeld. Het is het inderdaad—alle groote
    denkbeelden zijn gevaarlijk. Dat het Christus' geloof was, daaromtrent is geen
    twijfel mogelijk. Dat het het ware geloof is, daar twijfel ik zelf niet aan.

    Natuurlijk moet de zondaar tot inkeer komen. Maar waarom? Eenvoudig omdat hij
    anders niet instaat zoû zijn te beseffen wat hij gedaan heeft. Het oogenblik
    van het berouw is het oogenblik der inwijding. Meer dan dat: het is het middel
    waardoor men zijn verleden verandert. De Grieken achtten dat onmogelijk. Zij zeggen
    vaak in hun gnomische aphorismen: "Zelfs de Goden kunnen het verleden niet
    veranderen." Christus toonde aan dat de gemeenste zondaar het kon, dat het het eenige
    was, dat hij kon doen. Als men er hem naar gevraagd had, zoû Christus—ik
    ben er volkomen zeker van—gezegd hebben dat de verloren zoon in het oogenblik
    dat hij op zijn knieën viel en weende, de verkwisting van zijn vermogen met
    lichtekooien, zijn zwijnenhoeden en zijn hongeren naar den draf dien zij aten, tot
    schoone en heilige oogenblikken in zijn leven maakte. Het is voor de meeste menschen
    moeilijk het denkbeeld te vatten. Ik denk dat men gevangen moet zitten om het te
    begrijpen. Als dat zoo is, is het der moeite waard gevangen te zitten.

    De figuur van Christus heeft iets zoo zeer eenigs. Zeker, evenals er schijnbare
    dageraden aan den dageraad zelf voorafgaan, en winterdagen zoo vol plotselingen
    zonneschijn kunnen zijn, dat zij de wijze crocus misleiden om haar goud te verkwisten
    vóor den tijd en een of ander onnoozel vogeltje er toe brengen zijn gaaike te
    roepen om op naakte takken een nest te bouwen, waren er Christenen vóor
    Christus. Daarvoor kunnen wij slechts dankbaar zijn. Het ongeluk is dat er sindsdien
    geen geweest zijn. Ik maak éen uitzondering, den heiligen Franciscus van
    Assisi. Maar God had hem bij zijn geboorte de ziel van een dichter gegeven, en hij
    zelf had in prille jeugd in een mystiek huwelijk armoede als bruid genomen: met de
    ziel van een dichter en het lichaam van een bedelaar vond hij den weg ter
    volkomenheid niet moeilijk. Hij begreep Christus, en werd zoo aan hem gelijk. Wij
    hebben het Liber Conformitatum niet noodig om te leeren dat het leven van den
    heiligen Franciscus de ware Imitatio Christi was, een gedicht in vergelijking
    waarmede het boek van dien naam slechts proza is.

    Inderdaad, dat is, alles te zamen genomen, de bekoring die van Christus uitgaat:
    hij is volkomen als een kunstwerk. Onderwijzen doet hij ons in werkelijkheid niets,
    maar door het feit dat men in zijn tegenwoordigheid gebracht wordt, wordt men iets.
    En ieder is bestemd voor zijn tegenwoordigheid. Eenmaal tenminste in zijn leven
    wandelt ieder mensch met Christus naar Emmaüs.

    Wat aangaat het andere onderwerp, "de Verhouding van het kunstenaarsleven tot het
    levensgedrag", zal mijn voorkeur u ongetwijfeld vreemd lijken. De menschen wijzen
    naar de gevangenis te Reading en zeggen: "Daarheen leidt het kunstenaarsleven". Ik
    zeg u, het zoû iemand naar erger plaatsen kunnen voeren. Meer werktuigelijke
    menschen voor wie het leven een listige speculatie is, die afhangt van een
    zorgvuldige berekening van wegen en middelen, weten altijd waarheen zij op weg zijn
    en geraken daar. Zij zetten af met als ideaal voor oogen de gegalonneerde jas van
    gemeentebode, en in welke sfeer zij ook geplaatst worden, slagen zij er in
    gemeentebode te worden en niet meer. Een man wiens streven is iets te worden buiten
    zichzelf, lid van het Parlement, een voorspoedig kruidenier, een uitstekend advocaat,
    rechter of iets even vervelends, slaagt onverbiddelijk en wordt wat hij wenscht te
    zijn. Dat is zijn straf. Zij die een masker begeeren, hebben het te dragen.

    Maar met de dynamische krachten des levens en hen in wie die dynamische krachten
    belichaamd zijn, is het anders gesteld. Menschen wier enkel streven gaat naar
    zelfverwezenlijking, weten nooit waarheen zij op weg zijn. Zij kunnen het niet weten.
    Naar de éene beteekenis des woords is het natuurlijk noodzakelijk om, zooals
    het Grieksche orakel zeide, zichzelf te kennen: dat is de eerste vrucht der kennis.
    Maar in te zien dat de ziel eens mensehen onkenbaar is, is de opperste vrucht der
    wijsheid. Het eindmysterie blijven wijzelf. Als de mensch de zon gewogen heeft in de
    weegschaal en de schreden der maan gemeten en de zeven hemelen ster voor ster in
    kaart gebracht, blijft hij zelf nog over. Wie kan de baan van zijn eigen ziel
    berekenen? Toen de jonge Saul uitging om zijn vaders ezelinnen te zoeken, wist hij
    niet dat een man Gods hem wachtte om hem tot koning te zalven, en dat zijn ziel reeds
    de ziel eens konings was.

    Ik hoop lang genoeg te leven en werk van zulk een hoedanigheid voort te brengen,
    dat ik aan het eind mijner dagen instaat zal zijn te zeggen: "Zie, hierheen leidt het
    kunstenaarsleven!" Twee van de meest volmaakte levens waarmede ik bij eigen ervaring
    kennis heb gemaakt, zijn die van Verlaine en van prins Kropotkin, twee mannen die
    beiden jaren gevangen zaten. De eerste is de eenige Christelijke dichter sinds Dante,
    de ander een man met de ziel van dien schoonen witten Christus dien Rusland ons
    schijnt te beloven.

    In de laatste zeven of acht maanden ben ik, ondanks een bijna onafgebroken reeks
    kwellingen die uit de buitenwereld tot mij doordrongen, in onmiddellijke aanraking
    geweest met een nieuwen geest die in deze gevangenis door menschen en dingen werkzaam
    is, en die mij geholpen heeft meer dan ik bij mogelijkheid met woorden kan
    uitdrukken. In het eerste jaar van mijn gevangenschap deed ik niet anders—ik
    kan mij niet herinneren iets anders gedaan te hebben—dan mijn handen wringen in
    machtelooze wanhoop en zeggen: "Welk een einde! Welk een ontzettend einde!" Nu tracht
    ik tot mijzelf te zeggen,—en somtijds als ik niet bezig ben mijzelf te
    martelen, zeg ik het werkelijk en eerlijk—: "Welk een begin, welk een
    wonderbaarlijk begin!" Daar is kans dat het werkelijk zoo is. Daar is kans dat het
    zoo wordt. Zoo ja, dan zal ik veel verplicht zijn aan deze nieuwe persoonlijkheid die
    het leven van ieder mensch in deze plaats heeft gewijzigd. Gij zult dit kunnen
    beseffen als ik u zeg dat ik, verleden Mei ontslagen zooals ik trachtte gedaan te
    krijgen, van hier zoû zijn gegaan met afschuw voor deze plaats en voor iederen
    beambte erin, met een bitterheid van haat die mijn leven zoû vergiftigd hebben.
    Ik heb nog een jaar gevangen moeten zitten, maar samen met ons allen heeft
    menschelijkheid in de gevangenis gewoond, en wanneer ik thans heenga, zal ik mij
    altijd groote bewijzen van goedheid herinneren, die ik hier van bijna iedereen
    ontvangen heb, en op den dag van mijn ontslag zal ik velen menschen veelvuldigen dank
    kunnen betuigen en hun vragen aan mij te blijven denken als ik aan hen.

    De wijze van behandeling in de gevangenis is in allen deele volstrekt verkeerd. Ik
    zoû er alles voor willen geven om, als ik vrij kom, instaat te zijn daar
    verandering in te brengen. Het is mijn plan het te beproeven. Toch is er niets in de
    wereld zoo verkeerd of de geest der menschelijkheid, die de geest der liefde is, de
    geest van den Christus dien men niet in de kerken vindt, kan het zoo al niet goed
    maken, dan toch te dragen zonder te groote verbittering van hart.

    Ik weet ook dat buiten de gevangenis mij vele heerlijke dingen wachten, van wat de
    heilige Franciscus van Assisi noemt "mijn broeder den wind en mijn zuster de regen",
    beide even liefelijk, tot de uitstallingen der winkels en de zonsondergangen in de
    groote steden. Als ik alles opsomde wat mij nog overblijft, weet ik niet waar ik
    zoû ophouden; want God heeft immers de wereld evenzeer voor mij als voor ieder
    ander gemaakt. Misschien zal ik van hier gaan rijker om iets dat ik vroeger niet had.
    Ik behoef u niet te zeggen dat voor mij hervormingen op zedelijk gebied even zinloos
    en oppervlakkig zijn als hervormingen in de theologie. Maar laat het voornemen een
    beter mensch te worden een stuk zijn van domme kwezelarij, een dieper mensch te zijn
    geworden is het voorrecht van hen die geleden hebben. En dat meen ik te zijn
    geworden.

    Indien na mijn invrijheidstelling een mijner vrienden een feest gaf en mij niet
    uitnoodigde, zoû mij dat geheel onverschillig zijn. Ik kan volmaakt gelukkig
    zijn met mijzelf alleen. Vrijheid, bloemen, boeken en de maan—wie zoû
    daarmede niet volmaakt gelukkig zijn? Bovendien zijn feesten niet meer voor mij. Ik
    heb er te veel gegeven om er op gesteld te zijn. Die kant van het leven is voor mij
    voorbij, tot mijn groot geluk, geloof ik. Maar als na mijn ontslag een mijner
    vrienden een verdriet had en mij niet toestond het te deelen, zoû mij dat
    bitter krenken. Als hij de deuren van het huis van rouw voor mij sloot, zoû ik
    telkens weêr terugkomen en om toegang verzoeken totdat ik deel mocht nemen aan
    wat mijn recht is. Als hij mij onwaardig oordeelde, ongeschikt om met hem te weenen,
    zoû dat voor mijn gevoel de grievendste vernedering zijn, de verschrikkelijkste
    smaadheid die men mij kon aandoen. Maar dat zoû niet mogelijk wezen. Het is
    mijn recht deel te hebben aan smart, en hij die tegelijk de liefelijkheid der wereld
    kan zien en deelen in haar smart, en iets van beider wonder beseffen, is in
    onmiddellijke aanraking met het goddelijke, en is zoo dicht tot Gods geheim genaderd
    als eenig mensch komen kan.

    Mogelijk zal ook in mijn kunst, evenzeer als in mijn leven, een nog dieper toon
    opkomen, een toon van meer eenheid-van-hartstocht, meer onmiddellijkheid-van-drang.
    Niet veelomvattendheid, maar verdieping is het waarachtige doel der moderne kunst.
    Wij houden ons in kunst niet langer bezig met het algemeene type. Met de uitzondering
    hebben wij vandoen. Nu kan ik wel geen kunst maken van mijn lijden in den vorm dien
    het aannam, dat is duidelijk. Kunst begint waar navolging ophoudt. Maar iets nieuws
    moet er in mijn werk komen, mogelijk een overvloediger beschikken over woorden, een
    rijker klankval, merkwaardiger werkingen, eenvoudiger orde van bouw, in elk geval
    iets van een nieuwe aesthetische hoedanigheid.

    Toen Marsyas werd "gescheurd uit de scheede zijner leden"—della vagina
    delle membra sue, om een van Dantes schrikkelijkste Taciteïsche wendingen te
    gebruiken—was het met zijn lied uit, zeiden de Grieken. Apolloon was
    overwinnaar gebleven. De lier had de herdersfluit tot zwijgen gebracht. Maar
    misschien vergisten de Grieken zich. Ik hoor in de moderne kunst herhaaldelijk den
    roep van Marsyas. Hij is bitter in Baudelaire, zoet en klagend in Lamartine, mystiek
    in Verlaine. Hij keert terug in de uitgestelde oplossingen van Chopins muziek. Hij is
    in de mistroostigheid die hangt over Burne-Jones' vrouwenfiguren. Zelfs Matthew
    Arnold wiens zang van "Callicles" in zoo hellen toon van lyrische schoonheid verhaalt
    van "den triomf der zoet overredende lier" en van "den roem der eindelijke zege",
    heeft hem meer dan eens. Tegen den onrustigen ondertoon van twijfel en ellende, die
    zijn verzen niet loslaat, konden Goethe noch Wordsworth hem baten, al volgde hij
    beiden beurtelings na, en als hij wil rouwen om Thyrsis of zingen van den
    Scholar Gipsy, moet hij wel de herdersfluit ter hand nemen om de gewenschte
    wijs te vinden. Maar laat de Phrygische Faun verstomd zijn of niet, mij is dat
    onmogelijk. Uiting is even noodzakelijk voor mij als blad en bloemen voor de zwarte
    takken der boomen die boven de muren der gevangenis uitkijken en zoo rusteloos zijn
    in den wind. Tusschen mijn kunst en de wereld is nu een wijde kloof, maar tusschen de
    kunst en mij is er geen. Ik hoop tenminste dat er geen is.

    Elk van ons wordt een verschillend lot toegemeten. Mijn deel is een geweest van
    openbare schande, van lange gevangenschap, van ellende, van maatschappelijken
    ondergang, van smaadheid, maar ik ben mijn lot niet waardig—nog niet,
    tenminste. Ik herinner mij hoe ik vroeger vaak zeide dat ik een werkelijke ramp wel
    zoû kunnen dragen als zij tot mij kwam in purperen mantel en met een masker van
    edele smart, maar dat het vreeselijke van onzen modernen tijd was, dat hij het
    treurspel steekt in de kleedij van het blijspel, zoodat de groote rampen alledaagsch
    lijken of bespottelijk of gebrekkig in stijl. Het is volkomen waar wat betreft den
    modernen tijd. Het is waarschijnlijk altijd waar geweest voor het leven van den dag.
    Men zegt dat alle martelaarschap minwaardig was in de oogen van den toeschouwer. De
    negentiende eeuw maakt geen uitzondering op den regel.

    Alles in het treurspel van mijn ramp is afzichtelijk geweest, minwaardig,
    terugstootend, gebrekkig in stijl. Onze kleedij zelf maakt ons bespottelijk. Wij zijn
    de hansworsten der smart. Wij zijn clowns met gebroken harten. Wij zijn bij uitstek
    aangewezen als mikpunten voor den humor. Op den 13den November 1895 werd ik van
    Londen hierheen gebracht. Van twee uur tot half drie dien dag moest ik staan wachten
    op het hoofdperron van Clapham Junction in gevangeniskleêren, met de handboeien
    aan, als een schouwspel voor de wereld. Ik was uit het hospitaal weggehaald zonder
    ook maar even van te voren gewaarschuwd te zijn. Ik kan mij niets bespottelijkers
    denken dan mijzelf op dat oogenblik. Zoodra de menschen mij zagen, begonnen zij te
    lachen. Elke trein die binnen kwam, verbreedde den kring der nieuwsgierigen. Zij
    vermaakten zich bovenmate. Dat was, natuurlijk, zoolang zij niet wisten wie ik was.
    Zoodra zij ingelicht waren, lachten zij meer dan ooit. Een half uur lang stond ik
    daar in den grauwen Novemberregen omringd door een schimpenden volkshoop.

    Een jaar lang nadat dit mij was aangedaan, heb ik elken dag op hetzelfde uur
    gedurende denzelfden tijd geweend. Dat is niet een zoo tragisch feit als het
    misschien klinkt. Voor hen die in de gevangenis zitten, maken tranen een deel der
    dagelijksche levenservaring uit. Een dag in de gevangenis waarop iemand niet weent,
    is een dag dat zijn hart verhard is, niet een dag dat zijn hart gelukkig is.

    Welnu, ik begin thans meer beklag te gevoelen met de lachers dan met mijzelf. Het
    is waar, toen zij mij zagen, stond ik niet op mijn voetstuk, maar aan den schandpaal.
    Maar men moet heel arm aan verbeelding zijn om enkel met menschen op te hebben als
    zij op hun voetstuk staan. Een voetstuk kan iets zeer onwerkelijks zijn. De
    schandpaal is een vreeselijke werkelijkheid. Ik heb boven gezegd dat achter smart
    altijd smart schuilt. Het zoû nog wijzer zijn te zeggen dat achter smart altijd
    een ziel schuilt. En den spot te drijven met een ziel in lijden is een afgrijselijke
    daad. In de wonderlijk eenvoudige huishouding dezer wereld krijgen de menschen enkel
    wat zij zelf geven, en wie niet genoeg verbeelding hebben om door te dringen achter
    den uitwendigen schijn en zelf medelijden te gevoelen—wat medelijden kan hun
    geschonken worden dan dat der minachting?

    Ik schreef dit verhaal hoe ik hierheen werd overgebracht, enkel neêr opdat
    men zoû beseffen hoe zwaar het mij gevallen is om uit mijn straf iets anders
    dan bitterheid en wanhoop te winnen. Toch sta ik voor deze taak, en van tijd tot tijd
    bereik ik een oogenblik van onderworpenheid en berusting. In éen enkelen knop
    kan een nieuwe volle lente zich verschuilen, en het lage nest van den leeuwerik houdt
    de vreugde in, die bestemd is als bode op te stijgen voor het aangezicht van menigen
    rozigen dageraad. Zoo is mogelijk al de levensschoonheid die mij nog overblijft,
    vervat in éen enkel oogenblik van overgave, vernedering en deemoed. In elk
    geval kan ik uitsluitend voortgaan langs het spoor van mijn eigen ontwikkeling, en
    berustende in alwat mij overkomen is, mij dat waardig maken.

    De menschen plachten van mij te zeggen, dat ik te individualistisch was. Ik moet
    in de toekomst nog veel meer individualist zijn dan ooit te voren. Ik moet nog veel
    meer uit mijzelf halen en de wereld nog minder vragen dan ik al deed. De éene
    smadelijke, onvergetelijke en voor altijd verachtelijke daad van mijn leven was dat
    ik er toe overging een beroep op de maatschappij te doen om hulp en bescherming.
    Alleen maar aan zulk een beroep gedacht te hebben, zoû uit het
    individualistische oogpunt al erg genoeg zijn geweest, maar welke verontschuldiging
    kan ooit ingebracht worden voor hem die dat beroep deed? Toen ik eenmaal de machten
    der maatschappij in werking had gezet, keerde natuurlijk de maatschappij zich tegen
    mij en zeide: "Hebt gij al dezen tijd geleefd en mijne wetten getart, en doet gij nu
    beroep op die wetten om bescherming? Gij zult die wetten in haar volheid toegepast
    krijgen. Gij zult u moeten onderwerpen aan datgene waarop gij u beroepen hebt." Het
    gevolg is dat ik hier in de gevangenis zit. Voorzeker, geen man viel ooit op zoo
    onedele wijze en door zoo onedele werktuigen. Ik zeg ergens in Dorian Gray:
    "Een mensch kan niet te zorgvuldig zijn in de keuze zijner vijanden". Ik kon toen
    niet vermoeden dat ik bestemd was door een paria zelf tot paria te worden
    gemaakt.

    Het Philistijnsche element in het leven bestaat niet in het onvermogen om kunst te
    verstaan. Allerinnemendste menschen als visschers, herders, veldarbeiders, boeren en
    dergelijken weten niets van kunst af, en zijn juist het zout der aarde. De Philistijn
    is de man die schraagt en bevordert de zware, hinderlijke, blinde, werktuigelijke
    krachten der maatschappij en dynamische kracht niet als zoodanig erkent, wanneer hij
    haar tegenkomt, hetzij in een mensch hetzij in een beweging.

    De menschen vonden het afgrijselijk van mij dat ik de slechte elementen des levens
    ten eten vroeg en genoegen had in hun gezelschap. Maar gezien van den kant vanwaar ik
    als belevend kunstenaar hen naderde, waren zij heerlijk suggestief en opwekkend. Het
    was als smullen met panters: de opwinding van het gevaar was het halve genot. Ik had
    het gevoel van een slangenbezweerder die de cobra uit haar rust lokt van den bonten
    lap of uit den teenen korf waarin zij ligt, tot zij naar zijn wil haar schild
    ontplooit en rustig op de maat heen-en-weêr deint in de lucht als een plant in
    het water. Zij waren voor mij de glanzendste van alle vergulde slangen, en zonder hun
    vergif zouden zij niet volmaakt zijn geweest. Ik wist niet dat, als zij mij zouden
    bijten, zij dat zouden doen op het fluiten van een ander en door dien ander betaald.
    Ik schaam mij volstrekt niet dat ik hen gekend heb, zij waren hoogst belangwekkend.
    Waar ik mij wel over schaam, is de atmosfeer van gruwelijke Philistijnschheid, waarin
    ik door hen geraakte. Mijn werk als kunstenaar was aan de zijde van Ariël, ik
    gaf er de voorkeur aan te worstelen met Caliban. In plaats van kostelijk kleurige,
    muzikale dingen te schrijven als Salomé en A Florentine Tragedy
    en La Sainte Courtisane, dwong ik mijzelf lange juridische brieven op te
    stellen en zag mij aan het eind genoodzaakt mij juist op die dingen te beroepen,
    waartegen ik altijd verzet had gepredikt. Jan Rap en Jan Tuig waren
    bewonderenswaardig in hun gewetenloozen oorlog tegen het leven. Hen ten eten te
    hebben was een geweldig avontuur: Dumas père, Cellini, Goya, Edgar Allan Poe
    of Baudelaire zouden volkomen gedaan hebben als ik. Maar walgelijk voor mij is de
    herinnering aan mijn eindelooze bezoeken aan den advokaat H——-, hoe ik
    keer op keer in het spokigwitte licht van een kille kamer met een ernstig gezicht
    ernstige leugens zat te vertellen aan een man met een kaal hoofd, tot ik letterlijk
    steende en gaapte van verveling. Daar, midden in het hart van Philistia, bevond ik
    mij eerst ver van al wat schoon was en schitterend en bewonderenswaardig en
    stoutmoedig. Ik had mijzelf gedoodverfd als de kampvechter van rechtschapenheid van
    wandel, puriteinschheid van leven, zedelijkheid in de kunst. Voilà
    oùmènent les mauvais chemins.... Maar aan den anderen kant, met hoe
    groote dankbaarheid kan ik denken aan hen die met onbeperkte hartelijkheid,
    onbegrensde toewijding, blijmoedigheid en vreugde in geven, mijn donkeren last voor
    mij verlicht, mij telkens weêr bezocht, mij schoone brieven vol medegevoel
    geschreven, mijn zaken voor mij bestuurd, mijn toekomstig leven hebben geregeld, en
    aan mijn zijde stonden onder den beet van laster, smaad, openlijken schimp, tot hoon
    toe. Ik ben hun alles verplicht. Tot de boeken toe in mijn cel worden betaald door
    Robbie van zijn zakgeld; uit dezelfde beurs worden kleêren voor mij bekostigd
    tegendat ik vrij kom. Ik schaam mij niet iets aan te nemen, dat in liefde en
    genegenheid gegeven wordt. Ik ben er trotsch op. Ik denk hierbij aan mijn vrienden
    als More Adey, Robbie, Robert Sherard, Frank Harris, Arthur Clifton, en wat zij voor
    mij geweest zijn door mij steun, genegenheid en sympathie te geven. Ik denk hierbij
    aan ieder afzonderlijk, die vriendelijk voor mij geweest is in mijn leven als
    gevangene, tot den bewaarder toe, die mij goedenmorgen en goedenavond zegt, hoewel
    dat niet tot zijn voorgeschreven plichten behoort; ik denk aan de gewone dienders die
    op mijn reizen heen-en-weêr naar het Bankroetiershof mij in mijn vreeselijken
    toestand van geestelijke ellende op hun gemeenzame ruwe manier trachtten op te
    beuren; ik denk aan den armen dief die mij herkende, terwijl wij in de rij liepen op
    de binnenplaats te Wandsworth en mij toefluisterde met de heesche gevangenisstem die
    men krijgt van lang gedwongen stilzwijgen: "Ik heb met u te doen; het is erger voor
    menschen als u dan voor menschen als ons."

    Een groot vriend van me—een vriend van tien jaar her—kwam mij eenigen
    tijd geleden opzoeken, en zeide mij dat hij geen enkel woord geloofde van wat tegen
    mij beweerd werd, en verzekerde mij nadrukkelijk dat hij mij voor volkomen onschuldig
    hield en voor het slachtoffer van een afgrijselijk complot. Zijn woorden deden mij in
    tranen uitbarsten. Ik vertelde hem, dat, al mocht onder de uitgebrachte
    beschuldigingen veel zijn, dat geheel onwaar was en mij aangewreven door
    weêrzinwekkende boosaardigheid, mijn leven toch vol pervers genot geweest was,
    en dat ik, indien hij dat niet als een feit aannam en het zich volkomen indacht,
    onmogelijk langer met hem bevriend kon zijn of nog ooit in zijn gezelschap verkeeren.
    Het was een vreeselijke slag voor hem, maar nog zijn wij vrienden, en ik bezit zijn
    vriendschap niet op grond van leugenachtige aanspraken. Zooals ik al zeî, het
    is pijnlijk de waarheid te zeggen. Maar gedwongen liegen is veel erger.

    Toen ik bij de eindzitting van mijn proces op de zondaarsbank zat te luisteren
    naar Lockwoods vernietigende aanklacht tegen mij—het klonk als een stuk uit
    Tacitus of uit Dante, als een van Savonarola's boetpredikingen tegen de Roomsche
    pausen—, herinner ik mij hoe, midden in den walg van afgrijzen voor wat ik
    hoorde, plotseling de gedachte bij mij opkwam, hoe grootsch het zoû wezen,
    indien ik zelf daar stond en al deze dingen tegen mij inbracht. Ik zag toen op
    eenmaal in dat het waardeloos is, wat men van iemand zegt. De vraag is wie het zegt.
    Het allerhoogste levensoogenblik eens menschen, ik heb daaromtrent geen twijfel, is
    wanneer hij nederknielt in het stof en zich op de borst slaat en al de zonden van
    zijn leven uitspreekt.

    Gevoelsaandoeningen, zooals ik ergens in Intentions zeg, zijn krachten
    beperkt in uitgestrektheid en in duur evenzeer als de krachten der physische energie.
    De kleine wijnbeker die gemaakt is om een zekere hoeveelheid in te houden, houdt
    zooveel in en niet meer, al staan al de purperen kuipen van Bourgondië boordevol
    wijn en zinken de treders tot hun knieën in de saamgelezen druiven van de
    steenige wijngaarden van Spanje. Geen dwaling is meer algemeen dan dat men denkt dat
    zij die de oorzaak of aanleiding xijn van des levens groote treurspelen, de gevoelens
    zouden deelen, die passen bij de tragische stemming; geen dwaling is noodlottiger dan
    het van hen te verwachten. De martelaar in zijn "mantel van vlammen" moge het
    aangezicht van God aanschouwen, maar voor hem die de takkebossen opstapelt of in de
    vlammende houtblokken rakelt, is het geheele tooneel niet meer dan het kelen van een
    os is voor den slager, of het vellen van een boom voor den kolenbrander in het bosch
    of het vallen van een bloem voor den man die het gras neêrmaait met de zeis.
    Groote hartstochten zijn voor de grooten van ziel, en groote gebeurtenissen kunnen
    alleen gezien worden door hen die op dezelfde hoogte staan als zij. Wij denken dat
    wij onze gevoelsaandoeningen voor niets krijgen. Dat is niet zoo. Zelfs de
    uitgelezenste en meest zelfopofferende aandoeningen moeten betaald worden. Vreemd
    genoeg, dit juist maakt haar uitgelezen. Het verstands-en gevoelsleven van de
    doorsneê-menschen is een zeer verachtelijk gedoe. Volmaakt als zij hun
    denkbeelden borgen uit een soort gedachten-leesgezelschap—den Zeitgeist
    van een eeuw zonder ziel—en hen aan het eind van iedere week beduimeld
    terugzenden, zoo beproeven zij altijd hun aandoeningen op crediet te krijgen of
    weigeren de rekening te betalen als die aangeboden wordt. Wij moeten die
    levensopvatting te boven komen; zoodra wij te betalen hebben voor een aandoening,
    leeren wij haar soortelijke waarde kennen en behalen winst met die kennis. Bedenk dat
    de sentimenteele altijd een cynicus is in zijn hart. In werkelijkheid is
    sentimentaliteit enkel cynisme op zijn uitgaansdag. En al is cynisme vermakelijk om
    zijn intellectueelen kant, nu het heerenmanieren heeft aangeleerd en in fatsoenlijk
    gezelschap komt, kan het toch nooit meer zijn dan de volmaakte philosophie voor een
    man zonder ziel. Het heeft zijn maatschappelijke waarde, en voor een kunstenaar zijn
    alle wijzen van uitdrukking belangwekkend. Maar op zichzelf is het een poovere zaak,
    want daar is niets wat zich ooit aan den waarachtigen cynicus openbaart.

    

    Ik ken in de geheele dramatiek niets onvergelijkelijkers uit het oogpunt van
    kunst, niets suggestievers in zijn verfijndheid van waarneming, dan Shakespeare's
    karakter-teekening van Rosencrantz en Guildenstern. Zij zijn akademie-vrienden van
    Hamlet. Zij zijn zijne kameraden geweest. Zij brengen met zich herinneringen aan
    aangename dagen samen doorgebracht. Op het oogenblik dat zij hem ontmoeten in het
    spel, wankelt hij onder het gewicht van een last ondragelijk voor iemand van zijn
    gemoedsaard. De dooden zijn gewapend en wel uit het graf gekomen om hem een zending
    op te leggen, die tegelijk te groot en te min voor hem is. Hij is een droomer en hij
    wordt opgeroepen om te handelen. Hij heeft den aanleg van den dichter, en men vraagt
    hem het op te nemen met de alledaagsche verwikkeldheid van oorzaak en gevolg, met het
    leven in zijn praktische toepassing, waarvan hij niets afweet, en niet met het leven
    in zijn ideëele wezenheid, dat hem zoo welbekend is. Hij heeft geen flauw begrip
    van wat hij doen moet, en zijn krankzinnigheid is het veinzen van krankzinnigheid.
    Brutus gebruikte den waanzin als een mantel om het zwaard van zijn bedoelingen, den
    dolk van zijn streven te verbergen, maar bij Hamlet is de waanzin slechts een masker
    waarachter zich zwakheid verschuilt. In gril en kortswijl ziet hij een kans tot
    uitstel. Aldoor speelt hij met de daad zooals een kunstenaar zijn spel drijft met een
    levensbeschouwing. Hij wordt de bespieder zijner eigen handelingen, en terwijl hij
    luistert naar zijn eigen woorden, weet hij dat het slechts "woorden, woorden, en nog
    eens woorden" zijn. In steê te beproeven de held van zijn eigen geschiedenis te
    zijn, tracht hij de toeschouwer van zijn ondergang te wezen. Hij gelooft in niets,
    zichzelf meêgerekend, en toch baat zijn twijfel hem niet, daar deze niet
    voortkomt uit bewuste twijfelzucht, maar uit een verdeelden wil.

    Van dit alles worden Guildenstern en Rosencrantz niets gewaar. Zij buigen en
    meesmuilen en glimlachen, en wat de een zegt, herhaalt de ander als een ziekelijke
    echo. Wanneer ten slotte, door middel van de marionettenvertooning van het
    tooneelspel in het tooneelspel, Hamlet 's konings "geweten betrapt", en den
    rampzaligen schelm in angst en beven van zijn troon jaagt, zien Guildenstern en
    Rosencrantz in zijn gedraging niet meer dan een vrij pijnlijke inbreuk op de
    hofetikette. Zoo ver kunnen zij het brengen in "het gadeslaan van des levens
    schouwspel met geëigende ontroeringen". Zij branden zich aan Hamlets geheim en
    weten er niets van. Ook zoû het niet baten hen in te lichten. Zij zijn de
    kleine bekers die een zekere hoeveelheid kunnen inhouden en niet meer. Tegen het eind
    van het stuk wordt er op gezinspeeld dat zij, gevangen in een listigen val die voor
    een ander gezet was, een gewelddadigen en plotselingen dood hebben gevonden of
    mogelijk zullen vinden. Maar zulk een tragisch uiteind, al kleurt Hamlets humor het
    eenigszins met de verrassende vergelding die op het tooneel mogelijk is, bestaat in
    de werkelijkheid niet voor persoonlijkheden als zij. Zij sterven nooit. Horatio, die,
    "om Hamlet en zijn zaak naar waarheid voor te dragen aan de onbevredigden",

    "De zaligheid een wijl den rug toekeert




    En moeizaam ademt in dees wrange
    weerld,"





    een als Horatio sterft, al is het niet voor de oogen der toeschouwers, en laat
    geen broeder na. Maar Guildenstern en Rosencrantz zijn even onsterfelijk als Angelo
    en Tartuffe, en behooren met hen op hetzelfde plan gesteld te worden. Zij zijn de
    bijdrage van het moderne leven tot het antieke ideaal der vriendschap. Wie een nieuw
    "De Amicitia" schrijft, moet daarin een nis voor hen uitvinden en hen prijzen in
    Tusculaansch proza. Zij zijn typen voor altijd vastgesteld. Hun de les te willen
    lezen zoû "gebrek aan waardeeringsvermogen" bewijzen. Zij zijn enkel buiten hun
    sfeer, anders niet. Verhevenheid van ziel is niet aanstekelijk. Hooge gedachten en
    hooge aandoeningen zijn, door het feit zelf van haar bestaan, vereenzaamd.

    Als alles goed gaat, reken ik vrij te komen tegen het eind van Mei en hoop dan
    dadelijk met Robbie en More naar een of ander buitenlandsch dorpje aan zee te gaan.
    De zee, zooals Euripides zegt in een van zijn Iphigeneia-drama's, wascht der wereld
    smetten en wonden weg.

    Ik hoop minstens een maand met mijn vrienden samen te zijn om vrede en evenwicht,
    een minder bedrukt hart en een zachtere gestemdheid te winnen; en dan als ik mij
    sterk genoeg voel, zal ik door tusschenkomst van Robbie schikkingen nemen om te gaan
    wonen in een of andere rustige buitenlandsche stad, bijvoorbeeld Brugge, waarvan
    jaren geleden de grauwe huizen en groene grachten en koele stille wandelwegen mij
    bekoorden. Ik voel een ongewoon verlangen naar de groote eenvoudige dingen van den
    oertijd, zooals naar de zee die niet minder dan de aarde aandoet als een moeder. Het
    komt mij voor dat wij allen te veel naar de natuur kijken en te weinig met haar
    leven. In de houding der Grieken tot haar onderscheid ik iets zeer gezonds. Zij
    hadden nooit den mond vol van zonsondergangen, zij kenden geen lange besprekingen
    over de vraag of de schaduwen op het gras werkelijk paars zien of niet. Maar zij
    zagen dat de zee voor den zwemmer was, en het zand voor de voeten van den hardlooper.
    Zij hielden van de boomen om de schaduw die zij werpen, en van het woud om zijn
    stilte op den middag. De wijngaardenier omwond zijn haren met klimop om de stralen
    van de zon te weren als hij bukte over de jonge scheuten, en voor den kunstenaar en
    den athleet, de beide typen die Griekenland ons geschonken heeft, vlochten zij in
    kransen de bladeren van den bitteren laurier en van de wilde eppe, die anders den
    menschen tot geen dienst zouden geweest zijn.

    Wij noemen onzen tijd den tijd der nuttigheid, en daar is niet éen enkel
    ding waarvan wij het nut kennen. Wij zijn vergeten dat het water kan reinigen, en het
    vuur zuiveren, en dat de aarde ons aller moeder is. Het gevolg is dat onze kunst, een
    kunst van maneschijn, speelt met schimmen, terwijl de Grieksche, de kunst van
    zonneschijn, de dingen rechtstreeks hanteert. Ik ben overtuigd dat in de krachten der
    elementen loutering te vinden is, en ik wil tot hen wederkeeren en leven in hun
    tegenwoordigheid.

    

    Niet zonder reden of doel heb ik mij in mijn levenslangen dienst der letteren
    gemaakt

    "Niet minder vrek om klank en
    lettergreep




    Dan Midas om zijn goud."





    Ik mag niet bang zijn voor mijn verleden; als de menschen mij vertellen dat het
    onherroepelijk is, zal ik hen niet gelooven; verleden, heden, toekomst zijn
    éen oogenblik in de oogen van God, onder wiens oogen het ons trachten moet
    zijn te leven. Tijd en ruimte, opvolging en uitgestrektheid, zijn enkel toevallige
    staten der gedachte; de verbeelding laat hen achter zich en beweegt zich in een vrije
    sfeer van ideëele bestaanswijzen. De dingen zijn in hun wezenheid wat wij hen
    believen te maken; een ding bestaat naar de wijze waarop wij het bezien. "Waar
    anderen", zegt Blake, "enkel den dageraad zien komen van over den heuvel, zie ik de
    zonen Gods jubelen van vreugde." Wat der wereld en mijzelf mijn toekomst leek,
    verbruide ik toen ik mij door smading liet verlokken tot een proces tegen
    Queensberry; eigenlijk verbruide ik haar lang vóordien. Wat voor mij ligt, is
    mijn verleden. Ik moet dat leeren aanzien met andere oogen om te maken dat God het
    met andere oogen aanziet. Dit kan ik niet door het te negeeren of gering te schatten
    of te prijzen of te loochenen; het is enkel mogelijk door het aan te nemen als een
    onvermijdelijk deel van de ontwikkeling van mijn leven en aanleg: door mijn hoofd te
    buigen onder al wat ik geleden heb. Hoe ver ik verwijderd ben van den waarachtigen
    stand der ziel, komt duidelijk aan den dag uit dezen brief met zijn veranderlijke
    onzekere stemmingen, zijn haat en bitterheid, zijn bestrevingen en zijn
    tekortschieten in het verwezenlijken dier bestrevingen. Maar vergeet niet in welk een
    schrikkelijke school ik voor mijn taak zit, en bij mijn onvolledigheid en
    onvolmaaktheid kunnen mijn vrienden nog veel winnen. Zij kwamen tot mij om
    levensgenot en kunstgenot te leeren. Misschien ben ik uitverkoren om hun iets
    wonderbaarlijkers te onderwijzen, de beteekenis van smart en hare schoonheid.

    Natuurlijk zal voor iemand zoo modern als ik, "enfant de mon siècle",
    alleen al de aanblik der wereld steeds een verrukking zijn. Ik beef van het blijde
    bedenken dat op den eigen dag waarop ik uit de gevangenis kom, zoowel de goudenregen
    als de seringen zullen bloeien in de tuinen, en dat ik zal zien hoe de wind het
    luchtige goud tot rustelooze schoonheid aanzet en het bleeke purper der trossen doet
    deinen, zoodat het mij wezen zal als ademde ik onder den hemel van Arabië.
    Linnaeus viel op zijn knieën en weende van vreugde toen hij voor het eerst zag
    de wijde heide van een of andere Engelsche hoogvlakte geel van de taankleurige
    reukige bloesems der gemeene brem; en ik weet dat mij, die geen verlangen kan denken
    zonder bloemen, tranen wachten ergens in de bladen eener roos. Zoo ben ik altijd
    geweest van jongen af. Daar is niet éen tint verscholen in den kelk van een
    bloem of in de ronding eener schelp, of, door een ragteeder medevoelen met de ziel
    zelf der dingen, doet zij mijn diepste wezen aan. Evenals Gautier ben ik altijd een
    geweest van hen "pour qui le monde visible existe".

    Toch ben ik mij nu bewust dat achter al deze schoonheid, hoezeer zij mij
    voldoening geeft, een geest verscholen is, waarvan de kleurige vormen en gedaanten
    slechts wijzen van openbaring zijn, en met dezen geest begeer ik in harmonisch
    verband te komen. De zin-tastbare uitdrukkingen van menschen en dingen ben ik moede
    geworden. Het mystieke in de kunst, het mystieke in het leven, het mystieke in de
    natuur—dat is het waar ik naar speur. Het is een volstrekte behoefte voor mij
    het ergens te vinden.

    Wie terecht stond, staat terecht voor zijn heele leven, evenals alle vonnissen
    doodvonnissen zijn. En ik heb driemaal terechtgestaan. Den eersten keer verliet ik de
    getuigenbank om gevangen gezet te worden, den tweeden keer om teruggebracht te worden
    naar het huis van bewaring, den derden keer om voor twee jaar naar de gevangenis te
    gaan. De maatschappij, zooals wij die eenmaal hebben ingericht, zal mij geen plaats
    willen geven en heeft die ook niet beschikbaar, maar de natuur wier zoete regen valt
    op onrechtvaardigen en rechtvaardigen zonder onderscheid, heeft kloven in de rotsen
    waar ik mij zal kunnen verschuilen, en heimelijke dalen waar ik ongestoord zal kunnen
    weenen. Zij zal den nacht behangen met sterren dat ik dolen kan in de duisternis
    zonder struikelen, en zal den wind zenden over mijn voetsporen dat niemand mij zal
    kunnen achtervolgen om mij kwaad te doen: zij zal mij reinigen in hare groote wateren
    en met hare bittere kruiden mij heelen.

    

    

    BIJLAGEN

    

    

    VIER BRIEVEN UIT DE GEVANGENIS TE READING AAN ROBERT ROSS

    



     

    I

    
      10 Maart 1896.
    

    




    Mijn waarde Robbie,

    Ik zag gaarne dat Gij dadelijk aan den advocaat den Heer—per brief liet
    weten dat, aangezien mijne vrouw beloofd heeft, bij geval van vroeger overlijden, mij
    een derde deel van haar vermogen na te laten, ik niet het minste bezwaar heb tegen
    haar wensch om mijn recht op het vruchtgebruik af te koopen. Ik gevoel dat ik zulk
    een leed over haar gebracht heb, en zulk een ongeluk over mijne kinderen, dat ik geen
    recht heb haar wenschen in eenig ding tegen te gaan. Zij was minzaam en goed jegens
    mij, toen zij mij hier bezocht. Ik vertrouw haar tenvolle. Wilt Gij hier dadelijk
    voor zorgen, en ook aan mijne vrienden mijn dank overbrengen voor hun goedheid? Voor
    mijn gevoel handel ik naar plicht, wanneer ik dit aan mijn vrouw overlaat.

    Schrijf ook, als Gij wilt, aan Stuart Merrill te Parijs of aan Robert Sherard om
    hun te zeggen hoe gelukkig ik was met de vertooning van mijn stuk, en breng mijn dank
    over aan Lugne-Poë[1]. Het is een heel ding dat ik in een tijd van
    smaad en schande nog als kunstenaar beschouwd word. Ik zoû wel willen dat het
    mij meer vreugde gaf, maar ik schijn dood voor alle aandoening behalve die van
    hartzeer en wanhoop. Wees toch zoo goed aan Lugne-Poë te laten weten dat ik
    gevoelig ben voor de eer die hij mij heeft aangedaan. Hij is zelf dichter. Ik vrees
    dat het U moeilijk zal vallen dezen te lezen, maar daar men mij geen
    schrijfgereedschap veroorlooft, schijn ik het schrijven te hebben verleerd. In elk
    geval neem het niet kwalijk. Bedank More voor de moeite die hij genomen heeft met de
    boeken. Ongelukkig krijg ik hoofdpijn als ik mijn Grieksche en Romeinsche dichters
    lees. Ik heb er dus niet veel aan gehad. Maar het was buitengewoon vriendelijk van
    hem de boeken voor mij aan te schaffen. Vraag hem mijn dankbaarheid te uiten aan de
    dame die te Wimbledon woont. Wacht niet te lang met een antwoord, en vertel mij wat
    van de literatuur, van nieuwe boeken, enz.—ook van het stuk van Jones en van
    Forbes-Robertson als tooneeldirecteur—en van elke nieuwe strooming in het
    tooneelleven te Parijs of te Londen. Beproef ook onder oogen te krijgen wat
    Lemaître, Bauer en Sarcey gezegd hebben over Salomé, en geef er
    mij een kort overzicht van; schrijf aan Henri Bauer dat ik getroffen ben door zijn
    vriendelijk opstel; Robert Sherard kent hem persoonlijk. Het was lief van U mij op te
    zoeken. Gij moet den volgenden keer weêr komen. Ik heb hier de verschrikking om
    mij van den dood, waarbij de nog grooter verschrikking komt van te leven, en in
    stilzwijgen en ellende....[2]

    ...Ik denk altijd aan U met diepe genegenheid. Ik zag graag dat Ernest in Oakley
    Street mijn handkoffer haalde, mijn pels, mijn kleêren en de exemplaren van
    mijn eigen werken, die ik aan mijn lieve moeder schonk. Informeer bij Leverson, op
    wiens naam mijn moeders graf genomen werd.

    Steeds Uw vriend,

    Oscar Wilde.

    Noten:

    
       [1] In 1896
      werd Salomé het eerst opgevoerd te Parijs door Lugne-Poë, die zelf
      Herodes speelde.
    

    
       [2] Hier werd
      een stuk uit den brief geknipt door den toenmaligen directeur der gevangenis te
      Reading, den majoor Isacson. Hij werd nog in Wilde's tijd opgevolgd door den majoor
      Nelson.
    

    

    

    II

    
      Zonder datum. Geschreven na September 1896.
    

    




    ...De laatste punten die uitsluitend zaken betreffen, zal More Adey wel zoo
    vriendelijk zijn te beantwoorden. Men zal geen bezwaar maken dat ik zijn brief
    ontvang, als die enkel over zaken loopt. Zijn schrijven, bedoel ik, zal Uw
    letterkundigen brief niet in den weg staan, waarvan de directeur mij zooeven Uwe
    vriendelijke aankondiging heeft voorgelezen.

    Over mijzelf, mijn waarde Robbie, heb ik weinig wat U aangenaam kan zijn, mede te
    deelen. De weigering om mijn straftijd te verkorten was mij als een loodzware
    sabelhouw. Een dof gevoel van smart versuft mij. Ik had geteerd op hoop, en nu teert
    het ziele wee na zijn lang vasten tot verzadiging toe op mij, alsof zijn eigen honger
    het had uitgemergeld. Toch zijn er vriendelijker elementen werkzaam in deze bedorven
    gevangenislucht dan vroeger: menigmaal is mij medegevoel betoond, en ik gevoel mij
    niet langer volslagen verstoken van menschelijke invloeden, wat voordien een bron van
    verschrikking en kwelling voor mij was. En ik lees Dante, en maak uittreksels en
    aanteekeningen om het loutere genot van met pen en inkt bezig te zijn. En het lijkt
    mij dat het mij in vele opzichten beter gaat, en ik ben van plan hier Duitsch te gaan
    studeeren. Inderdaad schijnt de gevangenis mij de aangewezen plaats voor zulk een
    studie. Toch heb ik een doorn in mijn vleesch—even pijnlijk, schoon van een
    andere soort, als die waarvan Paulus spreekt—een doorn dien ik nog in dezen
    brief moet uittrekken. Hij is het gevolg van een bericht dat Gij mij op een stuk
    papier geschreven hebt toegezonden. Ik gevoel dat, als ik hem verheimlijkte, hij in
    mijn geest groeien zoû (zoo als vergiftige dingen groeien in het donker) en met
    éen vermeerderen de andere schrikkelijke gedachten die aan mij knagen. Want
    voor hen die eenzaam en zwijgend in banden zitten, is de gedachte niet, zooals
    Platoon het voorstelt, een "gevleugeld levend wezen", maar een dood ding dat
    afgrijzen teelt, evenals een poel die gedrochten toont aan de maan.

    Ik doel natuurlijk op Uwe woorden, dat de sympathie der anderen van mij
    vervreemdde of dreigde te vervreemden om de diepe verbittering mijner gevoelens, en
    ik geloof dat mijn brief werd uitgeleend en getoond aan derden.... Welnu, ik houd er
    niet van, dat mijn brieven te kijk gegeven worden als curiositeiten: dat is bijzonder
    grievend voor mij. Ik schrijf U open en eerlijk als aan een der bemindste vrienden
    die ik heb en ooit gehad heb, en, op een enkele uitzondering na, raakt de sympathie
    en vooral het verlies der sympathie van anderen mij zeer weinig. Geen man van mijn
    positie kan in levens slijk vallen zonder zich heel wat medelijden te berokkenen van
    zijn minderen; ook weet ik dat, wanneer een tooneelspel te lang duurt, de
    toeschouwers moede worden. Mijn tragedie heeft veel te lang geduurd, haar hoogtepunt
    is voorbij, de afloop is alledaagsch; en ik ben volkomen overtuigd dat, als het einde
    komt, ik wederkeeren zal als een onwelkom bezoeker voor een wereld die mij niet
    gebruiken kan, un revenant zooals de Franschen zeggen, een spook wiens gelaat
    vergrauwd is van lange gevangenschap en verwrongen van lijden. Schrikkelijk zijn de
    dooden wanneer zij rijzen uit hun graven, maar de levenden die uit hun graven komen,
    zijn nog schrikkelijker. Van dit alles ben ik mij maar al te zeer bewust. Wanneer
    iemand achttien vreeselijke maanden lang in een gevangeniscel geweest is, ziet hij de
    dingen en de menschen zooals zij werkelijk zijn. Dat gezicht verkeert iemand in
    steen.

    Denk niet dat ik wien ook verwijt zoû willen maken van mijne ondeugden. Mijn
    vrienden hadden daarmeê even weinig te maken als ik met de hunne. De natuur was
    in dit opzicht ons aller stiefmoeder. Wat ik hun wel verwijt, is dat zij den mensch
    dien zij te gronde richtten, niet waardeerden. Wat kon het hun schelen zoolang mijn
    tafel rood was van wijn en rozen? Mijn genie, mijn leven als kunstenaar, mijn werk en
    de rust die ik daarvoor noodig had, golden hun niets. Ik geef toe dat ik mijn hoofd
    kwijt raakte. Ik was buiten zinnen, onmachtig tot oordeel. Ik deed den éenen
    noodlottigen stap. En nu zit ik hier op een houten bank in een gevangeniscel. In alle
    treurspelen is een belachelijk element. Gij kent het in het mijne. Denk niet dat ik
    mijzelf geen verwijt maak. Ik vervloek mijzelf dag en nacht om de dwaasheid dat ik
    iets buiten mij mijn leven liet beheerschen. Als er een echo was in deze muren,
    zoû zij voor eeuwig het woord "dwaas" herhalen. Ik schaam mij uitermate over
    mijn vriendschappen.... Want naar hun vrienden kan men de menschen beoordeelen. Het
    is de toets voor iedereen. En ik onderga als een grievende verlaging de schaamte over
    mijne vriendschappen waarvan gij een volledig verslag kunt lezen in mijn proces. Het
    is voor mij een dagelijksche bron van geestelijke vernedering. Aan sommige van haar
    denk ik nooit. Zij vallen mij niet lastig. Maar wat doet het er toe?.... Om de
    waarheid te zeggen, lijkt mijn geheele tragedie mij belachelijk en niets meer. Want
    doordat ik mij liet lokken in een val ... in den vuilsten modder van Malebolge, zit
    ik nu tusschen Gilles de Retz en den markies de Sade. Er zijn plaatsen waar het
    niemand geoorloofd is te lachen behalve werkelijk krankzinnigen, en zelfs in hun
    geval is het nog een inbreuk op het voorgeschreven gedraganders geloof ik dat ik er
    om zou kunnen lachen.

    .... Laat overigens niemand veronderstellen, dat ik anderen onwaardige
    beweegredenen toeschrijf. In waarheid waren zij in het leven beweegredenen rijk.
    Beweegredenen zijn intellectueele dingen. Zij hadden enkel hartstochten, en
    dergelijke hartstochten zijn valsche goden die slachtoffers eischen tot elken prijs,
    en in dit geval een slachtoffer hebben gehad, bekranst met laurier.

    Nu heb ik den doorn uitgetrokken. Die weinige neêrgekrabbelde woorden van U
    woekerden vreeselijk. Nu denk ik enkel aan Uw ophanden herstel en hoe gij mij
    eindelijk het wonderbaarlijke verhaal van.... schrijven zult.

    Breng mijne dankbare groeten over aan Uw lieve moeder en ook aan Aleck. De
    "Vergulde Sphinx"[3] is, denk ik, even bewonderenswaardig als ooit.
    En zend uit mijn naam al wat er goeds is in mijn gedachten en gevoelens en alle
    herdenken en vereering die zij wil aannemen, aan de dame te Wimbledon, wier ziel een
    heiligdom is voor de gewonden en een huis van toevlucht voor de lijdenden. Laat dezen
    brief niet zien aan anderen, en kom in Uw antwoord niet weêr terug op wat ik
    geschreven heb. Vertel mij van die wereld van schimmen, waar ik zooveel van gehouden
    heb. En ook van het leven en van de ziel. Ik ben benieuwd naar de angels die mij
    hebben, en in mijn smart is medelijden.

    De Uwe,

    Oscar.

    Noten:

    
       [3] Bijnaam van
      de knappe schrijfster van "The Twelfth Hour." Zij maakte kennis met Wilde
      naar aanleiding van haar vermakelijke parodieën van zijn werk in Punch.
      Zij ontving hem in haar huis in 1895, toen hij in den loop van zijn proces
      vrijgelaten was tegen borgtocht.
    

    

    

    III

    




    
      1 April 1897.
    

    Mijn waarde Robbie,

    Tegelijk met dezen zend ik U afzonderlijk een handschrift waarvan ik hoop dat het
    U behouden zal bereiken. Ik zag graag dat Gij, zoodra Gij het gelezen hebt, het
    zorgvuldig liet copiëeren. Om verschillende redenen wensch ik dit. Het zal
    voldoende zijn er éene aan te geven. Mijn verlangen is dat Gij, voor het geval
    dat ik kom te sterven, mijn letterkundige boedelredder zijt en volledig toezicht
    uitoefent over mijn tooneelstukken, boeken en geschriften. Zoodra ik wettelijk het
    recht zal hebben een testament te maken, zal ik dat doen. Mijn vrouw begrijpt mijn
    kunst niet, en men kan van haar geen belangstelling daarvoor verwachten, en Cyril is
    nog een kind. Daarom wend ik mij natuurlijk tot U, zooals ik om de waarheid te zeggen
    in alle dingen doe, en ik zoû gaarne hebben dat Gij al mijn werken onder U
    hadt. Het tekort dat hun verkoop oplevert, kan op rekening van Cyril en Vivian
    geplaatst worden. Welnu, als Gij mijn letterkundige boedelredder zijt, moet Gij in
    bezit zijn van het eenige document dat eenige verklaring geeft van mijn buitensporig
    gedrag.... Wanneer Gij den brief gelezen hebt, zult Gij de psychologische verklaring
    inzien van een gedragslijn die van buiten af een verbinding van volstrekte
    zwakhoofdigheid en gemeenen bluf lijkt. Eéns moet de waarheid bekend
    worden—niet noodzakelijk bij mijn leven. Maar het is mijn bedoeling niet om
    voor altijd aan den bespottelijken schandpaal te staan, waar men mij stelde, om de
    eenvoudige reden dat ik van mijn vader en moeder een naam van hooge onderscheiding in
    letterkunde en kunst geërfd heb, en ik kan niet gedoogen dat die naam voor de
    eeuwigheid zoû zijn omlaaggehaald. Ik verdedig mijn gedrag niet. Ik verklaar
    het. Ook zijn er in mijn brief enkele passages die loopen over mijn geestelijke
    ontwikkeling in de gevangenis en de onvermijdelijke evolutie die plaats gehad heeft
    in mijn karakter en mijn intellectueele houding tegenover het leven. Ik wensch dat
    Gij en anderen die mij trouw gebleven zijt en Uw genegenheid voor mij hebt bewaard,
    nauwkeurig weet in wat geest en wijze ik de wereld hoop tegemoet te treden. Van den
    éenen kant gezien, weet ik natuurlijk dat ik op den dag van mijn ontslag enkel
    van de éene gevangenis in de andere zal overgaan, en daar zijn oogenblikken
    dat de geheele wereld mij niet ruimer voorkomt dan mijn cel en even vol verschrikking
    voor mij. Toch geloof ik dat God in den beginne een wereld schiep voor ieder
    afzonderlijk mensch, en in die wereld die binnen in ons is, moeten wij trachten te
    leven. In elk geval zult Gij die gedeelten van mijn brief met minder leed lezen dan
    de andere. Natuurlijk behoef ik U niet te herinneren welk een onvast ding bij mij, en
    bij ons allen, de gedachte is, en van welk een vluchtige stof onze aandoeningen zijn
    gemaakt. Toch zie ik een soort van mogelijk doel waarop ik langs den weg der kunst
    zoû kunnen afgaan. Het is niet onwaarschijnlijk dat Gij mij daarbij zult kunnen
    helpen.

    Wat de wijze van copiëeren aangaat: de brief is natuurlijk te lang om hem
    door een of anderen klerk te laten overschrijven, en Uw eigen schrift, waarde Robbie,
    in uw laatsten brief schijnt bij voorkeur aangewezen om mij te waarschuwen dat de
    taak niet aan U mag worden opgedragen. Het eenige wat overblijft, lijkt mij, is door
    en door modern te werk te gaan en de copie te laten maken op de schrijfmachine.
    Natuurlijk moet het handschrift onder Uw toezicht blijven, maar zoudt Gij Mevrouw
    Marshall niet kunnen bewegen een harer meisjes-typisten—op vrouwen kan men het
    meest aan, daar zij geen geheugen hebben voor wat belangrijk is—naar Hornton
    Street of Phillimore Gardens te sturen om het onder Uw leiding te doen? Ik kan U
    verzekeren dat de schrijfmachine wanneer zij met gevoel wordt bespeeld, niet
    onaangenamer is dan het pianospel van een zuster of een naverwante. Ja zelfs geven
    velen onder hen die dwepen met het familieleven, aan haar de voorkeur. Ik zoû
    de copie willen hebben niet op satijnpapier, maar op kloek papier zooals gebruikt
    wordt voor de rollen van tooneelstukken, met een breeden roodafgezetten rand voor
    verbeteringen.... Indien de copie in Hornton Street gemaakt wordt, zou men de typiste
    eten kunnen geven door een schuif in de deur, zooals de Cardinalen het krijgen,
    wanneer zij bezig zijn een Paus te kiezen, tot zij op het balkon zoû kunnen
    verschijnen om de wereld te verkondigen: "Habet Mundus Epistolam"; want de brief is
    inderdaad een Encycliek, en evenals de bullen van den Heiligen Vader genoemd worden
    naar haar beginwoorden, zou men er van kunnen spreken als: "Epistola in Carcere et
    Vinculis"....

    Het is maar al te waar, Robbie, het leven in de gevangenis doet ons de menschen en
    de dingen zien zooals zij in werkelijkheid zijn. Daarom verandert het iemand in
    steen. De menschen buiten worden misleid door de schijnverbeeldingen van een leven in
    voortdurende beweging. Zij draaien mede met het leven en dragen bij tot zijn
    onwerkelijkheid. Wij die onbewegelijk zijn, zien en weten. Laat de brief deugen of
    niet voor enge naturen en koortsige hersenen, mij heeft hij deugd gedaan. Ik heb
    "mijn borst verlucht van veel gevaarlijk tuig" om een zegswijze te borgen bij den
    dichter dien Gij en ik indertijd wilden redden uit de handen der Philistijnen. Ik
    behoef U niet te herinneren dat uiting op zichzelf voor een kunstnaar de opperste en
    eenige wijze van leven is. Van uiting leven wij. Onder de oneindig vele dingen
    waarvoor ik den Directeur te danken heb, is er geen waarvoor ik dankbaarder ben dan
    voor zijn verlof om naar hartelust te schrijven en zoo lang als ik wensch. Gedurende
    bijna twee jaar droeg ik binnen in mij een toenemenden last van bitterheid waarvan ik
    mij nu grootendeels heb verlicht. Aan den anderen kant van den gevangenismuur staan
    een paar arme zwarte roetberookte boomen die op het oogenblik uitloopen in knoppen
    van bijna schel groen. Ik weet heel goed wat zij ondergaan. Zij vinden hun
    uiting.

    Steeds de Uwe,

    Oscar.

    

    

    IV

    




    
      6 April 1897.
    

    Overweeg thans, mijn waarde Robbie, mijn voorstel. Ik denk dat mijn vrouw die in
    geldzaken zeer eergevoelig en hooghartig is, de £75, gestort voor mijn aandeel,
    zal terugbetalen. Zij zal het ongetwijfeld doen. Maar ik vind dat het van mijne zijde
    behoort te worden aangeboden, en dat ik niets bij wijze van inkomen van haar mag
    aannemen. Ik kan aannemen wat in liefde en genegenheid voor mij gegeven wordt, maar
    ik zoû niet kunnen aannemen wat mij met tegenzin of met voorwaarden wordt
    uitgekeerd. Eer zoû ik mijn vrouw haar volkomen vrijheid geven. Zij kan dan
    hertrouwen. In elk geval vertrouw ik dat zij, als zij vrij was, mij vergunnen
    zoû van tijd tot tijd mijn kinderen te zien. Daar heb ik behoefte aan. Maar
    eerst moet ik haar haar vrijheid geven, en het is het beste, dit als een man van eer
    te doen door met gebogen hoofd in alles te berusten. Overweeg de zaak nog eens in
    haar geheel; want door U en Uw slecht overlegd optreden is de moeilijkheid ontstaan.
    En laat mij weten hoe Gij en anderen er over denkt. Natuurlijk hebt Gij uit bestwil
    gehandeld. Maar Uw kijk op de zaak was verkeerd. Ik kan in alle oprechtheid zeggen
    dat ik geleidelijk kom tot den geestesstand van te denken dat al wat gebeurt, om
    bestwil gebeurt. Mogelijk is het wijsgeerig inzicht of een gebroken hart of
    godsdienst of de stompe gevoelloosheid van de wanhoop. Maar, wat er de oorsprong van
    zij, dit gevoel is machtig in mij. Mijn vrouw aan mij te binden tegen haar wil
    zoû verkeerd zijn. Zij heeft volkomen recht op haar vrijheid. En dan zoû
    het mij een genoegen zijn, niet door haar ondersteund te worden. Door haar
    onderhouden te worden is vernederend. Bespreek deze zaak met More Adey. Verzoek hem U
    den brief te laten zien, dien ik hem geschreven heb. Vraag uw broeder Aleck mij zijn
    raad te willen geven. Hij heeft een uitnemend oordeel.

    Maar nu wat anders. Ik heb nooit gelegenheid gevonden U te bedanken voor de
    boeken. Zij waren allerwelkomst. Dat men mij de tijdschriften niet toestond, was een
    slag voor mij, maar Meredith's roman was verrukkelijk. Welk een gezonde
    kunstenaarsnatuur! Hij heeft volkomen gelijk met zijn betoog dat het gezonde het
    meest wezenlijke bestanddeel in de romankunst is. Toch heeft tot op dezen dag alleen
    het abnormale uitdrukking gevonden in het leven en de litteratuur. Rossetti's brieven
    zijn afgrijselijk, in-'t-oog-loopend vervalscht door zijn broeder. Toch wekte het
    mijn belangstelling te zien hoe mijn oudooms Melmoth en mijn moeders
    Sidonia twee van de boeken waren, die zijn jeugd boeiden. Wat de samenzwering
    tegen hem betreft in later jaren, ik geloof dat die werkelijk bestond, en dat de
    fondsen verschaft werden door Hake's Bank.[4] Het gedrag van een merel in Cheyne Walk lijkt
    mij zeer verdacht, al zegt William Rossetti: "Ik kon niets buitengewoons in het
    zingen van den merel ontdekken." Stevensons brieven zijn ook een groote
    teleurstelling. Ik zie dat een romantische omgeving de slechtst mogelijke omgeving is
    voor een romantisch schrijver. In Gower Street had Stevenson een nieuwen Trois
    Mousquetaires kunnen schrijven. Op Samoa schreef hij brieven aan de Times
    over de Duitschers. Ik zie ook de sporen van een vreeselijke inspanning om een
    natuurlijk leven te leiden. Om hout te hakken tot eenig nut voor zichzelf of voordeel
    voor anderen, moet men niet instaat zijn te beschrijven hoe men het doet. Feitelijk
    is het natuurlijke leven het onbewuste leven. Stevenson verruimde enkel den kring van
    het kunstmatige leven door zich aan het delven te zetten. Uit het geheele
    onverkwikkelijke boek heb ik éen les gehaald. Als ik mijn toekomstig leven
    doorbreng met Baudelaire te lezen in een koffiehuis, zal ik een natuurlijker leven
    leiden dan wanneer ik heggen zoû gaan knippen of cacao planten in slijkpoelen.
    En Route wordt erg overschat.

    Het is simpel journalisme. Het doet iemand nooit éen noot hooren van de
    muziek die het beschrijft. Het onderwerp is natuurlijk kostelijk, maar de stijl is
    waardeloos, slofferig, slap. Het is slechter Fransch dan dat van Ohnet. Ohnet wil
    afgezaagd zijn en het gelukt hem. Huysmans wil het niet zijn en is het toch. Hardy's
    roman is een aangenaam boek, en de stijl volmaakt, en die van Harold Frederic is zeer
    belangwekkend om zijn inhoud. Daar er zoo goed als geen romans in de
    gevangenisbibliotheek zijn voor de arme opgesloten kerels met wie ik leef, denk ik
    later eens de bibliotheek te beschenken met bijvoorbeeld een dozijn goede romans: die
    van Stevenson (geen aanwezig dan The Black Arrow), enkele van Thackeray (geen
    aanwezig), van Jane Austen (geen aanwezig), en enkele goede boeken in den trant van
    Dumas père, door Stanley Weyman bijvoorbeeld of eenig ander modern jong
    schrijver. Gij noemdet een protégé van Henley[5], nietwaar? Ook den
    beschermeling van Anthony Hope zouden wij kunnen nemen. Na Paschen zoudt Gij een
    lijst van zoowat veertien boeken kunnen opmaken en aanvragen ze mij te mogen zenden.
    Zij zouden goed bevallen aan de enkelen die niet geven om het Journal des
    Goncourt.[6] Denk er aan dat ik ze zelf wil betalen. Ik zelf
    vind het afschuwelijk om in de wereld terug te komen zonder een enkel boek in mijn
    bezit. Zouden er niet onder mijn vrienden zijn, als Cosmo Lennox, Reggie Turner,
    Gilbert Burgers, Max en anderen, die mij enkele boeken zouden willen geven? Gij weet
    wat soort boeken ik wensch: Flaubert, Stevenson, Baudelaire, Maeterlinck, Dumas
    père, Keats, Marlowe, Chatterton, Coleridge, Anatole France, Gautier, Dante en
    de geheele Dante-literatuur, Goethe en de Goethe-literatuur, enzoovoort. Ik zoû
    het als een bijzondere vriendelijkheid waardeeren als boeken mij wachtten, en daar
    zijn misschien wel onder mijn vrienden enkele die het op prijs stellen iets voor mij
    te doen. Ik ben werkelijk heel dankbaar, al vrees ik dat het dikwijls lijkt van niet.
    Maar bedenk dat ik naast het gevangenisleven nog onophoudelijke kwellingen heb
    gehad.

    In antwoord op dezen moogt Gij mij een langen brief schrijven enkel over
    tooneelstukken en boeken. Uw schrift, in Uw laatsten, was zoo verfoeilijk slecht dat
    het leek of Gij een roman in drie deelen aan 't schrijven waart over de vreeswekkende
    uitbreiding der communistische denkbeelden onder den gegoeden stand, of U op eenige
    andere wijze bezig hieldt met het verkwisten van een jeugd die altijd rijk aan
    beloften is geweest en blijven zal. Als ik U grief door het aan zulk een oorzaak toe
    te schrijven, stel het op rekening van de overprikkeldheid eener lange gevangenis.
    Maar schrijf werkelijk duidelijk. Anders lijkt het alsof Gij iets te verbergen
    hadt.

    Daar staat heel wat afschuwelijks in dezen brief, geloof ik. Maar ik moest mij
    over U beklagen bij Uzelf en niet bij anderen. Lees mijn brief aan More voor. Harris
    komt mij aanstaanden Zaterdag bezoeken, hoop ik. Groet Arthur Clifton van mij, en
    zijn vrouw die, vind ik, zoo zeer lijkt op Rossetti's vrouw—hetzelfde prachtige
    haar—maar natuurlijk een liever natuur is, hoewel Miss Siddal bekorend is en
    haar gedicht prima.

    Steeds de Uwe,

    Oscar.

    Noten:

    
       [4] Egmont
      Hake, schrijver van Free Trade in Capital en voorvechter van een
      nieuw systeem van bankwezen, waarover Wilde zich zeer scheen te vermaken.
    

    
       [5] Bedoeld is
      de bekende schrijver H. G. Wells.
    

    
       [6]Een nieuw
      deel van het Journal des Goncourt, waarin ook Wilde besproken werd, was hem
      toegezonden in de gevangenis.
    

    

    

    TWEE BRIEVEN, OVER HET LEVEN IN DE GEVANGENIS, AAN DE "DAILY CHRONICLE."

    

    

    I

    HET ONTSLAG VAN DEN GEVANGENBEWAARDER MARTIN

    




    
      D. C. van 28 Mei 1897.
    

    WelEdelgeboren Heer,

    Met groot leedwezen lees ik in Uw blad dat de gevangenbewaarder Martin van de
    gevangenis te Reading ontslagen is door de Commissie van Toezicht omdat hij aan een
    klein kind dat honger had, enkele koekjes heeft gegeven. Op den Maandag voorafgaande
    aan mijn ontslag zag ik zelf de drie bedoelde kinderen. Zij waren juist gevonnist en
    stonden in de groote hal op een rij in hun gevangeniskleêren met hun
    beddelakens onder hun arm op het punt om weggebracht te worden naar de voor hen
    bestemde cellen. Op dat oogenblik kwam ik door een der zijgangen op weg naar de
    ontvangkamer om daar een onderhoud met een vriend te hebben. Het waren heel kleine
    kinderen, de jongste—aan wien de gevangenbewaarder de koekjes gafwas een tenger
    kereltje waarvoor men klaarblijkelijk geen kleêren had kunnen vinden klein
    genoeg om te passen. Ik had natuurlijk veel kinderen in de gevangenis gezien in de
    twee jaar dat ik zelf opgesloten was. Vooral de gevangenis te Wandsworth bevatte
    steeds een groot aantal kinderen. Maar het kind dat ik in den namiddag van Maandag 17
    dezer te Reading zag, was kleiner en tengerder dan een van hen. Ik behoef U niet te
    zeggen hoezeer ontdaan ik was over het zien dezer kinderen daar; want ik wist welke
    behandeling hen wachtte. De wreedheid waarmede dag en nacht kinderen in Engelsche
    gevangenissen worden behandeld, is ongeloofelijk behalve voor hen die haar hebben
    bijgewoond en de onmenschelijkheid van het stelsel beseffen.

    De menschen van tegenwoordig begrijpen niet wat wreedheid is. Zij beschouwen haar
    als een soort schrikkelijken middeleeuwschen hartstocht, en denken haar verbonden met
    mannen als Eccelino da Romano en zijnsgelijken, wien het doordacht pijnigen van
    anderen een feilen roes van genot gaf. Maar menschen van het allooi van Eccelino zijn
    enkel abnormale typen van een verdorven individualisme. De alledaagsche wreedheid is
    eenvoudig stompzinnigheid. Het is volslagen gebrek aan verbeelding. Zij is in onze
    dagen het gevolg van vastgelegde stelselen, van hartvochtig-onwrikbare regelen, en
    van stompzinnigheid. Overal waar centralisatie is, is stompzinnigheid. Het
    onmenschelijke in het moderne leven is de ambtelijkheid. Gezag is even afbrekend voor
    hen die het uitoefenen, als voor hen over wie het wordt uitgeoefend. Van het
    gevangenisbestuur en van het stelsel dat het toepast, gaat in de eerste plaats de
    wreedheid uit, waarmeê een kind in de gevangenis behandeld wordt. De menschen
    die het stelsel handhaven, hebben uitmuntende bedoelingen. Zij die het toepassen zijn
    eveneens menschlievend in bedoeling. De verantwoordelijkheid wordt geschoven op de
    verordeningen van tucht. Men gaat van de veronderstelling uit dat een ding dat
    eenmaal voorschrift is, daarom rechtvaardig is.

    De huidige behandeling der kinderen is verschrikkelijk, voornamelijk van de zijde
    van menschen die de bijzondere zielkunde van de kindernatuur niet verstaan. Een kind
    kan een straf begrijpen, die hem opgelegd wordt door een persoon, bijvoorbeeld een
    ouder of voogd, en haar met een zekere berusting dragen. Wat het niet kan begrijpen,
    is een straf opgelegd door de maatschappij. Het kan niet beseffen wat de maatschappij
    is. Bij volwassenen is het natuurlijk juist andersom. Diegenen van ons, die in de
    gevangenis zijn of geweest zijn, kunnen begrijpen, en doen dat inderdaad, wat die
    collectieve macht die men maatschappij noemt, beduidt; en wat wij ook denken over
    haar wijze van doen en haar eischen, wij kunnen ons er toe brengen haar te
    aanvaarden. Straf, aan den anderen kant, die ons opgelegd wordt door een persoon, is
    iets dat geen volwassene verdraagt of verwacht wordt te verdragen.

    Dientengevolge wordt het kind dat van zijn ouders wordt weggenomen door menschen
    die het nooit gezien heeft en van wie het niets afweet, en dat te zitten komt in een
    eenzame onbekende cel, bewaakt door vreemde gezichten, onder voordurende bevelen en
    bestraffingen van de vertegenwoordigers van een stelsel dat het niet kan begrijpen,
    een onmiddellijke prooi van de eerste en meest voor de hand liggende aandoening die
    het moderne gevangenisleven veroorzaakt: angst. De angst van een kind in de
    gevangenis is volkomen mateloos. Ik herinner mij hoe ik eens te Reading, op weg naar
    buiten ter dagelijksche oefening, in de schemerlichte cel vlak tegenover mijn eigene
    een kleinen jongen zag. Twee bewaarders—geen onwelwillende
    menschen—spraken met hem, klaarblijkelijk eenigszins streng, of misschien ook
    gaven zij hem een of andere nuttige vermaning omtrent zijn gedrag. De éene was
    bij hem in de cel, de ander stond buiten. Het gezicht van het kind was zoo wit als
    een doek van louter angst. In zijn oogen was de angst van een gejaagd dier. Den
    volgenden ochtend hoorde ik onder het morgeneten hem huilen en roepen om naar buiten
    gelaten te worden. Hij riep om zijn ouders. Van tijd tot tijd hoorde ik de zware stem
    van den bewaarder die dienst had, hem zeggen dat hij zich stil moest houden. Toch was
    hij zelfs nog niet gevonnist voor het kleine misdrijf, wat het ook geweest moge zijn,
    dat men hem ten laste had gelegd. Hij was eenvoudig in arrest. Dat wist ik, omdat hij
    zijn eigen kleêren droeg, die er vrij netjes uitzagen. Toch droeg hij
    gevangenissokken en -schoenen. Hieruit bleek dat hij een heel arme jongen was, wiens
    eigen schoenen, als hij er had, in slechten staat waren. Rechters en overheden, door
    de bank een volslagen onwetende classe, geven kinderen vaak een week arrest, en
    schelden hun dan mogelijk een of ander vonnis kwijt, dat zij recht hebben over hen te
    spreken. Zij noemen dat "een kind niet naar de gevangenis sturen". Het is natuurlijk
    een domme kijk op de zaak. De fijne onderscheiding in maatschappelijke positie, of
    hij in de gevangenis is in arrest of gevonnist, kan een klein kind niet vatten. Enkel
    daar te zijn is voor hem een afgrijselijk ding. Enkel dat hij daar is, behoort een
    afgrijselijk ding te zijn in de oogen der menschelijkheid.

    Deze angst die het kind, evengoed als den volwassene, aangrijpt en beheerscht,
    wordt natuurlijk nog op onbeschrijfelijke wijze versterkt door het systeem der
    afzonderlijke cellen in onze gevangenissen. Een kind gedurende drie-en-twintig van de
    vier-en-twintig uren op te sluiten in een schemerlichte cel is een voorbeeld van de
    wreedheid der stompzinnigheid. Als een gewoon mensch, een ouder of een voogd, dit met
    een kind deed, zoû hij streng gestraft worden. Het Genootschap ter voorkoming
    van mishandeling van kinderen zoû de zaak terstond ter hand nemen. Van alle
    kanten zoû de grootste afschuw blijken voor iemand die zich aan zulk een
    wreedheid had schuldig gemaakt. Een zware straf zoû ongetwijfeld volgen op de
    gebleken schuld. Maar onze huidige maatschappij doet zelf erger, en voor een kind is
    het veel erger zoo behandeld te worden door een vreemde onpersoonlijke macht, van
    wier eischen het geen begrip heeft, dan het zoû wezen om dezelfde behandeling
    te ondergaan van zijn vader of moeder of iemand dien het kende. De onmenschelijke
    behandeling van een kind is altijd onmenschelijk, wie haar ook aandoet. Maar
    onmenschelijke behandeling door de maatschappij is voor een kind des te
    schrikkelijker omdat geen beroep mogelijk is. Een ouder of voogd kunnen vermurwd
    worden om het kind uit de donkere eenzame kamer te laten, waarin het opgesloten zit.
    Maar een bewaarder kan dat niet. De meeste bewaarders houden veel van kinderen. Maar
    het stelsel verhindert hen het kind eenigen bijstand te geven. Als zij het zouden
    doen, getuige Martin, worden zij ontslagen.

    Een tweede ding waarvan een kind in de gevangenis te lijden heeft, is honger. Het
    voedsel dat het krijgt, bestaat uit een stuk gemeenlijk slecht gebakken
    gevangenisbrood en een kroes water als ontbijt om half acht. Om twaalf uur krijgt het
    middageten in den vorm van een portie grove maïsbrij; en om half zes krijgt het
    een stuk droog brood met een kroes water voor avondeten. Deze dagkost is bij een
    krachtig man altijd aanleiding tot een of andere ongesteldheid, voornamelijk, als in
    de rede ligt, buikloop met zijn verzwakkende gevolgen. In een groote gevangenis
    worden dan ook door de bewaarders geregeld stopmiddelen uitgereikt als iets dat van
    zelf spreekt. Maar een kind is in den regel onbekwaam om het voedsel ook maar te
    eten. Elk die iets van kinderen afweet, weet hoe licht de spijsvertering van een kind
    gestoord wordt door een huilbui, door alle soort verdriet en geestelijk lijden. Een
    kind dat den geheelen dag en misschien den halven nacht in een eenzame schemerlichte
    cel heeft gehuild en vervolgd wordt door angst, kan zulk grof afschuwelijk voedsel
    eenvoudig niet eten. Zoo huilde het kleine kind waaraan de bewaarder Martin de
    koekjes gaf, op Dinsdagmorgen van honger, en was volkomen onmachtig het brood en
    water dat het voor ontbijt gekregen had, te nuttigen. Nadat het ontbijt was
    uitgereikt, ging Martin uit en kocht de enkele koekjes voor het kind liever dan het
    te zien honger lijden. Het was een edele daad van hem, en werd als zoodanig erkend
    door het kind, dat, volkomen onbekend met de voorschriften van het gevangenisbestuur,
    een der oudere bewaarders vertelde hoe lief deze jongere bewaarder voor hem geweest
    was. Het gevolg was natuurlijk een rapport en ontslag.

    Ik ken Martin buitengewoon goed en stond onder zijn toezicht gedurende de laatste
    zeven weken van mijn gevangenschap. Bij zijn aanstelling te Reading kreeg hij het
    toezicht over de zijgang C waarin ik opgesloten zat, en dus zag ik hem voortdurend.
    Ik werd getroffen door de uitzonderlijke vriendelijkheid en goedhartigheid in zijn
    wijze van spreken tot mij en de overige gevangenen. Vriendelijke woorden beduiden
    veel in de gevangenis, en met een aangenaam "goedenmorgen" of "goedenavond" maakt men
    iemand zoo gelukkig als hij dat in de gevangenis wezen kan. Hij was altijd
    toeschietelijk en welwillend. Ik weet bij toeval van een ander geval af, waarin hij
    zich zeer vriendelijk betoonde tegenover een der gevangenen, en ik aarzel niet het te
    vermelden. Een der meest afgrijselijke dingen in de gevangenis is de slechte
    inrichting op sanitaire gebied. Geen gevangene mag, onder welke omstandigheden ook,
    zijn cel verlaten na half zes in den namiddag. Indien hij derhalve aan buikloop
    lijdt, moet hij zijn cel gebruiken als privaat en den nacht doorbrengen in de meest
    vunze en ongezonde atmosfeer. Enkele dagen vóor mijn ontslag deed Martin met
    een der oudere bewaarders de ronde met het doel om het uitgeplozen touw en de
    gereedschappen der gevangenen in te zamelen. Een man die pas gevangen zat, en
    tengevolge van het voedsel, zooals steeds het geval is, aan hevigen buikloop leed,
    vroeg den ouderen bewaarder vergunning zijn vuilnisvat te mogen leêgmaken
    wegens den afgrijselijken stank der cel en de mogelijkheid van een nieuwen aanval in
    den nacht. De oudere bewaarder weigerde onverbiddelijk; het was tegen de
    voorschriften. De man zoû den nacht hebben moeten doorbrengen in dezen
    vreeselijken toestand. Martin echter kon dezen ongelukkige niet in zulk een
    walgelijken staat zien en zeide dat hij zelf het voor hem zoû doen en deed naar
    zijn woorden. Dat een bewaarder het vuilnisvat van een gevangene leêgmaakt, is
    natuurlijk in strijd met de voorschriften, maar Martin bewees deze daad van
    welwillendheid aan den man uit eenvoudige natuurlijke goedhartigheid, en de man, als
    van zelf spreekt, was hem er zeer dankbaar voor.

    Met betrekking tot kinderen is er in den laatsten tijd heel wat gepraat en
    geschreven over den bezoedelenden invloed van de gevangenis op jonge kinderen. Wat
    men beweert, is volkomen waar. Een kind wordt op de ergste wijze bezoedeld door het
    leven in de gevangenis. Maar de bezoedelende invloed gaat niet uit van de gevangenen.
    Hij gaat uit van het gevangenisstelsel in zijn geheel: den directeur, den
    geestelijke, de bewaarders, de eenzame cel, de afzondering, het weêrzinwekkend
    voedsel, de voorschriften van de commissie van toezicht, de tuchtmatigheid, zooals
    men den term ijkt, van het leven. Geen voorzorg laat men achterwege om een kind af te
    zonderen zelfs van het gezicht van alle gevangenen boven de zestien. De kinderen
    zitten achter een gordijn in de kerk, en worden ter openluchtoefening gestuurd naar
    nauwe zonlooze binnenplaatsen—soms naar een steenen binnenplaats, soms naar een
    binnenplaats achter de molens—om te beletten dat zij de andere gevangenen in
    oefening zouden zien. Maar de eenige werkelijk vermenschelijkende invloed in de
    gevangenis is die der gevangenen. Hun blijmoedigheid in vreeselijke omstandigheden,
    hun onderling medegevoel, hun deemoed, hun zachtzinnigheid, de gulle glimlach
    waarmede zij elkaêr begroeten, hun volkomen berusting in hun straf zijn zonder
    uitzondering bewonderenswaardig, en ik zelf heb menige deugdelijke les van hen
    geleerd. Ik bedoel niet voor te stellen dat de kinderen niet achter een gordijn
    moeten zitten in de kerk, of dat zij lichaamsbeweging behooren te nemen in een hoek
    van de gemeene binnenplaats. Ik wil er enkel op wijzen dat de slechte invloed op
    kinderen niet is en nimmer zoû kunnen wezen die der gevangenen, maar is en
    altijd blijven zal die van het gevangenisstelsel zelf. Daar is geen enkel man in de
    gevangenis te Reading, die niet met vreugde den straftijd der drie kinderen voor hen
    zoû hebben uitgezeten. Den laatsten keer dat ik hen zag, was op Dinsdag na hun
    opneming. Ik was met misschien een dozijn anderen met de openluchtoefening bezig om
    half twaalf, toen de drie kinderen onder toezicht van een bewaarder vlak langs ons
    kwamen van de vochtige sombere steenen binnenplaats waar zij oefening hadden gehad.
    Ik zag het groote medelijden en medegevoel in de oogen mijner gezellen terwijl ze
    naar de kinderen keken. Gevangenen zijn als stand uiterst vriendelijk en medegevoelig
    voor elkander. Lijden en de gemeenschappelijkheid van lijden maakt de menschen
    vriendelijkgezind, en dag aan dag placht ik, terwijl ik de binnenplaats op en
    neêr stapte, met vreugde en vertroosting te gevoelen wat Carlyle ergens noemt
    "de stilzwijgende rhythmische bekoring van menschelijke kameraadschap". In dit punt
    zoo goed als in alle andere zijn philanthropen en menschen van dat slag in den dool.
    Niet de gevangenen hebben verbetering noodig, maar de gevangenissen.

    Natuurlijk behoort geen kind onder de veertien ook maar thuis in de gevangenis.
    Een kind daarheen sturen is een ongerijmdheid en, evenals zoovele ongerijmdheden,
    volstrekt rampzalig in zijn gevolgen. Als zij toch naar de gevangenis moeten,
    behoorden zij overdag in een werkplaats of in een schoollokaal met een bewaarder. 's
    Nachts behoorden zij te slapen in een slaapzaal met een nachtbewaarder om op hen te
    passen. Lichaamsbeweging behooren zij minstens drie uur per dag te krijgen. De
    donkere, slecht geluchte, kwalijk riekende gevangeniscellen zijn verschrikkelijk voor
    een kind, eigenlijk voor iedereen. Men ademt altijd bedorven lucht in de gevangenis.
    Het voedsel voor kinderen moest bestaan in thee met boterhammen en soep. De
    gevangenissoep is zeer smakelijk en gezond. Een besluit van het Lagerhuis kon de
    behandeling der kinderen in een half uur regelen. Ik hoop dat U Uw invloed daartoe
    zult aanwenden. De huidige behandeling van kinderen is werkelijk een schimp voor
    menschelijkheid en gezond verstand. Zij komt voort uit stompzinnigheid.

    Laat mij nu nog Uw aandacht mogen vestigen op een ander vreeselijk ding dat
    voorkomt in Engelsche gevangenissen of liever in de gevangenissen over de geheele
    wereld, waar het stelsel van stilzwijgendheid en cellulaire opsluiting wordt
    toegepast. Ik bedoel het groot aantal menschen die krankzinnig of zwakhoofdig worden
    in de gevangenis. In strafgevangenissen is dit natuurlijk heel gewoon, maar in gewone
    gevangenissen, als waarin ik opgesloten zat, komt het eveneens voor.

    Ongeveer drie maanden geleden merkte ik onder de gevangenen die met mij
    lichaamsbeweging namen, een jongman op, die mij onnoozel of onwijs leek. Elke
    gevangenis natuurlijk heeft haar halfwijze patiënten, die telkens terugkomen en
    van wie men zeggen kan dat zij in de gevangenis wonen. Maar het trof mij dat deze
    jonge man erger onwijs leek dan gewoonlijk het geval is, als bleek uit zijn onnoozele
    grijns en zijn idiote manier van in zichzelf te lachen en de in 't oog vallende
    rusteloosheid van zijn eeuwig knijpwringende handen. Al de andere gevangenen merkten
    de vreemdheid van zijn gedrag op. Van tijd tot tijd verscheen hij niet op de
    oefening, waaruit ik begreep dat hij straf had en in zijn cel moest blijven. Ten
    slotte merkte ik dat hij onder voortdurend toezicht stond, en dag en nacht door
    bewaarders werd bewaakt. Als hij wel op de oefening verscheen, leek hij steeds een
    zenuwaanval te hebben, en liep geregeld te huilen en te lachen. In de kerk moest hij
    zitten onder onmiddellijk toezicht van twee bewaarders, die hem den geheelen tijd
    nauwlettend in 't oog hielden. Soms liet hij telkens het hoofd zakken in zijn open
    handen, een overtreding van de voorschriften in de kerk, en telkens werd zijn hoofd
    oogenblikkelijk omhoog geduwd door een der bewaarders, zoodat hij gedwongen werd zijn
    oogen onafgebroken gericht te houden op de avondmaalstafel. Een anderen keer zat hij
    te huilen—zonder de minste stoornis te veroorzaken—met de tranen
    stroomend langs zijn gezicht en een zenuwachtig snikken in zijn keel. Dan weêr
    grijnsde hij voor zichzelf als een idioot en trok gezichten. Meer dan eens werd hij
    de kerk uitgestuurd naar zijn cel, en natuurlijk kreeg hij voortdurend straf. Daar de
    bank waar ik gewoonlijk zat in de kerk, vlak achter de bank was, aan het eind waarvan
    deze ongelukkige zijn plaats had, had ik ruim gelegenheid hem gade te slaan. Ik zag
    hem vanzelf ook aanhoudend bij de oefening, en ik zag dat hij bezig was krankzinnig
    te worden, terwijl men hem behandelde alsof hij zich aanstelde.

    Zaterdag vóor een week was ik omtrent éen uur in mijn cel bezig het
    tingerei dat ik voor mijn middageten gebruikt had, te reinigen en te poetsen.
    Plotseling werd ik opgeschrikt doordat de stilte van de gevangenis verbroken werd
    door het meest afgrijselijke en weêrzinwekkende gegil, of liever gehuil; want
    eerst dacht ik dat men bezig was een of ander dier, een stier of een koe, op
    onbedreven wijze te slachten buiten de gevangenismuren. Weldra echter bleek het mij
    dat het gehuil beneden uit de gevangenis kwam, en ik begreep dat men bezig was een of
    anderen ongelukkige af te ranselen. Ik behoef niet te zeggen hoe gruwelijk en
    schrikkelijk het mij aandeed, tot ik mij begon af te vragen wie het kon zijn, dien
    men op zoo weêrzinwekkende wijze afstrafte. Plotseling ging mij een licht op,
    dat zij waarschijnlijk dezen ongelukkigen waanzinnige aan 't ranselen waren. Mijn
    gevoelens dienomtrent behoef ik niet te boeken; zij hebben niets te maken met de
    zaak.

    Den volgenden dag, Zondag den 16den, zag ik den armen vent bij de oefening; zijn
    ziekelijk, leelijk ellende-gezicht was bijna niet te herkennen, opgezwollen als het
    was van tranen en zenuwlijden. Hij liep in den binnensten kring met de oude mannen,
    de bedelaars en de kreupelen, zoodat ik hem den geheelen tijd kon waarnemen. Het was
    mijn laatste Zondag in de gevangenis, volmaakt heerlijk weder, het mooiste weêr
    van het gansche jaar, en daar in het schoone zonnelicht liep dit arme schepsel,
    eenmaal gemaakt naar het beeld van God, te grijnzen als een aap en met zijn handen de
    meest fantastische gebaren te maken alsof hij in de lucht een onzichtbaar
    snareninstrument bespeelde of bezig was fiches te schikken en uit te deelen in een of
    ander zeldzaam spel. Onderhand liepen in gore stralen de zenuwlijderstranen
    waarzonder niemand van ons hem ooit zag, voortdurend over zijn wit gezwollen gezicht.
    De afzichtelijke en bedachtzame manierlijkheid van zijn gebaren maakte hem gelijk aan
    een hansworst. Hij was een levend grotesk. Al de andere gevangenen keken naar hem, en
    niet éen van hen glimlachte. Ieder begreep wat hem overkomen was, en dat men
    bezig was hem krankzinnig te maken,—dat hij reeds krankzinnig was. Na een half
    uur werd hij door den bewaarder naar binnen geleid en denkelijk gestraft. Hij was
    tenminste Maandag niet op de oefening, hoewel ik meen hem even gezien te hebben in
    den hoek van de steenen binnenplaats onder toezicht van een bewaarder.

    Dinsdag daarop, mijn laatsten dag in de gevangenis, zag ik hem bij de oefening.
    Hij was nog erger dan den vorigen keer, en werd weêr naar binnen gestuurd.
    Sindsdien weet ik niets van hem, maar van een der gevangenen, die op de oefening vlak
    bij mij liep, kwam ik te weten dat hij Zaterdagmiddag in het kookhuis vier-en-twintig
    slagen gekregen had op bevel van de rechters op bezoek en na rapport van den dokter.
    Het gehuil dat ons allen verschrikt had, was van hem geweest. Deze man is
    ongetwijfeld op weg krankzinnig te worden. De gevangenisdokters hebben geen verstand
    van eenige ziekte van den geest. Zij zijn in hun soort onwetende lieden. De
    pathologie van den geest is hun onbekend. Als iemand krankzinnig wordt, behandelen
    zij hem alsof hij zich aanstelde. Zij laten hem telkens weêr straffen.
    Natuurlijk wordt de man hoe langer hoe erger. Wanneer de gewone straffen zijn
    uitgeput, brengt de dokter rapport uit van het geval aan de rechters. Het gevolg is
    afranselen. Natuurlijk doet men dat niet met een karwats. Het is wat men "berken"
    noemt. Het werktuig is een berkeroede. Maar de uitwerking op den rampzaligen
    halfwijze kan men zich verbeelden.

    Zijn nummer is, of was in elk geval, A.2.11. Het gelukte mij ook zijn naam uit te
    vinden. Hij heet Prince. Daar moet terstond iets voor hem gedaan worden. Hij is
    soldaat en veroordeeld door den krijgsraad. Zijn straftijd is zes maanden. Hij heeft
    nog drie maanden voor den boeg.

    Mag ik U verzoeken Uw invloed te gebruiken om dit geval te doen onderzoeken en
    maatregelen te doen nemen dat de waanzinnige gevangene behoorlijk behandeld
    wordt?

    Een rapport van de Medische Commissie baat niets. Men kan het niet vertrouwen. De
    mannen van het medisch toezicht schijnen het verschil niet te begrijpen tusschen
    idiootheid en waanzin, tusschen de volkomen afwezigheid van een functie of een orgaan
    en de ziekte van een functie of een orgaan. Deze man A.2.11 zal ongetwijfeld instaat
    zijn zijn naam op te geven, den aard van zijn misdrijf, den dag der maand, den datum
    van aanvang en einde van zijn straftijd, en zal antwoord kunnen geven op iedere
    gewone eenvoudige vraag. Maar dat zijn geest ziek is, lijdt geen twijfel. Op het
    oogenblik is een vreeselijk duel aan den gang tusschen hem en den dokter. De dokter
    vecht voor een theorie. De man vecht voor zijn leven. Ik zoû graag zien dat de
    man het won. Maar laat het geheele geval onderzocht worden door zaakkundigen die van
    hersenziekten verstand hebben, en door menschen van menschlievende gevoelens, die nog
    wat gezond verstand en wat medelijden hebben. Er bestaat geen reden de tusschenkomst
    in te roepen van de sentimenteelen. Zij schaden altijd.

    Het geval is een bijzonder voorbeeld van de wreedheid die onafscheidelijk is van
    een stompzinnig stelsel; want de tegenwoordige directeur van Reading is een man van
    een zachtaardig en menschlievend karakter, en die bij al de gevangenen grootelijks
    bemind en geacht is. Hij werd verleden Juli aangesteld, en hoewel hij de
    voorschriften van het gevangenisstelsel niet kan wijzigen, heeft hij den geest
    gewijzigd, waarin zij onder zijn voorganger werden toegepast. Hij is zeer geliefd
    onder de gevangenen en onder de bewaarders. Hij heeft inderdaad den geheelen toon van
    het gevangenisleven veranderd. Aan den anderen kant ligt het systeem natuurlijk
    buiten zijn bereik, wat aangaat het wijzigen der voorschriften. Ik twijfel niet of
    hij moet dagelijks veel zien wat hij voor onrechtvaardig, stompzinnig en wreed houdt.
    Maar zijn handen zijn gebonden. Vanzelf weet ik niets af van zijn eigenlijken kijk op
    het geval van A.2.11, evenmin als van zijn opvattingen over ons tegenwoordig stelsel.
    Ik beoordeel hem enkel naar de volslagen verandering die hij te weeg bracht in de
    gevangenis te Reading. Onder zijn voorganger werd het stelsel toegepast met de
    grootste hardvochtigheid en stompzinnigheid.

    Uw dienstwillige,

    OSCAR WILDE.

    27 Mei 1897.

    

    

    II

    VERBETERINGEN INZAKE DE GEVANGENIS

    
      ("Lees dit niet, als gij vandaag gelukkig wilt zijn.")
    

    
      D.C. van 24 Maart 1898.
    

    




    WelEdelgeboren Heer,

    Ik verneem dat het wetsvoorstel van den minister van binnenlandsche zaken tot
    verbeteringen inzake de gevangenis deze week in eerste en tweede lezing gaat, en daar
    Uw dagblad het eenige blad in Engeland geweest is, dat van een werkelijke en
    levenskrachtige belangstelling in deze gewichtige zaak heeft blijk gegeven, hoop ik
    dat Gij mij, als iemand die een lange persoonlijke ervaring heeft opgedaan van het
    leven in een Engelsche gevangenis, vergunnen zult uiteen te zetten welke
    verbeteringen in ons tegenwoordig stompzinnig en barbaarsch stelsel dringend
    noodzakelijk zijn.

    In een hoofdartikel dat ongeveer een week geleden in Uwe kolommen verscheen, lees
    ik dat de voornaamste verbetering die voorgesteld wordt, een vermeerdering bedoelt
    van het aantal toezieners en officiëele bezoekers die toegang zullen hebben tot
    onze Engelsche gevangenissen.

    Zulk een hervorming is volkomen nutteloos. De reden is uiterst eenvoudig. De
    toezieners en vrederechters die de gevangenis bezoeken, komen daar met de bedoeling
    om na te gaan of de gevangenisvoorschriften behoorlijk worden uitgevoerd. Zij komen
    voor geen ander doel en hebben, zelfs als zij het zouden begeeren, volstrekt geen
    macht om éen enkele bepaling in de voorschriften te wijzigen. Geen gevangene
    heeft ooit de minste verlichting, of oplettendheid, of zorg van eenigen
    officiëelen bezoeker ondervonden. De bezoekers komen niet om de gevangenen te
    helpen, maar om na te gaan of de voorschriften worden uitgevoerd. Het doel van hun
    komst is de bevestiging te verzekeren van een dwaas en onmenschelijk wetsgeheel. En
    daar zij toch iets te doen moeten hebben, besteden zij daar zeer goede zorg aan. Een
    gevangene wien de geringste bevoorrechting is toegestaan, vreest de komst der
    toezieners. En zoovaak er een inspectie plaats heeft, zijn de beambten ruwer dan
    gewoonlijk voor de gevangenen. Hun bedoeling is natuurlijk te toonen welk een
    schitterende tucht zij handhaven.

    De noodzakelijke hervormingen zijn zeer eenvoudig. Zij betreffen de lichamelijke
    en de geestelijke behoeften van iederen ongelukkigen gevangene afzonderlijk.

    Wat de eerste aangaat, daar zijn in de Engelsche gevangenissen drie bestendige
    straffen, door de wet bekrachtigd:

    1° honger,




    2° slapeloosheid,




    3° ziekte.





    Het voedsel dat aan de gevangenen wordt verstrekt, is geheel en al onvoldoende.
    Het grootste deel ervan is van weêrzinwekkende hoedanigheid. Het geheel is
    ontoereikend. Elke gevangene lijdt dag en nacht aan honger. Een bepaalde hoeveelheid
    voedsel wordt zorgvuldig bij onsen afgewogen voor iederen gevangene. Het is juist
    genoeg, om niet bepaald het leven, maar het voortbestaan in stand te houden. Men
    wordt voortdurend gefolterd door het knagen en de weeheid van den honger.

    Het gevolg van het voedsel—dat in de meeste gevallen bestaat uit slappe
    gruttenpap, varkensreuzel en water—is ongesteldheid in den vorm van
    onafgebroken buikloop. Deze ziekte die ten slotte bij de meeste gevangenen een
    chronische kwaal wordt, is een erkende instelling in iedere gevangenis. In de
    gevangenis te Wandsworth bijvoorbeeld—waar ik twee maanden zat opgesloten tot
    ik naar het hospitaal moest overgebracht worden, waar ik nog twee maanden
    verbleef—gaan de bewaarders twee- of driemaal daags rond met stopmiddelen die
    zij aan de gevangenen uitreiken als een ding dat vanzelf spreekt. Het is onnoodig te
    zeggen dat na een dusdanige behandeling van een week of zoo het geneesmiddel
    volstrekt geen uitwerking meer heeft. De rampzalige gevangene wordt dan ten prooi
    gelaten aan de meest verzwakkende, nederdrukkende en vernederende ziekte die men
    bedenken kan; en als hij, zooals vaak gebeurt, uit lichamelijke zwakte tekort schiet
    in het volbrengen van zijn voorgeschreven omwentelingen aan de kruk of den molen,
    wordt van hem rapport gemaakt als lui en wordt hij met de grootste strengheid en
    ruwheid gestraft. En dat is nog niet alles.

    Niets is in zoo slechten toestand als de sanitaire inrichtingen in een Engelsche
    gevangenis. In vroeger dagen was iedere cel voorzien van een soort privaat. Deze
    privaten zijn nu afgeschaft. Zij komen nergens meer voor. Een klein tinnen vat wordt
    in plaats daarvan aan elken gevangene verstrekt. Drie keer daags mag de gevangene
    zijn vuil verwijderen. Maar de toegang tot de gevangenisprivaten wordt hem enkel
    toegestaan gedurende het éene uur der openluchtoefening En na vijf uur 's
    namiddags mag hij zijn cel onder geen enkel voorwendsel en om geen enkele reden
    verlaten. Dientengevolge bevindt zich iemand die aan buikloop lijdt, in een zoo
    walgelijken toestand dat het onnoodig is, of liever dat het onwelvoegelijk zoû
    zijn er bij stil te staan. De ellende en kwellingen die de gevangenen doormaken ten
    gevolge van de weêrzinwekkende inrichtingen op sanitaire gebied zijn volkomen
    onbeschrijfelijk. En de bedorven lucht in de gevangeniscellen, die nog verergerd
    wordt door een volslagen uitwerkingloos ventilatiesysteem, is zoo wee en ongezond,
    dat het geregeld voorkomt dat bewaarders, als zij 's morgens uit de frissche lucht
    komen en elke cel openen en inspecteeren, hevig onpasselijk worden. Ik zelf heb dit
    minstens drie maal bijgewoond, en verscheidene bewaarders hebben er mij over
    gesproken als een der vele tegenzinwekkende duigen die hun ambt meêbrengt.

    Het voedsel dat den gevangenen verstrekt wordt, behoorde in allen deele voldoende
    en gezond te zijn. Het behoort niet van zulk een hoedanigheid te wezen, dat het
    voortdurenden buikloop ten gevolge heeft, die, eerst een ziekte, allengs een
    chronische kwaal wordt.

    De inrichtingen op sanitaire gebied in de Engelsche gevangenissen behooren in den
    grond gewijzigd te worden. Elke gevangene moet toegang hebben tot de privaten zoovaak
    dat noodig is, en moet even vaak zijn vuil kunnen verwijderen. Het tegenwoordige
    ventilatiesysteem in elke cel afzonderlijk is geheel en al nutteloos. De versche
    lucht komt door dichtgesperd rasterwerk en dan door een kleinen ventilator in het
    smalle getraliede venster, die veel te klein is en te slecht geconstrueerd om eenige
    voldoende hoeveelheid versche lucht binnen te laten. Iemand wordt enkel gedurende
    éen uur van de vier-en-twintig die den langen dag uitmaken, uit zijn cel
    gelaten, en hij ademt dus gedurende drie-en-twintig uren de meest bedorven lucht
    in.

    Slapeloosheid als straf bestaat slechts in Chineesche en in Engelsche
    gevangenissen. In China wordt zij toegepast doordat men den gevangene plaatst in een
    enge bamboekooi, in Engeland door middel van de houten brits. Het doel van de houten
    brits is het veroorzaken van slapeloosheid. Zij heeft geen enkel ander doel, en het
    doel dat zij heeft, wordt zonder uitzondering bereikt. En zelfs wanneer men naderhand
    een harde matras krijgt, zooals het gaat in den loop der gevangenschap, lijdt men nog
    steeds aan slapeloosheid. Want slaap is, evenals alle gezonde dingen, een gewoonte.
    Elke gevangene die een tijd lang op een houten brits heeft gelegen, lijdt aan
    slapeloosheid. Het is een weêrzinwekkende en domme straf.

    Nu zoû ik gaarne wat in 't midden brengen over de geestelijke behoeften van
    den gevangene.

    Het tegenwoordige gevangenisstelsel lijkt bijna als doel te hebben het te gronde
    richten en vernietigen der verstandelijke vermogens. Of indien het veroorzaken van
    krankzinnigheid hier niet het doel is, het is zeker het gevolg. Dat is een welbewezen
    feit. De oorzaken liggen voor de hand. Verstoken van boeken, van alle menschelijke
    omgeving, afgezonderd van elken menschelijken en vermenschelijkenden invloed,
    veroordeeld tot eeuwigdurend stilzwijgen, beroofd van alle verkeer met de
    buitenwereld, behandeld als een verstandeloos dier, verredeloosd onder het peil van
    welk redeloos schepsel ook, kan de ongelukkige die opgesloten zit in een Engelsche
    gevangenis, nauwelijks aan krankzinnigheid ontkomen. Het is mijn wensch niet lang bij
    deze afgrijselijkheden stil te staan, nog veel minder eenige voorbijgaande
    sentimenteele belangstelling er voor te wekken. Dus zal ik enkel, met Uw goedvinden,
    aangeven wat men behoorde te doen.

    Elke gevangene behoort een voldoende hoeveelheid boeken tot zijn beschikking te
    hebben. Op het oogenblik krijgt men in de eerste drie weken van zijn gevangenschap
    volstrekt geen boeken behalve een bijbel, een gebeden- en een gezangboek. Daarna
    krijgt men éen boek per week. Dat is niet alleen onvoldoende, maar de boeken
    die een gewone gevangenisbibliotheek vormen, zijn volmaakt nutteloos. Zij bestaan
    hoofdzakelijk uit derderangsche, slecht geschreven, zoo-genaamd godsdienstige boeken,
    klaarblijkelijk geschreven voor kinderen en volkomen ongeschikt voor kinderen of voor
    iemand anders. De gevangenen behoorden aangemoedigd te worden tot lezen, en alle
    boeken te krijgen die zij noodig hebben, en de boeken behoorden goed gekozen te zijn.
    Thans geschiedt de keuze der boeken door den aan de gevangenis verbonden
    geestelijke.

    Onder het huidige stelsel staat men een gevangene toe zijn vrienden slechts vier
    keer in 't jaar te zien, telkens gedurende twintig minuten. Dit is geheel verkeerd.
    Een gevangene behoort zijn vrienden eens per maand te zien en gedurenden een
    redelijken tijd. In de thans gebruikelijke wijze van een gevangene voor zijn vrienden
    ten toon te stellen behoort verandering gebracht te worden. Onder het tegenwoordige
    stelsel wordt de gevangene opgesloten hetzij in een groote ijzeren kooi of in een
    groote houten kast met een kleine opening, bedekt met ijzergaas, waardoor men hem
    toestaat te gluren. Zijn vrienden worden in een gelijke kooi gezet op een afstand van
    drie of vier voet, en twee bewaarders staan in de tusschenruimte om toe te luisteren
    en, als het hun goeddunkt, het gesprek te doen ophouden of afbreken, naar het
    uitkomt. De nu gebruikelijke regeling is onuitsprekelijk weêrzinwekkend en
    kwellend. Een bezoek van zijn verwanten of vrienden beduidt voor elken gevangene
    dieper vernedering, feller geestelijke ellende. Vele gevangenen willen hun vrienden
    volstrekt niet ontvangen, liever dan zulk een kruisgang te doorstaan. En dit
    verwondert mij niet. Wanneer iemand bezoek krijgt van zijn advocaat, spreekt men hem
    in een kamer met een glazen deur, aan de andere zijde waarvan de bewaarder staat.
    Wanneer iemand bezoek krijgt van zijn vrouw en kinderen, of zijn ouders of zijn
    vrienden, behoort hem hetzelfde voorrecht te worden toegestaan. Om als een aap in een
    kooi tentoongesteld te worden voor menschen die van ons houden en van wie wij houden,
    is een noodelooze en afgrijselijke vernedering. Iedere gevangene behoorde tenminste
    eens in de maand te mogen schrijven en een brief ontvangen. Op 't oogenblik mag men
    maar vier maal in 't jaar schrijven. Dit is geheel onvoldoende. Éen van de
    rampen van het leven in de gevangenis is dat het iemands hart versteent. De gevoelens
    der natuurlijke genegenheid hebben evenals andere gevoelens behoefte aan voeding. Zij
    sterven licht aan gebrek. Een korte brief vier keer in 't jaar is niet voldoende om
    de meer zachtzinnige en menschelijke genegenheden in 't leven te bewaren, die ten
    slotte onze natuur gevoelig houden voor goede en schoone invloeden, het eenige dat
    een verbrijzeld en gebroken leven kan heelen.

    Aan de gewoonte om de brieven der gevangenen te verminken en te besnoeien behoort
    een eind te worden gemaakt. Wanneer tegenwoordig een gevangene in een brief eenige
    klacht uit tegen het gevangenisstelsel, wordt dat gedeelte van zijn brief met een
    schaar uitgeknipt. Als hij, aan den anderen kant, eenige klacht uit bij het spreken
    met zijn vrienden door de traliën der kooi of de opening in de houten kast,
    wordt hij op ruwe wijze tot de orde geroepen door de bewaarders en krijgt rapport en
    straf die wekelijks terugkeert totdat hij weêr een volgenden keer bezoek mag
    ontvangen, in welken tusschentijd men verwacht dat hij niet verstandig, maar listig
    zal zijn geworden; en listigheid leert iemand altijd. Het is een van de weinige
    dingen die men in de gevangenis leert. Gelukkig zijn in een enkel geval die andere
    weinige dingen van hooger waarde.

    Mag ik nog een oogenblik van Uw geduld gebruik maken voor het volgende? In Uw
    hoofdartikel deedt Gij het denkbeeld aan de hand dat geen aan de gevangenis verbonden
    geestelijke tegelijk eenige bemoeiïng of bezigheid zoû mogen hebben buiten
    de gevangenis zelf. Maar dit is een zaak van geen gewicht. Die geestelijken hebben
    volstrekt geen nut. Zij zijn in hun soort welmeenende, maar dwaze, ja onnoozele
    menschen. Geen enkele gevangene ondervindt van hen eenige hulp. Eens in de zes weken
    of zoo gaat de sleutel in het slot van iemands celdeur over, en de geestelijke komt
    binnen. De gevangene gaat natuurlijk in de houding staan. De geestelijke vraagt hem
    of hij in zijn bijbel gelezen heeft. Hij antwoordt "ja" of "neen", naar het geval is.
    De geestelijke haalt een paar bijbelteksten aan en gaat weg en sluit de deur. Van
    tijd tot tijd laat hij een traktaatje achter.

    De beambten die geen betrekking buiten de gevangenis behoorden te mogen aanhouden,
    en geen burgerpraktijk te hebben, zijn de gevangenisdokters. Thans hebben de
    gevangenisdokters, zoo al niet altijd, toch geregeld een uitgebreide burgerpraktijk
    en zijn tegelijk aangesteld in andere inrichtingen. Het gevolg is dat de
    gezondheidstoestand der gevangenen geheel verwaarloosd wordt, en de sanitaire staat
    der gevangenis volkomen onverzorgd gelaten. In zijn soort beschouw ik—en ik heb
    dat altijd gedaan van kindsbeen af—het beroep van dokter als het meest
    menschelijke beroep in de gemeenschap. Maar gevangenisdoktoren moet ik uitzonderen.
    Voorzoover ik hen ontmoet heb en naar wat ik in het hospitaal en elders van hen zag,
    zijn zij ruw in hun optreden, van grove ongevoeligheid en volslagen onverschillig
    voor de gezondheid der gevangenen en hun goede verpleging. Indien den
    gevangenisdokters burgerpraktijk verboden was, zouden zij genoodzaakt worden eenige
    belangstelling te hebben in den gezondheidstoestand en de sanitaire omstandigheden
    van de menschen die onder hun behandeling zijn.

    Ik heb in dit schrijven getracht enkele der hervormingen aan te wijzen, die in ons
    Engelsch gevangenisstelsel noodzakelijk zijn. Zij zijn eenvoudig, praktisch en
    menschelijk. Natuurlijk zijn zij maar een begin. Maar het wordt tijd dat er een begin
    gemaakt wordt, en hiertoe kan alleen de stoot gegeven worden door den sterken druk
    der openbare meening, verwoord in en aangekweekt door Uw machtig blad.

    Maar om te maken dat zelfs deze hervormingen iets uitwerken, moet eerst heel wat
    gedaan worden. En de eerste en misschien moeilijkste taak is van de directeurs beter
    menschen, van de bewaarders beschaafde lieden en van de geestelijken beter Christenen
    te maken.

    Uw dienstwillige dienaar,

    de schrijver van "The Ballad of Reading Gaol".

    23 Maart 1898.


  


*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE PROFUNDIS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/296200220302505814_13585-cover.png
De profundis

Oscar Wilde

__






